

# لسمالي الركمن البطو





جمعداری شد ش.امواله ۲۵/۲۲

جمعداری اموال مرکز تعقیقات کامیبردری علوم اسلامی



البرهم

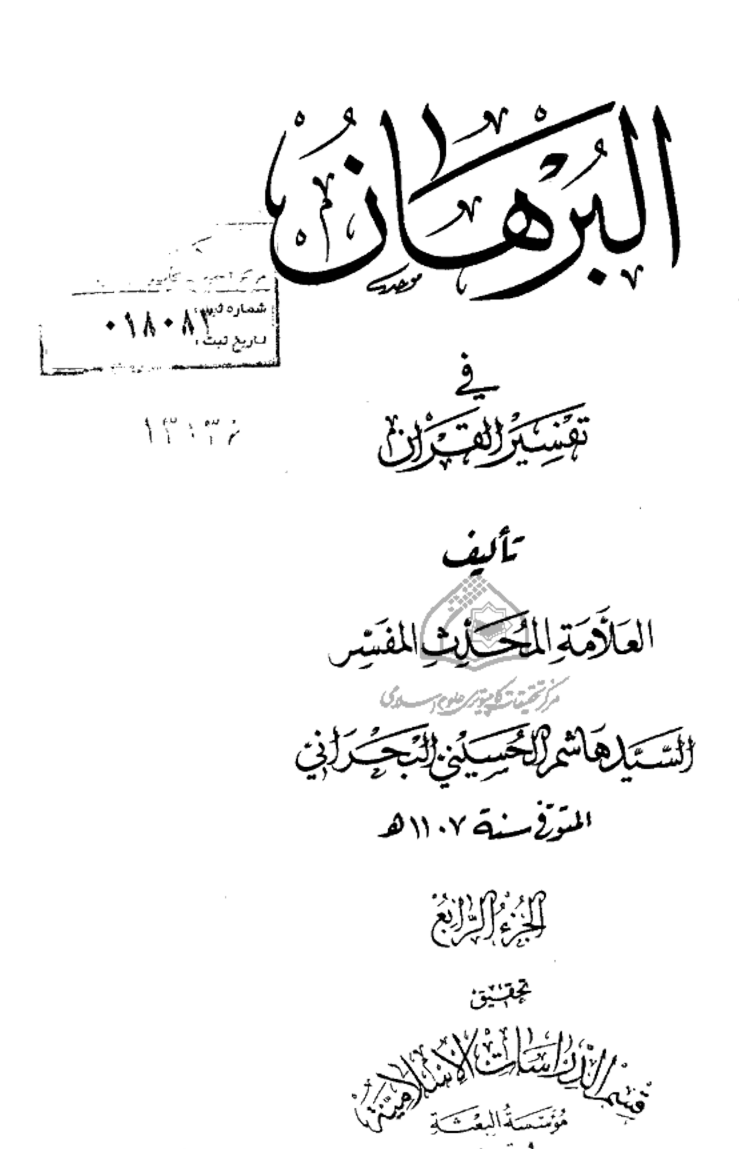
فے تھنیئیرللفہپڑلائی



.

,

.





البرهان في تفسير القرآن ج؛ تأليف: العلامة السيد هاشم الحسيني البحراني

تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية . موسسة البعثة . قم الطبعة: الأولى ١٤١٧هـ. ق الكمية: ٢٠٠٠ نسخة التوزيع: مؤسسة البعثة

طهران - شارع سميَّة - بين شارعي الشهيد مفتح وفرصت هاتف: AATTYVF فاكس: مATTYV ص. ب: ١٥٨١٥/١٣٦١ ببروت \_حارة حريك \_بناية غاردن بالاس، ص. ب: ٢٤/٨

جميع الحقوق محفوظة ومسجلة لمؤسسة البعثة

### سيؤكة المغضيك





### سورة المؤمنون

### فضلها

١/٧٤٣٤ ـ ابن بابويه: بإسناده، عن أبي عبدالله (عبه الشهر)، قال: دمن قرأ سورة المؤمنين، خمتَم الله له بالشّعادة، وإذا كان مُدْمِناً قراءتها في كلّ جُمُعة، كان منزله في الفِرْدُوس الأعلى، مع النبيّين والمُرْسَلين،

٧٤٣٥/ ٢ ـ ومن (خواصٌ القرآن): رُوي عن النبيّ (منه عليه راف) قال: «من فرأ هذه السورة، بشَّرتُهُ الملائكة برَوح ورَيْحان، وما تَفَرُّ به عَيْنُه عند المَوت».

٣/٧٤٣٦ - وقال (ملن الدعب دآله): هومن كتبها وعلَّقَها على من يشْرَب الخَمْر، يَبْغُضُهُ ولم يَقْرَبُه أبدأُه.

وفي روايةٍ أُخرى: «ولم يَذْكُرُه أَبَداً».

المَّدِّرُ عَلَيْهِ عَلَى مِن يَشْرَبُ النَّبِيدُ، لم يَشْرَبُهُ لِللْ فَي خِرْقَةِ بِيضاءً، وعلَّقها على من يَشْرَب النَّبِيدُ، لم يَشْرَبُهُ أَبِداً، ويَبْغُضُ الشَّراب بإذن الله ه.

سورة المؤمنون ـ فضلها ـ

١ - ثواب الأعمال: ١٠٨.

٢ ـ ثواب الأعمال: ١٠٨.

٣ ـ ثواب الأعمال: ١٠٨.

٤ ـ خواص القرآن: ٩ «مخطوط».

فوله تعالى:

### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمْنِ آلرَّحِيم قَدْ أَفْلَحَ المُؤْمِنُونَ \* الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ـ إلى قـوله تعالى ـ هُمْ فِيها خالِدُونَ [١٠-١١]

٢/٧٤٣٩ - سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ بن النّعمان، عن أبيه، عن عبدالله بن مُسكان، عن كامل النمّار، قال: هو قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾؟ قلت: كامل النمّار، قال: قال لي أبو جعفر (عليه النهر): وياكامل، أثلري ما قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾؟ قلت: أفلّحوا: فازوا، وأدخِلوا الجنّة. قال: وقد أَفلَح المسلّمون، إنْ العسلّمين هم النّجَباء».

وزاد فيه غيره، قال: وقال أبو عبدالله (منه الكانية) في قول الله عزّ راجلّ: «رُبما يَوَدٌ الذين كَفَرُوا لو كَـانُوا مُسَـلُمين، (١) بِفَتح السبن مُثفّلة، هكذا قرأها.

٣/٧٤٤٠ عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن الحسين بن سعيد، عن الفاسم بن محمّد الجَوهري، عن الفاسم بن محمّد الجَوهري، عن سلّمة بن حَيان (١)، عن أبي الصّبّاح الكِناني، قال: كنت عند أبي عبدالله (عبدتهم)، قال: «يا أبا الصّبّاح، قد أفلح المؤمنون، قالها ثلاثاً، و فلتُها ثلاثاً، فقال: «إنّ المسلّمين هم المنتَجبُون يوم القيامة، هم أصحاب النّجائب».

سورة المؤمنون آبة ـ ١ - ١١ ـ

١ ـ تأويل الآيات ١: ١/٢٥٢/١.

۲ ـ مختصر بصائر الدرجات: ۷۱.

(١) الحجر ١٥: ٢.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٥.

(١) في جميع النسخ والمصدر: حنان، راجع معجم رجال الحديث ١٠٢٪.

ا ٧٤٤١/ ٤ ـ وعنه: عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن حماد بن عيسى ومنصور بن يونس، عن بشير الدهّان، قال: سمِعت كاملاً التمّار يقول: قال أبو جعفر (عبدالتلام): «قد أفلح المؤمنون، أتدري من هم، ؟ قلت: أنت أعلم بهم. قال: «قد أفلح المسلّمون، إنّ المسلّمين هم النّجَباء».

المِنْقَرِيّ، عن يونس بن ظِبيان، عن أبي عبدالله (مله التلام)، قال: كان يقول لي كثيراً: (يا يونس، سلّم تَسْلَم)، فقلت له: المِنْقَريّ، عن يونس بن ظِبيان، عن أبي عبدالله (مله التلام)، قال: كان يقول لي كثيراً: (يا يونس، سلّم تَسْلَم)، فقلت له: تفسير هذه الآبة: ﴿قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾، قال: (تفسيرها: قد أفلَح المسلّمون، إنّ المسلّمين هم النّجَباء يوم القيامة:

7/۷٤٤٣ من محمّد بن خالد البَرقيّ: عن محمّد بن عبدالحميد الكوفي، عن حمّاد بن عيسى، ومنصور بن يونس بُزُرج، عن بشير الدهّان، عن كامل التمّار، قال: قال أبو جعفر (مبه التلام): «قد أفلح المؤمنون، أتدري مَنْ هُمه؟ قلت: أنت أعلم. قال: «قد أفلح (۱) المسلّمون، إنّ المسلّمين هم النّجَباء، والمؤمن غريب، والمؤمن غريب - ثمّ قال - طوبى للغُرباء».

٧/٧٤٤٤ عن كامل التمّار، قال: قال أبو النّعمان، عن عبدالله بن مُسْكان، عن كامل التمّار، قال: قال أبو جعفر (عب النكام): «ياكامل، المؤمن غريب، المؤمن غريب ـ ثمّ قال ـ أتّدري ما قول الله: ﴿قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾؟، قلت: قد أفلحوا وفازوا ودخلوا الجنّة. فقال: «قد أفلَح المسلّمون، إنّ المسلّمين هم النّجَباء».

وعنه: عن أبيه، عن القاسم بن محمّد الجَوْهري، عن سلّمة بن حَيّان، عن أبي الصبّاح الكِناني، عن أبي عبد الله (عبدالله (عبدالله (عبدالله)، مثله، إلّا أنّه قال: «يا أبا الصبّاح، إنّ المسلّمين هم المُنْتَجَبون يـوم القيامة، هـم أصحاب النّجائب» (١).

محمد (عليماالتلام)، بإلميناده عن أبي عبدالله بعن محمد (عليماالتلام)، عن آباته (مليمالتلام)، عن آباته (مليمالتلام)، قال: «كان العبّاس بن عبدالمُطّلب، ويزيد بن قَعْنَب جالِسَين ما بين فريق بني هاشم، إلى فريق عبدالعُزّى، بإزاء بيت الله الحرام، إذ أتت فاطمة بنت أسد بن هاشم أمّ أصير المؤمنين (مبالتلام)، وكانت حاملةً بأمير المؤمنين (عبالتلام)، وقد أخذُها الطّلَق، فرمت المؤمنين (عبالتلام)، لتسعة أشهر، وكان يوم التمام - قال - فوقفت بإزاء البيت الحرام، وقد أخذُها الطّلَق، فرمت بطرّفها نحو السماء، وقالت: أي ربّ، إنّي مؤمنة بك، وبما جاء به من عندك الرسول، وبكلّ نبيّ من أنبيائك، وبكلّ بطرّفها نحو السماء، وقالت: أي ربّ، إنّي مؤمنة بك، وبما جاء به من عندك الرسول، وبكلّ نبيّ من أنبيائك، وبكلّ

١٠٥ عنصر بصائر الدرجات: ٧٥.

٥ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٩٣.

٦ ـ المحاسن: ٢٧١/٢٧١.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: المؤمنون.

٧ ـ المحاسن: ٢٧٢/٢٧٢.

<sup>(1)</sup> المحاسن: ٢٧٢/٢٧٢.

٨ ـ الأمالي ٢: ٣١٧.

كتاب أنزَلْتُه، وإنّي مُصدّقة بكلام جَدّي إبراهيم الخليل، وإنّه بني بيتَك العتيق، فأسألك بحقّ هذا البيت، ومن بَناه، وبهذا المولود الذي في أحشائي، الذي يُكلّمني، ويؤيّسُني بحديثه، وأنا موقِنة أنّه أحد آياتك ودلائلك، لمّا يسَّرُتَ عليّ ولادتي.

قال العبّاس بن عبدالمطّلب، وبزيد بن قَعْنَب: لمّا تكلّمت فاطمة بنت أسد، و دَعت بهذا الدعاء، رأينا البيت قد انفتَح من ظهره، ودخَلتْ فاطمة فيه، وغابت عن أبصارِنا، ثمّ عادت الفتحة، والترّقت بإذن الله تَعالَىٰ، فرمنا أن نفتَح الباب، ليَصِل إليها بعضُ نسائِنا، فلم ينفّتِح الباب، فعلِمنا أنّ ذلك أمرٌ من الله تَعالَىٰ، وبقيت فاطمة في البيت ثلاثة أيّام، وأهل مكة يتحدّثون بذلك في أفواه السِكَك، وتتحدّث المُخَدَّرات في خُدورهن،

قال: الغلمًا كان بعد ثلاثة أيّام، انفتح البيت من المَوضِع الذي كانت دخلت فيه، فخرَجت فاطمة، وعليّ اعلى الديها، ثمّ قالت: معاشر الناس، إنّ الله عزّ وجلّ اختارني من خَلْقِه، وفضّلني على المُختارات ممن كُنّ قبلي، وقد اختار الله آسية بنت مُزاحِم، فإنّها عبّدت الله سرّاً في مَوضِع لا يُحِبّ الله أن يُعبّد فيه إلّا أضطِراراً، ومريم بنت عِمران، حبث هائت ويَسُرَت عليها ولادة عيسى، فهزَّت الجِذْع اليابس من النخلة في فَلاةِ من الأرض، حتى تساقط عليها رُطباً جَنِيّاً، وإنّ الله تَعالَىٰ اختارني، وفضّلني عليهما، وعلى كلّ من مضى قبلي من نساء العالمين، لأنّي ولَدتُ في بيته العتبق، وبقيت فيه ثلاثة أيّام، آكل من ثِمار الجَنَّة وأرزاقها (۱۱) فلمّا أردتُ أن أخرُج وَوَلَدي على يدي، هنّف بي هاتف، وقال: يا فاطمة، سَمّبه علبًا، فأنا العليّ الأعلى، وإنّي خَلَقْتُه من قُدْرَتي، وعِرْ جلالي (۱۱)، وقسط عَدْلي، واسْتقفّتُ اسمه من اسمي، وأقبّتُه بأدّبي، وهو أوّل من يؤذن فوق بيتي، ويُحسّر وعِرْ جلالي (۱۱)، وقصِيّ، فطوبي يُمنْ أحبّه ونصّره، والويّل لمن غضاء وخذلَه وجَحَد حقّه».

قال: «فلمّا رآه أبو طالب سُرَ، وقال علي (علي الله الله عليه عليه الله وحمة الله وبركاته وقال: السلام عليك يا رسول الله (منزاه عبدرانه)، فلمّا دخل، اهتز له أمير المؤمنين (عبدانه)، وضَحِك في وجهه، وقال: السلام عليك يا رسول الله ورحمة الله وبركاته وقال و ثم تَنَحْنَح بإذن الله تعالى وقال: ﴿ بِسْمِ آللهِ آلرَّ حُمَانِ آلرَّ حِيمٍ \* قَدْ أَفْلَحَ رسول الله ورحمة الله وبركاته وقال و ثم تَنحْنَح بإذن الله تعالى وقال: ﴿ بِسْمِ آللهِ آلرَّ حُمَانِ آلرَّ حِيمٍ \* قَدْ أَفْلَحَ اللهُ وَمِن الله (منزاه عبدرانه): قد أفلحوا بك، أَلْمُؤْمِنُونَ \* الله يعزون الله (منزاه عبدرانه) فقال وسول الله (منزاه عبدرانه) فقال وسول وقرأ نمام الآيات، إلى قوله: ﴿ أَوْلَئِكَ هُمُ آلْوَارِثُونَ \* آلَّذِينَ يَرِثُونَ آلْفِرْدُوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ \* فقال وسول الله (منزاه عبدرانه) والله أميرُهم، تَميرُهم من علومك فيَمتارون، وأنت والله دليلهم، وبك يهتدون.

ثمّ قال رسول الله (منزاة عبدواله) لفاطمة: اذهّبي إلى عمّه حمزة، فبَشّريه به، فقالت: فإذا خَرجتُ أنا، فمن يُروّيه؟ قال: أنا أُروّيه. فقالت فاطمة: أنت تُروّيه؟ قال: نعم؛ فوضّع رسول الله (سنزاه عبدواله) لسانه في فيه، فانفجرت منه اثنتا عشرة عيناً دقال دفسمّى ذلك اليوم يوم التّرويّة.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أوراقها.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وعزتي وجلالي.

فلمًا أن رجَعت فاطمة بنت أسد، رأت نوراً قد ارتفع من عليّ (بالتلام) إلى عَنان السماء -قال: ثمّ شدَّنهُ وقمَّطته بقِماط، فبتر القِماط، ثمّ جعَلته قِماطَين، فبتَرهما، فجعَلته ثلاثة، فبتَرها، فجعَلته أربعة أقمِطة من رَقَ (٣ مِصر لصلابته، فبتَرها، فجعَلته خمسة أقمِطة دِيباج لصلابته، فبتَرها كلَّها، فجعَلته ستَةً من دِيباج، وواحداً من الأدّم، فتمطّى فيها، فقطعها كلّها بإذن الله، ثمّ قال بعد ذلك: يا أمّه، لا تشدّي يدي، فإنّي أحتاج إلى أن أبَصْبِص (١) لربّى بإصبعى -قال - فقال أبو طالب عند ذلك: إنّه سبكون له شأن ونباً.

فلمّاكان اليوم الثالث، وكان العاشر من ذي الحجّة، أذَّن أبو طالب في الناس أذاناً جامِعاً، وقال: هلمّوا إلى وَليمة ابني عليّ ـ قال ـ و نحر ثلاث مائة من الإبل، وألفّ رأس من البقر والغنّم، واتَّخَذ وَليمة عظيمة، وقال: معاشر الناس، ألا من أراد من طَعام عليّ وَلَدي، فهلُمّوا، وطوفوا بالبيت سبعاً، وادخُلوا وسلّموا على ولَدي عليّ، فإنَّ الله شرّفه، ولفِعْل أبي طالب شرف يومُ النَّحْر».

وروى هذا الحديث ابن شهر آشوب مختَصَراً عن الحسن بن محبوب، عن الصادق (عبدات لام)، وفي آخر الحديث: «واتّخذ وليمة، وقال: هلّمَوا، وطوفوا بالبيت سبعاً، وادخُلوا وسلّموا على عليّ ولّدي، ففَعل الناسُ ذلك، وجَرَتْ به السّنة ، (۵).

٩/٧٤٤٦ عليّ بن إبراهبم، قال: قال الصادق رهيدات لام، ولمّا خلّق الله الجنّة، قال لها تكلّمي، فقالت: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ ».

قال: قوله: ﴿الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ﴾ قال: غضَك بصرَك في صلاتك، وإقبالك عليها. قال: وقوله: ﴿الَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغْوِ مُعْرِضُونَ﴾ يعني عن الغِناء والمَلاهي.

﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلْزَّكَوْةِ فَاعِلُونَ ﴾ قال الصّادق (عب النلام): «من مُنَع قيراطاً من الزكاة، فليس هو بمؤمنٍ، ولا مسلم، (١).

١٠/٧٤٤٧ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن إسماعيل بن مرّار، عن يونس، عن عليّ

<sup>(</sup>٢) الرَّقّ: الجلد. «تاج العروس ـ رقّ ـ ٦: ٣٥٨».

<sup>(</sup>٤) تِصَبَّصَ . في دعاله .: رفع سيابتيه إلى السماء، وحركهما. «المعجم الوسيط ١: ٥٥٠.

<sup>(</sup>۵) مناقب ابن شهرآشوب ۲: ۱۷۴.

٩ ـ تفسير القمي ٢: ٨٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: ولاكرامة له.

۱۰ ـ الكافى۳: ۳/۵۰۳.

ابن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبالتلام)، قال: دمن منّع فيراطاً من الزكاة، فليس بمؤمنٍ ولا مسلم، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿رَبِّ آرْجِعُونِ \* لَعَلِّيّ أَعْمَلُ صَالِحاً فِيمَا تَرَكْتُ﴾ (١).

وفي روايةٍ أخرى: دولا تُقْبَل له صلاة».

ورواه ابن بابويه في (الفقيه) بإسناده عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مبدائله) (٢).

۱۱/۷٤٤٨ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مَسْعَدة بن صَدَقة، قال: دخل سُفيان النَّوريّ على أبي عبدالله (عبه قتلام)، فرأى عليه ثياباً بيضاً، كأنّها غِرقى (۱ البيض، فقال له: إنّ هذا اللباس ليس من لباسك. فقال له: داسمَعْ مني، وع ما أقول لك، فإنّه خير لك عاجلاً وآجلاً، إن أنت مُتّ على السُنّة والحقّ، ولم تمت على بدعةٍ، أخبرك أنّ رسول الله (صنواه عبه واد)كان في زمانٍ مُقْفِرٍ جَدْب، فأمّا إذا أقبَلت الدنيا، فأحق أهلها بها أبرارها، لا فُجّارها، ومؤمنوها لا مُنافقوها، ومسلموها لا كفّارها، فما أنكَرْتَ يا تَوريّ؟ فوالله إنّني لمع ما ترى، ما أتى عليّ ـ مذ عقلت ـ صباح ولا مساء، ولله في مالى حقّ أمرّنى أن أضعَه مَوضِعاً، إلّا وضَعْتُه ه.

١٢/٧٤٤٩ -عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِلْهُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ \* إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ ـ يعني الإماء ـ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ ، والمُتعة حدّها حدّ الإماء.

۱۳/۷٤٥٠ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن العبّاس بن موسى، عن إسحاق، عن أبي سارة، قال: سألت أبا عبدالله (مه الشهر) عنها ـ يعنى المُتعة \_ فقال: لي: إحلال، فلا تتزوّج إلّا عفيفة، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِقُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ﴾ فلا تضع فَرْجَك حبث لا تأمن على دراهِمِك.

١٤/٧٤٥١ -عليّ بن إبراهيم: ﴿ فَمَنِ آبْتَغَيٰ وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ﴾ قال: من جاوَز ذلك فأولئك هم العادون. وفوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ قال: على أوقاتها وحُدودها.

10/٧٤٥٢ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد، ومحمد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، محمّد، عن حمّاد، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن حمّاد بن عيسى، عن حَريز، عن الفُضَيل، قال: سألت أبا جعفر (مبدائله) عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاَتِهِمْ دَآئِمُونَ ﴾ (١٠)؟ قال: «هي الناقلة».

<sup>(</sup>١) المؤمنون ٢٣: ٩٩ و ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) من لا يحضره الفقيه ٢: ١٨/٧ و ١٩.

۱۱ ـ الكافي ٥: ١٥/٦٥.

<sup>(</sup>١) الغِرقِيَّ: القشرة الرقيقة الملتزقة بياض البيض. «المعجم الوسيط مغرقاً - ٢: ٦٥٠».

۱۲ ـ تفسير القمي ۲: ۸۸

۱۲ ـ الكاني ٥: ۲/٤٥٣.

<sup>14</sup> ـ تفسير الشمى ٢: ٨٩

١٥ ـ الكافي ٣: ٢٦٩/١٦١.

<sup>(</sup>۱) المعارج ۷۰: ۲۳.

ورواه الشيخ في (التهذيب) بإسناده عن أحمد بن محمّد، عن حمّاد، عن حَريز، عن الفَضيل، قال: سألت أبا جعفر (عبدالنلام)، مثله (٢٠).

17/٧٤٥٣ - ابن بابويه، قال: حدّ ثنا محمّد بن عمر الحافظ، قال: حدّ ثنا الحسن بن عبدالله التميمي، قال: حدّ ثني أبي، قال: حدّ ثني سيّدي عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه، علي بن الحسين، عن أبيه الحسين، عن عليّ (عليم النه)، قال: ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُولَئِكَ المُقَرِّبُونَ \* أُولَئِكَ المُقرِّبُونَ \* أَولَئِكَ المُقرِّبُونَ \* أُولَئِكَ المُقرِّبُونَ \* أُولِئِكَ المُعَرِّبُونَ \* أُولِئِكَ المُعَرِّبُونَ \* أُولِئِكَ المُعَالِقِينَ \* أُولِئِكَ المُعَرِّبُونَ \* أُولِئِكَ المُعَوْلُ \* أُولِئِكَ المُعَوْلُ \* أُولِئِكَ المُعَوْلُ \* أُولِئِكَ المُعَرِّبُونَ \* أُولِنِكَ المُعَرِّبُونِ السَالِمِينَ المُعَرِّبُونَ \* أُولِيلِكَ المُعَرِّبُونَ \* أُولِيلِكُ المُعَرِّبُونَ المُعَلِّمُ المُعَلِّمُ المُعَلِّمُ المُعَلِّمِ المُعَلِّمِ المُعَلِّمُ المُعَلِيلُولُ المُعَلِّمُ المُعَلِّمُ المُعْرِبُولِ المُعْرِبُولُ المُعْرِبُولِ المُعْرِبُولُ المُعْرِبُولِ المُعْرِبُولُ المُعْرِبُولُ المُعْرِبُولُ المُعْرِبُولُ المُعْرِبُولُ المُعْرِبُولُ المُعْرِبُولُ المُعْرِبُولُ المُعْرِبُولُ المُعْرَالِهُ المُعْرَالِهُ الْعُمُولُ المُعْرَالِيْلُولُ المُعْرِبُولُ المُعْرِبُولُ المُعْرَ

وقال (ملهاندم)، في قوله تعالى: ﴿ أُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْوَارِثُونَ ﴾ ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾: «فيَّ نزلت».

1۷/۷٤٥٤ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن عثمان بن عيسى، عن سَماعة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله المهات المنازلة الما المنازلة الله خَلْقاً إلا جعَل له في الجنّة منزلاً، وفي النار منزلاً، فإذا دخل أهل الجنّة الجنّة، وأهلُ النار النار، نادى مناد: يا أهل الجنّة، أشرِفوا؛ فيُشرِفون على أهل النار، و تُرفّع لهم منازلهم فيها، ثمّ يقال لهم: هذه منازلكم التي لو عصّيتم الله لدخلتُموها، يعني النار، قال دفلو أنّ أحداً مات فرّحاً، لمات أهلُ الجنّة في ذلك اليوم فرّحاً، لما صُرِف عنهم من العذاب.

ثمّ ينادي منادٍ: يا أهلَ النار، ارفَعوا رؤوسكم، فيرفَعون رؤوسهم، فينظُرون إلى منازلهم في الجنّة، وما فيها من النعيم، فيفأل لهم: هذه منازلكم التي لو أطَعتُم ربَّكم لدخَلتُموها ـ قال ـ فلو أنَ أحداً مات حُزناً، لمات أهل النار حُزناً، فيورث هؤلاء منازِل هؤلاء، ويورث هؤلاء، وذلك قول الله: ﴿ أُولَئِكَ هُمُ ٱلْوَارِثُونَ \* ٱلَّذِينَ يَرفُونَ الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾.

مراتعية تكوية راص الدى

فوله تعالى:

### وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُكَالَةٍ مِّن طِينٍ [١٢]

1/۷٤٥٥ - عليّ بن إبراهيم، قال: السُّلالة: الصَّغْوَة من الطَّعام والشَّراب الذي يصير نُطْفَة، والنُّطْفَة أصلها من السُّلالة، والسُّلالة، والسُّلالة، والسُّلالة، والسُّلالة، والسُّلالة، والسُّلالة، والسُّلالة هي من صَغُوةِ الطَّعام والشَّراب، والطعام من أصل الطبن، فهذا معنى قوله: ﴿ مِن سُلالَةٍ مُن

<sup>(</sup>٢) التهذيب ٢: ٩٥١/٢٤٠.

١٦ ـ عيون أخبار الرضا رهيه السلام، ٢: ٦٥/٨٨٠.

<sup>(</sup>۱) الواقعة ٥٦: ١٠ و ١١.

١٧ ـ تقسير القمى ٢: ٨٩.

سورة المؤمنون (٢٣) ......١٧

طِينٍ﴾.

قوله تعالى:

### ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ - إلى فوله نعالىٰ ـ فَتَبَارَكَ آللهُ أَخْسَنُ آلْخَالِقِينَ [١٣-١٤]

1/۷٤٥٦ علىّ بن إبراهيم: في قوله نعالى: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةٌ فِي قَرَادٍ مَّكِينٍ ﴾، قال: يعنى في الأنفَيَيْنِ وفي الرَّحْم، ﴿ ثُمَّ خَلَفْنَا ٱلنُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظَاماً فَكَسَوْنَا ٱلْعِظَامَ لَحْماً ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلْقاً ءَاخَرَ فَتَبَارَكَ آللهُ أَحْسَنُ ٱلْخَالِقِينَ ﴾ وهذه استحالة من أمر إلى أمر، فحدّ النُطفة إذا وقعَت في الرَّحِم أربعون يوماً، ثمّ تصير عَلَقة.

۱۷۲۵۷ محمد بن بعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن قضّال، عن الحسن بن الجهّم، قال: سمِعت الرضا (عبه التهم) يقول: «قال أبو جعفر (عبه التهم): إنّ النّطْفة تكون في الرّحْم أربعين يوماً، ثم تصير عَلْقة أربعين يوماً، فإذا كمل أربعة أشهر، بعث الله ملكين خَلاقين، فيقولان: يا ربّ، ما تخلّق، ذكراً، أو أنشى؟ فيؤمران، فيقولان: يا ربّ، شقيّاً، أو سعيداً؟ فيؤمران، فيقولان: يا ربّ، ما أجَلُه، و ما رزقُه؟ وكلّ شيء من حاله ـ وعدّد من ذلك أشباءً ـ ويكتّبان الميثاق بين عَبْنَيه، فإذا أكمَل الله له الأجَل، بعث الله ملكاً، فرّجَرَهُ زَجْرَةً، فيخرُج وقد نسِي الميثاق.

فقال الحسن بن الجَهْم: فقلت له، أفَيجوز أن يدعو الله، فيُحوَّل الأنثى ذكَراً، والذَّكَر أنثى؟ فقال: «إنَّ الله يفعَل ما يشاء».

٣/٧٤٥٨ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن زُرارة، عن أبي جعفر (علم الشلام)، قال: «إنّ الله عزّ وجلّ إذا أراد أن يَخلُق النّطْقة التي ممّا أخذ عليها المبثاق في صُلْبِ آدم، أو ما يبدو له فيه، ويجعلَها في الرّحِم، حرّك الرّجُل للجّماع، وأوحى إلى الرّحِم، أن افتحي بابك حتى يَلِجَ فبك خلّقي، وقضائي النافذ، وقدّري، فنفتَح الرّحِم بابها، فتصل النّطْقة إلى الرّحِم، فتردّد فيه أربعين يوماً، ثمّ تصير عَلْقة أربعين يوماً، ثمّ تصير عَلْقة أربعين يوماً، ثم تصير عُشْقة أربعين يوماً، ثم تصير لحماً تجري فيه عُروق مشتبكة. ثم يبعث الله مَلكين خلاقين، يَخلُقان في الأرحام ما يشاء، فيقتحمان في بطن المرأة، من فم المرأة، فيصلان ثمّ يبعث الله مَلكين خلاقين، يَخلُقان في أصلاب الرجال وأرحام النساء، فينفُخان فيها روح الحياة والبَقاء،

سورة المؤمنون آية ١٣٠ ـ ١٤ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٨٩

۲ ـ الكافي ٦: ٢/ ٢٣.

٣ ـ الكافي ٦: ١٣ / ٤.

١٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

ويَشْقَان له السَّمْعَ والبصّر، وجميع الجوارح، وجميع ما في البطن، بإذن الله تعالى.

ثمّ بوحي الله إلى الملكين: اكتباعليه قضائي، وقدري، ونافِذ أمري، واشتَرِطا ليَ البَداء فيما تكتبان فيقولان: يارب، ما نكتب فيوحي الله إليهما: أن ارفعا رؤوسكما إلى رأس أمّه، فيرفعان رؤوسهما، فإذا اللوح يقرّع جيهة أمّه، فينظران فيه، فيجدان في اللوح صورته، وزينته، وأجله، وميثاقه، شقيّاً أو سعيداً، وجميع شأنه -قال فيتملي أحدهما على صاحبه، فيكتبان جميع ما في اللوح، ويشترطان البَداء فيما يكتبان، ثمّ يختمان الكتاب، وبجعلانه بين عينيه، ثمّ يُقيمانِه قائماً في بطن أمّه -قال -فريما عتا فانقلب، ولا يكون ذلك إلّا في كلّ عاتٍ أو مارد. وإذا بلغ أوان خروج الولد تاماً، أو غير تام، أوحى الله عزّ وجلّ إلى الرّجم: أن افتَحي بابك حتى يخرُج

وإذا بلَغ أوانُ خروج الولَد تامّاً، أو غبر تامّ، أوحى الله عزّ وجل إلى الرَّحِم: أن افتحي بابَك حتى بخرُج خَلْقي إلى أرضي، وينفُذ فيه أمري، فقد بلَغ أوانُ خُروجه - قال - فيفنّح الرَّحِم بابَ الولَد، فيبعَث الله إليه ملّكاً، يقال له زاجر، فيزجُرُه زَجْرَةً، فيفزّع منها الولد، فينقلب، فيصير رجلاه فوق رأسه، ورأسه في أسفل البطن، ليسهّل الله على المرأة، وعلى الولد الخُروج - قال - فإذا احتبس، زجّرَه الملّك زَجْرَةً أخرى، فيفزّع منها، فيسقُط الولد إلى الأرض باكباً فزعاً من الزَّجْرَة».

2/٧٤٥٩ وعنه: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن محمد بن الفُضبل، عن أبي حمزة، قال: سألت أبا جعفر (عبدالنهم) عن الخَلْق، فقال: إنّ الله تبارك وتعالى لمّا خلق الخَلْق من طين، أفاض بها كإفاضة المؤدوها، ثم قالوا: يا ربّ، أذكراً أو أننى؟ فيقول الربّ جلّ جلاله أيّ ذلك شاء، فيقولان: تبارك الله الملائكة، فصوّروها، ثم قالوا: يا ربّ، أذكراً أو أننى؟ فيقول الربّ جلّ جلاله أيّ ذلك شاء، فيقولان: تبارك الله أحسّن الخالفين؛ ثمّ توضّع في بطنها، فتردد تبلغة أيام في كلّ عرق ومَفْصِلٍ منها، وللرّحِم ثلاثة أقفال: قُفْل في أعلاها مما يلي أعلى السُّرة، من الجانب الأبمن، والقفل الأخر وسَطها، والقفل الآخر أسفل من الرّحم، فيوضع بعد تسعة أيام في القُفل الأعلى، فيمكّث فيه ثلاثة أشهر، فعند ذلك يُصبب المرأة خُبْث النفس، والنهوع (")، ثمّ ينزل إلى القُفل الأوسَط، فيمكُث فيه ثلاثة أشهر، وسُرَّة الصّبيّ فيها مَجْمَع العُروق، وعُروق المرأة كلَها منها، يدخُل طعامُه وشَرابُه من تلك العُروق، ثمّ ينزل إلى القُفل الأسفل، فيمكُث فيه ثلاثة أشهر، فذلك يَسعة أشهر، ثمّ ينول المرأة، فكلما طُلِقَت، قُطع عِرقٌ من سُرّة الصبيّ، فأصابها ذلك الوجَع، ويدُه على سُرَّته، حتّى يقّع إلى الأرض ويدُه مبسوطة؛ فيكون رزقُه حبنئذ من فيه».

. ٥/٧٤٦٠ وعنه: عن محمّد بن يحبى. عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن الحسين؟ عن محمّد بن المسين؟ عن محمّد بن إسماعيل، أو غيره (١)، قال: قلت لأبي جعفر (عبه النهم) جُعِلتُ فِداك، الرجل بدعو للحُبُلي أن يجعَل الله مافي بطنِها

٤ ـ الكافي ٦: ١٣ /٥.

<sup>(</sup>١) أفاض بالقداح: أي ضرب بها. «الصحاح ـ فيض ـ ٣: ١١٠٠».

<sup>(</sup>٢) النَّهَوْع: النَّفَيُّز. «الصحاح ـ عوع ـ ٣: ١٣٠٩».

ه ـ الكافي ٦: ١٦ /٦.

<sup>(</sup>۱) في «ي» وغيره.

ذكراً سَويَاً؟ قال: «يَدُعو ما بينَه وبين أربعة أشهر، فإنّه أربعين ليلة نُطْفَة، وأربعين ليلة عَلَقة، وأربعين ليلة مُضْغَة، فذلك تمام أربغة أشهر، ثمّ يبعَث الله ملكين خَلاقَيْن، فيقولان: يا ربّ، ما تَخلُق، ذكراً أو أنثى، شقيّاً أو سعيداً؟ فيقال ذلك تمام أربغة أشهر، ثمّ يبعَث الله ملكين خَلاقَيْن، فيقال ذلك وميثاقُه بين عَيْنَيْه، ينظُر إليه، ولا يزال منتصباً في بطن أمّه، حتّى إذا دَنا خُروجه، بعَث الله عزّ وجلّ إليه ملكاً، فزَجَره زَجْرَةً، فيخُرج وينسى المبثاق.

7/۷٤٦١ موعنه: عن محمّد بن بحيى، عن أحمد بن محمّد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن زُرارة بن أعْبَن، قال: سمِعتُ أبا جعفر (عبداتلام) يقول: اإذا وقَعتِ النَّطْفَة في الرَّحِم، استقرّت فيها أربعين يوماً، وتكون عَلَقةً أربعين يوماً، وتكون مُضْعَةً أربعين يوماً، ثمّ يبعَث الله مَلكَين حَلاقَين، فيُقال لهما: اخلُقا كما يريد الله، ذكراً أو أنثى، صَوَراه، واكتبا أجله، ورِزْقَه، ومَنيَّته، وشقيّاً أو سعيداً، واكتبا لله الميثاق الذي أخذَه عليه في الذرّ بين عَيْنَيه، فإذا ذنا خروجُه من بطن أمّه، بعن الله إليه ملكاً، يقال له: زاجِر، فَيزجُرُه، فيفرّعُ فرَعاً، فينسى الميثاق، ويقع إلى الأرض يبكي من زَجْرَةِ المَلك،

٧/٧٤٦٢ وعنه: عن عِدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن محمّد بن الحسن بن شَمُّون، عن عبدالله بن عبدالله عبدالله (عبدالله (عبدالله)، عن أمير المؤمنين (عبدالته)، قال: (جعّل دِيّة الجنين عبدالرحمن الأصم، عن مِسْمَع، عن أبي عبدالله (عبدالله)، عن أمير المؤمنين (عبدالته)، قال: (جعّل دِيّة الجنين مائة دينار، وجعّل منيّ الرجل إلى أن يكون جَنيناً، خمسة أجزاء: فإن كان جَنيناً قبل أن تَلِجَه الروح مائة دينار، وذلك أنّ الله عزّ وجلّ خلّق الإنسان من سُلالة، وهي النّطْفَة، فهذا جُزء، ثمّ عَلَقَة، فهو جُزءان، ثمّ مُضْفَة، فهو ثلاثة أجزاء، ثمّ عَظاماً، فهو أربعة أجزاء، ثم يُكسى لَحْماً، فحينتان في حَملت له خمسة أجزاء، فديته مائة دينار.

والمائة دينار خمسة أجزاء: فجعل للنُطْفَة خُمس المائة، عشرين ديناراً، وللعَلْقة خُمسَي المائة، أربعين ديناراً، وللمُضْغَة ثلاثة أخماس المائة، ستّين ديناراً، وللعَظْم أربعة أخماس المائة، ثمانين ديناراً، فإذاكُسي اللحم، كانت له مائة كاملة، فإذا أنشئ فيه خَلْق آخر، وهو الروح، فهو حيننذ نفس فيه ألف دينار، دِيّة كاملة إنكان ذكراً، وإن كان أنشى، فخمسمائة دينار.

وإن قُنِلَتِ امرأةٌ وهي حُبُلى، فتم، فلم يستُط ولَدُها، ولم يُعْلَم أَذَكَر هو أم أُنثى، ولم يُعْلَم أَبَعْدَها ماتَ، أو قبلَها، فَدِيَتُه نِصْفَان، نِصْفُ دِيَة الذكر، ونِصْفُ دِيَة الأُنثى، وَدِيَة المَرَأَة كامِلَة بعد ذلك، وذلك ستّة أجزاء من الجَنين».

٨/٧٤٦٣ عليّ بن إبراهيم: فهي ستّة أجزاء، وستّ استِحالات، وفي كلّ جزء واستِحالة دِيَة محدودة، ففي النُطُفَة عِشرون ديناراً، وفي العَطْفة بشرون ديناراً، وفي العَطْفة أربعون ديناراً، وفي المُضْغَة ستّون ديناراً، وفي العَطْم تَمانون ديناراً، وإذاكُسي لَحْماً فمائة دينار، حتّى يَسْتَهِلّ، فإذا استَهَلّ، فالدَّيَة كاملة.

٦ ـ الكافي٦: ١٦ /٧.

۷ ـ الكافي ٧: ١/٣٤٢.

٨ ـ تفسير القمي ٢: ٩٠.

9/٧٤٩٤ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّ ثني بذلك أبي، عن سليمان بن خالد، عن أبي عبدالله (عبدالتهم)، قال: قلت: يابن رسول الله، فإنْ خرّج في النُطْفَة قطْرَة دُم؟ قال: «في الفَطْرَة عُشْر دِيّة النُطْفَة، ففيها اثنان وعشرون ديناراً». فقلت: فأربَع قال: «ستّة وعشرون ديناراً» قلت: فأربَع؟ قال: «ثمانية وعشرون ديناراً». قلت: فأربَع؟ قال: «ثمانية وعشرون ديناراً». قلت: فخمس؟ قال: «ثلاثون ديناراً» وما زاد على النَّصف فهو على هذا الحِساب، حتى تصير عَلَقَة، فيكون فيها أربعون ديناراً».

قلت: فإنْ خَرَجَتِ النطفة مُخَضَّخَضَة بالدم (١)؟ فقال: «قد عَلِقَت، إن كان دماً صافياً ففيها أربعون ديناراً، وإن كان دماً أسوَد، فذلك من الجَوْف، ولا شيء عليه إلاّ التَّعزِير، لأنّه ماكان من دَمٍ صافٍ فذلك الولّد، وماكان من دم أسود فهو من الجَوف».

قال: فقال أبو شِبْل: فإنِ العَلَقَة صارَ فيها شَبيه العُروق واللّحم؟ قال: «اثنان وأربعون ديناراً، العُشر». قال: قلت: فإنّ عُشر الأربعين ديناراً، أربعة ذنانير؟ قال: «لا، إنّما هو عُشر المُضْغَة، لأنّه إنّما ذهَب عُشْرُها، فكلّما ازدادت زِيدَ، حتَى تَبْلُغَ السِتَين».

قلت: فإن رأت في المُضْغَة مِثل عُقْدَة عَظم يابس؟ قال: «إنّ ذلك عَظْم، أوّل ما يبدو ففيه أربعة دنانير، فإن زاد فَزد أربعة دنانير، حتّى تبلُغَ التّمانين، (''. قلتُ: فإن كُسِي العَظْم لَحُماً؟ قال: «كذلك، إلى مائة».

تَ قلت: «فإن وكزَها فسقَط الصَبيّ، لا يُدرى حيّاً كان أو ميّناً؟ قال: «هَيهاتٍ ـ يا أبا شِبْل ـ إذا بلَغ أربعة أشهر، فقد صارت فيه الحياة، وقد استَوْجَبِ الدِّيَةِ».

11/٧٤٦٥ عن أبي جعفر (علي السلام)، في قوله: ﴿ أُنِّي الجارود، عن أبي جعفر (عليه الشلام)، في قوله: ﴿ ثُمَّ اللّ أَنشَأْنَاهُ خَلْقاً ءَاخَرَ﴾: «فهو نَفْخ الروح فيه».

مرزقتن تنكية ترصيرسدى

قوله تعالى:

# وَلَقَذْ خَلَقْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَآئِقَ -إلى فوله نعالى - وَشَجَرَةً تَخْرُجُ مِن طُورِ سَنِنَآءَ تَنْبُتُ بِالدُّهْنِ وَصِبْغٍ لِّلاَّكِلِينَ [ ١٧ - ٢٠]

١/٧٤٦٦ معليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَآئِقَ ﴾ قال: السماوات.

٩ ـ تفسير القمي ٢: ٩٠.

<sup>(</sup>١) أي مبلولة متقلّبة فيه.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: تبلغ مائة.

١٠ ـ تفسير القمي ٢: ٩١.

سورة المؤمنون آية - ١٧ - ٢٠ -

٧/٧٤٦٧ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن العبّاس بن معروف، عن النّوْفَلي، عن اليَعقوبي، عن عيسى بن عبدالله، عن سُليمان بن جعفر، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً بِقَدرٍ فَأَسْكَنَّاهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَىٰ ذَهَابٍ بِهِ لَقَادِرُونَ ﴾، قال: «يعني ماء العقيق».

٣/٧٤٦٨ عليّ بن إبراهم: في قوله تعالى: ﴿ وَشَجَرَةً تَخْرُجُ مِن طُورِ سَيْنَآءَ تَـنبُتُ بِالدُّهْنِ وَصِيْغٍ لَّلاَّكِلِينَ﴾ قال: شجرة الزيتون، وهو مَثَل لرسول الله (سلن الله عليه وآله)، وأمير المؤمنين (عليه المتلام).

4/۷٤٦٩ وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبالسّلام) ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً بِقَدرٍ فَأَسْكَنَّاهُ فِي آلْأَرْضِ﴾: «فهي الأنهار، والعُبون، والآبار».

٧٤٧٠- ثمّ قال أيضاً: وقوله: ﴿ وَشَجَرَةُ تَخْرُجُ مِن طُورِ سَيْنَا ٓهَ ﴾ فالطور: الجبّل، وسيناء: الشجّرة، وأمّا الشجرة التي تَنْبُت بالدُّهن، فهي الزَّيتون.

7/۷٤۷۱ - ابن بابویه، قال: حدّ ثنا محمّد بن علي بن بشّار القزویني (رضي الا عد)، قال: حدّ ثنا المُظفّر بن أحمد أبو الفّرج القزویني، قال: حدّ ثنا محمّد بن جعفر الأسدي الكوفي، قال: حدّ ثنا موسى بن عمران النَّخَعي، عن عَمّه الحُسين بن يزيد النَّوفلي، عن عليّ بن سالم، عن سعيد بن جُبّير، عن عبدالله بن عبّاس، قال: إنّما شمّي الجبّل الدّي كان عليه موسى (عبه الله) طور سيناء، لأنّه جبّل كان عليه شجر الزَّيتون، وكلّ جبّل يكون عليه ما يُنتقع به من النّبات والأشجار، من الجبال، النبات والأشجار، من الجبال، من الجبال، من طور سيناء، ولا طور سينين.

مرز تحيات كاليوزر صوي سدى

قوله تعالى:

#### وَعَلَيْهَا وَعَلَىٰ ٱلْفُلْكِ تُحْمَلُونَ [ ٢٢ ]

١/٧٤٧٢ وقال عليّ بن إبراهم، في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَىٰ ٱلْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ﴾: يعني السُّفُن.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۹۱/۱.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٩١.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٩١.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٩١.

٦ ـ علل الشرائع: ٦٧: ١.

٣٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

### وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا تُوحاً إِلَىٰ قَوْمِهِ [ ٢٣ ]

خبر نوح (علمائنلام) تقدّمت الأخبار فيه، في سورة هود، فليُطلّب من هناك (١)، وإن شاء الله تعالى يأتي منه في موضع آخر (٢).

قوله تعالى:

### فَجَعَلْنَاهُمْ غُثَاءً -إلى قوله تعالى - ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا تَتْوا [ 11 - 22 ]

١/٧٤٧٣ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عنه (عبدائله)، في قوله: ﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ غُثَاءً ﴾. «والغُنّاء: البابس الهامِدمن نبات الأرض. وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَتْرَاكُ يقول بعضُهم في إثر بعض».

قوله تعالى:

### وَجَعَلْنَا آبْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ ءَايَةً وَءَاوَيْنَاهُمَا إِلَىٰ رَبُوةٍ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِينٍ -إلى قوله تعالى ـ وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً [٥٢٠٥]

1/٧٤٧٤ - ابن بابويه، قال: حدّ ثنا عليّ بن أحمد بن موسى الدُفّاق (رميه عنه قال: حدّ ثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّ ثنا موسى بن عِمران النّخَعِيّ عن عمّه الحسين بن يزيد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن يحيى بن أبي الفاسم، عن أبي عبدالله (عله السّلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعَلْنَا آبْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ ءَايَةً ﴾ قال: «أي حجّة».

٢/٧٤٧٥ وعنه، قال: حدّثنا المُظفّر بن جعفر بن المُظفّر العَلويّ السَّمَرقَنْدي (رضي قاص: حدّثنا جعفر ابن محمّد بن مسعود، عن أبيه، عن الحسين بن أشكيب، عن عبدالرحمن بن حمّاد، عن أحمد بن الحسن، عن

سورة المؤمنون آية ـ ٢٣ ـ

سورة المؤمنون آية . ٤١ ـ ٤٤ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٩١.

سورة المؤمنون آية . ٥٠ ـ ٥٢ ـ

<sup>(</sup>١) تقدّم في تفسير الآيات (٣٦ ـ ٤٩) من سورة هود.

<sup>(</sup>٢) يأتي في تفسير الآية (١٤) من سورة العنكبوت.

١ يكمال الدين وتمام النعمة: ١٨.

٢ ـ معاني الأخبار: ١/٢٧٣.

صَدَقَة بن حَنان (١)، عن مِهران بن أبي نَصْر، عن يعقوب بن شُعَيب، عن سَعْد الإسكاف، عن أبي جعفر (عدالتلام)، قال: اقال أمير المؤمنين (علمالتلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَءَاوَيْنَاهُمَاۤ إِلَىٰ رَبُوةٍ ذَاتٍ قَرَارٍ وَمَعِينٍ ﴾ قال: الرَّبُوة: الكوفة، والقَرار: المَسْجِد، والمَعين: الفُرات».

٣/٧٤٧٦ - الشيخ: بإسناده عن أبي القاسم جعفر بن محمّد، عن عليّ بن الحسين بن موسى، عن عليّ بن الخكم، عن سُليمان بن نَهيك، عن أبي عبدالله (طبهالتلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَاوَيْنَاهُمَا إِلَىٰ رَبُوةٍ ذَاتِ قَرَارٍ لَحَكم، عن سُليمان بن نَهيك، عن أبي عبدالله (طبهالتلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَاوَيْنَاهُمَا إِلَىٰ رَبُوةٍ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِينِ ﴾ قال: هالرّبُوة: نجّف الكوفة، والمَعين: الفُرات.

٤/٧٤٧٧ ورواه أبو القاسم جعفر بن قُوْلَوَيه في (كامل الزيارات) قال: حدّثني عليّ بن الحسين بن موسى، عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن عليّ بن الحكم، عن سُليمان بن نَهبك، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَاوَيْنَاهُمَا إِلَىٰ رَبُوَةٍ ذَاتٍ قَرَادٍ وَمَعِينٍ ﴾ قال: «الرّبُوّة: نَجَف الكُوفة، والمَعين: الفرات».

٥/٧٤٧٨ عليّ بن إبراهيم، قال: الرَّبُوة: الحِيرة، وذات قَرارٍ ومَعين: الكوفة. ثمّ خاطب الله الرُّسُل، فقال: ﴿ يَـٰ أَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَٱعْمَلُواْ صَالِحاً﴾ \_إلى قوله \_: ﴿ أُمَّةً وَاحِدَةً﴾، قال: على مَذْهَبِ واحد.

المحسن بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن عبدون، عن الزبير، عن عليّ بن الحسن بن فضال، عن العباس، عن عليّ بن معمّر الخزّاز، عن رجلٍ من جُعْفَى، قال: كنّا عند أبي عبدالله (عليه السّلام)، فقال رجل: اللهمّ إنّي أسألك رِزقاً طيّباً ـ قال ـ فقال أبو عبدالله (عليه السّلام): «هيهات، هيهات، هذا قُوت الأنبياء، ولكن سَلْ ربّك رِزقاً لا يُعذّبُك عليه يوم القيامة، هيهات، إنّ الله يقول: ﴿ يَا أَيْهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيّبَاتِ وَآعْمَلُواْ صَالِحاً ﴾.

٧٧٤٨٠ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن مَعْمَر بن خَلاد، عن أبي الحسن اعبداللهم، قال: سمِعته يقول: نظر أبو جعفر اعبداللهم، إلى رجل، وهو يقول: اللهم إلى أسألك من رِزقِك الحسن اعبداللهم، قال أبو جعفر (عبداللهم)؛ «سألت قُوت النبيين، قل اللهم إلى أسالك رِزقاً واسِعاً طيّباً من رِزقك،

٨/٧٤٨١ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، قال: قلت: للرضا (عبدالله): جُعِلت فِداك، أدعُ الله عزّ وجلّ أن يرزُقني الحّلال، فقال: «أتدري ما الحّلال»؟ فقلت: جُعلت فداك، أما الذي عندنا فالكَسْب الطبّب، فقال: «كان عليّ بن الحسين (عبهما الله) يقول: الحَلال هو قوت المُصْطَفين، ولكنْ قُلْ: أسألك من رِزقك الواسِع».

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: حسان.

۲ ـ التهذيب ٦: ۲۸/۲۸.

٤ ـكامل الزيارات: ٧٤/٥.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٩١.

٦ ـ الأمالي ٢: ٢٩١.

۷ ـ الكافي ۲: ۲ - ۲ /۸

۸ ـ الكافي ٥: ١/٨٩.

٩/٧٤٨٢ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن أحمد بن الحسين، عن أبيه، عن الحُصّين بن مُخارف، عن أبي العرّد، وأبي الجارود، عن أبي جعفر (ها التلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ قال: «آل محمّد (طهم التلام)».

قوله تعالى:

# كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِم فَرِحُونَ - إلى قوله نعالى - أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِم فَرِحُونَ - إلى قوله نعالى - أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْحَرْبُ اللهِ مَا لَهَا سَائِقُونَ [ ٦١-٥٣]

١/٧٤٨٣ ـ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ كُلُّ حِزبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ﴾ قال: كلّ من اختار لنفسه ديناً، فهو فَرح به.

لمَ خاطب الله نبيّه (منزاد على وآله)، فقال: ﴿فَلَرْهُمْ ﴾ يا محمّد ﴿فِي غَمْرَتِهِمْ ﴾ أي في سَكْرَتهم وشَكَّهم ﴿ حَتَّىٰ حِينٍ ﴾ ثمّ قال عزّ وحلّ: ﴿ أَيَحْسَبُونَ ﴾ يا محمّد ﴿ أَنَما تُمِدُّهُمْ بِهِ مِن مَّالٍ وَبَنِينَ ﴾ هو خير تُريده بهم ﴿ بَل لَا يَشْعُرُونَ ﴾ أنّ ذلك شرّ لهم.

ثم ذكر عزَ وجلَ من بُريد بهم الخير، فقال: ﴿إِنَّ آلَذِينَ هُم مَنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ ﴾ إلى فوله ﴿يُوْتُونَ مَا عَالَوْ اللهِ عَالَمَهُمْ وَجِلَةٌ ﴾ أي حائفة. ﴿ أَنَهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ \* أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي عَالَمَهُمْ وَجِلَةٌ ﴾ أي حائفة. ﴿ أَنَهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ \* أُولَئِكَ يُسَارِعُ وَنَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ ﴾ وهو معطوف على قوله ؛ ﴿ أَيَحْسَبُونَ أَنَمَا نُمِدُهُمْ بِهِ مِن مَّالٍ وَبَنِينَ \* نُسَارِعُ لَهُمْ فِي الْحَيْرَاتِ بَلَ لَا يَشْعُرُونَ ﴾.

٢/٧٤٨١ - قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مداسلام)، في قوله: ﴿ أُوْلَـئِكَ يُسَادِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ ﴾، يقول: «هو عليّ بن أبي طالب (مداسلام)، لم يسبِقُه أحَد».

ورواه ابن شهر أشوب، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (عليه التلام) (١).

٣/٧٤٨٥ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن همّام، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسى بن داود، قال: حدّثنا الإمام موسى بن جعفر، عن أبيه (عليهمالتلام)، قال: النزلت في أمير المؤمنين ووُلده (عليهمالتلام): ﴿إِنَّ قَالَ: عَدْ نَنَا الإمام مُوسَى بن جعفر، عن أبيه (عليهمالتلام)، قال: النزلت في أمير المؤمنين ووُلده (عليهمالتلام): ﴿إِنَّ اللهُ مِنْ خَشْيَةِ رَبُّهِم مُشْفِقُونَ \* وَٱلَّذِينَ هُم بِأَيَاتِ رَبِّهِم يُؤْمِنُونَ \* وَٱلَّذِينَ هُم بِأَيَاتِ رَبِّهِم يُؤْمِنُونَ \* وَٱلَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهِم لَا يُشْرِكُونَ \* وَٱلَّذِينَ

٩ ـ تأويل الآيات ١: ٢/٣٥٢.

سورة المؤمنون آية . ٥٣ ـ ٦١ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٩١.

٢ ـ نفسير القمي ٢: ٩٢.

<sup>(</sup>۱) مناقب ابن شهرآشوب ۲: ۱۱۹

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٢٥٣/٤.

يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ ﴿ أُوْلَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ ﴾ .

٤/٧٤٨٦ أحمد بن محمّد بن خالد البَرقي: عن الحسن بن عليّ بن فَضّال، عن أبي جميلة، عن محمّد الحلبي، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، في قول الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ ﴾ قال: «يعمّلون ما عَمِلوا من عَملٍ، وهم يعلَمون أنّهم يُثابون عليه».

٥/٧٤٨٧ وعنه: عن عثمان بن عبسى، عن سَماعة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عليه الشلام)، قال: «يعمَلون، و يعلَمون أنّهم سيُثابون عليه».

٣/٧٤٨٨ محمّد بن يعقوب: عن حميد بن زياد، عن الحسن بن محمّد، عن وُهَيْب، عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (مله النه)، قال: سألته عن قول الله عزَ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ ﴾ قال: «هي عبدالله (مله النه)، ورجاؤهم، يَخافون أن تُردّ عليهم أعمالُهم، إن لم يُطيعوا الله عزَ وجلّ، ويَرجون أن يُقبَل منهم،

٧٧٤٨٩ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، وعليّ بن محمّد، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود المنقري، عن حَفْص بن غِبات، عن أبي عبدالله (عبدالته)، قال: قال: فإن قدّرتُم أن لا تُعْرَفوا، فافعلوا، وما عليك أن لا بُثني الناس عليك، وما عليك أن تكون مذموماً عند الناس، إذا كنت محموداً عند الله تبارك وتعالى؟ عليك أن لا بُثني الناس عليك، وما عليك أن تكون مذموماً عند الناس، إذا كنت محموداً عند الله تبارك وتعالى؟ إنّ أمير المؤمنين (عبدالله) يقول: لا خير في الدنيا إلّا لأحّد رَجُلين: رجُل يزداد فيها كل يوم إحساناً، ورجُل يتدارَك سبّنته (أ) بالتوبة، وأنّى له بالتوبة؟ فوالله لو أن سجَد حتى ينقطع عُنقه، ما قبِل الله عزّ وجل منه عملاً إلّا بولايتنا أهل الببت، ألا ومن عرف حقّنا، ورجّا الثواب بناء ورَضَى بقُوتِه نِصف مُذّ كل يوم، وما يستُر به عورته، وما بولايتنا أهل الببت، ألا ومن عرف حقّنا، ورجّا الثواب بناء ورَضَى بقُوتِه نِصف مُذّ كل يوم، وما يستُر به عورته، وما أكنّ به رأسه، وهم مع ذلك والله خافون وَجِلون، وَذُوا أَتُه حَظّهم من الدنيا، وكذلك وصفّهم الله عزّ وجل، حيث يقول: ﴿ ٱلّذِينَ يُؤْتُونَ مَا مَاتُوا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ ﴾ ما الذي أبّوا به؟ أبّوا والله بالطاعة، مع المحبّة والولاية، وهم في يقول: ﴿ وَلَهُ بَل منهم، وليس والله خَوْفَهم حوف شكُ قيما هم فيه من إصابة الدين، ولكنّهم خافوا أن يكونوا مُقصّرين في محبّتنا وطاعتناه.

نَمَ قال: «إِنْ قَدَرْتَ على أَنْ لا تَخْرُج من بيتِك، فافعَلْ، فإِنَّ عليك في خُروجك أَنْ لا تُغتاب، ولا تَكذِب، ولا تَحسُد، ولا تُراثي، ولا تتصنَّع ولا تُداهِن.

ثمّ قال: «نِعْمَ صَوْمَعَة المُسلم ببته، يَكُفّ فيه بصرَه، ولسانه، ونفسه، وفَرْجَه، إنّ مَن عَرف نِعمة الله بقلبه، استَوجَب المَزيد من الله عزّ وجل، قبل أن يُظِهرَ شُكْرَها على لسانه، ومن ذهّب يرى أنّ له على الآخر فَضْلاً، فهو

٤ . المحاسن: ٢٥٢/٢٤٧ و: ٢٥٦/٢٤٩.

٥ ـ المحاسن: ٢٤٧/ذيل ٢٥٢.

٦ ـ الكافي ٨: ٢٢٩/١٢٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: شفاعتهم.

۷ ـ الكافي لا ۱۲۸/۸۲۸.

<sup>(</sup>١) في المصدر: منيّته.

٣٦ ..... ١١٠٠ البرهان في تفسير القرآن

من المُستكبرين.

فقلت له: إنّما يرى أنّ له عليه فَضْلاً بالعافية، إذا رآء مرتَكِباً للمعاصي، فقال: «هيهات، هيهات، فلعلّه أن يكون قد غفّر الله له ما أتى، وأنت موقوف مُحاسَب، أما تلَوْتَ قِصّة سَحَرة موسى (عَباداتنام)».

ثمّ قال: دكم من مَغرور بما قد أنعَم الله عليه، وكم من مُسْنَدرَج بِسِتْرِ الله عليه، وكم من مَفتونٍ بِئَناء الناس عليه ـ ثمّ قال ـ إنّي لأرجو النّجاة لمن عرّف حقّنا من هذه الأمّة، إلّا لأُحّدِ ثلاثة: صاحِب سلطان جائِر، وصاحِب هوى، والفاسِق المُعلِن».

ثمّ تلا: ﴿ قُلْ إِن كُنْتُمْ تُحِبُّونَ آللهَ فَاتَّبِعُونَى يُحْبِبْكُمُ آللهُ ﴾ (") ثمّ قال: «با حَفْص، الحُبّ أفضَل من الخَوف، وثمّ قال والله ما أحَبّ الله من أحبّ الدُنيا، ووالى غيرنا، ومن عرَف حقّنا وأحبّنا، فقد أحبّ الله تبارك وتعالى . فبكى رجل، فقال: وأتبكي؟ لو أنّ أهل السماوات والأرض كلّهم اجتمعوا، يتضرَّعون إلى الله عزّ وجلّ أن يُنْجِيَك من النار، ويُذْخِلَك الجنّة، لم يُشفَّعوا فيك "".

ثمَ قال: «يا حَمُّص، كن ذَنَباً، ولا تكُنُّ رأساً. يا حَمُّص، قال رسول الله (منزاد عبدرانه): من خاف الله كلَّ لسانُه». ثمَّ قال: «بينا موسى بن عمران (مدانندم) يَعِظُ أصحابه، إذ قام رجل فشَّقَ قميصَه، فأوحى الله عزَّ وجلّ إليه: يا موسى، قل له: لا تَشُقَّ قميصَك، ولكن اشرَح لي عن قلبِك».

ثمّ قال: «مرّ موسى بن عِمراذ «مداننه» برجل من أصحابه وهو ساجد، فانصرّف من حاجته، وهو ساجد على حاله، فقال له موسى «مداننه» لو كانت حاجنك بيدي لقضّينُها لك، فأوحى الله تعالى إليه: يا موسى، لو سجّد حتّى ينقطِع عُنُقُه، ما قَبِلْتُه حتّى يتحوّل عَمَا أكرّه إلى ما أُحِبَ».

۸۷٤٩٠ وعنه: عن عليٌ بن إبراهيم، عن أبيه، وعليٌ بن محمّد القاساني جميعاً، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان المِنْقَري، عن حَفْص بن غِياتُ، قال: سمِعت أبا عبدالله (عبد الله) يقول: «إن قدّرْتَ أن لا تُعرّف فافعَلْ، وما عليك أن لا يُنتي عليك الناس ـ و ساق الحديث إلى قوله ـ ولكنّهم خافوا أن يكونوا مُقصّرين في محبّتنا وطاعتناه.

٩/٧٤٩١ والحسين بن سعيد في كتاب (الزُهد): عن القاسم، عن عليّ، عن أبي عبدالله (مبدائتلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَ اللَّهِ مِن مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ ﴾، قال: «من شفَقَتِهم ورَجائِهم، يَخافون أن تُردّ إليهم أعمالُهم، إن لم يُطيعوا الله، والله على كلّ شيء قدير، وهم يَرجون أن يُتَفَبَّل منهم».

١٠/٧٤٩٢ ـ ورواه المُفيد في (أماليه)، قال: حدَّثني أحمد بن محمّد، عن أبيه، محمّد بن الحسن بن الوليد

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ۳۱.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: ثمّ كان لك قلب حق لكنت أخوف الناس لله عزّ وجلّ في تلك الحال.

۸ ـ الكافي ۲: ۲۰/۱۲۰.

۹ ـ الزهد: ۲۱/۲۹مِ

١٠ ـ الأمالي: ٢٨/١٩٦.

القُمّي، عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن العبّاس بن معروف، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن القاسم بن محمّد، عن عليّ، قال: سألت أبا عبدالله جعفر بن محمّد (علهما النهم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ ﴾، قال: المن شفّقَتِهم ورَجائهم، يخافون أن تُرَدَّ إليهم أعمالُهم إذا لم يُطبعوا، وهم يَرجُون أن يُتَقَبَّل منهم، وَجِلَةٌ ﴾، قال: المناس، عن أبي عبدالله (عدالته (عدالته)، في قول ١١/٧٤٩٣ - الحسين بن سعيد: عن فضالة، عن أبي المَغْرا، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عدالته (عدالته)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ ﴾، قال: «يأتي ما أتى [الناس] وهو خاش راج».

١٢/٧٤٩٤ وعنه: عن عثمان بن عبسى، عن سماعة، عن أبي بصير، والنَّضْر، عن عاصِم، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله عزّ وجلّ: ﴿وَاللَّذِينَ يُوْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً ﴾، قال: «يعمَلون، ويعلَمون أُنهم سيُثابون عليه».

فوله تعالى:

### وَلاَ نُكَلُّفُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَهَا [٦٢]

1/۷٤٩٥ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن الحسن بن محمّد، عن عليّ بن محمّد القاساني، عن عليّ بن محمّد القاساني، عن عليّ بن أسباط، قال سألت أبا الحسن الرضا (عبد فنلام) عن الإستطاعة. فقال: ويستَطبع العَبدُ بعد أربع خِصال: أن يكون مُخلِّى السَّرْب (١)، صحيح الحِسم، سَليم الجَوارِح، له سَبْب وارِد من الله».

قال: قلت له: مُحِلتُ فِداك، فَسُرْ لي هذا. قال: «أَنْ يَكُونَ العبد مُخَلِّى السَّرْب، صحيح الجسم، سليم الجَوارِح، يريد أن يزْني فلا يَجِد امرأةً، ثمّ يَجِدُها، فإمَّا أنْ يَعْضِمَ نَفْت، فيمنَنِع كما امتنَع يوسف (عبالتلام)، أو يُخلِّي بينه وبين إرادَتِه، فيَزني، فيُسمَى زانباً، ولم يُطِّع الله بإكران، ولم يَعْضِه بغَلَبة».

7/۷۱۹۹ وعنه: عن محمّد بن يحيى، وعلي بن إبراهيم، جميعاً، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، وعبدالله بن يزيد، جميعاً، عن رجل من أهل البَصرة، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن الإستطاعة، فقال: وأتستطيع أن تَنْهي عمّا قد كُوّن؟، قال: لا قال: فقال له أبو عبدالله (عبدالله): وفمتى أنتَ مُستَطيع؟، قال: لا أدرى.

قال: فقال له أبو عبدالله (عليه المنهج): «إنَّ الله خلَق خَلْقاً، فجعلَ فيهم آلَة الإستِطاعة ثمَّ لم يُفوّض إليهم، فهم

١١ - الزهد: ٢٤ /٥٤.

<sup>.00/11</sup>\_17

سورة العؤمنون آية ـ ٦٢ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱/۱۲۲.

<sup>(</sup>۱) يقال: خَلَّ له سَرْبَهُ، أي طريقه. وفلان مخلِّى السَرْب، أي موسّعٌ عليه غير مضيّق عليه «أقرب الموارد ـ سرب ـ ١: ٥٠٨». ٢ ـ الكافي ١: ٢/١٢٣.

مُستَطيعون للفِعْل، وقَّتَ الفِعل، مع الفِعْل (1)، إذا فعَلوا ذلك الفِعل، فإذا لم يفعَلوه في مُلكِه، لم يكونوا مُستطيعين أن يفعَلوا فِعلاً لم يفعَلوه، لأنّ الله عزّ وجلَ أعزُّ من أن يُضادَّهُ في مُلْكِه أحَده.

قال البَصريّ: فالناس مَجبورون؟ قال: «لو كانوا مجبورين، كانوا معذورين». قال: ففوَّض إليهم؟ قال: «لا». قال: فماهم؟ قال: «علِمَ منهم فِعلاً، فجعل فيهم آلةَ الفعل، فإذا فعلوا، كانوا مع الفِعل مُستطيعين، قال البَصْريّ: أشهَدُ أنّه الحَقّ، وأنّكم أهل بيت النبوّة والرسالة.

٣/٧٤٩٧ وعنه: عن محمّد بن أبي عبدالله، عن سَهْل بن زِياد، وعليّ بن إبراهيم، عن أحمد بن محمّد، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، جميعاً، عن عليّ بن الحكم، عن صالح النِيلي، قال: سألت أبا عبدالله المباشلام): هل للعباد من الإستِطاعة شيء؟ قال: فقال لي: اإذا فعَلوا الفِعل، كانوا مُستطيعين بالإستِطاعة التي جَعلها الله فيهم».

قال: قلت له: وما هي؟ قال: «الآلة، مثل الزاني إذا زَني، كان مُستطبعاً للزِنا حين زَني، ولو أنّه ترَك الزِنا ولم يَزْنِ، كان مُستطبعاً لتَرْكِه إذا تركه. قال: ثمّ قال: «ليس له من الإستِطاعة قبل الفِعلِ كثير ولا قليل، ولكن مع الفِعل والتّرك كان مُستطبعاً».

قلت: فعلى ماذا يعذّبه؟ قال: «بالحُجّة البالغة، والآلة التي ركّبها فيهم، إنّ الله لم يَجبُرُ أحداً على معصيّته، ولا أراد ـ إرادة حَتْم ـ الكُفر من أحّد، ولكن حين كَفر، كان في إرادة الله أن يَكفُر، وهم في إرادة الله، وفي عِلْمِه، ألّا يَصيروا إلى شيء من الخير».

قلت: أراد منهم أن يكفُروا؟ قال: «ليسل هكذا أقول، ولكنّي أقول: عَلِم أنّهم سيكفُرون، فأراد الكُفْرَ لعِلْمِه فيهم، وليست هي إرادة حَتْمٍ، إنّما هي إرادة الحتياري.

2/۷٤٩٨ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن الحسين بن سعيد، عن بعض الصين بن سعيد، عن بعض أصحابنا، عن عُبيد بن زُرارة، فال: حدّثني حمزة بن حُمْران، فال: سألت أبا عبدالله (عبدالته) عن الإستطاعة، فلم يُجِبْني، فدخَلتُ عليه دَخْلةً أخرى، فَقلتُ: أصلحك الله، إنّه قد وقع في قلبي منها شيء، لا يُخْرِجُه إلّا شيء أسمّعُه منك، قال: هفإنّه لا يضُرّك ماكان في قلبك.

قلت: أصلَحك الله، إني أقول: إنّ الله تبارك وتعالى لم يُكلّف العِباد ما لا يستَطيعون، ولم يُكلّفهم إلّا ما يُطيقون، وإنّهم لا يصنَعون شيئاً من ذلك إلّا بإرادة الله ومشيئته، وقضائه وقَدَرِه. قال: فقال: «هذا دين الله الذي أنا عليه، وآبائي، أوكما قال.

<sup>(</sup>١) (مع الفعل) ليس في «ي».

٣ ـ الكافي ١: ١٢٣ /٣.

<sup>\$</sup> ـ الكافي ١: ١٢٤/٤.

0/۷۶۹۹ ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن يحيى العطّار (رضه الله عنه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله ، عن يعقوب بن يزيد، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز بن عبدالله، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: «قال رسول الله (صنّد عبدالله) عن أمّني تسعة: الخَطأ، والنِسيان، وما استُكرِهوا (۱) عليه، وما لا يُطيقون، وما لا يعلمون، وما الشاه (صنّد عبدالله)، والحسّد، والطيرة، والتفكّر في الوَسْوسة في الخَلْق، ما لم يُنْطَق بِشَفَة».

٦/٧٥٠٠ وعنه، قال: حدّثنا أبي (رض الاعنه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن أبي عُمَير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالته (عبدالته)، قال: «ماكلّف الله العباد كُلفَة فِعْل، ولا نَهاهم عن شيء، حتّى جعل لهم الإستِطاعة، ثمّ أمرَهم ونَهاهم، فلا يكون العبد آخذاً، ولا تاركاً، إلا باستطاعة متفدّمة، قبل الأمر والنهي، وقبل الأخذ والترك، وقبل القبيض والبّشط».

١ ٧/٧٥٠ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رضي الاعنه)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن هشام بن سالم، عن شليمان بن خالد، قال: الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن هشام بن سالم، عن شليمان بن خالد، قال: سمعت أبا عبدالله (عليه النهم) يقول: الا يكون من العبد قبض ولا بُسط، إلّا باستِطاعة مُتَقدّمة للقبض والبَسط».

١٠٥٠٢ وعنه، قال: حدّثنا أبي رسراه عنه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن محمد بن الحسين، عن أبي شعيب المتحاملي، وصفوان بن يحيى، عن عبدالله بن مُشكان، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (طهالتلام)، قال: سمِعتُه يقول، وعنده قوم يتناظرون في الأفاعيل والحركات، فقال: «الإستِطاعة قبل الفِعل، لم يأمر الله عزّ وجلّ بقبض ولا بَسطٍ إلا والعَبد لذلك مُستَطيع».

9/۷۰۰۳ وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن بن أحمّد بن الوليد (رَجِه الله)، قال: حدّ ثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن أحمد بن محمّد بن أبي الخطّاب، عن أحمد بن محمّد بن أحمد بن محمّد بن أبي الخطّاب، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: ولا يكون العبد فاعِلاً، ولا مُتَحرّكاً، إلا ومعه الإستِطاعة من الله عز وجل، وإنما وقع التكليف من الله بعد الإستِطاعة، فلا يكون مُكلِّفاً للفِعل إلّا مُستَطيعاً».

قوله تعالى:

### وَلَدَيْنَا كِتَابٌ يَنطِقُ بِالْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ - إلى نوله تعالى - وَإِنَّ

٥ ـ الخصال: ١٧ ٤/٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أكرهوا.

٦ ـ التوحيد: ١٩/٢٥٢.

٧ ـ التوحيد: ٢٠/٣٥٢.

٨ ـ التوحيد: ٢١/٣٥٢.

٩ ـ التوحيد: ١٨/٢٥١.

٣٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

### ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالأَخِرَةِ عَنِ ٱلصِّرَاطِ لَنَاكِبُونَ [ ٢٢-٧٤ ]

1/۷۵۰۶ عليّ بن إبراهيم: وقوله: ﴿ بَل قُلُوبُهُمْ فِي غَمْرَةٍ مِّنْ هَذَا﴾ يعني من الفرآن، ﴿ وَلَهُمْ أَعْمَالُ مِّن دُونِ ذَلِكَ هُمْ لَهَا عَامِلُونَ﴾ يقول: ما كُتب عليهم في اللَّوح ما هم عامِلون قبل أن يُخلقوا، هم لتلك الأعمال المكتوبة عامِلون.

وقال عليّ بن إبراهيم، في فوله: ﴿وَلَدَيْنَا كِتَابٌ يَنطِقُ بِالْحَقّ﴾: أي عليكم، ثمّ فال: ﴿بَلْ قُلُوبُهُم فِي غَمْرَةٍ مَّنْ هَذَا﴾ أي في شكّ ممّا يفولون.

ُ وقوله: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا أَخَذْنَا مُثْرَفِيهِم﴾ بعني كبراءهم ﴿ بِالْعَذَابِ إِذَا هُمْ يَجْثُرُونَ ﴾ أي يَضِجُون، فردّ الله عليهم: ﴿ لَا تَجْثُرُواْ ٱلْيَوْمَ إِنَّكُم مُنَّا لَا تُنصَرُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ مُسْتَكْبِرِينَ بِهِ سَامِراً تَهْجُرُونَ ﴾ أي جعلنموه سَمَراً (١)، وهجَرتُموه.

وقوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ جِنَّةً ﴾ يعني برسول الله (صنن الله عليه مالله عليهم: ﴿ بَلْ جَاءَهُم بِالْحَقّ وَأَكْتُرُهُمْ لِلْحَقّ كَارِهُونَ ﴾.

وقوله: ﴿ وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَاءَهُمْ لَفَسَدَتِ ٱلسَّمَاوَاتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ ﴾ فال: الحقّ رسول الله (منزالة عبدرالد)، وأمير المؤمنين (عبدالنلام)، والدليل على ذلك، قوله: ﴿ قَدْ جَاءَكُمُ ٱلرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِن رَّبِّكُمْ ﴾ (٢) يعني بولاية أمير المؤمنين (عبدالنلام).

وقولُه: ﴿ وَيَسْتَنبِنُونَكَ ﴾ أي يا محمّد، أهل صَكّة في عليّ ﴿ أَخَقُ هُوَ ﴾ أي إمام ﴿ قُلْ إِي وَرَبِّي إِنّهُ لَحَقُّ ﴾ (" أي لَإمام، ومثله كثير والدليل على أن الحقّ رسول الله (منزاة طبدرته)، وأمير المؤمنين (طبدائنهم)، قول الله عزّ وجلّ: ولو اتّبَع رسولُ الله، وأمير المؤمنين (طبعاالصلاة والسلام) قُرَيشاً، لفسّدَتِ السماوات والأرض، ومن فِيهِنّ، ففساد السّماء إذا لم تَمْطُر، وفساد الأرض إذا لم تُنبّت، وقلهادُ النّاس من ذلك.

وقوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَنَدْعُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ قال: إلى ولاية أمير المؤمنين اعبداللهم، قال: ﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ عَنِ ٱلصِّرَاطِ لَنَاكِبُونَ ﴾ قال: عن الإمام لحائِدون.

۱/۷۰۰۵ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن الغَضْل (۱) الأهوازي، عن بكر بن محمّد بن إبراهيم غلام الخَليل، قال: حدّثنا زيد بن موسى، عن أبيه موسى، عن أبيه جعفر، عن أبيه محمّد، عن أبيه عليّ بن الحسين، عن

سورة المؤمنون آية ـ ٦٢ ـ ٧٤ ـ

۱ . تفسير القمى ۲: ۹۲.

<sup>(</sup>١) الشمر: المُسَامَرة، وهو الحديث بالليل. «الصحاح ـ سمر . ٢: ٩٨٨».

<sup>(</sup>۲) النساء ٤: ١٧٠.

<sup>(</sup>۳) يونس ۱۰: ۵۳.

٢ ـ تأويل الآيات١: ٢٥٥/٦.

<sup>(</sup>١)في «ي، ط»: المفضل.

أبيه الحُسين، عن أبيه عليّ بن أبي طالب (طهم النلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ عَنِ ٱلصِّرَاطِ لَنَاكِبُونَ﴾، قال: «عن ولايتنا أهل البيت».

٤/٧٥٠٧ - ابن شهرآشوب: عن الخصائص، بإسناده عن الأصبّغ، عن عليّ (علمائنلام)، وفي كتُبنا: عن جابر، عن أبي جعفر (علمائنلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ عَنِ ٱلصَّرَاطِ لَنَاكِبُونَ﴾ قال: «عن ولايتنا».

٥/٧٥٠٨ ومن طريق المخالفين، في معنى الآية: يعني صراط محمّد وآله (عنهم النلام).

قوله تعالى:

وَلَقَدْ أَخَذْنَاهُم بِالْعَذَابِ فَمَا آسْتَكَانُواْ لِرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ \* حَسَنَّىٰ إِذَا فَتَحْنَا عَسَلَيْهِم بَاباً ذَا عَذَابٍ شَدِيدٍ إِذَا هُمْ فِيهِ حَسَنَّىٰ إِذَا فَتَحْنَا عَسَلَيْهِم بَاباً ذَا عَذَابٍ شَدِيدٍ إِذَا هُمْ فِيهِ مَسْلِسُونَ [٧٧-٧٧]

١/٧٥٠٩ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير؛ عن أبي أيّوب، عن محمد ابن مُسلم، قال: سألتُ أبا جعفر (طبالتلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَا آسْتَكَانُواْ لِرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ ﴾ ، فقال: الإستِكانة هي الخُضوع، والنَضرُّع هو رفع البدّين، والتُضرُّع بهماء.

٢/٧٥١٠ وعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن أبي أيوب، عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا جعفر (مله التلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَا ٱسْتَكَانُواْ لِرَبِّهِمْ وَمَا يَسْتَضَرَّعُونَ ﴾ فقال: «الإستِكانة: هي الخُضوع، والتَضرُّع هو رَفْع البدّين، والتضرُّع بهماه.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٧/٢٥٥.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، ط»: الزماني.

٤ ـ المناقب ٢٢ ٢٢، خصائص الوحي المبين: ١١٠ /٧٩/.

٥ ـ .....، كشف الغمة ١: ٣١٣، غاية المرام: ٢٦٣.

سورة المؤمنون آية ـ ٧٦-٧٧ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۲/۳٤۸.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۹۹/۲.

المراهم ابن بابويه، قال: حدّثنا المُظفّر بن جعفر بن المُظفّر العلّويّ السَّمَوْقَنْدي (رضي الفعنه)، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن عيسى، عن المحمّد بن محمّد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عُمَير، عن أبي أيّوب الخزّاز، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله (عنه السّلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَا ٱسْتَكَانُواْ لِرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ ﴾ قال: «التضرُّع: رَفع البدّين».

٤/٧٥١٢ الطَّبَرْسِيّ: قال أبو عبدالله رعب التلام): «الإستكانة: الدُّعاء، والتّضرُّع: رَفع البدّين في الصلاة».

٥/٧٥١٣ على بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (على التلام)، في قوله: ﴿ أَمْ تَسْفَلُهُمْ خَرْجاً فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ الرَّادِقِينَ ﴾ (١) فوله: ﴿ وَلَقَدْ خَرْراجُ رَبِّكَ خِير ﴿ وَهُوَ خَيْرٌ الرَّادِقِينَ ﴾ (١) فوله: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَاهُم بِالْعَذَابِ فَمَا آسْتَكَانُوا لِرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ ﴾ فهر الجُوع، والخَوف، والقَتْل،

وفوله: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا ذَا عَذَابٍ شَدِيدٍ إِذَا هُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ، بقول: «أيسون».

٩/٧٥١٤ - سعد بن عبدالله: عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّد بن سِنان،عن عمّار بن مروان،عن المُنخَل بن جميل، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عليه النتلام)، في قوله: ﴿حَتَّىٰ إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْهِم يَاباً ذَا عَذَابٍ شَدِيدٍ﴾: هو عليّ بن أبي طالب (عليه النتلام)، إذا رجّع في الرَّجْعَة».

٧/٧٥١٥ الطَّبَرْسِيِّ: قال أبو جعفر (علمانتلام): (يعني في الرَّجْعَة».

فوله تعالى:

قَالُوٓاْ أَءِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرابِا وَعِظَاماً أَءِنَا لَمَبْعُوثُونَ ـ إلى نوله نعالى ـ شُبْحَانَ آللهِ عَمَّا يَصِفُونَ [٩١-٨٢]

١/٧٥١٦ - على بن إبراهيم: ثمّ حكى الله عزّ وجلٌ قول الدهريّة: ﴿قَالُواْ أَءِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَاباً وَعِظَاماً أَءِنَّا لَمَبْعُوثُونَ ﴾ ـ إلى قوله ـ ﴿ أَسَاطِيرُ ٱلْأَوّلِينَ ﴾ يعني أحاديث (١) الأوّلين، فردّ الله عليهم، فقال: ﴿ بَلْ أَتَيْنَاهُم

٢ ـ معاني الأحيار: ١/٣٦٩.

ة ـ مجمع البيان ٧: ١٨١.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٩٤.

<sup>(</sup>١١، ٢) المؤمنون ٢٣: ٧٢.

٦ ـ مختصر بصائر الدرجات: ١٧.

٧ . مجمع البيان ٧: ١٨١.

سورة العؤمنون آية ـ ٨٢ ـ ٩١ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٩٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أكاذيب.

بِالْحَقِّ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ ثم رد الله على النَنويَة ("الذين قالوا بإلهين فقال الله تعالى: ﴿ مَا آتَّخَذَ آللهُ مِن وَلَدٍ وَمَاكَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾ قال: لو كانا بإلهين ـ كما زعمتم ـ لكانا يختَلِفان، فيخلُق هذا و لا يحلُق هذا ولا يريد هذا، ويطلُب كلَّ واحدٍ منهما الغَلَبة لنفيه ("، وإذا أواد أحدُهما في خلق إنسان، وأراد الآخر خَلْق بهيمة، فيكون إنسانا وبَهيمة في حالةٍ واحدة، وهذا غير موجود، فلمّا بطل هذا، ثبّت التدبير والصَّنع لواحدٍ، وذلّ أيضاً التدبير و ثَباتُه وقوام بعضه ببعض، على أنّ الصانع واحد، وذلك قوله: ﴿ مَا تَخَذَ آللهُ مِن وَلَدٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ لَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾ ثمّ قال آنفاً: ﴿ سُبْحَانَ آلَهُ عَمّا يَصِفُونَ ﴾ .

قوله تعالى:

# عَالِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ فَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ [٩٢]

1/۷۵۱۷ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أبي (زجمه الله)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ بن فَضَال، عن ثَعْلَبَة بن مَيْمُون، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (مله الله الله عن وجلّ: ﴿عَالِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ﴾ فقال: «الغَيْب: ما لم يَكُن، والشَّهادة: ما قد كان».

قوله تعالى:

# قُل رَّبِّ إِمَّا تُرِيَنِّي مَا يُوعَدُونَ إِلَى قُولًا نَعَلَى لَقَادِرُونَ [ ٩٥-٩٥]

قال: حدَّثنا أنَّ جَبْرَئيل غَمزه، وقال مرَّةُ أخرى، فرأينا أنَّ جَبْرِئيل قال له، فنزَلت هذه الآية: ﴿ قُل رَّبِّ إِمَّا

سورة المؤمنون آية ـ ٩٢ ـ

١ -معاني الأخبار: ١/١٤٦.

سورة المؤمنون آية ـ ٩٣ ـ ٩٥ ـ

١ ـ تأويل الآيات ١: ٥٥٥/٨

<sup>(</sup>٢) الشَّنَوِيَة: هم أصحاب الاثنين الأزلبين، يزعُمون أنَّ النور والظلمة أزليان قديمان «الملل والنحل ١: ٢٢٤». والتَّنَويَّة: فرقة من القَّدَرِيَّة (المعتزلة) وهي التي قالت إنَّ الخير من الله والشرّ من إبليس. «معجم الفرق الاسلامية: ٧٥».

<sup>(</sup>٣) في «ط» زيادة: ولا يستبدكل واحد بخلقه.

٣٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

تُرِيَنِّي مَا يُوعَدُونَ \* رَبِّ فَـكَا تَجْعَلْنِي فِي ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ \* وَإِنَّا عَلَىٰ أَن نُرِيَكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَادِرُونَ ﴾.

قوله تعالى:

### آدْفَع بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ٱلسَّيِّئَةَ [٩٦]

1/۷01۹ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، عن معاوية ابن وَهْب، عن أبي عبدالله المدالله)، قال: «ما أكلّ رسول الله (من الله عبدالله) مُتّكِئاً مُنذ يعنه الله عزّ وجلّ، إلى أن وَبَضه، تواضّعاً لله عزّ وجلّ، وما رأى رُكْبَنيه جَليسه في مجلس قطّ، ولا صافح رجلاً قطّ، فنزّع يده من يده حتى يكون الرجل هو الذي ينزع يده، ولا كافأ (سلوات الله على وآله) بسيّئة قطّ، وقد قال الله تعالى: ﴿ آدْفَعْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ السّينَة فَطُ، وقد قال الله تعالى: ﴿ آدْفَعْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ السّيئة قطّ، وقد قال الله تعالى: ﴿ آدْفَعْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ السّيئة قطّ، وقد قال الله تعالى: ﴿ آدْفَعْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ السّيئة قطّ، وقد قال الله تعالى: ﴿ آدْفَعْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ اللهُ بِهُ وَلَا قال: يأتي الله به؛ ولا أعطى على الله عزّ وجلّ شيئاً قطّ إلّا أجازه الله، إنّه كان ليُعطى الجنّة، فيُجيز الله عزّ وجلّ ذلك له».

قال: اوكان أخوه من بعده، والذي ذهب بنفسه، ما أكل من الدنيا حراماً قطّ، حتى خرج منها، والله إنه كان ليعرض له الأمران، كلاهما لله عزّ وجل طاعة، فيأخُذ بأشدُهما على بدّنه، والله لقد أعنق ألف مَملوك لوجه الله عزّ وجل، دَبِرَت فيهم يَداه، والله ما أطاق عمّل رسول الله (صنف طبه وآله) من بعده أحد غيره، والله ما نزّلت برسول الله (صنف عبه وآله) نازِلة قط، إلّا قدَّمه فيها، ثقةً منه به، وإنّه كان رسول الله (صنف عبه وآله) ليبعثه برايته، فيقاتل جَبْرَئيل عن يمينه، وميكائيل عن يساره، ثمّ ما يرجع حتى يفتّح الله عزّ وجلّ له».

، ٢/٧٥٢ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهُل بن زياد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن حَمّاد بن عثمان، عن زيد بن الحسن، قال سمِعت أبا عبدالله عبدالله عبدالله عبول: «كان عليّ (عبدالله) أشبه الناس طِعْمَةً وسيرةً برسول الله (منزاة عبدرالد)، وكان يأكل الخُبرُ والزيت، ويُطعم الناس الخُبرُ واللَّحم قال وكان عليّ (عبدالته) يستَقي ويحتَطِب، وكانت فاطمة (عبهاالتهم) تطحن، وتعجِن، وتَخبُرُ، وترقع، وكانت من أحسن الناس وَجهاً، كأن وجنتَبها ويحتَطِب، وكانت الناس وَجهاً، كأن وجنتَبها وردنان (من الدعلية وعلى أبها وبنها الطاهرين)».

قوله تعالى:

### وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ ٱلشَّيَاطِينِ [ ٩٧ ]

١/٧٥٢١ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: ما يقع في القلب من وسوسة الشياطين.

سورة المؤمنون آية . ٩٦ ـ

۱ ـ الكافي ٨: ١٦٤/١٧٥.

۲ ـ الکافی ۸: ۱۲۵/۱۲۷.

قوله تعالى:

### حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ آرْجِعُونِ \* لَعَلِّى أَعْمَلُ صَالِحاً فِيمَا تَرَكْتُ كَكَرَإِنَّها كَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُهَا [ ٩٩ ـ ١٠٠]

1/۷۵۲۲ محمد بن يعقوب: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن إسماعيل بن مَرَّار، عن يونُس، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (علم النه)، قال: «من منّع فيراطاً من الزكاة، فليس بمؤمنٍ، ولا مسلم، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ رَبِّ آرْجِعُونِ \* لَعَلِّى أَعْمَلُ صَالِحاً فِيمَا تَرَكُتُ ﴾ .

٢/٧٥٢٣ وعنه: عن أحمد بن محمد، عن الحسن بن علي (١١)، عن وُهَيْب بن حَفْص، عن أبي بَصير، قال: سمِعت أبا عبدالله (طبالتلام) يقول: «من منّع الزكاة سأل الرَّجْعَة عند المَوت، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ رَبِّ الرِّجْعُونِ \* لَعَلِّى أَعْمَلُ صَالِحاً فِيمَا تَرَكْتُ ﴾.
 آرْجِعُونِ \* لَعَلِّى أَعْمَلُ صَالِحاً فِيمَا تَرَكْتُ ﴾.

وروى هذين الحديثين ابن بابويه في (الفقيه) بإسناده عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (علم الشلام) (٢).

٤/٧٥٢٥ - علي بن إبراهيم: إنّها نزَلت في مايع الزّكاة والتحمين.

٥٧٥٢٦ ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّ ثني أبي، عن خالد، عن حَمّاد، عن حَريز، عن أبي عبدالله (طبهالتلام)، قال: «ما من ذي مالٍ، ذهّبٍ ولا فضّةٍ، يمنّع زكاةً مالِه، أو خُمَّسه، إلّا حبّسه الله يوم القيامة بِقاعٍ قَفْرٍ، وسلّط عليه سَبُعاً يُريده ويتحبد عنه، فإذا عَلِم أنّه لا متحبص له، مكّنَه من يَدِه، فقضَمها كما يُقْضَم الفِجُل، وما من ذي مالٍ، إبلِ

سورة المؤمنون آية ـ ٩٩ ـ ١٠٠ ـ

۱ ـ الكافي ۳: ۳/۵۰۳.

۲ ـ الكافي ۳: ۱۱/٥٠٤.

<sup>(</sup>١) في «ي، ط» والمصدر: علي بن الحسين، وفي «ج»: علي بن الحسن، وما أثبتناه هو الصحيح، راجع معجم رجال الحديث ١٩: ٢١٧.

<sup>(</sup>۲) من لا يحضره الفقيه ۲: ۲۱/۷ و ۱۸ و ۱۹.

٣ ـ أمالي الصدوق: ٢٣٩/١٢.

ة ـ تفسير القمي ٢: ٩٣.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٩٣.

أو بقَرٍ أو غنَمٍ، يمنَع زكاةَ مالِه، إلّا حبّسه الله يوم القيامة بقاع قَفْر، تنطّحه كلّ ذاتِ قَرنٍ بقَرْنِها، وكلّ ذي ظِلْفٍ بظِلْفِها، وما من ذي مالٍ، نَخْلٍ أو زَرعٍ أوكَرْمٍ، يمنَع زكاةَ مالِه، إلّا طوّقه الله يوم القيامة بِهَوامٌ أرضِه، ورفَع أرضَه إلى سَبع أرْضِين، يُقلّده إيّاه».

قوله تعالى:

### وَمِن وَرَآئِهِم بَرْزَخٌ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ -إلى نوله تعالى - تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ آلنَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ [ ١٠٠ - ١٠٤ ]

١/٧٥٢٧ على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَمِن وَرَآئِهِم بَرْزَخٌ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ قال: االبَرْزَخ: هو أمَرٌ بين أمْرَين، وهو الثواب والعقاب بين الدنيا والآخرة، وهو رَدّ على من أنكر عذاب القبر، والثواب والعقاب قبل يوم القيامة، وهو قول الصادق (على السلام): هوالله ما أخاف عليكم إلّا البَرْزُخ، فأمّا إذا صار الأمر إلينا، فنحن أولى بكم القيامة، وهو قول الحسين (عليما السلام): وإنّ القَبْر رَوضة من رِياض الجنّة، أو حُفْرَة من حُفْر النيران».

٢/٧٥٢٨ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن محمّد، عن عبدالله (عبدالله (عبدالله): إنّي سمِعتُك وأنت تقول: اكلّ عن عبدالله (عبدالله): إنّي سمِعتُك وأنت تقول: اكلّ شيعتنا في الجنّة، على ماكان فيهم؟ قال: اصدفتُك، كلّهم والله في الجنّة».

قال: قلت: مُعِلْتُ فِداك، إنّ الذنوب كثيرة كبار؟ فقال: «أمّا في القيامة فكلّكم في الجنّة، بشّفاعة النبيّ المُطاع، أو وصيّ النبي (مارساد عليهم)، ولكنّي ـ والله ـ أنخوّف عليكم في البّرْزَخَ، قلت: وما البّرْزَخ؟ قال: «القَبْر، منذ حين مَونِه، إلى يوم القيامة».

٣/٧٥٢٩ ابن بابويه، قال: حدّثنا أبي وضراه عنه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثني القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود، قال: حدّثنا عبدالرزاق، عن مَعْمَر، عن الزَّهْرِي، قال: قال عليّ بن الحسين (عبدالسلام): وأشدّ ساعات ابن آدم ثلاث ساعات: الساعة التي يُعاين فيها ملَك الموت، والساعة التي يقوم فيها من قَبْرِه، والساعة التي يَقِفُ فيها بين يدّي الله تبارك وتعالى، فإمّا إلى الجنّة، وإمّا إلى الناره.

ثمّ قال: وإن نَجَوْتَ ـ يابن آدم ـ عند المَوت، فأنت أنت، وإلا هلَكْتَ، وإن نجَوْتَ ـ يابن آدم ـ حين توضَع في قبرك، فأنت أنت، وإلا هلَكت، وإن نَجَوْتَ حين يُحمَل الناس على الصَّراط، فأنت أنت، وإلا هلَكت، وإن نجُوت حين يقوم الناس لربّ العالمين، فأنت أنت، وإلا هلَكت، ثمّ تلا: ﴿ وَمِن وَرَاتِهِم بَرْزَحٌ إِلَىٰ يَوْم يُبْعَثُونَ ﴾ قال: ١هو القَبْر،

سورة المؤمنون آية ١٠٠٠ ـ ١٠٤ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٩٤.

۲ ـ الكافي ۳: ۲/۱۱۲.

٣ ـ الخصال: ١١٩ /١٠٨.

وإنّ لهم فيه لمَعيشةً ضَنْكاً، والله إنّ القَبْر لَرَوضة من رِياض الجنّة، أو حُفْرَة من حُفَر النّيران». ثمّ أقبَل على رجلٍ من جُلسائه، فقال له: ولقد عَلِم ساكِنُ السّماء ساكِنَ الجنّة من ساكِنِ النار، فأيّ الرجُلَين أنت، وأيّ الدارَين دارُك»؟

٤/٧٥٣٠ على بن إبراهيم: في قوله نعالى: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصَّورِ فَ لَا أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَئِذٍ وَلَا يَتَسَاءَلُونَ ﴾ قال: فإنه ردّ على من يفتخِر بالأنساب، قال الصادق (عبداتلام): الا يتقدّم يوم القيامة أحد إلا بالأعمال، والدليل على ذلك، قول رسول الله (منن عبدواته): يا أيها الناس، إنّ العربيّة ليست بأبٍ والد (١١)، وإنّما هو لسان ناطِق، فمن تكلّم به فهو عربيّ، ألا إنكم وُلد آدم، وآدم من تُراب، والله لَعَبدٌ حبَشيّ أطاع الله، خير من سيّدٍ قُرَشيّ عاصٍ لله، وإنّ أكرمَكم عند الله أنقاكم، والدليل على ذلك، قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي آلصُّورِ فَكَ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَئِذٍ وَلَا يَتَسَاءَلُونَ ﴾ ال

٥/٧٥٣١ ابن بابويه، قال: حدّثنا أبو محمّد جعفر بن نُعَيم الشّاذاني (رضهاه عه)، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا إبراهيم بن هاشم، عن إبراهيم بن محمّد الهَمداني، قال: سمِعت الرِّضا (عب النهم) يقول: ولقد قال رسول الله (منّن الد عليه والله الله تعالى: ﴿ فَإِذَا وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله الله تعالى: ﴿ فَإِذَا لَهُ فَعَ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَا

٦/٧٥٣٢ أبو جعفر محمّد بن جَرير الطَّبَري في (مُسْنَد فاطمة (عليه المتناوم))، قال: أخبَرني أبو الحسين، عن أبيه، عن ابن هَمَّام، قال: حدَثنا سَعدان بن مسلم، عن جَهْم بن أبي جَهْمة (١)، قال: سمِعت أبا الحسن موسى (عليه المتناوم) يقول: وإنّ الله تبارك وتعالى خلّق الأرواح قبل الأبدان بألفّي عام، ثمّ خلّق الأبدان بعد ذلك، فما تعارّف منها في السماء تعارّف في الأرض، وما تناكر منها في السّماء تناكر في الأرض، فإذا قام القائم (عليه التلام)، وربّ الأخ في الولادة، وذلك قول الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَكَ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَثِذٍ وَلَا يَتَسَاءَلُونَ ﴾.

٧/٧٥٣٣ على بن إبراهيم: ﴿ فَمَن ثَقُلُتْ مَوَازِينُهُ ﴾ يعني بالأعمال الحسنة ﴿ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ \* وَمَنْ خَفَتْ مَوَازِينُهُ ﴾ وقد سأله سائل، قال: أو ليس توزَن الأعمال؟ عن الصادق (عبدالتهم)، وقد سأله سائل، قال: أو ليس توزَن الأعمال؟

١ - تفسير القمي ٢: ١٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يأبٍ وجدّ.

٥ - عيون أحبار الرضا رعيه السلام ٢: ٧/٢٥٥.

٦ ـ ولائل الإمامة: ٢٦٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: جرعم بن أبي جهنة، راجع معجم رجال الحديث ٤: ١٧٩.

٧ ـ تفسير القمى ٢: ٩٤.

٨ ـ الاحتجاج: ٣٥١.

قال(عبهالنلام): «لا، إنّ الأعمال لبست بأجسام، وإنّما هي صِفَة ما عَمِلوا، وإنّما يحتاج إلى وَزْن الشّيء من جَهِل عددَ الأشياء، ولا يَعرِف ثِقلَها أو خِفّتها، وإنّ الله لا يَخفي عليه شيء».

قال: فما معنى الميزان؟ قال (عبدالم): «العَدُّل، قال: فما معناه في كتابه: ﴿فَمَن تَقُلَتْ مَوَازِيتُهُ ﴾؟ قال (عبدالتلام): «فمن رجَح عمَلُه».

وفد تقدّمت الروابات في ذلك، في قوله تعالى: ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوَازِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيامَة﴾ من سورة الأنبياء '''.

٩/٧٥٣٥ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن هَمّام (١)، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسى بن داود، قال: حدّثنا أبو الحسن موسى، عن أبيه عن أبي جعفر (عليم النلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن ثَقُلَتْ مَوَاذِينَهُ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾، قال: ونزَلت فينا».

۱۰/۷۵۳۱ - الزَّمَخْشَرِيَ في (ربيع الأبرار): عن الخُدْرِي، عن النبيّ (منزاة على راله)، في قوله سبحانه ﴿ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ﴾: «تشويه النار، فتُقَلَّص شَفَتُه العليا، حتَى تَبلُغَ وسط رأسه، و تستَرخي شَفَتُه السَّفْلي، حتَى تَضْرِبَ (١) سُرَّته».

١١/٧٥٣٧ - عليّ بن إبراهيم، قال: وقوله: ﴿ تَلْفَحُ وَجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ﴾ قال: تَلَهَب عليهم، فتُحرِقُهم، ﴿ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ﴾ أي مَمْتوحو الْفَم، مُتَربّدو (١) الوجوه.

۱۲/۷۵۳۸ محمد بن إبراهيم النّعماني في (غيبته): بإسناده عن كعّب الأحبار، أنّه قال: إذاكان يوم القيامة، حُشِر الناس على أربعة أصناف صِنف رُكبان، وصنف على أقدامهم يَمشون، وصِنف مُكِبُون، وصِنف على وجوههم، صُمّ بُكم، عُمي فهم لا يعقِلون، ولا يتكلّمون، ولا يؤذن لهم فيعندرون، أولئك الذين تَلْفَح وجوههم النار، وهم فيها كالحون.

فقيل له: ياكعب، من هؤلاء الذين يُحشَرون على وجوههم، وهذه الحالة حالهم؟ فقال كعب: أولئك الذين كانوا على الضَّلال والارتِداد والنَكْث، فبئس ما قدّمت لهم أنفسُكم إذا لقوا الله بحَرْبِ خليفَتِهم، ووصيّ نبيّهم، وعالِمهم، وسيَّدهم، وفاضِلهم، وحامِل اللواء، ووليّ الحَوض، المُرتَجى والرَّجا (١) دون هذا العالم، وهو العلم (١)

<sup>(</sup>١) تقدَّمت في تفسير الآيتين (٤٦، ١٧) من سورة الانبياء.

٩ ـ تأويل الآيات ١: ٩/٢٥٦.

<sup>(</sup>١) في نسخة من «ط»: محمد بن الحسن.

١٠ ـربيع الأبرار ١: ١٦٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: تبلغ.

١١ ـ تفسير القمي ٢: ٩٤.

<sup>(</sup>١) أَرْبَد وجهه وتَرَبِّد: احمرَ حمرة فيها سواد عند الغضب «لسان العرب ـ ربد ـ ٣: ١٧٠».

١٢ ـ الغية: ١٤/ ٤٤.

<sup>(1)</sup> في «ط، ي»: والمُرَجَىٰ.

الذي لا يُجهَل، والمحَجَّة التي من زال عنها عَطِب، وفي النار هوى، ذلك عليّ وربّ الكعبة، أعلَمُهم عِلماً، وأقدَمُهم سِلماً، وأوفَرُهم حِلماً، عجَباً (٢) ممّن قدّم على عليّ (عليه التلام) غيره.

ومن نشلِ عليّ (عبدالتلام) القائم المهدي الذي يُبدّل الأرض غير الأرض وبه يحتجّ عبسىٰ بن مريم (عبدالتلام) على نصارى الروم والصين، إنّ القائم المهديّ من نَسْلِ عليّ (عبدالتلام) أشبه الناس بعيسى بن مريم (عبدالتلام) خلّقاً و سَمْتاً وهَبية، يُعطيه الله عزّ وجلّ ما أعطي الأنبياء، ويَزيدُه، ويُفضّله، إنّ القائم (ملدالتلام) من وُلد عليّ (عبدالله)، له غَيبة كغيبة يوسف، ورَجْعة كرَجْعة عبسى بن مريم، ثمّ يظهر بعد غَيْبته مع طُلوع النَّجم الأحمر، وحَراب الزَّوْرَاء، وهي الرّيّ، وخسف المُزورَّة، وهي بغداد، وخُروج السُفياني، وحَرْب وُلد العبّاس مع فِتيان أرمينية وآذَربيجان، تلك حَرْب يُقْتَل فيها ألوف وألوف، كلِّ يقيض على سيفي مُحكى، تَخْفِق عليه رايات سُود، تلك حَرْب يَشوبُها المَوت الأحْمَر والطاعون الأغْبَر.

قوله تعالى:

### أَلَمْ تَكُنْ ءَا يَا تِى تُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ فَكُنْتُم بِهَا تُكَذَّبُونَ ـ إلى فوله تعالى ـ قَالَ آخْسَنُواْ فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونَ [١٠٨ ـ ١٠٥]

1/۷۵۳۹ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن فيّنام، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسى بن داود، قال: حدّثنا الإمام موسى بن جعفر، عن أبيه، عن أبي جعفر، علم النه عزّ وجلّ: ﴿ أَلَمْ تَكُنْ عَلَنَا الإمام موسى بن جعفر، عن أبيه، عن أبي جعفر، علم النهم الندم، قال: في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَمْ تَكُنْ عَلَنَكُمْ فِي عَلَيّ (عبدالندم، ﴿ فَكُنْتُم بِهَا تُكُذُّ بُونَ ﴾.

"كلا ٢/٧٥٤ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رجه الله)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن عليّ بن أسباط، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مدالتلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿قَالُواْ رَبَّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقْوَتْنَا﴾، قال: «بأعمالهم شَقَوْاه.

٣/٧٥٤١ -عليّ بن إبراهيم، فال: فوله تعالى: ﴿ غَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقْوَتُنَا﴾ فإنّهم عَلِموا حين عايَنوًا أَمْرَ الآخِرَة أَنَ الشَّفاء كتب عليهم، علموا حين لا ينفَعُهم العِلمْ، فالوا: ﴿ رَبِّنَا ٱخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنّا ظَالِمُونَ \* قَالَ

<sup>(</sup>٢) في المصدر تسخة بدل: والمرتجى دون العالمين، وهو العالم.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: عجب كعب.

سورة المؤمنون آية -100 -108 ـ

١ ـ تأويل الآيات ١: ٣٥٦/١٠.

۲ ـ التوحيد: ۲/۲۵٦.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٩٤.

آخْسَتُواْ فِيهَا وَلَا تُكَلِّمونِ﴾ فبلَغَنِي ـ والله أعلَم ـ أنّهم تدارّكوا بعضُهم على بَعض سبعين عاماً، حتى انتَهَوْا إلى قَعْرِ جَهَنّم.

فوله تعالى:

### إِنِّي جَزَيْتُهُمُ ٱلْيَوْمَ بِمَا صَبَرُوٓاْ أَنَّهُمْ هُمُ ٱلْفَآ يُزُونَ [ ١١١ ]

1/۷۵٤۲ - ابن شهر آشوب: عن شفيان النَّوري، عن منصور، عن إبراهيم، عن عَلْقَمَة، عن ابن مَسعود، في قوله تعالى: ﴿إِنَّى جَزَيْتُهُمُ ٱلْيَوْمَ بِمَا صَبَرُوا ﴾ يعني صَبَر عليّ بن أبي طالب وفاطمة والحسن والحسن والحسن (عليم النه) في الدنيا على الطاعات، وعلى الجُوع، وعلى الفَقْر، وصبَروا على البَلاء لله في الدنيا، إنهم هم الفائزون.

قوله تعالى:

### قَالَ كُمْ لَبِثْتُم فِي ٱلْأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ -إلى فوله نعالى - وَقُل رَّبِّ أَغْفِرْ وَأَرْحَمْ وَأَنتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ [١١٢ - ١١٨]

1/۷۵٤٣ على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ قَالَ كُمْ لَبِثْتُم فِي آلْأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ ۞ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْماً أَوْ
بَعْضَ يَوْمٍ فَسْئُلِ العَادِّينَ ﴾، قال: سَلِ الملائكة الذين كانوا يَعُدُون علينا الأيّام، فيكتُبون ساعاتنا وأعمالنا التي
اكتَسبناها فيها؛ فردَ الله عليهم، فقال: قل لهم، بالمحمّد: ﴿ إِن لَبِثْتُمْ إِلَّا قَلِيلاً لَوْ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ أَفَحَسِبْتُم أَنَّمَا
خَلَقْنَاكُمْ عَبَثاً وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرجَعُونَ ﴾.

وفوله نعالى: ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ آللهِ إِلَـٰهِاۚ ءَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ ﴾ أي لا حُجّة له به ﴿ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُقْلِحُ ٱلْكَافِرُونَ \* وَقُلَ﴾ يا محمّد ﴿ رَّبُ آغْفِرْ وَآرْحَمْ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّاحِمِينَ ﴾.

سورة المؤمنون آية ١١١٠ ـ

١ ـ المناقب ٢: ١٢٠، شواهد التنزيل ١: ٢٦٥/٤٠٨.

## سورة النُّور

#### فضلها

1/۷0 ابن بابويه، بإسناده المتقدّم في فَضْل سورة الكَهْف: عن الحسن، عن أبي عبدالله المؤمن، عن ابن مُسكان، عن أبي عبدالله (عبدالله المؤمن، عن ابن مُسكان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وحَصِّنوا أموالكم وفُروجَكم بيلاوَة سُورَة النُور، وحَصِّنوا بها نساءَكم، فإنّ مَنْ أَدْمَنْ قراءَتها في كلّ يوم، أو في كلّ ليلة، لم يَرَ أحدٌ من أهل بيتِه سُوءاً (١) حتى يموت، فإذا هو مات، شيَّعه إلى قَبْرِه سبعون ألف ملك، كلُّهم يَدْعون ويَستَغْفِرون الله له، حتى يُدْخَل في قَبْره».

٢/٧٥٤٥ ومن (خَواصٌ القُرآن): رُوي عن النبيّ (ملنه عليه واله) أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة كان له من الحسّنات بعدد كلّ مؤمن ومؤمنة عشر حسنات».

٣/٧٥٤٦-وقال رسول الله (ملزاة عبه رأله) «ومن كثيها وجعلها في فراشه الذي ينام عليه، لم يحتَلِمْ فيه أبداً، وإن كتَبها و شَرِبها بماء زَمْزَم، لم يَقْدِر على الجِماع، ولم يتحرَّك له إخليل.

٤/٧٥٤٧ - وقال الصادق (عبدالتلام): «من كتبها وجعّلها في كسائه، أو فراشه الذي ينام عليه، لم يحتَلِمُ أَبَداً، وإن كتبَها بماء زَمْزَم لم يُجامِع، ولم ينقَطِع عنه أبدأ، وإن جامّع لم يكن له لَذَة تامّة، ولا يكون إلّا مُنكسر القوّة.

سورة النور . فضلها .

١ - ثواب الأعسال: ١٠٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لم يزن أحد من أهل بيته أبداً.

٢ ـ خواص القرآن: ١٥ (مخطوط).

٣ ـ خواص القرآن: ٤٥ (مخطوط).

<sup>1</sup> ـ خواص القرآن: ٤٥ (مخطوط).

### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمٰنِ آلرَّحِيمِ سُورَةٌ أَنزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا ءَايَاتٍ بَيِّنَاتٍ لَّعَلَّكُمْ تَــذَكَّــرُونَ - إلى سَوله تعالى - وَلْسيَشْهَدْ عَـذَابَهُمَا طَآئِفَةٌ مِّنَ آلْمُؤْمِنِينَ [1-٢]

١/٧٥٤٨ - محمد بن يعقوب: عن علي بن محمد، عن بعض أصحابه، عن آدم بن إسحاق، عن عبدالرزاق ابن مِهْران، عن الحسين بن مَيْمون، عن محمد بن سالم، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: «سورة النور نزّلت بعد سورة النساء، وتصديق ذلك أنّ الله عزّ وجلّ أنزّل عليه في سورة النساء: ﴿ وَٱلَّاتِي يَأْتِينَ ٱلْفَاحِشَةَ مِن نَسآئِكُم فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مُنكُمْ فَإِن شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي ٱلْبُيُوتِ حَتَّىٰ يَتَوَقّاهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ آللهُ لَهُنَّ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مُنكُمْ فَإِن شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي ٱلْبُيُوتِ حَتَّىٰ يَتَوَقّاهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ آللهُ لَهُنَّ مَن اللهُ عَزْ وجلَ : ﴿ سُورَةً أَنْزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا ءَايَاتٍ بَيُنَاتٍ لَعَلَكُمْ سَبِيلاً ﴾ (١) والسبيل الذي فال الله عزّ وجلَ : ﴿ سُورَةً أَنْزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا ءَايَاتٍ بَيُّنَاتٍ لَعَلَكُمْ تَلَكُمُ وَاللهُ اللهُ عَرْ وجلَ : ﴿ سُورَةً أَنْزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا ءَايَاتٍ بَيُّنَاتٍ لَعَلَكُمْ تَلَكُمُ وَنَ \* ٱلرَّانِيَةُ وَٱلرَّانِي فَاجْلِدُوا كُلُّ وَاحِدٍ مَنْهُمَا مِأْنَةً جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذْكُم بِهِمَا رَأَفَةٌ فِي دِينِ آللهِ إِن كُنْتُمْ تُولُونَ بِاللهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَلِيَشْهَمًا طَآئِفَةٌ مُنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ : اللهُ وَٱلْيَوْمُ الْأَخِرِ وَلِيَشْهَمُ عَذَابَهُمَا طَآئِفَةٌ مُنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ : المُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَٱلْيُومُ أَلْأَخِرٍ وَلِيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَآئِفَةٌ مُنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ : اللهُ وَٱلْيُومُ الْأَخِرِ وَلِيَشْهَدُ عَذَابَهُمَا طَآئِفَةٌ مُنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ : اللهُ عَلَيْهُ وَالْيَوْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ

٢/٧٥٤٩ - الشيخ: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن يحيى، عن غِباث بن إبراهيم، عن جعفر، عن أبيه (عليما الشيخ) عن أمير المؤمنين (علم النام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَأْخُذُكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ آللهِ ﴾، قال: «في إقامة الحُدود».

وفي قوله تعالى: ﴿وَلِيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَآئِفَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾، قال: «الطائِفة واحِد ـ وقال ـ لا بُستَحُلَف صاحِبُ الحَدّه.

سورة النور آية . ١ . ٢ .

۱ ـ الكافي ۲: ۱/۲۷.

(١) النساء ٤: ١٥.

۲ ـ التهذيب ۱۰: ۱۵۰ /۲۰۲.

٤٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

٣/٧٥٥ على بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (ميه التلام)، في قوله: ﴿ وَلِيَشْهَدُ عَذَابَهُمَا ﴾ يقول: «ضَرَّبهما ﴿ طَآئِفَةٌ مِنْ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ يُجمَع لهم الناس إذا جُلِدوا».
 ١٥٥٥ عنى معنى الطائفة: عن أبي جعفر (عبدتهم): وأقلَّه رجُل واحِده.

قوله تعالى:

### آلزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَآلزَّانِيَةً لَا يَنكِحُهَا إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكٌ وَحُرَّمَ ذَلِكَ عَلَىٰ ٱلْمُؤْمِنِينَ [٣]

۱/۷۵۵۲ محمّد بن بعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَضْر، عن داود بن سرحان، عن زُرارة، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ الزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلّا زَانِيّةُ وَعَلَى اللهُ عَنْ وَجِلَ : ﴿ الزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلّا زَانِيّةُ اللهُ عَنْ وَجَلَ : هُو النّاس اليوم بذلك أَوْ مُشْرِكَةً ﴾ ، قال: «هن نِساء مشهورات بالزنا، ورجال مشهورون بالزنا، شُهروا وعُرفوا به، والناس اليوم بذلك المنزل، فمَنْ أقيم عليه حَدُّ الزِنا، أو مُتَّهم بالزِنا، لم يَنْبَغِ لأَحَدٍ أن يُناكِحَه، حتى يَعرِفَ منه التوبة».

٣/٧٥٥٣ وعنه: عن محمّد بن بحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل، عن محمّد بن الفضّيل، عن محمّد بن الفضّيل، عن أبي الصبّاح الكِناني، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيةَ أَوْ مُشْرِكَةً ﴾ فقال: «كُنَّ نساء مشهورات بالزنا، ورحال مشهورون بالزنا، قد عُرِفوا بذلك، والناس اليوم بتلك المَنْزِلَة، فمَنْ أفيم عليه حَدُّ الزنا، أو شُهِر به، لم يُنْبُغُ لأَحَدٍ أَنْ يُناكِحَه، حتى يَعْرِفَ منه التَوبة ال

٣/٧٥٥٤ - وعنه: عن الحسين بن محمّل، عن معلّى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ، عن أبان بن عثمان، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عب النهم)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ الزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً ﴾، قال: اهم رجال ونساء كانوا على عهد رسول الله (صلّن اله عليه داله) مشهورين بالزنا، فنهى الله عزّ وجلّ عن أولئك الرجال والنساء، والناس اليوم على تلك المنزلة، من شهر شيئاً من ذلك، أو أقيم عليه الحدّ، فلا تُزوّجوه حتّى تُعرّف ته يته.

2/٧٥٥٥ وعنه: عن حميد بن زياد،عن الحسن بن محمّد بن سَماعة، عن أحمد بن الحسن المِيّثُمي، عن

۲ ـ تفسير القمى ۲: ٩٥.

٤ - مجمع البيان ٧: ١٩٧.

سورة النور آية ـ ٣ ـ

۱ ـ الكافي ٥: ٢٥٣/١.

۲ ـ الكافي ٥: ٢/٣٥٤.

٣ ـ الكافي ٥: ٣/٣٥٥.

<sup>£</sup> ـ الكافي ٥: ٦/٣٥٥.

سورة النُّور (٢٤) ...... ٢٠٠٠ .... ... ... ... ٧

أبان، عن حكم بن حكيم، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجـلّ: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَـا إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكُ﴾، قال: «إنّما ذلك في الجَهْر ـ ثمّ قال ـ لو أنّ إنساناً زَني ثمّ تاب، تزوّج حيث شاء».

٥٥٥٦ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل، قال: سأل رجل أبا الحسن الرضاء عليها أن لا يطلُب ولدّها، فتأتي بعد ذلك الحسن الرضاء عليها أن لا يطلُب ولدّها، فتأتي بعد ذلك بولد، فشدّد في إنكار الولد، فقال: وأيجده؟، إعظاماً لذلك، فقال الرجل: فإن اتّهمها؟ فقال: لا ينبغي لك أن تتزوّج إلّا مؤمنة، أو مسلمة، فإنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ أَلزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَ ٱلزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَا إِلّا رَانِ أَوْ مُشْرِكَةً وَ الزَّانِيةُ لَا يَنكِحُهَا إِلّا رَانٍ أَوْ مُشْرِكَةً وَ الزَّانِيةَ لَا يَنكِحُهَا إِلّا رَانٍ أَوْ مُشْرِكَةً وَ الزَّانِية لا يَنكِحُهَا إِلّا رَانٍ أَوْ مُشْرِكَة وَ الرَّانِية لا يَنكِحُها إِلّا وَانْ أَنْ مُؤْمِنِينَ ﴾ .

ورواه الشيخ في (التهذيب) بإسناده عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن إسماعيل بن بَزيع، قال: سأل رجل الرضا (مهاستلام)، وأنا حاضر، وساق الحديث (١)

٦/٧٥٥٧ -الطَّبَرُسِيّ: روي عن أبي جعفر، وأبي عبدالله (عليماللتلام)، أنهما قالا: «هم رجال ونساء، كانوا على عهد رسول الله (ماناه عبدرانه) مشهورين بالزِنا، فنهي الله عن أولئك الرجال والنساء، والناس اليوم على تلك المنزلة، فمن شُهر بشيءٍ من ذلك، وأُقيم عليه الحَدّ، فلا تُزوِّجوه حتَى تُعْرَف (١) توبته».

#### قوله تعالى:

وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَداءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَادَةً أَبُداً وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ \* ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَادَةً أَبُداً وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ \* إِلَا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِن بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ ٱللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ [2-0]

١/٧٥٥٨ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن عبدالرحمن بن أبي نَجْران، عن عاصِم بن عُبي نَجْران، عن عاصِم بن حُمّيد، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في الرجل يَقذِف الرجل بالزِنا، قال: «يُجلّد، هو في كتاب الله عزّ وجلّ، وسنّة نبيّه (ملّن الدمارة).

قال: وسألت أبا عبدالله (عبه التلام) عن الرجل يقذِف الجارية الصغيرة، فقال: «لا يُجْلَد إلّا أن تكونَ قد أدرّكت،

٥ ـ الكافي ٥: ٢/٤٥٤.

<sup>(</sup>۱) التهذيب ٧: ٢٦٩/١١٥٧.

٦ ـ مجمع البيان ٧: ١٩٧.

<sup>(</sup>۱) في «ي، ط»: تقبل.

سورة النور آية ـ £ ـ ٥ ـ

٤٨ ..... البرهان في تقسير القرآن

أو قارَبت.

٢/٧٥٥٩ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب،عن مالك بن عطيّة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عبه الشلام)، في امرأة قذّفت رجلاً، قال: «تُجلد ثمانين جَلْدةً».

٣/٧٥٦٠ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن زُرْعَة، عن سَماعة، عن أبي عبدالله (طوائنلام)، قال: سألته عن شهود الزور، قال: فقال: «يُجلدون حدًا ليس له وقت، وذلك إلى الإمام، ويُطاف بهم حتّى يَعرفَهم الناس».

وأمّا قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَادَةً أَبَداً ... إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ﴾ ، قال: قلت كيف تُعرَف توبته؟ قال: «يُكذّب نفسه على رؤوس الناس حتّى يُضرَب، ويستغفر ربّه، وإذا فعَل ذلك فقد ظهرَت توبتُه».

17071 على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن حَمّاد؛ عن حَريز، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «القاذِف يُجلّد ثمانين جَلْدَة، ولا تُفبَل له شهادة أبداً إلا بعد التوبة، أو يُكذّب نفسه، فإن شَهِد له ثلاثة وأبى واحد، يُجلّد النّلاثة، ولا تُقبّل شهادتُهم، حتى بقول أربعة: رأينا مثل المِيل في المُكْتَحُلَة؛ ومن شَهِد على نفسِه أنّه زنى، لم تُقبّلُ شهادتُه حتى يُعبدُها أربع مرّات،

٥/٧٥٦٢ وعنه، قال: حدّ ثني أبي، عن عبدالرحمن بن أبي نَجران، عن عاصِم بن حُمَيد، عن أبي بَصير، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): وإنّه جاء رجل إلى أمير المؤمنين (عبدالله)، فقال له: يا أمير المؤنين، إنّي زئيت، فظهّرني، فقال أمير المؤمنين (عبدالله): أيك جِنّة؟ قال: لا قال: فتقرأ من القرآن شيئاً؟ قال: نعم. فقال له: ممّن أنت؟ فقال: أنا من مُزّينَة، أو جُهَينَة. قال: اذهب حتى أسأل عنك، فسأل عنه، فقالوا: يا أمير المؤمنين، هذا رجل صحيح العقل، مسلم. ثمّ رجع إليه، فقال: يا أمير المؤمنين، إنّي زُنيت، فطهّرني، فقال: ويحك، أنك زوجة؟ قال: نعم. قال: فكنتَ حاضِرَها، أو غائباً عنها؟ قال: بل كنت حاضِرَها، فقال: الذهب حتى ننظر في أمرِك. فجاء إليه الثالثة، وذكر له فكنتَ حاضِرَها، أو غائباً عنها؟ قال: بل كنت حاضِرَها، فقال: إنّي زُنيت فطهّرني. فأمر أمير ذلك، فأعاد عليه أمير المؤمنين (عبدالله)، فذهب، ثمّ رجع في الرابعة، فقال: إنّي زُنيت فطهّرني. فأمر أمير المؤمنين (عبدالله)، بحبسه، ثمّ نادى أمير المؤمنين (عبدالله)، أنها الناس، إنّ هذا الرجل يحتاج أن يُقام عليه حدّ الله، فاخرُجوا مُتنكّرين، لا يعرف بعضًا، ومعكم أحجارُكم.

فلمّاكان من الغَد، أخرجه أمير المؤمنين (عبدالتلام) بالغُلّس (۱)، وصلّى رَكْعَتَين، ثمّ حفر حَفيرة، ووضَعه فيها، ثمّ نادى: أيّها الناس، إنّ هذه حقوق الله، لا يطلّبها من كان عنده لله حقّ مثله، فمن كان لله عليه حقّ مثله فلينصّرف،

۲ ـ الكافي ۷: ۲۰۵/۱.

٣ ـ الكافي ٧: ٢٤١/٧.

٤ ـ تفسير القمى ٢: ٩٦.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٩٦.

<sup>(</sup>١) الغَلَس: ظُلْمَة آخِر الليل، إذا اختلَطَت بضَوْء الصبّاح. «النهاية \_غلس \_ ٣: ٣٧٧».

فإنّه لا يُقيم الحدّ من كان لله عليه الحَدّ. فانصرَف الناس، فأخذ أمير المؤمنين (عبدالتلام) حجّراً، فكبّر أربع تكبيرات، فرماه، ثمّ أخذ الحسن (عبدالتلام) مثله، ثمّ فعل الحسين (عبدالتلام) مثله، فلمّا مات أخرجه أمير المؤمنين (عبدالتلام)، وصلّى عليه، ودفنه، فقالوا: يا أمير المؤمنين، ألا تُغسَّله؟ قال: قد اغتسّل بما هو منها طاهر إلى يوم القيامة.

ثمَ قال أمير المؤمنين (عب الشلام): أيّها الناس من أتى هذه القاذورة (٢٠) فليَتُب إلى الله تعالى فيما بينه وبين الله، فوالله لتوبة إلى الله في الشّرّ أفضَل من أن يفضَح نفسَه، ويهتِكَ سِتْرَه».

قوله تعالى:

### وَ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُم وَلَمْ يَكُنْ لَّهُمْ شُهَدآءٌ إِلَّا أَنْفُسُهُمْ ـ إلى نوله تعالى - إن كَانَ مِنَ الصَّادِقِينَ [٦-٩]

1/۷۹۹۳ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن عبدالرحمن بن الحجّاج، قال: إنّ عَبّاد البَصْريّ سأل أبا عبدالله (عبدالله (عبدالله))، وأنا حاضِر: كيف يُلاعِن الرجُل المرأة؟ فقال أبو عبدالله (عبدالله) الأن رجلاً من المُسلمين أتى رسول الله (سلناه عبداله)، فقال: يا رسول الله، أرأيت لو أنّ رجلاً دخل منزِله، فوجَد مع امرأته رجلاً يُجامعها، ماكان يصنع؟ قال: «فأعرض عنه رسول الله (سنناه عبداله)، فانصرَف ذلك الرجل، وكان ذلك الرجل هو الذي ابتلي بذلك من امرأته ـ قال ـ فنزل عليه الوحي من عند الله تعالى بالحكم فيهما، فأرسل رسول الله (سنناه عبداله) إلى ذلك الرجل فدعاه، فقال له: أنت الذي وأيت مع امرأتك رجلاً؟ فقال نعم. فقال له: انطلق فأتني بامرأتك، فإنّ الله تعالى قد أنزل الحُكمَ فيك وفيها».

قال: «فأحضَرها زوجها، فأوقفَهما رسول الله (سَنَ عَدُواله)، ثم قال للزوج: إشهد أربع شهادات بالله أنك لمن الصادقين فيما رميتها به -قال -فشَهِد، ثم قال له: اتق الله. فإن لعنة الله شديدة؛ ثم قال له: إشهد المخامسة أن لعنة الله عليك إن كنت من الكاذبين -قال -فشَهِد، ثم أمر به فتُحي، ثم قال للمرأة: إشهدي أربع شهادات بالله أن زوجك لمن الكاذبين فيما رماك به -قال -فشَهِدت، ثم قال لها: أمسكي؛ فوعظها، وقال لها: اتق الله، فإن غضَب الله شديد؛ ثم قال لها إشهدي الحامسة أن غضب الله عليك إن كان زوجُك من الصادقين فيما رماك به -قال -فشَهِدت -قال -ففرق بينهما، وقال لهما: لا تجتمِعا بنِكاح أبداً بعدما تلاعَنْتُماه.

وروى هذا الحديث ابن بابويه في (الفقيه) (١)، والشيخ في (التهذيب) (٢)، بإسنادهما عن الحسن بن

<sup>°(</sup>٢) القاذُورة: الفِعلُ القبيح والفولُ السِّيئِيِّ ـ وأراد به هنا: الزنا ـ ، أنظر «النهاية ـ قذر ـ ٤: ٢٨».

سورة النور آية ١٠ ـ ٩ ـ

۱ ـ الكافي ٦: ١٦٢/٤.

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه ٢: ١٦٧١/٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأحكام ٨: ١٨٤/١٤٢.

محبوب، عن عبدالرجمن بن الحجّاج، قال: إنّ عَبّاد البصري سأل أبا عبدالله (عبدالله)، الحديث.

٣/٧٥٦٤ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن المُتنّى، عن زُرارة، قال: سُئل أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُمْ شُهَدَاءً عن زُرارة، قال: همو الفاذف الذي يقذِف امرأته، فإذا قذَفها ثمّ أفرّ أنه كذّب عليها، جُلد الحَدّ، ورُدّت إليه امرأته، فإن أبي إلّا أن يَمضي، فيشَهَد عليها أربع شهادات بالله أنه لمِنَ الصّادقين، والخامسة أن يلعن فيها نفسه إن كان من الكاذبين، فإن أرادت أن تدفّع عن نفسِها العَذاب، والعَذاب هو الرَّجْم، شَهِدت أربع شهادات بالله إنّه لمِن الكاذبين، والخامسة أن غضّب الله عليها إن كان من الصادقين، فإن لم تفعل رُجمت، وإن فعَلت درَأت عن نفسها الحَدّ، ثمّ لا تَحِلٌ له إلى يوم القيامة».

قلت: أرأيت إن قُرَق بينهما، ولها ولَد فمات؟ قال: «تَرِثه أُمّه، وإن ماتت أمّه وَرِثه أخواله، ومن قال إنّه وَلد زِنا مُجلد الحَدّ».

قلت: يُرَدَّ إليه الولد إذا أقرَّ به؟ قال: «لا، ولاكرامة، ولا يَرِثُ الابنّ، ويَرِثُه الابنّ.

٣/٧٥٦٥ وعنه: عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي نَصْر (١)، عن جميل، عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا جعفر (على النهام، عن الملاعِن والملاعِنة، كيف يصنّعان؟ قال: «يجلس الإمام مُسئدير القبلة، فيُقيمُهُما بين يدّيه مستقبلاً القبلة، بحِذائه، ويبدأ بالرجل، ثمّ المرأة، والذي يَجب عليه (١) الرَّجْم يُرجّم من وَرائه (١)، ولا يُرْجَم من وجهه (١)، لأنّ الرَّجْم والجَّلد لا يُصيبان الوَجه، يُضِرَبان على الجسّد، على الأعضاء كلّها».

2/۷۵٦٦ وعنه: بإسناده عن أحمد بن محمد بن أبي نَضْر، قال: سألت أبا الحسن الرضا (عله التلام)، قلت له: أصلحك الله، كيف المُلاعَنة؟ قال: فقال: هيفَعُد الإمام، ويجعَل ظهر، إلى القِبلة، ويجعَل الرَّجُل عن يَمينه، والمرأة عن يساره».

٥/٧٥٦٧ عليّ بن إبراهيم: إنّما نزلت في اللّعان، وكان سبب ذلك أنّه لمّا رجع رسول الله (منن الدمله وآله) من غزوة تبوك جاء إليه عُوَيْمِر بن ساعِدة العَجْلانيّ، وكان من الأنْصَار، فقال: يا رسول الله، إنّ امرأتي زنّي بها شَرِيك

۲ ـ الكافي ٦: ١٦٢/٣.

٣ ـ الكافي ٦: ١٠/١٦٥.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي»: ابن أبي عُمّير، وكلاهما صحيحان لروايتهما عن جميل، راجع معجم رجال الحديث ٤: ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عليها.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: ورائهما، وفي المصدر: ورائها.

<sup>(</sup>٤) في «ط» نسخة بدل، والمصدر: وجهها.

٤ ـ الكافي ٦: ١٦٥/١١.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٩٨.

ابن سَمْحًا، وهي منه حامِل، فأعرَض عنه رسول الله (منه هيه راله)، فأعادَ عليه القول، فأعرَض عنه، حتى فعل ذلك أربع مرّات، فدخّل رسول الله (منه عبه رائه) منزِله، فنزلت عليه آية اللّعان، فخرّج رسول الله (منه عبه رائه) وصلّى بالناس العصر، وقال لعُرَيمر: «ائيني بأهلِك، فقد أنزل الله فيكما قُرآناً وفجاء إليها، فقال لها: رسول الله (منه مبه رائه) يدعوك، وكانت في شرّفٍ من قومِها، فجاء معها جماعة، فلمّا دخلّتِ المسجد، قال رسول الله (منه عبه رائه) لعُويمر: «تقدّم وقل: أشهد بالله إنني لَمِن الصادقين فيما رَمَيتُها به». قال: فتقدّم وقالها، فقال له رسول الله (منه عبه رائه): «أعِدُها» فأعادَها، ثمّ قال: «أعِدُها» والمخامسة أنّ لعنه الله عليه إنْ كان من الكاذبين فيما رميتها به ققال: والمخامسة أنّ لعنه الله عليه إنْ كان من الكاذبين فيما رماها به. ثمّ قال رسول الله (منه عبه وآله): «إنّ اللعنة لموجبة إن كنت كاذباً» ثمّ قال له: «تنحّى عنه.

قال: يا رسول الله، فمالي الذي أعطيتُها؟ قال: وإن كنت كاذباً فهو أبعد لك منه، وإن كنت صادقاً فَهُوَ لهَا بما استَحْلَلْتَ من فَرْجِها».

ثمّ قال رسول الله (منزاة عليه رآله): «إن جاءت بالولّد أَحْمَش السافَين (')، أَخْفَش ('') العَيْنَين، جَعْداً ('')، قطَطاً ('')، فهو للأمر السَبّئ، وإن جاءت به أشْهَب (') أَصْهَب (')، فهو لأبيه».

فيقال: إنّها جاءت به على الأمر السبّئ، فهذه لا تَحِلّ لزوجها أبداً، وإن جاءت بولدٍ، لا يرِثه أبوه، وميراثه لأمّه، وإن لم يكن له أمّ، فلأخواله، وإن قذّفه أحد، تجلد حدّ القاذف.

<sup>(</sup>١) أَحمَتُ الساقين: دقيقهما. الالصحاح ـ حمش ـ ٣: ١٠٠٢).

<sup>(</sup>٢) الخفِّش: ضعف في البصر وضيق في العين. «لسان العرب ـ خفش ـ ٦: ٢٩٨».

 <sup>(</sup>٣) يقال جَعْد الشِّعر: إذا كان فيه النواءُ وتقبّض. «مجمع البحرين - جعد - ٣: ٢٥».

<sup>(</sup>٤) شعر قَطَط: شديد الجعودة، ويقال القَطَط شعر الزنجي. «مجمع البحرين ـ قطط ـ ٤: ٣٦٩».

 <sup>(</sup>٥) الشُّهْبة: البّياضُ الذي غَلَّبَ عليه السُّوادِ. «لسان العرب . ١: ٥٠٠٨.

<sup>(</sup>٦) الصُّهِبة: الشُّقرة في شعر الرأس. (السان العرب ـ ١: ٥٣١).

٥٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

### وَلَوْلَا فَضْلُ آللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ آللهَ تَوَّابٌ حَكِيمٌ [١٠]

١/٧٥٦٨ - العَيَاشيّ: عن زُرارة، عن أبي جعفر (عبدالله)، وحُمْران، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى:

٢/٧٥٦٩ عن محمّد بن الفُضّيل، عن أبي الحسن (عبدالتلام)، في قوله: ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ آلَةِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾ قال: والفَضْل: رسول الله (منه عبدواله)، ورحمَتُه: عليّ بن أبي طالب (عبدالتلام)».

٣/٧٥٧٠ عن محمّد بن القُضَيل، عن العَبْد الصالح (عبه التلام)، قال: «الرحمة: رسول الله (سلن اله مله وآله)، والفَضْل: على بن أبي طالب (عليه الشلام)».

١٧٥٧١ - ابن شهرآشوب: عن ابن عبّاس، ومحمّد بن مجاهد، في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ آثَهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾ فضل الله: عليّ (عليه قتلام)، ورحمته: عليّ (عليه قتلام)، ورحمته: فاطمة (مارات الله وسلامه عليها).

قوله تعالى:

### إِنَّ الَّذِينَ جَاءُو بِالْإِفْكِ عُضِبَةً مُّنكُمْ لَا تَحْسَبُوهُ شَرَاً لَّكُم بَلْ هُوَ خِيْرٌ لِّكُمْ [ ١١ ]

١/٧٥٧٢ ـ عليّ بن إبراهيم: إنّ العامّة رَوَوْا أنّها نزّلت في عارّشة، وما رُمِيَت به في غزوة بني المُصْطَلِق من خُزَاعَة، وأمّا الخاصّة فإنّهم رَوَوْا أنّها نزّلت في مارِيّة القِبْطِيَّة، وما رَمَنْها به عائشة.

٢/٧٥٧٣ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّثنا محمّد بن عبسى، عن الحسن بن على بن فضال، قال: حدّثنا عبدالله بن بُكير، عن زُرارة، قال: سمِعت أبا جعفر (عليه الثلام) يقول: «لمّا مات إبراهيم بن

سورة النور آية ـ ١٠ ـ

سورة النور آية ـ ١١ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٧/٢٦٠.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٨/٢٦١.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١٪ ٢٠٩/٢٦١.

<sup>£</sup> ـ المناقب ٣: ٩٩.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٩٩.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٩٩.

رسول الله (سنن اله على وآله) حَزِن عليه حُزْناً شديداً، فقالت عائشة: ما الذي يُحْزِنك عليه؟ فما هو إلا ابن جُريّح. فبعث رسول الله (سنن اله على وله الله)، وأمرَه بقَنْلِه، فذهب علي (عدالله) إليه، ومعه السيف، وكان جُريْح القِبْطِي وسول الله (سنن اله علي المهالله)، وأمرَه بقَنْلِه، فذهب علي (عدالله) فلما رأى علياً (عدالله) عرف في وحافظ، فضرب علي (عدالله) باب البستان، فأقبل جُريح لهفتح له الباب، فلما رأى علياً (عدالله) عرف في وجهه الغضب، فأدبَر راجعاً، ولم يفتح الباب، فوقب علي (عدالله) على الحائظ، ونزل إلى البستان، واتّبعه، وولَى جُريْح مُدْبِراً، فلما خَشِي أن يُرْهِفَهُ صعِد في نخله، وصعِد علي (عدالله)، في أثرو، فلما ذنا منه، ومي جُريح بنفسه من فوق النخلة، فبدت عورتُه، فإذا ليس له ما للرجال، ولا ما للنساء، فانصرف علي (عدالله) إلى النبيّ (منه الله والذي بعثك بالحق، ماله ما للرجال، ولا ما للنساء. فقال رسول الله (منه عدوله): الحمد لله الذي يصرف عنا السوء أهل البيت».

٣/٧٥٧٤ وعنه، قال: وفي رواية عبدالله بن موسى، عن أحمد بن رشيد، عن مروان بن مسلم، عن عبدالله ابن بُكير، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) بجعلتُ فِداك، كان رسول الله (مفزاله عبدواله) أمّر بقَتْلِ القِبْطِيّ، وقد علم أنها قد كذبت عليه، أو لم يعلم، وإنّما دفّع الله عن القِبْطيّ القَتْلُ بتَفَبّتِ عليّ (عبدالتلام)؟ فقال: (بل كان والله عَلِم (١)، ولو كانت عزيمة من رسول الله (مفزاله عبدواله) ما انصرف عليّ (عبدالتلام) حتى يقتّلُه، ولكنْ إنّما فعل رسول الله (مقزاله عبدواله) لترجع عن ذَنبِها، فما رجعتْ، ولا اشتَذَ عليها قَتْلُ رجُل مُسلم بكِذْبِها».

ابن عبدالله، قال حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن الحكم بن مِسْكين التَّقفيّ، عن أبي الجارود، ابن عبدالله، قال حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن الحكم بن مِسْكين التَّقفيّ، عن أبي الجارود، وهِشام أبي ساسان، وأبي طارق السّرّاج، عن عامر بن وائِلة، عن أمير المؤمنين (عبدالله)، في حديث المُناشدة مع الخمسة الذين في الشورى. قال (عبدالله): ونشد تُكم بالله، هل عُلِمتُم أن عائشة قالت لرسول الله (سلّن هلاه عبدالله): إن الخمسة الذين في الشورى. قال (عبدالله): ونشد تُكم بالله، هل عليّ، اذهب فاقتُله. فقلتُ: يا رسول الله، إذا بعثتني أكون إبراهيم ليس منك، وإنّه ابن فلان القِبْطيّ. قال: يا عليّ، اذهب فاقتُله. فقلتُ: يا رسول الله، إذا بعثتني أكون كالمِسْمار المَحْمِيّ في الوَبَر، أو أتئبّت؟ قال: لا، بل تثبّت. فذهبت، فلمّا نظر إليّ استند إلى حائِط، فطرّح نفسه فيه، فطرّحتُ نفسي على أثره، فصعِد على نخلة، فصعِدتُ خلفه، فلمّا رآني قد صعِدتُ رمى بإزاره، فإذا ليس له شيء ممّا يكون للرجال، فجنتُ فأخبَرتُ رسول الله (سنّن شعبدالله)، فقال: الحمدُ لله الذي صرّف عنّا السوء أهل البيت» فقالوا: اللهم، لا. فقال: «اللهم، الله».

٥/٧٥٧٦ الحسين بن حمدان الخصيبي: بإسناده عن الرضا (عبدالتلام)، أنَّه قال لِمَن بحَضْرَتِه من شيعته:

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٣١٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بلى، قد كان والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: القتل.

٤ ـ الخصال: ٣١/٥٦٣.

٥ ـ الهداية الكبرى: ٢٩٧.

وهل علمتُم ما قُذِفَتْ به مارِيّة القِبْطيّة، وما ادَّعِيّ عليها في ولادتها إبراهيم بن رسول الله (منزاد عبدرآد)،؟ فقالوا: يا سيّدنا، أنت أعلم، فخبّرنا. فقال: وإنّ مارِيّة أهداها الشّقُوقُ إلى جَدّي رسول الله (منزاه عبدرآد)، فخطي بها من دون أصحابه، وكان معها خادم ممسوح، يقال له: جُرَيح، وحَسُن إسلامُهما وإيمائهما، ثمّ ملكّت مارِيّة قُلْب رسول الله (سنزاه عبدرآد)، فحسدها بسعض أزواجه، فأقبَلتْ عائِشة وحَفْصة تشكيان إلى أبرَيْهما مَيْل رسول الله (سنزاه عبدرآد) إلى مارِيّة، وإيثارة إيّاها عليهما، حتى سوّلت لهما ولابُويهما أنقسهما بأن بَغْذِفوا مارِيّة بأنها الله (سنزاه عبدرآد) وهو جالس حملَّتْ بإبراهيم من جُريح، وهم لا يَظْنُون أنّ جَرَيحاً خادم، فأقبل أبواهما إلى رسول الله (سنزاه عبدرآد) وهو جالس في مسجده، فجلسا بين بديه، ثمّ قالا: يا رسول الله ما يَجِلّ لنا، ولا بَسَعْنا أن نكتُم عليك ما يظهَرُ من خِيانةٍ وافِعةٍ بك. قال: ماذا تفولان؟! قالا: يا رسول الله، إنّ جُرَيحاً يأتي من مارِيّة بالفاحشة العُظمى، وإنّ حَمْلَها من جُرَيْح، وليس هو منك. فاربَدُ (الله من الله الله الله الله الله الله الله على عَرْبحاً ومارِيّة في مَشْرَبَتها ـ يَعْنِيان حُجْرَبها ـ وهو بُفاكِهها، ويروم منها ما يَروم الرجال من النساء، فابعث إلى جُرَبح، فإنّك تَجِده على هذه الحال، فأثّفِذ فيه حُكم ويُولا النبيّ إلى علي على المنان عادة في منشرَبتها، ويروم منها ما يَروم الرجال من النساء، فابعث إلى جُرَبح، فإنّك تَجِده على هذه الحال، فأثفِذ فيه حُكم الله فانتَن النبيّ إلى علي على منها، فاحْجِدهما بسيفِك ضَرْباً.

فقام عليّ (عبه النه)، واتشح بسيفه (") وأخذه تحت ثيابه، فلمّا ولَى من بين بدّي رسول الله (متن الفيه داله)؛ انشنى إليه، فقال: يا رسول الله، أكون في ما أمرتني كالسكة المحمِيّة في العِهْن (أ)، أو الشاهديرى ما لا يرى الغائب؟ فقال له النبيّ (متن الفعله داله)، فقي عليّ، بل الشاهديرى ما لا يرى الغائب. فأقبل عليّ (عبه التلام)، وسيفه في يده، حتى تسوَّر من فوق مَشْرَبة مارِية، وهي في بجوف المتشربة جالِسة، وجُرَيح معها يؤدّبها بآداب الملوك، ويقول لها: عَظْمي رسول الله (منن الفعله داله)، وأبيه، وكرّميه، وتحو هذا الكلام، حتى التفت مجريح إلى أمير المؤمنين (عبه النهم)، وسيفُه مشهور في يده، ففزع مجريع إلى نخلة في المَشْرَبة، فصعد إلى رأسها، فنزَل أمير المؤمنين (عبه النهم) إلى المَشْرَبة، وكشفَتِ الربحُ عن أثوابِ جُريح، فإذا هو خادِم ممسوح، فقال له: أنزِل يا مجريع. فقال: إمناً على نفسى؟ فقال: آمِناً على نفسى؟ فقال: آمِناً على نفسى؟ فقال: آمِناً على نفسى؟ فقال: آمِناً على نفسى؟

فنزَل جُرَيح، وأخذ أمير المؤمنين (طبه التلام) بيده، وجاء به إلى رسول الله (منن اله طبه راله)، فأوقفه بين يديه، فقال له: يا رسول الله، إنَّ جُرَيحاً خادم ممسوح. فولّى رسول الله (منن اله عبد راله) [وجهه إلى الجدار]، فقال: حُلَّ لهما نفسَك لعنهما الله ميا جُرَيح، حتّى يتبيّنَ كِذْبُهما، وخِرْبُهما، وجُرْأتُهما على الله، وعلى رسوله. فكشف عن أثوابُه، فإذا هو خادم ممسوح، فأسقِطا بين يدّي رسول الله (منن اله عبد راله) وقالا: يا رسول الله، التوبة، استغفِر لنا. فقال رسول

<sup>(</sup>١) أي احمرٌ حُمرةً فيها سوادٌ عند الغضب. «المعجم الوسيط \_ربد \_ ١: ٣٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) في «ط»: شهوة.

<sup>(</sup>٣) أي لبسه.

<sup>(</sup>٤) اليهُن: الصُّوف. اللسان العرب ـ عهن ـ ١٣: ٢٩٧).

الله (صَارَاتُ عَلَى وَاللهِ اللهِ عَلَيْكُمَا، فَمَا يَنْفَكُمَا اسْتَغْفَارِي وَمَعْكُمَا هَذْهِ الجُرَّأَةِ، فَأَنزَلَ الله فيهما: ﴿ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ٱلْغَافِلاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لُمِنُواْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ \* يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٥)

قلت: قصّة مُحرَيح مع أمير المؤمنين (مداستلام)، وإرسال رسول الله (ملن اله عبدراله) ليقتُلُه، ذكره السيّد المرتضى في كتاب (الغُرَر والدُرَر) (٢) وفسَّر ما يُحتاج إلى تفسيره في الخبر، وهذا يُعطي أنّ الحديث من مشاهير الأخبار، وسيأتي إن شاء الله تعالى في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا آلَذِينَ ءَامَنُوۤ أَنِ جَآءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوٓ أَ﴾ (٢) أنّها نزلت في ذلك.

قوله تعالى:

## 

٢/٧٥٧٨ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عن ابن أبي يعفور، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: «من بَهَت مؤمِناً أو مؤمنةً بما ليس فيه، بعّثه الله في طينة خَبالٍ، حتّى يخرُج ممّا قال».

قلت: وما طينة الخَبال؟ قال: «صَديدٌ يخرُج من قُروج المُومِسات».

٣/٧٥٧٩ وعنه: بإسناده عن سَهْل بن زياد، عن يحيى بن المُبارك، عن عبدالله بن جَبَلَة، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي الحسن الأوّل (عبه السّهر)، قال: قلت له: جُعِلتُ فِداك، الرجُل من إخواني يَبلُغُني عنه الشيء الذي الفُضيل، عن أبي الحسن الأوّل (عبه السّهر)، قال: قلت له: هَعِلتُ فِداك، الرجُل من إخواني يَبلُغُني عنه الشيء الذي أكرَهُه، فأسأله عن ذلك، فيُنكِر ذلك، وقد أخبَرني عنه قوم ثِقات؟ فقال لي: «يا محمّد، كذّب سَمْعَك وبصّرَك عن

<sup>(</sup>٥) النور ٢٤: ٢٣ و ٢٤.

<sup>(</sup>٦) أمالي المرتضى ١: ٧٧.

<sup>(</sup>٧) الحجرات ٤٩: ٦.

سورة النور آية ـ ١٩ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۲۲۲٦.

۲ ـ الكافي ۲: ۲٦٦/٥.

۳ ـ الكافي ٨: ١٢٥/١٤٧.

أخيك، فإنْ شَهِدَ عندك خمسون فسامة، وقالوالك قولاً، فصَدَّقه وكذَّبهم، لاتُذيعَنَّ عليه شيئاً تُشيئه به، وتَهْدِم به مروءَته، فتكون من الذين قال الله في كتابه: ﴿إِنَّ إَلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَاحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ﴾.

٤/٧٥٨٠ وعنه: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عبسى، عن محمد بن الفضيل، عن أبي
 حمزة، عن أبي جعفر (عبالتلام)، قال: «يجب للمؤمن على المؤمن أن يستر عليه سبعين كبيرة».

الحسن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، قال: حدّثنا أيّوب بن نوح، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عُمّير، قال: حدّثنا محمّد بن حُمْران، عن الصادق جعفر بن محمّد (عليما الشلام)، قال: امن قال في أخيه المؤمن ما رأته عيناه، وسَمِعته أذناه، فهو ممّن قال الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ آلْفَاحِشَةُ فِي آلَّذِينَ ءَامَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي آلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ ﴾ ،.

٣/٧٥٨٢ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المتوكّل (مواه عنه)، قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحمّيري، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن مَحبوب، عن عبدالرحمن بن سَيَابة، عن الصادق جعفر ابن محمّد (مهما النهم قال: اإنّ من الغِيبة أن تقول في أخيك ما ستَره الله عليه، وإنّ البُهمَان: أن تقول في أخيك ما ليس فبه. ليس فبه.

٧/٧٥٨٣ عليّ بن إبراهيم، فال: حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن هِشام، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ومن قال في مؤمنٍ ما رأت عَيناه، وما سمِعَت أُذُناه، كان من الذين قال الله فيهم: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَاحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ ﴾ ..

٩/٧٥٨٥ وقال الصادق (طبه الشلام): «من قال في مؤمن ما رأته عَيْناه، وسمِعَته أَذُناه، فهو من الذين قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَاحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ ﴾ .

٤ ـ الكافي ٢: ١٦٥ /٨

٥ ـ أمالي الصدوق: ١٦/٢٧٦.

٦ ـ معاني الأخبار: ١٨٤ /١.

٧ ـ تفسير القمى ٢: ١٠٠.

٨ ـ الإختصاص: ٢٢٧

٩ ـ الإختصاص: ٢٢٧.

قوله تعالى:

# وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُواْ آلْفَضْلِ مِنْكُمْ وَآلسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أُوْلِى آلْقُرْبَىٰ - إلى نوله تعالى ـ أُوْلَئِكَ مُبَرَّءُونَ مِمًّا يَقُولُونَ [ ٢٢ - ٢٦ ]

1/۷۵۸۹ - قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَأْتُلِ أُولُواْ الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أُولِى الْقُرْبَىٰ ﴾، «وهم قرابة رسول الله (ملناه عبدرانه)». ﴿ وَالْمُسَاكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُواْ ﴾ بقول: «بعفو بعضكم عن بعض ويصفَح، فإذا فعلتم، كانت رحمة من الله لكم، بقول الله: ﴿ أَلَا تُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللهُ لَكُمْ وَاقَدُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ .

فوله نعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ٱلْغَافِلاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ﴾ بفول: «الغافلات عن الفَواحش،

وقد تقدَّمت الرواية فيمن نزلت فيه هذه الآية، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّـٰذِينَ جَآءُوا بِـالْإِفْكِ عُـصْبَةً لنكُمْ﴾ (١).

قوله تعالى: ﴿ ٱلْخَبِيثَاتُ لِلْخَبِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتِ وَٱلطَّيِّبَاتُ لِلطَّيِّبِينَ وَٱلطَّيِّبُونَ لِلطَّيْبَاتِ أُولَئِكَ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ﴾ يقول: الخَبيئات من الكلام والعَمل، للخَبيثين من الرجال والنساء، يلزمونهم، ويصدّق عليهم من قال، والطيّبون من الرجال والنِّساء، من الكلام والعَمل، للطيَّبات.

٢/٧٥٨٧ ـ الطَّبَرْسِيّ: قيل في معناه أقوال ـ إلى قوله ـ النالث: الخبيئات من النّساء للخبيئين من الرجال، والطبّبون من الرّجال والخبيئون من الرّجال للخبيئات من النّساء، والطبّبات من النّساء للطبّبين من الرّجال، والطبّبون من الرّجال للطبّبات من النساء، عن أبي مسلم، والجُبّائي، وهو المرويّ عن أبي جعفر، وأبي عبدالله (عليما الله). قالا: وهي مثل قوله: ﴿ الزّانِي لَا يَنكِحُ إِلّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً ﴾ (١) الأبة، إنْ أناما مُشَوا أَنْ يَتُرَوَّجُوا منهن، فنهاهم الله عن ذلك، وكره ذلك لهم».

قوله تعالى:

يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتاً غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّىٰ تَسْتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُوا عَلَىٰ أَهْلِها ذَلِكُمْ خَيرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ـ إلى نوله تعالى ـ

سورة النور آية ـ٢٦.٢٢ ـ

١ - تفسير القمي ٢: ١٠٠.

<sup>(</sup>۱) النور ۲۶: ۱۱.

٢ - مجمع البيان ٧: ٢١٣.

<sup>(</sup>١) النور ٢٤: ٣.

۵۸ ..... البرهان في تفسير القرآن

### لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَذْخُلُواْ بُـيُوتاً غَـيْرَ مَسْكُـونَةٍ فِيهَـا مَتَـاعٌ لَّكُمْ [٢٧ ـ ٢٩]

١/٧٥٨٨ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رَجهه)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، ومحسن بن أحمد، عن أبان الأحمر، عن عبدالرحمن ابن أبي عبدالله، قال: سألت أبا عبدالله (عبهائله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتاً غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّىٰ ابن أبي عبدالله (عبائله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتاً غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّىٰ ابن أبي عبدالله (عبائله) قال: (الاستئناس: وَفْعُ النّعُل، والنسليم».

٢/٧٥٨٩ عليّ بن إبراهيم، قال: الاستئناس: هو الاستئذان، ثمّ قال: حدّ ثني عليّ بن الحسين، قال: حدّ ثني أبي عبدالله، عن أبيه، عن أبيان، عن عبدالرحمن بن أبي عبدالله، عن أبي عبدالله (ميه النه)، قال: هالاستئناس: وَقْع النَّعْل، والتسليم».

٣/٧٥٩٠ قال عليّ بن إبراهيم: ثمّ رخص الله تعالى، فقال: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَدْخُلُواْ بُيُوتاً غَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَاعٌ لَكُمْ ﴾، قال الصادق (عبدالتلام): وهي الحَمَامات، والخَانات، والأرْجِبة تدخُلها بغير إذنٍ».

قوله تعالى:

١/٧٥٩١ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن سَيْف بن عُميْرَة، عن سَعْد الإسكاف، عن أبي جعفر (عليه الشلام)، قال: «استقبل شابّ من الأنصار امرأةً بالمدينة، وكان النساء

سورة النور آية ـ ٢٧ ـ ٢٩ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ١/١٦٣.

۲ ـ تفسير القمي ۲: ۱۰۱.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ١٠١.

يتفَنَّعْنَ خَلْفَ آذانِهن، فنظر إليها وهي مُقْبِلة، فلمّا جازَت نظر إليها، ودخَل في زُقاق قد سمّاه بيني قُلان، فجعَل ينظُر خَلْفَها، واعتَرض وجهَه عَظْمٌ في الحائِط، أو زجاجة، فنَفَق وجُهَه، فَلمّا مضَتِ المرأة، نظر فإذا الدماء تسيل على صَدْرِه ونَوبِه، فقال: والله لآتين رسول الله (سلناه عهدرآله)، ولأخبِرته. قال: فأتاه، فلمّا رآه رسول الله (سلناه عهدرآله)، فلأخبِرته فائته في أخبَره، فهبَط جَبْرَئيل (عبدالله) بهذه الآية: ﴿ قُل لَلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فَلْ اللهُ فَرْفِيقَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فَرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَىٰ لَهُمْ إِنَّ آللهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ .

٢/٧٥٩٢ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بريد، قال: حدّثنا أبو عمرو الزُّبَيْرِيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) - في حديث - قال: «وفرّض الله على البّصر أن لا ينظّر إلى ما حرَّم الله عليه، وأن يُغرِض عمّا نهى الله عنه ممّا لا يَحِلّ له، وهو عَملُه، وهو من الإيمان، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ قُل لَّلْمُوْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِن أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ﴾ فنهاهم أن ينظروا إلى عَوْراتِهم، وأن ينظر المَرْءُ إلى فَرْجِ أخيه، ويَحْفَظ فَرْجَه أن يُنظر إليه، وقال: ﴿ وَقُل لَلْمُوْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ من أن تنظر إحداهُن أبى فَرْجِ أخيها، وتحفظ فَرْجَها من أن يُنظر إليها - وقال - كلّ شيءٍ في القرآن من حِفْظِ الفَرْج فهو من الزَّنا، إلّا هذه الآية، فإنها من النَظرة.

٣/٧٥٩٣ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن جميل بن دَرَاج، عن الله أَهْ الله الله الله الله عن الله الله قال عندالله (عله الله) عن الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ ﴾؟

قال: «نعم، وما دون الخِمار من الزينة، وما دون السُّرازين».

٤/٧٥٩٤ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن مَرْوَك بن عُبَيد، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (عليه السّلام)، قال: قلت له رَمَّا يُنْجِلُ لَلرَّجُلُ أَنْ يَرَى مِن المرأة إذا لم يَكُن مَحْرَماً؟ قال: «الوّجُه، والفدّمان، والكَفّان».

٥/٧٥٩٥ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن خالد، والحسين بن سعيد، عن القاسم بن عروة، عن عبدالله بن بكير، عن زرارة، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾، قال: «الزينة الظاهرة: الكُحُل، والخاتَم».

٦/٧٥٩٦ وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن أحمد بن إسحاق، عن سَعْدان بن مسلم، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبالتلام) قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾، قال: «الخاتَم،

۲ ـ الكافي ۲: ۲۰/۲۰.

۳ ـ الكافي ٥: ١/٥٢٠.

٤ ـ الكافي ٥: ٢١٥/١.

۵۔الکافی ۵: ۲/۵۲۱.

٦ ـ الكافي ٥: ٢١٥/١.

٦٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

والمَسَكة: وهي القُلْب، (١).

٧/٧٥٩٧ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عُـمَيْر، عن أبي بَـصير، عن أبي عَـمدالله (عدالله (عدالله) قال: «كلّ آية في القرآن في ذِكر الفَرْج فهي من الزِنا، إلّا هذه الآية فإنّها من النظر، فلا يَحِلّ للرجل المؤمن أن ينظر إلى فَرْج أخيها».

٨/٧٥٩٨ وقال عَليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالنلام)، في قوله: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظُهَرَ مِنْهَا﴾ قال: «هي النياب، والكُحْل، والخاتَم، وخِضاب الكَفّ، والسُوار؛ والزينة ثَلاثة: زينة للناس، وزِينة للمَحْرَم، وزِينة للزَّوج؛ فأمّا زينة الناس، فقد ذكرناه، وأمّا زينة المَحْرَم: فمَوضِعُ القِلادة فما فوقها، والدُّمْلُج (١) وما دونه، والخَلْخَال و ما أسفل منه، وأمّا زينة الزَّوج: فالجَسد كله.

قوله تعالى:

# أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَّ أَوِ آلتَّابِعِينَ غَيْرِ أُوْلِى ٱلْإِرْبَةِ مِنَ آوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَّ أَوِ آلتَّابِعِينَ غَيْرِ أُوْلِى ٱلْإِرْبَةِ مِنَ آلرِّجَالِ [٣١]

1/۷۹۹۹ محمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن إسماعيل، عن إبراهيم بن أبي البلاد، ويحيى بن إبراهيم، عن أبيه إبراهيم، عن معاوية بن عمّار، قال: كنّا عند أبي عبدالله (طبهالله) نحواً من ثلاثين رجلاً، إذ دخَل عليه أبي، فرخب به أبي عبدالله (عبهالله)، وأجلسه إلى جنبه، فأقبَل عليه طويلاً، ثمّ قال أبو عبدالله (عبهالله): «إنّ لأبي معاوية حاجةً، فلو خفّقتم». فقُمنا جميعاً، فقال لي أبي: ارجع يا معاوية فرجَعتُ، فقال أبو عبدالله (عبهالله): «هذا البنك الانتعم، وهن يزعُم أنّ أهل المدينة يصنّعون شبئاً لا يَجِل لهم. قال: «وما هو؟» قلت: إنّ المرأة القرشيّة والهاشميّة تَرْكَب، وتضّع يدَها على رأس الأسود، وذِراعَيها على عُنيّه، فقال أبو عبدالله (عبهالله): «يا بنيّ، أما تقرأ القرآن؟». قلت: بلى. قال: «اقرأ هذه الآية: ﴿لاّ جُنَاحٌ عَلَيْهِنَّ فِي عَلَيْهِنَّ فِي السّمان أن يَرى المَمْلُوكُ الشّعْرَ والسّاق».

<sup>(</sup>١) القُلب: سُوارٌ للمرأة.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ١٠١.

٨ ـ تفسير القمي ٢: ١٠١.

<sup>(</sup>١) الدُّمْلُج: المِيغْضَد من الحُليّ. «لسان العرب مدملج - ٢: ٢٧٦».

سورة النور آية ـ ٣١ـ

۱ ـ الكافي ٥: ٣١/٥٣١.

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٣٣: ٥٥.

وهذه الآية تأتي \_إن شاء الله تعالى \_في سورة الأحزاب.

۲/۷۹۰۰ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شاذان، عن ابن أبي عُمَير، عن معاوية بن عَمّار، قال: قلت لأبي عبدالله (مهاشلام): المَمْلُوكُ يَرى شَعْرَ مَوْلاتِه وساقَها، قال: ولا بأس.

٣/٧٦٠١ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن يونس بن عمّار ويونس ابن يعقوب، جميعاً، عن أبي عبدالله (مبالنلام)، قال: ﴿لا يَحِلَ للمرَأَةِ أَنْ يَنْظُرَ عبدُها إلى شيءٍ من جَسَدِها، إلّا إلى شَعْرِها غيرَ مُتعمَّدٍ لذلك؛

وفي روايةٍ أخرى: «لا بأس أن ينظّر إلى شَعّرِها، إذا كان مأموناً».

٢ - ٧٩٦٠ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن عبدالله، وأحمد ابنّي محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبان بن عثمان، عن عبدالرحمن بن أبي عبدالله، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن المملوك يرى شَعْرَ مَولاته، قال: «لا بأس».

٣٠١٠٣- وعنه: عن محمّد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شاذان، وأبي عليّ الأشعري، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيى، عن ابن مُسْكان، عن زُرارة، قال: سألت أبا جعفر (عبدته، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوِ النَّابِعِينَ غَيْرِ أُولِي ٱلْإِرْبَةِ مِنَ ٱلرَّجَالِ ﴾ إلى آخر الآبة، قال: ٥الأحْمَق الذي لا يأتي النساء،

٩/٧٦٠٤ وعنه: عن حُمَيد بن زياد، عن الحسن بن محمّد، عن غير واحد، عن أبان بن عثمان، عن عبدالرحمن بن أبي عبدالله، قال: سألته عن أولي الإربة من الرجال، قال: «الأحمّق المَوَلَى عليه، الذي لا يأتي النساء».

٧/٧٦٠٥ وعنه: عن الحسين بن محمد، عن المُعَلَى بن محمد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن جعفر بن محمد الأشعَري، عن عبدالله بن مَيْمون القدّاح، عن أبي عبدالله، عن أبيه، عن آبائه (عليهماللهم)، قال: وكان بالمدينة رجُلان: يُسمّى أحدُهما هيت، والآخر مانع، فقالا لرجل، ورسول الله (منه عبدواله) يسمّع: إذا افْتَتَحْتُم الطائفَ إن شاء الله فعليك بابنة غَيْلان الثَقَفِيّة، فإنها شَمُوع (أ) تَجلاه (")، مُتِتَلَة (")، مَيْفَاء (الله شَبْبَاء (٥)، إذا جلست

۲ ـ الکانی ۵: ۳/۵۳۱.

٣ ـ الكافي ٥: ٥٣١/٤.

٤ ـ الكافي ٥: ١/٥٣١.

٥ ـ الكافي ٥: ١/٥٢٣.

٦ ـ الكافي ٥: ٢٣٥/٢.

۷ ـ الكافي ٥: ٣/٥٢٣.

<sup>(</sup>١) الشَّمُوع: الجارية اللِّمُوب الضَّحُوك، وقيل: هي المتزّاحة الطُّنيّية الحديث التي تُقَبِّلُكَ ولا تُطاوِعُك على سِوَى ذلك. «لسان العرب ـ شمع ـ ٨: ١٨٦».

<sup>(</sup>٢) النجُّلُ (بالتحريك): سَعةُ شِقُّ العين، والرجلُ أَنجلُ، والعينُ نجلاء. «الصحاح \_نجل \_ ٥: ١٨٢٦».

<sup>(</sup>٣) المُبَتَّلة: التامَّة الحَلق. «لسان العرب ـ بتل ـ ١١: ٣٤».

<sup>(</sup>٤) الهَيْف (بالتحريك): رقَّة الخصر وضُمور البطن، وإمرأة هيفاء: ضامرة. «لسان العرب ـ هيف ـ ٩: ٣٥٢».

<sup>(</sup>٥) الشَّنَب: رِقَّة وبَرْدُ وعُذُوبة في الأَسنان. «لسان العرب ـ شنب ـ ١: ٥٠٦».

تثنّت (١)، وإذا تكلّمت تغنّت (٧)، تُقْبِل بأربّع، وتُدْبِر بثَمان، بين رِجُلَبها مِثل القَدَح. فقال النبيّ (ملن الدعيد الد): الا أراكما من أولي الإربة من الرجال (٨). فأمر بهما رسول الله (ملن الدعيد والد)، فعُزّب (١) بهما إلى مكان يقال له العرايا (١٠٠)، وكانا بتسوّقان في كلّ مجمّعة».

٨٧٦٠٦- الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن السَّنْدي، عن صَفوان بن يحيى، عن ابن مُسَكان، عن زُرَارة، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن أولى الإربة من الرجال، قال: «هو الأحْمَق الذي لا يأتي النساء».

٩/٧٦٠٧ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن صَفُوان بن يحيى، عن عبدالله بن مُسْكان، عن زُرّارة، قال: سألت أبا عبدالله (١) (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوِ ٱلتَّابِعِينَ غَيْرِ أُوْلِي الْإِرْبَةِ مِنَ ٱلرِّجَالِ ﴾ إلىٰ آخر الآية، فقال: «الأحْمَق الذي لا يأتي النِساء».

۱۰/۷٦٠٨ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رَجهه)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسّن الصفّار، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن عليّ الوَشّاء، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بَصير، قال: سألت أبا عبدالله (مبهند) عن التابِعين غير أولي الإرْبَة من الرِجال، قال: «هو الأَبْلَه المُوَلّى عليه، الذي لا يأتي النِساء».

١١/٧٦٠٩ - عليّ بن إبراهيم، قال: هو الشّيخ الكبير الفاني، الذي لا حاجّة له في النِساء، والطَّفل الذي لم يَظْهَر على عَوْرات النِساء.

4 قوله تعالى:

### وَلاَ يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ [٣١]

١/٧٦١٠ -عليّ بن إبراهيم، قال: ولا تَضْرِبَ إحدى رِجْلَيها بالأخرى، لتَقْرَعَ الخَلْخَالَ بالخَلْخَال.

<sup>(</sup>٦) تَنَى الشيءَ تَنيأَ: ردّ بعضه على بعض. «لسان العرب ـ ثنن ـ ١٤: ١١٥». وقال في النهاية: وفي حديث المختَث يصف امرأة: «إذا قعدت تبنّت» أي فرّجت رجليها لِضخّم ركبها. «النهاية ـ بنا ـ ١: ١٥٩».

<sup>(</sup>٧) في ((ج)) والمصدر: غَنَّت.

<sup>(</sup>٨) أي ماكنت أظنّ أنّكما من أولى الاربة. مرآة العقول: ٢٠: ٣٥١.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: فغرّب.

<sup>(</sup>١٠) العرايا: اسم حصن بالمدينة. «مرآة العقول ٢٠: ٣٥١».

٨ - تهذيب الأحكام ٧: ١٨٧٢/٤٦٨.

٩ ـ معاني الأخبار: ١٦١/١٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبا جعفر.

١٠ \_معاني الأخبار: ٢/١٦٢/٣.

١١ ـ تفنير القمى ٢: ١٠٢.

قوله تعالى:

### وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيَامَىٰ مِنْكُمْ وَٱلصَّالِحِينَ مِـنْ عِبَـادِكُم وَإِمَا َئِكُـمْ إِن يَكُونُواْ فَقَرَآءَ يُغْنِهِمُ آللهُ مِن فَضْلِهِ وَٱللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ [٣٢]

١/٧٦١١ -عليّ بن إبراهيم: كانوا في الجاهليّة لا يُنْكِحُون الأيامي، فأمّر الله المُسلمين أن يُنْكِحوا الأيامي، ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: الأيم: التي ليس لها زوج.

٢/٧٦١٢ محمد بن يعقوب: عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله؛ عن أبي عبدالله الجاموراني، عن الحسن بن علي بن أبي حمزة، عن محمد بن يوسف التميمي، عن محمد بن جعفر، عن أبيه، عن أبيه، عن أبائه (عليم الشلام)، قال: «قال رسول الله (منزاة عبدواله): من تَرك النزويج مَخافة العَيْلة، فقد أساء ظنَّه بالله عزَّ وجلّ، إنّ الله عزَّ وجلّ بن بقول: ﴿إِنْ يَكُونُواْ فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ آللهُ مِن فَضْلِهِ ﴾».

٣/٧٦١٣ وعنه: عن محمّد بن عليّ، عن حَمْدُويه بن عِمران، عن ابن أبي ليلى، قال: حدّثنا عاصِم بن حُمْد، قال: كنث عند أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، فأتاه رجل، فشكا إليه الحاجة، فأمّره بالنزويج. قال: فاشتدّت به الحاجة، فأنى أبا عبدالله (علوت مه، فسأله عن حالِه، فقال له: اشتدّت بي الحاجة، قال: «قفارِق» ثمّ أتاه، فسأله عن حاله، فقال: أثريتُ، وحَسُن حالي، فقال أبو عبدالله (عبدالله): «إنّي أمرتُك بأمرين أمّر الله بهما، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَنكِحُواْ آلاً يَامَىٰ مِنْكُمْ وَآلصًالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُم ﴾ إلى فوله: ﴿ وَآلَةُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ وقال ﴿ وَإِن يَتَفَرَّ قَا يُغْنِ آللهُ كُلّا مّن سَعَتِهِ ﴾ ، (1).

١٩٧٦١٤ ابن بابويه في (الفقيه) قال: روى محمد بن أبي عُمير، عن حَريز، عن الوليد، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «من ترك التزويج مَخافة الفَقْر، فَقَد أَساء الظنّ بالله عزّ وجلّ، إنّ الله تعالى يقول: ﴿إِن يَكُونُواْ فُقَرَآءَ يُغْنِهِمُ آفَةُ مِن فَضْلِهِ﴾».

لا قوله تعالى:

### وَلْيَسْتَعْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحاً حَسَّىٰ يُغْنِيَهُمُ ٱللَّهُ مِن

سورة النور آية ـ ٣٢ ـ

١ - تفسير القمى ٢: ١٠٢.

۲ ـ الكافي ٥: ٣٣٠/٥.

٣ ـ الكافي ٥: ٣٣١/٦.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ١٣٠.

٤ ـ من لا يحضره الفقيه ٣: ١/٢٤٣.

٦٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

### فَضْلِهِ [ ٣٣ ]

1/٧٦١٥ محمّد بن يعقوب: عن أبي عليّ الأشْعَري، عن بعض أصحابه، عن صَفوان بن يحيى، عن معاوية ابن وَهْب، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله عن أبي قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلْيَسْتَعْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحاً حَتَّىٰ يُغْنِيَهُمُ الله عن فَضْلِه».

فوله تعالى:

### وَ الَّذِينَ يَبْتَغُونَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً وَءَاتُوهُمْ مِّن مَّالِ اللهِ ٱلَّذِي ءَالـٰكُمْ [٣٣]

۱/۷۹۱۹ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن صَفوان بن يحيى، عن العَلاء ابن رَذِين، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما (ملهما اللهمانة)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَءَاتُوهُمْ مَن مَّالِ آللهِ اللهُ عَز وجلّ: ﴿ وَءَاتُوهُمْ مَن مَّالِ آللهِ اللهُ عَز وجلّ: ﴿ وَءَاتُوهُمْ مَن مَّالِ آللهِ اللهُ عَر وجلّ: ﴿ وَءَاتُوهُمْ مَن مَّالِ آللهِ اللهُ عَز وجلّ: والدّي أَضْمَرُتَ عَليه اللهُ عَلَيه، لا تقول أكانِبُه بخمسة آلاف، وأترك له ألقاً؛ ولكن انظر إلى الذي أضْمَرْتَ عليه فأعْطِه،

وعن قول الله عزَّ وجلَ ﴿ فَكَا يَبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾ ، قال: «الخَير إن عَلِمْتَ أنَ عنده مالأه.

٧/٧٦١٧ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن حَمّاد، عن الحَلَبي، عن أبي عبدالله (عدالله) قال في المُكاتَب إذا أدّى بعض مُكانبيه، فقال: «إنّ الناس كانوا لا يشتَرِطون، وهم اليوم يشتَرطون، والمُسلِمون عند شُروطهم، فإن كان شُرِط عليه أنه إن عجَز رجّع في الرُقّ، فإن لم يُشتَرَط عليه لم يرجع».

وفي قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَكَا يَبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾، قال: وإذا عَلِمْتُم أنَّ لهم مالأ،

٣/٧٦١٨- وعنه: عن أبي عليّ الأشعري، عن محمّد بن عبدالجَبّار، عن صَفوان بن يحيى، عن ابن مُشكان، عن الحلبي، عن أبي عبدالله (مدالله)، قال في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾، قال: إن عَلِمْتُم أَنَّ لهم مالاً وديناًه.

سورة النور آية ـ ٣٣ ـ

۱ ـ الكافي ٥: ٧/٣٣١.

سورة النور آية ـ ٣٣ ـ

۱ ـ الکافی ۱: ۱۸۸/۷.

۲ ـ اتکافی ٦: ١٨٧/٩.

٣ ـ الكافي ٦: ١٨٧ /١٠.

2/٢٦١٩ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سِنان، عن العَلاء بن الفُضيل، عن أبي عبدالله (عليه النهر)، قال في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَكَا يَبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً وَءَاتُوهُمْ مِّن مَّالِ ٱللهِ ٱللهِ ٱللهِ ٱللهِ اللهِ ٱللهِ ٱللهِ ٱللهِ ٱللهِ ٱللهِ ٱللهِ ٱللهِ اللهِ ٱللهِ عنه من نُجومه (١) التي لم تكن تُريد أن تُنقِصه منها، ولا تَزيد فوق ما في نفسك».

فقلت: كم؟ فقال: «وضع أبو جعفر (عليه الشلام) عن مملوكه ألفاً من ستّة آلاف،

ورواه ابن بابويه في (الفقيه) بإسناده عن محمّد بن سِنان، عن العَلاء بن الفُضّيل، عن أبي عبدالله (على الله) الله عبدالله (على الله) (٢).

٥/٧٦٢٠ الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عُمَير، عن حَمّاد، عن الحَلَبي، عن أبي عبدالله (على الشيرطون، وهم اليوم عن أبي عبدالله (على الشيرطون، وهم اليوم عن أبي عبدالله (على الشيرطون، وهم اليوم يشيرطون، والمسلمون عند شروطِهم، فإن كان شُرط عليه أنّه إن عجز رجَع، وإن لم يُشْتَرَطُ عليه لم يَرجِع».
 وفي قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾، قال: كاتبوهم إن عَلِمتُم لهم مالاً».

٦/٧٦٢١ - وعنه: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن ابن مُسْكان، عن الحلبيّ، عـن أبـي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾، قال: ﴿ ن عَلِمْتُم لهم مالاً وديناً».

٧/٧٦٢٢ وعنه: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن القلاء، وحمّاد، عن حَريز، جميعاً، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما (طبها الستلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَءَاتُوهُمْ مَّن مَّالِ آللهِ اللهِ اللهِ عَزَ وجلّ: ﴿ وَءَاتُوهُمْ مِّن مَّالِ آللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ وجلّ: عَالَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عليه، فأعطِه منه ه.

الله عزّ وجلّ: ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾ ، قال: والخَير أن يشهد أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً رسول الله رمنناه على ويكون بيده عمّل يكتبب به، أو يكون له حِرْفَة».

٩/٧٦٢٤ وعنه: بإسناده عن القاسم بن سليمان، عن أبي عبدالله (منهائ هال: سألته عن قول الله عن قول الله عن قول الله عن قول الله عز وجلّ: ﴿ وَءَاتُوهُمْ مَن مَالِ آفَهِ آلَٰذِي ءَات كُمْ ﴾، قال: «سمِعت أبي (عبدالله) يقول: لا يُكاتِبه على الذي أرادَ

٤ ـ الكافي ٦: ١٨٩/١٨٩.

<sup>(</sup>١) النَّجم هنا: الوقت المعين لأداء دين أو عمل، ويُطلق أيضاً على ما بؤدَّىٰ في هذا الوقت.

<sup>(</sup>٢) من لا يحضره الفقيه ٣: ٧٢/.

٥ ـ التهذيب ٨: ٩٧٥/٢٦٨.

٦ ـ التهذيب ١٨٤/٢٧٠.

٧ ـ التهذيب ٨: ١٧١/٢٨٦.

٨ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ٧٨/٧٨.

٩ ـ من لا يحضره الفقيه ٣: ٧٨٠/٧٨.

٦٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

أن يُكاتِبُه عليه، ثمّ يزيد عليه، ثمّ يضّع عنه، ولكنّه يضّع عنه ممَّا نَوى أن يُكاتِبُه عليه،

قوله تعالى:

### وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَياتِكُمْ عَلَىٰ ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدْنَ تَحَصُّناً ـ إلى فوله نعالى ـ غَفُورٌ رَّحِيمٌ [٣٣]

١/٧٦٢٥ علي بن إبراهيم، قال: كانت العرب وقريش يشتَرون الإماء، ويجعَلون عليهنّ الضَّريبة الثَقيلة، ويفولون: إذْهَبُنَ وآزْنِينَ وآكتَسِبُنَ، فنهاهم الله عزّ وجلّ عن ذلك، فقال: ﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَاتِكُمْ عَلَىٰ ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدْنَ تَحَصُّناً ﴾ الى قوله ﴿ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ أي لا يؤاخِذهنّ الله بذلك إذا أكرِهْنَ عليه.

٢/٧٦٢٦ ثمّ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عليه الشلام)، قال: «هذه الآية منسوخة، نسختها في أن أتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَىٰ ٱلْمُحْصَنَاتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾، (١).

قوله تعالى:

### أَللهُ نُورُ ٱلسَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضِ مَثَلُ نُـورِهِ كَـمِشْكَوْةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ -إلى فوله عَالَى - وَآللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ [70]

١/٧٦٢٧ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن سَهْل بن زياد، عن يعقوب بن يزيد، عن العبّاس بن هلال، قال: سألت الرضا (علم النه) على قول الله عَرِّ وَجِلَّ: ﴿ أَلَقَهُ نُورٌ ٱلسَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، فقال: «هادٍ لأهل السماوات، وهادٍ لأهل الأرض».

وفي رواية البرقي: «هدى من في السماوات، وهدى من في الأرض».

ورواه ابن بابويه في كتاب (التوحيد) (1)، و(معاني الأخبار) (1)، قال: حدّثني أبي، قال: حدّثنا سعد بن

سورة النور آية ـ ٣٣ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٢.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٢.

(١) النساء ٤: ٢٥.

سورة النور آية ـ ٣٥.

۱ ـ الكافي ۱: ۱۸/۱.

(١) التوحيد: ١٥٥/١.

(٢) معاني الأخبار: ١٥ /٦.

عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن العبّاس بن هلال، قال: سألت الرضا (عدالتلام)، مثله.

قلت: ﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ ﴾؟ قال: «الأوَل و صاحبه ﴿ يَغْشَاهُ مَوْجٌ ﴾ الثالث، ﴿ مِّن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتُ ﴾ الثاني، ﴿ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ ﴾ معاوية (ساد،) وفِنَنُ بني أميّة، ﴿ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ ﴾ المؤمنُ في ظُلمة فِنْنِهِم '' ﴿ لَمْ يَكَدْ يَرَاهَا وَمَن لَمْ يَجْعَلِ أَقَهُ لَهُ نُوراً ﴾ إماماً من وُلدِ فاطمة (عبدالتلام) ﴿ فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ (الإمامِ يوم القيامة ال

٣/٧٦٢٩ - وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن عليّ بن حَمّاد، عن عَمْرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (علم الشاه)، قال: وإنّ رسول الله (صنّناه علم الله) وضّع العِلْمَ الذي كان عنده عند الوصيّ، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَهُ نُورُ ٱلسَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ ﴿ الله عَلَى السماوات والأرض، مَثَلُ العِلم الذي الله عزّ وجلّ: ﴿ الله عَد وهو نوري الذي يُهندى به، مثل المشكاة فيها مصياح، والمِشكاة؛ قلب محمّد (منّن الله عليه وآله)، والمصباح: النور الذي فيه العلم.

وقوله: ﴿ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴾ يقول: إنّى أريد أن أقبِضَك، فاجْعَلِ العِلم الذي عندك عند الوصيّ، كما يُجْعَل المصباح في الزجاجة، ﴿ كَأَنَّهَا كَوْكَبُّ دُرَّيُّ ﴾ فأعلِمْهم فَصْل الوّصيّ، ﴿ يُوقَدُ مِن شَجَرةٍ مُبَارَكةٍ ﴾ فأصْل المصباح في الزجاجة، ﴿ كَأَنَّهَا كَوْكَبُّ دُرِّيُّ ﴾ فأعلِمْهم فَصْل الوّصيّ، ﴿ يُوقَدُ مِن شَجَرةٍ مُبَارَكةٍ ﴾ فأصْل المنجرة المباركة إبراهيم اصلاته، وهو فول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَلّ: ﴿ وَجَلَّ اللهُ عَزْ وَجَلّ اللهُ عَنْ وَاللّهُ اللهُ عَنْ وَاللّهُ اللهُ عَنْ وَاللّهُ اللهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ اللهُ عَنْ وَاللّهُ اللهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ صَوْفَ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْ عَلَى اللهُ عَلْ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَلْ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ وَيْ اللّهُ عَلْ عَلْ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ وَلَا عَنْ وَاللّهُ عَنْ مِنْ وَاللّهُ وَلّهُ عَنْ وَاللّهُ عَلْ اللّهُ وَلَا عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَلَا عَنْ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَنْ وَاللّهُ عَلْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلْ عَلْ عَلْ الللّهُ وَلَا عَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلْ عَلْ عَلْ اللّهُ وَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلْ اللّهُ وَاللّهُ وَلّا عَلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

۲ ـ الكافي ۱: ۱۵۱/۵.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فِتُنتِهِم.

<sup>(</sup>٢) النور ٢٤: ١٠.

۳ ـ الكافي ٨: ٢٨٠/٢٨٠.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۷۳.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ۳۳ و ۳٤.

ولانصارى فتُصَلَون قِبَل المشرق، وأننم على ملَّة إبراهيم (عبدانهم)، وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيّاً وَلَا نَصْرَانِيّاً وَلَكِن كَانَ حَنِيفاً مُّسْلِماً وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ ".

وفوله عزّ وجلّ: ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَمُهُ نَارٌ نُورٌ عَلَىٰ نُورٍ يَهْدِى آللهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآءُ﴾ يقول: مَثَل أولادِكم الذين يُولَدون منكم، كمثَل الزيت الذي يُتّخَذ (1) من الزينون، يكاد زَيتُها يُضيء ولو لم تمسّسه نار ﴿ نُورٌ عَلَىٰ نُورٍ يَهْدِى آللهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآءُ﴾ يقول: يكادون أن ينكلموا بالنبوّة ولو لم ينزِل عليهم ذلك (٥).

أحمد المناه عبد والد)، قال: حدّ ثنا إبراهيم بن هارون بن الهيني بمدينة السلام، قال: حدّ ثني محمّد بن أحمد ابن أبي التُلْج، قال: حدّ ثنا الحسين بن أبوب، عن محمّد بن غالب، عن عليّ بن الحسين، عن الحسن بن أبوب، عن الحسين بن سليمان، عن محمّد بن مروان الذهليّ، عن الفُضيل بن يَسار، قال: قلت لأبي عبدالله الصادق (عبدالله): ﴿ آللهُ نُورُ ٱلسَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾؟ قال: «كذلك الله عزّ وجلّ». قال: قلت: ﴿ مَثَلُ نُورِهِ ﴾؟ قال: «محمّد (مناه عبدوالد)». قلت: ﴿ يَهِمُ مَصَبَاحٌ ﴾؟ قال: «فيه «محمّد (مناه عبدوالد)». قلت: ﴿ يَهِمُ مَصَبَاحٌ ﴾؟ قال: «فيه نور العِلم، يعني النَّبَوَة». قلت: ﴿ أَلْمِصْبَاحٌ فِي زُجَاجَةٍ ﴾؟ قال: «عِلم رسول الله (مناه عبدوالد)صَدَرَ إلى قلب على (عبدالله)».

قلت: ﴿ كَأَنَّهَا ﴾؟ قال: ولأيّ شيء تقرأكا نّها؟، فقلت: فكيف، جُعِلتٌ فِداك؟ قال: وكأنَّه كوكب درّيّ،

قلت: ﴿ يُوقَدُ مِن شَجَرةٍ مُبَارَكةٍ زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ ﴾؟ قال: «ذلك أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب رسه الندم، لا يهوديّ ولا نصرانيّ. قلت: ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ ﴾ قال: «يكاد العِلم يخرُج من قبل أن يُنْطِقَ به». قلت: ﴿ نُورٌ عَلَىٰ تُورٍ ﴾؟ قال: «الإمام في أثر الإمام».

مد تنا جعفرين محمد بن الحسن (۱۰ الزُّهْرِيُ قَالَ: حَدَّ ثِنَا أَحِمد بن صبيح، قال: حدَّ ثنا ظريف بن ناصِح، عن عيسى حدَ ثنا جعفرين محمد بن الحسن (۱۰ الزُّهْرِيُ قَالَ: حَدِّ ثِنَا أَحِمد بن صبيح، قال: حدَّ ثنا ظَريف بن ناصِح، عن عيسى ابن راشد، عن محمد بن علي بن الحسين (عيم السّلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كَمِشْكُوهُ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾، قال: والمشكاة: نور العلم في صَدْرِ محمد (صنن الاعبه واله)». ﴿ أَلْمِصْبَاحُ فِي وَلَ الله عَرْ وَجلّ: ﴿ كَمِشْكُوهُ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾، قال: والمُشكاة: نور العلم في صَدْرِ محمد (صنن الاعبه واله)». ﴿ أَلْمِصْبَاحُ فِي وَلَا عَرْبِيَةٍ وَلا عَرْبِيَةٍ وَلا عَرْبِيَةٍ وَلا عَرْبِيَةٍ وَلا عَرْبِيَةٍ وَلا عَرْبِيَةٍ ﴾، قال: ولا نصرانية، ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِى وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ تَارُّ ﴾، قال: ويكاد العالم من آل محمد (عيم الندم) يتكلم بالعلم قبل أن يُسأل». ﴿ نُورٌ عَلَىٰ نُورٍ ﴾ ، قال: ويكاد العالم من آل محمد (عيم الندم) يتكلم بالعلم قبل أن يُسأل». ﴿ نُورٌ عَلَىٰ نُورٍ ﴾ ،

<sup>(</sup>٣) آل عمران ٣: ٦٧.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: يعصر،

<sup>(</sup>٥) في المصدر: ملك.

٤ ـ التوحيد: ١٥٧/٣.

٥ ـ التوحيد: ١٥٨ /٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر، و «ط» نسخة بدل: الحسين.

سورة النُّور (٢٤) ......١٩ .....

قال: «يعني إماماً مؤيَّداً بنور العِلم والحِكمة في أثر إمام، من آل محمّد (عليم السّلام)، وذلك من لدُّن آدم، إلى أن تقوم الساعة».

٦/٧٦٣٢ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله الوَرَاق، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّد بن أسُلَم الجَبَليّ، عن الخطّاب بن عُمر، ومُصْعَب بن عبدالله الكوفيّين، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (طبهائنلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ آللهُ تُورُ آلسَمُوَاتِ وَآلاً رُضِ مَثُلُ نُورِهِ جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (طبهائنلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ آللهُ تُورُ آلسَمُواتِ وَالأَرْضِ مَثُلُ نُورِهِ كَاللهُ عَلْ وَجلّ اللهُ (سَلَن اللهُ عليه وآله)، في زجاجة، كَمِشْكُوْقٍ ، قال: «المشكاة: صَدَّر نبيّ الله (سَلَن الدَّعليه وآله)، فيه المصباح، والمِصباح: هو العِلم، في زجاجة، الزجاجة: أمير المؤمنين (عبهائنلام)، وعِلم النبيّ (سَلَن الدَّعليه وآله) عنده ».

٧/٧٦٣٣ وروى ابن بابويه أيضاً مُرسلاً: عن الصادق (عليه السّلام)، أنّه سُئِل عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَللهُ نُورُ آلسَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكُوةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ ، ففال: «هو مَثل ضَربه الله عزّ وجلّ لنا».

الحسين الصائع، قال: حدّ ثنا الحسن بن عليّ، عن صالح بن سهّل الهّمدانيّ، قال: سمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول الحسين الصائع، قال: حدّ ثنا الحسن بن عليّ، عن صالح بن سهّل الهّمدانيّ، قال: سمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ آفّهُ نُورُ آلسّمٰوَاتِ وَآلْأَرْضِ مَثْلُ نُورِهِ كَمِشْكُوٰةٍ ﴾ يقول: االمشكاة: فاطِمة (عبدالله) ﴿ فِي زُجَاجَةٍ ٱلزُّجَاجَةُ كَأَنّها كُوكِبٌ دُرّيٌ كَانَ وَالحسن والحسن (عبدالله) ﴿ فِي زُجَاجَةٍ ٱلزُّجَاجَةُ كَأَنّها كُوكِبٌ دُرّيٌ كَانَ فاطمة (عبدالله) ولا شرقيّةٍ وَلا عَرْبِيّةٍ ﴾ يعني لا يهوديّة ولانصرائية، ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ ﴾ يكاد العِلم يتفجّر منها، ووَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ نُورٌ عَلَىٰ نُـورٍ ﴾ إمام منها بعد المام ﴿ يَهْدِى آفّة لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ ﴾ يبهدي الله الأئمة (عبمالله)، من يَشاء أن يُدخِلَه في نور ولايتهم مُخلَصاً ﴿ وَيَضْرِبُ آفّة ٱلْأَمْقَالَ لِلنَّاسِ وَآفّة بِكُلِّ شَيْءٍ

٩/٧٦٣٥ وعنه، قال: حدَثنا حُمَيد بن زياد، عن محمّد بن الحسبن، عن محمّد بن يحبى، عن طَلْحَة بن زيد، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه (عليهماالمتلام)، في هذه الآية: ﴿ أَللّهُ نُورُ ٱلسَّمُوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، قال: «بدأ بنور نفسه تعالى، ﴿ مَثَلُ نُورِهِ ﴾ مثل هُداه في قلب المؤمن ﴿ كَمِشْكُوةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ٱلْمِصْبَاحُ ﴾، والمشكاة: جَوف المؤمن، والقنديل: قلبه، والمصباح: النور الذي جعله الله في قلبه: ﴿ يُوقَدُ مِن شَجَرةٍ مُبَارَكةٍ ﴾ وقال الشجرة: المؤمن، ﴿ وَيُتَوَنّهُ لا شَرق لها، ولا شرقية: أي لا غرب لها، المؤمن، ﴿ وَيُتَونّهُ لا شَرق لها، ولا شرقية: أي لا غرب لها، إذا طلَعت الشمس طلَعت عليها، وإذا غربت عليها. ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ ﴾ يكاد النور الذي جعّله الله في قلبه يُضيء، ولو لم يتكلّم ﴿ نُورٌ عَلَىٰ نُورٍ ﴾ فريضة على فريضة، و سنّة على سنة ﴿ يَهْدِى آلَهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآءُ ﴾

٦ ـ التوحيد: ١٥٩ /٥.

٧ ـ التوحيد: ١٥٧/٢.

٨ ـ تفسير القمى ٢: ١٠٢.

٩ ـ تفسير القمى ٢: ١٠٣.

يهدي الله لفرائضه و سُنَنِه من يَشاء ﴿ وَيَضْرِبُ آللهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ ﴾ فهذا مثَل ضربَه الله للمؤمن ـ ثمّ قال ـ فالمؤمن يتقلّب في خمسة من النور. مَدْخَلُه نور، ومَخْرَجُه نور، وعِلمه نور، وكلامه نور، ومَصيره يوم القيامة إلى الجنة نوره.

قلت لجعفر بن محمّد (علهماالنلام): جُعِلتُ فِداك ـ يا سيّدي ـ إنّهم يقولون: مَثل نور الربّ؟ قال: «سبحان الله! ليس لله مثل، قال الله: ﴿ لَا تَضْرِبُواْ لِلهِ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ ، (')

10/٧٦٣٩ ومن المناقع به والمناقع المناقع المنا

مثلنا في كتاب الله كمثل مِشكاة، والمِشكاة في القنديل، فيحن المِشكاة فيها مِصباح، المِصباح: محمّد رسول الله (ملنه على والد): ﴿ الْمِصبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴾ من عُنصُره الطاهِر ﴿ الزُّجَاجَةُ كَأَنَهَا كَوْكَبُ دُرِيِّ يُوقَدُ مِن شَجَرةٍ مُبَارَكةٍ زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ ﴾ لا دعيّة، ولا مُنكرة، ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْلَمْ تَمْسَسُهُ نَارُ ﴾ القرآن ﴿ فَنُورٌ عَلَىٰ نُورٍ ﴾ إمام بعد إمام، ﴿ يَهْدِى آفَةُ لِنُورِهِ مَن يَشَآءُ وَيَضْرِبُ آفَةُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَآفَةُ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيمٌ ﴾ ﴿ فَالنور علي (عليه الله الله والمناه منبواً بُرهانُه، ظاهرةً على الله أن يَبعدي الله أن يجعَل أولياءَنا المتقين مع الصديقين ( الله والصالحين، وجَسُن أولئك رفيقاً ، عند الله حُجَّتُه حقَّ على الله أن يجعَل أولياءَنا المتقين مع الصديقين قضل على كلَّ شهيدٍ غيرنا بيسع درجات. ولشهيدٍ شيعينا فَضْلَ على كلَّ شهيدٍ غيرنا بيسع درجات.

فنحن النُّجَباء، ونحن أفراط الأنبياء، ونحن أولاد الأوصياء، ونحن المّخصوصون في كتاب الله، ونحن أولى

<sup>(</sup>١) النحل ١٦: ٧٤.

١٠ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٤.

<sup>(</sup>١)كذا، والظاهر: فتنة.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط: المتقين والصديقين، وفي البحار ٢٣: ٢٠٧٪: أولياءنا مع النبيين والصديقين.

الناس برسول الله (صنراله على والله والدين شرع الله لنا دينه، فقال في كتابه: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلله ينِ مَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرُهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ ﴾ قد عَلِمنا وبلَّغنا ما عَلِمنا، أوحاً وَالله والله والل

المحتمد بن العبّاس، قال: حدّ ثنا جعفر بن محمّد الحسني، عن إدريس بن زياد الحنّاط، عن أبي عبدالله أحمد بن عبدالله الخراساني، عن يزيد بن إبراهيم، عن أبي حبيب النباجي، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، عن أبيه، عن عليّ بن الحسين اعبدالله الله قال: امثَلنا في كتاب الله كمثَل مِشكاة، فنحن المِشكاة، والمِشكاة: الكُوَّة في المُعبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ في والزُجاجة محمد (سنن عبدالله) ﴿ كَأَنَهَا كَوْكَبُ دُرِّي يُوقَدُ مِن شَجَرةٍ مُبَارَكةٍ ﴾ و الله عليّ (عبدالله)، ﴿ زَيْتُونَةٍ لا شَرْقِيَّةٍ وَلا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ ﴾ القرآن ﴿ يَهْدِى آللهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ ﴾ يهدي لولايتنا من أحب،

۱۲/۷۹۳۸ و عنه، فال: حدّ ثنا الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عبسى، عن يونس بن عبدالرحمن، قال: حدّ ثنا أصحابنا أنّ أبا الحسن (عبدالنه) كتب إلى عبدالله بن جُندُب، قال: وقال عليّ بن الحسبن (عبدالنه): إنّ مثلنا في كتاب الله كمثّل المشكاة، والمشكاة في القنديل، فيتحن المشكاة في فيها مِصْبَاحٌ والمصباح: محمّد (سنن الدعب رالد) في أبارك في نحن الزجاجة في يُوقدُ مِن شَجَرةٍ مُبَارَك في عليّ (مبدال به) محمّد (سنن الدعب رالد) في أبارك في نحن الزجاجة في يُوقدُ مِن شَجَرةٍ مُبَارَك في عليّ (مبدال به) في وَيْوَلَهُ مِن شَجَرةٍ مُبَارَك في عليّ (مبدال به) الفرآن في تعلق معروفة، في لا شَرْقِيَةٍ وَلا غَرْبِيَّةٍ في لا مُنكرة ولا دَعية في يُكادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَدُهُ نَارٌ نُورٌ في الفرآن في عَلَى نُورٍ يَهْدِى آفة لِنُورٍ وَ مَن يَشَآءُ وَيَضْوِبُ آفة الْأَمْعَالُ لِلنَّاسِ وَآفة بِكُلُ شَيْءٍ عَلِيمٌ في بأن يَهدي من أحت إلى ولا يتناء.

١٣/٧٦٣٩ - وعنه، قال: حدّثنا العبّاس بن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب الزَّيّات، قال: حدّثني أبي، عن موسى بن سَعْدان، عن عبدالله بن القاسم، بإسناده إلى صاّلح بن سهل الهَمداني، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ آفّهُ نُورُ آلسَّمْوَاتِ وَآلاً رُضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكُوةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾، قال: «الحسن (عبدالله) فول الله عزّ وجلّ: في زُجَاجَةٍ ﴾ الحسين (عبدالله)، ﴿ آلزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَاكُو كَبُّ دُرِّيُّ ﴾ فاطمة (عبدالله) كوكب دُرِيّ بين نساء أهل الجنّة ﴿ يُوقَدُ مِن شَجَرةٍ مُبَارَكةٍ ﴾ إبراهيم (عبدالله)، ﴿ زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ ﴾ لا يهوديّة ولا نصرانيّة، ﴿ يَكُادُ زَيْتُهَا يُضِيءٌ ﴿ أي يكاد العِلم يتفجّر منها ﴿ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارٌ نُورٌ عَلَىٰ نُورٍ ﴾ إمام منها بعد

<sup>(</sup>٣) الشوري ٤٢: ١٣.

١١ ـ تأويل الآيات ١: ٣٥٩/٥. .

۱۲ ـ تأويل الآيات ۱: ۲۰۲/۲.

۱۲ ـ تأويل الآيات ۱: ۲۰۲/۷.

إمام، ﴿ يَهْدِى آللهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ ﴾ يهدي الله للأئمة (عليم السّلام) من يَشاء ﴿ وَيَضْرِبُ آللهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَآللهُ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ ﴾ ».

المُعْدِد في (الإختِصاص): عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّد بن سِنان، عن عمّار بن مَروان، عن المُنخَل بن جميل، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عدائله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ آللهُ عَمّار بن مَروان، عن المُنخَل بن جميل، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عدائله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ آللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ أَلُوهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْدَه ﴾ وهو العِلم ﴿ آلمِهْ اللهُ عَنْدَه ﴾ وهو العِلم ﴿ آلمِهْ اللهُ عَنْدَه ﴾ وألم المؤمنين (عدائله)، وعِلمُ نبى الله عندَه ».

١٥/٧٦٤١ - الطَّبَرْسِيّ، قال: رُوي عن الرضا (مبدائلام) أنَّه قال: «نحن المِشكاة فيها، والمصباح محمّد (منزاد عبدراله)، ﴿ يَهْدِي آللهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآءُ﴾ يهدي الله لولايتنا من أحّبٌ.

المعادد المعا

۱۷/۷٦٤٣ ـ رُوي عن جابر بن عبدالله الأنصاري، قال: دخَلتُ إلى مسجد الكوفة، وأمير الموثمنين (مارات الدرسلام عله) يكتُب بإصبعه و يتبسّم، فقلت له يا أمير المؤمنين، ما الذي يُضحِكُك؟ فقال: وعَجِبتُ لِمَنْ يقرأ هذه الآية ولم يَعْرِفها حَقَّ مَعْرِفَتِهاه. فقلتُ له: أي آية، يا أمير المؤمنين؟

فقال: «قوله تعالى: ﴿ آفَهُ نُورُ آلسَّمُوَاتِ وَٱلْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكُوْهِ ﴾ الميشكاة: محمد (ماناه عليه وآله)، ﴿ فِي رُجَاجَة ﴾ الزجاجة الحسن والحسين (عليما الندم)، ﴿ كَأَنَهَا كَوْكَبُ دُرِيّ ﴾ وهو علي بن الحسين (عليما الندم)، ﴿ وَيُوقَدُ مِن شَجَرةٍ مُبَارَكةٍ ﴾ محمد بن علي (عليما الندم)، ﴿ وَيُتُونَةٍ ﴾ جعفر بن محمد (عليما الندم)، ﴿ لَا شَرْقِيَةٍ ﴾ موسى بن جعفر (عليما الندم)، ﴿ وَلَا غَرْبِيّةٍ ﴾ عليّ بن موسى (عليما الندم)، ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا فَو مُن يَشَاءُ ﴾ الفائم المهدي (عليما الندم)، ﴿ وَيَضْرِبُ آللهُ ٱلأَمْقَالَ لِلنَّاسِ وَآفَهُ بِكُلُّ أَسَى عَلَيْهِ مَا يَشَاءُ ﴾ الفائم المهدي (عليما الندم)، ﴿ وَيَضْرِبُ آللهُ ٱلأَمْقَالَ لِلنَّاسِ وَآفَهُ بِكُلُّ أَسَى عَلِيهُ عَلِيهِ عَلِيهُ ﴾ .

١٤ ـ الاختصاص: ٢٧٨.

١٥ \_مجمع البيان ٧: ٢٢٦.

١٦ - مناقب آبن المغازلي: ٣٦١/٣١٦.

١٧ ـ...،، غاية المرام: ٣١٧، اللوامع النورانية: ٢٤٧.

قوله تعالى:

### فِي بُيُوتٍ أَذِنَ آللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا آسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوّ وَٱلْأَصَالِ \* رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ آللهِ - إلى قوله عالى - وَآللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ [٣٨-٣٨]

1/٧٦٤٤ عليّ بن إبراهيم، في آخر رواية عبدالله بن جُنْدُب، في مُكاتَبَنِه إلى أبي الحسن (عبدالنهم)، وقد تقدَّمتْ في قوله ﴿ آفَهُ نُورُ آلسَّمُواتِ وَآلْأَرْضِ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١) وأنّها في أهل البيت، قال: والدليل على أنّ هذا مثل لهم، قوله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ آللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكُوَ فِيهَا آسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا فِي الْفُدُو وَآلاً صَالِي عَلَى اللهُ عَالَى . ﴿ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ . إلى قوله تعالى . ﴿ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ .

٢/٧٦٤٥ عن محمّد بن إبراهيم: حدّثنا محمّد بن هَمّام، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مالك، قال: حدّثنا الله عن محمّد بن مالك، قال: حدّثنا الله عن محمّد بن إبراهيم: حدّ ثنا محمّد بن سِنان، عن عمّار بن مَروان، عن مُنخَل، عن جابر، عن أبي جعفر (عليه الندم)، في القاسم بن الربيع، عن محمّد بن سِنان، عن عمّار بن مَروان، عن مُنخَل، عن جابر، عن أَذِنَ آللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا آسْمُهُ ، قال: اهي ببوتُ الأنبياء، وبيتُ عليّ (عليه الندم) منها».

٣/٧٦٤٦ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عمّن ذكره، عن محمّد بن عبدالرحمن بن أبي ليلى، عن أبيه، عن أبي عبدالله (مهالتلام)، قال: هإنّكم لا تكونون صالحين حتى تُعْرِفوا، ولا تَعْرِفون حتى تُصدّقون حتى تُسلّموا، أبواباً أربعة، لا يَصلُح أوّلها إلا بآخرها، ضلّ أصحاب الثلاثة وتاهوا تبهاً بعبداً، إنّ الله تبارك وتعالى لا يقيل إلا العمل الصالح، ولا يقبّل الله إلا الوّفاء بالشروط والعُهود، فمن وَفى لله عزّ وجلّ بشرطِه، واستَعْمَل ما وصف فى عَهده، نال ما عنده، واستكمّل ما وَعده.

إنّ الله تبارك وتعالى أخبر العِباد بطُرُق الهدى، وَسَرَعُ لَهُمْ فَيَهَا الْمَنَارِ، وأَخبَرهم كيف يسلُكون، فقال: ﴿ وَإِنَّى لَغَفَّارٌ لَمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ آهْتَدَىٰ ﴾ (١)، وقال: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ آللهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ (١) فمن اتّقى الله فيما أمَره، لقى الله مؤمناً بما جاء به محمّد (ملناة عليه وآله).

هيهات هيهات، فات قوم وماتوا قبل أن يهتَدوا، فظنّوا أنّهم آمنوا، وأشرَكوا من حيث لا يعلمون، إنّه من أنى البيوت من أبوابها اهتدى، ومن أخَذ في غيرها سلك طريقَ الرَّدى، وصل الله طاعة وليّ أمرِه بطاعة

سورة النور آية ـ ٣٦ ـ ٣٨ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٠٥.

<sup>(</sup>١) تقدُّم في الحديث (١٠) من تفسير الآية (٣٥) من هذه السورة.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٣.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۳۹/٦.

<sup>(</sup>۱) طه ۲۰: ۲۸

<sup>(</sup>٢) المائدة ٥: ٢٧.

رسوله (منزاة على رآله)، وطاعة رسوله (منزاة على رآله) بطاعته، فمن نرّك طاعة وُلاة الأمر لم يُطِع الله ولا رسوله، وهو الإقرار بما أنزِل من عند الله عزّ وجلّ، خُذوا زينتَكم عند كلّ مسجد، والتمسوا البيوت الذي أذِن الله أن تُرفَع ويُذْكر فيها اسمُه، فإنّه أخبَركم أنّهم: ﴿ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ آللهِ وَإِقَامِ الصَّلَوْةِ وَإِيتَاءِ آلزَّكُوة يَخَافُونَ يَوْماً تَتَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَارُ ﴾.

إِنَّ الله قد استخلَص الرُسُل لأمرِه، ثمّ استخلَصَهم مُصدّقين بذلك في نُذُرِه، فقال: ﴿ وَإِن مِّنَ أُمَّةٍ إِلَّا خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ (" تاه من جَهِل، واهتَدى من أبصَر وعقَل، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَىٰ ٱلْأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَىٰ آلْقُلُوبُ آلَتِي فِي آلصَّدُورِ ﴾ ("، وكيف يهتَدي من لم يُبصِر. وكيف يُبصِر من لم يندبَّر؟

اتَّبعوا رسول الله (منزاه عبدرته) وأهلَ بيته، وأفَرُوا بما أنزَل الله، واتَّبعوا آثار الهُدى، فإنَّهم علامات الأمانة والتُقى، وأعلَموا أنّه لو أنكر رجُل عيسى بن مريم (عبدالنهم) وأقرّ بمّن سِواه من الرَّسُل لم يُؤْمِنْ، إفتَصُّوا الطريقَ بالنِماس المَنار، والتَمِسوا من وراء الحُجُب الآثار <sup>(۵)</sup>، تستَكْمِلوا أمرَ دينِكم، وتُؤْمِنوا بالله ربّكم،

١٤٧٦٤٧ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الله فقال: من الله فقال: من أبي حمزة الثّماليّ، قال: كنتُ جالِساً في مسجد الرسول (منزاة عليه وآله)، إذ أقبَل رجُل فسلّم، فقال: من أنت، يا عبدالله؟ فقلت: رجل من أهل الكوفة، فما حاجتك؟ فقال لي: أتعرف أبا جعفر محمّد بن عليّ؟ فقلت: نعم، فما حاجتك إليه؟ قال: هيّأتُ له أربعين مسألةُ أسأله عنها، فما كان من حقّ أخذتُه، وما كان من باطلٍ تركتُه.

قال أبو حمزة: فقلت له: هل تعرف ما بين الحقّ والباطل؟ قال: نعم. قلت: فما حاجتك إليه إذا كنت تعرف ما بين الحقّ والباطل؟ فقال لي: يا أهل الكوفة، أنتم قوم ما تُطاقون، إذا رأيت أبا جعفر فأخيرني، فما انقطع كلامه (۱) حتّى أقبل أبو جعفر (عبه التلام)، وحوله أهل خُراسان وغيرهم، يسألونه عن مناسِك الحَجّ، فمضى حتّى جلس مجلِسه، وجلس الرجل قريباً منه. قال أبو حمزة: فجلستُ حيث أسمَع الكلام، وحوله عالم من الناس، فلمّا قضى حوايّجهم وانصرفوا، التفت إلى الرّجل، فقال له: «من أنت؟» قال: أنا قَنَادة بن دِعامة البَصري، فقال أبو جعفر (عبه التهر): دأنت فقيه أهل البصرة؟ قال: نعم.

فقال له أبو جعفر (طبهالتلام): «ويحَك يا قَتَادة، إنَّ الله عزَّ وجلَّ خلَق خَلْقاً من خَلْقِه، فجعَلهم حُجَجاً على خَلْقِه، فهم أوتاد في أرضِه، قُوّام بأمرِه، نُجَباء (٢) في عِلمه، اصطفاهم قبل خَلْقِه أَظِلَّةً عن يمين عَرشه.

قال: فسكت قَتادَة طويلاً، ثمّ قال: أصلَحك الله، والله لقد جلستُ بين يدّي الفُّقَهاء، وقُدّام ابن عبّاس، فما

<sup>(</sup>٣) فاطر ٢٥: ٢٤.

<sup>(</sup>٤) الحج ٢٢: ٦٦.

<sup>(</sup>٥) كأنَّه أراد به: إن لم يتيسّر لكم الوصول إلى الامام، فالتمسوا آثاره، الوافي ٢: ٥٥.

٤ ـ الكافئ ٦: ٢٥٦/١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: كلامي معه.

<sup>(</sup>٢) النَّجَاتِة: النَّباهة وظهور الفَّضل على المثل. «المعجم الوسيط ـ نجب ـ ٢: ٩٠١».

اضطرَب قلبي قُدّام واحدٍ منهم ما اضطرب قُدّامك، فقال أبو جعفر (عله التلام): «وَيْحَك أندري أين أنت؟ أنت بين يدي ﴿ بُيُوتٍ أَذِنَ آفَهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا آسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْفُدُوّ وَٱلْأَصَالِ \* رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ آفْهِ وَإِقَامٍ آلصَّلُوْةِ وَإِيتَآءِ آلزَّكُوْهُ ﴾ فأنت ثَمَّ، ونحن أولئك، فقال له فَتَادة: صدَقْت والله، جَعَلني الله فِداك، والله ما هي بُبوتُ حِجارةٍ ولا طبن.

قال قَتَادة: فأخيرني عن الجُبْن. قال: فتبسّم أبو جعفر (طبالله)، ثمّ قال: «رجّعت مسائلك إلى هذا!» فقال: ضلّت عني، فقال: ولا بأس به، فقال: إنّه ربّما مجعلَتْ فيه إنفَحة (المسبّت. فقال: وليس بها بأس، إنّ الإنفَحة ليس فيها عروق، ولا فيها دم، ولا لها عَظْم، إنّما تخرُج من بين فَرْثٍ ودَمٍ - ثمّ قال - وإنّ الإنفَحة بمنزلة دَجاجة ميتة أخرجت منها بَيْضة، فهل تُؤكل تلك البيضة؟» فقال قتادة: لا، ولا أمر بأكلِها، فقال أبو جعفر (عبالتهم): «ولم؟» قال: لأنها من المَيْتَة. قال له: «فإن حُضنَت تلك البيضة، فخرَجت منها دَجاجة، أتأكلها؟» قال: نعم. قال: «فما حرّم عليك البيضة، وحلّل لك الدجاجة؟» وثم قال (عبالتهم) - فكذلك الإنفَحة مثل البيضة، فاشتر الجُبْنَ من أسواق المسلِمين، من أبدى المُصَلِّين، ولا تسأل عنه، إلّا أن يأتِبَك من يُخبرك عنه».

٥/٧٦٤٨ وعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أسباط بن سالم، قال: دخلتُ على أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، فسألنا عن عُمر بن مسلم، ما فَعل؟ فقلت: صالح، ولكنه قد ترّك التجارة. فقال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): اعمل الشيطان - ثلاثاً - أما عَلِم أنّ رسول الله (ملن هعبدراله) اشترى عِبراً أتّتُ من الشام، فاستَقْضَل فيها ما قضى دَيْنَه، وقسّم في قرابته؟ يقول الله عزّ وجلّ : ﴿ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ فَاستَقْضَل فيها ما قضى دَيْنَه، وقسّم في قرابته؟ يقول الله عزّ وجلّ : ﴿ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ أَلَّهُ الله عَنْ وَعَلَى الله عَنْ وَلَا الله وَلَا عَلَا الله وَلَا ا

٦/٧٦٤٩ وعنه: عن عدّه من أصحابنا، عن شَهْلُ بن وَيَادٍ، عن الصينُ بن بشّار، عن رجل، رفعه، في قول الله عزّ وجلّ ( حَلّ الله عن رجل، رفعه، في قول الله عزّ وجلّ الله عن وحلّ الله عن الله عن وحلّ الله عن الل

<sup>(</sup>٣) الإثفَخة: جزءٌ من مَيدة صغار العجول والجداء وتحوهما، ومادّة خاصة تُستّخرج من الجزء الباطني من مَيدة الرضيع من العجول أو الجداء أو تحوهما، بها خميرة تُجبّن اللبن. «المعجم الوسيط ـ نفح ـ ٢: ٩٣٨».

٥ ـ الكافي٥: ٥٧/٨

٦ ـ الكافي ٥: ٢١/١٥٤.

۷ ـ الكافي لمز ۳۲۱/۵۱۰.

٨/٧٦٥١ عن عمّه، عن أبيه، عن تُفَيع بن العبّاس، قال: حدّثنا المنذر بن محمّد القابوسيّ، قال: حدّثنا أبي، عن عمّه، عن أبيه، عن أبان بن تَغْلِب، عن تُفَيع بن الحارث، عن أنس بن مالك، وعن بُرَيْدَة، قالا: قرأ رسول الله (سلن ه عله وآله): ﴿ فِي بَيُوتٍ أَذِنَ آللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا آسُمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوّ وَٱلْأَصَالِ فَقَام إليه رجل، فقال: أي بيوتٍ هذه، يا رسول الله؟ قال: وبيوت الأنبياء له. فقام إليه أبو بكر، فقال: يا رسول الله، هذا البَيْت منها؟ وأشار إلى بيت عليً وفاطمة (طهما الله): قال: ونعَمُ، من أَفْضَلِها له.

٩/٧٦٥٢ وعنه، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن بن عليّ، عن أبيه، قال: حدَّثنا أبي، عن محمَّد بن عبد الحميد، عن محمَّد بن الفُضَيل، قال: سألت أبا الحسن (طبهالنلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ آللهُ أَن عبد الحميد، عن محمَّد بن الفُضَيل، قال: «بيوت محمَّد رسول الله (سأن اله عليه داله)، ثمّ بيوت عليّ (علمالنلام) منها».

۱۰/۷٦٥٣ وعنه: عن محمّد بن هَمّام، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسى بن داود، قال: حدّثنا الإمام موسى بن جعفر، عن أبيه (عليه السّمَة بسَر وجلّ: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ آللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكّرَ فِيهَا آسْمُهُ يُسَبّعُ مُوسى بن جعفر، عن أبيه (عليه السّمَة السّمَة يُسَبّعُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُو وَ الْخَسَن والحسين وحمزة وجعفر (مارات الله عليه أجمين).

قلت: ﴿ بِالغُدُوِّ وَ ٱلْأَصَالِ ﴾؟ قال: «الصَّلاة في أوقاتها، قال: «ثمّ وصَفهم الله عزّ وجلٌ، فقال: ﴿ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ آللهِ وَإِقَامِ آلصَّلُوْةِ وَإِيتَاءِ آلزَّ كَوْة يَخَافُونَ يَوْماً تَتَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَارُ ﴾، قال: هم الرِجال، لم يَخْلطِ الله معهم غيرهم. ثمّ قال: ﴿ لِيُجْزِيَهُمُ آللهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضْلِهِ ﴾ ، قال: «ما اختصَّهم به من المَودّة، والطاعة المَفروضَة، وصِيَّر مَأْواهم الجنّة ﴿ وَآللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْر حِسَابٍ ﴾ ،

غَالَ ١١/٧٦٥٤ - الشَّيخ البرسيّ، قال: رُوي عن ابن عبّاس، أنّه قال: كنتُ في مسجد رسول الله (منزاله عبدراله)، وقد قرأ القارئ: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ آللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُدُكّرُ فِيهَا أَسْمُهُ يُسَيِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُّو وَٱلْأَصَالِ ﴾، فقلت: يا رسول الله، ما البيوت؟ فقال رسول الله (منزالة عبدراله): «بيوت الأنبياء (عليم التلام)» وأوماً بيده إلى بيت فاطمة الزهراء (منزاله عليه) ابنته.

۱۲/۷۹۵۵ على بن عبسى في (كشف الغمة): عن أنس، وبُرَيْدَة، قالا: قرأ رسول الله (منزاله على وآله): ﴿ فِي بَيُوتٍ أَذِنَ آللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا آسُمُهُ ﴾ إلى قوله: ﴿ آلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَارُ ﴾ فقام رجل، فقال: أي بيوتٍ هذه، يا رسول الله؟ قال: وبيوت الأنبياء، فقال أبو بكر: يا رسول الله، هذا البيت منها؟ يعني بيت عليّ وفاطمة (عليها التلام)، فال: ونعم، من أفاضِلها،

٨ ـ تأويل الآيات ١: ٣٦٢/٨ شواهد التنزيل ١: ٥١٠/٤١٠ و٥٦٨، الدر المنثور ٦: ٢٠٣، روح المعاني ١٧٤ ١٧٤.

٩ ـ تأويل الآيات ١: ٩/٣٦٢.

١٠ ـ تأويل الآيات ١: ٢٦٢/١٠.

١١ ـ ... لم يرد في مشارق أنوار اليقين، وأخرجه ابن شاذان في الفضائل: ١٠٢.

۱۲ ـکشف الغمة ۱: ۳۱۹.

تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُواْ آنْفَضُواْ إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِماً ﴾ (٢): إنّ دِحْبَة الكَلْبي جاء يوم الجُمُعة من الشام تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُواْ آنْفَضُواْ إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِماً ﴾ (٢): إنّ دِحْبَة الكَلْبي جاء يوم الجُمُعة من الشام بالمِيرة، فنزَل عند أحجار الزَيت، ثمّ ضرّب بالطبول ليؤذِن الناس بقُدومه، فمضى (٢) الناس إليه، إلا عليّ والحسن والحسين وفاطمة (عليهاالملاة والسلام) وسلمان وأبو ذر والمِقداد وصُهيب، وتركوا النبيّ (عليهاالملاة والسلام) فاتما يخطب على المِنْبَر، فقال النبيّ (عليهاالملاة الذين جلسوا في المِنْبَر، فقال النبيّ (عليهاالملاة على أهلِها ناراً، وحُصِبوا (١) بالحِجارة، كقوم لوط، ونزل فيهم: ﴿ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهُمْ مِسجدي لأُضْرِمَتِ المدينة على أهلِها ناراً، وحُصِبوا (١) بالحِجارة، كقوم لوط، ونزل فيهم: ﴿ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهُمْ

۱٤/٧٦٥٧ - ومن طريق المخالفين: قال التعلبي، في تفسير قوله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ آفَةُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكُرَ فِيهِا آسُمُهُ ﴾ الآية، يرفع الإسناد إلى أنس بن مالك، قال: قرأ رسول الله (صلّناه عبدراله) هذه الآية، فقام رجل إليه، فقال: يا رسول الله، أي بيوتٍ هذه؟ قال: «بيوت الأنبياء، فقام إليه أبو بكر، فقال: يا رسول الله، هذا البيت منها؟ يعنى بيت على وفاطمة، قال: «نعم، من أفاضِلها».

المُورِي عبدالله (عليماليت) في معنى الآية، قال: رُوي عن أبي جعفر، وأبي عبدالله (عليماليتلام): وأنّهم قوم إذا حضّرتِ الصلاة، تركوا التِجارة، وانطّلقوا إلى الصلاة، وهم أعظم أجراً ممّن يَنْجِرُه.

قوله تعالى:

# وَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابِ بِقِيعَةٍ يَخْسَبُهُ الظَّمْنَانُ مَاءً حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئاً عَلِي قوله تعالى . سَرِيْعُ ٱلْحِسَابِ [ ٣٩]

١/٧٦٥٩ - عليّ بن إبراهيم: ثمّ ضرّب الله مثلاً لأعمال من نازّعهم - يعني عليّاً ووُلده الأثمّة (عليهم اشلام) - فقال:

۱۳ ـ مناقب ابن شهرآشوب ۲: ۱۶۲.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: سقين، وفي «ج، ي» والمصدر: يعقوب بن أبي سفيان، تصحيف صحيحه ما أثبتناه، راجع سير أعلام النبلاء ١٣: ١٨٠، تهذيب التهذيب ١١: ٣٨٥.

<sup>(</sup>٢) الجمعة ٦٢: ١١.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فانفضَ.

<sup>(1)</sup> حَصَّتِه: رماه بالحَصَّباء، وهي الحصى. «لسان العرب ـ حصب ـ ١: ١٨ ٣».

١٤ ـ تفسير الثعلبي: ٢١٠، العمدة: ٢٩١/٨٧٨.

١٥ ـ مجمع البيان ٧: ٢٢٧.

﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ ﴾ والسَّراب: هو الذي تراه في المَفازَة يَلْمَع من بَعيد؛ كأنّه الماء، وليس في الحقيقة شيءٍ، فإذا جاء العَطشان، لم يَجِدُه شيئاً، والقيعة: المَفازَة المُستَوِية.

٢/٧٦٦٠ منرف الدين النجفي: عن عَمرو بن شِمْر، عن جابر بن يزيد، قال: سألت أبا جعفر (عبدالله) عن هذه الآية، فقال: « ﴿ وَٱللَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ بنو أُميّة ﴿ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْنَانُ مَا مُ ﴾ والظمآن: نَعْفَل، فينطَلِق بهم، فيقول أورِدُكم الماء ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئاً وَوَجَدَ آلَة عِندَهُ فَوَقَّاهُ حِسَابَهُ وَآلَةُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾ ٥.

المراه المراه المراه المراه المراه الروم إلى معاوية بسأله عن خصال، فكان فيما سأله: أخيرني عن لا شيء. فتحيّر، فقال عَمْرو بن العاص: وجُه فَرساً فارهاً (١) إلى مُعَسْكَر عليّ لبُباع، فإذا قيل للذي هو معه: بكم؟ يقول: بلا شيء، فعسى أن تخرّج المسألة فجاء الرجل إلى عَسْكر عليّ (عبدالسّلام)، إذ مرّ به عليّ (عبدالسّلام)، ومعه قنبُر، فقال: هيا قَنْبَر، ساوِمْه، فقال: بكم الفَرس؟ قال: بلا شيء، فقال: هيا قَنْبَر، خُذْ منه، قال: أعطِني لا شيء، فأخرَجه إلى الصَحْراء، وأراه السَّراب، فقال: هذاك لا شيءه. قال: «اذهَبُ فخبُره» قال: وكيف قلت؟ قال: «أما سَمِعت الله تعالى يقول: ﴿ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْنَانُ مَاءً حَتَى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْنًا ﴾؟،

الذي لا يقبل الله غيره، فأخبر عن الشيء، وعَجَز عن لا شيء، فقال: الذهب بهذه البغلة إلى إمام الرافضة، فَيِعُها منه الذي لا يقبل الله غيره، فأخبر عن الشيء، وعَجَز عن لا شيء، فقال: اذهب بهذه البغلة إلى إمام الرافضة، فَيِعُها منه بلا شيء، وآقبض الثمن، فأخذ بعِذَارِها (1) ، وأتى بها أبا عبدالله (عبه النهر)، فقال له أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله)) قال: الحقّ أقول. حنيفة في بَيع هذه البغلة عال: قد أمرني ببعها. قال: البكم؟ قال: بلا شيء. قال له: «ما تقول؟ قال: الحقّ أقول. فقال: «قد استَرَيْتُها منك بلا شيء» قال: وأشر عُلائه أن يُدلخِله المَرْبَط، قال: فبقي محمّد بن الحسن ساعة ينتظر الثّمن، فلا أبطأه الثمن، فال: جُعِلتُ قلم الله النّمن؟ قال: «الميعاد إذا كان الغداة»، فرجع إلى أبي حنيفة، فأخبره، فسرّ بذلك ورضيه منه. فلما كان من الغد وافي أبو حنيفة، فقال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله))، وركِبَ أبو حنيفة بعض شيء؟ قال: نعم. قال: «ولا شيء ثمنُها؟ قال: نعم. فركِبَ أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله)) البغلة، وركِبَ أبو حنيفة بعض الدواب، فتصحرا جميعاً، فلما أرتفع النهار، نظر أبو عبدالله (عبدالتهم) إلى السّراب يجري، قد ارتفع كأنّه الماء الجاري، فقال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله))، فنها عنها أبا حنيفة، ماذا عند العبل (١٠) كأنّه يجري؟ قال: ذاك الماء، يابن رسول الله. الجاري، فقال أبو عبداله (عبدالله (عبدالله))، وجَداء أمامَهُما، فتباعد، فقال أبو عبدالله (عبدالله)، «اقبض ثَمَنَ البَعْلة، قال الله تعالى ﴿ كَسَرَابِ فَلَمَا الْمِيل، وجَداء أمامَهُما، فتباعد، فقال أبو عبدالله (عبدالله)، «اقبض ثَمَنَ البَعْلة، قال الله تعالى ﴿ كَسَرَابِ فَلْمَا الْمِيل، وجَداء أمامَهُما، فتباعد، فقال أبو عبدالله (عبدالله)، «اقبض ثَمَنَ البَعْلة، قال الله تعالى ﴿ كَسَرَابِ

٢ ـ تأويل الآيات أ: ١٢/٣٦٣.

٣ ـ مناقب ابن شهرآشوب ٢: ٣٨٢.

<sup>(</sup>١) دابّة فارِهمة: أي نشيطة قوية. «مجمع البحرين ، فره ، ٦: ٣٥٥».

٤ ـ الاختصاص: ١٩٠

<sup>(</sup>١) العِذَار: الذي يضُمُ حبلَ الخطام إلى رأس البعير والناقة. «نسان العرب ـعذر ـ ٤: ٥٥٠».

<sup>(</sup>٢) العِيل: جمع أميل، وهو عُقدة من الرمل ضخمة.

سورة النُّور (٢٤) ......٧٦

بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْثَانُ مَاءً حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئاً وَوَجَدَ آللهَ عِندَهُ، قال: فخرَج أبو حنيفة إلى أصحابه كتيباً حزيناً، فقالوا له: مالك، يا أبا حنيفة؟ قال: ذهبَتِ البَعْلَةُ هَدْراً، وكان قد أعطي بالبَعْلَة عَشرة آلاف دِرْهَم.

قوله تعالى:

## أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِى بَحْرٍ لُجِّى يَغْشَلُهُ مَوْجٌ مِن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِن فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكَدْ يَرَاهَا وَمَن لَمْ يَجْعَلِ آللهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِن نُورٍ [٤٠]

١/٧٩٦٣ محمد بن يعقوب: عن علي بن محمد بن الحسن ، عن سهل بن زياد، عن محمد بن الحسن ، عن سهل بن زياد، عن محمد بن الحسن بن شَمَون، عن عبدالله بن عبدالرحمن الأصم، عن عبدالله بن القاسم، عن صالح بن سَهْل الهمداني، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله) - في حديث - قلت: ﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ ﴾؟ قال: «الأوّل وصاحبه ﴿ يَغْشَاهُ مَوْجٌ ﴾ الثالث، ﴿ مِن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِن فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْض ﴾ معاوية (اسانه)، وفِتَن بني أميّة ﴿ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ ﴾ المؤمن في ظُلْمَةِ فِتَنِهِم ﴿ لَمْ يَكَذْ يَرَاهَا وَمَن لَمْ يَجْعَلِ آفَةً لَهُ نُوراً ﴾ إماماً من وُلد قاطمة (عبياالته من فَمَا لَهُ مِن نُورِ ﴾ إمام يوم القيامة».

الحسين الصائِغ، عن الحسن بن عليّ، عن صالح بن سَهُلَ قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول، في قول الله: الحسين الصائِغ، عن الحسن بن عليّ، عن صالح بن سَهُلَ قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول، في قول الله: ﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ ﴾ فلان وفلان ﴿ فِي بَحْرٍ لَّجُعَ يَغْشَاهُ مَوْجُ ﴾ يعني نَعْثَل، ﴿ مِن قَوْقِهِ مَوْجُ ﴾ طَلْحَة والزُبَير ﴿ فَظُلُمَاتٍ ﴾ فلان وفلان ﴿ فِي بَحْرٍ لَّجُعَ يَغْشَاهُ مَوْجُ ﴾ يعني نَعْثَل، ﴿ مِن قَوْقِهِ مَوْجُ ﴾ طَلْحَة والزُبَير ﴿ فَظُلُمَة فِتَنِهم ﴿ لَمْ فَظُلُمَة فِتَنِهم ﴿ لَمْ فَلُمُ اللّه مَن اللّه ويزيد وقِبَنُ بني آميّة، ﴿ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ ﴾ المؤمن في ظُلْمَة فِتَنِهم ﴿ لَمْ يَحْمَلُ آلله أَلُهُ يَن لُورٍ ﴾ من إمام يوم القيامة يكذ يَرَاهَا وَمَن لَمْ يَجْمَلُ آللهُ لُوراً ﴾ يعني إماماً من وُلد فاطمة (عليماستلام) ﴿ فَمَا لَهُ مِن لُورٍ ﴾ من إمام يوم القيامة نورُهم يسْعَى بنوره، كما في قوله: ﴿ نُورُهُم يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَ بِأَيْمَانِهِمْ ﴾ (١٠ . قال ـ إنّما المؤمنون يوم القيامة نورُهم يسعى بين أيديهم وبأيمانهم حتى بنزلوا مَنازلَهم في الجنة ه

٣/٧٦٦٥ - وعن محمّد بن مجمّهور، عن حَمّاد بن عبسى، عن حَرِيز، عن الحَكم وحُمْران (١١)، قال سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِي بَحْرٍ لَّجِّئَ﴾ قال: افَلان وفَلان، ﴿ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِن فَوْقِهِ

سورة النور آية . ٤٠ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱۵۱/٥.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٦.

<sup>(</sup>۱) التحريم ۲۱: ۸

٣ ـ تأويل الآيات ١: ١٥/٣٦٥.

<sup>(</sup>١) في «ط، ج، ي» الحكيم بن حمران، وفي المصدر: الحكم بن حمران، والصحيح ما أثبتناه، راجع معجم رجال الحديث ٤: ٢٥٤.

مَوْجٌ ﴾، قال: وأصحاب الجَمَل، وصِفَين، والنَهْرَوان، ﴿ مِن فَوقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْض ﴾، قال: «بنو أُميّة، ﴿إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ ﴾ يعني أمير المؤمنين (طوائنلام) في ظُلُماتِهم ﴿ لَمْ يَكَدْ يَرَاهَا ﴾ أي إذا نطَق بالحكمة بينهم، لم يقْبَلْها منهم أَحَدٌ إلاّ من أفَرَّ بولايته، ثمّ بإمامته، ﴿ وَمَن لَمْ يَجْعَلِ آفَهُ لَهُ نُوراً ﴾ أي من لم يجعَلِ الله له إماماً في الدنيا ﴿ فَمَا لَهُ ﴾ في الآخرة ﴿ مِن نُّورٍ ﴾ إمام يُرشِده، ويتَبعه إلى الجنّة».

قوله تعالى:

# أَلَمْ تَرَ أَنَّ آللَهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَن فِي السَّمْوَاتِ وَ ٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُ صَاَفَّاتٍ كُلِّ قَدْ عَلِمَ صَلاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ وَآللهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ [ 13 ] كُلِّ قَدْ عَلِمَ صَلاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ وَآللهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ [ 13 ]

العطّار، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن محمّد بن ألحسن بن أحمد بن الوليد (رَجِه الله) قال: حدّ ثنا محمّد بن يحيى العطّار، عن الحسن بن الحسن بن الحسن بن أبان، عن محمّد بن أورّمة، عن أحمد بن الحسن الميثّميّ، عن أبي الحسن الشعيري، عن سَعْد بن طَريف، عن الأصبّغ بن نُباتة، قال: جاء ابن الكوّاء إلى أمير المؤمنين (طبهالله)، فقال: يا أمير المؤمنين، والله إنّ في كتاب الله عزّ وجلّ لآية قد أفسدت عليّ قلبي، وشكّكتْني في ديني؟ فقال له أمير المؤمنين (عبهالله): «ثكلتك أمّلك وعَدِمَتْك، وما تِلك الآية؟، قال: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلطّيرُ صَآفًا تِكُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ ﴾.

فقال له أمير المؤمنين (عد عندم): «يابن الكؤاء إنّ الله عارك وتعالى خلق الملائكة في صور شتى، إلّا أنّ لله تبارك وتعالى ملكاً في صورة ديك أبّح أشهب، بَوَائِنه أن في الأرض السابعة السفلى، وعُرْفَه مَثْنِيّ، تحت العَرْش، له جَناحان: جَناح في المَشْرِق، و جَناح في المعْرب، واحد من نار، والآخر من تَلْج، فإذا حضر وقت الصلاة، قام على بَرائِنه، ثمّ رفّع عُنُقه من تحت العَرش، ثمّ صَفَق بجَناحيه كما تَصفِق الدّيوك في منازلكم، فلا الذي من النار يُذيب الثّلج، ولا الذي من الثلّج يُطفئ النار، فينادي: أشهد أن لا إله إلّا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً سبّد النبيّين، وأن وصبّه سبّد الوصيّين، وأن الله سُبَوح قُدُوس، ربُّ الملائكة والرُوح - قال - فتَخْفِقُ الدِيكة بأجنحتها في منازلكم، فتُجببه عن قوله، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلطَّيْرُ صَاّفًاتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ ﴾ من الذيكة في الأرض».

٢/٧٦٦٧ ـ وعنه، قال: حدَّثنا أبو الحسن عليّ بن أحمد الأسواريّ، قال: حدَّثنا مكّي بن أحمد بن سَعْدَوَيه

سورة النور آية ـ ٤١ ـ

١ ـ التوحيد: ٢٨٢/١٠.

<sup>(</sup>١) البَرَاثِنُ جمع بُرُثُن: يخلب الطائر، أنظر «المعجم الوسيط ١: ٢٤».

۲ ـ التوحيد: ۲/۲۷۹.

البُرْدَعيّ، قال: أخبَرنا عَدِيّ بن أحمد بن عبدالباقي أبو عُمَير بأذَنة (١)، قال: حدّثنا أبو الحسن محمّد بن أحمد بن البُراء (١)، قال: حدّثنا عبدالمُنعِم بن إدريس، قال: حدّثني أبي، عن وَهْب، عن ابن عبّاس، عن النبيّ (ملّن شعبه واله)، قال: وإنّ لله تبارك وتعالى ديكاً، رِجُلاه في تُخوم الأرض السابعة السُفلى، ورأسُه عند العَرش، ثاني عُنُقه تحت العَرش، ومَلك من ملائكة الله عزّ وجلّ خلّقه الله تبارك وتعالى، ورِجُلاه في تُخوم الأرض السابعة السُفلى، مضى العَرش، ومَلك من ملائكة الله عزّ وجلّ خلّقه الله تبارك وتعالى، ورِجُلاه في تُخوم الأرض السابعة السُفلى، مضى مصحيداً فيها مدّ الأرضين، حتى خرّج منها إلى عَنان السماء، ثمّ مضى فيها مُصْعِداً، حتى انتهى قَرْنُه إلى العَرش، وهو يقول: شبحانك ربّى.

وإنّ لذلك الديك جناحين، إذا نشرَهُما جاوز المَشْرِقَ والمَغْرِب، فإذا كان في آخر الليل، نشر جناحيه، وخفق بهما، وصرّخ بالنسبيح، يقول: سُبحان الله المملِك القُدُوس، سُبحان الكبير المُتعال القُدُوس، لا إله إلا هو الحيّ القيّوم، فإذا فعل ذلك سبّحت ديكة الأرض، وحَققت بأجنِحتها، وأخذت في الصّراخ، فإذا سكّت ذلك الديك في السّماء سكتَتِ الدِيكة في الأرض، فإذا كان في بعض السّحَر نشر جناحيّه، فجاوز المَشْرِق والمَغْرِب، وخفّن بهما، وصرّخ بالتسبيح: سُبحان الله العظيم، سُبحان الله العزيز القهّار، سُبحان الله ذي العرش المجيد، سُبحان الله وحرّخ بالتسبيح: سُبحان الله العظيم، سُبحان الله العزيز القهّار، سُبحان الله ذي العرش الرفيع، فإذا فعل ذلك سبّحت دِيكة الأرض، فإذا هاج هاجَت الدِيكة في الأرض، تُجاويُه بالتسبيح والتَقْدِيس لله عزّ وجلّ، ولذلك الديك ريش أبيّض كأشدٌ بياض، ما رأبته قطّ، وله زَغَب أخضر تحت ربشه الأبيض، كأشدٌ خُضرة ما رأبتها قطّ، فما زِلْتُ مُشتاقاً إلى أن أنظُر إلى ريش ذلك الدِيك)

٣/٧٦٦٨ وعنه، بهذا الإسناد: عن النبيّ (مننه عبدرانه)، قال: وإن لله تبارك وتعالى مَلَكاً من المالائِكة، نِصْفُ جَسَده الأعلى نار، ونِصْفُه الأسفَل تَلْج، فلا النار تُذيبُ النَّلْج، ولا النَّلْج يُطفئ النار، وهو قائم ينادي يصوتٍ له رفيع: سُبحان الله الذي كف حَرَّ هذه النار، فلا تُذيب هذا النَّلج، وكف بَرْدَ هذا النَّلْج، فلا يُطفئ حَرَّ هذه النار، اللَّهُمّ يا مُؤلِّفاً بين النَّلْج والنار، ألف بين قُلوب عِبادك المؤمنين على طاعتك،

٤/٧٦٦٩ وعنه: بهذا الإسناد، عن النبيّ (مـآناة عليه وآله)، قال: وإنّ لله تبارك وتعالى ملائكة ليس شيء من أطباق أجسادهم إلّا وهو يسبّح الله عزّ وجلّ ويحمَدُهُ من ناحبته، بأصواتٍ مختلفة، لا يرفعون رؤوسهم إلى السماء، ولا يخفِضونها إلى أقدامهم، من البُكاء والخَشْبَة لله عزّ وجلّ.

٠ ٥/٧٩٧٠ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رضواة عنه)، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد، عن السّيّاري، عن عبدالله بن حمّاد، عن جميل بن دَرّاج، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله عن محمّد بن أحمد، عن السّيّاري، عن عبدالله بن حمّاد، عن جدّه (عليم السّلام)، قال: قال رسول الله (سلّن الله عليه وآله): إنّ في السماء بحار؟ قال: هنعم، أخبَرني أبي، عن أبيه، عن جدّه (عليم السّلام)، قال: قال رسول الله (سلّن الله عليه وآله): إنّ في

<sup>(</sup>١) أَذَنَهُ: مدينة بالشام. الالروض المعطار: ٢٠».

 <sup>(</sup>۲) في «ج»: أحمد بن البراء، وفي «ي، ط»: أحمد بن محمد البراء، وفي المصدر: أحمد بن محمد بن البراء، راجع تاريخ بغداد ١: ٢٨١.
 ٢ ـ التوحيد: ٥/٢٨٠.

<sup>£</sup> ـ التوحيد: ٢٨٠ /٦.

٥ ـ التوحيد: ١٨١/١٨.

السماوات السبع بحاراً، عُمْقُ أحدِها مسيرة خمسمائة عام، فيها ملائكة قيام منذ خلّقهم الله عزّ وجلّ، والماء إلى رُكَبِهم، ليس فيهم ملك إلا ولَهُ ألف وأربعمائة جَناح، في كلّ جَناح أربعة وجُوه، في كلّ وجه أربعة ألسُن، ليس فيها جَناح، ولا وَجه، ولا لسان، ولا فَم، إلا وهو يسبّح الله عزّ وجلّ بتسبيح لا يُشبِه نوعٌ منه صاحبَه،

المؤمنين (عبدالله)، وإنّ لله ملكاً في صورة الديك الأملح الأشهب، بَرائِنَه في الأرض السابعة، وعُرْفُه تحت العَرش، المؤمنين (عبدالله)، وإنّ لله ملكاً في صورة الديك الأملح الأشهب، بَرائِنَه في الأرض السابعة، وعُرْفُه تحت العَرش، له جَناحان: جَناح بالمَشْرِق، وجَناح بالمَغْرِب، فأمّا الجَناح الذي بالمَشْرِق فَمِنْ تُلْج، وأمّا الجَناح الذي بالمَغْرِب فمن نار، فكلّما حضر وقت الصلاة، قام على بَرائِنه، ورفّع عُرْفَه من تحت العَرش، ثمّ أمالَ أحَدَ جَناحَبُه على الآخر. (۱)، يَصفُّق بهماكما نصفُّق الدِّيَكَة في منازِلكم، فلا الذي من الثَّلْج يُطفئ النار، ولا الذي من النار يُذِيب التَلْج، ثم يُنادي بأعلى صوته: أشهد أن لا إله إلّا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله خاتم النبيّين، وأن وَصِيّه خَير الوصيّين، سُبّوح قُدّوس، ربُّ الملائكة والرُوح، فلا يبقى في الأرض ديك إلّا أجابه، وذلك قوله في الأرض ديك إلّا أجابه، وذلك قوله في المَنْ صَالَة عَلِمَ صَلاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ هُه.

٧/٧٦٧٢ وعنه: عن أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، عن صدّيق بن عبدالله، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله (عبه الله)، قال: «ما من طيرٍ يُصاد، في بَرُّ ولا بَحْرٍ، ولا يُصادُ شيء من الوحش إلا بتَضْيِيعه التسبيح».

٨/٧٦٧٣ محمّد بن يعقوب: عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحسن، عن عليّ بن النّعمان، عن إسحاق، قال: حدّثني من سمِعَ أبا عبدالله (عب النّدم) يقول: (ماضاع مال في بَرّ، ولا في بَحْرٍ إلّا بِتَضِيبِع الزّكاة، ولا يُصاد من الطّير إلّا ما ضَيَّع تسبيحَه».

#### باب في عظمة الله جلّ جلاله

١/٧٦٧٥ - ابن بابويه، قال: حدَّثنا أحمد بن الحسن القطَّان، قال: حدَّثنا أحمد بن يحيى بن زكريًّا، قال:

٦ - تفسير القمي ٢: ١٠٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: على الأرض.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٧.

۸ ـ الكافي ۲: ۲۰۵/۵۰۵.

٩ ـ الكافي ٣: ١٨/٥٠٥.

سورة النُّور (۲۱) ..... ۲۱

حدّ ثنا بَكُر بن عبدالله بن حبيب، عن تميم بن بُهلول، عن نَصْر بن مُزاحِم المِنْقَرِيّ، عن عَمْرو بن سَعْد، عن أبي منصور، عن زَيد بن وَهْب، قال: سُئل أمير المؤمنين (مب النهم) عن قُدرة الله جلّت عظمتُه، فقام خطيباً فحَمِد الله، وأثنى عليه، ثمّ قال: ﴿إنّ لله تبارك وتعالى ملائكة ، لو أنّ ملكاً منهم هبط إلى الأرض ما وَسِعتْه ، لوظم خَلْقِه ، وكَثْرَة أجنِحَته ، ومنهم من لو كُلّفت الجِنّ والإنس أن يَصِفوه ما وَصَفوه ، لبُعْدِ ما بين منفاصِله ، وحسن تركيب صورته ، وكيف يُوصَف مِن ملائكته مَنْ سبع مائة عام ما بين مَنْكِبه وشَحْمة أذّيه ؟ ومنهم من يَسُدُ الأثنَى بجناح من أجنِحَته ، دون عِظم بدنه ، ومنهم مَن السماوات إلى حُجْزَتِه ، ومنهم من قَدَمُه على غير من يَسُدُ الأثنَى بجناح من أجنِحَتِه ، دون عِظم بدنه ، ومنهم مَنْ لو القي في نُقْرَة إبهامه جميع المياه لَوسِعتُها ، ومنهم مَنْ لو القي في نُقْرَة إبهامه جميع المياه لَوسِعتُها ، ومنهم مَنْ لو القي في نُقْرَة إبهامه جميع المياه لَوسِعتُها ، ومنهم مَنْ لو القي في نُقْرَة إبهامه جميع المياه لَوسِعتُها ، ومنهم مَنْ لو القي في نُقْرَة إبهامه جميع المياه لَوسِعتُها ، ومنهم مَنْ لو القي في نُقْرَة إبهامه جميع المياه لَوسِعتُها ، ومنهم مَنْ لو القيت السُّفُن في دُموع عَيْنَيه ، لَجَرَتْ دَهْرَ الداهِرين ؟ فتبارَك الله أحسَنُ الخالِقين ».

وسُتُل (طبالته) عن التَحجُب، فقال: وأوّل الحُجب سبعة: غِلَظُ كلَّ حِجابٍ مَسيرة خمس مائة عام، بين كلّ حِجابِين منها مسيرة خمس مائة حمس مائة عام، والحِجاب الثاني: سبعون حِجاباً، بين كلَّ حِجابين منها مسيرة خمس مائة عام، والحِجابِ الثاني: سبعون ألف ملك، قُوّة كلَّ ملك منهم قُوّة الثَقَلين، منها ظُلمة، عام، وطوله خمس مائة عام، حَجَبة كلَّ حِجابٍ منها سَبعون ألف ملك، قُوّة كلَّ ملك منهم قُوّة الثَقَلين، منها ظُلمة، ومنها نُور، ومنها نار، ومنها دُخان ومنها سَحاب، ومنها بَرُق، ومنها مَظر، ومنها رَعْد، ومنها ضَوْء، ومنها رَمْل، ومنها جَبَل، ومنها عَجاب، مسيرة سبعين ألف عام.

ثمّ شرادقات الجلال: وهي سبعون سرادقاً، في كلّ سرادق سبعون ألف ملك، بين كلّ شرادِق وشرادِق مسبرة خمس مائة عام، ثمّ شرادِق العِزّ، ثمّ شرادِق الكِثرِياء، ثمّ شرادِق العظمة، ثمّ سرادِق القُدْس، ثمّ شرادِق الجَبَروت، ثمّ شرادِق الفَخْر، ثمّ النور الأبيض، ثمّ شرادِق الوّحدانيّة؛ وهو مسيرة سبع مائة ألف عام (١١)، شمّ الحِجاب الأعلى، وانقضى كلامه (طبولة الله وسكّت، فقال له عمر: لا بقيتُ ليوم لا أراك فيه، يا أبا الحسن.

٢/٧٦٧٦ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن يحيى العطار (رسّراة عنه)، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا الحسين بن الحسن بن أبان، عن محمّد بن أورّمَة، عن زياد القَـنْديّ، عن دُرُسْت، عن رجّل، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله عنه تعارف في مسيرة خمس مائة عام خَفَقان الطّبرة.

٣/٧٦٧٧ - وعنه، قال: حدَّثنا أبي (رضواه عنه)، قال: حدَّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمَّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ، عن يونُس بن يعقوب، عن عَمْرو بن مَروان، عن أبي عبدالله (ميدانتهم)، قال: ﴿إِنَّ للهُ تبارك وتعالى ملائكة، أنصافُهم من بَرَدٍ، وأنصافُهم من نار، يقولون: يا مُؤلّفاً بين البَرّد والنار، ثبّت قلوبَنا على طاعتك».

<sup>(</sup>١) في المصدر: مسيرة سبعين ألف عام في سبعين ألف عام.

۲ ـ التوحيد: ۸/۲۸۱.

٣ ـ التوحيد: ١١/٢٨٢.

٤/٧٩٧٨ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رمراة عنه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن القاسم بن محمّد الأصبَهاني، عن سُليمان بن داود المِنْقَرِيّ، عن حَفْص بن غِياث النَّخَعِيّ، قال: سمِعت أبا عبدالله (مدانتلام) يقول: وإنَّ حَمَلة العَرش ثمانية، لكلّ واحدٍ منهم ثَمانية أعْيُن، كلّ عَين طِباق الدنيا».

٥/٧٦٧٩ وعن كَعْب ـ في حديثٍ بذكر فيه مَولِدَ النبيّ (سَلَناهُ عليه الله)، عند معاوية، وما فيه من الدلالات والكرامات، والحديث طويل ـ قال كَعْب فيه: ولقد بُني في الجنّة لبلة مَوْلِده سبعون ألف قَصْر من ياقوتَةٍ حَمْراء، وسبعون ألف قَصْر من لُولُو رَطْب، وقيل: هذه قصور الولادة، ونُجّدت (١) الجِنان، وقيل لها: اهتَزّي وتَزَيّني، فإنّ نبيّ أولِيائِك قد وُلِد، فضَحِكَت الجَنّة يومئذٍ، فهي ضاحِكة إلى يوم القيامة.

ويلَغَني أنّ حُوناً من حيتان البَحر، يقال له: طموساً (") ـ وهو سيّد الحيتان ـ له سبع مائة ألف ذُنَب، يمشي على ظَهْرِه سبع مائة ألف قُور، الواحِد أكبر من الدُنيا، لكلّ ثور (") سبع مائة ألف قَرْن من زُمُرّد أخضَر، لا يشعُر بهنّ، اضطَرب فرَحاً بمَولِده، ولولا أنّ الله عزّ وجلّ ثَبّته، لجعَل عالِبَها سافِلَها. روى ابن الفارسيّ ذلك في (روضة الواعظين).

مر ۱/۷۹۸ وروى البرسي: قال: ورّد عن سليمان (سوالتلام)، أنّ طعامه (اكان في كلّ يومٍ مِلْحُه سبعة أكرار (۱) فخرجت دابّة من دُوابّ البّحر يوماً، وقالت له: يا سليمان أضفني اليوم، فأمّر أن يُجْمَع لها مقدار سِماطه شهراً، فلمّا اجتمع ذلك على ساحل البحر، وصاركالجّبل العظيم، أخرَجت الحوتُ رأسَها وابتلّعته، وقالت: يا سليمان، أبن تَمام قُوتي اليوم فإنّ هذا بعض طعامي؟ فأعجب سليمان، وقال لها: همل في البّحر دابّة مثلّك؟». فقال: ألفُ دابّة (۱)، فقال سُليمان: وسُبحًان الله الملِك العظيم في قُدرتِه! بخلُق ما لا تعلّمون».

٧/٧٩٨١ - ثمّ قال البرسيّ: وأمّا نعمنه الواسعة، فقد قال لداود (عبدالتلام): «يا داود، وعزّتي وجَلالي، لو أنّ أهل سماواتي وأرضي أمّلوني، وأعطَبتُ كلَّ مُؤمِّلٍ أمّلَه بقُدر دنياكم سَبعين ضِعفاً، لم يكن ذلك إلّاكما يَغْمِسُ أحدُكم إبرّةً في البَحر، ويرفّعها، فكيف يَنقُص شيء أنا قيّمه؟٥.

٤ \_ الخصال: ٧ - ١٤ / ٤.

٥ ـ روضة الواعظين؛ ٦٧.

<sup>(</sup>١) نُجِّد البيت: زَيّنه. «أقرب الموارد ـ نجد ـ ٢: ٢٧١».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: طمسوسا.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: نون في الموضعين.

٦ ـ مشارق أنوار اليقين: ١٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: سماطه.

<sup>(</sup>٢) الكُرِّ: اثنا عَشر وَسْقاً، وكُلُّ وَسْق سِنُّون صاعاً. «النهاية ـكرر ـ ٤: ١٦٢».

<sup>(</sup>٣) في المصدر: أمَّة.

٧ ـ مشارق أنوار اليقين: ٤٢.

سورة النُّور (٢٤) ....... ....... ..... ٨٥

#### لله قوله تعالى:

#### أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ يُزْجِى سَحَاباً -إلى نوله نعالى - يَكَادُ سَنَا بَرْقِهِ يَذْهَبُ بِالْأَبْصَارِ [ ٤٣ ]

١/٧٦٨٢ عليّ ابن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ يُرْجِى سَحَاباً ﴾: أي يُنيره من الأرض ﴿ ثُمّ يُؤلِّفُ بَيْنَهُ ﴾ فإذا غَلُظ، بَعث الله مَلَكاً من الرياح فيعصِره، فينزل منه المطر (١)، وهو قوله: ﴿ فَتَرَىٰ ٱلْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلالِهِ ﴾ أي المَطر.

عبدالله (طبالتلام)، قال: «كان علي (طبالتلام) يقوم في المطر أوّل ما تمطُر، حتّى يبتلَّ رأسه ولحيثه وثيابه، فقيل له: يا عبدالله (طبالتلام)، قال: «كان علي (طبالتلام) يقوم في المطر أوّل ما تمطُر، حتّى يبتلَّ رأسه ولحيثه وثيابه، فقيل له: يا أمبر المؤمنين، الكِنّ الكِنّ فقال: «إنّ هذا ماء قريب عهد بالعَرشِ» ثمّ أنشأ يُحدُّث، فقال: «إنّ تحتّ العَرشِ بَحْراً فيه ماء، يُنبِت أرزاق الحيوانات، فإذا أراد الله (عز ذعر،) أن يُنبت لهم ما يشاء (١)، رحمةً منه (٢) أوحى إليه، قمطر ما شاء، من سماء إلى سماء، حتّى يصير إلى سماء الدنيا - فيما أظنّ - فبُلقيه إلى السَّحاب والسَّحاب بمنزلة الغِربال، ثمّ يُوحي إلى الربح: أن اطحنيه، وأذبيه ذَوبان الماء، ثمّ انطِلقي به إلى موضع كذا وكذا، فأمطري عليهم (٣) عباباً، وغير ذلك، فتقطر عليهم على النحو الذي يأمرها به، فليس من قطرةٍ تقطر إلّا ومعها ملك، حتى يضعها موضعها، ولم تنزِل من السَّماء قطرة من مطر إلّا بعددٍ معدود، ووري معلوم، إلّا ما كان من يوم الطُوفان على عهد نوح (طبالله)، قإنّه نزَل ماء مُنهَمِر، بلا وزنٍ ولا عدده.

٣/٧٦٨٤ وعنه، بالإسناد المتقدّم، قال: وحدّثني أبو عبدالله (عبدالتهم)، قال: «قال لي أبي (عبدالتهم)، قال أمير المؤمنين (عبدالتهم)، قال المؤمنين (عبدالله) عن الله (١٠) و قال الله عبدالله (عبدالله) المؤمنين (عبدالله) قال رسول الله (من الله عزّ وجلّ الله عزّ وجلّ المؤمنين ماءً، لكيلا يَضُرّ به شيئاً يُصيبه، والذي ترّون فيه من البَرّد والصَّواعِق، نِقْمَةُ من الله عزّ وجلّ، يُصيب بها من عباده.

سورة النور آية ـ ٤٣ .

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٠٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الماء.

۲ ـ الكافي ان ۲۲۲/۲۳۹.

<sup>(</sup>١) في المصدر: به ما يشاء لهم.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: لهم.

<sup>(</sup>٣) زاد في المصدر: فيكون كذا وكذا.

٣ ـ الكافي ١٨ ٠ ٢٤٠/ ذيل ح ٢٢٦.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: هي،

البرهان في تفسير القرآن

ثمّ قال: قال رسول الله (سنزاة عله وآله): إلا تُشيروا إلى المطّر، ولا إلى الهلال، فإنّ الله يكره ذلك،

وروى ذلك عبدالله بن جعفر الحميريّ في (قرب الإسناد) بإسناده: عن مَشْعَدَة بن صَدَقَة، عـن أبــي عبدالله (عليه التلام) (1).

قوله تعالى:

#### وَ اللَّهُ خَلَقَ كُلُّ دَابَّةٍ مِّن مَّاءٍ - إلى فوله نعالى - إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ [20]

١/٧٦٨٥ ـ قال عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَأَقَهُ خَلَقَ كُلُّ دَاتَهَةٍ مِّن مَّآءٍ ﴾ أي من مياه، ﴿ فَمِنْهُم مَّن يَمْشِى عَلَىٰ بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِى عَلَىٰ دِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِى عَلَىٰ أَرْبَعِ يَخْلُقُ آلَهُ مَا يَشَآءُ إِنَّ آلَهُ عَلَىٰ كُلِّ شَىء قَدِيرٌ﴾ قال: على رجلين:الناس، وعلى بطنه: الحيّات، وعلى أربع: البهائم، وقال أبو عبدالله(ملهالنسلام): دومنهم من يمشي على أكثر من ذلك،

ورواه أيضاً الطُّبَرُسِيِّ في (مجمع البيان) عن أبي جعفر (عليه التلام)، مثله (١).

قوله تعالى:

## وَيَقُولُونَ ءَامَنًا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ـ إلى نوله نعالى ـ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الفائزون [ ٧٤-٥٥]

١/٧٦٨٦ - علي بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمّير، عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله (طبالتلام)، قال: «نزّلت هذه الآية في أمير المؤمنين (صلوات الله عله)، وعثمان، وذلك أنّه كان بينهما منازّعة في حديقة، فقال أمير المؤمنين (عبدالشلام): تَرضي برسول الله (ستن الاعبارة اله)؟ فقال عبدالرحمن بـن عَــوف لـه: لا تُحــاكِـمُه إلى رســول الله (صلى الاعليه واله)، فإنّه يحكم له عليك، ولكن حاكِمه إلى ابن شَيْبَة اليَهوديّ. فقال عثمان الأمير المؤمنين (عليه السّلام): لا أرضى إلَّا بابن شَيْبَة، فقال ابن شَيْبَة: تأتمنون رسول الله على وَحْي السَّماء، وتتَّهِمونه في الأحكام! فأنزَل الله

(٢) قرب الإسناد: ٣٥.

سورة النور آية . 20 ـ

۱ ـ تفسير القمى ۲: ۱۰۷.

(١) مجمع البيان ٧: ٢٣٤.

سورة النور آية ـ ٤٧ ـ ٥٢ ـ ٥٠ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٠٧.

على رسوله: ﴿ وَإِذَا دُعُواْ إِلَىٰ آفِهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ أُوْلَئِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ ، ثمّ ذكر الله أمير المؤمنين (عدائله)، فقال: ﴿ إِنَّمَاكَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُواْ إِلَىٰ آفِهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْفَآئِرُونَ ﴾ «.

۲/۷۹۸۷ - محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمد بن القاسم بن (۱) عُبَيد، عن جعفر بن عبدالله المحمدي، عن أحمد بن إسماعيل، عن العبّاس بن عبدالرحمن، عن سُليمان، عن الكَلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، قال: لمّا قَدِم النبيّ (سلّناه عليه وآله) المدينة، أعطى عليّاً (عليه السّلام) وعثمان أرضاً، أعلاها لعُثمان، وأسفلها لعليّ (عليه السّلام)، فقال عليّ (عليه السّلام)، فقال له: أنا أرضى لا تصلُّح إلّا بأرضِك، فاشتر منّي، أو بِعْني. فقال له: أنا أبيعك، فاشترى منه عليّ (عليه السّلام)، فقال له أصحابه: أيّ شيءٍ صنّعت، بعْتَ أرضَك من عليّ! وأنت لو أمسَكْتَ عنه الماء، ما أنبتَتْ أرضُه شبئاً، حتّى ببيعَك بحُكمِك.

قال: فجاء عثمان إلى عليّ (طبالتلام)، وقال له: لا أجيز البيع، فقال له: «بعّتَ وَرَضيت، وليس ذلك لك، قال: فاجعَل بيني وبينك رجلاً، قال عليّ (طبالتلام): «النبيّ (سنّناه عليه وآله)» فقال عثمان: هو ابن عمّك، ولكن اجعَلْ بيني وبينك رجُلاً غيره، فقال عليّ (طبالتلام): «لا أحاكِمُك إلى غير النبيّ (سنّناه عليه وآله) والنبيّ شاهِد علينا!» فأبي ذلك، فأنزل الله هذه الآبات، إلى قوله: ﴿ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾.

٣/٧٦٨٨ وعنه، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسين بن حُمَيد، عن جعفر بن عبدالله المحمَّديّ، عن كَثير بن عبّاش، عن أبي الجَارود، عن أبي جعفر، ٤٠٠ النهام، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَقُولُونَ ءَامَنَّا بِاللهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلِّىٰ فَرِيقٌ مِّنْهُم مِّن بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أَوْلَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴾ إلى قوله نعالى ﴿ مِنْهُم مُّعْرضُونَ ﴾ .

قال: وإنّما نزّلت في رجل اشترى من عليّ بن أبي طالب وحد النظرة ، ثمّ نَدِم، وندّمه أصحابه، فقال لعليّ (عبدالله): لا حاجة لي فيها. فقال له: قد السّرية ورّضيت، فانطلق أخاصِمُك إلى رسول الله (صلناله عبدواله). فقال له أصحابه: لا تُخاصِمُه إلى رسول الله (صلناله عبدواله). فقال: انطّيق أخاصِمُك إلى أبي بكر، وعمر، أيهما شِنت، كان بيني وبينك. قال عليّ (عبدالله): لا والله، ولكن رسول الله (صلناله عبدواله) بيني وبينك، فلا أرضى بغيره. فأنزل الله عزّ وجلّ هذه الآيات: ﴿ وَيَقُولُونَ ءَامَنًا بِاللهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ﴾ إلى قوله ﴿ وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ .

٤/٧٩٨٩ ـ الطَّبَرْسِيّ: روي عن أبي جعفر (عليه الشلام): أنَّ المعنىّ بالآية أمير المؤمنين علىّ (عليه الشلام).

قال: وحكى البلخيّ أنّه كانت بين عليّ (طبدائلهم) وعثمان مُنازعة في أرض اشتَراها من عليّ (طبدائلهم)، فخرّجت فيها أحجار، فأراد ردَّها بالعَيْب، فلم يأخُذُها فقال: «بيني وبينك رسول الله (منزاة طبدراله)». فقال الحكم بن أبي العاص: إنْ حاكمَك إلى ابنِ عمّه حَكَم له، فلا تُحاكِمُه إليه، فنزلت الآيات. وهو المرويّ عن أبي

٢ ـ تأويل الآيات ١: ١٨/٣٦٧.

<sup>(</sup>۱) في لاج، ي، طα: عن.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٣٦٧/٣٦٧.

<sup>1</sup> \_ مجمع البيان ٧: ٢٣٦.

۸۸ ..... البرهان في تفسير القرآن

جعفر (علمه السّلام)، أو فريب منه.

• ٧٦٩ /٥- ومن طريق المخالفين: عن ابن عبّاس: أنّها نزلت في عليّ (علىالتلام)، ورجل من قُرَيش ابتاع منه أرضاً.

قوله تعالى:

### قُلْ أَطِيعُواْ آللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ ما حُمَّلَ -إلى قوله نعالى - وَمَا عَلَىٰ آلرُّسُولِ إِلَّا ٱلْبَكاغُ آلْمُبِينُ [06]

٢/٧٦٩٣ محمد بن العبّاس، قال: حدّ ثنا محمد بن همّام، عن محمد بن إسماعيل العلوي، عن عيسى بن داود النجّار، عن الإمام أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه (طبهاالتلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ آللهُ وَأَطِيعُواْ آللهُ عَن وَلِ اللهُ عَز وجلّ: ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ آللهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ مَا عَلَيْهِ ما حُمِّلُ ﴾. قال: دمن السَّمْع، والطاعة، والأمّانة، والصَّبر ﴿ وَعَلَيْكُمْ مَّا حُمِّلُتُهُ مَا اللهُ عليكم في علي (طبهالتلام)، وما بين لكم في القرآن من فَرْضِ طاعته. وقوله حُمِّلُتُمْ في من العُهود التي أخذها الله عليكم في علي (طبهالتلام)، وما بين لكم في القرآن من فَرْضِ طاعته. وقوله تعالى: ﴿ وَإِن تُطِيعُوا عَلَيْ اللهُ عَلَىٰ ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلاعُ ٱلنَّهِ عِلْ اللهِ اللهُ عَلَىٰ الرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلاعُ ٱلنَّهِينُ ﴾ تعالى: ﴿ وَإِن تُطِيعُوا عَلَيْ المِهِ اللهِ اللهُ عَلَىٰ المُهْمِينُ ﴾

<sup>6</sup> \_.... اللوامع النورانية: ٢٥٢.

٦ ـ ..... اللوامع النورانية: ٢٥٢.

سورة النور آية ـ 01 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٨.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٣٦٨/٢٦٨.

هكذا نزلته.

قوله تعالى:

# وَعَدَ آللهُ آلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْكُمْ وَعَمِلُواْ آلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي آلَاً اللهُ آلَذِينَ عِن قَبْلِهِمْ - إلى فوله نعالى - فَٱوْلَئِكَ هُمُ ٱلْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ آلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ - إلى فوله نعالى - فَٱوْلَئِكَ هُمُ آلُارْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ آلَانِينَ مِن قَبْلِهِمْ - إلى فوله نعالى - فَٱوْلَئِكَ هُمُ آلُارْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ آلَفَاسِقُونَ [00]

١/٧٦٩٤ - عليّ بن إبراهيم: وهذا ممّا ذكرنا أنّ تأويلَه بعد تنزيلِه، وهو معطوف على قوله: ﴿ رِجَالٌ لَّا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ آفَهِ﴾ (١).

٣/٧٦٩٥ محمّد بن يعفوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعلَى بن محمّد، عن الوشّاء، عن عبدالله بن سِنان، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله جلّ جلاله: ﴿ وَعَدَ آللهُ آلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾، قال: دهم الأئمة (عليم الله)».

٣/٧٦٩٦ وعنه: عن الحسين بن محمّد الأشعريّ، عن مُعلَى بن محمّد، عن أحمد بن محمّد، عن أبي مسعود، عن الجَعْفَريّ، قال: سمِعت أبا الحسن الرضا (عبدالنه) يقول: «الأثمّة خُلَفاء الله عزّ وجلّ في أرضه».

ابن يوسف بن يعقوب الجُعفيّ أبو الحسن، من كتابه، قال: حدّثنا إحمد بن محمّد بن سعيد بن عُقْدَة، قال: حدّثني أحمد ابن يوسف بن يعقوب الجُعفيّ أبو الحسن، من كتابه، قال: حدّثنا إسماعيل بن مهران، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ ابن أبي حمزة، عن أبيه ووُهَبْب، عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (مبداته)، في قوله: ﴿ وَعَدَ آفَةُ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ مِنْكُمْ ابن أبي حمزة، عن أبيه ووُهَبْب، عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (مبداته)، في قوله: ﴿ وَعَدَ آفَةُ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ مِنْكُمْ وَعَمُلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكُنُنَّ لَهُمْ دِينَهُمْ ٱلَّذِي آرْتَضَى لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْناً ﴾، قال: «نزلت في القائم وأصحابه». لَهُمْ وَلَيُبَدِّلُنَهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْناً ﴾، قال: «نزلت في القائم وأصحابه».

٥/٧٦٩٨ وعنه: عن محمّد بن هَمّام، قال: حدّثني جعفر بن محمّد بن مالك الفَزّاريّ الكوفيّ، قال: حدّثني محمّد بن أحمد، عن محمّد بن صِنان، عن يونس بن ظِبيان، عن أبي عبدالله (علمالتلام)، قال: وإذاكانت ليلة الجُمعة، محمّد بن صِناك، عن يونس بن ظِبيان، عن أبي عبدالله (علمالتلام)، قال: وإذاكانت ليلة الجُمعة، أهبَط الربّ تبارك وتعالى مَلَكاً إلى السماء الدنيا، فإذا طلّع الفجر، جلس ذلك المَلَك على العَرش، فوق البيت

سورة النور آية ـ 00 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٨.

<sup>(</sup>١) النور ٢٤: ٣٧.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۱۵۰.

٣ ـ الكافي ١: ١/١٤٩.

<sup>£</sup> ـ الغيبة: ٢٥/٢٤٠، يتابيع المودة: ٤٢٦.

٥ ـ الغيبة: ٢٧٦/٥٥.

المعمور، ونصب لمحمد وعلي والحسن والحسين (مداناه عيم أحسن) منابر من نور، فيصعدون عليها، ويُجمّع لهم المملائكة والنبيّون والمؤمنون، وتُفتَح أبواب السَّماء، فإذا زالَتِ الشَّمس، قال رسول الله (منناه عبداله): يا ربّ، ميعادك الذي وعدت به في كتابك، وهو هذه الآية: ﴿ وَعَدَ آفَةُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ميعادك الذي وعدت به في كتابك، وهو هذه الآية: ﴿ وَعَدَ آفَةُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن تَبْلِهِمْ وَلَيُمْكُنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلُهُم مِن بَعْكِ لَيَسْتَخْلِفَ أَنْهُ مِن يَعْلِهِمْ وَلَيُمْكُنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلُهُم مِن بَعْكِ خَوْفِهِمْ أَمْناكُ مُع مَا الله مَا يَسْتَحْلُهُمْ مَن بَعْدِ مَحمّد وعليّ والحسن والحسين (عليم الله ما يشاء، عَوْلِ الملائكة والنبيّون مثل ذلك، ثمّ يَخِرٌ محمّد وعليّ والحسن والحسين (عليم الله ما يشاء، وقُتِل أصفياؤك، وأذِل عِبادك الصالحون؛ فيفعل الله ما يشاء، وذلك يومٌ مَعلوم،

٦/٧٩٩٩ محمد بن العبّاس: عن الحسين بن محمد، عن مُعلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن عبدالله بن سِمان، قال: سألت أبا عبدالله (مله التنام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَدَ آللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْكُمْ وَعَمِلُواْ آلصّالِحَاتِ لِسِنان، قال: سألت أبا عبدالله (مله الشنخلَفَ آلَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾، قال: الزّلتْ في عَليّ بن أبي طالب، والأئمّة من وُلدِه (عليم السّام).

﴿ وَلَيْمَكِّنَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي آرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيْبَدُّلَنَّهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً ﴾، قال: ١عـنى بـ ظـهور القائم (عله التلام)».

حدّ ثنا أبو مُزاحِم موسى بن عبدالله بن يحيى بن خافان المُقصَّل محمّد بن عبدالله بن عبدالمُطَّلب الشَّيْبانيِّ (رَحِمه)، قال: حدّ ثنا أبو مُزاحِم موسى بن عبدالله بن يحيى بن خافان المُقرئ ببغداد، قال: حدّ ثنا أبو بكر محمّد بن عبدالله بن إبراهيم، قال: إبراهيم الشافعي، قال: حدّ ثنا محمّد بن حَمّاه بن مُاهّان، عن أبي سعيد، عن مَكحُول، عن وائِلة بن الأشقّع بن أبي حدّ ثنا الحارث بن تَبْهان، قال: حدّ ثنا عُتْبة بن يَقطان، عن أبي سعيد، عن مَكحُول، عن وائِلة بن الأشقّع بن أبي قرصافة (۱)، عن جابر بن عبدالله الأنصاري، قال: دخل جَنْدُل بن جُنادَة البهوديّ من خيبر على رسول الله (من عبدالله)، فقال: با محمّد، أخبرني عمّا لبس لله، وعمّا لبس عند الله، وعمّا لا يعلمه الله. فقال رسول الله (من عبد الله) فذلك قولكم يا معشر البهود -: إنّ عُزيراً ابن الله، والله لا يعلّم له ولداً ». فقال جَنْدَل: أشهد أن لا إله إلّا الله، وأنّك رسول الله حقّاً.

ثمّ قال: يا رسول الله، إنّي رأيت البارِحة في النوم موسى بن عمران (عبه النهم)، فقال لي: يا جَنْدَل، أشلِم على يد محمّد (منّ الله عليه والستَمْسِك بالأوصياء من بَعْدِه، فقد أسلمتُ، ورزّقني الله ذلك، فأخبِرْني بالأوصياء بعدَك، لأتمسّك بهم فقال: يا رسول الله، إنّهم كانوا

<sup>(</sup>١) في المصدر: قد هتك

٦ ـ تأويل الآيات ١: ٢١/٣٦٨.

٧ ـ كفاية الأثر: ٥٦.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، ط»: واثلة بن الأصقع بن قرضاب، وفي المصدر: واثلة بن الأشفع، راجع تهذيب التهذيب ١٠١:١٠١.

سورة النُّور (٢٤) ......

اثني عشر، هكذا وجَدُّناهم في التّوراة، قال: دنعم، الأثمّة بعدي اثنا عشره.

فقال: يا رسول الله، كلّهم في زمنٍ واحد؟ قال: «لا، ولكن خَلَفٌ بعد خلّف، وإنّك لن تُدرِكَ منهم إلا ثلاثة». قال: فسمّهم لي، يا رسول الله، قال: «نعم، إنّك تُدرك سبّد الأوصياء، ووارث الأنبياء، وأبا الأثمة عليّ بن أبي طالب بعدي، ثمّ ابنه الحسين، فأستَمْسِك بهم من بَعدي، ولا يُغَرَّنَك جَهْلُ الجَاهِلين، فإذا كان وقت ولادة ابنه عليّ بن الحسين سبّد العابدين، يقضى الله عليك، ويكون آخِر زادَك من الدُنيا شُرْبَة من لَبَن تَشْرَبه .

فقال: يا رسول الله، هكذا وجَدْتُ في التوراة: إليايقطو شبراً وشُبيراً، فلم أعرف أسماءهم، فكم بعد الحسين من الأوصياء، وما أساميهم؟ فقال: وتسعة من صُلْبِ الحسين، والمَهديّ منهم، فإذا انقَضَت مُدَّة الحُسين، قام بالأمر من بعده عليّ ابنه، ويُلفَّب بزين العابدين، فإذا انقضت مدّة عليّ، قام بالأمر من بعده محمّد ابنه، ويُدعى بالباقر، فإذا انقضت مدّة محمّد قام بالأمر بعده ابنه جعفر، يُدعى بالصادق، فإذا انقضت مدّة جعفر، قام بالأمر من بعده عليّ ابنه، يُدعى بالأمر من بعده عليّ ابنه، يُدعى بالأمر من بعده ابنه موسى، ويُدعى بالكاظم، ثمّ إذا انقضت مدّة موسى، قام بالأمر من بعده عليّ ابنه، يُدعى بالرَّضا، فإذا انقضت مدّة عليّ، قام بالأمر بعده محمّد ابنه يُدعى بالرَّكي، فإذا انقضت مدّة محمّد، قام بالأمر بعده عليّ ابنه، يدعى بالزّكي، فإذا انقضت مدّة عليّ، قام بالأمر من بعده ابنه الحسن، يُدعى بالأمين، ثمّ يغيب عنهم إمامهم،

قال: يا رسول الله، هو الحَسن يغيب عنهم؟ قال: الا، ولكن ابنه الحُجَّة».

قال: يا رسول الله، فما اسمُه؟ قال: ﴿لا يُسمِّي حَتِّي يَظْهُرٍ ﴾

فقال: جَنْدَل: يا رسول الله، قد وجَدنا ذِكرَهم في النَّوراة، وقد سَّرَنا موسى بن عِمران بِك، وبالأوصياء من ذُرِّيَتك.

ثمّ تلا رسول الله رسل الله رسول الله رسل الله رسل الله رسول الله عن الله والمستخلف الله والله الله الله والله الله والله والل

قال ابن الأسقع: ثمّ عاش جَنْدل إلى أيّام الحُسين بن عليّ (عد التلام)، ثمّ خرّج إلى الطائف، فحدّ ثني تُعَيم بن أبي قيس (1) ، قال: دخَلتُ عليه بالطائف وهو عَليل، ثمّ إنّه دَعي بِشُرْبَةٍ من لَبَن فشربه، وقال: هكذا عَهِدَ اليّ رسول الله (مآن الا عليه والد)، أن يكون آخِر زادي من الدنيا شُرْبَةٌ من لَبَن، ثمّ مات (زَجِه الد)، ودُفِن بالطائف، بالمَوْضِع المعروف

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٣.

<sup>(</sup>٣) المجادلة ٥٨: ٢٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: نعيم أبي قبيس.

٩٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

بالكوراء.

الحمد بن عيسى الوَشَاء البغدادي، قال: حدَّ ثنا محمّد بن علي بن حاتِم النَّوْقَليُ المعروف بالكرماني، قال: حدَّ ثنا أبو العبّاس أحمد بن عيسى الوَشَاء البغدادي، قال: حدَّ ثنا أحمد بن طاهر، قال: حدَّ ثنا محمّد بن بَحْر بن سَهْل الشيباني، قال: أخبرنا عليّ بن الحارث، عن سعيد بن منصور الجَواشيّ (۱۱)، قال: أخبرنا أحمد بن عليّ البّديلي، قال: أخبرني أبي، عن سَدير الصَّيْرَ في، قال: دخلت أنا والمُفَضَّل بن عُمر، وأبو بَصير، وأبان بن تَمْلِب، على مولانا أبي عبدالله جعفر ابن محمّد (عب التعبّر، فرأيناه جالِساً على التُراب، وعليه مِسْح خَيْبَريّ مُطوَّق، بلا جَيْب، مُقَصَّر الكُمَّين (۱۱)، وهو بيكي بُكاء الوالِه الثَّكَلَى، ذات الكَيد الحَرّى، قد نال الحُزن من وجْنَنَيه، وشاع التغيّر في عارضيه، وأبَلَتِ الدُموع مخجِرَيْه (۱۲)، وهو يقول: «سبّدي، غَبْبَتُك نَفَتْ رُقادي، وضيّقَت عليّ مهادي، وابتزَّت (۱۱) منّي راحةً فؤادي، سبّدي، غببتُك وصَلت مُصابي بفَجائِع الأبد، وفقد الواجد بعد الواحد يفني الجمْع والعدّد، فما أُحِسُّ يدمعَة تَرْفاً (۱۰) من عَبني، وأنين بَفْتُر من صَدري، من دَوارِج الرَّزايا، وسَوالِف البَلايا، إلّا مُثَل بعَيني عن غَواير أعظمِها وأفظمها، وبَواقي أشدَها وأنكرِها، ونَوائِب مَخلوطة بغضبك، ونَوازِل معجونة بسخَطك).

قال سَدير: فاستَطارت عقولنا ولَها، وتصدَّعت فلوبُنا جزَعاً، من ذلك الخَطْبِ الهائِل، والحادِث الغَائِل، وظننّا أنه سمَّت ( المحروهةِ قارعةٍ، أو حلّت به من الدَّهر بائِقة ( الله فقلنا: لا أبكى الله ـ يابن خَبْرِ الوَرى ـ عَبْنَيك، من أيّةٍ حادِثَةٍ تَسْتَنْزِف ( الله دمعتَك، وتستمْطِر عَبْرَتَك، أيّةُ حالةٍ حتَمَتْ عليك هذا المأتم!

قال: فرّفر الصادق (عبدالله) رَفْرةُ انتَفَح منها جُرْفُه، واشتَدّ منها حَوْفُه، وقال: وويلكم، نظرتُ في كِتاب الجَفر صبيحة هذا البوم، وهو الكِتاب المُشْتَمِل على عِلْم المَنايا والبَلايا، وعِلم ماكان وما يكون إلى يوم القيامة، الذي خَصّ الله به مُحَمّداً والأثمّة من بعده (عبم الله)، وتأمَّلتُ فيه مَولِد غائبِنا وغَيْبَتَه، وإبطاءه، وطول عُمُره، وبَلوى المُومنين في ذلك الرَّمان، وتولُد الشُكوكِ في قلوبهم من طول غَيْبَتِه، وارتِداد أكثرِهم عن دينهم، وخلُعهم رِبْقَةِ الإسلام من أعناقهم، التي قال الله جل ذكره: ﴿ وَكُلَّ إِنسَانٍ أَلْزَمْنَاهُ طَآئِرَهُ فِي عُنْقِهِ ﴾ (١) يعني الولاية، فأخذَتني الرِهة، واستَوْلَتْ على الأحْزان،

٨ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ٥٠/٣٥٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الجواشني.

<sup>(</sup>٢) الكُمُّ من الثوب: مَدخَل اليد ومَخرَّجُها. «لسان العرب ـكمم ـ ١٢: ٥٢٦».

<sup>(</sup>٣) المتحجر في العين: ما أحاط بها. «المعجم الوسيط ـ حجر ـ ١: ١٥٧».

<sup>(</sup>١) البَرِّ: السَّلب. «لسان العرب ـ بزز ـ ٥: ٣١٢».

<sup>(</sup>٥) رَقَأَ الدمع: جفِّ وسكن. ﴿أقرب الموارد \_ رقا \_ ١: ٢١ ٤٠٠.

<sup>(</sup>٦) التَّشمين: ذِكر الله على الشيء. «لسان العرب ـ سمت ـ ٢: ٤٦».

<sup>(</sup>٧) البائقة: الداهية. «لسان العرب ـ بوق ـ ١٠: ٣٠».

<sup>(</sup>٨) نَزَفَ عَبْرَته، وأَنزَفَها: أَفناها. «لسان العرب ـ نزف ـ ٩: ٣٢٧».

<sup>(</sup>٩) الاسراء ١٧: ١٣.

سورة النُّور (۲٤) ...... ۱۳ ..... ۱۳ .... ۱۳ .... ۱۳ .... ۱۳ .... ۱۳ .... ۱۳ .... ۱۳ .... ۱۳ .... ۱۳ .... ۱۳ .... ۱۳ .... ۱۳ .... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ... ۱۳ ..

فقلنا: يابن رسول الله، كرِّمنا، وفضَّلنا بإشراكِك إيّانا في بعض ما أنت تعلَّمُه من عِلم ذلك.

قال: ﴿إِنَّ الله تبارك وتعالى أدار للقائِم منَا ثلاثة، أدارَها في ثلاثةٍ من الرُسُل: قدَّر مولِدَه تقدير مَولِد موسى (طبائتلام)، وقدّر غيبته تقدير غيبة عيسى (عبائتلام)، وقدّر إيطاءَه تقدير إبطاء نوح (طبائتلام)، وجعَل من بعد ذلك عُمُر العَبد الصالح ـ أعنى الخِضر (طبائله) ـ دليلاً على عُمُره».

فقلنا: اكشِف لنا ـ يابن رسول الله ـ عن وجوه هذه المعاني.

قال (مبه التلام): «أمّا مولد موسى (مبه التلام)، فإنّ فِرْعُون لمّا وقف على أنّ زوال مُلكِه على يَدِه، أمر بإحضار الكَهَنة، فدلّوه على نَسبه، وأنّه يكون من بني إسرائيل، ولم يزَلْ يأمّر أصحابَه بِشَقَّ بُطون الحَوامل من نساء بني إسرائيل، حتى قتَل في طلبه نيفاً وعشرين ألفّ مولود، وتعذّر عليه الوصول إلى قتل موسى (عبه التلام) بحِفْظِ الله تبارك وتعالى إيّاه، وكذلك بنو أميّة، وبنو العبّاس، لمّا وقفوا على أنّ زوال مُلكهم مُلكِ الأمراء والجبابِرة منهم على يد القائم منا، ناصبونا العَداوة، ووضّعوا سيوفهم في قتْلِ آل الرسول (صن الظلمة، وإبادة نَسْلِه، طَمعاً منهم في الوصول إلى قَتْلِ القائم، ويأبى الله عزّ وجلّ أن يكشف أمرَه لواحدٍ من الظلمة، إلّا أن يُتمّ نورَه ولوكرِه المشركون. وأمّا غَبْبَة عيسى (عب التلام)، فإنّ اليَهود والنّصارى إتّفقَتْ على أنّه قُتِل، فكذَّبهم الله عزّ ذكره بقوله: ﴿ وَمَا

وامًا غيبَة عيسى (عبدالتلام)، فإن اليَهود والنَّصارى إِتَفَقَتْ على أَنَّه قَتِل، فكذبهم الله عزّ ذكره بقوله: ﴿ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبَّهُ لَهُمْ ﴾ (١٠)، كذلك غَيْبَة القائم (عبدالتلام)، فإنّ الأُمّة ستُنكِرها لطولِها، فمن قائلٍ بغير هدى (١١): إنّه لم يولَد؛ وقائلٍ بقول: إنّه وُلِدَ ومات؛ وقائلٍ يكفُر، بقوله: إنّ حادي عشَرَناكان عقيماً، وقائلٍ يَمرُق، بقوله إنّ حادي عشَرَناكان عقيماً، وقائلٍ يَمرُق، بقوله (١١): إنّه يتعدّى إلى ثلاثة عشَر، وصاعِداً، وقائلٍ يعصي الله عزّ وجلّ، بقوله: إنّ روح القائم ننطِق في هبكل غيره.

وأمّا إبطاء نوح (عبالتهم)، فإنّه لمّا استَنْزَل العقوبة على قومه من السماء، بعث الله تبارك وتعالى الروح الأمين (عبالتهم) بسبع تُويّات، فقال: يا نبيّ الله، إنّ الله تبارك وتعالى يقول لك: إنّ هؤلاء خلائِقي، وعبادي، ولست أبيدُهم بصاعقة من صواعقي إلّا بعد تأكيد الدَّعْوَة، وإلزام الحُحّة، فعاود اجتهادك في الدعوة لقَوْمِك، فإنّي مُثيبُك عليه، واغرِس هذه النّوى، فإنّ لك في نَباتها، وبُلوغها، وإدراكها إذا أَثمَرَتْ، الفرّج والخَلاص، فبشر بذلك من البيعك من المؤمنين، فلمّا نبتَتِ الأسجار، وتأزرت (١١)، وتسوّقت، وتَغَصَّنت، وأثمرت، وزَها التّمرُ عليها بعد زمانٍ طويل، استنجز من الله سبحانه وتعالى العِدة، فأمره الله تبارك وتعالى أن يغرس من نوى تلك الأسجار، ويُعاود الصّبر والاجتهاد، ويؤكّد الحُجّة على قومِه، فأخبَر بذلك الطوائِف التي آمنَتْ به، فارتَد منهم ثلاث مائة رجل، وقالوا: لوكان ما يدَّعبه نوح حقّاً، لما وقّع في وَعْدِ ربّه خُلْف.

ثمّ إن الله تبارك وتعالى لم يزَلْ يأمُره عندكلَ مرّة بأن يَغْرِسَها مرّةً بعد أخرى، إلى أن غرَسها سبّع مرّات، فما زالت تلك الطوائِف من المؤمنين تَرْتَدُ منهم طائفة بعد طائفة، إلى أن عاد إلى نَيف وسبعين رجلاً، فأوحى الله

<sup>(</sup>١٠) النساء ٤: ١٥٧.

<sup>(</sup>١١) في المصدر: قائل يهذي.

<sup>(</sup>١٢) (انه ولد ... بقوله) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>١٣) تأزّر النبت: النفّ واشتدّ. «الصحاح ـ أزر ـ ٢: ٥٧٨».

تبارك وتعالى عند ذلك إلبه، وفال: يا نوح، الآن أسفر الصبح عن اللبل بعيبنك، حين صرَّح الحقّ عن مَعْضِه، وصَفا الأمر والإيمان من الكَدر باريداد كلّ من كانت طينته خبيثة، فلو أنّي أهلكث الكُفّار، وأبقيتُ مَنْ قَدْ ارتَدَّ من الطَوائِف التي كانت آمنَتْ بك، لما كنتُ صدفتُ وَعديَ السابق للمؤمنين الذين أخلصوا التَّوحيد من قَوْمِك، واعتصموا بحبل نبوتنك، بأن استخلِفهم في الأرض، وأمكن لهم دينهم، وأبدًل خوقهم بالأمن، لكي تخلص العبادة لي بذَهاب الشك من قلوبهم، وكيف يكون الاستخلاف، والتمثكين، وبَذُل الأمن منّي لهم، مع ماكنتُ أعلَمُ من ضَعْف يَفينِ الذين ارتَدُوا، وحُبْثِ طبنَتِهم، وسوءِ سَراثِرهم التي كانت نتائج النّفاق، وسُنوح (١٠٠ الضّلالة؟ فلو أنّهم تنسَموا (١٥٠) من المُلك الذي أوتي المؤمنين وقت الاستخلاف، إذا أهلكت أعداءهم، لَنشِقوا روائِح صفاته، ولاستَحْكَمَتْ سَرائِر نفاقِهم، وتأبُدتْ حِبالُ ضَلالَة فلوبهم، ولَكَاشَفوا إخوانهم بالعَداوة، وحاربوهم على طلّب ولاستَحْكَمَتْ سَرائِر نفاقِهم، وتأبُدتْ حِبالُ ضَلالَة فلوبهم، ولَكَاشَفوا إخوانهم بالعَداوة، وحاربوهم على طلّب الرئاسة، والتفرُّدِ بالأمر والنهي، وكيف يكون التَمْكينُ في الدِّين، وانتشار الأمرِ في المؤمنين، مع إثارة الفِتَن، وإيقاع المُروب؟ كلا ﴿ وَآصَنَع ٱلْفُلُكُ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا ﴾ (٢٠١).

قال: الصادق (طبه التلام): «وكذلك القائم (طبه التلام)، فإنّه نمتَد أيّام غيبَيه، ليُصَرّح الحقُّ عن مَحْضِه، ويَصفوا الإيمانُ من الكدر، بارتِداد كُلِّ من كانت طبئتُه خبيثة من الشّبعة الذين يُخشى عليهم النّفاق إذا أحسّوا بالاستِخلاف والنَّمكين والأمن المُنْتَشِر في عَهْدِ القائِم (طبه التلام)».

قال المُفَضَّل: فَقَلتُ: يابنَ رسول الله، فإنَّ هذه النَّواصِب تَزُعم أنَّ هذه الآية نزَلت في أبي بكر، وعمر وعثمان، وعلى (مب سندم)؟

فقال: «لا يهدي الله قُلوبَ الناصِبة، منى كان الذين الذين ارتضاه الله ورسولُه مُتَمَكِّناً بانتِشار الأمن في الأمّة، وذَهاب الخَوف من قُلوبها، وارتِفاع النَّلُ من صُدورها، في عهد واحدٍ من هؤلاء، وفي عهد عليّ (عبدالتلام)، مع ارتداد المُسلمين، والفِتن التي تثور في أيامهم، والحروب التي كانت تَنْشَب بين الكفّار وبينهم ـ شمّ تلا الصادق (عبدالتلام) - ﴿ حَتَّىٰ إِذَا آسْتَيْشَسَ آلرُّسُلُ وَظَنُّواً أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصْرُنَا ﴾ (١٧).

وأمّا العبد الصالح - أعني الخِصْر (عبدالنهم) - فإنّ الله تبارك وتعالى ما طوّل عُمُرَه لنبوّةٍ قدَّرها له، ولا لكِتابٍ ينزلُ عليه، ولا لشريعةٍ يَنسِخُ بها شريعة من كان قبله من الأنبياء ولا لإمامةٍ يُلّزِم عباده الاقتداء بها، ولا لطاعةٍ يفرِضها له، بلى، إنّ الله تبارك وتعالى لمّاكان في سابقِ علمه أن يُقدِّر من عمر القائم (عبداتهم) في أيّام غيبته ما يُقدِّر، علم ما يكون من إنكار عباده مقدار ذلك العمر في الطول، طوّل عُمر العبدِ الصالح، من غير سَببٍ يوجب ذلك، إلا لعلة الاستِدلال به على عُمر القائم (عبداتهم)، ولِيَقْطَعَ بذلك حُجّة المُعانِدين، لئلا يكون للناس على الله حُجّة».

<sup>(</sup>١٤) في «ج، ط»: شيوخ.

<sup>(</sup>١٥) تُنَسَّمُ: تنفّس. «الصحاح ـ نسم ـ ٥: ٢٠٤٠»، وفي المصدر: تسنّموا منّي.

<sup>(</sup>۱۱) هود ۱۱: ۲۷.

<sup>(</sup>۱۷) یوسف ۱۲: ۱۱۰.

سورة النُّور (٣٤) ....... ه

الكوفي، قال: حدّثنا أبو عبدالله جعفر بن محمّد البجّليّ، قال: حدّثني أحمد بن محمّد بن خالد البَرقيّ، قال: الكوفيّ، قال: حدّثنا أبو عبدالله جعفر بن محمّد البجّليّ، قال: حدّثني أحمد بن محمّد بن خالد البَرقيّ، قال: حدّثني عبدالرحمن بن أبي نَجْران، عن عاصِم بن حُمّيد، عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر الباقر (عبدالله)، قال: وقال أمير المؤمنين (عبدالله)؛ إنّ الله تبارك وتعالى أحدّ، واحدٌ، تفرّد في وحدانيّته، ثمّ تكلّم بكلمةٍ فصارت نوراً، ثمّ خلّق من ذلك النور محمّداً، وخلقني وذرّيّتي منه، ثمّ تكلّم بكلمةٍ فصارت روحاً، فأسكنه الله في ذلك النور، وأسكنه (" في أبداننا، فنحن روحه وكلمانه، فبنا احتج على خلقِه، فما زِلنا في ظلّةٍ خَضراء، حيث لا شمس، ولا قمر، ولا لَيْل، ولا تَهار، ولا عَيْن تَطْرِف، تعبّده ونُقَدّسه ونسبّحه، وذلك قبل أن يخلُق شيئاً، وأخذ شمس، ولا قمر، ولا لَيْل، ولا تَهار، ولا قرل الله عزّ وجل: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ آللهُ مِيفَاقَ ٱلنّبِيمِينَ لَمَا اَتَيْتُكُم مَن كِتَابٍ مِيئاق الأنبياء بالإيمان والنّصْرةِ لنا، وذلك قول الله عزّ وجل: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ آللهُ مِيفَاقَ ٱلنّبِيمِينَ لَمَا اَتَيْتُكُم مَن كِتَابٍ وَلِنَنْ بمحمد (ملناه عه والنّه عنه وسبّه، وسبّه وسبّه، وسبّنشروني جميعاً.

وإنّ الله أخذ مبناقي مع مبناق محمد (منزاة عبدراله) بالنّصرة بعضنا لبعض، فقد نَصْرتُ محمّداً (منزاة عبدراله)، وجاهّدْتُ بين يَديَه، وفتَلْتُ عدُوّه، ووَفَيت لله بما أخذ عليّ من المبناق، والعَهْد، والنّصرة لمحمّد (منزاه عبدراله)، ولم ينصُرني أحدٌ من أنبياء الله ورسُله، وذلك لمّا فبَضَهم الله إليه، وسوف ينصُرونني، ويكون لي ما بين مَشْرِقها ومَغْرِبها، ولَيَبَعنهم الله أحباء، من لَدُن آدم إلى محمّد (منزاه عبدراله)، كلّ نبيّ مُرْسَل، يَضْرِبون بين يدّيّ بالسّيف هام الأموات والأحباء، من النّقلين جميعاً.

فيا عَجباه وكيف لا أعجب من أمواتٍ يَبْعثهم الله أحياء باليون رُمْرَةٌ وَالمَرَةُ بالتلبية: لَبَيك لَبَيك، يا داعِيَ الله؛ قد تَخلَّلوا سِكَكِ الكُوفة، وقد شهروا سبوفهم على عَوانِفهم لَبُضْرِبوا بها هام الكَفَرة، وجَبابِرَتهم، وأثباعهم من جَبابرة الأوّلين والآخِرين، حتّى يُنجِزَ الله ما وعَدَهم في قوله: ﴿ وَعَدُ آللهُ أَلَٰذِينَ ءَامَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمُكُنَّ لَهُمْ وِينَهُمْ أَلَٰذِي آوَتَضَى لَهُمْ وَلَيْبَدُّلُهُمْ مِن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنا يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئا ﴾ أي بعبدونني آمنين لا يخافون أحداً من عبادي، ليس عندهم تقبّه وإنّ لي الكرّة بعد الكرّة، والرَّجْعة بعد الرَّجْعة، وأنا صاحب الرَّجعات والكرّات، وصاحب الصَّولات والنَّ في الكرّة بعد الكرّة، وأنا ألحائير إلى الله وأخو رسوله، وأنا أمين الله وخازنه، وعَبْبَة (١) ويتوبعه، وصِراطه، وميزانه، وأنا الحائير إلى الله، وأنا كلمة الله التي بجمع بها المتفرّق، ويفرق بها المجتمع، وأنا أسماء الله الحُسنى، وأمناله العُليا، وآياتُه الكبرى، وأنا صاحبُ الجَنّة والنار، أسكِن أهل الجَنّة وأهلَ النار النار، وإلى الذي الغرباب الخَلْق جميعاً وأنا المآب الذى الجَنّة، وأهلَ النار النار النار، وإلى تزويج أهل الجنّة، وأهلَ النار النار، وإلى جميعاً وأنا المآب الذى

الرجعة للميرزا محمد بن مؤمن الاسترابادي: ١٥ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، ط»: الحسين.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وأمكنه.

<sup>(</sup>٣) آل عمران ۲: ۸۱

<sup>(</sup>١) غيبة الرجل: موضع بيرًه. ((لسان العرب ـ عيب ـ ١: ٦٣٤).

يؤوب إليه كلّ شيء بعد الفناء، وإليّ حساب الخلق جميعاً. وأنا صاحِب المُهِمّان، وأنا المُؤذّن على الأعراف، وأنا بارز الشَّمْسِ، وأنا دابّة الأرض، وأنا قسيم النار، وأنا خازِن الجِنان، وأنا صاحِب الأعْراف، وأنا أمير المؤمنين، ويُعسوب المُتّقين، وآية السابقين، ولِسان الناطِقين، وخاتَم الوصيّين، ووارِث النبيّين، وخليفة ربّ العالَمين، وصِراط ربّي المُستَقيم، وقِسطاسُه (٥)، والحُجّة على أهل السماوات والأرضين، وما فيهما، وما بينهما.

وأنا الذي احتج الله بي علبكم في ابتداء خَلْقِكم، وأنا الشاهِد يوم الدين، وأنا الذي عَلِمْتُ المتنايا والبَلايا، والقضايا، وفَصْل الخِطاب، والأنساب (٢)، واستُخفِظتُ آيات النبيّين المستَحقين المستَحفظين، وأنا صاحب العصا والمِيْسَم (١)، وأنا الذي شخّر لي السّحاب، والرّعْد، والبَرْق، والظُلَم، والأنوار، والرياح، والجبال، والبِحار، والنجوم، والشمس، والقمّر، وأنا الذي أهلكتُ عاداً وتَمود وأصحابَ الرَّسِ وفُروناً بين ذلك كثيراً، وأنا الذي ذُلِّقون، ومُنجي موسى، وأنا القَرْن الحديد، وأنا فاروق الأمّة، وأنا الهادي عن الضّلالة، وأنا الذي أحْصَيْتُ كلَّ شيء عندداً بعلم الله الذي أودَعنيه، وسِرَّه الذي أسرَّه إلى محمّد (منه؛ عبدرة»، وأسرَّه النبيّ إليّ، وأنا الذي أنحَلني ربّي اسمّه وكَلِمّته وحِكمَتُه وعِلمُه وفَهْمَه.

يا مَعْشَر الناس، سَلوني قبل أن تَفقدوني، اللهم إنّي أشهِدُك وأستَعْدِيك (^) عليهم، ولا حَوْلَ ولا قوّة إلّا بالله العليّ العظيم، والحَمْدُ لله مبتلين (١٠).

١٠/٧٧٠٣ مالطَّبَرْسِيِّ: اختُلِف في الآية، وذكر الأقوال، إلى أن قال: والمَرويُ عن أهل البيت (طهم التلام): أنَها في المهديّ من آل محمد (صلناه عليه واله).

11/۷۷۰٤ - ثمّ قال: وروى العَيّاشيّ بإسناده عن عليّ بن الحسبن اطبه التلام،، أنّه قرأ الآية وقال: دهم والله شبعتنا أهل البيت، يفعّل الله ذلك بهم على يدي رجل منّا، وهو مَهديّ هذه الأمّة، وهو الذي قبال رسول الله الله البيت، يفعّل الله ذلك بهم على الدي واحد، لطوّل الله ذلك اليوم حتّى يَلِيّ رَجُلٌ من عِنْرَتي، اسمُه اسمي، يملأ الأرض عَدْلاً وقِسطاً كما مُلِنَت ظلماً وجوراً».

ثمّ قال الطُّبَرِّسِيّ: ورُّوي مثل ذلك عن أبي جعفر، وأبي عبدالله (عليماالتلام) (١).

١٢/٧٧٠٥ - الطَّبَرْسِيّ: في حديث عن أمير المؤمنين (علم التلام)، يذكر فيه من تقدّم عليه، فقال (علم التلام):

<sup>(</sup>٥) القِسطاس: أَقْوَم الموازِين. «لسان العرب \_ قسط \_ ٧: ٧٧٧».

<sup>(</sup>٦) (والانساب) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٧) العييسَم: الحديدة التي يُكوّى بها. «لسان العرب ـ وسم ـ ١٢: ٦٣٦».

 <sup>(</sup>٨) استَعداهُ: استَنْصَره واستعانه. اللسان العرب عدا . ١٥: ٣٢٩.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: لله متعيّن أمره.

١٠ ـ مجمع الياد٧: ٢٣٩.

١١ ـ مجمع البيان ٧: ٢٣٩، وذيل الحديث في الفصول المهمة: ٢٩٤، ومنتخب كنز العمال ٦: ٣٠.

<sup>(</sup>١) مجمع البيان ٧: ٢٤٠.

١٢ ـ الاحتجاج: ٢٥٦.

ومثل ما أنو، من الاستبلاء على أمر الأمة، كلّ ذلك لتنمّ النَّظرة التي أوجبَها الله تبارك وتعالى لقدوًه إبليس إلى أن يَبُّكُغَ الكتابُ أَجَلَه، ويَحِقّ القولُ على الكافرين، ويقتَرِبُ الوَعْدُ الحَقُّ الذي بيّنه الله في كتابه بفوله: ﴿ وَعَدَ آللهُ الْكَتَابُ أَجَلُهُ وَيَحِلُواْ آلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي آلْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ آلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾، وذلك إذا لم ألَّذِينَ عَامَنُواْ مِنْكُمْ وَعَمِلُواْ آلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي آلْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ آلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾، وذلك إذا لم يَبْقَ من الإسلام إلّا اسمه، ومن القرآن إلّا رَسْمُه، وغابَ صاحِب الأمر بإيضاح العُذر له في ذلك، لاشيمال الفِئْنَة على القُلوب، حتى يكونَ أفرَب الناس إليه أشدُهم عداوةً له، وعند ذلك يؤيّده الله بجنودٍ لم يَرَوْها، وبُظِهرُ دينَ نبيّه (منه على يَديه على الدَّين كله، ولو كَره المُشرِكون».

۱۳/۷۷۰٦ - ابن شهرآشوب: عن تفسيري أبي عبيدة، وعليّ بن حَرْب الطائيّ، قال عبدالله بن مسعود: الخلفاء أربعة: آدم: ﴿إِنِّى جَاعِلٌ فِي آلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ (١) وداود: ﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةٌ فِي آلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ (الخلفاء أربعة: آدم: ﴿إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةٌ فِي آلْأَرْضِ ﴾ (الخلفاء أربعة: آدم: ﴿وَعَدَ آفَةُ آلَّذِينَ ءَامَنُوا بعني ببت المقدس، وهارون، قال موسى: ﴿آخُلُفْنِي فِي قَوْمِي ﴾ (المنازع عليّ (عبدائله): ﴿وَعَدَ آفَةُ آلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُواْ آلصَّالِحَاتِ ﴾ يعنى عليّاً (عبدائله) ﴿لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي آلْأَرْضِ ﴾.

وقوله: ﴿ كَمَا اسْتَخْلُفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِمْ ﴾ آدم وداود وهارون، ﴿ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِهِمْ ﴾ آدم وداود وهارون، ﴿ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِينَ مِن اللهِمَ ﴾ يعني الإسلام، ﴿ وَلَيْبَدُّلَتُهُم مِّن بَعْدِ خَوْنِهِمْ أَمْناً ﴾ يعني أهل مكة، ﴿ يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْناً وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ ﴾ بولاية علي بن أبي طالب، ﴿ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ يعني العاصين لله ولرسوله. وقال أمير المؤمنين (على الله على المعنى. وقال أمير المؤمنين (على الله عن لم يَقُلُ إنّي رابع الخلفاء، فعليه لعنة الله ثمّ ذكر نحو هذا المعنى.

. آ قوله تعالى:

يَا أَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لِيَسْتَنْذِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالَّذِينَ لَمَ اللَّهُ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله الله عَلَيْ الم

١/٧٧٠٧ محمّد بن يعقوب: عن عدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، ومحمّد بن يحيى،

۱۳ . المناقب ۲: ۲۳.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٣٠.

<sup>(</sup>۲) ص ۳۸: ۲٦.

<sup>(</sup>٣) الأعراف ٧: ١٤٢.

عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، جميعاً عن النَّضْر بن سُويد، عن القاسم بن سليمان، عن جَرَاح المَدائنيّ، عن أبي عبدالله (عبائتلام)، قال: «يستأذِن الذين ملَكَتْ أيمانُكم، والذينَ لم يبلُغوا الحُلُم منكم ثلاث مرّات، كما أمرَكم الله عزّ وجلّ، ومن بلَغ الحُلُم فلاَ يلِج على أمّه، ولا على أخته، ولا على خالته، ولا على سوى ذلك إلّا بإذن، فلا تأذَنوا حتى يُسلَم، والسلام (۱) طاعة لله عزّ وجلّ».

قال: وقال أبو عبدالله (عليه النلام): «ليستأذِن عليك خادِمُك إذا بلّغ الحُلم في ثلاث عَوْرات، إذا دخَل في شيء منهنّ، ولو كان بيته في بيتك ـ قال ـ وليستأذن عليك بعد العِشاء التي تُسمّى العَتَمة، وحين تُصْبح، وحين تَضَعون ثيابَكم من الظَهيرة، وإنّما أمر الله عزّ وجلّ بذلك للخَلْوَة، فإنّها ساعة غِرّة وخَلْوَة».

٣/٧٧٠٨ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فَضَال، عن أبي جميلة، عن محمّد الحلّبيّ، عن زُرارة، عن أبي عبدالله (علم الله عن وجلّ ﴿ ٱلَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾، قال: دهي خاصّة في الرجال دون النساء».

قلت: فالنساء يستأذِنَ فني هذه الثلاث ساعات؟ قال:﴿لا، ولكن يَدْخُلْنَ ويَخْرُجْنَه.

﴿ وَٱلَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُواْ ٱلْحُلُمَ مِنْكُمْ ﴾ قال: ومن أنفُسِكم ـ قال ـ عليكم استئذان كاستئذان من قد بلَغ، في هذه الثلاث ساعات».

٣/٧٧٠٩ وعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد، وعدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، جميعاً، عن محمّد بن عبسى، عن يوسف بن عقبل، عن محمّد بن قبس، عن أبي جعفر (مهاتهم)، قال: الإينستَقْذِنكُمُ اللّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمانُكُمْ وَاللّذِينَ لَمْ يَبْلُغُواْ الْحُلُمَ مِنْكُمْ ثَلاثَ مَرَّاتٍ مَّن قَبْلِ صَلَوْةِ الْفَجْرِ وَحِينَ تَضْعُونَ ثِينَابَكُمْ مَنَ الظّهِيرَةِ وَمِن بَعْدِ صَلَوْةِ الْعَشَاءِ ثَلاثُ عَوْرَاتٍ لَكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ فَن الظّهِيرَةِ وَمِن بَعْدِ صَلَوْةِ الْعَشَاءِ ثَلاثُ عَوْرَاتٍ لَكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَاتُ لَكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلا عَلَى من سِوى ذلك طَوَّافُونَ عَلَيكُمْ في ومن بلغ الحلم منكم، فلا يَلِح على أمّعه ولا على ابنتِه، ولا على أختِه، ولا على من سِوى ذلك إلا بإذنِ، ولا يُأذن لأحدٍ حتى يُسلّم، فإنَ السَّلام طاعَة الرحمن.

٤/٧٧١٠ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن خلف بن حمّاذ، عن ربعي ابن عبدالله، عن الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّــــٰدِينَ ءَامَـــُواْ الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّـــٰدِينَ ءَامَـــُواْ لِيَسْتَنْذِنكُمْ ٱلَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْهَا ٱلَّـــٰدِينَ مَا أَنْهُا اللّـــٰدِينَ عَامَـــُواْ اللّحُلُمَ مِنْكُمْ ثَلاثَ مَرَّاتٍ ﴾ قيل: مَنْ هُم؟

قال: «هم المَملوكون من الرجال، والنساء، والصَّبيان الذين لم يَبْلُغوا، يستأذِنوا عليكم عند هذه الثلاث عَورات: من بعد صلاة العِشاء، وهي العَتَمَة، وحين تضَعون ثيابكم من الظَّهيرة، ومن قبل صلاة الفَجُر، ويَدخُل

<sup>(</sup>١) في «ط»: السلم.

۲ ـ الكافي ٥: ٢٩٥٢٩.

٣ ـ الكافي ٥: ٢/٥٣٠.

<sup>\$</sup> ـ الكافي ٥: ٢٥/٥٣٠.

سورة النُّور (٢٤) ......٩٠

مَمْلُوكُكُم وغِلْمَانُكُم مِن بَعد هذه الثلاث عَوْرات بغير (١) إذن، إن شاءوا».

٥/٧٧١١ الطَّبَرْسِيّ، في فوله: ﴿مَلَكَتْ أَيْمَاتُكُمْ﴾: مَعناه شروا عبيدَكم وإماءكم أن يستأذِنوا عليكم إذا أرادوا الدُّخول إلى مَواضِع خَلَواتِكم، عن ابن عبّاس.

وقيل: أراد العبيد خاصّة، عن ابن عمر. قال: وهو المرويّ عن أبي جعفر، و أبي عبدالله (علهما التلام).

#### قوله تعالى:

#### وَ ٱلْقَوَاعِدُ مِنَ ٱلنِّسَاءِ ٱلَّنِي لَا يَرْجُونَ نِكَاحاً فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحٌ أَنْ يَضَغْنَ ثِيَابَهُنَّ غَيْرَ مُتَبَرِّجَاتِ بِزِينَةٍ وَأَنْ يَسْتَغْفِفْنَ خَيْرٌ لَّهُنَّ وَٱللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ [٦٠]

1/۷۷۱۲ محمّد بن بعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن حمّاد بن عثمان، عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، أنّه قرأ: ﴿ أَن يَضَعْنَ (١) ثِيَابَهُنَّ ﴾، قال: والخِمار والجِلْباب،

قلت: بين يدّي من كان؟ فقال: «بين يدّي من كان، غير مُتبرّجةً بزينة، فإن لم تفعّل فهو خير لها، والزينة التي يُبدين لهنّ شيء في الآية الأخرى، (<sup>۱)</sup>.

٢/٧٧١٣ وعنه: عن علميّ بن إبراهيم،عن أبيه، عن لين أبي عُمَير، عن محمّد بن أبي حمزة، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: والقواعِد من النساء ليس عليهنّ جُناح أنْ يضّعْنَ ثيابَهنّ، ـقال ـ: تضّع الجِلْبابَ وحُدّه».

٣/٧٧١٤ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمّد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن العَلاء بن رَزين، عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (علمه النتلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلْقَوَاعِدُ مِنَ ٱلنَّسَآءِ ٱلَّـٰتِي لَا يَـرْجُونَ لِكُورًا اللهِ عَزّ وجلّ: ﴿ وَٱلْقَوَاعِدُ مِنَ ٱلنَّسَآءِ ٱلَّـٰتِي لَا يَـرْجُونَ مَحمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (علمه النتلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلْقَوَاعِدُ مِنَ ٱلنَّسَآءِ ٱلَّـٰتِي لَا يَـرْجُونَ لَا يَـرُجُونَ لِنَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

٤/٧٧١٥ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حَريز بن عبدالله، عن أبـي

<sup>(</sup>١) في «ط، ج»: بعد.

٥ ـ مجمع البيان ٧: ٢٤٢.

سورة النور آية ـ ٦٠ ـ

۱ ـ الكافي ٥: ١/٥٢٢.

<sup>(</sup>١) زاد في «ط»: من.

 <sup>(</sup>۲) قال المجلسي (زجمه الد): قوله (طبه الندم): «لهن شيء الي شيء يثبت لهن جوازه في الآية الأخرى، وهي قوله عز وجل : ﴿إلا مَا ظَهْرَ مِنها﴾ فإنّ ما سوى ذلك داخل في النهي عن التبرّج بها، ولا يبعد أن يكون «لهن» تصحيف «هي». مرآة العقول ۲۰: ۳٤٥.

۲ ـ الكافي ٥: ٢/٥٢٢.

٣ ـ الكافي ٥: ٣/٥٢٢.

<sup>1</sup> ـ الكافي ٥: ٤/٥٢٢.

عبدالله رسه المتلام، أنَّه قرأ: ﴿ أَنْ يَضَعْنَ (١) ثِيَابَهُنَّ ﴾، قال: «الجِلْباب والخِمار، إذا كانت المرأة مُسِنَّة».

٥/٧٧١٦ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن النجاموراني، عن الحسن بن علي بن أبي حمزة، عن عَمْرو بن جُبَير العَرْزَمي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ٥ جاءَت امرأة إلى النبيّ (منذاله عبدالله عن حقّ الزوج على المَرأة، فخبَّرها، ثمّ قالَت: فما حقُّها عليه؟ قال: يكسُوها من العُرْي، ويُطعِمُها من الجُوع، وإذا أَذْنَبَتْ غفَر لها. فقالت: فليس لها عليه شيء غير هذا؟ قال: لا، قالت: لا والله، لا تزوّجتُ أبداً. ثمّ ولَتْ، فقال النبيّ (منذاله عبدراله): أن يَشتَغْفِفْنَ خَيْرٌ لَهُنَّ ﴾ ٤.

١٧٧١٧ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن الحُسين بن سَعيد، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي الصَبّاح الكِناني، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالتهم) عن القواعِد من النّساء، ما الذي يَصلُح لهُنّ أن يضْعَن من ثيابهنّ؟ فقال: والجِلْباب، إلّا أن نكون أمّة، فليس عليها جُناح أن تضّع خِمارَها».

٧/٧٧١٨ وعنه: بإسناده عن الصفّار، عن يعقوب بن يزيد، عن عليّ بن أحمد، عن يونُس، قال: ذكر الحسين أنّه كتب إليه بسأله عن حَدِّ القواعِد من النّساء اللاتي إذا بلَغتْ جازَ لها أن تكشِفَ رأسَها وذِراعَها؟ فكتب (عليه الشلام): «من فَعَدْنَ عن النِّكاح».

٨/٧٧١٩ عليّ بن إبراهيم، قال: نزَلت في العَجائز اللاتي قد يَئِسن من المَحيض والتزويج، أن يضعُنَ الثياب، ثمّ قال: ﴿ وَأَنْ يَسْتَغْفِفْنَ خَيْرٌ لَّهُنَّ﴾، قال: أي لا يَظْهَرْنَ للرِّجال.

فوله تعالى:

لَيْسَ عَلَىٰ ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَىٰ ٱلْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَىٰ ٱلْمَرِيضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَن تَأْكُلُواْ مِن يُبُونِكُمْ أَوْ بُيُوتِ ءَابَا يِّكُمْ أَوْ بُيُوتِ أُمَّهَا تِكُمْ ـ إلى قوله تعالى ـ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَأْكُلُواْ جَمِيعاً أَوْ أَشْتَاتاً [11]

• ١/٧٧٢ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (على الشلام)، في قوله: ﴿ لَيْسَ عَلَىٰ

<sup>(</sup>۱) زاد في «ط»: من.

۵ ـ الكافي ٥: ٢١٥/٢.

٦ ـ ألتهذيب ٧٠ -١٩٢٨/٤٨٠.

٧ ـ التهذيب ٧: ١٨٧١/٤٦٧.

٨ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٨.

سورة النُّور (٢٤) ......

#### ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَىٰ ٱلْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَىٰ ٱلْمَرِيضِ حَرَجٌ ﴾.

قال: «وذلك أنّ أهل المدينة، قبل أن يُسْلِموا، كانوا يعنزلون الأعمى والأعرَج والمَريض، وكانوا لا يأكُلون معهم، وكان الأنصار فيهم بيه (1) وتكرُّم (1)، فقالوا: إنّ الأعمى لا يُبْصِرُ الطَّعام، والأعرَج لا يستطبع الزِّحَام على الطعام، والمريض لا يأكُل كما يأكُل الصَحيح، فعزَلوا لهم طعامَهم على ناحية، وكانوا يَرَوْنَ عليهم في مُواكلتهم مجناحاً، وكان الأعمى والمريض يقولون: لعلنا نؤذيهم إذا أكلنا معهم. فاعتزَلوا مؤاكلتهم. فلمّا قَدِم النبيّ (من الله عليه والمريض عائزل الله: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَأْكُلُوا جَمِيعاً أَوْ أَشْتَاتاً ﴾ 1.

٢/٧٧٢١ محمّد بن يعفوب: عن أبي عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صَفوان بن يحيى، عن عبدالجبّار، عن صَفوان بن يحيى، عن عبدالله بن مُشكان، عن محمّد الحَلَبيّ، قال: سألت أبا عبدالله (علم عنه عن هذه الآية: ﴿ وَلَا عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَن تَلُولُهُ بِن مُشكان، عن محمّد الحَلَبيّ، قال: «هو والله تَأْكُلُواْ مِن بُيُوتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ ءَابَآئِكُمْ ﴾ إلى آخر الآية، قلت: ما يعني بقوله: ﴿ أَوْ صَدِيقِكُمْ ﴾؟ قال: «هو والله الرّجُل يدخُلُ بيتَ صديقِه، فيأكُل بغَبر إذْنِه».

٣/٧٧٢٢ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن صَفوان، عن موسى بن بكُر، عن زُرارَة، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوْ مَا مَلَكْتُم مَّفَاتِحَهُ أَوْ صَدِيقِكُم ﴾، قال: هوٌلاء الذين سَمّى الله عزّ وجلّ في هذه الآية، تأكُل بغير إذنِهم من النَّمر والمأدوم، وكذلك تُطعِمُ المرأةُ من منزِل زُوجِها بغير إذنِه، وأمّا ما خلا ذلك من الطّعام، قلاه.

2/۷۷۲۳ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد، عن القاسم بن عُرْوَة، عن عبدالله بن بُكير، عن زُرارة، قال: سألتُ أحدَهما رسيسة عن هذه الآية: ﴿ وَلَا عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَن تَأْكُلُواْ مِن بُكير، عن زُرارة، قال: سألتُ أحدَهما رسيسة في عن هذه الآية: ﴿ وَلَا عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَن تَأْكُواْ مِن بُيُوتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ عَابَاً يُكُمْ ﴾ الآية، قال: وليس عليك جُناح فيما أطعَمْك ("أو أكلتَ ممّا ملكتَ مفاتِحَه، ما لم تُفْسِدُه».

٥/٧٧٢٤ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عمّن ذكّره، عن أبي عبدالله (عليه التلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوْمَا مَلَكْتُم مُّفَاتِحَهُ ﴾، قال: «الرجُل يكون له وكيل يقوم في مالِه، فيأكُل بغير إذنِه».

٦/٧٧٢٥ - وعنه: عن عدّةٍ من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن جميل بن ذَرَاج، عن أبي عبدالله (طبه التعام)، قال: «للمرأة أن تأكّل، وأن تتصَدّق من بيتزَوجِها (١١)، وللصّديق أن يأكّل من بيت

<sup>(</sup>١) البيه: الصَّلَفُ والكِيْبُر. «القاموس المحيط ٤: ٢٨٤».

<sup>(</sup>٢) التَّكَّرَم: التَّنَوَّه. «القاموس المحيط ٤: ١٧٢».

۲ ـ الكافي ۱: ۱/۲۷۷.

۳ بالکافی ۱۹ ۲/۲۷۷.

<sup>£</sup> ـ الكافي ٦: ٢٧٧/٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: طعمت.

٥ ـ الكافي ٦: ٢٧٧ /٥.

٦ ـ الكافي ٦: ٢/٢٧٧.

<sup>(</sup>١) (من بيت زوجها) ليس في «ج» والمصدر.

أخيه، وأن يتصدُّق،

٧/٧٧٢٦ أحمد بن محمّد بن خالد البَرقيّ: عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المُختار، عن أبي أسامة، عن أبي عبدالله (عبدالتلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ ﴾ الآية، قال: «بإذن، وبغير إذن».

من المُهاجرين والأنصار، وآخى بين أبي بكر وعُمر، وبين عُثمان وعبدالرحمن بن عَوف، وبين طلحة والزُبير، من المُهاجرين والأنصار، وآخى بين أبي بكر وعُمر، وبين عُثمان وعبدالرحمن بن عَوف، وبين طلحة والزُبير، وبين سلمان وأبي ذرّ، وبين المفداد وعمّار، وترك أمير المؤمنين (عبدالنجم)، فاغتَمَّ من ذلك غَمّا شديداً، فقال: «يا رسول الله والله وأنت وصيّى، لم لا تؤاخي بيني وبين أحَدِيا، فقال رسول الله وان عبدراته): «والله ـ يا علي ـ ما حبشتُك إلا لنفسي، أما تَرْضى أن تكونَ أخي، وأنا أخوك في الدنيا والآخرة ؟ وأنت وصيّى، ووزيري، وخليفتي في أمّتي، تقضي دَيني، وتُنجِز عِداني، وتتولَى عُسلي، ولا يَليه غيرك، و أنت منّي بمنزلة هارون من موسى، إلاأله لا نبي بعدي، فاستبشر أمير المؤمنين بذلك، فكان بعد ذلك إذا بَعث رسول الله (منزلة عبدواله) أحداً من أصحابه في غزاة، أو سَرِيَة، بدفّع الرجُل مفتاح بيته إلى أخيه في الدّين، ويقول له: حُذْ ما شِئْت، وكُلْ ما شِئت؛ فكانوا يمنّيمون من ذلك، حتّى ربّما فَسُد الطّعام في البيت، فأنزل الله: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُتَاحٌ أَن تَأْكُلُواْ جَمِيعاً أَوْ أَشْتَاتاً ﴾، يَعني من ذلك، حتّى ربّما فَسُد الطّعام في البيت، فأنزل الله: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُتَاحٌ أَن تَأْكُلُواْ جَمِيعاً أَوْ أَشْتَاتاً ﴾، يَعني من ذلك، حتّى ربّما فَسُد الطّعام في البيت، فأنزل الله: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُتَاحٌ أَن تَأْكُلُواْ جَمِيعاً أَوْ أَشْتَاتاً ﴾، يَعني أنْ حضر صاحبه، أو لم يَحْضُر، إذا مَلكُتُم مفاتِحه.

٩/٧٧٢٨ و (كشفُ الغُمَة): قال عبدالله بن الوليد: قال لنا الباقر (مبدائله)، يوماً: «أيُدْخِلُ أحدُكم يدَه كُممَّ صاحبه، فبأخُذ ما يُريد؟». قلنا: لا. قال: «فلستم إخواناً كيما تَزْعُمون».

قوله تعالى:

#### فَإِذَا دَخَلْتُم بُيُوتاً فَسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَنْفُ كُم تَجِيَّةً مِّنْ عِنْدِ آللهِ مُبَارَكةً طَيِّبَةً كَذَلِكَ يُبَيِّنُ آللهُ لَكُمُ آلاَيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ [٦١]

1/۷۷۲۹ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن الفُضَيل، عن أبي الصَبّاح، قال: سألتُ أبا جعفر (مباشهم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِذَا دَخَلْتُم بُيُوتاً فَسَلَّمُواْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم ﴾ الآية، قال: ههو تسليم الرجُل على أهلِ البّيت حين يدخُل، ئمّ يَرُدّون عليه، فهو سلامُكم على أنفُسِكم،

• ٢/٧٧٣ ـ علميّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (ملدانتلام) يقول: اإذا دخّل الرجُل

٧ ـ المحاسن: ١٥١/٤١٥.

٨ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٩.

٩ ـ كشف الغمة ٢: ١١٨.

منكم بيتَه، فإن كان فيه أحَد، يُسلّم عليهم، وإن لم يَكُن فيه أحَد، فَلْيَقُلْ: السلام علينا من عند ربّنا، يقول الله: ﴿ تَحِيَّةُ مِّنْ عِنْدِ آللهِ مُبَارَكَةً طَيِّبَهُ ﴾ .

وقبل: إذا لم يَرَ الداخِلُ ببناً أحداً فبه، يقول: السلام عليكم ورحمة الله وبرَكاته، يقصِدُ به العَلكَين اللذَين عليه.

٣/٧٧٣١ الطَّبَرُسِيِّ: قال أبو عبدالله اعبانده، «هو تسليم الرجل على أهل البيت حين يدخُل، ثمّ يَردُون عليه، فهو سلامُكم على أنفُسِكُم».

قوله تعالى:

#### إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ - إلى فوله تعالى - فَإِذَا ٱسْتَنَّذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِم فَأْذَن لِّمَن شِئْتَ مِنْهُم [٦٢]

١/٧٧٣٢ على بن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ إلى قوله تعالى ﴿حَتَىٰ يَسْتَثْذِنُوهُ ﴾ فإنّها نزلت في قوم كانوا إذا جمّعهم رسولُ الله (منداة عليه وآله) لأمرٍ من الأمور، في بَعْثٍ يبعّنه، أو حَرْب قد حضّرت، يتفرّقون بغير إذنيه، فنهاهم الله عزّ وجلّ عن ذلك.

7/۷۷۳۳ وعنه، في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا آسْتَنْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِم فَأْذَن لَمَن شِنْتَ مِنْهُم ﴾ ، قال: نزلت في حَنْظَلَة بن أبي عيّاش (١) وذلك أنّه تزوّج في الليلة التي في صَيْخَتِها حَرْبُ أَحُد، فاستأذَن رسول الله استراه عليه راله) أن يُفيم عند أهلِه، فأنزل الله هذه الآية ﴿ فَأَذَن لَمَن شِئْتُ مِنْهُمْ ﴾ ، فأقام عند أهلِه، ثمّ أصبَح وهو جُنُب، فحضر الفيتال، واستَشْهِد، فقال رسول الله (سنراه عنه راله) الملائكة تُغَسِّلُ حَنْظَلة بماء المُزن؛ في صَحائف فِضّة، بين السماء والأرض ، فكان يُسمّى غَسيل الملائكة.

قال مؤلّف هذا الكتاب: إنّ الآية نزّلت في حَنْظَلَة بن أبي عامر، تقدّم ذلك في آل عمران، في خَبرٍ واحدٍ، من رواية عليّ بن إبراهيم أيضاً (").

قوله تعالى:

#### لَا تَجْعَلُواْ دُعَاءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُم بَعْضاً -إلى فوله

٣ ـ مجمع البيان ٧: ٢٤٧.

سورة النور آية ـ ٦٢ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٠٩.

۲ ـ تفسير القمى ۲: ۱۱۰.

<sup>(</sup>١)كذا، والصحيح ابن أبي عامر، وسيأتي التنويه من المصنّف لاحقاً، وانظر أسد الغابة ٢: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) تقدَّم في الحديث (٧) من تفسير الآية (١٢٣) من سورة آل عمران.

١٠٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### نعالى ـ أَن تُصِيبَهُمْ فِنْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ [ ٦٣ ]

المنافِ الناخِرة في العِثْرة الطاهِرة)، قال: أخبَرنا أبو منصور زَيد بن طاهِر، وبشَار البَصري، قالا: قَدِم علينا بواسِط أبو الحسين محمّد بن يعقوب الحافظ، قال: حدّثنا أبو بكر محمّد بن عدي، عن محمّد بن علي الأيلي، عن أحمد بن محمّد بن سعيد، عن عبدالله بن محمّد بن أبي مريم، عن أبيه محمّد بن علي، عن أبيه، عن الحسين بن علي، عن أمّه فاطمة الزهراء سيّدة نساء العالمين (عليماالتلام)، قالت: محمّد بن علي، عن العساسة وسلام على قرأ هذه الآية: ﴿ لا تَجْعَلُوا دُعآء آلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآء بَعْضِكُم بَعْضاً ﴾ وقالت علي سيّدي (صلاحاة وسلام عليه) قرأ هذه الآية: ﴿ لا تَجْعَلُوا دُعآء آلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآء بَعْضِكُم بَعْضاً ﴾ وقالت فاطمة و فجئت النبيّ (مناه علم الله في أهل الجُفاء، وإنّ قولك: يا أباه، أحبُ فاطمة ولا في أهلك من قبل، قال: أنتِ مني، وأنا منكِ، وإنّما نزَلَتْ في أهل الجَفاء، وإنّ قولك: يا أباه، أحبُ الى قلبي، وأرْضَى للربّ، ثمّ قال: أنتِ يعمّ الولّد، وقبّل وجهي، ومسّجني من ريقه، فما احتَجْتُ إلى طيب بعده، إلى قلبي، وأرْضَى للربّ، ثمّ قال: أنتِ يعمّ الولّد، وقبّل وجهي، ومسّجني من ريقه، فما احتَجْتُ إلى طيب بعده، وقلَيْخذَر آلّذِين يُخالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِئنَةً ويعني بَليّة وأن يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيهُ قال: الفَتْل.

٣/٧٧٣٦ وعنه، قال: وفي رواية أبي الجارود: عن أبي جعفر،عبهائتلام،، في قوله: ﴿لَا تَسَجُمَلُواْ دُعَاءً ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَا وَ بَعْضِكُم بَعْضاً﴾ قال: «يقول: لا تقولوا با محمّد، ولا با أبا الفاسم، ولكِنْ قولوا: با نَبيَّ الله، ويا رسول الله، قال الله: ﴿ فَلْيَحْذَرِ آلَذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ أي يَعْصُونَ أمرَه ﴿ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ أي يَعْصُونَ أمرَه ﴿ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ أي يَعْصُونَ أمرَه ﴿ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ أي يَعْصُونَ أمرَه ﴿ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ أي يَعْصُونَ أمرَه ﴿ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ أي يَعْصُونَ أمرَه ﴿ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ أي يَعْصُونَ أمرَه ﴿ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ فِي اللهُ الل

١٠٧٣٧ - محمّد بن يعفوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن حسّان، عن أبي عليّ، قال: سمِعت أبا عبدالله (علم الندم) يقول اللا تَذْكُروا سِرَّنا بخِلاف عَلانِيتِنا، ولا عَلانِيتَنا بخِلاف سِرّنا، حَسْبُكم أَن تَقُولُوا مَا نقول، وتَصْمُتوا عمّا تَصْمَت، إنّكم قد رأيتم أَنَّ الله عزّ وجلّ لم يجعل لأحدٍ من الناس في خلافنا خبراً، إنَّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ فَلْيَحْذُرِ آلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمَ ﴾،

٥/٧٧٣٨ وعنه: عن عِدَّةٍ من أصحابنا، عن سَهْل، عن محمّد بن عبدالحَميد، عن يونُس، عن عبدالأعلى، قال: سألتُ أبا عبدالله (هيماندم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِقُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾، قال: «فِنْنَةٌ في دينِه، أو جِراحة لا يأجُرُه الله عليها».

سورة النور آية ـ ٦٣ ـ

١ ـ ... مناقب المغازلي: ٢٦١/٣٦١.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١١٠.

۳ ـ تفسير القمي ۲: ۱۱۰.

٤ ـ الكافي ٨: ١/٨٧.

٥ ـ الكافي ٨: ٢٨١/٢٢٣.

#### المُسْتَدرك

#### (شورةُ النُّور)

قوله تعالى:

# إِذْ تَلَقُّوْنَهُ بِأَلْسِنَتِكُم -إلى نوله نعالى -وَهُوَ عِندَ ٱللهِ عَظِيمٌ [10]

ابن بابویه فی کتاب (من لا یحضره الفقیه) قال: قال أمیر المؤمنین (عبدالله) فی وصیّته لابنه محمّد بن الحنفیّة (رضیاته عبدا با بُنیّ لا تقل ما لا تقل کل ما تعلیه، فإنَّ الله تبارك و تعالی قد فرض علی جوارحك کلها فرائض یحنج بها علیك یوم القیامة، ویسألك عنها، و ذکّرها و وعظها و حذَّرها و أدَّبها و لم یترکها سدی، فقال الله عزّ وجل: ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَیسَ لَكَ بِهِ عِلمٌ إِنَّ السّمعَ وَالبَضِرَ وَالفَوْادَ كُلُ أُولَئِكَ كَانَ عَنهُ مَستُولاً ﴾ (۱) وقال عزّ وجل: ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَیسَ لَكَ بِهِ عِلمٌ إِنَّ السّمعَ وَالبَضِرَ وَالفَوْادَ كُلُ أُولِئِكَ كَانَ عَنهُ مَستُولاً فَوَالله عَنْ وَجلَ: ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيسَ لَكَ بِهِ عِلمٌ إِنَّ السّمعَ وَالبَضِرَ وَالفَوْادَ كُلُ أُولِئِكَ كَانَ عَنهُ مَستُولاً وَالله عَنْ وَجلَ: ﴿ وَاللّم عَنهُ عِلمٌ وَتَحسّبُونَهُ هَيّناً وَهُو عِندَ آفِهِ عَظِیمٌ ﴾ ثمّ استعبدها بطاعته فقال عزّ وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا اللّهِ مِن الجوارح، وقال عزّ وجلَ: ﴿ وَأَنَّ المَسَاجِدَ فِهِ فَلا الْحَوْارِح، وقال عزّ وجلً: ﴿ وَأَنَّ المَسَاجِدَ فِهِ فَلا الله عَلَى الجوارح، وقال عزّ وجلً: ﴿ وَأَنَّ المَسَاجِدَ فِهِ فَلا تَدْعُواْ مَا تَشْهَدَ عَلَيْكُم سَمعُكُم وَلا أَبْصَارُكُم وَلا مُؤدكُم ﴾ (۱) بعنى بالجلود الفروج».

مستدرك سورة النور آية ـ ١٥ ـ

١ - من لا يحضره الفقيم ٢: ١٦٢٧/٣٨١.

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الحج ٢٢: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) الجنّ ٧٢: ١٨.

<sup>(</sup>٤) فصلت ٤١: ٢٢.

١٠٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

#### وَأَقْسَمُواْ بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِم لَئِن أَمَرْتَهُم لَيَخْرُجُنَّ قُلْ لَا تُقْسِمُواْ طَاعَةٌ مَّعْرُوفَةٌ إِنَّ آللهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ [ ٥٣ ]

١ - ابن بابویه، قال: حدّثنا محمد بن الحسن، قال: حدّثنا محمد بن یحیی العطّار، عن محمد بن الحسین بن أبي الخطّاب، عن صفوان بن یحیی، عن مَنْدَل، عن بكّار بن أبي بكر، عن عبدالله بن عجلان، قال: ذكرنا خروج الفائم (عبدالله) عند أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) فقلت له: كیف لنا أن نعلم ذلك؟ فقال: «یُصبح أحدكم و تحت رأسه صحیفة علیها مكتوب: طَاعَةٌ مَعْرُوفَةٌ».

قوله تعالى:

#### وَأَقِيمُوا آلصَّلاةَ وَءَاتُوا آلزَّكَاةَ [٥٦]

١ - محمد بن يعقوب، عن عليّ بن محمد، عن ابن جمهور، عن أبيه، عن عليّ بن حديد، عن عُثمان بن رشيد، عن معروف بن خَرَبُوذ، عن أبي جعفر (عله الشلام)، قال: «إنّ الله عزّ وجلّ قرن الزكاة بالصلاة، فقال: ﴿ وَأَقِيمُوا لَا لَهُ عَنْ مَعْروف بن خَرَبُوذ، عن أبي جعفر (عله الشلام)، قال: هم وَأَقِيمُوا الصلاة وَءَاتُوا آلزّ كَاةً ﴾، فمن أقام الصلاة، ولم يُؤتِ الزكاة، لم يَقِم الصلاة».

مرزخية تنافية ترصي سدى

مستدرك سورة النور آية ـ ٥٣ ـ

١ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٢٢/٦٥٤.

#### 



### سورة الفرقان

#### فضلها

1/۷۷۳۹ - ابن بابويه: بإسنادِه عن إسحاق بن عَمّار، عن أبي الحسن (مدالتلام)، قال: ديابن عَمّار، لا تَدَعْ فِراءة سورة نبارك الذي نزّل الفُرقانَ على عَبْدِه، فإنّ من فرّأها في كلّ ليلة، لم يُعَذَّبْهُ الله أبَداً، ولم يُحاسبه، وكان مَنزِلُه في الفِرْدَوسِ الأعْلى،

• ٢/٧٧٤ - ومن (خَواصِّ القرآن): روى عن النبيّ (مَنْ الله عبدراله) أنّه قال: ومن قرّاً هذه السورة بَعثَه الله يوم القيامة وهو موقِنٌ أنّ الساعة آتية لا رَبُّبَ فيها، ودخل الجنّة بغير حساب، ومن كتبها وعلّقها عليه ثلاثة أيّام لم يَرْكَبُ جمّلاً ولا دابّة إلّا مانَتْ بعد رُكوبه بنّلاثة أيّام، فإن وظّي زوجَته وهي حامِل طرّحت ولَدَها في ساعَتِه، وإن دخل على قومٍ بينهم بَيع وشِراء لم يَتُمّ لهم ذلك، وفسَد قاكان بينهم، ولم يَتراضوا على ماكان بينهم من بَيعٍ وشِراءه.

سورة الفرقان . فضلها .

١ . ثواب الأعمال: ١٠٩.

٢ ـ خواص القرآن: ٩ و ٤٥ «مخطوط».

#### لاً قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ تَبَارَكَ آلَّذِي نَزَّلَ آلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيراً [١]

1/۷۷٤۱ - محمّد بن بعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن سِنان، عمَّن ذكرَه، قال: سألت أبا عبدالله (عليه الشرب) عن القُرآن بحمثلةُ الكِناب، عبدالله (عليه الشهر): والقُرآن: مجمئلةُ الكِناب، والقُرقانُ: المُحْكَمُ الواجِب العَمل به».

٢/٧٧٤٢ - ابن بابويه: بإسناده عن يزيد بن سَلام، أنّه سأل رسول الله (سنزاه طهراله) فقال له: لِمَ شُمَّي القُرقانُ قُرْقاناً؟ قال: «لأنّه مُتَفَرَّق الآيات، والسُّور أنزِلت في غير الأثواح، وغيرُه من الصُّحُف والتَّوْراة والإنجيلِ والزَّبور أنزِلَتْ كلُّها جُمَّلَةً في الألواح (١) والورق.

٣/٧٧٤٣ المفيد في (الاختصاص) في حديث مسائل عبدالله بن سَلام لرَسولِ الله (من الدملة الله) قال: فأخير ني، هل أنزَلَ الله عليك كتاباً؟ قال: انعم، قال: وأيّ كتابٍ هو؟ قال: «الفرقان». قال: ولم سَمّاه ربّك فرقاناً؟ قال: «لأنّه متفّر في الآياتِ والسُّورِ، أنزِل في غير الألواح، وغيرُه من الصَّحف، والتّوراة، والإنجيل، والزبور، انزلت كلّها جملة في الألواح والأوراق»، قال: صَدَقْت، يا محمّد.

سورة الفرقان آية ـ ١ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۱۲/۱۱.

٢ ـ علل الشرائع: ٣٣/٤٧٠.

<sup>(</sup>١) (وغيره من ... في الألواح) ليس في «ج، ي».

٣ ـ الاختصاص: ٤٤.

قوله تعالى:

#### آلَّذِى لَهُ مُلْكُ آلسَّمَاوَاتِ وَآلاَّرْضِ ـ إلى نوله نعالى ـ إِنَّهُ كَانَ غَفُوراً رَّحِيماً [٦٠٢]

1/۷۷٤٤ عليّ بن إبراهيم: ثمّ مدح الله عزّ وجلّ نفسه، فقال: ﴿ اللَّذِي لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ تَقْدِيراً ﴾ .

ثمّ احتَجٌ عزّ وجلَ على قُرَيش في عِبادةِ الأصنام، فقال: ﴿ وَآتَخَذُواْ مِن دُونِهِ وَالِهَةَ لَا يَخْلَقُونَ شَيْعاً وَهُمْ يَخُلَقُونَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَا نُشُوراً ﴾ ثمّ حكى عزّ وجلّ أيضاً، فقال: ﴿ وَقَالَ اللَّهِ مِن كَفَرُواْ إِنْ هَذَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَعْلَمُهُ مِن الْعَرَاهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ وَاخْرُونَ ﴾ قالوا: إنّ هذا الذي يقرؤه محمّد، ويُخبِرُنا به، إنّما يتعلّمه من التهود، ويكتبه مِن عُلماء النصارى، ويَكتب عن رَجُل يُقالُ له: ابن قبيصة (١)، يَنفُله عنه بالغَداةِ والعَشّي. فحكى الله سبحانه قولهم، ورَدَ عليهم، فقال: ﴿ وَقَالَ آلَٰذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَذَاۤ إِلّا إِفْكَ آفْتَرَاهُ ﴾ إلى قوله: ﴿ بُكْرَةٌ وَأَصِيلاً ﴾ ، فرَدَ الله عليهم، فقال: ﴿ وَقَالَ آلَٰذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَذَآ إِلّا إِفْكَ آفْتَرَاهُ ﴾ إلى قوله: ﴿ بُكْرَةٌ وَأَصِيلاً ﴾ . فرَدَ

٧/٧٧٤٥ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم، وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، في قوله: ﴿ إِلَّا إِفْكُ أَفْتُ وَاللهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ وَاخْرُونَ ﴾ يعنون أبا فكيهة، وحبراً (١)، وعدّاساً، وعابساً (١) مُولى حُونِطِب، وقوله: ﴿ أَسَاطِيرُ ٱلْأَوَلِينَ آكُتَتَبَهَا ﴾ فهو قول النّضر بن الحارث بن عَلْقَمَة بن كَلَدَة، قال: أساطيرُ الأُولين اكتتبها محمّد، فهي تُملى عليه بُكرةً وأصلاً،

#### رحديث إسلام عداس

1/۷۷٤٦ عمر بن إبراهيم الأوسي: قيل: إنّ رسولَ الله (منز) عبدرانه) لمّا مات أبو طالب، لجَّ المُشركون في أذِيته، فصار يَعرِضُ نفسَه على القبائل بالإسلام، والإيمان، فلم يأتِ أحّداً من القبائل إلّا صَدَّه ورَدَّه، فقال بعضُهم: قومُ الرجُلِ أعْلَمُ به، أنَرَوْنَ أنّ رجُلاً يُصلِحُنا، وهو قد أفسَدَ قَوْمَه؟ فعَمَد إلى تَقيف بالطائِف، فوجَد ساداتهم

سورة الفرقان آية ـ ٢ ـ ٦ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ١١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قبيطة،

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١١١.

<sup>(</sup>١) في «ج»: جير.

<sup>(</sup>۲) في «ي، ط»: عباساً.

جُلوساً، وهم ثلاثة أخوة، فعرَض عليهم الإسلام، وحذَّرهم من النار، وغَضَبِ الجبّار، فقال بعضُهم: أنا أسرِقُ ثبابَ الكعبة، إن كان بعنَك الله نبيّاً. قال آخر: يا محمّد، أعجز الله أن يُرسِلَ غبرَك! وقال الآخر: لا تُكلّموه، إن كان رسولاً من الله كما يَزعُم، فهو أعظم قَدْراً من أن يُكلّمنا، وإن كان كاذباً على الله، فهو أسرَف بكلامه. وجَعلوا يَستَهزِئون به، فجعل يمشي، كلّما وضّع فدَما، وضّعوا له صَخْرَة، فما فرغ من أرضِهم إلّا وقدّماه تَشخّب دَماً، فعمّد لحائِطٍ من كُروبهم، وجَلس مكروباً، فقال: واللهم، إني أشكو إليك غُريّتِي، وكرّبتي، وهواني على الناس، يا أرحَم الراحمين، أنتَ ربُّ المتكروبين، اللهم إن لم يكن بك عَلَيَّ غضّبٌ فلا أبالي، ولكنّ عافِيتَك أوسَعُ لي، أعوذُ بِكَ من سَخَطِك، وبمُعافاتِك من عُقوبَتِك، وبِكَ مِنْك، لا أحصي النّناء عليك، أنتَ كما أثنَبْت على نفسِك، أق الحَمْدُ حتى تَرْضى، ولا حَوْلَ ولا فرّة إلّا بالله العلى العظيم».

قيل: وكان في الكَرْمِ عُنْبَة بن رَبِعة، وشَبْبَة، فكرة أن يأتيهما، لِما يعلَم من عَداوَتِهما، فقالا لفُلام لهُما، يُقال له عَدَاس: خُذْ فِطْفَينِ من العِنَب، وقَدْحاً من الماء، وأذْهَبْ بهما إلى ذلك الرَّجُل، وإنّه سبسالك: أهديّة، أم صدَقة؟ فقال: هديّة، فإن قُلتَ صَدَقة، لم يَقْبَلُها، بل قل: هديّة. فمضى، ووضعه بين يدّيه، فقال: هديّة، أم صدَقة؟ فقال: هديّة، فمدّ يده، وقال: هبسم الله الرحمن الرحيم، وكان عَدّاس نَصْرانبًا، فلمّا سَمِعة تعجّب منه، وصار ينظره، فقال له: هيا عَدّاس، مِنْ أين؟ قال: من أهلٍ نينوى. قال: همِنْ مَدينة الرّجُلِ الصَّالِح أخي يونُس بن مَتَى؟ قال: ومَنْ أَعْلَمَك؟ فأخبَرَه بقصّيه، وبما أوحي إليه. فقال: ومَنْ قَبْلَه؟ فقال: هنوح ولوط، وأخبره بالقصّة فخرّ ساجِداً الله، فقال أحدُهما للزّخر: سخر غلامَك. فلمّا أتاهما، قالا له: ما شائك، وجعَل يُقبِل يدَيه، وأسيادُه ينظُرون إليه، فقال أحدُهما للزّخر: سخر غلامَك. فلمّا أتاهما، قالا له: ما شائك، سجَدْت وقبَّلْت يدَيه! فقال: يا أسيادي، ما على وَجْو الأرض أشرَف، ولا ألطَف، ولا أخبَر منه. قالوا: ولم ذلك؟ سجَدْت وقبَّلْت يدَيه! فقال: يا أسيادي، ما على وَجُو الأرض أشرَف، ولا ألطَف، ولا أخبَر منه. قالوا: ولمَ ذلك؟ سخرَتْ بأنبياء ماضِية، ونبيّنا يونُس بن مَنّى. فقالا: يا وَهُلك، فنتَك عن دِينك؟ فقال: والله إنّه نَبيّ مُرْسَل. قالا له: ويحك، عزمَتْ فُريش على قَبْلِه، فقال، هو والله بِمَثَلهم ويُسْرَفُهم، إن تَبِعُوه دخلوا الجنّة، وخابَ من لا يتَبِعُوه دخلوا الجنّة، وخابَ من لا يتَبعه. فقاما يُريدانِ صَرْبَه، فرَكُض للنبيّ (منَانَه عله، وآله) وأسلم.

قوله تعالى:

# وَقَالُواْ مَالِ هَذَا آلرَّسُولِ يَأْكُلُ آلطَّعَامَ -إلى نوله تعالى - وَيَجْعَل لَكَ قُصُوراً [٧-١٠]

١/٧٧٤٧ - قال عليّ بن إبراهيم: ثمّ حكى الله قولَهم أيضاً، فقال: ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي ٱلْأَسْوَاقِ لَوْلَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكَ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيراً \* أَوْ يُلْقَىٰ إِلَيْهِ كَنزٌ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّةٌ يَأْكُلُ مِنْهَا ﴾ ، فرَدً الله عزّ وجلّ عليهم، فقال: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ ـ إلى قوله تعالى ـ ﴿ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضٍ فِتْنَةً ﴾ (''، أي اختِباراً. فعُبُر رسولُ الله (سنن عبدرته) بالفَقْر، فقال الله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِيَ إِن شَاءَ جَعَلَ لَكَ خَيْراً مِّن ذَلِكَ جَنَّاتٍ تَجْرى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ وَيَجْعَلِ لَّكَ قُصُوراً ﴾.

وفد تفدُّم حديث في هذه الآبة، في قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ تَفْجُرَ لَنَـا مِـنَ ٱلْأَرْضِ يَنْبُوعاً﴾ <sup>(٢)</sup> من سورة الإسراء.

٧/٧٧٤٨ على بن إبراهيم، قال: حدَّ ثني محمَّد بن عبدالله، عن أبيه، عن محمَّد بن الحسين، عن محمَّد بن سِنان، عن عمَّار بن مروان، عن مُنَخَّل بن جمبل الرقيّ، عن جابر بن يزيد الجُعْفيّ، قال: قال أبو جعفر (عبدائتلام): ونزل جَبْرَئيل (عبدائتلام) على رسولِ الله (منن أله عبد رآنه) بهذه الآية هكذا: ﴿ وَقَالَ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ لآلِ محمّد حقَّهم ﴿ إن تَبْعُونَ إِلّا رَجُلاً مَسْحُوراً \* آنظُرْ كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ ٱلْأَمْثَالَ فَضَلُواْ فَلا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلاً ﴾ مقال: إلى ولاية على (عبدائله)، وعلى (عبدائله) هو السبيل».

وعنه، قال: حدَّثني محمَّد بن هَمَام، عن جعفر بن محمَّد بن مالك، قال: حدَّثني محمَّد بن المُثنَّى، عن أبيه، عن عثمان بن زيد، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عبدالله) مثله (۱).

٣/٧٧٤٩ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السّيّاري، عن محمّد بن خالد، عن محمّد بن عليّ الصّيْرَفيّ، عن محمّد بن فُضَيل، عن أبي حمزة الثّماليّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ (ملهما الله)، أنّه قرأ: و ﴿ وَقَالَ آلظَّالِمُونَ ﴾ لآل محمّد حقّهم ﴿ إِن تَشْبِعُونَ إِلّا رَجُلاً مَسْحُوراً ﴾، يعنون محمّداً (منن شعب راله)، فقال الله عزّ وجلّ لرّسوله: ﴿ أَنْظُرْ كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ ٱلْأَمْثَالَ فَضَلُّوا فَلا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلاً ﴾ محمّداً (منن شعب راله)، وعليّ (عب النهم) هو السّبيل».

قوله تعالى:

# بَلْ كَذَّبُواْ بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِمَن كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيراً [11]

١/٧٧٥٠ - محمّد بن إبراهيم النُّعمانيّ، قال: حدّثنا عبدالواحِد بن عبدالله، قال: أخبَرنا محمّد بن جعفر

<sup>(</sup>۱) الفرقان ۲۰: ۲۰.

<sup>(</sup>٢) الاسراء ١٧: ٩٠.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١١١.

<sup>(</sup>١) تفسير القمي ٢: ١١١.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ١/٣٧١.

الفُرَشيّ، قال: حدِّثنا محمَّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن عمر بن أبان الكلبيّ، عن أبي الصّامِت، قال: قال أبو عبدالله جعفر بن محمَّد (عليمالتلام): «الليلُ اثنّنا عَشرَة ساعَةً، والنّهارُ اثنّنا عَشرَة ساعةً، والنُّهور اثنا عَشَر شَهْراً، والأَئِمَّة اثنا عشَر إماماً، والنُفَباء اثنا عَشَر نَقبباً، وإنّ عَليًا (عبدائلام) سَاعَةٌ من اثنتي عشرة ساعة، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ بَلْ كَذَّ بُواْ بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَذْنَا لِمَن كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيراً ﴾ .

٧/٧٧٥١ وعنه، قال: أخبَرَنا عبدالواحِد بن عبدالله بن يونُس المَوْصِليّ، قال: حدَّثنا أحمد بن محمّد بن رباح الزُّهْرِيّ، قال: حدَّثنا أحمد بن عليّ الحِمْيَريّ، قال: حدَّثني الحسن بن أيُوب، عن عبدالكريم بن عَمْرو الخَنْعَميّ، عن المُفَضَّل بن عُمر، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عبه تنهم): قول الله عزّ وجلّ: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا الخَنْعَميّ، عن المُفَضَّل بن عُمر، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عبه تنهم): قول الله عزّ وجلّ: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِمَن كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيراً ﴾ ؟ فقال لي: ﴿إِنَّ الله خَلَق السَّنَة اثني عَشَر شَهْراً، وجعل اللّهلَ اثنتي عَشرة ساعة، ومِنَا اثنى عَشَر محدًاناً، وكان أمير المؤمنين (عبه النهم) ساعة من يَلكَ الساعات».

٣/٧٧٥٢ على بن إبراهيم، قال: حدّثنا أحمد بن عليّ، قال: حدّثني الحسين بن أحمد، عن أحمد بن هلال، عن عمر الكَلْبيّ، عن أبي الصّامِت، قال: قال أبو عبدالله (طبهاتهم): وإنّ الليل والنهار اثنّتا عشرة ساعة، وإنّ عليّ بن أبي طالب (طبالتهم) أشرَف ساعةٍ من اثنتي عشرة ساعة، وهو قول الله تعالى: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِمَن كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيراً ﴾ .

£/۷۷۵۴ ابن شهرآشوب: عن علميّ بن حاتِم، في كتاب (الأخبار) لأبي الفَرَج بن شاذَان، أنّه نزّل قولُه تعالى: ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِالسَّاعَةِ﴾ يعني كذّبوا بولاية علميّ (عيانينه)، قال: وهو المَرُّويّ عن الرضا (عيداستلام).

قوله تعالى:

### إذا رَأْ نَهُم مِن مَّكَانِ بَعِيدِ رَالِي وَلِهِ يَعِالِي أَنْهُورًا كَثيراً [17-18]

1/۷۷۵٤ - عليّ بن إبراهيم، ﴿إِذَا رَأَتُهُم مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴾، قال: مِن مَسيرة سنة.

قال الطَّبَرْسيّ: وُروي ذلك عن أبي عبدالله اعلى الله (الماسلام) (١٠)

٢/٧٧٥٥ - عَلَىّ بن إبراهيم: ﴿ سَمِعُواْ لَهَا تَغَيُّظاً وَزَفِيراً ۞ وَإِذَاۤ أُلَقُواْ مِنْهَا﴾ أي فيها ﴿ مَكَاناً ضَيِّقاً مُّقَرَّفِينَ﴾ قال: مُفَيَّدِين، بعضُهم مع بَعض ﴿ دَعَوْاْ هُنَالِكَ تُبُوراً﴾.

۲ ـ الغيبة: ۸۲/۸٤.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ١١٢.

٤ ـ المناقب ٣: ١٠٣.

سورة الفوفان آية - ١٢ - ١٤ -

١ - تفسير القمى ٢: ١١٢.

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان ٧: ٢٥٧.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١١٢.

٣/٧٧٥٦ الشيخ في (أماليه)، قال: أخبرَنا أبو الحسن عليّ بن إبراهيم الكاتِب، قال: حدّثنا محمّد بن أبي الله المُلج، قال: أخبَرني عيسى بن مِهْران، قال: حدّثنا محمّد بن زكريّا، قال: حدَّثني كَثِير بن طارِق، قال: سألتُ زَيْد بن عليّ بن الحسين (عبدالله) عن قول الله تعالى: ﴿ لَا تَدْعُواْ ٱلْيَوْمَ لَبُوراً وَاحِداً وَآدْعُواْ تُبُوراً كَثِيراً ﴾.

قال: ياكثِير، إنّك رجُلُ صالِح، ولَستَ بمُتَّهم، وإنّي أخافُ علبكَ أن تَهلِك، إنّ كلُّ إمامٍ جاثر، فإنّ أثْبَاعَه إذا أمِرَ بهم إلى النار نادَوه باسمِه، فقالوا: يا فُلان، يا مَنْ أهلكَنا، هَلُمَّ الآن فخَلُصْنا مِمَّا نحنُ فيه، ثمّ يَدْعون بالوَيْلِ والنّبور، فعندَها يُقال لهم: ﴿لَا تَدْعُواْ ٱلْيَوْمَ تُبُوراً وَاحِداً وَآدْعُواْ تُبُوراً كَثِيراً﴾.

ثمّ قال زيد بن عليّ (رَجه ١٤): حدَّ ثني أبي عليّ بن الحسبن، عن أبيه الحسبن بن عليّ (عليم التلام)، قال: «قال رسولُ الله (منز ١٤ عليه رائه) لعَليّ (عليه التلام): يا عليّ، أنت وأصحابُك في الجَنّة. يا عليّ، أنت وأتباعُك في الجَنّة).

` قوله تعالى:

### وَ يَوْمَ يَحشُرُهُم ـ إلى نوله نعالى ـ صَرْفاً وَلَا نَصْراً [ ١٧ ـ ١٩]

۱/۷۷۵۷ وقال عليّ بن إبراهيم: ثمّ ذكر عزّ وجلّ احتِجاجَه على المُلحِدين، وَعَبدةِ الأصنام والنّيرانِ يومَ القيامة، وعَبَدة الشّمس والقَمَر والكواكِب، وغيرِهم، فقال: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُم وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ آفَهِ فَيَقُولُ ﴾ القيامة، وعَبَدوهم: ﴿ مَاكَانَ يَنبَغِى لَنآ أَن نَتَجِذَ مِن الله لمن عَبَدوهم: ﴿ مَاكَانَ يَنبَغِى لَنآ أَن نَتَجِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيٓا مَ ﴾ فيقولون: ﴿ مَاكَانَ يَنبَغِى لَنآ أَن نَتَجِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيٓا مَ ﴾ الى قوله تعالى ﴿ قَوْما بُوراً ﴾ أي قَوْمَ سوء.

ثمّ يقول الله عزّ وجلّ للناس الذين عبدوهم: ﴿ فَقَدْ كُذَّ بُوكُم بِمَا تَقُولُونَ فَمَا تَسْتَطِيعُونَ صَرْفاً وَلَا نَصْراً ﴾. ٢/٧٧٥٨ مابن بابويه، بإسناده عن أميّة بن يُؤبد القَرْشيّ، قال: قيل لرّسولِ الله (سنزاله عنه وآله): ما العَدْل، با رسولَ الله؟ قال: والفِدْيَة». قال: قبل: ما المُضِرِف، يا رَسُولَ الله؟ قال: والتوبة».

قوله تعالى:

وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً -إلى ثوله تعالى ـ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيراً [ ٢٠ ] ١/٧٧٥٩ ـ عليّ بن إبراهبم، في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً ﴾: أي اختباراً.

۲ ـ الأمالي ۱: ۵٦.

سورة الفرقان آية ـ 12 ـ 14 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١١٢.

٢ ـ معاني الأخبار: ٢/٢٦٤.

سورة الفرقان آية ـ ٢٠ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١١١.

داود النجّار، قال: حدّ ثني مَولاي أبو الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن أبي جعفر (عليم التلام)، قال: «جمّع داود النجّار، قال: حدّ ثني مَولاي أبو الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن أبي جعفر (عليم التلام)، قال: «جمّع رسول الله (منزاة عبه رآله) أميرَ المؤمنين عليّ بن أبي طالب وفاطمة والحّسن والحُسين (منوات الله عليم أمسن)، فأغلَقَ عليهم الباب، فقال: يا أهلي وأهلَ الله، إنّ الله عزّ وجلّ يقرأ عليكم السلام، وهذا جَبْرَ ثيل معكم في البيت، ويقول: إنّ الله عزّ وجلّ بقول الله على عليهم الباب، فقال: يا أهلي وأهلَ الله، إنّ الله عزّ وجلّ يقرأ عليكم السلام، وهذا جَبْرَ ثيل معكم في البيت، ويقول: إنّ الله عزّ وجلُ على الله عزّ وجلُ، ونستكُمِلَ جَزيلَ تُوابِه، وقد سَمِعْناه يَعِد الصّابرينَ الحَيْرُ كلّه؛ فبكى رسولُ الله (منواه عليه المناوة) على الله عزّ وجلُ، ونستكُمِلَ جَزيلَ تُوابِه، وقد سَمِعْناه يَعِد الصّابرينَ الحَيْرُ كلّه؛ فبكى رسولُ الله (منواه عبه الله عنه المناوة) أنهم سيَصْبِرون، أي سيَصْبِرونَ كما فالوا (منواك الاعام اجتمن)».

قوله تعالى:

### يَوْمَ يَرَوْنَ ٱلْمَلاَئِكَةَ لَا بُشْرَىٰ يَوْمَئِذٍ لِلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُون حِجْراً مَّخجُوراً [٢٢]

١/٧٧٦١ -عليّ بن إبراهيم: أي فدراً مَقْدوراً.

قوله تعالى:

### وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَّنْثُوراً [٢٣]

١/٧٧٦٣ محمّد بن يعقوب، عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبني عُمّير، عن هِشام بن سالم، عن

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٣/٣٧٢.

سورة الفرقان آية ـ ٢٢ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١١٢.

٢ ـ الاختصاص: ٣٥٩.

(۱) الأنعام ٦: ٩٣.

سورة الفرقان آية ـ 24 ـ

، ۱ ـ الكافي ۲: ۲٦/٥.

سُلبمان بن خالد، قال: سألت أبا عبدالله (مدالتهم) عن قول عزّ وجلّ: ﴿ وَقَدِمْنَاۤ إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَآءً مَّنْثُوراً ﴾، قال: دأما والله، لقد كانت أعمالُهم أشَدّ بَياضاً من القّباطيّ (١)، ولكن كانوا إذا عَرَضَ لهم حَرام لم يَدَعوهه.

٢/٧٧٦٤ وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن صالح بن أبي حمّاد، عن ابن أبي عُمَير، عن بعض أصحابه، عن أبي عُمَير، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (مدانه)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءٌ مَّنْتُوراً ﴾، قال: وإن كانت أعمالهم لأشَدّ بَياضاً من القباطيّ، فيقول الله عزّ وجلّ لها: كوني هَباءٌ؛ وذلِكَ أنّهم كانوا إذا شرّع لهم الحرام أخذوه،

٣/٧٧٦٥ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن النّضْر بن شُوَيد، عن يحيى الحلبيّ، عن أبي حمزة النّماليّ عن أبي جعفر(علمه التلام)، قال: «يبعَث الله يوم القيامة فَوْماً بين أيديهم نورٌ كالقَباطيّ، ثمّ يُقال له: كُنْ هَباءً منثوراً».

ئمّ قال: «أما والله ـ يا أبا حمزة ـ إنّهم كانوا يَصومون، ويُصَلّون، ولكن كانوا إذا عرّض لهم شيءٌ من الحّرامِ أخّذوه، وإذا ذُكِر لهم شيء من فَضْل أمير المؤمنين (عيه السّلام) أنكروه ـ قال ـ والهّباء المَنْثور: هو الذي تراه يدخُل البَيْتَ من الكُوَّة، مِن شُعاع الشّمس».

فقلت: جُعِلتُ فِداك، أعمالُ مَنْ هَيْمِ؟ فقال: وأعمال مُبْغِضِينا، ومُبغِضى شيعتنا».

٧٧٧٦٧ الحسن بن أبي الحسن الدَّيَّلَمي: عن حُذَيْفَة بن اليَمان، رفّعه عن رسول الله (ملّن الدّعب وآد): «إنَّ قوماً يَجيئونَ يوم القيامة، ولهم مِنَ الحَسَنات أمثال الجِبال، فيجعلها الله هباءَ منثوراً، ثمّ يؤمّر بهم إلى الناره. فقال سلمان: صِفهم (١) لنا، يا رسول الله. فقال: وأما إنّهم قد كانوا يَصومون ويُصَلّون، ويأخُذون أهبَة (١) من الليل،

<sup>(</sup>١) القَبَاطِيُّ، جمع القِبْطِيَّة: وهي ثيابٌ بيضٌ رِقاقٌ من كَتَّان. ﴿الصحاح ـ قبط ـ ٣: ١٥١١﴾.

۲ ـ الكافي ٥: ١٠/١٢٦.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ١١٢.

٤ - بصائر الدرجات: ١٥/٤٤٦.

<sup>(</sup>١) أي هبط أمرء تبارك وتعالى.

٥ - إرشاد القلوب: ١٩١.

<sup>(</sup>١) في «ط»: جلّهم.

<sup>(</sup>٢) الأَمْتِهُ: العُدَّةُ. «لسان العرب ـ أمب ـ ١: ٢١٧».

سورة الفرقان (٢٥) ...... المناسبة المسامن المسامن المسامن المسامن المسامن المسامن المسامن المسام ١١٩

ولكنَّهم كانوا إذا عرَّضَ لهم شيءٌ من الحَرام وثَبوا إليه.

بن على بن الشيخ أحمد بن فقد في كتاب (عدّة الداعي)، قال: رؤى الشيخ أبو محمّد جعفر بن علي بن أحمد (١) القمّي نزيل الرّيّ، في كتابه (المنبئ عن زُهدِ النّبيُ (منّ الدعب وآله))، عن عبدالرحمن (٢)، عمّن حدَّ ثه، عن مُعاذ بن جبّل، قال: قلت: حدَّ ثني بحديث سمعته من رسول الله (منّ الدعب وحَفِظْته مِن دِقّةٍ ما حدَّ ثك به. قال: نعم؛ وبكى مُعاذ، ثمّ قال: بأبي وأمّي، حدَّ ثني وأنا رديفه ـ قال ـ بينا نحن نسير، إذ رفع بصَرّه إلى السّماء، فقال: «الحمدُ لله الذي يقضي في خَلْقِه ما أحَبّ، ثمّ قال: «يا مُعاذه قلت: لبّيك، يا رسول الله، وسيّد المؤمنين. قال: «يا مُعاذه قلت لبّيك، يا رسول الله، وسيّد المؤمنين. قال: «يا مُعاذه قلت لبّيك، يا رسول الله، وسيّد المؤمنين. قال: «يا مُعاذه قلت لبّيك، عا رسول الله، إمام الخَير، ونبيّ الرحمة، فقال: «أحدّ ثك شيئاً ما حدَّث به نبيّ أمّتَه، إن حفِظتَهُ نفّعك عَيشك، وإن سمِعتَه ولم تَحْقَظُهُ انقطَعَتْ حُجَتُك عند الله».

ثمّ قال: هإنّ الله خَلق سبعة أملاك، قبل أن يَخْلُق السّماوات، فجعَل في كلّ سَماءٍ مَلَكاً قد جلّلها بعظمَتِه، وجَعل على كلّ بابٍ من أبوابٍ السماوات مَلَكاً بوّاباً، فتكتُب الحَفَظَةُ عمَلَ العَبْدِ، من حين يُصبح إلى حين يُمسي، ثمّ ترتَفِع (الله الحفظة بعَمَلِه، وله نورٌكنورِ الشّمس، حتى إذا بلَغَ سَماءَ الدُّنيا، فتُزكّيه، وتُكثّره، فيقول الملك: فِقوا، وأضربوا بهذا العَمل وَجْهَ صاحِبه، أنا ملك الغيبة، فمن آغنابَ فلا أدّع عمّله يُجاوِزني إلى غيري، أمرني بذلك ربّى».

قال (سلن الاعبادة الله): الله تجيء الحَفَظة من الغَد، ومعَهم عمَل صالح فنمرٌ به، فتُزكّيه، وتُكثّره، حتّى يبلُغ السماء الثانية، فيقول الملّك الذي في السماء الثانية: قفوا، واصربوا بهذا العمل وَجْهَ صاحِبه، إنّما أراد بهذا عرّض الدنيا، أنا صاحِب الدنيا، لا أدعُ عملَه يتَجاوَزني إلى غيري،

قال: «ثمّ نَصعَدُ الحَفَظَة بعَملِ العَبْدِ مُبْتَهِجاً بِصَدَّقَةٍ وَصَلاقاً فَتَعجَبُ بِهِ الحَفَظة، وتُجاوز به إلى السّماء الثالثة، فيقول المَلَك: قِفُوا، واضْرِبوا بهذا العَمل وَجُهَ صَاحِبِه وظَهرِه، أنا مَلَك صاحِب الكِبْر. فيقول: إنّه عَمِل وتَكبَّر على الناس في مَجالِسهم، أمرني ربّي أن لا أدّع عملُه يتجاوزني إلى غيري».

فال: «وتصعد الحَفَظَة بعَمَلِ العَبْد، يَزْهَر كالكوكَبِ الدُّرِيّ في السّماء، له دَوِيّ بالتّسبيح، والصَّوْم، والحَجّ، فنمرّ به إلى السّماء الرابعة. فيقول لهم المَلَك: قِفوا، واضرِبوا بهذا العَمل وَجْهَ صاحِبه وبَطْنِه، أنا مَلَك العُجْب، إنّه كان بعجَبُ بنَفْسِه، وإنّه عَمِلَ وأدخَل نفسَه العُجْب، أمرَني ربّي أن لا أدّع عملَه يتجاوَزني إلى غيري،

قال: «وتَصعد الحَفَظَة بعمَلِ العَبْد، كالعَروس المَزْفوفة إلى أهلِها، فتمرُّ به إلى مَلَكِ السَّماء الخامِسَة،

٦ ـ عدة الداعى: ٢٤٢.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، ط»: أبو محمد جعفر بن أحمد بن علي، وفي المصدر: أبو جعفر محمد بن أحمد بن علي، راجع رجال الطوسي: ١/٤٥٧، جامع الرواة ١: ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) (عبدالرحمن) ليس في «ج»، وفي المصدر: عبدالواحد.

<sup>(</sup>٣) في نسخة من «ط»: ترد.

بالجِهاد، والصّلاة (1) ما بين الصّلاتين، ولذلك العَمل رّنين كرّنينِ الإبل، عليه ضَوءٌ كَضَوْءِ الشّمس. فيقول المَلك: قِفُوا، أنا مَلَك الحَسَد، واضرِبوا بهذا العَمل وَجُهَ صاحِبه، واحمِلوه على عاتِفِه، إنّه كان يحسُدُ مَنْ يتَعلَم أو يعمَل لله بطاعتِه، وإذا رأى لأحَدٍ فَضْلاً في العَمل والعِبادَة حسَده ووقع فيه، فيَحمِلُه على عاتِفِه، ويلعَنُه عمَلُه».

قال: «وتصعّد الحَفَظَة بعمَلِ العَبْدِ، من صَلاة، وزكاة، وحَجٌ، وعُمْرَة، فينجاوزون به إلى السّماء السادِسَة، فبقول المَلَك: فِفُوا، أنا صاحِبُ الرَّحْمَة، اضرِبوا بهذا العَمل وَجْهَ صاحِبه، وأطمِسُوا عَيْنَيه، لأنّ صاحبَه لم يرحَمْ شبئاً، وإذا أصابَ عَبْداً من عِباد الله ذَنْبُ للآخِرَةِ، أو ضُرَّ في الدُّنيا، شَمِتَ به، أمرَني ربّي أن لا أدّع عَملَه يتَجاوَزنيه.

قال: افتصغدُ الحفظةُ بعمَلِ العَبْدِ، بفِقْهِ، واجتِهادٍ، ووَرَعٍ، وله صَوْت كَصَوْتِ الرَّغْدِ، وضَوَّةً كَضَوْءِ البَرْقِ، ومعه ثلاثةُ آلاف مَلَك، فتَمُرّ به إلى السَّماء السابعة، فيقول الملك: قِفوا، وأشْرِبوا بهذا العَمَل وَجُهَ صاحِبه، أنا ملك الحِجاب، أحجُب كلَّ عمَلٍ ليس لله، إنّه أراد رِفْعَةً عند الناس (٥)، وذِكْراً في المَجالِس، وَصِبتاً في المَدائِن، أمرَني ربّي أن لا أدّع عمَلَه بتجاوَزني إلى غيري ما لم يَكُن لله خالِصاًه.

قال: ووتصعدُ الحَفَظَة بعمَلِ العَبْدِ مبتهجاً به من صَلاةٍ، وزكاةٍ، وصِبام، وحَجّ، وعُمْرَةٍ، وحُسْنِ خُسَلَي، وصَمْتِ، وذِكْر كثير، تُشيِّعه مَلائِكةُ السّماوات والمَلائِكة السَّبعة بجَماعَتِهم، فيَطُوون (٢٠ الحُجُبَ كلَّها، حتّى يَقوموا بين يَدَيِ الله سُبحانه، فيَشْهدوا له بعَمَلِ صالِح ودُعاء، فيقول: أنتُم حفَظَةُ عَمَلِ عَبْدي، وأنا رَقيبٌ على ما في نَفْسِه، إنّه لم يُردني بهذا العمل، عليه لعنتي. فتقول الملائكة: عليه لعنتك، ولعنتناه قال: ثمّ بكئ مُعاذ، فقال: قلتُ أنتَ رسولُ الله، وأنا مُعاذ!

قال: «وإن كان في عَمَلِكَ تَقْصِبر - يَا مُعَاذَ عَفَاقِطُعُ لِسائِكَ عَن إِخُوانِكَ، وعن حَمَلَةِ القُرآن، وَلْتَكُنْ ذُنوبُكَ عليك، لا تَحمِلُها على إخوانِك، ولا تُزَكَّ نفسَك بتذميم إخوانِك، ولا تَرْفَع نفسَك بوَضْعِ إخوانِك، ولا تُراءِ عليك، لا تَحمِلُها على إخوانِك، ولا تُزَكَّ نفسَك بتذميم إخوانِك، ولا تَرْفَع نفسَك بوَضْعِ إخوانِك، ولا تُناجَ مع رَجُلٍ بعمَلِك، ولا تُدُخِل من الدُّنيا في الآخِرَة، ولا تَفحُشُ في مَجلسِك لكي يَحْذَروك لسُوء خُلُقِك، ولا تَناجَ مع رَجُلٍ وأنتَ مع آخر، ولا تتَعظم على الناس فتنقطع عنك خَبرات الدُنيا، ولا تُمزِّقِ الناسَ فتُمَوَّقُك كِلابُ أَهْلِ النار، قال وأنتَ مع آخر، ولا تتَعظم على الناس فتنقطع عنك خَبرات الدُنيا، ولا تُمزِّقِ الناسَ فتُمَوَّقُك كِلابُ أَهْلِ النار، قال اللهُ تعالى: ﴿ وَٱلنَّاشِطَاتِ نَشُطاً ﴾ (\* أفتَدري ما الناشِطات؟ هي كِلابُ أَهْلِ النار، تَنشِطُ اللَّحْمَ والعَظْمَ».

قلت: ومن يُطبق هذه الخِصال؟ قال: «يا مَعاذ، أما إنّه يَسبرٌ على من يسَّر الله تعالى عليه». قال: وما رأيت مُعاذاً يُكثِر تلاوةَ القرآن، كما يُكثِر تِلاوّة هذا الحديث.

<sup>(</sup>٤) في المصدر زيادة: والصدقة.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: القُوّاد.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: فيطؤن.

<sup>(</sup>۷) التازعات ۷۹: ۲.

٧/٧٧٦٩ الإمام أبو محمد العسكري (طبائده) - في حديثٍ له - قال: «أمّا الزكاة فقد قال رسول الله (ملزاة عبد والم) من أدّى الزكاة إلى مستَجِفّها، وقضى الصّلاة على حُدودها، ولم يُلجِق بهما من المُوبِقات ما يُبطِلُهما، جاء يوم القيامة يَغبِطُه كلُّ مَنْ في تِلك العَرَصات، حتّى يرفّعه نسيمُ الجَنّة إلى أعلى غُرَفِها وعَلاليها (١)، بحَضْرَةِ من كان يُواليه من محمد و آله الطبّبين (منوان الله عليم أجندين).

ومن بَخِلَ بِزَكانه، وأذى صلاته فصلاته مَحْبُوسَة دُويْنَ السّماء، إلى أن يَجِيء حينُ زكاتِه، فإن أدّاها جُولت كأحسَنِ الأفراس مَطيّةٌ لصَلاتِه، فحمَلَتُها إلى ساق العَرش، فيقول الله عزّ وجلّ: سِرْ إلى الجنان، واركُش فيها إلى يوم القيامة، فما انتهى إليه رَكْضُك فهو كلّه بسائر ما تمسّه لباعثك. فيَركُض فيها، على أنّ كلّ رَكْضَة مَسيرة منة في قدر لَمْحَة بَصَرِه، من يَومِه إلى يوم القيامة، حتى ينتهي به إلى حيث ما شاء الله تعالى، فيكون ذلك كلّه له، ومثله عن يَدينِه، وشِماله، وأمامة، وخَلْفَه، وفوقه، وتحتّه. وإن بَخِل بزّكاته ولم يُؤدّها، أمِر بالصلاة فرُدَّت إليه، ولُقَتْ كما يُنْفَلُ التَوبُ الخَلْق، ثمّ يُضْرَبُ بها وَجُهُه، ويقال له: يا عبدَالله، ما تصنّع بهذا دون هذا؟

قال: «فقال أصحاب رسولِ الله (من الله على الله ومن الله الله عنه الله عنه الله وسول الله ومن الله الله الله الله عنه الله بمن هو أسوأ حالاً من هذا؟ فالوا: بلى، يا رسول الله قال: ربحل حضر الجهاد في سبيل الله تعالى، فقُتِل مُقيِلاً غيرَ مُدْيِر، والحور العبن يتطلّعن إليه، وخُزَانُ الجِنان يتطلّعون إلى ورود وجه عليهم، وأملاك السّماء وأملاك الأرض حوالي ذلك يتطلّعون إلى نزولِ الحور العبن إليه، والملائكة خُزَان الجِنان لا يرون عليه؟ فينادون من قوق السّماء السابعة: يا المقتول: ما بال الحور العين لا يَنْزِلْنَ إليه، وما بال حُزّان الجنان لا يرون عليه؟ فينادون من قوق السّماء السابعة: يا أيتها الملائكة، انظروا إلى آفاقِ السّماء ودوينها. فينظرون، فإذا توسيد هذا العبّد، وإيمانه برسولِ الله (من الله عبد الله) وصلاته، وقد طبّقت آفاق السماء كلها، كالقافِلة العظيمة، قد مَلاث ما بين أقصى المشارق والمغارب، ومهائي الشّمال والجنوب، تنادي أملاك يَلْك الأعمال الحامِلون لها، الواردون بها: ما بالنا لا تُفْتح لنا أبواب السّماء، لِنَد حُلَ إليها بأعمالِ هذا الشهيد؟ فيأمر الله عزّ وجلّ الحامِلون لها، الواردون بها: ما بالنا لا تُفْتح لنا أبواب السّماء، لِنَد حُلَ إليها بأعمالِ هذا الشهيد؟ فيأمر الله عزّ وجلّ المنتوب بلك الأعمال، فيقولون: يا ربّنا، لا نقدر على الارتفاع بهذه الأعمال.

فينادي منادي ربّنا عزّوجلّ: يا أيّها الملائكة، لستُم حمّالي هذه الأثقال الصّاعِدين بها، إنّ حمّلتها الصاعِدين بها مطاياها التي تَزُفّها إلى دُوينِ العَرْش، ثمّ تُقرّها في درّجات الجِنان. فتقول الملائكة: يا ربّنا، ما مَطاياها؟ فيقول الله تعالى: وما الذي حمّلتُم من عنده؟ فيقولون: توحيده لك، وإيمانه بنبيّك. فيقول الله تعالى: فمَطاياها مُوالاة عليّ أخي نبيّي، ومُوالاة الأثمّة الطاهرين، فإنْ أتّتُ فهي الحَامِلَة، الرافِعة، الواضِعة لها في الجِنان. فينظُرون، فإذا الرجل مع مالّة من هذه الأشياء، ليسَ له مُوالاة عليّ بن أبي طالب والطيّبين من آله (ملهم التلام)،

٧- التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مدائد): ٣٩/٧٦.

<sup>(</sup>١) العَلَالِيُّ: جمع العلَّيَّة، وهي الغرفة. «الصحاح ـ علا ـ ٦: ٢٤٣٧».

ومُعاداة أعدائِهم، فيقول الله تبارك وتعالى للملائِكة الذين كانوا حامِليها: اعتَزِلوها، والحَقوا بِمَراكِزِكم من مَلكوتي، ليأتبها مَنْ هو أحَقّ بحَمْلِها، ووَضْعِها في مَواضِع استِحْفاقها، فتَلحَق تلك الأملاك بمراكِزِها المَجْعولة لها.

ثمّ يُنادي منادي ربّنا عزّ وجلّ: يا أيتها الزّبانية، تَناوَليها وحطّيها إلى سَواء الجَحيم، لأنّ صاحِبَها لم يجعَل لها مَطايا من مُوالاة عليّ والطيّبين من آله (عبهم الله). قال: فينادي تلك الأملاك، ويقلِبُ الله عزّ وجلّ تلك الأثقال أوزاراً وبلايا على باعِنها لمّا فارَقَنْها مَطاياها من مُوالاة أمير المؤمنين (عبدالله)، ونادت تلك الملائكة إلى مُخالفته لعليّ (عبدالله)، ومُولاته لأعدائه، فيُسلّطها الله تعالى وهي في صورة الأسود على تلك الأعمال، وهي كالغِرْبان والقِرْفِس (١)، فنحرُج من أفواه تلك الأسود نيران تُحرقها، ولا يبقى له عمل إلّا أحبِط، ويبقى عليه مُوالاته لأعداء عليّ (عبدالله)، وجَحْدُه ولايتَه، فيُقرّه ذلك في سَواء الجحيم، فإذا هو قد حَبِطَتْ أعمالُه، وعَظَمَت أوزارُه وأثقاله، فهذا أسوأ حالاً من مانع الزّكاة الذي يحفّظ الصّلاة (٣).

• ١٧٧٧ منه حتى يَلقاه بولايتى وولاية أهل ييني،

والروايات في أنَّ الأعمال قُبولُها يتَوقَّف على مُوالاة أهل البيت (طهم اندم) أكثر من أن تُحصى.

فوله تعالى:

#### مُرُرِّمُ مِنْ مُنْ مِنْ مُرْسِي سِهِ مِنْ أَضْحَابُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَئِذٍ خَيْرٌ مُّشْتَقَراً وَأَخْسَنُ مَقِيلاً [ ٢٤ ]

1/۷۷۷۱ على بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مه المنتهم) في قوله تعالى: ﴿ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَثِذٍ خَيْرٌ مُسْتَقَراً وَأَحْسَنُ مَقِيلاً ﴾ فبلغنا ـ والله أعلم ـ أنّه إذا استَوى أهلُ النار إلى النار لينطَلق بهم قبل أن يدخلوا النار، فبُقال لهم: ادخلوا إلى ظِلَّ ذي ثلاث شُعَبٍ من دُخان النار؛ فيَحْسَبون أنّها الجنّة، ثمّ يدخُلون النار أفواجاً، وذلك نصف النهار، وأقبل أهلُ الجنّة فيما اشتَهوا من التُحَف، حتى يُعْطَوا منازِلهم في

<sup>(</sup>٢) الفِرْقِش: البَعُوض، وقبل: البَقّ. «لسان العرب ٦: ١٧٢».

<sup>(</sup>٣) في «ط»: التي تحبط بالصلاة.

٨ ـ الأمالي ١: ١٣٩.

سورة الفرقان (٢٥) ...... ٢٥٠

الجنَّة نصف النهار، فذلك قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَثِذٍ خَيْرٌ مُّسْتَقَرَأُ وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴾.

٣٠٧٧٢ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عمرو بن عثمان، وعدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، والحسن بن عليّ جميعاً، عن أبي جَميلة مُقَضَّل بن صالح، عن جابر، عن عبدالأعلى، وعليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن إبراهيم، عن عبدالأعلى، عن سُويْد بن غَفَلَة، قال: قال أمير المؤمنين (عبدالتلام) - في حديث إذا وُضِعَ المؤمِنُ في قَبْرِه -: هثم يَقْسَحان - يعني المَلكين - له في قبره مَدّ بصَرِه، ثمّ يفتحان له باباً إلى الجنّة، ثمّ يقولان له: نَمْ قَرِيرَ العَبْن، نَوْمَ الشابُ الناعِم، فإنّ المَدْعز وجلّ يقول: ﴿ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَئِذٍ خَيْرٌ مُسْتَقَراً وَأَحْسَنُ مَقِيلاً ﴾ .

ورواه الشيخ في (أماليه): بإسنادِه عن جابر، عن إبراهيم بن عبدالأعلى، عن سُويْد بن غَفَلَة، عن أمير المؤمنين (على الشيخ في عبدالله بن العبّاس (١)، في حديث طويل، ذكرناه بطولِه في قوله تعالى: ﴿ يُثَبَّتُ آللهُ آلَّذِينَ المؤمنين (على الشّابِتِ فِي أَلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي آلاَّ خِرَةِ ﴾، من سورة إبراهيم (على الله).

قوله تعالى:

# وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَاءُ بِالغَمَامِ وَنُزَّلَ ٱلمَلاَئِكَةُ تَنزِيلاً [70]

١/٧٧٧٣ عن محمّد بن إبراهيم، قال: حدّثنا محمّد بن هَمّام، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مالك، عن محمّد ابن حَمّدان، عن محمّد ابن حَمّدان، عن محمّد بن سِنان، عن يونس بن ظِبْيان، هن أبي عبدالله (طبالتلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: (ابن حَمّدان، عن محمّد بن سِنان، عن يونس بن ظِبْيان، هن أبي عبدالله (طبالتلام)، هن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَاءُ بِالغَمَامِ وَنُزُّلَ ٱلمَلاَئِكَةُ تَنزِيلاً ﴾، قال: والعمام: أمير المؤمنين (طبالتلام)،



لا قوله تعالى:

# ٱلْمُلْكُ يَوْمَئِذِ ٱلْحَقُّ لِلرَّحْمَانِ وَكَانَ يَوْماً عَلَىٰ ٱلْكَافِرِينَ عَسِيراً [٢٦]

١/٧٧٧٤ . محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن عليّ، عن أبيه الحسن، عن أبيه، عن عليّ بن

۲ ـ الكافي ۳: ۱/۲۳۱.

<sup>(</sup>١) الأمالي ١: ٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (٣) من تفسير الآية (٢٧) من سورة إبراهيم.

سورة الفرقان أية ـ 10 .

١ ـ تفسير القمي ٢: ١١٣.

أسباط، قال: روى أصحابنا في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ الْمُلْكُ يَوْمَثِلْهِ ٱلْحَقُّ لِلرَّحْمَلْنِ ﴾، قال: «إنّ المُلكَ للرَّحْمَن اليومَ وقبل اليوم وبعد اليوم، ولكن إذا قام القائم (عبه التلام) لم يُعبَد إلا الله عزّ وجلّ بالطاعة ».

#### 🧎 قوله تعالى:

وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِى ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلاً \* يَا وَيْلَتَىٰ لَيْتَنِى لَمْ أَتَّخِذْ فُلانَا خَليلاً \* لَقَدْ أَضَلَّنِى عَنِ ٱلذِّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَاءَنِى وَكَانَ ٱلشَّيطَانُ لِلْإِنسَانِ خَذُولاً [٢٩. ٢٧]

١/٧٧٧٥ -الطَّبَرْسِيّ في (مَجْمَع البيان)، قال عَطاء: يأكُل يدّيه حتّى تَذْهَبا إلى المَرْفِقَين، ثمّ تَنْبُتان، ولا يَزال هكذا، كلّما نَبُتتْ يدُه أكلَها، نَدامةً على ما فعَل.

٢/٧٧٧٦ - محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمد السيّاريّ، عن محمد بن خالد، عن حمّد بن خالد، عن حَرِيز، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: «قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَا لَيْتَنِي ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلاً ﴾ بعني عليّ بن أبي طالب (عبدالله).

٣/٧٧٧٧ وعنه: بالإسناد عن محمّد بن خالد، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن فُضَيَّل، عن أبي حمزة النُّماليّ، عن أبي جمزة النُّماليّ، عن أبي جعفر (عب النهم)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا لَيْتَنِي ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلاً ﴾ قال: «يعني عليّ النَّماليّ، عن أبي جعفر (عب النهم)».

٤/٧٧٧٨ - وعن محمّد بن إسماعيل (زجسانه)، بإسناده عن جعفر بن محمّد الطيّار، عن أبي الخَطّاب، عن أبي عبدالله (عبدائنه)، أنّه قال: «والله ماكنّي الله في كتابه حتى قال: ﴿ يَا وَيْلَتَىٰ لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ قُلانًا خَليلاً ﴾، وإنّما هي في مُصْحَفِ عليّ (عبدائنلام): ياوَيْلَتي ليتني لم أنَّخِذِ الثاني خَليلاً، وسيَظهر يوماً».

٥/٧٧٧٩ ـ وعن محمّد بن جمهور، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن رجل، عن أبي جعفر (عبدان با) أنّه قال: ه ﴿ يَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي آتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلاً \* يا وَيْلَتَىٰ لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلانًا خَليلاً ﴾ . قال ـ يقول الأوّل للناني.

سورة الفرقان آية ـ ٢٧ ـ ٢٩ ـ

١ ـ تأويل الآيات ١: ٢٧٢/٤.

١ ـمجمع البيان ٧: ٢٦٣.

٢ ـ تأريل الآيات ١: ٥/٣٧٣.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٦/٢٧٣.

٤ ـ تأويل الآيات ١: ٣٧٤/٨

٥ ـ تأويل الآيات ١: ٣٧٤.

مرابع المقارات المحمد بن إبراهيم المعروف بابن زَيْنَب النَّعْمَاني في كتاب (الغيبة)، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله ابن المعمر الطّبَرانيّ بطّبَرِيّة (١)، سنة ثلاث وثلاث مائة، وكان هذا الرجل من موالي بزيد بن مُعاوية، ومن النَّصّاب، قال. حدّثنا أبي، قال: حدّثنا عليّ بن هاشم، والحسن بن السّكَن، قالا: حدّثنا عبدالرزّاق بن همّام، قال: أخبَرني أبي، عن مِيناء مَولى عبدالرحمن بن عَرْف، عن جابر بن عبدالله الأنصاريّ، قال: وقد على رسول الله (سنن عبدالله) أهل النبيّ (سنن هماه مله دخلوا على رسول الله (سنن عبدالله)، قال: وقومٌ رقيقةٌ قلوبُهم، راسِخٌ إيمانهم، ومنهم المنصور، يخرُج في سبعين ألفاً، ينصر خلفي وخلف وصبّى، حَمائِل سيوفِهم المِسْك».

فقالوا: يا رسول الله، ومن وَصِيَّك؟ فقال: «هو الذي أمَرَكم الله بالاعتِصام به، فقال عزّ وجلّ: ﴿وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ الله جَمِيعاً وَلَا تَقَرَّقُوا﴾ (٣) ه.

فقالوا: يا رسولَ الله، بين لنا ما هذا الحَبْل؟ فقال: «هو قول الله: ﴿ إِلَّا بِحَبْلِ مِّنَ ٱللهِ وَحَبْلٍ مِّنَ ٱلنَّاسِ ﴾ (١) فالحَبْلُ من الله كتابُه، والحَبْلُ من الناس وَصيّى».

فقالوا: با رسولَ الله، ومن وَصِيَّك؟ فقال: «هو الذي أنزَل الله فيه: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَ تَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ آشِهِ ﴾ (٥) ه.

فقالوا: يا رسولَ الله، وما جَنْبُ الله هذا؟ فقال: «هو الذي يقولُ الله فيه: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِى ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلاً ﴾، هو وصبّى، والشهيل إليّ من بَعْدي».

فقالوا: يا رسول الله، بالذي بعَنَك بالحَقّ نبيّاً أَرِنَاه، فَقَدِ آسْتَقْنا إليه. فقال: «هو الذي جعله الله آية للمُتَوسَّمين (١)، فإن نَظْرتُم إليه نَظَرَ مَنْ كان له قلب أو ألقى السَّمْعَ وهو شَهيد، عرَفتُم أنّه وصيّى، كما عرّفتُم أنّي نبيّكم، فَتخَلَلوا الصَّفوف، ونصَفَّحوا الوُجوه، فمَنْ أَهْوَتْ إليه فلوابُكم فإنّه هو، لأنّ الله عزّ وجلّ يقول في كتابه: ﴿ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مُنَ آلنّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ ﴾ (١) أي إليه وإلى ذُرّيته (مهماتهم)».

قال: فقام أبو عامر (^ الأشعَريّ في الأشعَريّين، وأبو غُرَّة الخَوْلاني في الخَوْلانيّين، وَظِبيان، وعُثمان بن

٦ ـ الغيبة: ١/٣٩.

<sup>(</sup>١) طَبريّة: بليدة من أعمال الأردنّ، مطلّة على البحيرة المعروفة ببحيرة طَبريّة. «معجم البلدان ٤: ١٧».

<sup>(</sup>٢) بش الإبل: ساقها سوقاً ليُّناأ. «أقرب الموارد ـ بسس - ١: ٤٢».

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ۱۰۳

<sup>(</sup>٤) آل عمران ۲: ۱۱۲.

<sup>(</sup>٥) الزمر ٣٦: ٥٦.

<sup>(</sup>٦) المتوسّمين: المعتبرين العارفين المُتّعظين. «مفردات الراغب: ٥٢٤، وفي المصدر: للمؤمنين المتوسّمين،

<sup>(</sup>٧) إبراهيم ١٤: ٣٧.

<sup>(</sup>۸) في ۵ط، ي»: ابن عامر.

قيس في بني قيس، وعُرنة (١) الذوسيّ في الدَوْسيّين، ولاحِق بن عَلاقة، فتَخلّلوا الصّفوف، وتصفّحوا الوُجوه، وأخذوا ببد الأنزّع (١٠) الأصلّع البَطين، وقالوا: إلى هذا أهْوَتْ أفيْدَتُنا، يا رسولَ الله. فقال النبيّ (ملاله طبراله): وأنتم نُحنّبة (١١) الله حين عرَفتُم وصيّ رسول الله من قبل أن تُعرّفوه، فيم عرَفتُم أنّه هوه فرفعوا أصواتهم يَبْكون، وقالوا: يا رسولَ الله عن عرَفتُم وصيّ رسول الله من قبل أن تُعرّفوه، فيم عرَفتُم أنّه هوه فرفعوا أصواتهم يَبْكون، وقالوا: يا رسولَ الله، نظرنا إلى القومِ فلم تَحِنَّ لهم قلوبنا، فلمّا رأيناه رجَفَتْ قلوبُنا، ثمّ اطمألَتْ نُفوسُنا، فانجاشت (١١) أكبادنا، ومملّت أعيننا، وتَبلّجت (١١) صُدورُنا، حتى كأنّه لنا أب، ونحن له بنون. فقال النبيّ (ماناه عبدالله): وأنتُم عن النار يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلّا آفَةُ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ (١١) أنتم مِنهُم بالمَنْزِلَة الني سبَقتْ لكم بها الحُسنى، وأنتُم عن النار مُبْعَدون.

قال: فبقي هؤلاء القَوم المُسمَّوْن، حتَى شَهِدوا مع أمير المؤمنين (مله التهمَ الجَمَلَ وصِفَين، فقُيلوا بصِفَين رَجِــمَهُم الله، وكــان النبيُّ (مــلناه عليه وآله) بَشَـرهُم بـالجَنّة، وأخـبَرَهُم أنّهم يُســتشْهَدون مـع عـليّ بـن أبـي طالب (مله التلام) (١٥٠).

٧/٧٧٨١ محمد بن يعقوب: عن محمد بن علي بن معمر، عن محمد بن علي بن عكاية التميمي، عن الحسين بن النَصْر الفِهري، عن أبي عمرو الأوزاعي، عن عمرو بن شِمْر، عن جابر بن يزيد، قال: دخلتُ على أبي جعفر (عبدائلم)، فقلت: يابن رسول الله، قد أرمَضني (١) اختِلاف الشيعة في مَذاهِبها. فقال: «يا جابر، ألم أقِقْك على معنى اختِلافهم من أين اختَلفوا، ومن أيّ جهة تفرّقوا؟، قلت: بلى، يابن رسول الله، قال: «فلا تختَلِفُ إذا اختَلفوا يا جابر -إنّ الجاحِد لصاحِب الزمان كالجاحِد لرسول الله رستن هي أيّامه، يا جابر اسمع وع، قلت: إذا شيئت.

قال: واسمَعْ وع، وبلُغ حيث انتهَتْ بك راجِلَتُكَ، أنّ أمير المؤمنين (طبه النه) خطب الناس بالمدينة بعد سبعة أيّام من وَفاة رسول الله (منزاد طيه وآله)، وذلك حين فرّغ من جمع القرآن وتأليفه، فقال: الحمد لله الذي مَنَع الأوهامَ أن تنالَ إلّا وجوده، وحَجَب العقول أنْ تَنخَيَل فائه، لامنِناعها من النّبَه والنّشاكل، وساق الخطبة الجَليلة، إلى أن قال (طبه النهم) بعد مُضى كثير من الخُطبة:

وأيّها الناس، إنّ الله عزّ وجلّ وعَد نبيَّه محمّداً (منن الدعيه وآن) الوَسيلَة، ووَعدُه الحَقَّ، ولن يُخْلِفَ الله وَعْدَه، ألا وإن الوَسيلة أعلى دَرجَة الجَنّة، وذُروَة ذَوائِب الزُّلفَة، ونهاية غاية الأمنيّة، لها ألفُ مَرْقاة، ما بين المَرْقاةإلى

<sup>(</sup>٩) في «ط»: عزته. وفي «ي» : غريه.

<sup>(</sup>١٠) النَّزَع: انجسار مُقَدِّم شَقر الرأس عن جانبي الجَههة. السان العرب بنزع - ١٨ ٣٥٢٪.

<sup>(</sup>١١) في المصدر: تَجَبَّة.

<sup>(</sup>۱۲) في «ط، ي»: فانجاست.

<sup>(</sup>١٣) بَلِجَت الصدور: انشرحت. «أقرب الموارد ـ بلج ـ ١: ٥٧»، وفي النمصدر: انثلجت.

<sup>(</sup>۱٤) آل عمران ۲: ۷.

<sup>(</sup>١٥) تقدُّم في سورة آل عمران ٣: ١/١٠٣.

٧ ـ الكافي: ٨: ١٨ /٤.

<sup>(</sup>١) أرمَضَني: أي أَوجَعَني. «لسان العرب ـ رمض ـ ٧: ١٦١» وفي «ي»، و«ط» نسخة بدل: أمرضني.

المَوْقاة حُضر (١) الفَرس الجواد مائة ألف عام (١) وهو ما بين مَوْقاة دُرّة إلى مَوْقاة جوهرة، إلى مَوْقاة زبرجدة، إلى مَوْقاة لؤلُوَّة، إلى مَوْقاة ياقوتَة، إلى مَوْقاة وُمُوُّدَة، إلى مَوقاة مَوْجان، إلى مَوقاة كافور، إلى مَوْقاة عَنْبَر، إلى مَوقاة يَلْنَجُوج (١) إلى مَوقاة نور، قد نافَت (٥) على كلّ يَلْنَجُوج (١) إلى مَرقاة نور، قد نافَت (٥) على كلّ الجنان، ورسول الله (سَلَنَة عبداله) يومَئِذ قاعد عليها، مُوْتَد برَيْطَتين (١) : رَيْطَةً من رحمة الله، ورَيْطَةً من نور الله، عليه تاج النُبُوة، وإكليل الرّسالة، قد أشرَق بنوره المَوْقِفُ، وأنا يومَئِذ على الدرجة الرّفيعة، وهي دون درَجَتِه، وعَليّ رَيْطَتان، رَيْطَةً من أرجُوان النّور، وَرَيْطَةً من كافور، والرّسل والأنبياء (١) قد وقفوا (١) على المَراقي، وأعلام الأزمِنة وحُجَج الدّهور عن أيمانِنا، قد تَجلّلنّهُم حُلَل النور والكرامة، لا يرانا مَلَكُ مُقرّب، ولا نَبيّ مُوسَل إلا بُهِتَ من أنوارنا، وعَجب من ضيانِنا وجَلالنِنا.

وعن يمين الوسيلة، عن يَمين رسول الله (منن العبرة) غَمامَة بَسْطُ البَصر، بأتي منها النداء: يا أهلَ المَوقِف، طوبى لِمَنْ أَحَبُ الوَصيّ، وآمن بالنبيّ الأُمّيّ العربيّ، ومن كفَر به فالنارُ مَوعِده. وعن يَسارِ الوَسيلة، عن يَسار رسول الله (مننه عليه وقد) ظُلَة (الله يأتي منها النداء: يا أهلَ المَوقِف، طوبى لمن أحّب الوَصيّ، وآمنَ بالنّبيّ الأُمّيّ، والذي له الملك الأعلى، لا فاز أحد، ولا نال الرّوح (الله والجنّة إلّا من لقي خالِقَه بالإخلاص لهما، والاقتِداء بنُجومِهما، فأيقنوا يا أهلَ ولايّة الله ببياضٍ وُجوهِكم، وشَرَف مُقتَداكم (الله وكرّم مآبكم، ويفَوّزِكُم اليوم، على سُرّدٍ مُتقابِلين، ويا أهلَ الانجراف والصّدود عن الله عزّ ذيكره، ورسولِه، وصِراطِه، وأعادم الأزمِنة، ايقِنوا بسَواد وُجوهِكم، وغَضَب ربّكم، جزاءً بماكنتم تعمّلون.

وما من رَسول سَلَف، ولا نبيّ مَضى، إلّا وقد كَانَ مُخيِراً أَمَّته بالمُرْسَلِ الوارِد من بَعدِه، ومُبَشِّراً برسولِ الله (سَننه عليه آنه)، ومُوصِباً قومَه باتباعِه، ومُحَلِّيه عند قومِه لَيُعْرِفوه بصِفَتِه، وليتَبعوه على شريعتَه، ولكيلا يَضِلُوا فيه من بعده، فيكون من هلَك وضَلَ بعدَ وُقوع الإعذار والإنذار عن بَيِّنة وتَعبين حُجة.

فكانت الأمم في رَجاءٍ من الرُّسُل، وورودٍ من الأنبياء، ولَيْن أصيبَت أُمَّة بفَقْدِ نَبيِّ بعد نبيٍّ، على عِظَم

<sup>(</sup>٢) الخُضْر: العَدُو. ﴿النهاية ١: ٢٩٨﴾.

<sup>(</sup>٣) في «ج، ي» نسخة بدل: ألف عام، وفي المصدر: مائة عام.

<sup>(</sup>٤) التِلْنجُوج: عُودُ البِخُور. «القاموس المحيط ١: ٢١٢».

<sup>(</sup>٥) نافَ: ارتفع وأشرف. «لسان العرب رنوف ـ ٩: ٣٤٢».

<sup>(</sup>٦) الرَّيْطة: كُلُّ ثوبِ رقيق لَبِّن. «النهاية ٢: ٢٨٩».

<sup>(</sup>٧) في «ج، ي، ط»: والأوصياء.

<sup>(</sup>A) في «ج، ي، ط»: فدوننا.

<sup>(</sup>١)في «ي، ط»: ظلمة.

<sup>(</sup>١٠) الرَّوح: الرحمة. «لسان العرب ـ روح ـ ٢: ٢٦٢».

<sup>(</sup>١١) في المصدر: مقعدكم.

مصائبهم وفجائِعهم (۱۱)، فقد كانت على سَعَةٍ من الآمال، ولم تَكُ مُصِيبَةٌ عَظَمَتْ، ولا رَزِيَّة جلَّت كالمُصيبة برَسولِ الله (من الله عبدرته)، لأنّ الله حَسَم (۱۲) به الإنذار والإعذار، وقطع به الاحتجاج والعُذر بينه وبين عبادٍه، ومُهيمِنه الذي لا يَفبل إلّا به، ولا قُرْتَة إليه إلّا بطاعته، وقال في مُحْكَمِ كتابه: ﴿ مَن يُعلِع الذي ببنه وبين عبادٍه، ومُهيمِنه الذي لا يَفبل إلّا به، ولا قُرْتَة إليه إلّا بطاعته، وقال في مُحْكَمِ كتابه: ﴿ مَن يُعلِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ آفة وَمَن تَوَلَّىٰ فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً ﴾ (۱۱)، فقرَن طاعتَه بطاعتِه، ومقصِبتَه بمغصِبتِه من الكتاب فكان ذلك دليلاً على ما فوَّض الله إليه، وشاهِداً له على من اتَبعَه وعَصاه، وبيَّن ذلك في غير موّضِع من الكتاب العَظيم، فقال نبارك وتعالى في التّحريض على اتّباعه، والترغيب في تَصْدِيقه، والقُبول لدَعْوَتِه: ﴿ قُلْ إِن كُنْتُمْ تُحَبُونَ آللهُ قَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ آللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ (۱۵)، فاتباعه (عباسهم) مَحبّة الله، ورضاه عُقْران الذُنوب، وحَمال النور (۱۱) ووجوب الجَنّة، وفي التولي عنه والإغراض محادَّة الله، وغضبه وسَخَطه، والبُعد منه مُسكِن النار، وذلك قوله: ﴿ وَمَن يَكْفُرْ بِهِ مِنَ ٱلْأَحْزَابِ قَالنَّارُ مَوْعِدُهُ ﴾ (۱۷) يعني الجُحود به، والعِصيان له.

وقوله (منزاة عبدراله) حين تكلَّمت طائِقَة فقالت: نحن موالي رَسولِ الله؛ فخرَج رسولُ الله (منزاة عبدراله) إلى حجّة الوداع، ثمّ صار إلى غدير خمّ، فأمر فأصلح له شبه العنبرا فمّ عَلاه، وأخذ بعَضُدي حتى رُئي بَياض إِبْطَيهِ، أَوْفِعاً صوتَه، قائلاً في مَحْفِله: من كنتُ مَولاه فَعليَ مَولاه، اللهم والله من والاه، وعادِ من عاداه؛ فكانت على ولايني ولاية الله، وعلى عَداوتي عَداوة الله، فأنزل الله عزّ وجل في ذلك اليوم: ﴿اليّومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ آلْإِسلامَ دِيناً ﴾ ("" فكانت ولايني كمالُ الدّين، ورضا الربّ جلّ ذكره.

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: وفجائعها بهم.

<sup>(</sup>١٣) أي قطع، وفي المصدر: ختم.

<sup>(</sup>١٤) النساء ٤: ٨٠

<sup>(</sup>۱۵) آل عمران ۳: ۲۱.

<sup>(</sup>١٦) في المصدر: الفوز.

<sup>(</sup>۱۷) هود ۱۱: ۱۷.

<sup>(</sup>۱۸) في «ط»: انقضت.

<sup>(</sup>١٩) الأعواف ٧: ١٤٢.

<sup>(</sup>۲۰) المائدة ٥: ٣.

وأنزَل الله تبارك وتعالى اختِصاصاً لي، وإكراماً (٢١) نَحَلَنِيه، وإعظاماً وتَفْضيلاً من رسولِ الله (سنن الدعل، واله مَنَحَنِيه، وهو قوله: ﴿ ثُمَّ رُدُّواْ إِلَىٰ اللهِ مَوْلَاهُمُ ٱلْحَقَّ أَلَالَهُ ٱلْحُكُمُ وَهُوَ أَسْرَعُ ٱلْحَاسِبِينَ ﴾ (٢١).

وفيّ مناقب لو ذكرتُها لَمَظُمّ بها الارتفاع، وطالَ لها الاستِماع، ولين تَقَمَّصَها دوني الأَشْقَبان، ونازَعاني فيما لبس لهما بحقّ، ورَكِباها صَلالةٌ، واعتَقداها جَهالةٌ، قَلَيْفُت ما عليه ورَدا، ولِيثِس مَا لأَنْسِهما مَهدا، يتلاعنانِ في دورِهما، ويتبرُّ أكلّ واحد منهما من صاحبِه، بقول لقرينه إذا التَقيّا: ﴿ يَا لَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ ٱلْمُشْوِقِينٍ فَيْفَسَ الْفُوينَ ﴾ ("")، فيُجببه الأشقى على رُبُوته ("")؛ ﴿ يا وَيْلَتَىٰ لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فَلاَتا خَلِلاً عَلَيلاً عَلَيلاً عَنه مال، والإيمان بعد إذ جَاءَنِي وَكَانَ ٱلشَيطانُ للإنسانِ خَدُولاً ﴾، فأنا الذَّكُرُ الذي عنه صَلَّ، والسّبيل الذي عنه مال، والإيمان الذي به كفّر، والقراط الذي عنه نكّب، ولين رتعا في الحُطام الذي به كفّر، والفرور المُنقطع، وكانا منه على شَغا حُفرةٍ من النار، لهما على شَرّ ورود، في أَخْتِبٍ وفود، وألمَن مورود، المُنصّرِم، والمُور المُنقطع، وكانا منه على شَغا حُفرةٍ من النار، لهما على شَرّ ورود، في أُخْتِبٍ وفود، وألمَن مورود، المُناسِك، ويَتْصِبون لها المَنائر ("")، ويتخذون لها القُربان، ويجعلون لها البَحِيرة، والسّائِية، والوّصيلة، والتوصيلة، والتحام، ويستُشْسِمون بالأزلام، عامِهين ("") عن الرُسُاد، والسّائِية، والوّصيلة، والتحام، ويستُشْسِمون بالأزلام، عامِهين ("") عن ذكره، جائِرين (ألم المُناسِك، ويَتْصِبون لها المَنائر أنه، وعمرة بها القربان، ويجعلون لها البّعيلة، والوّصيلة، والوّصيلة، والمُورا يقتل من وضرة أنهم سوداء الجاهِلية، ووضعوها جهالله، وانفطموها ("") ضلالة، فأخرة جنا الله إليهم رَحْمَةً، وأطلَعنا عليهم رأفة، وأسقر بنا عن الحَجُب، نوراً لِمَن اقتَبسه، وفضلاً لِمَن البَعْه، وألمَ المناحِدة مناحِدة المُلكن والكثرة بعد القِلَة، وهابَتُهُم القلوب والأبصار، وخَمْتُ لهم الجَبابرة وطواغينها ("")، وصاروا أهل نعلة ملكورة، وكرامة متسورة ("")، وأشاء مدار السلام، وأشامتاهم وخذوف ("")، وأضاء مدار السلام، وأشامتاهم بعد كؤف، وجمع بعد كؤف، وخميم بعد كؤف، وخميم المُنافرة معد المناطة المنافرة معد الذاب وأولَجْما المَنافرة منافرة معد المناسة المنافرة معد المناسة المناسة المناسة من بنا مفاحرة معد بن عدائلة من عدنان، وأولَجْما المناسة عند المناسة عنداله المناسة من المناسة عنه والمناسة المناسة المناسة عنوا المناسة عنه المناسة عنو

<sup>(</sup>٢١) في المصدر: وتكرّماً.

<sup>(</sup>۲۲) الأنعام ٦: ٦٢.

<sup>(</sup>۲۳) الزخرف ٤٣. ٣٨.

<sup>(</sup>٢٤ الرُّ تُوثة: البِلي. «لسان العرب ررثث ر ٢: ١٥١».

<sup>(</sup>٢٥) المَنْدُوحة: المُتَسَع. «لسان العرب \_ ندح - ٢: ٢١٢».

<sup>(</sup>٢٦) الغَتَايْر: جمع عَتِيرة، الذَّبيحة التي كانت تُذبح للأصنّام. «النهاية ٣: ١٧٨». وفي «ط» نسخة بدل: القتائب.

<sup>(</sup>٢٧) العَمَه: التَّحَيَر والتَّرَدُّد. «لسان العرب ـ عمه ـ ١٣: ١٩٥» ز

<sup>(</sup>١٨) في «ط»: جائزين، وفي المصدر: حائرين.

<sup>(</sup>٢٩) أَهطَعَ: أَقْتِلَ على الشيء بيصره فلم يرفعه عنه، ولا يكون إلّا مع خوف، والإِهطاع: الإسراع في العَدُّو. «لسان العرب ـ هطع ـ ١٨ ٣٧٣».

<sup>(</sup> ٣٠) في «ي، ط»: وانتظموها.

<sup>(</sup>٣١) في المصدر: وطوائفها.

<sup>(</sup>٣٢) في «ج»: منشورة.

<sup>(</sup>٣٣)أي تفرّق وتقطّع، وفي نسخة من «ط»: بعد حوب، والحوب: الوحشة والحزن.

ثوب (٣٠) الإيمان، وفَلَجوا (٣٠) بنا في العالمين، وأبدَت لهم أبّامُ الرّسولِ آثارَ الصالحين، مِن حامٍ مُجاهِد، ومُصَلِّ فانِث، ومُعتَكِفٍ زاهِد، يُظهرون الأمانة، ويأتون المثابة، حتى إذا دعا الله عزّ وجلّ نبيّه (منه عبه وآله)، ورفعه إليه، لم يكن ذلك بعده إلّا كلمْحة من خَفْقة، أو وميض من بَرْقة، إلى أن رجعوا على الأعقاب، وانتكصوا على الأدبار، وطلبوا بالأوتار، وأظهروا الكنائِن (٢٠٠)، وردّموا الباب، وفلّوا (٢٠٠) الدار، وغيّروا آثار رَسولِ الله (منه عبه وآله)، ورغبوا عن أحكامِه، وبَعُدوا من أنوارِه، واستَبْدَلوا بمُستَخلفه بديلاً اتَّخذوه، وكانوا ظالمين، وزعموا أنّ من اختاروا من آل أبي فُحافة أولى بمقام رسولِ الله (منه عبه وآله) ممن اختاره رسول الله (منه عبه وآله) لمقامه، وأنّ مُهاجر آل أبي فُحافة خير من المُهاجرى والأنصاري الربّاني، ناموس هاشم بن عبدمناف.

ألا وإنّ أوّل شهادة زور وقعت في الإسلام شهادتهم أنّ صاحبتهم مُستَخلَف رسول الله (مناه عبدواله)، فلمّا كان مِنْ أمرِ سَعْد بن عُبادة ماكان، رجّعوا عن ذلك، وقالوا: إنّ رسول الله (مناه عبدواله) مضى ولم يستَخْلِفْ. فكان رسول الله (مناه مبدواله) الطيّب المُبارك أوّل مشهود عليه بالزّور في الإسلام، وعن قليل يَجِدون غِبّ ما يعمّلون، وسيّجِد النّالون غِبّ ما أسّسه الأوّلون، ولين كانوا في مندوحة من الممهل، وشِفاء من الأجل، وسَعة من المنقلب (٢٠٠)، واستِدراج من الغرور، وسكون من الحال، وإدراك من الأمل، فقد أمهل الله عزّ وجلّ شدّاد بن عاد، وتُمود بن عبود (٢٠٠)، وبلّعم بن باعورا، وأسبّغ عليهم نِعمه ظاهِرة وباطِنّة، وأمدّهم بالأموال والأعمار، وأتّتهم الأرضُ ببركاتها لبذكروا آلاء الله، وليعرفوا الاهابة له والانابة إليه، ولينتهوا عن الاستكبار، فلمّا بلغوا المُدّة، و استكملوا الأكلة، أخذَهم الله واصطلّمهم (٢٠٠)، فينهم من حُصِب، ومنهم من أخذَتُهُ الصَّبْحة، ومنهم من أحرَقتُهُ الطُّلَة، ومنهم من أودَتُهُ الرَّجْفَة، ومنهم من أردَتُهُ الرَّجْفَة، ومنهم من أردَتُهُ المُ يَظلِمون.

ألا وإنّ لكلّ أجَلِ كتاباً، فإذا بلَغ الكتابُ أجَلَه، لو كُشِف لكم عمّا هوى إليه الظالِمون، وآلَ إليه الأخسرون، لهرَبتُم إلى الله عزّ وجلّ ممّا هُم عليه مُقيمون، وإليه صائرون.

ألا وإنّي فيكم ـ أيّها الناس ـ كهارون في آلِ فِرعَون، وكَبابِ حِطّة في بني إسرائيل، وكسَفينَةِ نوح في فوم نوح، وإنّي النّبأ العَظيم، والصدّيق الأكبّر، وعن قليلٍ ستَعلَمون ما توعَدون، وهل هي إلّاكلَمْقَة الآكِل، ومَذْقَة

<sup>(</sup>٣٤) في «ج»: نور.

<sup>(</sup>٣٥) القَلْج: الطُّقُور والفّوز. «القاموس المحيط ١: ٢١٠».

<sup>(</sup>٣٦) في «ي» والمصدر: الكتائب.

<sup>(</sup>٣٧) الفِّلُ: الكُّسر والضَّرب. «النهاية ٣: ٧٢٤».

<sup>(</sup>٣٨) النِب: عاقِبَة الشيء. «القاموس المحيط ١: ١١٣».

<sup>(</sup>٣٦) في «ج»: المتقلب.

<sup>(</sup>٠٤) في «ج، ط» نسخة بدل:عتور.

<sup>(</sup>٤١) اصطلَّمة: استأصَّله. «القاموس المحيط ٤: ١٤١».

<sup>(</sup>٤٣) المَذْقَة: الشُّربة من اللبن الممذوق ـ أي الممزوج بالماء ـ «لسان العرب ـ مذق ـ ١٠: ٣٤٠».

النَّارِب، وخَفْقَة الوّسْنان، ثمّ تَلزِمُهم المَعَرّات (٢٠) خِزْياً في الدُنيا، ويومَ القيامة بُرَدُون إلى أشد العداب، وما الله بغافِلِ عمّا يعمَلون، فما جَزاء من تنكَّب محجَّته، وأنكر حُجّته، وخالف هُذاته، وحناد عن نوره، واقتم في ظُلمه، واستبدل بالماء السّراب، وبالنعيم العذاب، وبالفوز الشّقاء، وبالسّرّاء الضّرّاء، وبالنَّعة الضّنك، إلّا جزاء اقتِرافِه، وسوء خِلافه، قُلْيوقِنوا بالوَعْد على حَقيقته، وَلْيَسْتَيْقِنوا بما يوعدون، يوم تأتي الصبحة بالحقّ: ﴿ قَلِكَ يَسُومُ الْخُرُوجِ \* إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي وَنُعِيتُ وَإِلَينًا ٱلْمَصِيرُ \* يَوْمَ تَشَقّقُ ٱلْأَرْضَ عَنْهُمْ سِرَاعاً ﴾ (\*\*) إلى آخر السورة».

عبد ولا أمّة أعطى بيعة أمير المؤمنين (عدائله): عن أبيه، عن جده، عن رسول الله (مآن اله عبدواله)، قال: وما من عبد ولا أمّة أعطى بيعة أمير المؤمنين (عدائله) في الظاهر، ونكنّها في الباطن، وأقامً على يفاقه، إلّا وإذا جاءً ملك المَوت لتشيّض روحه نمثل له إبليس وأعوائه، وتُمثّل النيران، وأصناف عقابها بعينيه وقلّبه، ومقاعده من مضائِقها، وتُمثّل له أيضاً الجنان و مَنازِلَه فيها لوكان بَفِي على إيمانه، ووقى بِبَيعته. فيقول له مَلَكُ المَوْت: انظُر فتلك الجنان التي لا يقدّر قدر سرّائها، وبهجَتِها، وسرورها إلّا ربّ العالمين، كانت مُمَدَّة لك، فلوكنت بَقيت على ولايتك لأخي محمد (منن عبد وقد)، كان إليها بمصررك يوم قصل القضاء لكنك نكثت وخالفت، فتِلك النيران وأصناف عذابها، ورباعها الشائِلة مخالِبها، وسائِر أصناف وزبانِيتُها بمِرزَباتِها (1)، وأفاعيها الفاغِرة أفواهها، وعقارِبُها الناصِبَة أذنابها، وسباعها الشائِلة مخالِبها، وسائِر أصناف عذابها هُولك، وإليها مصيرك. فيقول: يا ليتني اتَّخذَتُ مع الرّسولِ سبيلاً، فقيلتُ ما أمرّني، والتَوّمَتُ ما لزِمني من مُوالاة على بن أبي طالب (عدالته)».

٩/٧٧٨٣ عليّ بن إبراهيم: في معنى الآية: قوله ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْدِ ﴾، قال: الأوّل يقول: يا ليتنى اتَّخَذْتُ مع الرسول سبيلاً.

١١/٧٧٨٥ - الشيبانيّ: عن الباقر والصادق (عليهماالتلام): «السبيل هاهنا: عليّ (عدالتلام)، ﴿ يا وَيُلَتَىٰ لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلانًا خَليلاً \* لَقَدْ أَضَلَّنِي عَن آلذًّكُو ﴾ يعني عليّا (عدالتلام)».

<sup>(</sup>٤٣) المتقرَّة: الإِثم، والجناية والشدّة. «لسان العرب ـ عرر ـ 1: ٥٥٦».

<sup>(</sup>٤٤) سورة ق ٥٠: ٢٦ ـ ٤٤.

٨ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عبدالتلام): ٦٦/١٣١.

<sup>(</sup>١) المِرْزَيَّة: عُصبة من حديد. «أقرب الموارد ـ رزب ـ ١: ١ ٠ ٤».

٩ ـ تفسير القمي ٢: ١١٣.

١٠ ـ تفسير القمي ٢: ١٣.

۱۱ . نهج البيان «مخطوط»: ۲۰۸.

۱۲/۷۷۸٦ وقال أيضاً: رُوي عن البافر والصادق (مبهمالتلام): وأنّ هذه الآيات نزّلتْ في رجُلَين من مَشايخ قريش، أسلَما بألسِنَتِهما وكانا يُنافقان النبيّ (ملهالتلام)، وآخا بينهما يوم الإخاء، فصد أحدُهما صاحَبه عن الهُدى، فهلكا جميعاً، فحكى الله تعالى حكايتهما في الآخرة، وقولهما عندما ينزل عليهما من العذاب، فيحزّن ويتأسَّف على ما قدّم، ويتندّم حبث لم ينفّعه النَّدم،

قوله تعالى:

#### وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَارَبُ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُوراً [٣٠]

١/٧٧٨٧ - محمّد بن يعقوب: بإسناده عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر، عن أمير المؤمنين (عيه السّلام)، في -الخُطبة التي تقدَّمت قبل هذه الآية من قولِ أمير المؤمنين (عبه السّلام): هفأنا الذِّكر الذي عنه ضلَ، والسبيل الذي عنه مال، والإيمان الذي به كفر، والقرآن الذي إيّاه هجَر، والدِّين الذي به كذّب،

قوله تعالى:

## آلَّذِينَ يُخْشَرُونَ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ إِلَىٰ جَهَنَّمَ أُوْلَئِكَ شَرِّ مَّكَاناً وَأَضَلُّ سِبِيلاً [74]

1/۷۷۸۸ محمد بن إبراهيم النُعمانيّ في (الغيبة): بإسناده عن كَعْبِ الأحْبار، قال: إذا كان يومُ القيامة حُشِر الناس على أربعةِ أصْناف: صِنْفٌ رُكبان، وصِنْفٌ على أقدامهم يَمشون، وصِنْفٌ مُكِبُون، وصِنفٌ على وُجوهِهم صُمَّ بُكمٌ عميٌ فهم لا يعقِلون، ولا يتكلّمون، ولا يؤذن لهم فيعتَذِرون، أُولئك الذين تلفّحُ وجوهَهُم النار، وهم فيها كالِحُون.

فقيل: يا كَعْب، مَنْ هؤلاء الذين يُحشَرون على وُجوهِهم، وهذه الحال حالُهم؟ قال: كعب: أولئك الذين كانوا على الضّلال والارتِداد والنَّكْث، فيئس ما قدَّمتْ لهم أنفُسهم إذا لَقوا الله بحَرْبِ خليفَتِهم ووصيّ نبيّهم، وعالِمهم، وسيّدهم، وفاضِلهم، وحامِل اللواء ووليّ الحَوض، والمُرْتَجى، والرجاء (١) دون هذا العالم، وهو العلم

سورة الفرقان آية . ٣٠ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۲۸/۱.

سورة الفرقان آية ـ ٣٤ ـ

۱۲ ـ نهج البيان «مخطوط»: ۲۰۸.

١ ـ الغيبة: ١٤٥/١٤.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: والمرجى.

الذي لا يُجهَل، والمَحجّة <sup>(٣)</sup> التي من زال عنها عطب، وفي النار هوى، ذلك عليٌ وربٌ كعب، أعلَمهم عِلماً، وأقدّمهم سِلماً، وأوفَرهم حِلماً، عجَب كعب ممّن فدّم على على غيره.

ومن نسل عليّ (عليه الشلام) القائم المهديّ (عليه الشلام) (")، الذي يبدّل الأرض غير الأرض، وبه يحتَجّ عيسى بن مريم مريم (عليه الشبه الناس بعيسى بن مريم (عليه الشلام) على نصارى الروم والصين، إنّ القائم المهديّ من نَسْل عليّ (عليه الشلام) أشبّه الناس بعيسى بن مريم خلقاً وخُلقاً وسَمْناً وهيبة (١)، يُعطبه الله عزّ وجلّ ما أعطى الأنبياء ويَزيده ويُفضّله.

إنّ القائم (طبه النهم) من وُلد عليّ (طبه النهم) له غيبة كغيبة يوسف، ورَجْعَة كرَجْعَةِ عيسى بن مريم، ثمّ يظهر بعد غيبيته مع طلوع النّجْم الأحْمَر، وخراب الزّوراء وهي الرّيّ، وخسف المزورة (٥) وهي بغداد، وخُروج السّفيانيّ، وحَرب وُلدِ العَبّاس مع فِتيان أرمينية وآذربيجان، تلك حَرب يُقتّل فيها ألوفٌ وألوف، كلّ يقيض على سَيفٍ مُحَلّى، تخفِق عليه رايات سود، تلك حروب يَشوبها الموتُ الأحمر، والطاعونُ الأكبر (١٠).

قوله تعالى:

#### وَعَاداً وَثَمُودَ وَأَصْحَابَ آلرَّسِّ وَقُرُوناً بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيراً [٣٨]

تقدّم في سورة هود خبر أصحاب الرّس (١).

1/۷۷۸۹ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمدانيّ، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، قال: حدّثنا أبو الصلت عبدالسلام بن صالح الهرويّ، قال: حدّثنا عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه موسى ابن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين، عن أبيه الحسين بن عليّ (سلان الله عبه أجسين، قال: «أتى عليّ بن أبي طالب (عب تشرم) قبل مقتله بثلاثة أيّام رجل من أشراف تميم، يقال له: عمرو، فقال: يا أمير المؤمنين، أخبرني عن أصحاب الرّس، في أيّ عصر كانوا، وأين كانت منازلهم، ومن كان ملكهم، وهل بعث الله عزّ وجلّ إليهم رسولاً، أم لا، وبماذا أهلكوا؟ فإنّي أجد في كتاب الله عزّ وجلّ إليهم رسولاً، أم لا، وبماذا أهلكوا؟ فإنّي أجد في كتاب الله عزّ وجلّ ذكرهم، ولا أجد خبرهم.

فقال له أمير المؤمنين (عب التلام): لقد سألتُ عن حديثٍ ما سألني عنه أحدٌ من قبلك، ولا يحدُّثك به أحدٌ

<sup>(</sup>٢) في «ي، ط»: والحجّة.

<sup>(</sup>٣) في «ط» زيادة: ومن يشك في القائم المهدي.

<sup>(</sup>٤) في «ي»: هيئة.

<sup>(</sup>٥) في «ج، ي»: المروة.

<sup>(</sup>٦) في «ج، ي»: الأنمر، وفي المصدر: الأغبر.

سورة الفرقان آية ـ ٣٨ ـ

<sup>(</sup>۱) لم نعثر عليه.

١ ـ عيون أخبار الرضا (مله الشلام) ١: ١/٢٠٥.

بعدي إلّا عنّي، وما في كتاب الله عزّ وجلّ آية إلّا وأنا أعرفها، وأعرِف تفسيرَها، وفي أي مكانٍ نزَلت، من سَهْلٍ، أو جَبل، وفي أي وقت من ليل أو نهار، وإنّ هاهنا لمِلْماً جَمّاً ـ وأشار إلى صَدْرِهِ ـ ولكنَّ طُلابه يَسير، وعن قليلٍ يَنْدَمون لو فقَدوني.

كان من قِصّتهم - يا أخا تميم - أنهم كانوا قَوْماً يعبُدون شجرة صَنَوْبَر، يقال لها: شاه دِرَخْت، كان يافث بن نوح غَرَسَها على شفير عَيْن، يقال لها روشاب (١)، كانت أنبتَت (٣) لنوح (طبه انتلام) بعد الطُوفان، وإنّما سُمّوا أصحاب الرّس، لأنّهم رّسّوا (٣) نبيّهم في الأرض، وذلك بعد سُليمان بن داود (طبه التلام).

وكانت لهم اثنتا عشرة قُرْيَة على شاطئ نهر يُقال له: الرّسّ، من بلاد المَشْرِق، وبهم سُميّ ذلك النهر، ولم يكن يومّئِذ في الأرض نَهْر أغْزَر منه، ولا أعذَب منه، ولا قرى أكثر ولا أعْمَر منها، تُسمّى إحداهُنّ آبان، والثانية آذَر، والثائِثة دي، والرابعة بَهْمَن، والخامِسة إسفندار، والسادسة فَرْوَرْدِين، والسابعة أردي بهِشت، والثامنة خُرداد، والناسعة مُرداد، والعاشرة نِير، والحادية عشر مِهر، والثانية عشر شَهْريور.

وكانت أعظم مدائِنهم إسفندار، وهي التي يَنزِلُها مَلِكُهم، وكان يُسمّى: تركوذ بن غابور بن يارش بن ساذن (١) بن تُمرود بن كنعان فرعون إبراهيم (عبالتلام» وبها العَيْن والصَنَوْبَرة، وقد غرَسوا في كلَّ قرية منها حبَّةً مِنْ طَلِّعِ تلك الصَنَوْبَرة، وأبحرَوا إليها نَهْراً من العَيْن التي عند الصَنَوْبَرة، فنبتَتِ الحَبّة، وصارَت شجرة عَظيمة، وحرَّموا ماء العَين والأنهار، فلا يشرَبون منها، ولا أنعامهم، ومن فعل ذلك قتلوه، ويقولون: هو حياة آلهتنا، فلا ينبغي لأحدٍ أن يُنْقِص من حياتها، ويشربون هم وأنعامُهم من نَهْر الرَّسُ، الذي عليه قُراهم.

وقد جعلوا في كلّ شهرٍ من السنة يوماً، في كلّ قرية، عيداً يجتمع إليه أهلها، فيضربون على الشجرة التي بها كلّة (٥) من حرير، فيها من أنواع الصّور، ثمّ يأتون بشاةٍ وبقر، فيذبحونها قرباناً للشجرة، ويشعلون فيها النيران بالحَطب، فاذا سطع (٥ دُخان تلك الذبائح وفَتَارُها (٥ في الهواء، وحال بينهم وبين النَّظر إلى السَّماء، خَرُوا للشجَرة سُجُداً، ويبكون ويتضرَّعون إليها أن تَرضى عنهم، فكان الشيطان يَجيء فيُحرِّك أغصائها، ويَصيح من ساقها صياح الصبيّ: إنِّي قد رَضيتُ عنكم ـعبادي ـفطيبوا نَفْساً، وقَرُوا عَيْناً. فيرفعون رؤوسهم عند ذلك، ويشرَبون الخَمْرُ ويضرِبون بالمعاذِف، ويأخذون الدَّست بند (٥)، فيكونون على ذلك يومهم وليلتهم، ثمّ ينصَرِفون.

<sup>(</sup>١) في المصدر: دوشاب، وفي «ط» نسخة بدل: روشناب.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط»: استنبطت، وفي المصدر: أنبطت.

<sup>(</sup>٣) رَشُوه في الأرض: دَشُوه فيها. «لسان العرب \_رسس \_ ٦: ٩٨».

<sup>(</sup>٤) في «ي»: تركود بن غابور بن بارش بن سازن ... وفي «ج»: تركوذ بن يارش ... وفي المصدر: ... يارش بن سازن ...

<sup>(</sup>٥) الكِلَّة: السِتر الرّقيق يُخاط كالبيت يُتَوقّى فيه من البّق. «الصحاح ـكلل . ٥: ١٨١٢».

<sup>(</sup>٦) في «ج، ي»: سطح.

<sup>(</sup>٧) القُتَارُ: ربح الشِوَاء. «الصحاح . قتر . ٢: ٨٩٧».

 <sup>(</sup>٨) دستبند: فارسية، نوع من الرقص الجماعي الشبيه بالدَّبْكَة. «المعجم الذهبي: ٢٦٨».

وإنما سمّتِ العجمُ شهورها بآبان ماه، وآذرماه، وغيرهما، اشتقاقاً من أسماء تلك القرى، لقول أهلها بعضهم لبعض: هذا عيد شهر كذا، وعيد شهر كذا؛ حتى إذا كان عيد قريتهم العُظمى، اجتمع إليها صغيرهم وكبيرهم، فضربوا عند الصّنَوْبَرة والعَيْن سُرادِقاً من دِيباح، عليه من أنواع الصّور، وجعلوا له اثني عشر باباً، كل بابٍ لأهْلِ قريةٍ منهم، ويسجدون للصّنَوْبَرة، خارِجاً من السُّرادِق، ويُقرِّبون إليها الذبائح، أضعاف ما قرَّبوه للشجرة التي في قراهم، فيجيء إبليس عند ذلك، فيُحرِّك الصّنَوْبَرة تحريكاً شديداً، ويتكلم من جَوْفِها كلاماً جَهورياً، ويَعِدُهم ويُمنيهم بأكثر ممّا وعَدَّنهم ومنَّنهم الشياطين كلّها، فيرفَعون رؤوسَهم من السُّجود، وبهم من الفرّح والنّشاط ما لا يُفيقون، ولا يَتكلّمون، من الشّرب والعَزف، فيكونون على ذلك اثني عشر يَوماً ولياليها، بعدد أعيادهم بسائر السنة، ثمّ ينصَرفون.

فلمًا طال كُفْرُهم بالله عزّ وجلّ وعبادتهم غيره، بعث الله عزّ وجلّ إليهم نبيّاً من بني إسرائيل، من وللا يَهودا ابن يعقوب (عد الله من المَيْ فيهم زَماناً طويلاً، يدعوهم إلى عبادة الله عزّ وجلّ، ومَعرِفة ربوبيّته، فلا يتُبعونه، فلمّا رأى شدّة تَماديهم في الغَيّ والضّلال، وتَرْكِهم قبول ما دَعاهم إليه من الرُشْدِ والنّجاح، وحضّر عيد قريتهم المعظمى، قال: يا ربّ، إنّ عبادك أبوا إلا تكذيبي، والكفر بك، وغّدوا يعبدُون شَجَرة لا تنفّع ولا تَضُر، فأيبِسْ شجرهم أجمّع، وأرهم قُدرَتك وسُلطانك. فأصبتح القوم وقد يَبِسَ شَجرهم، فَها لَهُم ذلك، وفَظع (١) بهم، وصاروا فرقين: فِرْقَة قالتْ: سحر آلهتكم هذا الرجل الذي رغم أنه رسولُ ربّ السّماء والأرض إليكم، ليَصْرِف وُجوهكم عن آلهتِكم إلى إليه، وفِرقَة قالت: لا، بل غَضِبَتْ آلهتكم حين رأتْ هذا الرجل يَعيبُها، ويقع فيها، ويَدعوكم إلى عبادة غيرها، فحَجْبَت حُسْنها وبهاءَها لكى تَغْضَبوا لها، فَتَنْتُم وأمنه.

فأجمع رأيهم على قَتْلِه، فاتخذوا أنابيب طوالاً من رَصَاص، واسعة الأفواه، ثمّ أرسَلوها في قرار العَيْن، إلى أعلى الماء، واحدة فوق الأخرى، مثل البَرابخ أن ويَرْحوا ما فيها من الماء، ثمّ حفروا في قرارها بِثراً ضَيَّقة المَدْخل، عَميقة، وأرسلوا فيها نبيّهم، وألقموا فاها صَخْرَة عظيمة، ثمّ أخرَجوا الأنابيب من الماء، وقالوا: الآن نرجو أن ترضى عنّا آلهتُنا، إذا رأت أنّا فَدْ قتلنا مَنْ كان يقع فيها، ويصد عن عبادتها، ودفنّاه تحتّ كبيرها، يتشفّى منه، فيعود إليها (١١) نورُها ونَضْرَتُها كماكان. فبقوا عامّة يَومِهم يسمّعون أنين نبيّهم (عدائلم)، وهو يقول: سيّدي، قد ترى ضِيق مَكاني، وشِدّة كَرْبي، فارْحَمْ ضَعْفَ رُكني، وقِلَة حيلتي، وعَجّل بقَبْضِ روحي، ولا تُؤخر إجابة دَعُوتي، حتى مات (عدائلم).

فقال الله عزّ وجلّ لجَبْرَتيل (عدالتلام): يا جَبْرَتيل، أيظُنَ عِبادي هؤلاء، الذين قَدْ غَرَّهُم حِـلْمي، وأمِنوا مَكْري، وعَبَدوا غَيْري، وقتَلوا رَسولي، أن يُقيموا <sup>(۱۲)</sup> لغضَبي، أو يخرُجوا من سُلطاني؟ كيف وأنا المُنتَقِم ممَّن

<sup>(</sup>٩) في المصدر: وقطع.

<sup>(</sup>١٠) البَرَاسِخَ: البانوعة الواسعة من الخَزَف. «أقرب الموارد ـ برخ ـ ١: ٣٥٠.

<sup>(</sup>١١) في المصدر: لنا.

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: يقوموا.

عَصاني، ولم يَخْشَ عِقابي، وإنّي حلَفْتُ بعِزّني وجَلالي لأجْعَلَنهم عِبْرَةٌ ونَكالاً للعالَمين. فلم يَرُعُهُم (١٢) وهم في عِيدهم ذلك إلا بريح عاصِفٍ شديدةِ الحُمْرَة، فتحبَّروا فيها، وذُعِروا منها، وتَضامٌ (١١) بعضُهم إلى بعض، ثمّ صارت الأرض من تَحْتِهم كحَجَركبريتٍ بتوقّد وأظلَتْهُم سَحابة سَوْداء، فألقبت (١٥) عليهم كالقبّة جَمْراً بلتهب (١٦)، فذابت أبداتُهم كما يذوب الرَّصاص في النار. فنعوذ بالله تعالى ذكره من غَضَيِه، ونَزولِ نِقْمتِه، ولا حَوْلَ ولا قُوّة إلا بالله العَلَى العظيمة.

٢/٧٧٩ على بن إبراهيم: عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن جَميل، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: دخَلتْ امرأةً مع مَولاةٍ لها على أبي عبدالله (عبدالله)، فقالت: ما تقول في اللّواتي مع اللّواتي؟ قال: همّن في النار، إذا كان يوم القيامة أني بهنّ، فألبِسْنَ جِلْباباً من نارٍ، وخُفِّينٍ من نارٍ، وقِناعاً من نارٍ، وأدخِل في أجوافِهنّ وفُروجِهنّ أعْمِدَة من نار، وقُذِف بهنّ في النار».

فقالت: أليس هذا في كتاب الله؟ قال: «بلى» قالت: أبن هو؟ قال: «قوله: ﴿وَعَاداً وَتُمُوداً وَأَصْحَابَ ٱلرَّسُ﴾ فهنّ الرَسّيّات».

وسيأني - إن شاء الله تعالى ـ في سورة (ق)، عند قوله تعالى: ﴿ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَأَصْحَابُ آلرَّسَّ وَتَمُودُ﴾ (١)، ما يوافق رواية علىّ بن إبراهيم هنا.

` قوله تعالى:

## وَ كُلاَ تُشِرْنَا تَنْبِيراً [ ٣٩]

1/۷۷۹۱ - ابن بابویه: عن أبیه، قال حد تشاسعد بن عبدالله عن أحمد بن محمّد بن عبسی، عن محمّد بن خسی، عن محمّد بن خالد البَرقيّ، عمّن ذكره، عن حَفْص بن غِيات، عن أبي عبدالله (عبه النهام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَكَالاَ تَبْونَا تَتْبِيراً ﴾، قال: (بعني كشّرْنا تكسيراً ـ قال ـ وهي بالنّبَطِيّة).

٢/٧٧٩٢ عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسي، عن محمّد بن

<sup>(</sup>١٣) الزَّوع: الفَزَع. «لسان العرب - روع - ٨: ١٣٥».

<sup>(</sup>١٤) تَضَامُّ القوم: إذا انضَمَّ بعضُهم إلى بعض. «الصحاح ـ ضمم ـ ٥: ١٩٧٢».

<sup>(</sup>١٥) في المصدر: فألقت.

<sup>(</sup>١٦) فمي «ج، ي»: حمراء تلتهب.

٢ ـ تفسير ألقمي ٢: ١١٣.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديثين (١، ٢) من تفسير الآيات (١٢ ـ ١٤) من سورة ق.

سورة الفرقان آية ـ ٣٩.

١ - معاني الأخبار: ١/٢٢٠.

۲ ـ تفسير القمي ۲: ۱۱٤.

سورة الفرقان (۲۵) ...... ۱۳۷

خالد، عن حَفْص بن غِياث، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في فوله: ﴿ وَكُلاَ تَبْرِيراً ﴾ يعني كسَّرنا نكسيراً ـ قال ـ هي لفظة بالنَبَطِيّة ه.

قوله تعالى:

# وَلَقَدْ أَتَوْا عَلَىٰ ٱلْقَرْبَةِ ٱلَّتِي أَمْطِرَتْ مَطَرَ ٱلسَّوْءِ [ ٤٠ ]

1/۷۷۹۳ عليّ بن إبراهيم، قال: في رواية أبيّ الجَارود، عن أبي جعفر (عليهاننلام)، قال: ﴿وَأَمَّا القَرْيَةِ التي أُمطِرَتْ مَطَر السَّوء فهي سَدوم، قرية فوم لوط، أمطَر الله عليهم حِجارةً من سجّيل، يقول: من طين».

قوله تعالى:

# أَرَءَ يْتَ مَنِ آتَّخَذَ إِلَّهَهُ هَوَاهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً [ ٤٣ ]

1/۷۷۹٤ على بن إبراهيم، قال: نزلت في قُريش، وذلك أنّه ضاقَ عليهم المَعاش، فخرَجوا من مكة، وتفرَّقوا، فكان الرجُل إذا رأى شجَرةً حسنةً أو حجَراً حسناً، هَوِيّه فعبَده، وكانوا يَدْخرون لها النَّعَم، ويُلطِّخُونَها بالدّم، ويُسمّونها سَعْد صَخْرَة، وكانوا إذا أصابَهم داء في إبلِهم وأغتامِهم، جاءوا إلى الصَخْرة، فيَمْسَحون بها الغنّم والإبل، فجاء رجل من العرّب بإبلٍ له، يُريد أن يتمَسَّح بالصَّخْرَة لإبله، ويُبارك عليها، فنفَرَتْ إبلُه وتفرَّقَتْ، فقال الرّجُل شعراً:

أنبنا إلى سعد "لبجمع شملنا فشتنا سُعْدٌ فما نحنُ من سَعْدِ وما سَعْدُ إلا صَحْرَةً بِمَنُوفَةٍ " مِن الأرضِ لا تَهدي لِغَيَّ ولا رُشْدِ ومَرّ به رجُل من العَرب، والنَعْلَبُ يَبول عليه، فقال شِعراً:

وربُّ يَسِبُولُ النُّعُلُسِانُ بِسِرَأْسِهِ لَقَد ذَلَّ مِن بِالَتْ عليه النَّعالِبُ

سورة الفرقان آية ـ 20 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١١٤.

سورة الفرقان آية ـ 22 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١١٤.

<sup>(</sup>١) سعد اسم صنم لبني مِلكانَ بن كنانة. «لسان العرب ـ سعد ـ ٢: ٢١٨».

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط»: مستوية، وما أثبتناه من الصحاح ولسان العرب، مادة (سعد) والتُّنُوفَة: المفازة. «الصحاح ـ تنف ـ ٤: ١٣٣٢».

١٣٨ ...... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

# أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً [13]

1/۷۷۹۵ - محمّد بن يعقوب: عن أبي عبدالله الأشْعَريّ، عن بعض أصحابِنا، رفّعه، عن هِشام بن الحَكم، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (عبدائله) - في حديث طويل - قال: ديا هِشام، ثمّ ذمّ الله الذين لا يعقِلون، فقال: ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَام بَلْ هُمْ أَضَلُ سَبِيلاً ﴾.

٢/٧٧٩٦ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، رفعه، عن محمّد بن داود الغنوي، عن الأصبخ بن ثباتة، عن أمير المؤمنين (عبدالنه) - في حديث طويل - قال: «فأمّا أصحاب المشأمة، فهم البهود والنصارى، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ اللّذِينَ عَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَيْنَا عَهُم (" يعرفون البهود والنصارى، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ اللّذِينَ عَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَيْنَا عَهُم لَيْكُتُمُونَ محمّداً (من الاعبرانه)، والولاية، في التوراة والإنجبل اكما يَعرفون أبناء هم في منازِلهم ﴿ وَإِنَّ فَرِيقاً مَّنْهُمْ لَيَكُتُمُونَ النّفَهُمُ وَاللّذِينَ عَن رّبّك ﴾ أنك الرسول إليهم ﴿ فَلا تَكُونَنَ مِن ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ (")، فلمّا جحدوا ما عرفوا ابتلاهُم بذلك، فسَلبَهُم روحَ الإيمان، وأسْكَنَ أبدائهم ثلاثة أرواح: روح القوّة، وروح الشّهوة، وروحُ الشّهوة، عرفو الشّهوة، وتعتلِفُ بروح النّه أَن الدّابّة إنّما تَحمِلُ بروح القوّة، وتعتلِفُ بروح الشّهوة،

وسيأتي الحديث ٍ إن شاء الله تعالى - بتمايه، في أوَّل سورة الواقعة (٣).

مرزخت كالميتزرون اسدوى

قوله تعالى:

# أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبُّكَ كَيْفَ مَدَّ ٱلْظُّلُّ وَلَوْ شَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِناً [20]

١/٧٧٩٧ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (علمالتلام)، في قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ

سورة الفرقان آية ـ 25 ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱۲/۱۱.

۲ ـ الكافي ۲: ۱٦/۲۱٤.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ١٤٦ و ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) سيأتي في الحديث (٦) من تفسير الآيات (١ ـ ١١) من سورة الواقعة.

سورة الفرقان آية ـ 20 ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ١١٥.

رَبُّكَ كَيْفَ مَدَّ ٱلْظِّلُّ وَلَوْ شَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِناً ﴾، قال: «الظِلُّ: ما بين طُلوع الفَجر إلى طُلوع الشّمس».

٢/٧٧٩٨ - ابن شهرآشوب، قال: نزل النبيّ (مننه مدونه) بالجُحْفَة، تحت شَجَرة قَليلَة الظِلّ، ونزَل أصحابُه حَوْلَه، فتَداخَلَه شيءٌ من ذلك، فأذِنَ الله تعالى ليلك الشّجَرة الصّغيرة حتّى ارتَفَعتْ وظَلَلتِ الجَميع، فأنزَل الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبُّكَ كَيْفَ مَدَّ ٱلظَّلِّ وَلَوْ شَاءً لَجَعَلَهُ سَاكِناً ﴾.

قوله تعالى:

# وَلَقَدْ صَرَّفْنَاهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَّكَّرُواْ فَأَبَىٰ أَكْثَرُ آلنَّاسِ إِلَّا كُفُوراً [٥٠]

١/٧٧٩٩ - شرف الدين النجفي، قال: روى محمّد بن عليّ، عن محمّد بن فُضَيْل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طبالتلام)، قال: «نزَل جَبْرَئيل على محمّد (سنن ه عبدراله) بهذه الآية هكذا: فأبي أكثرُ الناسِ من أمّتِك بولاية علىّ إلّاكُفوراً».

قوله تعالى:

# وَهُوَ ٱلَّذِي مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ -إلى نوله نعالى ـ وَحِجْراً مَّحْجُوراً [ ٥٣ ]

١/٧٨٠٠ على بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَرَحَ ٱلْبَحْرَيْنِ ﴾ في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر البالنلام، يقول: وأرسَل البَحْرَين (١) ﴿ هَذَا عَذْبٌ قُرَاتٌ وَهَذَا مِلْعٌ أَجَاجٌ ﴾ فالأجاج المُرّ، ﴿ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخاً ﴾ يقول: حاجزاً، وهو المُنْتَهى، ﴿ وَحِجْراً مَّحْجُوراً ﴾ يقول: حَراماً مُحَرِّماً، بأن يغيّر أحدُهما طَعْمَ الآخر».

مرزخت تكييزرون اسدى

قوله تعالى:

### وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيراً [06]

١/٧٨٠١ محمَّد بن يعقوب: عن محمَّد بن يحيى، عن أحمد بن محمَّد، وعليَّ بن إبراهيم، عن أبيه،

۲ \_المناقب ۱: ۱۳۵.

سورة الفرقان آية ـ ٥٠ ـ

١ ـ تأويل الآيات ١: ٢٧٥/١١.

سورة الفرقان آية ـ ٥٣ ـ

تفسير القمى ٢: ١١٥..

(١) (يقول أرسل البحرين) ليس في المصدر.

سورة الفرقان آية ـ 01 ـ

1 ـ الكافي ٥: ٩/٤٤٢.

جميعاً عن ابن محبوب، عن هِشام بن سالم، عن بُرَيد العِجْليّ، قال: سألت أبا جعفر (منه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ مِنَ ٱلْمَاءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيراً ﴾.

فقال: وإنّ الله تعالى خلّق آدَم من الماءِ العَذْب، وخلّق زوجتَه من سِنخه (۱)، فبرَأها من أسفّل أضلاعه، فجَرى بنتب ذلك بينَهُما صِهْر، وذلك قولُه عزّ وجلّ: ﴿نَسَباً فَجَرى بِسَبَب ذلك بينَهُما صِهْر، وذلك قولُه عزّ وجلّ: ﴿نَسَبا وَصِهْرا ﴾، فالنّسَب عبل أخا بني عجل ماكان من نَسَب (۱) الرّجال، والصّهر ماكان بسبّبِ النّساء).

٢/٧٨٠٢ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن هشام بن سالم، عن بُرَيد العِجْليّ، عن أبي عبدالله (طبالتلام)، قال: سألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ لَسَباً وَصِهْراً ﴾.

فقال: «كان الله تبارك وتعالى خَلَق آدم من الماء العَذْب، وخَلَق زوجته من سِنخه، فبرّأها من أسفَلِ أضلاعِه، فجرى بذلك الضّلع بينهما نَسَب، ثمّ زوَّجها إيّاه، فجرى بينهما بسبّب ذلك صِهْر، فذلك قوله: ﴿نَسَبا وَصِهْراً﴾، فالنَّسَب ديا أخا بنى عِجُل ـ ماكان من نَسب الرَّجال، والصّهر ماكان بسبّب نَسَب أنا النَّساء،

٣/٧٨٠٣ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد، عن إبراهيم بن محمّد النّقَفيّ، عن أحمد ابن مَعْمَر الأسديّ، عن الحكم بن ظهير، عن السّدي، عن أبي مالك، عن ابن عبّاس، قال: قوله عزّ وجلّ: ﴿وَهُو اللّهِ يَ خَلَقَ مِنَ الْمَاءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً ﴾ نزلتْ في عبّاس، قال: قوله عزّ وجلّ: ﴿وَهُو النّبِيّ املُن المعدداله) عليّاً (عب النه) ابنته، وهو ابن عمّه، فكان له نَسَباً وصِهْراً». وصِهْراً».

٤/٧٨٠١ - وعنه، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحبى، قال: حدّثنا المغيرة بن محمّد، عن رجاء بن سَلَمة (١)، عن ناثل بن نَجيح، عن عمرو بن شِمْر، عن حَالِم الحُمْعَي، عن عِكْرِمَة، عن ابن عبّاس، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَهُوَ لَا لَهُ عَزَ وَجلّ: ﴿ وَهُوَ لَا لَهُ عَزَ وَجلّ: ﴿ وَهُوَ لَا لَهُ عَزَ وَجلّ: ﴿ وَهُوَ لَا لَهُ عَزَ وَجِلّ: ﴿ وَهُو لَا لَهُ عَزَ وَجلّ: ﴿ وَهُو لَا لَهُ عَزَ وَجِلَّ: ﴿ وَهُو لَا لَهُ عَزَ وَجِلّ: ﴿ وَهُو لَا لَهُ عَرْ وَجِلَّ: ﴿ وَهُو لَا لَهُ عَرْ وَجُلَّ اللّهُ عَلَى مِنْ اللّهُ عَرْ وَجلَّا لَهُ عَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً ﴾ .

قال: لمّا خَلَق الله آدَم، خلَق نُطفَةً من الماء، فمزّجَها بنورِه، ثمّ أودّعَها آدم (طمالتلام)، ثمّ أودّعَها ابنه شيث، ثمّ أنوش، ثمّ قينان، ثمّ أباً فأباً، حتّى أودّعَها إبراهيم (عبالتلام)، ثمّ أودّعَها إسماعيل (عبالتلام)، ثمّ أمّاً فأمّاً، وأباً فأباً،

<sup>(</sup>١) السنخ: الأصل. «الصحاح -سنخ - ١: ٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) في المصدرو ماكان بسبب.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١١٤.

<sup>(</sup>١) (نسب) ليس في المصدر.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ١٣/٣٧٦، شواهد التنزيل ١: ٧٣/٤١٤.

٤ ـ تأويل الآيات ١: ٣٧٧/١٤.

<sup>(</sup>١) في «ج»: جابر بن سلمة، ولعله رجاء بن أبي سلمة، راجع تهذيب التهذيب ٣: ٢٦٧.

من طاهر الأصلاب، إلى مُطهَّرات الأرحام، حتى صارَتْ إلى عبدالمُطَّلب، فانفَلَقَ ('' ذلك النُور فِرْقَتَين: فِرْقة إلى عبدالمُطَّلب، فانفَلَقَ ('' ذلك النُور فِرْقَتَين: فِرْقة إلى عبدالله، فولَد علبًا (عبدالله)، ثمَّ أَلَف الله النُّكاح بينهما، فزوَّج عبدالله، فولَد معبداً (عبدالله)، ثمَّ أَلَف الله النُّكاح بينهما، فزوِّج علبًا بفاطمة (عبدالله)، فذلك قوله عزَّ وجلّ: ﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاّءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً وَكَانَ رَبُّكَ عَلَيْ مِنَ الْمَاّءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً وَكَانَ رَبُّكَ عَلَيْ مِنَ الْمَاّءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً وَكَانَ رَبُّكَ عَلَيْ مِنَ الْمَاّءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً وَكَانَ رَبُّكَ عَلَيْ مِنَ الْمَاءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً وَكَانَ رَبُّكَ عَلَيْ مِنَ الْمَاءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً وَكَانَ رَبُّكَ

حدثنا محمد بن إسحاق الطالقاني (رَجِه فال: حدّثنا أبو العبّاس محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطالقاني (رَجِه ف) قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى الجَلُودي بالبصرة، قال: حدّثني المُغيرة بن محمّد، قال: حدّثنا رَجاء بن سَلَمَة، عن عَمْرو بن شِمْر، عن جابر الجُعفي، عن أبي جعفر محمّد بن علي (طهاالتلام)، قال: وخطّب أميرُ المؤمنين عليّ بن أبي طالب (سلوات الله عليه) بالكوفة، بعد مُنْصَرَفِه من النّهروان، و بلَغه أنّ مُعاوية يَسُبّه، ويَعيبه (١)، ويقتُل أصحابَه، فقام خطيباً وذكر الخُطْبة، إلى أن قال فيها (عدائله)، وأنا الصّهر، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ ٱلْمَاءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً ﴾ .

القاسم بن يعقوب بن عيسى بن الحسن بن جعفر بن إبراهيم القيسيّ الخَزّاز إملاءً في منزِله، قال: حدّثنا أبو رَيْد القاسم بن يعقوب بن عيسى بن الحسن بن جعفر بن إبراهيم القيسيّ الخَزّاز إملاءً في منزِله، قال: حدّثنا أبو رَيْد محمّد بن الحسين بن مُطاع المُسْلي إملاءً، قال: حدّثنا أبو العبّاس أحمد بن جبر القوّاس خال ابن كرديّ، قال: حدّثنا محمّد بن سَلَمة الواسِطيّ، قال: حدّثنا بزيد بن هارون، قال: حدّثنا حمّاد بن سَلَمة الواسِطيّ، قال: حدّثنا بزيد بن هارون، قال: حدّثنا حمّاد بن سَلَمة، قال: حدّثنا ثابت، عن السّ بن مالِك، قال: رَكِب رّسول الله (منزاه عبدواله) ذات يوم بعُلْتَه، فانطلَق إلى جَبّل آل قُلان، وقال: إبا أنس، خُذِ البَعْلَة، وانطلَق إلى مَوْضِع كذا وكذا، تَجِدُ عَلِيًّا جالِساً بُسيِّعُ بالحَصى، فافراًه منّي السلام، وأحمِلُه على البَعْلَة، وأتِ به إليّ، قال أنس: فذهبتُ، فوجَدْتُ عَليًّا عليه البَعْلة الله (منزاه عبدواله)، فحمَلُته على البَعْلة، فأتيتُ به إليه، فلمّا أن بصَر به رسولُ الله (منزاه عبدواله) قال: والسلام على البَعْلة، فأتيتُ به إليه، فلمّا أن بصَر به رسولُ الله (منزاه عبدواله)، قال: والسلام على البَعْلة المناه عنه من الأنبياء أحد إلّا وأنا خبر منه، أبا الحسن اجلِس، فإنّ هذا مَوْضِع قد جلس فيه سَبعون نبيًا مُرْسَلاً، ما جلس فيه من الأنبياء أحد إلّا وأنا خبر منه، وقد جلس في مَوْضِع كلّ نبيّ أخ له، ما جلس فيه من الإخوة أحد إلّا وأنت خيْر منه».

قال أنس: فنظرتُ إلى سَحابةٍ قد أظلَّتُهُما، وَدَنتْ من رؤوسِهما، فمد النبيّ (منزاة عليه والد) يدَه إلى السَّحابة، فتناوَلَ عُنقود عِنَب، فجعلَه بينه وبين عليّ (عبدائلام)، وقال: وكُل يا أخي، هذه هَديّة من الله تعالى إليّ، ثمّ إليك».
قال أنس: فقلتُ يا رسولَ الله، عليّ أخوك؟ قال: ونعم، عليّ أخيه. قلت: يا رسولَ الله، صِفْ لي كيفَ عليّ أخوك؟ قال: ونعم، عليّ أخيه. قلت: ما رسولَ الله، صِفْ لي كيفَ عليّ أخوك؟ قال: ونعم، عليّ أخوك؟ قال: ونعم، عليّ أخيه، وأن الله عزّ وجلّ خلقَ ماءً تحتَ العَرْشِ قبل أن يَخْلُقَ آدَم بثلاثة آلاف عام، واسكنه في لؤلؤةٍ خَضْراء، في غامِضِ عِلْمِه، إلى أن خَبضه في غامِض عِلْمِه، إلى أن خَلق آدم، إلى أن قبضه في غامِض عِلْمِه، إلى أن خَبضه في غامِض عِلْمِه، إلى أن قبضه

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ففرق.

٥ ـ معاني الأخبار: ٩/٥٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ويلعنه.

٦ ـ الأمالي ١: ٢١٩.

الله، ثمّ نقلَه إلى صُلْبِ شبث، فلم يَزَلُ ذلك الماء ينتقِل من ظَهْرٍ إلى ظهرٍ، حتّى صارَ في صُلْب عبدالمُطَّلب، ثمّ شُعَّه الله عزّ وجل نِصْفَين: فصارَ نِصْفُ في أبي عبدالله، ونِصفٌ في أبي طالب، فأنا من نِصْفِ الماء، وعليّ من النَّصف الآخر، فعليّ أخي في الدنبا والآخرة، ثمّ قرأ رسول الله استناه عبدوانه: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيراً ﴾.

٧٠٧٨٠٧ وعنه، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفَضَّل، قال: حدّثنا أبو أحمد عبيدالله بن الحُسّين بن إبراهيم العَلَويّ التَّصِيبي ببغداد، قال: حدّثني محمّد بن عليّ بن حمزة العَلَويّ، قال: حدّثني أبي، قال: حدّثني الحسن بن زيد بن عليّ، قال: سألت أبا عبدالله جعفر بن محمّد (عيمااته الإم) عن سِنّ جَدّنا عليّ بن الحسين (علمالته الهماه فقال: الحَبِن أبي، عن أبيه عليّ بن الحسين (علمالته الهم)، قال: كنتُ أمشي خَلَف عَمّي الحسن وأبي الحسين (علمالته الهماه فقال: الحسين (علمالته الهماه)، وأنا يومَيْد وأبي الحسين (علمالته الهماه في بعض طُرقات المدينة، في العام الذي قبض فيه عمّي الحسن (علماته الهم)، وأنا يومَيْد عُلام فد ناهِرْتُ الحُلُم، أو كِدتُ، فلَقيتهما جابر بن عبدالله، وأنس بن مالك الأنصاريّان في جَماعة من قريش والأنصار، فما تمالك جابر حتى أكبَّ على أيديهما وأرْجُلهما بُقبّلهما، فقال له رجُل من قُريش كان نسيباً لمروان: أتصنع هذا يا أبا عبدالله وأنت في سِنكَ هذا ومَوْضِعك مِنْ صُحْبَة رَسولِ الله (منوه عبدراته)؟ وكان جابر قد شَهِد أَسَنَع هذا -يا أبا عبدالله وأنت في سِنكَ هذا ومَوْضِعك مِنْ صُحْبَة رَسولِ الله (منوه عبدراته)؟ وكان جابر قد شَهِد أَد فقال له: إليك عني، فلو عَلِمْتَ -يا أخا قُرَيش - من قَصْلِهما ومَكانِهما ما أعْلَمُ لَقَبَلْتَ ما تَحْتَ أَقدامِهما من التُواب.

ثمَّ أقبل جابر على أنس بن مالك، فقال: يا أيا حمزة، أخبَرني رسولُ الله (منزاة عبداله) فيهما بأمرٍ ما ظَنَنْتُه أن يكونَ في يَشَر. قال له أنس: وما الذي أخبَرَك، يا أبا عبدالله؟

قال عليّ بن الحسين، فانطلَق الحسّن والحُسّين (طبهاالتلام) ، ووقَفْتُ أنا أسمّعُ مُحاوَرَة القَوم، فأنشأ جابر بحدُّث، قال: بينا رسول الله (منزاة عبراله) ذات يوم في المستجد، وقد خفّ (۱) مَنْ حوله، إذ قال لي: يا جابر، ادعُ لي حَسناً وحُسيناً؛ وكان (منزاة عبداله) شديد الكَلَف (۱) بهما، فانطَلَقْتُ، فدَعَوْتُهما، وأَقبَلْتُ أَحْمِلُ مَرَةً هذا، وهذا مرةً، حتى جنتُه بهما، فقال لي وأنا أعرف السّرور في وَجْهِه لما رأى من محبّني لهما، وتكريمي إيّاهما، قال: أقلا أخبِرُك عن أتحبُّهما، يا جابر؟ قلت: وما يمنّعُني من ذلك ـ فداك أبي وأمّي ـ وأنا أعرف مكانهما منك! قال: أقلا أخبِرُك عن فقليهما؟ قلت: بكى، بأبي أنت وأمّي. قال: إنّ الله تعالى لمّا أحَبّ أن يَخْلَقني، خَلَقني نطفة بيضاء طبّبة، فأودَعَها صُلب أبي آدم (عبها لله عبدالله)، فم كذلك صُلب أبي عبدالمُعلب، فلم يزلُّ يَنقُلها من صُلْب طاهر إلى رَحِم طاهر، إلى نوح وإبراهيم (علها الشلام)، ثمّ كذلك إلى عبدالمُعلب، فلم يُولِّ يَنقُلها من صُلْب طاهر إلى رَحِم طاهر، إلى نوح وإبراهيم (علها الشه، وأبي طالب، فلم يُولدنا أبي هختم الله بي النبوّة، ووُلد علي فخينمَتْ به الوَصِيَّة، ثمّ اجتَمَعتِ النَّطُفَتانِ مني ومِنْ عليّ، فوَلدنا الجهر والجهير، الحسّنين، فختَم الله بهما أسباط النُّبوّة، وجعَل ذرّيّني منهما، وأمرّني بفَتْح مدينة ـ أو قال: مدائن ـ الجهر والجهير، الحسّنين، فختَم الله بهما أسباط النُّبوّة، وجعَل ذرّيّني منهما، وأمرّني بفَتْح مدينة ـ أو قال: مدائن ـ الجهر والجهير، الحسّنين، فختَم الله بهما أسباط النُّبوّة، وجعَل ذرّيّني منهما، وأمرّني بفتْح مدينة ـ أو قال: مدائن ـ

٧ ـ الأمالي ٢: ١١٣.

<sup>(</sup>١) خَفَّ القوم: أي قَلُوا: وخَفَّت زحمتهم. ﴿الصحاح . خفف . ٤: ١٢٥٣.٨.

<sup>(</sup>٢)كَلِفتَ بهذا الأمر: إذا وَلِعْتَ به وأَحْبَبْته. ﴿النهاية £: ١٩٦٪.

سورة القرقان (٢٥) ......١٤٣

الكفي

ومن ذرّية هذا ـوأشارَ إلى الحسين (طبالتلام) ـرجُلَّ يخرُج في آخرَ الزمان يَمثلاً الأرضَ عَدْلاً بعد ما مُلِقَت جَوْراً، فهما طُهْران (٢٠ مُطَهَّران، وهُما سَيُّدا شَباب أهلَ الجنّة، طوبي لِمَنْ أحبّهما، وأباهُما، وأمّهما، وويل لِمَنْ حادَهم (١٠) وأبغَضَهُمه.

وروى هذا الحديث الشيخ أبو جعفر محمّد بن جعفر الحائري في كتاب (ما اتّفق فيه من الأخبار في فضل الأثمّة الأطهار) مُسْنَداً إلى مولانا عليّ بن الحسين (طبالتلام)، إلّا أنّ في آخِر الحَديث: دوأمَرَ ربّي بفَتْحِ مَدينة ـ أو قال: مَدائِن ـ الكُفر، وأفسِم به (٥) ليُظهِرَنَ مِنهُما ذُرّيّة طيّبة، تَملاً الأرض عَدْلاً بعدَما مُلِقَت جَوراً، فهما طُهْران مُطهّران، وساق الحديث إلى آخره سواء (١).

٨٠٧٨٠٨ - ابن شهرآشوب: عن ابن عبّاس، وابن مَسعود، وجابر، والبراء، وأنس، وأمّ سَلَمة، والسُّدّي، وابن سِيرين والباقر (طبائلهم)، في قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَاءِ بَشُراً فَجَعَلَةُ نَسَباً وَصِهْراً ﴾، قالوا: هو محمّد، وعلى، وفاطمة، والحسن، والحسين (منهم التلام)».

وفي رواية البَشَر: الرسول، والنَّسَب: فاطِمَة، والصِّهر: على (مادات الله وسلامه عليهم).

٩/٧٨٠٩ وعنه: عن تفسير التعلبي: قال ابن سيرين: نزلت في النبيّ، وعليّ زوج ابنته فاطمة، وهو ابن عمّه، وروج ابنته فاطمة، وهو ابن عمّه، وروج ابنته، فكان نسباً وصهراً، وعُوتب النبيّ (منزاه عبدراله) في أمر فاطمة (منها الله عليّ الله عليّ ابن أبي طالب لما كان لفاطمة كفؤه. وفي خبر: ولولاك لما كان لها كفؤ على وجّهِ الأرض،

۱۰/۷۸۱۰ وعنه: عن المُنفَضِّل، عن أبلي عبدالله المبدات الهاب قال: «لولا أنَّ الله تعالى خلق أميرَ المؤمنين (طبائنلام)، لم يكن لفاطِمة كفؤ على ظهر الأرض، من آدم فما دُونَه».

١١/٧٨١١ - ومن طريق المُخالفين، عن الثَعلبي، في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَاءِ بَشَراً فَجَعَلَةٌ نَسَباً وَصِهْراً ﴾، بالإسناد، يرفعه إلى ابن سيرين، قال: ٱنزِلَتْ في النبئ (ملزاه عبدراله) وعليّ (عبدالتلام).

<sup>(</sup>٣) في المصدر: طاهران،

<sup>(</sup>٤) في المصدر؛ حاربهم،

<sup>(</sup>۵) في المصدر: ربّي،

<sup>(</sup>٦) تأويل الآيات ١: ٢٧٩/٢٧٩.

٨ ـ المناقب ٢: ١٨١.

٩ ـ المناقب ٢: ١٨١، العمدة: ٢٩٨/٢٨٨، فرائد السمطين ١: ٢٠١/٣٧٠، تظم درر السمطين: ١٨

١٠ -المناقب ٢: ١٨١.

١١ ـ تحقة الأبرار في مناقب الاثمة الأطهار: ١١٦ الامخطوط؟، الفصول المهمة: ٢٨.

١٤٤ ..... البرهان في تقسير القرآن

قوله تعالى:

#### وَكَانَ الكافِرُ عَلَىٰ رَبِّهِ ظَهِيراً [٥٥]

١/٧٨١٢ - على بن إبراهيم: قد يُسمّى الإنسان رَبّاً لغة، كفوله: ﴿ آذْكُونِي عِندَ رَبُّكَ ﴾ (١) وكلّ مالك لشيء يُسمّى ربّه، فقوله: ﴿ وَكَانَ الكافِرُ عَلَىٰ رَبِّهِ ظَهِيراً ﴾ قال: الكافر الثاني، كان على أمير المؤمنين (عبدالنلام) ظهيراً.

٢/٧٨١٣ محمّد بن الحسن الصفّار: عن عبدالله بن عامر، عن أبي عبدالله البَرقيّ، عن الحسين بن عثمان، عن محمّد بن الفُضّيل، عن أبي حَمزة، قال: سألت أبا جعفر (عبدالله) عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَكَانَ الكافِرُ عَن محمّد بن الفُضّيل، عن أبي حَمزة، قال: سألت أبا جعفر (عبدالله) هو ربّه في الولاية والطاعة، والرّب هو الخالِق عَلَىٰ رَبِّهِ ظَهِيراً ﴾، قال: وتفسيرها في بَطْنِ القُرآن: عليّ (عبدالله) هو ربّه في الولاية والطاعة، والرّب هو الخالِق الذي لا يُوصّف.

وقال أبو جعفر (مله الشلام): وإنَّ عليًا (مله الشلام) آية لمحمّد (سنناله عليه وآله)، وإنَّ محمّداً (سنناله عليه وآله) يدعو إلى ولاية عليّ (عليه الشلام)، أما بلَغَك قولُ رسولِ الله (سنن اله عليه وآله): مَنْ كنتُ مَولاه فَعليّ مَوْلاه، اللهمّ والي مَنْ والاه، وعادِ مَنْ عاداه؟).

قوله تعالى:

# ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَـٰواتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَىٰ ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَٰنُ فَسَئَلْ بِهِ خَبِيراً [ ٥٩ ]

1/۷۸۱۱ - محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن سِنان، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: وإنّ الله خلّق الخَيْرَ يوم الأحد، وماكان ليَخْلُق الشَرّ قبل الخَير، وفي يوم الأحد والاثنين خلّق الأرضِين، وخلّق أقواتَها في يوم الثلاثاء، وخلّق السماوات يوم الأربعاء ويوم الخميس، وخلّق أقواتها يوم الجمعة، وذلك قول الله ﴿خَلَق السَّمَلُواتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما فِي سِتَّةٍ أَيَّامٍ ﴾. وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ آسْتَوَىٰ عَلَىٰ ٱلْعَرْشِ ﴾ تقدّم تفسيره في سورة طه (١).

سورة الفرقان آية ـ 00 ـ

سورة الفرقان آية ـ ٩٩ـ

١ - تفسير القمى ٢: ١١٥.

<sup>(</sup>۱) يوسف ۱۲: ٤٢.

٢ ـ بصائر الدرجات: ٥/٩٧.

۱ ـ الكافي لم: ۱۱۷/۱۱۵.

<sup>(</sup>١) تقدم في تفسير الآية (٥) من سورة طه.

قوله تعالى:

### وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ أَسْجُدُواْ لِلرَّحْمَانِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّحْمَانُ [٦٠]

١/٧٨١٥ - عليّ بن إبراهيم، قال: جوابه: ﴿ ٱلرَّحْمَـٰنُ \* عَلَّمَ ٱلْقُرْءَانَ \* خَلَقَ ٱلْإِنْسَانَ \* عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾ (١)

قوله تعالى:

### تَبَارَكَ ٱلَّذِي جَعَلَ فِي ٱلسَّمَاءِ بُرُوجاً [٩١]

1/۷۸۱۹ - عليّ بن إبراهيم: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عيه السّلام)، في قوله تبارك وتعالى: ﴿ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى: ﴿ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى: ﴿ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى: ﴿ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ وَ مُوجِ اللَّهُ وَالْمُوجِ : الكواكب، والبروج التي للرَّبيع والصّيف: الحَمَل، والنَّور، والجَوْزاء، والسَّرَطان، والأَسَد، والسَّنَبُلة، وبرُوج الخَريف والشَّتاء: المِيزان، والعَقْرَب، والقَوْس، والجَدي، والدَّلو، والسَّمَكة (١)، وهي اثنا عَشَر بُرجاً».

قوله تعالى:

# وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةً لِّمَنْ أَرَادَ أَن يَذَّكُرَ أَوْ أَرَادَ شُكُوراً ١٩٢١

۱/۷۸۱۷ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن محمد بن أحمد بن يحيى، عن محمد بن إسماعيل، عن علي ابن المحكم، عن منصور بن يونس، عن عَنْبَسة العابد، قال: سألتُ أبا عبدالله (مله الله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَهُوَ الله حَمْلُ الله عَرْ وجلّ: ﴿ وَهُوَ الله عَرْ وجلّ: ﴿ وَهُوَ اللّهِ عَرْ وَجلّ: وَهُوا الله عَرْ وَجلّ: الله عَرْ وَجَلّ: وَقَضاء صلاة الله وَ الله النّهار، وقضاء صلاة اللهل بالنّهار، وقضاء صلاة اللهل اللهل بالنّهار، وقضاء صلاة اللهل اللهل اللهل بالنّهار، وقضاء صلاة اللهل اللهل.

سورة الفرقان آية . ٩٠ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ١١٥.

(١) الرحمن ٥٥: ١ ـ ٤.

سورة الفرقان آية ـ ٦١ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٥٥.

(١) في المصدر، و (طا» نـخة بدل: والحوث.

سورة الفرقان آية ـ ٦٢ ـ

۱ ـ التهذيب ۲: ۲۰۹۲/۲۷۵.

۲/۷۸۱۸ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن صالح بن عُقْبَة، عن جميل، عن أبي عبدالله (مدالته)، قال: قال له رجل: جُعِلت فداك ـ يابن رسول الله ـ ربّما فاتَثْني صَلاةُ الليل الشّهر، والشّهْرَين والثّلاثة، فأقضِيها بالنّهار، أيجوز ذلك؟ قال: وقُرّة عَبْن لك والله ـ قالها ثلاثاً ـ إنّ الله يقول: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةً ﴾ الآية، فهو قضاء صَلاة النّهار باللّيل، وقضاء صلاة اللّيل بالنّهار، وهو من سِر آلِ مُحمّد المَكْنُون.

#### قوله تعالى:

## وَعِبَادُ آلرَّحْمَـٰنِ آلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَىٰ آلأَرْضِ هَوْناً وَإِذَا خَاطَبَهُمُ آلْجَاهِلُونَ قَالُواْ سَكِرماً -إلى نوله تعالى -مُستَقَرّاً وَمُقَاماً [٦٣-٦٣]

١/٧٨١٩ ـ محمّد بن يعقوب. عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب،عن محمّد بن النعمان، عن سلام، قال: سألت أبا جعفر (عبائتهم) عن قوله تعالى: ﴿وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَـٰنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَىٰ ٱلْأَرْضِ هَوْناً﴾، قال: «هُم الأوصِياء، من مَخافَةٍ عَدُرُهم».

٢/٧٨٢٠ عليّ بن إبراهيم، قال: أخبَرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن أبي تَجْران، عن حَمّاد، عن حَرِيز، عن زُرارَة، عن أبي جعفر (عبائله)، في قوله: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْناً ، خَوْفاً من عدُوّهم».

٣/٧٨٢١ وعنه: عن أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، عن شليمان بن جعفر، قال: سألتُ أبا الحَسن (طهانده) عن قول الله تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَىٰ ٱلْأَرْضِ هَوْناً وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْذِينَ يَمْشُونَ عَلَىٰ ٱلْأَرْضِ هَوْناً وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَاهِلُونَ قَالُواْ سَكَاماً \* وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرُبِّهِمْ سُجَعالًا وَقِيَاماً ﴾ قال: الهم الأثِمّة، يتقون في مَشْيِهم على الأرض،

الله عزّ وجل: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانُ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ غُلَىٰ ٱلْأَرْضِ هَوْناً وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَاهِلُونَ قَالُواْ سَلاماً ﴾ ، قال: الله عزّ وجل: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ غُلَىٰ ٱلْأَرْضِ هَوْناً وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَاهِلُونَ قَالُواْ سَلاماً ﴾ ، قال:

سورة الفرقان آية ـ ٦٣ ـ ٦٦ ـ

٢ . تفسير القمي ٢: ١١٦.

۱ ـ الكافي ۱: ۷۸/۳۵٤.

٢ . تفسير القمي ٢: ١١٦.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ١١٦.

٤ ـ تأويل الآيات ١: ١٧/٢٨١.

سورة الفرقان (٢٥) ......١٤٧

وهذه الآبات للأوصِياء، إلى أن يَبْلُغوا ﴿ حَسُنَتْ مُسْتَقَرّاً وَمُقَاماً ﴾ (١).

٥/٧٨٢٣ - الطَّبَرْسِيّ: في معنى قوله تعالى: ﴿ يَمْشُونَ عَلَىٰ ٱلْأَرْضِ هَوْناً ﴾، فال أبو عبدالله (مليه للتلام): دهو الرَّجُل يَمْشي بِسَجِيَّتِه التي جُبِل عليها، ولا يتكلّف، ولا يتَبَخْتَرِ».

٦/٧٨٢٤ عليّ بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (علمالتلام) في قوله: ﴿ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَاماً ﴾، يقول: دمُلازِماً لا يُفارق.

قوله تعالى:

# وآلَّـذِينَ إِذَا أَسْفَقُواْ لَـمْ يُسْرِفُواْ وَلَـمْ يَسَقْتُرُواْ وَكَـانَ بَـيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً [٦٧]

١/٧٨٢٥ محمّد بن يعقوب: عن عِدَّةٍ من أصحابنا، عن سَهْل بن ذِياد، وأحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن سِنان، في قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَاۤ أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِقُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ﴾ فبَسط كفَّه، وفرَّق أصابِعَه، وحَناها شيئاً.

وعن قوله: ﴿ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلِّ ٱلْبَسْطِ ﴾ (١) فبَسَط راحَتَه، وقال: هكذا، وقال: القَوَام ما يخرُج من بـين الأصابِع، ويَبْقى في الرّاحَةِ منه شيء.

٢/٧٨٢٦ وعنه: عن أحمد بن أبي عبدالله، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن بن سِنان، عن أبي الحسن (عليه ١٠٠١) أن قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قُواماً ﴾، قال: «القوام هو المعروف، ﴿ عَلَىٰ ٱلْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَىٰ ٱلْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَىٰ ٱلْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَىٰ ٱلْمُؤْتِرِ قَدَرُهُ ﴾ (١) على قَدرِ عباله، ومؤنتهم التي هي صلاح له ولهم و ﴿ لَا يُكَلَّفُ آفَةُ نَـفُساً إِلّا مَا عَالَهُ اللهُ عَلَى عَدرٍ عباله، ومؤنتهم التي هي صلاح له ولهم و ﴿ لَا يُكَلَّفُ آفَةُ نَـفُساً إِلّا مَا عَالَهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الل

٣/٧٨٢٧ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن القاسم بن محمّد

<sup>(</sup>۱) الفرقان ۲۵: ۷۲.

٥ ـ مجمع البيان ٧: ٢٧٩.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ١١٦.

سورة الفرقان آية ـ ٦٧ ـ

۱ ـ الكافي ٤: ٥٦/٨.

<sup>(</sup>١) الاسراء ١٧: ٢٩.

۲ ـ الكافي 1: ۲٥/٨

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٣٦.

<sup>(</sup>۲) الطلاق ۲۵: ۷.

۳ ـ الكانى ٤: ١/٥٤.

الجَوْهَرِيّ، عن جميل بن صالح، عن عبدالملك بن عَمْرو الأَحْوَل، قال: ثَلا أبو عبدالله (عبدالته) هذه الآية: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ﴾، قال: فأخذ قبضة من حَصى، وقبضها ببده، فقال: «هذا الإسراف»، ثمّ فقال: «هذا الإسراف»، ثمّ أخذ قَبْضَة أخرى، فأرخى كفّه كلّها، ثمّ قال: «هذا الإسراف»، ثمّ أخذ قَبْضَة أخرى، فأرخى بعضها وأمسَك بعضها وقال: «هذا القوّام».

عبدالله بن أبان، قال: سألت أبا الحسن الأوّل (عبدالله) عن الحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن محمّد بن عَمْرو، عن عبدالله بن أبان، قال: سألت أبا الحسن الأوّل (عبدالله) عن النّفقة على العِبال، فقال: دما بين المَكْروهَيْن: الإشراف، والإقْتار».

٥/٧٨٢٩ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن مخمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل بن بَزيع، عن صالح ابن عُقْبَة، عن سُليمان بن صالح، قال: قلت لأبي عبدالله رسه النهاد أدنى ما يَجيء من حَدَّ الإسراف؟ فقال: «بَذْلُكَ أَنْ صَوْبِك، وإهراقُك فَضْلَ إنائِك، وأكْلُك التّمْر، وَرَمْيُكَ النّوى هاهنا وهاهنا».

٣/٧٨٣٠ - العباشي: عن عبدالرحمن، قال: سألت أبا عبدالله (عليه الله) عن قوله: ﴿ يَسْتُلُونَكُ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ الْعَفْوَ ﴾ (''، قال: و﴿ الَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ﴾ ـ قال: ـ نزّلت هذه بعد هذه، هي الوسّطه.

٧/٧٨٣١ عن جابر، عن أبي جعفر (مذاتهم)، قال: وقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ ﴾ إذا أسرَفوا سَيّئة، وأقتَروا سيّئة، ﴿ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ﴾ حسنة، فعلَيك بالحسنة بين السّيّئتين».

ديا المحابية عن الحلبيّ، عن بعض أصحابنا، عنه قال: قال أبو جعفر (مدانتلام)، لأبي عبدالله (مدانتلام): ويا بنيّ، عليك بالحَسَنة بين السيّئتين، تَمحوهُماه، قال: وكيف ذلك، يا أبه؟ قال: ومثل قول الله: ﴿ وَلَا تَجْهَرُ يِصَلَاتِكَ وَلَا تُجْهَرُ وَلَا تَجْهَرُ بَصِيرُ وَلا نِخافَتِ بِهَا سِينة ﴿ وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ﴾ (" حسنة ومثل قوله: ﴿ وَالْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ﴾ (" حسنة ومثل قوله: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَىٰ عُنُقِكَ وَلا تَبْسُطْهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ ﴾ (" ، ومثل قوله: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِقُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ ﴾ إذا أسرَفوا سبّنة ، وأفتروا سبّنة ﴿ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ﴾ حَسَنة ، فعَلَيْكَ بالحَسَنة بين السَّبُغَنْيْن .

<sup>\$</sup> رالكافي \$: ٥٥/٣.

٥ ـ الكافي ٤: ٥٦/٠١.

٦ ـ تفسير العياشي ١: ٢١٥/١٠٦.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢١٩.

v

٨ ـ تفسير العياشي ٢: ٢١٩/٢١٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بصوتك.

<sup>(</sup>۲) الاسراء ۱۷: ۱۱۰.

<sup>(</sup>٢) الاسراء ١٧: ٢٩.

قوله تعالى:

١/٧٨٣٣ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن بعض أصحابنا، رفعه، قال: «إنّ الله عزّ وجلّ أعطى التائبين ثَلاث خِصال، لو ٱعْطِي خَصْلَةُ منها جميعُ أهل السّماوات والأرض لَنَجَوْا بها: قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ آفَة يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ (١) من أحبّه اللهُ لم يُعذُّبُهُ.

وقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَتُواْ رَبُنَا وَسِمْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْماً فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ ٱلْجَحِيمِ \* رَبُّنَا وَأَذْخِلُهُمْ جَنَّاتِ عَذْنٍ ٱلَّتِي وَعَدَنَّهُمْ وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآئِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرَّيَاتِهِمْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ \* وَقِهِمْ ٱلسَّيِّنَاتِ وَمَن تَقِ ٱلسَّيِّنَاتِ يَوْمَثِلٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ وَذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ (٢٠).

وفوله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ آفِهِ إِلَىٰهِا ۗ وَالْمَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ آفَهُ إِلَا بِالْحَقِّ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ آفَهُ إِلَا بِالْحَقِّ وَلَا يَوْمُ ٱلْقِيلِهِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَاناً \* إِلَا مَن تابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ يَرْفُونَ وَمَن يَفْعَلْ فِيهِ مُهَاناً \* إِلَا مَن تابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحاً فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ آفَهُ سَيِّنَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ آفَهُ غَفُوراً رَّحِيماً ﴾.

٢/٧٨٣٤ - أحمد بن محمد بن خالد البَرْفِيَ عَنْ ابن فَضَالَ، عَنْ عَلَيْ بن عُفْبَة، عن سليمان بن خالد، قال: كنتُ في مَحْمِل أقوأ، إذ ناداني أبو عبدالله (علم التلام): وإقوأ، يا سُليمان ، وأنا في هذه الآبات التي في آخر نبارك: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ إِلَىٰها ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ آلنَّفْسَ آلَتِي حَرَّمَ آلله إلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَنَاماً \* يُضَاعَفْ كُ ، فقال: وهذه فينا، أما والله لقد وعَظنا وهو يعلم أنَا لا نَزْني، إقرأ يا سليمان ».

فقرأتُ حتى انتَهبتُ إلى قوله: ﴿إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحاً فَأُولَئِكَ يُبَدُّلُ آفَهُ سَيُّتَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ آفَهُ غَفُوراً رَّحِيماً ﴾، قال: «قِفْ، هذه فيكم، إنّه يُؤتى بالمُؤمِن المُذنب يوم القيامة حتى يُوقَف بين يدي الله عزّ وجلّ، فيكون هو الذي يَلي حِسابَه، فيوقِفُه على سيّئاته، شيئاً فشيئاً، فيقول: عمِلتَ كذا وكذا، في يوم

سورة الفرقان آية ـ ٦٨ ـ ٧٠ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۲۱۵/٥.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٢٢.

<sup>(</sup>۲) غافر ۱۰: ۷ ـ ۹.

٢ \_ المحاسن: ١٧٠ /١٣٦.

كذا، في ساعة كذا. فيقول: أعرف، يا ربّ - قال - حتى يوقِفَه على سيَّنَاتِه كلَّها، كلَّ ذلك يقول: أعرف، فيقول: ستَرْتُها عليك في الدنيا، وأغفِرُها لك اليوم، أبدِلَوها لعَبْدي حَسَنات - قال - فتُرفَع صحيفَتُه للناس، فيقولون: سُبحانَ الله، أماكانت لهذا العَبْد ولاسيَّنة واحِدة! فهو قول الله عزّ وجلَ ﴿ فَأُولَئِكَ يُبَدُّلُ آفَةُ سَيِّنَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾.

قال: ثمّ قرأتُ، حتى انتَهبتُ إلى قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَرُّواْ بِاللَّمْوِ مَرُّواْكِرَاماً ﴾ (١)، قال: وهذِه فيناه.

ثمَّ قَرَاتُ: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكَّرُواْ بِئَايَاتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمَّاً وَعُمْيَاناً ﴾ (")، فقال: دهذه فيكم، إذا ذكرتُم فضلنا لم تَشْكُواء.

ثمّ قرأتُ: ﴿وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةً أَغْيُنٍ﴾ (٣)، إلى آخِر السورة، فقال: «هذه فينا».

٣/٧٨٣٥ الشيخ في (أماليه)، قال: أخبرنا محمّد بن محمّد، قال: أخبرني أبو غالب أحمد بن محمّد الزُّراري، قال: أخبرني عمّي أبو الحسن عليّ بن سليمان بن الجَهّم، قال: حدّثنا أبو عبدالله محمّد بن خالد الطَّيالِسيّ، قال: حدّثنا العَلاء بن رَزِين، عن محمّد بن مُسلم الثَّقفيّ، قال: سألت أبا جعفر محمّد بن عليّ (عليهماالئلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ آفَةُ سَيِّنَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ آفَةُ غَفُوراً رَّحِيماً ﴾.

فقال (عيداندم): وبؤنى بالمؤمن المذنب يوم القيامة حتى يُقام بمَوقِف الحِساب، فيكون الله تعالى هو الذي يتوَلَّى حِسابَه، لا يُطْلِعُ على حِسابِه أَحَداً من الناس، فيُعرَّفه ذنوبه، حتى إذا أقَرَ بسيّناته، قال الله عزّ وجلً للكَتَبة (1): بدَّلوها حَسَنات، وأظهروها للنّاس. فيقول الناس حين في ماكان لهذا القبد سيّنة واحدة! ثمّ يأمر الله به إلى الجنّة، فهذا تأويل الآية، وهي في المُذنبين من شيعتنا حاصّة.

وروى هذا الحديث الشيخ المفيد محمد بن محمد بن التعمال في (أماليه)، قال: أخبرني أبو غالب أحمد ابن محمد الزراري، وساق الحديث بالسند والمَتْن (٢).

٤/٧٨٣٦ الحسين بن سعيد في (كتاب الزّهد): عن محمّد بن عيسى، عن عمر بن إبراهيم، عن أبيّاع السّابريّ، عن حُجْر بن زائِدَة، عن رجل، عن أبي جعفر (عبدائتلام)، قال: قلت: يابن رسول الله، إنّ لي حاجة؟ فقال:

<sup>(</sup>١) الغرقان ٢٥: ٧٢.

<sup>(</sup>٢) القرقان ٢٥: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) الفرقان ٢٥: ٧٤.

٣ ـ الأمالي ١: ٧٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لملائكته.

<sup>(</sup>٢) الأمالي: ٨٢٩٨/٨

<sup>£ ..</sup>الزهد: ۲٤٥/٩١.

<sup>(</sup>١) (عن) ليس في المصدر.

وتلقاني بمَكَّة؛ فقلت: يابنَ رسولِ الله، إنّ لي حاجَة. فقال: (تلقاني بمِنى؛ فقلت: يابنَ رسولِ الله، إنّ لي حاجة، فقال: وهات حاجَتك؛

فقلت: يابن رسولِ الله، إنّي أذنَبْتُ ذَنْباً بيني وبين الله، لم يطَلِع عليه أحَد، فعَظُم عليّ، وأجِلُك أن استَقبِلَك به. فقال: «إنّه إذاكان يوم القيامة، وحاسَب الله عبدَه المؤمِن، أوقّقَه على ذُنوبه، ذَنْباً ذَنْباً، ثمّ غفَرها له، لا يُطْلِعُ على ذلِكَ ملَكاً مُقرّباً، ولا نبيًا مُرسَلاًه.

قال عمر بن إبراهيم: وأخبَرني عن غير واحد أنّه قال: «ويَستر عليه من ذُنوبه ما يكرّه أن يوقِقَه عليها ـقال ـ ويقول لسّيئاتِه: كوني حَسَنات، وذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَأُولَئِكَ يُبَدُّلُ آفَهُ سَيُّفَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكُانَ آفَهُ غَفُوراً رَّحِيماً ﴾ .

٥/٧٨٣٧ وعنه: عن القاسم بن محمد، عن علي، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (طبه المتلام) يقول: وإنّ الله تبارك وتعالى إذا أراد أن بُحاسِبَ المُوْمِنَ أعطاه كتابَه بيتمينِه، وحاسبَه فيما بينَه وبينَه، فيقول: عَبْدي، فعلت كذا وكذا، وعَمِلتَ كذا وكذا؟ فيقول: نعم - يا ربّ - قد فعلتُ ذلك. فيقول: قد غفَرتُها لك، وأبدَلتها حَسنات. فيقول الناس: سُبحان الله! أماكان لهذا العَبْد ولا (١) سبّنة واجدة! وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ \* فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيراً \* وَيَنْقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُوراً ﴾ (١) و.

قلت: أيّ أهلٍ؟ قال: وأهلُه في الدُنيا هم أهلُه في الجَنّة، إذاكانوا مؤمنين، وإذا أراد بعَبدٍ شَرّاً، حاسبَه على رؤوس الناس، ويكّنه "، وأعطاه كتابه بشِماله، وهو قول الله عزّ وحلّ: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِنَ كِتَابَهُ وَرَآءَ ظَهْرِهِ \* فَسَوْفَ يَدْعُواْ تُبُوراً \* وَيَصْلَىٰ سَعِيراً \* إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ مَسْرُوراً ﴾ "، قلت: أيّ أهلٍ؟ قال: وأهلُه في الدُنياء.

قلت: فوله: ﴿ إِنَّهُ ظُنَّ أَن لِّن يَحُورَ ﴾ (٥)؟ قال: وظنَّ أَنْهُ لَنْ برجع،

٦/٧٨٣٨ - محمّد بن يعفوب: عن عدّةٍ من أصفانا عن أحجد بن المحمّد، عن ابن فضال، عن أبي جميلة، عن محمّد الحلبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: وإنَّ رسولَ الله (سلن عبدراله) قال: إنَّ الله مثّل لي أمّتي في الطّين، وعلم محمّد الحلبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وإنَّ الله مثّل لي أمّتي في الطّين، وعلمني أسماء هم، كما علم آدَم الأسماء كلّها، فمرَّ بي أصحابُ الرايات، فاستَغْفَرْتُ لعَليّ وشيعتِه، إنّ ربّي وعدني أسماء علي خصلةً. قيل: يا رسولَ الله، وما هي؟ قال: المَغْفِرَةُ لِمَنْ آمَن مِنهُم، وإنّ الله لا يُغادِرُ (١) صغيرةً

٥ ـ الزهد: ٢٤٦/٩٢.

<sup>(</sup>١) (ولا) ليس في المصدر.

 <sup>(</sup>۲) الانشقاق ٤٨: ٧ ـ ٩.

 <sup>(</sup>٣) التَّبَكِيت: التَّقريع والتَّوْيخ. «لسان العرب - بكت - ٢: ١١».

<sup>(</sup>٤) الانشقاق ٨٤: ١٠ ١٣.

<sup>(</sup>٥) الانشقاق ٨٤: ١١.

٦ ـ الكاني ١: ١٥/٣٦٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وأن لا يغادر منهم.

ولاكبيرةً، ولهم تُبدَّلُ السيِّئاتُ حَسنَاتٍ،

٧/٧٨٣٩ أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قُولُوَيه في (كامل الزيارات)، قال: حدّثني أبو العبّاس محمّد بن جعفر، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن منيع، عن صفوان بن يحيى، عن صَفوان بن مِهران الجَمّال، عن أبي عبدالله (عب الشلام)، قال: وأهوَنْ ما يَكسِبُ زائرُ الحسين (عب الشلام) في كلّ حسّنة ألفَ ألف حَسّنة، والسيّئة واحدة، وأبن الواحدة من ألف ألف!».

ثمّ قال: ديا صَفْوان، أَبْشِر، فإنّ لله ملائكة معها قُضْبان من نور، فإذا أراد الحَفَظَة أن تَكتُبَ على زائِر الحُسين (عبائنلام) سبّنة، قالتِ المَلائِكةُ للحَفَظة: كُفّي. فتَكُفّ، فإذا عَمِلَ حسّنةً، قالت لها: اكتبي، أولئك الذين يُبدّل الله سبّئاتهم حسنات».

ا ٩/٧٨٤ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن جعفر، وإبراهيم، عن أبي الحسن الرّضا (عدالتهم) قال: وإذا كان يوم القيامة، أوْقَف الله المؤمِنَ بين يَديه، وعرّض عليه عملَه، فينظُر في صَحيفَتِه، فأوّل ما يَرى سَيّئاتِه، فيتغيّر لذلك لونّه، وترْتَعِدٌ فرائِصُه، ثمّ تُعَرض عليه خسناته، فتفرح لذلك نَفْسُه، فيقول الله عزّ وجلّ: بَدّلوا سيّئاتِهم حَسَنات، وأظهروها للناس. فببدّل الله لهم، فيقول الناس؛ أما كان لهؤلاء سيّئة واحدةً! وهو قوله: ﴿ يُبَدِّلُ آلَةُ سَيّئةًا يَهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾ .

١٠/٧٨٤٢ وقال عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ آللهِ إِلَهَا مَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ آلنَفْسَ اللّهِ عَرَّمَ آفَة إِلّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً ﴾ وأنام: وادٍ من أودِيَة جهنّم، من صُفْرٍ مُذاب، قدّامها خُدّة (١) في جهنّم، يكون فيه من عبد غير الله، ومن قتَل النَّفْسَ التي حرَّم الله، ويكون فيه الزُناة، ويُضاعف لهم فيه العَذاب، ﴿ إِلّا مَن تَابَ وَءَامَنَ ﴾ إلى قوله ﴿ فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَىٰ آفَهِ مَتَاباً ﴾ (١)، يقول: لا يَعود إلى شيءٍ من ذلِكَ بالإخلاص، ونيّةٍ صادِقَة.

۷ . کامل الزيارات: ۲۳۰/۵.

۸ ـ الأمالي ۱: ۱۹۳

٩ ـ تفسير القمي ٢: ١١٧.

١٠ ـ تفسير القمي ٢: ١١٦.

<sup>(</sup>١) الخُدَّة: الحُفرة تَخْفِرها في الأَرض مستطيلة. «لسان العرب ـ خدد ـ ٣: ١٦٠».

<sup>(</sup>۲) الفرقان ۲۵: ۷۱.

١١/٧٨٤٣ - علميّ بن أبراهيم أيضاً: في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ آلَهِ إِلَىٰها ۚ ءَاخَرَ ﴾ إلى قوله: ﴿ يَلْقَ أَثَاماً ﴾، قال: وادٍ في جَهنّم يُقال له أثام، ثمّ استَثْنى عزّ وجلّ، فقال: ﴿ إِلَّا مَن تابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحاً فَأُولَئِكَ يُبَدُّلُ آفَهُ سَيِّنَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾.

۱۲/۷۸٤٤ والمُفيد في (الإختِصاص): عن محمّد بن الحسن السجّاد (۱) عن سعد بن عبدالله، عن محمّد بن أحمد، عن محمّد بن إسماعيل، عن جعفر بن محمّد بن (۱ الهَيْثَم الحَضْرَميّ، عن عليّ بن الحُسَين الفَزَاريّ، عن آدم بن التَمّار الحَضْرَميّ، عن سَعْد بن طَرِيف، عن الأصِبَغ بن نُباتَة، قال: أتيتُ أميرَ المؤمنين (سلاناله عليه) لأسَلّم عليه، فجَلستُ أنتَظِرُه، فخرَج إليّ، فقُمْتُ إليه، فسَلَّمتُ عليه، فضرَب على كَفّي، ثمّ شبّك أصابِعه بأصابعي، ثمّ عليه، فجَلستُ أنتَظِرُه، فخرَج إليّ، فقُمْتُ إليه، فسَلَّمتُ عليه، فضرَب على كَفّي، ثمّ شبّك أصابِعه بأصابعي، ثمّ قال: ديا أصبَغ بن نُباتة، قلت: لبّيك وسَعْدَيك، يا أميرَ المؤمنين. فقال: دإنّ وَلِيّنا وَلِيُّ الله، فإذا ماتَ وليّ الله كان مِن الله بالرّفيق الأعلى، وسَقاه من نَهْرِ أبرَد من النَّلْج، وأحلىٰ من الشّهد، وأليّن من الزّبد».

فقلت: بأبي أنتَ وأمّي، وإن كان مُذنباً؟ فقال: دنعم، وإن كان مُذْنِباً، أما تَقرأ القُرآن: ﴿ فَأَوْلَئِكَ يُبَدُّلُ آللهُ سَيِّنَا تِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ آللهُ غَفُوراً رَّحِيماً ﴾ با أصبَغ، إنّ وليَّنا لو لَقِيَ الله وعليه من الذُنوب مِثل زَيَد البَحْر، ومِثل عددَ الرَّمُل، لغَفَرَها الله له، إن شاء الله تعالى».

مرز تقية تكوية الرطان إسدادي

قوله تعالى:

## وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَرُّواْ بِاللَّغْوِ مَرُّواْ كِرَاماً [٧٢]

١/٧٨٤٦ محمّد بن يعقوب: عن أبي عليّ الأشعري، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صَفّوان، عن أبي أيّوب

۱۱ ـ تفسير القمي ۲: ۱۱۷.

١٢ ـ الإختصاص: ٦٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الشحّاذ.

<sup>(</sup>٢) (محمد بن) ليس في المصدر،

١٣ ـ تأويل الآيات ١: ١٨٣/٣٨٢.

<sup>(</sup>١) النُّواجدُ: أَقصى الأَضراس. «لسان العرب منجدْ ٢٠: ٥١٣هـ.

سورة الفرقان آية ـ ٧٢ ـ

۱ ـ الكافي ٦: ٢١١/٦.

الخَزَاز، عن محمّد بن مُسلم، عن أبي الصَّبَّاح، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ ﴾، قال: الغِناء،

٢/٧٨٤٧ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن أبي أيّوب، عن محمّد بن مسلم، وأبي الصّبّاح الكناني، عن أبي عبدالله (علمالتلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ ﴾، قال: «هو الغِناء».

٣/٧٨٤٨ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن سَعيد بن جَناح، عن حَمّاد، عن أبي أيّوب الخَرّاز، قال: نزلنا بالمدينة، فأتينا أبا عبدالله (طبرائنلام) فقال لنا: هأين نزّلتُم؟ ه فقلنا: على فلان، صاحِب القِيان. فقال: «كونواكِراماً». فوالله ما عَلِمنا ما أراد به، وظنّنًا أنّه يقول: تفضّلوا عليه. فعُدنا إليه، فقُلنا له: لاندري ما أردت بقولك: «كونواكراماً». فقال: وأما سمِعتُم قول الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ وَإِذَا مَرُّواً بِاللّغْوِ مَرُّواً كِرَاماً ﴾ م.

٤/٧٨٤٩ - الطبرسيّ: في معنى فوله تعالى: ﴿ وَٱلَّـذِينَ لَا يَشْـهَدُونَ ٱلزُّورَ ﴾ عن أبي جـعفر، وأبـي عبدالله رملهماالنام»: دهو الغِناء».

ومثله رواه الشيباني عنهما عنهما اللهمالنلام، في (نهج البيان) ".

٠٥/٧٨٥٠ وفي قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَرُّواً بِاللَّغْوِ مَرُّواً كِرَاماً ﴾ عن أبي عبدالله (عبدالتهم) (١): «هم الذين إذا أرادوا ذِكْر الفَرْجِ كَنُّوا (١) عنه، ذكرَه الطَبَرْسيّ.

٩/٧٨٥١ عليّ بن إبراهيم: في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ ﴾، قال: الغِناء، ومجالِس أهل اللهو، ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ ﴾ ( الإسرافُ: الإنفاقُ في المعصية في غير حق، ﴿ وَلَمْ يَقْتُرُواْ ﴾ لم يَبْخَلُوا عن حقّ الله. ﴿ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ﴾ ( "والقُوام: العَدُل، والإنفاقُ فيما أمر الله به.

قوله تعالى:

### وَٱلَّــذِينَ إِذَا ذُكِّـرُواْ بِئَـايَاتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمّاً

۲ ـ الكافي ٦: ۱۳/٤٣٣.

٣ ـ الكافي ٦: ٩/٤٣٢.

٤ ـ مجمع البيان ٧: ٢٨٣.

نهج البيان ٣: ٢١٠ «مخطوط».

٥ . مجمع البيان ٧: ٢٨٣.

(١) في المصدر: أبي جعفر (عد التلام).

(٢) في «ج»: كَفُوا.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ١١٧.

(١، ٢) الفرقان ٢٥: ٧٧.

صورة الفرقان (٢٥) ......١٠٥٠ .....١٠٥٠ ....

#### وَعُمْيَاناً [ ٧٣ ]

١/٧٨٥٢ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن محمّد بن زياد، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِنَايَاتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُواْ عَلَيْهَا صُمّاً وَعُمْيَاناً﴾ قال: «مستَبْصِرين، ليسوا شُكَاكاً».

قوله تعالى:

## وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيًا تِنَا قُـرَّةَ أَغْيُنٍ وَٱلْخِينَ إِمَاماً [٧٤]

١/٧٨٥٣ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: وقُرئ عند أبي عبدالله (طهالتلام)، فقال: وقد سألوا (١) الله عظيماً، أن يجعَلَهم للمتَقين أئمّة».

فقيل له:كيف هذا، يابنَ رسول الله؟ قال: «إنّما أنزَل الله: الذين يقولون رَبّنا هَبْ لنا من أزواجِنَا وذُرّبًاتنَا قُرَّةً أَعْيُنِ و اجعل لنا من المُتّقبن إماماً».

٢/٧٨٥٤ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني محمّد بن أحمد، قال: حدّ ثني الحسن بن محمّد بن سماعة، عن حَمّاد، عن أبان بن تَغْلِب، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزَّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبِّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيًا تِنَا قُرَّةً أَعْيُنٍ وَٱجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامِلَكِي، قال: دهُم نحنُ أهلُ البيت».

٣/٧٨٥٥ وروى غييره: «أنَّ أزواجنها: خيديجة وَدُرِيَّ أَيْكَا فَعَاطُمهُ (طبهاالتلام)، وقيرَة أعين: الحسين والحسين (طبهاالتلام)، واجعَلنا للمتّقين إماماً: على بن أبي طالب (طبهالتلام)».

1/٧٨٥٦ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد، عن حُوّيرِث (١) بن محمّد الحارثيّ، عن إبراهيم بن الحكم بن ظهير، عن أبيه، عن السُدّي، عن أبي مالك، عن ابن عبّاس، قال: قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ

سورة الفرقان آية ـ ٧٣ ـ

۱ ـ الكافي لمز ۱۷۸ /۱۹۹

سورة الفرقان آية ـ ٧٤ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١١٧.

(۱) في «يα: حاولوا.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١١٧، شواهد التنزيل ١: ٥٧٥/٤١٦.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ١١٧.

٤ ـ تأويل الآيات ١: ٢٤/٣٨٤.

(١) في المصدر: حريث.

### يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةً أَغْيُنِ ﴾ الآية، نزلت في عليّ بن أبي طالب (عليه الشلام).

٥/٧٨٥٧ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين، عن جعفر بن عبدالله المحمّدي، عن كَثِير بن عَيّاش، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرّيّاتِنَا لَيْ الْجارود، عن أبي جعفر (عبه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرّيّاتِنَا لَيْ الْجَعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً ﴾ ، قال: وأي هداةً بُهنَدي بنا، وهذه لآلِ محمّد (عبهم النهم) خاصّة).

٣/٧٨٥٨ - وعنه: عن محمّد بن جمّهُور، عن الحسن بن محبوب، عن أبي أيّوب الخَزّاز، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبدالله (طه التلام): ﴿ وَآجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً ﴾ ، قال: «لقد سألتَ ربّك عظيماً، إنّما هي: واجعَلْ لنا من المتقين إماماً؛ وإيّانا عنى بذلك، فعلى هذا التأويل تكون القراءة الأولى واجعَلْنا للمتقين - يعني الشيعة -إماماً، أنّ القائلين هم الأثمّة (طهم التلام).

٧/٧٨٥٩ محمد بن العبّاس، فال: حدّثنا محمد بن الفاسم بن سلام، عن عُبَيد بن كَثِير، عن الحسين بن نَصْر ابن مُزاجِم، عن عليّ بن زَيد الخُراسانيّ، عن عبدالله بن وَهْب الكوفيّ، عن أبي هارون العَبْديّ، عن أبي سعيد الخُدْرِيّ، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيّاتِنَا قُرَّةً أَعْيُنِ وَآجْعَلْنَا لِلْمُتّقِينَ إِمَاماً ﴾، قال الخُدْرِيّ، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا ﴾؟ قال: خديجة. قال: ﴿ وَذُرِّيّاتِنَا ﴾؟ قال: فاطمة. قال: ﴿ وَذُرِّيّاتِنَا ﴾؟ قال: فاطمة. قال: ﴿ وَذُرِّيّاتِنَا ﴾؟ قال: الحسن والحسين. قال: ﴿ وَأَجْعَلْنَا لِلْمُتّقِينَ إِمَاماً ﴾. قال: على بن أبي طالب (مدان الا عليه أحسن ملا الذي الدين).

قوله تعالى:

### أُولَئِكَ يُجْزَوْنَ ٱلْغُرُفَةَ بِمَا صَبَرُوا وَيُلَقُّونَ فِيهَا تَحِيَّةً وَسَلَاماً [٧٥]

١/٧٨٦٠ (تُحفة الإخوان) عن ابن مسعود، وأمّ سلمة زوجة النبيّ (ملناة عليه راله) . في حديث ـ قال له: «يابن مسعود، إنّ أهل الغُرّف العُليا لعليّ بن أبي طالب (عدائله)، وشبعته المتولّون له، المتبرّءون من أعدائه، وهو قوله تعالى: ﴿ أُولَئِكَ يُجْزُونَ ٱلْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُوا وَيُلَقّوْنَ فِيهَا تَجِيَّةُ وَسَكُاماً ﴾ على أذى الدنياء.

٢/٧٨٦١ ـ (كشف الغُمَّة) لعليّ بن عيسى: عن ثابت، عن الباقر (علمالتلام) في قوله تعالى: ﴿ أُولَٰتِكَ يُجْزَوْنَ

٥ ـ تأويل الآيات ١: ٢٥/٣٨٤.

٦ ـ تأويل الآبات ١: ٢٦/٣٨٤.

٧ ـ تأويل الآيات ١: ٢٧/٣٨٥، شواهد التنزيل ١: ٧٦/٤١٦.

سورة الفرقان آية . ٧٥ ـ

١ ـ تحقة الإخوان: ١١٧.

٢ ـ كشف الغمة ٢: ١٣٢.

سورة الفرقان (٢٥) ...... المنتسبب المستمرين الفرقان (٢٥) ..... المنتسبب المستمرين المستمر المستمرين المستم

ٱلْغُرُفَةَ﴾، قال: «الغُرُفَةُ: الجَنَّةُ ﴿ بِمَا صَبَرُوا﴾ على الفَقْر ومَصائِب (١) الدِنياء.

قوله تعالى:

### قُلْ مَا يَعْبَؤُاْ بِكُمْ رَبِّى لَوْلَا دُعَآ قُكُمْ فَفَدْ كَذَّبْتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَاماً [٧٧]

السَّجِسْتانيّ، قال: حدَّ ثنا إبراهيم بن الحسن المِغْسَميّ الطرْسُوسيّ، قال: حدَّ ثنا بِشْر بن زاذان، عن عمر بن صَبيح، السَّجِسْتانيّ، قال: حدَّ ثنا إبراهيم بن الحسن المِغْسَميّ الطرْسُوسيّ، قال: حدَّ ثنا بِشْر بن زاذان، عن عمر بن صَبيح، عن جعفر بن محمّد، عن آبائه، عن عليّ بن أبي طالب (طهم التلام)، أنّه قال: «إنّما الدنبا عَناءٌ وفَناء، وَعِبَرٌ وغِير (1) فين فَنائها: أنّ الدّهُ وَفَناء، مُفوق (1) نَبْلَه، يُصيب الحيّ بالمَوت، والصَحيح بالسَفْم، ومن عَنائها: أنّ المَرْء يجمّعُ ما لا يأكُل، وَيَبْني ما لا يَسْكُن، ومن عِبْرِها: أنّك ترى المَعْبوطَ مَرْحوماً، والمَرْحُوم مَعْبُوطاً، ليس بينهما إلّا نعيم زال، أو بؤس نزَل، ومن غِبْرِها: أنّ المَرْء يُشرِفُ عليه أمّلُه، فيَخْتَطِفُه دونه أجلُه».

قال: وقال عليّ (مله الندم): وأربع للمرء، لا عليه: الإيمان، والشكر، فإنّ الله تعالى يقول: ﴿ مَا يَـفْعَلُ آفَهُ بِعَذَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَءَامَنتُمْ ﴾ ("، والاستغفار، فإنّه قال: ﴿ وَمَاكَانَ آفَهُ لِيُعَذَّبُهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَاكَانَ آفَهُ مُعَذَّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ ("، والدعاء، فإنّه قال: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَوُ أَبِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَا وَكُمْ فَقَدْكَذَّبُتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَاماً ﴾».

٢/٧٨٦٣ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبلي الجارزاد، عن أبي جعفر (مليهاتالام): ﴿ قُلْ مَا يَعْبَوُا بِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَآؤُكُمْ ﴾، يقول: «ما يفعل ربّى بكم ﴿ فَقَدْ كِنَذَّبْتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَاماً ﴾».

٣/٧٨٦٤-الطَّبَرْسِيّ: روى العَياشي بإسناده عن بُرَيد بن مَعَاوية العجليّ، قال: قلت لأبي جعفر (على الشاه): كَثْرة القراءة أفضَل، أم كَثْرة الدَّعاء؟ قال: «كثْرَة الدُعاء أفضَل، وقرأ هذه الآية.

سورة الفرقان آية ـ ٧٧ ـ

<sup>(1)</sup> في المصدر: الفقر في دار.

١ ـ الأمالي ٢: ١٠٧..

<sup>(</sup>١) الغِيَر: من تغيَّر الحال. (السان العرب ـ غير ـ ٥: ٤٠).

 <sup>(</sup>٢) أَفَقُت السهم: وضعته في الوّتر لأرمى به. «لسان العرب ـ فوق ـ ١٠: ٣٣٢٠.

<sup>(</sup>٢) النساء ٤: ١٤٧.

<sup>(</sup>٤) الأتفال ١٠ ٢٣.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١١٧.

٢ ـ مجمع البيان ٧: ٢٨٥.

#### المُسْتَدرك

### (شورةً الفرقان)

قوله تعالى:

### كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ وَعْداً مَسْئُولاً [ ١٦ ]

١ ـ الطَّبَرْسِيَ في (مَجْمَع البَيان): في قوله تعالى: ﴿ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ وَعْداً مَسْتُولاً ﴾، قال ابنُ عباس: معناه أنَّ الله سُبحانَه وَعَد لَهُمُ الجَزاء، فسَأْلُوهُ الوّفاء، فوفىٰ.

قوله تعالى:

### وَكَذِلكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِئَ عَلَوْاً مِنَ المُجْرِمِينَ [٣١]

١ - أبو الفَضْل الطَّبَرْسِيّ في (مِشكاة الأنوار): يَرْفعه إلى الإمام الصادق اصدائتهم، أنّه قال: ‹ماكانَ ولا يكون وليس بكائِن، نبيّ ولا مؤمن، إلّا وقد سُلَط عليه حميم يُؤذيه، فإن لم يكن حكيم فجار يؤذيه، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَذِلكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُواً مِنَ المُجْرِمِينَ ﴾ .

٢ . لمّا قَدِم معاوية المدينة صَعِدَ المِنْبَرَ فخطَب، ونال من أمير المؤمنين عليّ (منه الشهر)، فقام الحسن (منه الشهر)، فخمِدَ الله وأثنى عليه، ثمّ قال: إنّ الله تعالى لم يَبْعَثْ نبيّاً إلّا جعَل له عَدُواً من المُجْرِمين، قال الله تعالى: ﴿ وَكَذِلكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُواً مِنَ المُجْرِمِينَ ﴾ فأنا ابنُ عليّ بن أبي طائب، وأنتَ ابنُ صَخْر، وأمّك هِنْد،

مستدرك سورة الفرقان آية ـ ١٦ ـ

١ ـ مجمع البيان ٧: ٢٥٧.

مستدرك سورة الفرقان آية ـ ٣١-

١ . مشكاة الأنوار: ٢٨٧.

٢ ـ تترعمة الناظر وتنبيه الخاطر: ٢١/٧١.

وأمّي فاطمة، وجَدَّتُك قتيلة، وجَدّتي خديجة، فلَعن الله الأدنى مِنَا حسَباً، وأخْمَلَنا ذِكراً، وأعظمَناكُفْراً، وأشدَّنا يَفاقاً. فصاحَ أهلُ المَسْجِد: آمين آمين. وقطع معاوية خُطْبَتَه ودخَل مَنْزِلَه.

قوله تعالى:

### وَهُوَ ٱلَّذِى أَرْسَلَ الرِّياحَ بُشْراً بَيْنَ يَدَىٰ رَحْمَتِهِ وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُوراً [48]

1 - (مصباح الشريعة): قال الصادق (طبهاتندم): وإذا أردت الطّهارة والوضوء، فتقدّم إلى الماء تَقَدُّمكَ إلى رحمة الله تعالى، فإنّ الله تعالى قد جعّل الماء مفتاح قُرْبَيْه ومُناجاته، وذليلاً إلى بساطِ خِدْمَتِه، وكما أنّ رحمة الله تعالى: ﴿ وَهُوَ اللّهِ عالى: ﴿ وَهُوَ اللّهِ عالَى الرّعامَ بُشُواً تُطَهّرُ ذُنوبَ العِباد، كذلك النّجاسات الظاهرة يُطهّرُها الماء لا غير، قال الله تعالى: ﴿ وَهُو اللّهِ عَلَى أَرْسَلَ الرّعامَ بُشُوا بَيْنَ يَدَى وَحْمَتِهِ وَأَنْوَلْنَا مِنَ السّمَاءِ مَاءً طَهُوراً ﴾، وقال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ المّاءِ كُلَّ شَيءٍ حَى أَفَلا بَيْنَ يَدَى وَحْمَتِهِ وَأَنْوَلْنَا مِنَ السّمَاءِ مَاءً طَهُوراً ﴾، وقال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلْمُنا مِنَ المّاءِ كُلَّ شَيءٍ حَى أَفَلا فَي مُنْ السّمَاءِ من نعيم الدنيا، كذلك برحمته وفَضْلِه جَعل حياة القَلْبِ والطاعات والتَفَكُر في صَفَاءِ الماء ورقَيْته وطُهُره وبرَكته ولطيفِ اميزاجِه بكُلَ شيء، واستَعْمِله في تطهير الأعضاء التي أمرَك الله عيضاء التي أمرك الله بتطهيرها، وتعبّدك بأدائها في فوائِضه وسُننِه، فإنَّ تحتَ كلَّ واجدة منها قُوائِد كثيرة، فإذا استعملنها بالحُرْمَة انفجَرَت لك عيون فوائده عن قريب، ثمّ عاشِر خلق الله كاميزاج الماء بالأشياء، يؤدّي كلَ شيء حقّه، ولا يتغيّر عن انفجرت لك عيون فوائده عن قريب، ثمّ عاشِر خلق الله كاميزاج الماء بالأشياء، يؤدّي كلَ شيء حقّه، ولا يتغيّر عن معناه، معبراً لقول الرسول (منه عبدانه): مثل العرام الشماء، وسَمّاه طَهرراً، وطَهُرْ قلبَك بالنقوى واليقين عند طهارة جوارجك بالماءه.

قوله تعالى:

### لِنُحْيِي بِهِ بَلْدَةً مَيْناً [ 63 ]

الطَّبَرْسِيّ في (مَجْمَع البَيان): في قوله تعالى: ﴿لِنُحْيِي بِهِ بَلْدَةً مَيْتاً ﴾، قال ابن عباس: لنُخْرِجَ به النّباتُ والثِمار.

مستدرك سورة الفرقان آية - ٤٨ ـ

١ - مصباح الشريعة: ١٢٨.

(١) الأنبياء ٢١: ٣٠.

مستدرك سورة الفرقان آية ـ ٤٩ ـ

۱ ـ مجمع البيان ٧: ٢٧٠.

# سيخلف الشنجل

مرز تنحیقات کا میتوز برعاوی سدی مرز تنحیقات کا میتوز برعاوی سدی

### سورة الشعراء

#### فضلها

1/۷۸٦٥ - ابن بابويه، بإسناده: عن الحسين بن أبي القلاء، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (ملدالتلام)، قال: دمن قَرَأُ سور الطَواسِين الثلاث في ليلة الجُمُّعة، كان من أولياء الله، وفي جِوار الله، وفي كَنَفِه، ولم يُصِبُهُ في الدُنيا بؤسّ أبداً، وأعطي في الآخرة من الجنّة حتّى يَرضى، وفوقَ رِضاه، وزوَّجه الله مائة زوجة من الحُور العِين».

٢/٧٨٦٦ - ومن (خُواصُّ القرآن): روي عن النبيّ (منزاة عبدرانه) أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة، كان له بعَدَدكلُ مؤمنٍ ومؤمنةٍ عَشْر حَسَنات، وخرَج من قَبْرِه وهو ينادي لا إله إلّا الله؛ ومَن قرّأها حين يُصبح، فكأنّما قرأ جميع الكتُب التي أنزّلها الله، ومن شَرِبَها بماء شفاهُ الله من كلّ هاء؛ ومن كتَبها وعلّقها على ديكٍ أفرَق، يَتُبَعُه حتّى يقِفَ الديك، فإنّه يقِفُ على كنز، أو في مَوضِع يقِف بجد ماء، "!

٣/٧٨٦٧ وقال رسول الله (ملزاة علمه والد); «مَنْ أَدْمَنْ قُواءتُها، لَمْ يَدخُلْ بيتَه سارِقٌ، ولا حَرِيق، ولا غَريق؛ ومَنْ كتّبها، وشَرِبَها شَفاهُ الله مِن كُلِّ داء، ومَنْ كَتَبُها وعَلْقُها على ديكٍ أَبيّض أفرَق، فإنّ الدّيك يَسبرُ ولا يَقِفُ إِلَا على كَنْزِ، أو سِحْرٍ، ويحفِره بمِنْقارِه، حتّى يُظْهِرَه».

٤/٧٨٦٨ وعن الصادق (طه التلام): ومن كتبها وعلَقها على دبك أبيض أفرَق وأطلَقَهُ، فإنّه يَمْشي ويقِف مَوْضِعاً، فحيث ما وقف، فإنّه يَحفِر مَوضِعَه فيه، يلقى كنزاً، أو سحراً مدفوناً؛ وإذا عُلَقت على مطلَقة، يصعب عليها الطلاق، وربّما خيف، فليتن فاعِلُه، فإذا رُش ماؤها في مَوْضِع، خَرِبَ ذلك المَوضِع بإذن الله تعالى».

سورة الشعراء . فضلها .

١ ـ ثواب الأعمال: ١٠٩.

٢ ـ خواص القرآن: ٥ «قطعة منه».

<sup>(</sup>۱)کذا

٣ ـ خواص القرآن: ٥ «قطعة منه».

٤ ـ خواص القرآن: ٤٥ «مخطوط».

### بِسْمِ ٱللهِ آلرَّخْمَاٰنِ آلرَّخِيمِ طَسَمَ \* تِلْكَ ءَايَاتُ ٱلْكِتَابِ آلْمُبِينِ -إلى فوله نعالى - أَلَّا يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ [٦-٣]

1/۷۸٦٩ - ابن بابويه، قال: أخبرنا أبو الحسن محمّد بن هارون الزنجاني، فيماكتب إليّ على يَدَي (1) عليّ بن أحمد البغداديّ الورّاق، قال: حدّثنا مُعاذ بن المثنّى العَنْبريّ، قال: حدّثنا عبدالله بن أسماء، قال: حدّثنا جُويْرِيَة، عن سُفيان بن سعيد الثوريّ، قال: قلت لجعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عبهم التلام): يابنَ رَسولِ الله، مَا معنى قول الله عزّ وجلّ: ﴿ طسّ ﴾ (1) و ﴿ طسّم ﴾ ؟ قال: هأما ﴿ طسّ ﴿ فمعناه أنا الطالب السميع، وأمّا ﴿ طسّم ﴾ فمعناه أنا الطالب السميع،

٢/٧٨٧٠ عليّ بن إبراهيم، قال: ﴿ طسّم ﴾ هو حرف من حروف اسم الله الأعظم المرموز في القرآن، قال: قوله تعالى: ﴿ لَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَّفْسَكَ ﴾ أي خادع (النقسك ﴿ أَلَّا يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ .

٣/٧٨٧١- ابن شهر آشوب: عن العيّاشيّ، بإسّناده إلى الصّادقُ (عله التلام)، في خبر، قال النبيّ (سآن الأعليه والد): «يا عليّ، إنّي سألتُ الله أن يُوالي بيني وبينك ففّعل، وسألتُه أن يُؤاخي بيني وبينك ففعّل، وسألته أن يجعّلك وَصيّي ففّعل، فقال رجل: والله، تَصاعٌ من تَمْر في شَنَّ (١) بالإخير ممّا سأل محمّد ربّه، هلا سأل مَلَكا يعضُده على عَدوّه، أو كنزا يستعين به على فاقته! فأنزل الله تعالى: ﴿ لَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ أَلَّا يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾.

سورة الشعراء آية ـ ١ ـ ٣.

١ . معاني الأخبار: ٢٢.

<sup>(</sup>١) (على يدي) ليس في «ي».

<sup>(</sup>٢) النمل ٢٧: ١.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١١٨.

البخع: القتل، والمعنى: لعلك قاتل نفسك. «تفسير التبيان ٨: ٤، مجمع البيان ٧: ١٨٤».

٣ ـ المناقب ٢: ٣٤٢، أمالي الطوسي ١: ١٠٦.

<sup>(</sup>١) الشِّنِّ: القربة الخَلْق. «لسان العرب رشنن ١٣٠: ٢٤١».

١٦٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## إِن نُشَأْ نُسنَزُّلْ عَلَيْهِم مِّنَ السَّمَاءِ ءَايَةً فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ [3]

١/٧٨٧٢ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن أبي أيّوب الخرَّاز، عن عمر بن حَنْظَلَة، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: «خَمْسُ علاماتٍ قبلَ قيام القائم (عبدالله): الصَّيْحَةُ، والسُفْيانيُّ، والخَسْفُ، وقَتْلُ النَّفْسِ الزَّكِيَّة، واليَمانِيِّ».

فقلت: جُعلتُ فِداك، إن خرَج أَحَدٌ مِنْ أهل بيتِك قبلَ هذه العَلامات، أنخرُج معه؟ قال: ولا،

قال: فلمّا كان من الغد تلوثُ هذه الآيات: ﴿ إِن نَشَأْ ثُنَزُلْ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ ءَايَةً فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ﴾، فقلتُ له: أهى الصَّبْحَة؟ فقال: وأما لوكانت، خضَعَت أعناقُ أعداءِ الله عزّ وجلّ.

٢/٧٨٧٣ - عليّ بن إبراهيم: عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن هِشام، عن أبي عبدالله (عليه التلام)، قال: التخصّعُ رقابُهم - يعني بني أُميّة - وهي الصّيْحة من السّماء باسم صاحِب الأمر (عليه التلام)».

٣/٧٨٧٤ محمّد بن إبراهيم النّعماني، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد، قال: حدّثنا محمّد بن المُفَضَّل بن إبراهيم بن قيس، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ بن فَضّال، قال: حدّثنا تَعْلَبَه بن مَيْمُون، عن مَعْمَر بن يحيى، عن داود الدّجاجيّ، عن أبي جعفر محمّد بن علي الميمالئلام، قال: «سُيْل أمير المؤمنين (عبالئلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَاخْتَلَفَ ٱلْأَخْزَابُ مِن بَيْنِهِمْ ﴾ (١) فقال: انتظروا الفرّج في ثلاث.

فقيل: يا أمبرَ المؤمنين، وما هنَ؟ فقال: «اختِلافِ أهلِ الشام بينهم، والراياتِ السُّود من خُراسان، والفَرْعَة في شَهْرِ رَمَضان».

فقبل: وما الفَزْعَةُ في شَهْرِ رمضان؟ فقال: هأوَما سَمِعتُم قول الله عزَ وجلّ في القرآن: ﴿إِن فَشَأْ تُنَزُّلْ عَلَيْهِم مَنَ ٱلسَّمَآءِ ءَايَةً فَظَلَّتْ أَعْنَاتُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾، هي آية تُخرِج الفناة من خِدْرِها، وتوقِظُ النائِم، وتُفزعُ اليَقْظان». مَنَ ٱلسَّمَآءِ ءَايَةً فَظَلَّتْ أَعْنَاتُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾، هي آية تُخرِج الفناة من خِدْرِها، وتوقِظُ النائِم، وتُفزعُ اليَقْظان». مَدُّ السَّمَآءِ عَالَةً وعنه، قال: أخبرنا أحمد بن محمد بن سعبد، قال: حدَّثنا عليٌ بن الحسن التَّبُميُ (١)، قال: حدَّثنا عمرو بن عثمان، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن سنان، قال: كنت عند أبي عبدالله (عليه السّلام)، فسمِعتُ

سورة الشعراء آية . £ .

١ ـ الكافي ٨: ٣١٠/٣١٠، ينابيع المودة: ٤٢٦.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ١١٨.

٣ ـ الغيبة: ٢٥١/٨

<sup>(</sup>۱) مریم ۱۹: ۳۷.

٤ ـ الغيبة: ٢٦٠/٢٦٠.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: التيملي، راجع معجم رجال الحديث ١١: ٣٣١.

سورة الشعراء (٢٦) ...... ٢٦٠

رجُلاً من هَمْدان يقول له: إنّ هؤلاء العامّة يُعَبّرونا، ويقولون لنا: إنّكم تزعّمون أنّ منادياً ينادي من السماء باسم صاحب هذا الأمر. وكان مُتّكِناً، فغَضِب وجلس، ثمّ قال: «لا تَرووه عني، وارووه عن أبي، ولا حرّج عليكم في ذلك، أشهَدُ أنّي قد سمِعتُ أبي (عله التلام) يقول: والله إنّ ذلك في كتاب الله عزّ وجلّ لَبَيْن، حيث يقول: ﴿ إِن تَشَأَ نُمُ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الأرض يومئذٍ أحد إلا خصّع، وذلّت رقبتُه لها، فيؤمِنُ أهلُ الأرض إذا سمِعوا الصوت من السماء: ألا إنّ الحق في عليٌ بن أبي طالب وشيعته وقال وأن من الغَد، صَعِدَ إبليس في الهواء، حتى بتوارى عن أهل الأرض، ثمّ ينادي: ألا إنّ الحق في عثمان بن عفّان كان من الغَد، صَعِدَ إبليس في الهواء، حتى بتوارى عن أهل الأرض، ثمّ ينادي: ألا إنّ الحق في عثمان بن عفّان وشيعته، فإنّه قُتِل مَظُلوماً، فاطلُبوا بدّمِه وقال وفيتت الله الذين آمنوا بالقول الثابت على الحق، وهو النِداء الأوّل، ويرتابُ يومئذٍ الذين في قلوبهم مرض، والمَرض والله عداوننا، فعند ذلك يتبرّءون منّا، وبتناولونا، فيقولون: إنّ ويرتابُ يومئذٍ الذين في قلوبهم مرض، والمَرض والله عداوننا، فعند ذلك يتبرّءون منّا، وبتناولونا، فيقولون: إنّ المنادي الأوّل سِحْرٌ من سِحْرِ أهل هذا البيت، ثمّ تلا أبو عبدالله (عبدالله عبد الله عنه يُنهُ وَإِن يَرَوْا عَايَةً يُغرِضُوا وَيَقُولُواْ سِحْرٌ من سِحْرٍ أهل هذا البيت، ثمّ تلا أبو عبدالله (عبد الله عبد الله عنه الله عنه أنه وأن يَرَوْا عَايَةً يُغرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرٌ من سِحْرٍ أهل هذا البيت، ثمّ تلا أبو عبد الله (عبد الله عبد الله عبد الله المنادي الأوّل من عَلَى المنادي المُنادي المنادي المؤلّ المؤلّ المؤلّ المنادي المؤلّ المؤلّ

وعنه، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد، قال: حدّثنا محمّد بن المُغَضَّل بن إبراهيم، وسَعْدان بن إسحاق بن سعيد، وأحمد بن الحسين بن عبدالمَلِك، ومحمّد بن أحمد بن الحسن القَطَوانيّ جميعاً، عن الحسن ابن محبوب، عن عبدالله بن سِنان، مثله سواء بلَفْظِه (٣).

٥/٧٨٧٦ وعنه، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد، قال: حدّثنا القاسم بن محمّد بن الحسين بن حازم، قال: حدّثنا عُبَيس بن هشام الناشري، عن عبدالله بن جَبَلة، عن عبدالصّمّد بن بَشير، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد (عليما التلام)، وقد سأله عُمّارة الهَمُداني، فقال له: أصلحك الله، إن أناساً يُعيّرونا، ويقولون: إنكم تزعُمون أنّه سيكون صَوتٌ من السَّماء. فقال له: ولا تَرووه عني، وأرووه عن أبي، كان أبي يقول: هو في كتاب الله: ﴿إِن فَشَأْ نَبُونُ عَلَيْهِم مُنَ ٱلسَّمَاء قايَةٌ فَظَلَّتُ أَعْتَاقُهُمْ لَهَا خَاصِّعِينَ فَيُرْمِنُ أهل الأرض جَميعاً للصَّوت [الأوّل]، فإذا كان من الفد صَعِد إبليس اللّعين، حتى يتوارى من الأرض في جَوّ السماء، ثمّ ينادي: ألا إنّ عُثمانَ قُيلَ مَظُلوماً، فاطلُبوا بذهِ في وَحِل به سوءاً، ويقولون: هو من سِحْرِهِم، بدّمِه فيرَجِع من أراد الله عزّ وجل به سوءاً، ويقولون: هذا سِحْرٌ الشبعة، حتى يتناولونا، ويقولون: هو من سِحْرِهِم، وهو قول الله عزّ وجل: ﴿ وَإِن يَرَوْأَ قَايَةٌ يُعْرِضُواً وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُسْتَورٌ ﴾ . (١).

٦/٧٨٧٧ وعنه، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن، عن أبيه، عن أحمد بن عمر الحَلَبيّ، عن الحسين بن موسى، عن قُضَيل بن محمّد مولى محمّد بن راشد البجلي (١)، عن أبي

<sup>(</sup>٢) القمر ٥٤: ٢.

<sup>(</sup>٢) الغية: ١٩/٢٦١.

٥ ـ الغيبة: ٢٠/٢٦١.

<sup>(</sup>١) القمر ٥٤: ٢.

٦ ـ الغية: ٢٣/٢٦٢.

<sup>(</sup>١) في «ج، يα: الحلبي.

عبدالله (عبه المندم)، أنّه قال: هأما إنّ النداء من السماء باسم القائم في كتابِ الله لَبَيَّن». فقلتُ: أين هو، أصلحك الله؟ فقال: وفي ﴿ طسّم \* تِلْكَ ءَايَاتُ ٱلْكِتابِ ٱلْمُبِينِ ﴾ (") قوله نعالى: ﴿ إِن نَّشَأْ تُنَزَّلُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ءَايَةُ فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ ـ قال ـ إذا سَمِعوا الصَوتَ، أصبَحوا وكأنّما على رؤوسهم الطّير».

٧/٧٨٧٨ محمّد بن العبّاس، فال:حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسّد، عن إبراهيم بن محمّد، عن أحمد بن مَعْمَر الأسّدي، عن محمّد بن فُضَيل، عن الكَلْبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِن نَّشَأْ لَنَا مَعْمَر الأسّدي، عن محمّد بن فُضَيل، عن الكَلْبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِن نَّشَأْ لَنَا دُولَةٌ لَنَا دُولَةٌ لَنَا دُولَةٌ لَنَا دُولَةً لَعْمَا فَهُم وَهُوان بعد عِزّ.

٨/٧٨٧٩ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن بن عليّ، قال: حدّثنا أبي، عن أبيه، عن محمّد بن إسماعيل، عن حَنان بن سَدير، عن أبي جعفر (عبائله)، قال: سألتُه عن قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿إِن نَشَأْ تُنَوُّلُ عَلَيْهِم مَنَ اللهُ عَنَانَ بن سَدير، عن أبي جعفر (عبائله)، قال: «نزلت في قائم آلِ محمّد (مارات الاعليم)، ينادى باسمه من السّماء».

٩/٧٨٨٠ وعنه، قال: حدّ ثنا الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن بعض أصحابنا (١)، عن أبي جعفر (عبد النهر)، قال: سألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِن نَشَأْ نُنَزُّلْ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ عَايَةٌ فَظَلَّتُ أَعْنَاتُهُمْ عَن أبي جعفر (عبد النهر)، قال: وذلك على بني أميّة ـ قال ـ ذلك بارز عند زوال الشمس ـ قال ـ وذلك عليّ بن أبي طالب (عبد النهر) يبرُز عند زوال النسمس، وتركب (١) المشمس على رؤوس الناس ساعة، حتى يبرُز وجهه، ويعرِفُ الناسُ حسبه ونسبه الناس حسبه ونسبه الناسُ على المناسُ على الناسُ على الناسُ على ونسبه الناسُ على المناسِ الناسُ على ونسبه ونسبه ونسبه ونسبه الناسُ على الناسُ على ونسبه ونسبه

ثمَّ قال: دإنَّ بني أميَّة ليختبئ الرجل منهم إلى جَنْبِ شَجْرةٍ، فتقول: خَلْفي رجُلٌ من بني أميَّة، فاقتُلوه،

۱۰/۷۸۸۱ ـ وعنه، قال: حدّثنا الحسين بن أحمد، عن محمّل بن عبسى، عن يونس، قال: حدّثنا صَفُوان بن يحبى عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: اقال أمير المؤمنين (عبدالتهم): انتَظِروا الفَرج في ثلاث. قبل: وما هُنَ؟ قال: اختِلافُ أهلِ الشام بينهم، والراياتُ السُود من خُراسان، والفَزْعَة في شَهْرِ رمضان.

فقيل له: وما الفَزْعَةُ في شَهْرِ رَمَضان؟ قال: أما سمِعتُم قولَ الله عزّ وجلَ: ﴿إِن نَّشَأْ تُنَزِّلْ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ

<sup>(</sup>۲) الشعراء ۲۱: ۱، ۲.

٧- تأويل الآيات ١: ١/٣٨٦، شواهد التنزيل ١: ٧٧/٤١٧، الجامع لأحكام القرآن ١٣: ٩٠.

٨\_ تأويل الآيات ١: ٢/٣٨٦، ينابيع المودة: ٤٢٦.

٩ ـ تأويل الآيات ١: ٣/٣٨٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن أبي بصير.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وتركت، ولعله تصحيف: وتركد.

١٠ ـ تأويلُ الآيات ١: ٢٨٧/٤.

ءَايَةً فَظَلَّتْ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾؟ هي آية تُخرِجُ الفَّتاةَ من خِدْرِها، ويستَيقِظُ الناثم، ويفزَعُ اليَقظان».

١١/٧٨٨٧ و (كتاب الرجعة) لبعض السادة المعاصرين: عن أحمد بن سعيد، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أبي قوله: ﴿إِن تَشَأْ نُنَوِّلُ قَالَ: عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ عَالَىٰهُ عَالَىٰهُ وَلَادَ وَالنِداءُ من السَّماء باسم رَجُلٍ، واسم أبيه،

17/۷۸۸۳ وبالإسناد عن الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن بعض أصحابنا، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عله الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِن نَشَأْ نُنَزُلُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ ءَايَةً فَظَلَّتُ أَيْ بَعْنَ أَبِي بصير، عن أبي جعفر (عله الله عن قال: ه تخضّعُ لها رِقابُ بني أميّة -قال -ذلك بارِز عند زوال الشمس، وذلك عليّ بن أبي طالب (عبه التلام)، يبرُز عند زوال الشمس، ونزلت الشمس على رؤوس الناس ساعة حتى يبرُز وجهه، ويعرِفُ الناسُ خسبه ونسّبه).

ثمّ قال: وأما إنّ بني أميّة ليَخْنَبننَّ الرجُلُ إلى جَنْبِ شجرةٍ، فتقول: هذا رَجُل من بني أميّة، فاقتُلوه.

قوله تعالى:

## وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ أَنِ آنْتِ آلْقَوْمَ آلظَّالِمِينَ -إلى فوله تعالى - فَكَانَ كَالَّ فَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ أَنِ آنْتِ آلْقَوْمَ آلظَّالِمِينَ -إلى فوله تعالى - فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالطَّوْدِ آلْعَظِيمِ [10- ٦٣]

١/٧٨٨٤ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن البحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبان بن عثمان، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: هلمّا بَعث الله موسى (عبدالله) إلى فِرْعُون أتى بابه، فاستأذن عليه، فلم يأذَنْ له، فضرَب بعصاه الباب، فاصطكّت الأبواب ففُتِحَت، ثمّ دخَلَ على فِرْعُون، فأنحبَره أنه رسولُ الله، وسأله أن يُرسِلَ معه بني إسرائيل. فقال له فِرْعُون، كما حكى الله: ﴿ أَلَمْ تُربِّكُ فِينا وَلِيداً وَلَمِثْتَ فِينَا مِنْ عُمْرِكَ سِنِينَ \* وَفَعَلْتَ فَعْلَتُكَ الَّتِي إسرائيل. فقال له فِرْعُون، كما حكى الله: ﴿ أَلَمْ تُربِّكُ فِينا وَلِيداً وَلَمِثْتَ فِينَا مِنْ عُمْرِكَ سِنِينَ \* وَفَعَلْتَ فَعْلَتُكَ اللّه فَي فَتَلْتَ الرّجُلَ ﴿ وَأَنتَ مِنْ آلْكَافِرِينَ ﴾ يعني كفَرْتَ نِعمَني. قال موسى، كما حكى الله: ﴿ فَعَلْتُهَا إِذا وَأَنا مِنَ الضَّالِينَ \* فَفَرَرْتُ مِنْكُمْ لَمّا خِفْتُكُمْ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ أَنْ عَبَدتَ بَنِيَ إِسْرَآءِيلَ ﴾ فَ ﴿ قَالَ فِرْعُونُ وَمَا وَأَنا مِنَ الضَّالَينَ \* فَفَرَرْتُ مِنْكُمْ لَمّا خِفْتُكُمْ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ أَنْ عَبَدتَ بَنِيَ إِسْرَآءِيلَ ﴾ فَ ﴿ قَالَ فِرْعُونُ وَمَا بَينَهُمَا إِن كُنشِم مُونَ ﴾ وإنّما سأله عن كبفيّه الله، فقال موسى: ﴿ رَبُّ ٱلسَّمَواتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَينَهُمَا إِن كُنشِم مُونَ ﴾ فقال فِرعُونُ ومَا بَينَهُمَا إِن كُنشِم مُونَ ﴾ فقال فِرعُونُ ومَا المُولِينَ ﴾ فقال فِرعُونُ ومَا المُعَمِرُهُ ومَا بَائكُم الأولينَ (")! موسى: ﴿ رَبُّكُمْ وَرَبٌ ءَابَائِكُمُ ٱلأُولِينَ ﴾ قال فِرْعُون لأصحابه: اسمَعوا، قال: ربّكم وربّ آبائكم الأولين (")!

١١ ـ الرجعة: ٥٢ «مخطوط»، للسيد محمد مؤمن الحُسيني الاسترابادي.

۱۲ ـ الرجعة: ۵۲ «مخطوط».

سورة الشعواء آية ـ ١٠ ـ ٦٣.

١ ـ تفسير القمى ٢: ١١٨.

<sup>(</sup>١) (قال فرعون ... الأولين) ليس في المصدر.

ثمّ قال لموسى: ﴿ لَئِنِ آ تَخَذْتَ إِلَهَا غَيْرِى لَأَجْعَلَنَكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴾ قال موسى: ﴿ أَوَلَوْ جِئْتُكَ بِشَى عُمُ الْمَسْجُونِينَ ﴾ قال فرْعَون: ﴿ فَأَتِ بِهِ إِنْ كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ \* فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِي ثُعْبَانٌ مَّبِينٌ ﴾ فلَمْ يَبْقَ أحَد مِن جُلساء فِرْعَون إلا هرَب، ودخل فِرْعَونَ مِن الرُّعْبِ ما لَمْ يَمْلِك به نفسه فقال فِرْعَون: نَشَدْتُك بالله، وبالرَّضاع، إلا ما كَفَفْتَها عني، فكفّها، ثمّ نزع بده، فإذا هي بيضاء للناظرين، فلمّا أخذ موسى العَصا رجَعَتْ إلى فِرْعَون نفسه، وهمّ بنَصديقه، فقام إليه هامان، فقال له: بينما أنتَ إله تُعبَد، إذ صِرْتَ تابعاً لعبد!

ثمّ قال فِرْعُونُ للمَلَّ الذين حوله: ﴿ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ \* يُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّن أَرْضِكُم بِسِخْرِهِ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ لِمِيقَاتِ يَوْمٍ مَّعْلُومٍ ﴾. وكان فِرْعَونُ وهَامان قد تَعلَّما السَّحْرَ، وإنّما غَلَبا الناسَ بالسِحْر، وادّعى فِرْعَونُ الرُبوبيّة بالسَّحْر، فلمّا أصبَح بَعث في المَدائن حاشِرين، مَدائِن مِصْرَ كلّها، وجمعوا ألفَ ساحِر، واحتاروا من الألف مائة، ومن المائة ثمانين، فقال السَحَرة لفِرْعَون: قد عَلِمْتَ أنه ليسَ في الدُنيا أَسْحَر منّا، فإن غَلَبْنا موسى فما يكون لنا عندك؟ قال: ﴿ إِنَّكُمْ إِذا لَمِنَ ٱلمُقَرِّبِينَ ﴾ عندي، أشارِكُكم في مُلكي. قالوا: فإن غَلَبْنا موسى، وأبطلَ سِحْرَنا، علمنا أنّ ما جاء به ليس من قِبَل السَّحْر، ولا مِن قِبَل الجِيلة، وآمنًا به، وصَدِّقناه. فقال فرْعُون: إن غلبَكُم موسى، صدَّقتُه أنا أيضاً معكم، ولكن أجمِعواكيدَكم، أي حيلتَكم،

قال: «وكان مَوعِدُهم يومَ عيدٍ لهم، فلمّا ارتفَع النهار من ذلك اليوم، جمّع فِرْعَونُ الخَلْق، والسَحَرة، وكانت له قُبّة طولُها في السَّماء ثمانون ذراعاً، وقد كانت كُيسِتْ بالحديد والفولاذ المَصْفول، فكانت إذا وقعتِ الشمس عليها، لم يَهْدِر أحد أن ينظرُ إليها، مِن لَمْع الحديد، ووَهِي السَّمس، وجاء فِرْعَونُ وهامان، وقعدا عليها ينظران، وأقبل موسى ينظر إلى السَّماء، ولن يبلغ سِحْرُنا إلى وأقبل موسى ينظر إلى السَّماء، فقالت السَحَرة الفَرْعَونَ: إنّا نوى رَجُلاً بنظر إلى السّماء، ولن يبلغ سِحْرُنا إلى موسى: ﴿ أَلْقُواْ مَا أَنتُم مُلْقُونَ \* فَأَلْقَوْا حِبَالُهُمْ وَعِيسَةً ﴾ فأفبل وَإِعْنَ وَإِمّا أَن تُلْقِي وَالله الحيّات، وهاجت، فقالوا لموسى: ﴿ أَلْقُواْ مَا أَنتُم مُلْقُونَ \* فَأَلْقَوْا حِبَالُهُمْ وَعِيسَةً ﴾ فأفبل وأنبل وسالت (٣ مثل الحيّات، وهاجت، فقالوا: ﴿ بِعِرْةِ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ الْفَالِيونَ ﴾ فقالوا لموسى: ﴿ أَلْقُواْ مَا أَنتُم مُلْقُونَ \* فَأَلْقَوْا حِبَالُهُمْ وَعِيسَةً ﴾ فأفبل وأخبس في نفسه خيفة موسى، فنودي: ﴿ لا تَخَفُ فقالوا: ﴿ بِعِرْة فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ الْفَالِيونَ ﴾ فهال الناسَ ذلك، فأوجَسَ في نفسِه خيفة موسى، فنودي: ﴿ لا تَخَفُ أَنْتَ ٱلْأَعْلَى \* وَأَلْقِ مَا فِي يَعِينِكُ تَلْقَفُ مَا صَنَعُواْ إِنَّمَا صَنَعُواْ كَيْدُ سَاحِرِ وَلا يُفْلِحُ السَّاحِرِ وَلا يُفْلِحُ السَّاحِرِ حَيْنَ الْمَالِمِ وَالْمَالُمُ مُواللهُ وَلَا عُلْمَا وَلَعْلَى وَلَّمَا وَالْمَالُم وَلَا مُولَا النَّمِ وَلا وصَف الواصفون مثله قبل، فقُتل في الهزيمة، مِن وَطْء الناس بعضهم بعضاً، عشرة آلاف رجل وامرأة وصبيّ، ودارت على قُبّة فرعون وقال فأحدَث فِرعُون وهامان في ثابيهما، وشابَ رأسُهما، وغُبِي عليهما من الفَرْعِ.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ١١٥.

 <sup>(</sup>٣) صَالَ عليه: إذا استصال ووثب. «الصحاح رصول ٥: ١٧٤٦». وفي المصدر: صارت.

<sup>(</sup>١) طه ۲۰: ۱۸ و ۲۹.

سورة الشعراء (٢٦) ......١٧١

ومرّ موسى في الهزيمة مع الناس، فناداه الله: ﴿ خُذْهَا وَلا تَخَفْ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلأَوْلَىٰ ﴾ (٥)، فرجَع موسى، ولفَّ على بَده عباءة كانت عليه، ثمّ أدخل بده في فيها، فإذا هي عصاكماكانت، فكان كما قال الله: ﴿ فَأَلْقِى آلسَّحَرَةُ سَاجِدِينَ ﴾ لمّا رأوا ذلك، و﴿ قَالُواْ ءَامَنًا بِرَبِّ آلْعَالَمِينَ \* رَبِّ مُوسَىٰ وَهَارُونَ ﴾، فغضِب فِوْعَوْنُ عند ذلِكَ غَضَباً شَدبداً، وقال: ﴿ ءَامَنتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمْ ﴾ يعني موسى ﴿ آلَذِى عَلَمَكُمُ اللهُ عَضَباً شَدبداً، وقال: ﴿ ءَامَنتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكِيرُكُمْ ﴾ يعني موسى ﴿ آلَذِى عَلَمَكُمُ اللهُ عَضَباً شَدبداً، وقال: ﴿ ءَامَنتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمْ ﴾ يعني موسى ﴿ آلَذِى عَلَمَكُمُ اللهُ عَضَباً شَدبداً، وقال: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَضَباً اللهُ وَاللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

فحبس فِرْعُونُ من آمَنَ بموسى في السِجن، حتى أنزل الله عليهم الطُوفان، والجَراد، والقُمَّل، والضّفادع، والدّم، فأطلق فرعون عنهم فأوحى الله إلى موسى: ﴿أَن أَسْوِ بِعِبَادِئ إِنَّكُم مُّتَبَعُونَ﴾، فخرَج موسى ببني إسرائيل، ليقطّع بهم البحر، وجمّع فِرْعُونُ أصحابه، وبَعث في المدائن حاشرين، وحشَر الناس، وقدّم مقدّمته في ست مائه ألف، وركب هو في ألف ألف، وخرَج كما حكى الله عزّ وجلّ: ﴿فَأَخْرَجْنَاهُم مِّن جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ \* وَكُنُوزٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ \* كَذَلِك وَأَوْرَثُنَاهَا بَنِيّ إِسْرَاءِيلَ \* فَأَنْبَعُوهُم مُّشْرِقِينَ ﴾، فلما قرُب موسى من البحر، وقرُب فِرْعُونُ من موسى، قال أصحابُ موسى: ﴿إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴾، قال موسى: ﴿كَلاّ إِنَّ مَعِي رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾ أي فيرْعُونُ من موسى، قال أصحابُ موسى: ﴿ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴾، قال البَحْرُ له: استكبرت ـ يا موسى ـ أن تقول لي سينجيني: فلدنا موسى (علم النه طَرْفَةَ عَبْن، وقد كان فيكم المَعاصي؟ فقال له موسى: فاحّذَرُ أن تَعْصِي الله وقد عَلِمْتَ أَنْ آدم أخرِج من الجَنَّة بمعصِيَتِه، وإنّما إبليسُ لُعِن بمَعْصِيَته، فقال البَحْرُ رَبِي عظيمٌ، مُطاعٌ أمرُه، ولا ينبغي لشيء أن آدم أخرِج من الجَنَّة بمعصِيَتِه، وإنّما إبليسُ لُعِن بمَعْصِيَته، فقال البَحرُ؛ ربّي عظيمٌ، مُطاعٌ أمرُه، ولا ينبغي لشيء أن يَعصِيه.

فقام يوشع بن نون، فقال لموسى: يا رسول الله، لما أمرك ربك؟ قال: بعبور البحر. فاقتحم يوضع فرسه في الماء، فأوحى الله إلى موسى: ﴿ أَنِ آضُرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرَ ﴾ فضرَبه ﴿ فَانفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالطُّودِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ ، أي كالجَبل العظيم، فضرَب له في البحر اثني عشر طريقاً، فأخذ كل سبط منهم في طريق، فكان الماء قد ارتفع، ويفيت الأرض يابسة، طلعت فيها الشمس، فيبست، كما حكى الله: ﴿ فَاضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقاً فِي ٱلْبَحْرِ يَبَساً لَا تَخْافُ دَرَكا وَلَا تَخْشَىٰ ﴾ (٧).

ودخل موسى وأصحابه البحر، وكان أصحابه اثني عَشَر سِبطاً، فضرَب الله لهم في البحر اثني عَشَر طريقاً، فأخذ كلُّ سِبْطٍ في طريق، وكان الماء قد ارتفَع على رؤوسهم مثل الجبال، فجَزِعتِ الفرقة التي كانت مع موسى (علم التبالم) في طريقه، فقالوا: يا موسى أين إخواننا؟ فقال لهم: معكم في البحر. فلم يُصَدِّقوه، فأمر الله البحر، فصارت طاقات، حتى كان ينظر بعضهم إلى بعض، ويتحدَّثون.

وأقبَل فِرَعُونَ وَجِنُودُه، فَلَمَّا انتهى إلى البحر، قال لأصحابه: ألا تعلَّمُونَ أنِّي رَبُّكُمُ الأعلى؟ قد فُرج لي

<sup>(</sup>٥) طه ۲۰: ۲۱.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: أنفرق انفرق. وفي «ي» أفترق افترق.

<sup>(</sup>۷) طه ۲۰: ۷۷.

البحر. فلم يَجْسُر أحَدٌ أن يدخُلِ البحر، وامتنَعتِ الخَيلُ منه لهول الماء، فتقدّم فِرْعَون، حتى جاء إلى ساحِلِ البحر، ففال له مُتَجِّمه: لا تَدخُلِ البَحْر. وعارضه فلم يفبَلْ منه، وأقبل على فَرَس حصان، فامتنع الحِصان أن يدخُلُ الماء، فعطف عليه جَبْرَثيل، وهو على ماديانة (أ) فنقدّمه ودخل، فنظر الفرَس إلى الرَمّكة (أ) فطلبَها، ودخل البحر، وافتَحم أصحابه خلفه. فلمّا دخلوا كلّهم، حتّى كان آخِرُ من دخل من أصحاب، وآخِرُ من خرّج من أصحاب موسى، أمر الله الرياح، فضربت البحر بعضه ببعض، فأقبَل الماء يقع عليهم مثل الجبال، فقال فِرْعَون عند ذلك: ﴿ قَامَنتُ بِهِ بَنُواْ إِسْرَآءِيلَ وَأَناْ مِنْ ٱلْمُسْلِمينَ ﴾ (١٠) فأخذ جَبْرَئيل كَفّاً من حَمّا، فدسّها في فيه، ثمّ قال: ﴿ قَالُ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ (١٠) فأخذ جَبْرَئيل كَفّاً من حَمّا، فدسّها في فيه، ثمّ قال: ﴿ قَالُ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ (١٠) و

١٤٠٥ المفيد في (الإختصاص): عن عبدالله بن مجند بن أبي الحسن الرضا (عبدالتلام)، قال: ١٥٥٥ على مُقدّمة فِرْعَون ستّ مائة ألف، ومأتي ألف، وعلى ساقية (١) ألف ألف، -قال -لمّا صار موسى في البَحْر، اتّبعه فِرْعَونُ وجنودُه -قال -فنهيّبَ فَرَسُ فِرْعَون أن يَدخُل البحر، فتمثّل له جَبْرَ ثيل على ماديانة، فلمّا رأى فرَسُ فِرْعَون المّاديانة اتبعَها، فدخَل البحر، فتمثّل له جَبْرَ ثيل على ماديانة، فلمّا رأى فرَسُ فِرْعَون المّاديانة اتبعَها، فدخَل البحر، فتمثّل له جَبْرَ ثيل على ماديانة، فلمّا رأى فرَسُ فِرْعَون المّاديانة اتبعَها، فدخَل البَحْرَ هو وأصحابُه، فغَرقوا».

٣/٧٨٨٦ وعنه في (أماليه)، قال: أخبَرنا أبو القاسم جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن أبي عبدالله البَرْقيّ، قال: حدّثني بَكْر بن صالح الرازيّ، عن سليمان بن جعفر الجَعْفَريّ، قال: سمِعتُ أبا الحسن الحسن الله البَرْقيّ، قال له أبو الحسن: وإنّه الحسن الحسن الله قول لأبي: «ما لي رأيتُك عند عبدالرحمن بن يعقوب؟» قال: إنّه خالي. فقال له أبو الحسن: وإنّه يقول في الله قولاً عظيماً، يصف الله تعالى، ويَحُدّه، والله لا يوصَف، فإمّا جلستَ معه و تركتنا، وإما جلستَ معنا وتركته».

فقال: إنّه يقول ما شاء، أيّ شيء عليّ منه إذا لم أقل ما يقول؟ فقال له أبو الحسن (عليه التلام): «أما تَخافَنُ أن تَنزِل به نِقْمَةٌ، فتُصيبَكم جميعاً؟ أما عَلِمتَ بالذي كان من أصحاب موسى، وكان أبوه من أصحاب فرعون، لمّا لحقّت خيلُ فِرعَون موسى (عليه التلام)، تخلّف عنه ليّعِظه فأدرَكه موسى، وأبوه يراغِمُه، حتى بَلَغا طرَف البّحْرِ، فغَرِقا جميعاً، فأتى موسى الخبر، فسأل جَبْرَئيل عن حالِه، فقال: غَرق (زجه الله) ولم يَكُنْ على رأي أبيه، لكنّ النِقْمَة إذا نزَلت، لم يَكُنْ لها عمن قارب المُذنب دِفاع؟ه.

<sup>(</sup>٨) الماديانة: المراديها الزّمَكة،كما في ظاهر الحديث.

<sup>(</sup>٩) الرَّمَكَة: الفرس التي تتَّخذ للنسل. «لسان العرب ـ رمك ـ ١٠: ٤٣٤.

<sup>(</sup>۱۰) يونس ۱۰: ۹۰.

<sup>(</sup>۱۱) يونس : ۱: ۹۱.

٢ ـ الاختصاص: ٢٦٦.

<sup>(</sup>١) ساقة الجيش:مؤخَّره. «لسان العرب ـسوق ـ ١٠: ١٦٧٪.

٣ ـ الأمالي: ٣/١١٢/٣.

٤/٧٨٨٧ . الحسين بن سعيد، في كتاب (الزهد): عن النَّضْر، عن محمّد بن هاشم، عن رجل، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: «إنَّ قوماً مِمَّن آمَن بموسى (عبدالله)، قالوا: لو أتَيْنا عَسْكَرَ فِرْعَون، وكنَّا فيه، ويْلُنا من دُنْياه، فإذا كان الذي تَرجوه مِن ظهور موسى، صِرْنا إليه. ففَعلوا، فلمّا توجّه موسى ومن معه هاربين رَكِبوا دوابَّهِم، وأسرّعوا في السَّيْر ليُوافوا موسى ومن معه، فيكونوا معهم، فبَعث الله ملائكةً، فضرَبت وُجوة دَوابَهم، فردَّتُهُم إلى عَسْكَر فِرْعَون، فكانوا فيمَنْ غَرق مع فِرْعَون».

٥/٧٨٨٨ علىّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبه النلام)، في قوله: ﴿ وَلَشِرْ فِمَةٌ قَلِيلُونَ ﴾ يقول: مُؤَدّون في الأداة، وهو الشاكي في السّلاح وأمّا قوله: ﴿ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ﴾ يقول: مُقول: مُقافِله: ﴿ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ﴾ يقول: مَساكِنَ حَسَنة. وأمّا قوله: ﴿ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ﴾ يعني عند طُلوع الشّمْسِ. وأمّا قوله: ﴿ وَأَمّا قوله: ﴿ وَمَا قُولُهُ مُنْ وَلِيهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَمْ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَمْ أَلّهُ وَلَهُ وَلّا فَلَهُ وَلَمْ وَلَهُ وَلَوْلًا لَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَمْ وَلَوْلُوا لَمُ مُنْ وَلَا قُولُهُ وَلَا فَلَهُ وَلَا فُلّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَا وَلَا قُولُهُ وَلَا فَلَا قُولُهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا فَلَا قُولُهُ وَلَا فَلَا عَلَالَهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَلَا فَلَا قُولُهُ وَلَا فَلَا لَهُ وَلَا لَا لَا مُعْلَى وَلَا لَا مُعْلَى وَلَا فَلَا لَا مُعْلَى وَلَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا قُولُهُ وَلَهُ وَلَمْ وَلَا لَاللّهُ وَلَا فَاللّهُ وَلَمْ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَلَمُ وَلَمُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَمْ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّمُ وَلّمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلّمُ وَلّمُ وَلّمُ وَلَمُ وَلّمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلّمُ وَلّمُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُلّمُ وَلَا لَا لَا مُعْلَمُ و

٣٠٨٨٩ - ابن بابويه، قال: حدّثنا تميم بن عبدالله بن تميم القُرَشِيّ (منها عنه)، قال: حدّثني أبسي، عن حمّدان بن سُلَبمان النَّبُسَابوريّ، عن عليّ بن محمّد بن الجَهْم، قال: حضّرتُ مجلس المأمون، وذكر الحديث في عصمة الأنبياء، من سؤال المأمون للرضا (عبدائدم)، فكان فيما سأله: قما معنى قول موسى (عبدائدم) لفِرْعُون: ﴿ فَعَلْتُهَا إِذاً وَأَنَا مِنَ آلضًا لَينَ ﴾ ؟

قال الرضارمه الله): «إنّ فِرْعُون قال لموسى (عهدالله) لمّا أناه: ﴿ وَفَعَلْتَ فَعْلَتُكَ آلَّتِى فَعَلْتَ وَأَنتَ مِنَ الْمُافِرِينَ ﴾ بي قال موسى: ﴿ فَعَلْتُهَا إِذا وَأَنَا مِنَ ٱلضَّالِينَ ﴾ عن الطريق، بوُقوعي إلى مدينة من مدائنك ﴿ فَفَرَرْتُ مِنْكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِى رَبِّى حُكُما وَجَعَلْتِي مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ وقد قال الله تعالى لنبيّه محمد (مذاه مه وآه): ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيما فَنَاوَى ﴾ ". يقول ألم يَجِدْك وَحبداً فآوى إليك الناس؟ ﴿ وَوَجَدَكَ صَالًا ﴾ ضَالًا ﴾ " يعني عند قومِك. ﴿ فَهَدَىٰ ﴾ " أي عداهم إلى مَعْرِفَتِكِ. ﴿ وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَىٰ ﴾ " يقول: أغناكَ بأن جعل دُعاءك مُستجاباً ، فقال المأمون: بارَك الله فيك، يابنَ رَسولِ الله.

٧/٧٨٩٠ المفيد في كتاب (الغيبة): بإسناده عن المُفَضَّل بن عُمَر، عن أبي عبدالله (عبد المَهِ قال (١): اإذا قام القائم (عبدالله) تَلا هذه الآية، مخاطباً للناس: ﴿ فَفَرَرْتُ مِنْكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِي رَبِّي حُكْماً وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ ٥.

٤ ـ الزهد: ١٧٢/٦٥.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٢.

٦ ـ عيون أخبار الرضا (عبدائنلام) ١: ١٢/١٩٩.

<sup>(</sup>١ ـ ٤) الفحى ٩٣: ١ ـ ٨

٧ ـ الغيبة للنعماني: ١٢/١٧١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قال أبو جعفر محمد بن على الباقر (عبهما الشلام).

١٧٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

### آلَّــذِى خَـلَقَنِى فَـهُوَ يَــهْدِينِ ـ إلى نــوله نعالى ـ وَلَا تُـخْزِنِى يَــوْمَ يُبْعَثُونَ [ ۸۷-۷۸ ]

1/۷۸۹۱ - ابن بابویه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمْران الدَقَاق (رضيه منه، قال: حدّثنا حمزة ابن القاسم العَلَوِيّ العَبَاسيّ، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مالك الكوفيّ الفَزارِيّ، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين ابن زَيْد الزّيَات، قال: حدّثنا محمّد بن زياد الأزْديّ، عن المُفَضَّل بن عُمَر، عن الصادق جعفر بن محمّد (مله النه) قال: سألتُه عن قولِ الله عزّ وحلّ: ﴿ وَإِذِ آبْتَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ رَبُهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ ﴾، وذكر الحديث فيما ابتلاه به ربّه، الى أن قال: والتَوكُّل، بيان ذلك في قوله: ﴿ اللّذِي خَلَقَنِي فَهُو يَهْدِينٍ \* وَالَّذِي هُو يَطْمِمْنِي وَيَسْقِينٍ \* وَإِذَا مَرْضَتُ فَهُو يَشْفِينِ \* وَالّذِي مُومَ الدّينِ ﴾.

ثمّ الحُكم، والإنتِماء إلى الصالحين، في قوله: ﴿ رَبُ هَبْ لِي حُكُماً وَٱلْحِقْنِي بِالصَّالَحِينَ ﴾ يعني بالصّالحين: الذين لا يحكُمون إلا بحُكْمِ الله عزّ وجل، ولا يحكُمون بالآراء والمقايبس، حتى يشهد له من يكون بعدّه من الحُجَج بالصِدق، بيانُ ذلك في قوله: ﴿ وَآجْعَل لَى لِسَانَ صِدْقٍ فِي ٱلْأَخِرِينَ ﴾ أرادَ في هذه الأُمّة الفاضِلَة، فأجابه الله، وجعَل له ولغيره من الأنبياء: ﴿ لِسَانَ صِدْقٍ فِي ٱلْأَخِرِينَ ﴾ وهو على بن أبي طالب (عبداتهم)، وذلك قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيّاً ﴾ (١).

ئم استِقصار النَفْس في الطاعة، في قوله: ﴿ وَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ ﴾ ٩. والحديث طويل، ذكرناه في قوله تعالى: ﴿ وَإِذِ آبْتَلَيٰ إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَهُنَ ﴾ "!

٢/٧٨٩٢ - وعنه، قال: حدّثنا أبي، ومحمّل بن الحسن (رمراه مهما» قالا: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن يعقوب ابن يزيد، عن محمّد بن أبي عُمَير، عن هِينَام بن سالم، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في حديث غَيْبَة إبراهيم، إلى أن قال: وثمّ غاب (عبدالله) الغَبْبَة الثانية، وذلك حين نفاه الطّاغوت عن بَلَدِه (١١)، فقال: ﴿ وَأَعْتَوْلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ آللهِ وَأَدْعُواْ رَبّى عَسَىٰ أَلّا أَكُونَ بِدُعَاء رَبّى شَقِيّاً ﴾ (١١). قال الله تفدّس ذِكرُه: ﴿ فَلَمّا آعْتَوْلَهُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ آللهِ وَهُبْنَا لَهُ إِسْحَلْق وَيَعقُوبَ وكُلاً جَعَلْنَا نَبِياً \* وَوَهَبْنَا لَهُم مِّن رَّحْمَتِنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيّاً ﴾ (٢) يعني به عليّ بن أبي طالب (عبدالله)، لأنّ إبراهيم (عبدالله)، قد كان دعا الله عزّ وجلّ أن يجعَل له صِدْقٍ عَلِيّاً ﴾ (٣)

سورة الشعراء آية ـ ٧٨ ـ ٨٧ ـ

١ معاني الأخبار: ١/١٢٦.

<sup>(</sup>۱) مريم ۱۹: ۵۰.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآية (١٢٤) من سورة البقرة.

٢ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٧/١٣٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن حصر،

<sup>(</sup>۲) مريم ۱۹: ۸۸.

<sup>(</sup>۲) مریم ۱۹: ۶۹ و ۵۰.

لِسانَ صِدْقِ في الآخِرين، فجعَل الله تبارك وتعالى له ولإسحاق ويعقوب لسان صِدْقِ عَليّاً، فأخبَر عليّ بن أبي طالب (عبدالنلام) أنّ القائم (عبدالنلام) هو الحادي عشر من وِلْدِه، وأنّه المَهْدِيّ الذي يَمْلاً الأرض عَدْلاً وقِسْطاً، كما مُلئَثْ جَوْراً وظُلْماً، وأنّه تكون له غببة، وحَبْرَة، يَضِلّ فيها أقوامٌ، ويهتَدي فيها آخَرون، وأنّ هذا كائِنٌ كما أنّه مَخْلوق».

٣/٧٨٩٣ ومن طريق المُخالفين: قوله تعالى: ﴿ وَٱجْعَل لِّي لِسَانَ صِدْقٍ فِي ٱلْأَخِرِينَ ﴾ عن جعفر بن محمد (طبهمالشلام)، قال: ههو عليّ بن أبي طالب (عبدالشلام)، عُرِضَتْ وِلايَتُه على إبراهيم (عبدالشلام)، فقال: اللَّهُمَّ اجعَلْهُ مِنْ ذُرِيَّتِي، ففَعل الله ذلك».

١٤/٧٨٩٤ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿وَآجْعَل لِّي لِسَانَ صِدْقٍ فِي ٱلْأَخِرِينَ، قال: هو أمير المؤمنين (عليه الشلام).

قوله تعالى:

## إِلَّا مَنْ أَتَىٰ آللهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ [ ٨٩]

١/٧٨٩٥ ـمحمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن القاسم بن محمّد، عن المِنْقَرِيّ، عن سُفّيان ابن عُبَيْنَة، عن أبي عبدالله (عليه الشلام) قال: سألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِلّا مَنْ أَتَىٰ آللهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ﴾. قال: «السليم الذي يلقى ربّه، وليس فيه أخد سِواه».

قَال: وَقَال: هَكُلُّ قَلْبٍ فَيه شِرْكَ، أو شَكَّ، فهو سافِط، وإنّما أرادوا الزّهد في الدنيا، لتفرّغ قلوبُهم للآخرة». ٢/٧٨٩٦ ـ الطّبَرْسِيّ، قال: رُوي عن الصادق (ملية تنام) أنّه قال: «هو القلبُ الذي سَلّم من حُبّ الدنيا». قال الطّبَرْسِيّ: ويؤيّده قول النبيّ (ملّناه عليه وآله): «حُبّ الدنيا رأس كُلِّ خطيئة».

قوله تعالى:

### وَأُزْلِفَتِ آلْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ \* وَبُرِّزَتِ آلْجَحِيمُ لِلْغَاوِينَ [٩١-٩١]

١/٧٨٩٧ -عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مله الشلام): «قوله: ﴿ وَأُزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ

٣ ـ كشف الغمة ١: ٣٢٠.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٣.

سورة الشعراء آبة . ٨٩.

١ ـ الكافي ٢: ١٣ /٥.

۲ ـ مجمع البيان ٧: ٣٠٥.

سورة الشعراء آية ـ ٩٠ ـ ٩١ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٢.

١٧٦ .....١٧٦ البرهان في تفسير القرآن

### لِلْمُتَّقِينَ﴾ يقول: قُرَّبَتْ ﴿ وَبُرُّزَتِ ٱلْجَحِيمُ ﴾ يفول: نُحِيَتْه.

قوله تعالى:

### فَكُبْكِبُواْ فِيهَا هُمْ وَٱلْغَاوُونَ -إلى نوله تعالى - فَلَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَكُونَ مِنَ ٱلْمؤْمِنِينَ [٩٤-١٠٢]

1/۷۸۹۸ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن الخسين بن سعيد، عن النظر بن سُويد، عن يحيى الحَلَيي، عن أبي سعيد المُكَارِي، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالته) (۱)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَكُبْكِبُواْ فِيهَا هُمْ وَٱلْفَاوُونَ ﴾، فال: «هم قوم وصَفوا عَدُلاً بالسِنَتِهِم، ثمّ خالَفوه إلى غيره».

٣/٧٨٩٩ - وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه، عن آدم بن إسحاق، عن عبدالرزّاق بن مِهْران، عن الحسين بن مَبْمُون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر (عبدينه) ـ في حديث ـ قال فيه: «وأنزَل في ﴿طسّمَ﴾: ﴿وَبُرِّزَتِ ٱلْجَحِيمُ لِلْغَاوِينَ \* وَقِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ \* مِن دُونِ آشِهِ هَلْ يَنصُرُونَكُمْ أَوْ يَنتَصِرُونَ \* وَبُرُزَتِ ٱلْجَحِيمُ لِلْغَاوِينَ \* وَجُنُودُ إِبْلِيسَ أَجْمَعُونَ ﴾ (١) جنودُ إبليس: ذرّيَّتُه مِنَ الشّياطين».

٣/٧٩٠٠ الحسين بن سعيد في كتاب (الزُهْد): عن النَّضْر، عن الخلَبيّ، عن أبي سَعيد المكاريّ، عن أبي بصير، عن أبي بعفر (عيد المعاريّ، في قوله تعالى: ﴿ فَكُنْكِبُواْ فِيهَا هُمْ وَٱلْغَاوُونَ ﴾، قال: «هم قوم وَصَفُوا عَدْلاً بالسِنتِهم، ثمّ خالفوا إلى غيره».

1/۷۹۰۱ وعنه: عن عبدالله بن بَحْر، عن آبن مُشكانًا، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبه النهر)، في قوله تعالى: ﴿ فَكُبْكِبُواْ فِيهَا هُمْ وَٱلْغَاوُونَ ﴾ ، فقال: ابا أبا بصير، هم قوم وصّفوا عَدْلاً، وعَمِلوا بخِلافه».

٧٩٠٧-عليّ بن إبراهيم، في معنى الآية: قال الصادق (عبائله): «نزَلتْ في قَومٍ وصَفوا عَدْلاً، ثمّ خالَفوه إلى غيره».

ثمَّ قال: وفي خبر آخر: «هم بنو أميّة، والغاوون هم بنو فلان».

سورة الشعراء آية ـ ٩٤ ـ ١٠٢ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۴/۳۸.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: أبي جعفر (علمالتلام).

۲ ـ الكافي ۲: ۲۹ ـ

<sup>(</sup>۱) الشعراء ۲۱: ۹۱ ـ ۹۵.

۲ ـ الزهد: ۱۸۱/٦۸.

٤ ـ الزهد: ٨٨.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ١٢٣.

﴿ قَالُواْ وَهُمْ فِيهَا يَخْتَصِمُونَ \* تَاللهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلالٍ مُّبِينٍ \* إِذْ نُسَوِّيكُم بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ يقولون لِمَنْ نَبِعوهم: أَطَعْناكُم كما أَطَعْنا الله، فصِرْتُم أرباباً. ثمّ يقولون: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾.

٦/٧٩٠٣ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابه، عن آدَم بن إسحّاق، عن عبدالرّزَاق ابن مِهران، عن الحُسّين بن مَيْمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر (عبدالنلام)، في قوله: ﴿ وَمَا أَضَلّنا إِلّا الْمُجْرِهُونَ ﴾.

قال: «يعني المشركين الذين اقتدى بهم هؤلاء، واتَّبعَوهم على شِرْكِهم، وهم قوم محمّد (صلن الفعله والله)، ليس فيهم مِنَ اليّهود والنَّصارى أحَد، وتصديقُ ذلك، قول الله عزّ وجلَ: ﴿كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحٍ ﴾ (١)، ﴿كَذَّبَ أَصْحَابُ فَيهم مِنَ اليّهود والنَّصارى أحَد، وتصديقُ ذلك، قول الله عزّ وجلَ: ﴿كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ ﴾ (٣)، ليس فيهم اليهود الذين قالوا: عزير أبن الله، ولا النصارى الذين قالوا: المسيح ابن الله، سيُدخِل الله اليهود والنصارى النار، ويُدخِلُ كلَّ قوم بأعمالِهم.

وقولهم: ﴿ وَمَا أَضَلَنا إِلَّا ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ إذ دَعَونا إلى سَبيلهم، ذلك قول الله عزّ وجل فيهم حين جمَعهم إلى النار: ﴿ قَالَتْ أَخْرَاهُمْ لِأُولَاهُمْ رَبَّنَا هَؤُلاَءِ أَضَلُونَا فَنَاتِهِمْ عَذَاباً ضِعْفاً مِّنَ ٱلنَّارِ ﴾ ("), وقوله: ﴿ كُلَّمَا دَخَلَتْ أُمَّةٌ لَّعَنَتْ أُخْتَهَا حَتَّىٰ إِذَا آذَارَكُواْ فِيهَا جَمِيعاً ﴾ (") بَرِئ بعضُهم من بعض، ولَعن بعضُهم بَعْضاً، يريد بعضُهم أن يَحُجّ بعضاً رجاء الفَلْج (")، فيَفلِتوا من عظيم ما نزل بهم، وليس بأوانِ بَلُوى، ولا اختِبار، ولا قَبول مَعْذِرَة، ولاتَ حِينَ نَجاة».

٧٩٩٠٤ وعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عليّ بن عُفْبَة، عن عمر بن أبان، عن عبدالحميد الوابِشيّ، عن أبي جعفر (عبد التهم)، قال: قلتُ له: إنّ لَنا جاراً ينتهكُ المتحادِم كلّها، حتى أنه لَيَترُك الصّلاة فَضْلاً عن غيرها. فقال: الله وأعظم ذلك وألا أخبِرُك بمن هو شرّ منه؟ فقلتُ: بلى. فقال: «الناصِب لنا شَرّ منه، أما إنّه ليس من عبد كذكر عنده أهلُ البّيت، فيرق لذِكْرِنا، إلا مسحتِ المملاكة ظَهْرَه، وغُفِر له ذُنوبُه كلّها، إلّا أن يَجيء بذُنْب يُخرِجُه عن الإيمان، وإنّ الشفاعة لمقبولة، وما تُقْبَلُ في ناصِب، وإنّ المؤمن لَيَشْفَع لجارِه وما له حَسنة، فيقول: يا ربّ، جاري كان يَكُفُّ عنّي الأذى؛ فيُشَفّع فيه، فيقول الله تبارك وتعالى: أنا ربّك، وأنا أحق مَنْ كافي عنك، فيُدخِله الجنّة، وما له من حَسنة، وإنّ أدنى المؤمنين شفاعة لبَشفَع لنلائين إنساناً، فعند ذلك، يقول أهلُ النار: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيم ﴾ .

٦ ـ الكافي ٢: ٢٦.

<sup>(</sup>١) الشعراء ٢٦: ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) الشعراء ٢٦: ١٧٦.

<sup>(</sup>٣) القمر ٥٤: ٣٣.

<sup>(1،</sup> ٥) الأعراف ٧: ٣٨.

<sup>(</sup>٦) الفَلْج: الظُّفَر والفَوز، وقد فَلْجَ الرجلُ على خَصعِه، أي غلبه. «لسان العرب ـ فلج ـ ٢: ٣٤٧».

٧ ـ الكافي ٨: ١٠١/٢٧.

محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن المُفَضَّل، قال: أخبَرَنا جماعة، عن أبي المُفَضَّل، قال: حدّثنا إسحاق بن محمّد بن مَرُوان الغَرَّال، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أبو حَفْص الأعشى، قال: سمِعتُ الحسّن بن صالح بن حَيّ قال: سمِعتُ جعفر بن محمّد (عليما النه) يقول: «لقد عَظُمَت مَنزِلة الصّدِيق، حتّى أنّ أهلَ النارِ يستَغيثون به، ويَدْعونَه قَبْلَ القريب الحَميم، قال الله سُبحانَه مُخْبِراً عنهم: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾ ٢٠.

٩/٧٩٠٩ وعنه، في (أماليه)، قال: أخبَرنا بجماعة، عن أبي المُفَضَّل، قال: حدَّننا أبوَّ جعفر محمَّد بن يونِس القاضي الهَمْدانيّ، قال: حدَّننا عثمان بن سعيد المرّي، قال: حدَّننا العَمْدانيّ، قال: حدَّننا عثمان بن سعيد المرّي، قال: حدَّننا الحسن بن صالح بن حَيِّ، قال: سمِعتُ جعفر بن محمَّد (طهماالمَلام) يقول: القد عَظَمَت مَنزِلَةُ الصَّدِيق، حتَّى أَنَّ أَهلَ النار لَيَسْتَغِيثُونَ به، ويَدْعونه في النار قبلَ القريب الحَميم، قال الله مُخْبِراً عنهم: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيم ﴾ .

١٠/٧٩٠٧ . وعنه، قال: حدّثنا أبو عبدالله محمّد بن محمّد، قال: أخبَرني أبو القاسم جعفر بن محمّد (زجه الله)، قال: حدّثني محمّد بن عبدالله بن جعفر الجمّيريّ، عن أبيه، عن أحمد بن أبي عبدالله البَرقِيّ، عن شريف بن سابق، عن أبي العبّاس الفَصْل بن عبدالميك، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد (مبهاالتلام)، عن آبائه، قال: وقال رَسولُ الله (منزاه عبدراله): أوّلُ عنوان صحيفة المُوْمِن بعد مَويّه، ما يقولُ الناس فيه، إن خَيْراً فخيراً، وإن شَرّاً فشرّاً، وأوّل تُحفّة المؤمن أن يغفِرَ الله له، ولمن تَبع جَنازَته).

ثمّ قال: هيا فَضْل، لا يأتي المسجد من كلّ قبيلة إلا وافِدُها، ومن كلّ أهل بيت إلّا نَجيبُها. يا فَضْل، لا يَرجِع صَاحبُ المسجد بأقلّ من إحدى ثلاث، إمّا دُعاء يَدعو به يُدخِلُه الله به الجَنّة، وإمّا دُعاء يَدعو به فيَصوف الله به عنه بلاء الدنيا، وإمّا أخّ يستَفيدُه في الله عزّ وجلّ دَثَمّ قال عقال رسول الله (منزاد عبدراته): ما استَفاد امرؤ مُسلم فائدة بعد فائدة الإسلام، مثل أخ يَستفيدُه في الله عر

ثمّ قال: «يا فَضْل، لا تَزْهَدوا في قُفَراء شَيْعَتِنا فإنَّ الْقَفِيرَ مَنْهُم لَيَشْفَع يوم القيامة في مثل رَبيعة ومُضَر. يا فَضْل، إنّما سُمّي المؤمن مُؤْمِناً لأنّه يؤمّن على الله، فيُجيز الله أمانه ـ ثمّ قال ـ أما سمِعت الله تعالى يقول في أعدائكم إذا رأوا شفاعة الرجل منكم لصَدِيقه يوم القيامة: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾.

۱۱/۷۹۰۸ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن عثمان بن أبي شَيْبَة، عن محمّد بن الحسينَ الخَنْعَمِيّ، عن عَبّاد بن يعقوب، عن عبدالله بن زيد (١)، عن الحسن بن محمّد، عن (١) أبي عاصِم، عن عبسي بن عبدالله بن

٨ ـ الأمالي ٢: ٢٢٢.

٩ ـ الأمالي ٢: ١٣١.

<sup>(</sup>١) دِينَوَرُ: مدينة من أعمال الجبل، بينها وبين همذان نيّف وعشرون فرسخاً. «معجم البلدان ٢: ٥٤٥».

١٠ ـ الأمالي ١: ١٥.

١١ ـ تأويل الآيات ١: ٩/٣٨٩، شواهد التنزيل ١: ٥٧٨/٤١٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: زيدان.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بن.

محمّد بن عمر بن عليّ بن أبي طالب (طبه التلام)، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد (طبهما التلام)، قال: (نزلت هذه الآية فينا، وفي شيعتنا، وذلك أنّ الله سُبحانَه يُفَضّلنا، ويُفَضّل شيعتَنا، حتّى أنّا لنَشْفَع ويَشْفَعون، فإذا رأى ذلك من ليس منهم، قالوا: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيم ﴾ ..

۱۲/۷۹۰۹ - وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أبي عبدالله البَرْقي، عن رَجُلٍ، عن سليمان بن خالد، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾، فقال: «لمّا برانا هؤلاء وشعبتنا، نشفع يوم القبامة، بقولون: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾ بعني بالصَدِيق: المَعرِفة، وبالحميم: القَرابة).

۱۳/۷۹۱۰ - وروى البَرْقِيُ، عن ابن سَيْف، عن أخيه، عن أبيه، عن عبدالكريم بن عَمْرو، عن سُلَيمان بن خالد قال: كُنّا عند أبي عبدالله (عبدالله وقرأ: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾، وقال: ووالله لَنَشْفَعَنُ ـ خالد قال: كُنّا عند أبي عبدالله (عبدالله وقرأ: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾ . ثلاثاً ـ ولَتَشْفَعنَ شبعتُنا ـ ثلاثاً ـ حتَى يقول عدوُنا: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾ .

اله/٧٩١١ أحمد بن محمّد بن خالد البَرْقيّ: عن عُمَر بن عبدالعزيز، عن مُفَضَّل، أو غيره، عـن أبـي عبدالله(عباسلام)، في قول الله تعالى: ﴿فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ ۞ وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ﴾، قال: «الشافِعونَ: الأَئِمّة، والصَدِيقُ من المؤمنين».

10/٧٩١٢ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي،عن الحسن بن محبوب، عن أبي أسامة، عن أبي عبد البي أسامة، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) وأبي جعفر (عليما السلام)، أنهما قالا: اوالله، لنَشْفُعَن في المُذنِبين من شبعَتِنا، حتى يقولَ أعداؤنا إذا رأوا ذلك: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ \* فَلُوْ أَنَّ لَنَاكَرَّةً فَلْكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ > وقال من المُهتَدين على الله المُعتدين على الله المنافقة المنافقة عند المنافقة المناف

19/۷۹۱۳ - أبو عليّ الطَبَرْسِيّ قال: وروى العياشيّ بالإستاد عن حُمُوان بن أعيّن، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: ووالله لَنَشْفَعَنَ لشِيعَتِنا حتى يقول الناس: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾ إلى قوله ﴿ فَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

قال: و في رواية أخرى: «حتّى يقولَ عَدوُّنا».

١٧/٧٩١٤ ـ وقال الطُّبَرْسِيّ أيضاً: وعن أبان بن تَغْلِب، قال: سمعتُ أبا عبدالله (عبهالسّلام) يقول: «إنّ المؤمِنَ

۱۲ ـ تأويل الآيات ۱: ۳۸۹/۱۰.

١٣ ـ تأويل الآيات ١: ٣٩٠ / ١١.

١٤ ـ المحاسن: ١٨٧/١٨٤.

١٥ \_ تفسير القمي ٢: ١٢٣.

١٦ ـ مجمع البيان ٧: ٣٠٥.

۱۷ . مجمع البيان ٧: ٣٠٥.

١٨٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

ليَشْفَع بوم القيامة لأهل بَينِه، فيُشفّع فيهم ٥.

١٨/٧٩١٥ وقال الطَّبَرْسِيّ: وفي الخبر المأثور عن جابر بن عبدالله، قال: سمعتُ رَسولَ الله (منزاله عليه وآله) يقول: «إنَّ الرَجُلَ يقولُ في الجَنّة: ما فَعل صَديقي قُلان؟ وصَديقُه في الجَحِيم، فيقول الله تعالى: أخْرِجوا له صدَيقَه إلى الجَنّة، فيقول من بفي في النار: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيم ﴾ ٢.

19/٧٩١٦ والزَمَخْشَرِيّ في (ربيع الأبرار): عن عليّ (طبه النهم): ومَنْ كان له صَدِيقٌ حَميم فإنّه لا يُعذّب، ألا ترى كيف أخبر الله عن أملِ النار: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلَا صَدِيقٍ حَمِيم ﴾ ؟٤.

٢٠/٧٩١٧ ـ وقال: قال محمّد بن عليّ البافر (عبه التلام): «أيُدخِلُ أَحَدُكُمْ بدَه في كُمَّ صاحِبِه، فيأخَذَ حاجَتَه من الدَّنانير والدَّراهِم؟». قالوا: لا. قال: «فلَشتُم إذّن بإخوان».

قوله تعالى:

## كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحِ ٱلْمُرْسَلِينَ [١٠٥]

١/٧٩١٨ ـ الطَبَرْسِيّ، قال:قال أبو جعفر (مله التلام): «يعني بالمُرْسَلِين: نوحاً، والأنبياء الذين كانوا بينه وبين آدم (عله التلام)».

قوله تعالى:

### قَالُوَا أَنُوْمِنُ لَكُ وَآتَبَعَكَ آلاً زِذَلُونَ [ ١١١ ]

١/٧٩١٩ ـ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى ﴿ قَالُواْ أَنُوْمِنْ لَكَ ﴾ يا نوح ﴿ وَٱتَّبَعَكَ ٱلْأَرْذَلُونَ ﴾ قال: الفُقراء.

قوله تعالى:

فَافْتَحْ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَتْحاً ـ إلى نـرله تعالى ـ قَـالُوٓاْ إِنَّـمَاۤ أَنْتَ مِـنَ

۱۸ ـ مجمع البيان ۷: ۳۰۵.

١٩ ـ ربيع الأبرار ١١ ١٢٨.

٢٠ ـ ربيع الأبرار ٢١ ـ ٤٣٠.

سورة الشعراء آية ـ ١٠٥ ـ

۱ ـ مجمع البيان ٧: ٢٠٧.

سورة الشعراء آية ـ ١١١ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٣.

### ٱلْمُسَحَّرِينَ [ ١١٨ - ١٥٣ ]

٢/٧٩٢١ - وقال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (منه التلام)، في قوله: ﴿ ٱلْفُلْكِ آلْمُشْحُونَ﴾ قال: «المُجَهَّز، الذي قد فُرغ منه، ولم يَيْنَ إلا دَفْعه».

وأمّا قوله: ﴿ بِكُلِّ رِيعٍ ءَايَةً ﴾ قال الإمام أبو جعفر (عبدائنلام): «يعني بكلّ طريقٍ آية، والآية على (عبدالنلام) ﴿ تَغْبَثُونَ ﴾ ».

٣/٧٩٢٢ عليّ بن إبراهيم: وقوله: ﴿ وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ ﴾، قال: تقتُلون بالغَضَب، من غير استِحقاق، وقوله: ﴿ وَتَنْجِتُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوناً فَارِهِينَ ﴾ أي استِحقاق، وقوله: ﴿ وَتَنْجِتُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوناً فَارِهِينَ ﴾ أي حاذِقين، ويُقرأ: فَرِهين، أي بَطِرين.

٤/٧٩٢٣ وقال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عليه التلام): «قوله: ﴿ إِنَّمَا أَنْتَ مِنَ المُسَحّرِينَ ﴾ يقول: أَجْوَف، مثل خَلْق الإنسان، ولوكُنتَ رَسولاً ماكُنتَ مِثْلَنا.

فوله تعالى:

## قَالَ هَذِهِ نَاقَةٌ لَّهَا شِرْبٌ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمٍ مَّعْلُومٍ [ 100 ]

1/۷۹۲۱ محمد بن يعفوب: عن عليّ بن محمد، عن عليّ بن العبّاس، عن الحسن بن عبدالرحمن، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالتلام)، في حديث قوم صالح (عبدالتلام)، وقد تقدّم في سورة عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) في حديث قوم صالح (عبدالتلام)، وقد تقدّم في سورة هود بطوله، وفي الحديث: «ثمّ أوحى الله تبارك وتعالى إليه: أن يا صالح، قُلْ لَهُم: إنّ الله قد جعل لهذِه الناقة شِرْبَ يوم، ولكم شِرْبَ يوم، فكانت الناقة إذا كان يَومٌ شِرْبها شَرِيَتِ الماء ذلك اليّوم، فيَحْلِبونها، فلا يبقى صَغيرٌ ولاكبيرٌ إلا شَرِبَ مِن لَبنها يَوْمَهم ذلك، فإذا كان الليل وأصبحوا، غَدَوا إلى مائِهم، فشرِبوا منه ذلك اليوم، ولم تَشْرَبِ الناقة إلا أسرب مِن لَبنها يَوْمَهم ذلك، فإذا كان الليل وأصبحوا، غَدَوا إلى مائِهم، فشرِبوا منه ذلك اليوم، ولم تَشْرَبِ الناقة

سورة الشعراء آية ـ ١١٨ ـ ١٥٣ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٣.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٥.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٣.

٤ ـ تفسير القمى ٢: ١٢٥.

سورة الشعراء آية . ١٥٥ ـ

۱ ـ الكافي ٨: ٢١١/ ٢١٤.

١٨٢ .....١٨٠٠ البرهان في تفسير القرآن

ذلك اليوم، وباقي الحديث يُؤخذ من سورة هود (١).

قوله تعالى:

## إِنِّسَى لِسَعَمَلِكُم مِّنَ ٱلْقَالِينَ - إلى نوله نعالى - كَانَ عَـذَابَ يَـوْمٍ عَظِيمٍ [ ١٦٨ - ١٨٩ ]

١/٧٩٢٥ - عليّ بن إبراهيم: ﴿إِنِّي لِعَمَلِكُم مِّنَ ٱلْقَالِينَ ﴾، أي من المُبْغِضين.

٢/٧٩٢٦ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدائتلام) قوله: ﴿ كَذَّبَ أَصْحَابُ لُتَيْكَةِ ﴾ قال: «الأَيْكَة: الغَيْضَة (١) من الشَّجَرِء.

وأمّا فوله: ﴿عَذَابُ يَوْمِ آلظُّلَةِ إِنَّهُ كَانَ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ﴾ فَبَلَغنا ـ والله أعلم ـ أنّه أصابهم حَرَّ وهم في بيوتهم، فخرجوا يلتَمِسون الرَوح من قبل السَّحابَة التي بَعث الله فيها العَذاب، فلمّا غَشِيَتْهُم أخذَتْهُمُ الصَّيْحَة فأصبَحوا في دبارهم جاثمين، وهم قوم شعيب.

٣/٧٩٢٧ - عليّ بن إبراهيم، وفوله: ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلْجِيلَةَ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾، قال: الخَلْقَ الأوّلين. وقوله: ﴿ فَكَذَّبُوهُ ﴾، قال: فوم شُعَيب ﴿ فَأَخَذَهُمْ عَذَابٌ يَوْمِ ٱلظُّلَةِ ﴾، قال: يومُ حَرٌّ وسَمائم.

قوله تعالى:

### وَإِنَّهُ لَستَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ . إلى فوله نعالى ـ وَإِنَّهُ لَـ فِي زُبُرِ ٱلْأَوَّلِينَ [١٩٢-١٩٦]

١/٧٩٢٨ معليّ بن إبراهيم: ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ يعني القرآن.

٢/٧٩٢٩ ـ ثمَّ قال: وحدَّثني أبي، عن حَنَان، عن أبي عبدالله (طبائنهم،، في قوله: ﴿ وَإِنَّــٰهُ لَـتَنزِيلُ رَبِّ

سورة الشعراء آية ـ ١٦٨ ـ ١٨٩ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٣.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٥.

(١) الغَيْضَة: هي الشجر المُلتَفَ. «لسان العرب \_ غيض \_ ٧: ٢٠٢».

٣ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٣.

سورة الشعراء آية - ١٩٢ - ١٩٦٠ -

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٤.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٤.

<sup>(</sup>١) تقدُّم في الحديث (٤) من تفسير الآية (٦١) من سورة هود.

ٱلْعَالَمِينَ \* نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ \* عَٰلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِـنَ ٱلْـمُنذِرِينَ﴾، قال: «الولايـة التـي نـزَلت لأمـير المؤمنين(عليهالنـلام) يوم الغَدير».

٣/٧٩٣٠ محمّد بن الحسن الصفّار: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن بعض أصحابه، عن حَنان بن سَدِير، عن سالم الحَنّاط، عن أبي جعفر (عبدالشلام)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ \* عَنَان بن سَدِير، عن سالم الحَنّاط، عن أبي جعفر (عبدالشلام)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ نَزُلُ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ \* عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَبِي مُّبِينٍ ﴾، قال: «ولاية أمير المؤمنين (عبدالتلام)».

١٤/٧٩٣١ وعنه: عن محمّد بن أحمد، عن العَبّاس بن مَعْروف، عن الحسن بن محبوب، عن حَنان بن سَدِير، عن سالم، عن أبي محمّد، قال: قلت لأبي جعفر (عنه النه): أخْبِرْني عن الولاية، أنزَلَ بها جَبْرَئيل من رَبِّ سَدِير، عن سالم، عن أبي محمّد، قال: قلت لأبي جعفر (عنه النه): أخْبِرْني عن الولاية، أنزَلَ بها جَبْرَئيل من رَبُ العالمين يوم الغَدير؟ فتَلا: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ \* عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَبِي مُبِينٍ \* وَإِنَّهُ العالمين يوم الغَدير؟ فتلا: «هي الولاية لأمير المؤمنين (منوك الله وسلانه عله)».

محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن بعض أصحابنا، عن حَنان بن سَدِير، عن سالم الحَنّاط، قال: قلتُ لأبي جعفر (عبدائنلام): أخْيِرني عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ \* عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَبِي مُّينٍ ﴾، قال: ١هي الولاية لأمير المؤمنين (عبدائنلام)».

٦/٧٩٣٣ وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن صالح بن أبي حَمّاد، عن الحَجّال، عمَّن ذكره، عن أحدِهما (ملهما الملهمانية)، قال: (يُبيِّنُ الألسُنَ، ولا تُبيِّنُهُ أحدِهما (ملهما الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لِلسَّانِ عَرَبِينَ مُبِينٍ ﴾، قال: (يُبيِّنُ الألسُنَ، ولا تُبيِّنُهُ الألسُنَ، ولا تُبيِّنُهُ الألسُنَ، (١٠).

٧/٧٩٣٤ محمّد بن العباس، قال: حدّثنا حُمّيد بن زِياد، عن الحسن بن محمّد بن سَماعة، عن حَنان بن سَدِير عن أبي محمّد الحَنّاط، قال: قلت لأبي جَعفر النبائية، قول الله عزّ وجلّ: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ \* عَلَىٰ سَدِير عن أبي محمّد الحَنّاط، قال: قلت لأبي جَعفر النبائية، قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قَالَ: ﴿ وَلا يَه عَلَيْ بِن أَبِي قَلْمِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَبِي مُبِينٍ \* وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ ٱلْأَوَّلِينَ \* وَالله علي بن أبي طالب (مداندم)».

٨/٧٩٣٥ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن

٣ ـ بصائر الدرجات: ٥/٩٣.

٤ ـ بصائر الدرجات: ٦/٩٣.

ه دانگافی ۱: ۲۴۱۱.

٦ ـ الكافي ٢: ٢٠/٤٦٢.

<sup>(</sup>١) قال المجلسي (رجمه الله): المراد أنّ القرآن لا يحتاج إلى الاستشهاد بأشعار العرب وكلامهم، بل الأمر بالعكس لأنّ القرآن أفصح الكلام، مرآة العقول ١٢: ٥٢٢.

٧ ـ تأويل الآيات ١: ٢٩١/٢٩١.

۸ ـ الكافي ۱: ۲،۳۶۳.

محمد بن الفُضيل، عن أبي الحسن (مه التلام)، قال: «ولاية عليّ (مه التلام) مَكتوبةٌ في جَميع صُحُفِ الأنبياء، ولم يَبْعَثِ اللهُ رَسولاً إلّا بنبوّةِ محمد (منزاه عليه رآله) وولاية وَصِيّه علي بن أبي طالب (عد التلام)». ٩/٧٩٣٩ على بن إبراهيم: قوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ يعنى في كُتُب الأوَّلين.

> . قوله تعالى:

### وَلَوْ نَزَّلْنَاهُ عَلَىٰ بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينَ \* فَقَرَأَهُ عَلَيْهِم مَّا كَانُواْ بِـهِ مُؤْمِنِينَ [١٩٨-١٩٩]

١/٧٩٣٧ ـ قال عليّ بن إبراهيم: قال الصادق (علمالتلام): «لو أُنزِلَ القُرآنُ على العَجَم ما آمنَت به العَرب، وقد نزَل على العَرب فآمَنَت به العجم». فهي فَضيلةٌ للعَجَم.

قوله تعالى:

### أَفَــرَءَيْتَ إِن مَّتَعْنَـاهُمْ سِـنِينَ \* ثُــمَّ جآءَهُــم مَّـا كَـالُواْ يُوعَدُونَ [٢٠٥ - ٢٠٧]

المحمد، عن يونس بن يعقوب: عن أحمد بن يعقوب: عن أحمد بن يعمد، عن عليّ بن الحسن، عن محمد بن الوليد، ومحمد بن أحمد، عن يونس بن يعقوب، عن عليّ بن عيسى القماط، عن عمّه، عن أبي عبدالله (عبدتهم)، قال: «رأى رسول الله (منه عبدواه) في منامه بني أميّة يصعدون على منيّر و من يعدو، ويُضِلُون الناس عن الصراط القهقرى (١)، فأصبح كثيباً حزيناً - قال - فهبَط عليه جَبْرَئيل (عبدالنهم)، فقال: يا رسول الله، مالي أراك كثيباً، حزيناً؟ قال: يا جَبْرَئيل (عبدالنهم)، فقال: يا رسول الله، مالي أراك كثيباً، حزيناً؟ قال: والذي بعنك رأيتُ بني أميّة في ليلتي هذه يصعدون مِنْبَري مِن بَعْدي، ويُضِلُون الناسَ عن الصّراط القَهْقرى! فقال: والذي بعنك بالحقّ نبيّاً، إنّ هذا شيء ما اطلعتُ عليه. فقرح إلى السماء، فلم يَلبَثُ أن نزل عليه بآي من القُرآن يُؤنِسُه بها، قال: المؤفّ نبيّاً، إنّ هذا شيء ما اطلعتُ عليه. فقرح إلى السماء، فلم يَلبَثُ أن نزل عليه بآي من القُرآن يُؤنِسُه بها، قال: ﴿ أَفَرَ عَنْ مَنْهُم مَا كَانُواْ يُمتَعُونَ ﴾، وأنزل عليه: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ \* لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ ٱلْفِ شَهْرٍ ﴾ (١) جعل الله عز وجل لبلة في ليُلَة ٱلْقَدْرِ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ \* لَيْلُة ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ ٱلْفِ شَهْرٍ ﴾ (١) جعل الله عز وجل لبلة

٩ ـ تُفسير القتمي ٢: ١٢٥.

سورة الشعراء آية ـ ١٩٨ ـ ١٩٩ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٤.

سورة الشعراء آية . ٢٠٥ ـ ٢٠٧ ـ

١ ـ الكافي ٤: ١٥٩ /١٠.

<sup>(</sup>١) القَهْفَرَى: الرجوع إلى خَلْفٍ. «الصحاح ـ قهر ـ ٢: ١٠٨١.

<sup>(</sup>۲) القدر ۹۷: ۱ ـ ۳.

القَدْرِ لنبيّه (صلناه عله واله) خيراً من ألف شَهْر، مُلك بني أميّة ٥.

٢/٧٩٣٩ وفي مَوضِع آخَر، رواه محمّد بن يعقوب، عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن محمّد بن عبدالحميد، عن يونس، عن عليّ بن عيسى القَمّاط، عن عمّه، قال: سمعت أبا عبدالله (طهالتلام) يقول: وهبَط جَبْرَتَيل (طهالتلام) على رَسولِ الله (صنّن المعهوانه)، ورَسولُ الله (صنّن المعهوانه) كثيبٌ حَزِين، فقال: يا رسولَ الله، مالي أراك كثيباً حزيناً؟ فقال: إنّي رأيت الليلة رؤيا قال: وما الذي رأيت؟ قال: رأيتُ بني أميّة بصعّدون المتنابِر، ويَنزِلون منها! قال: والذي بعثَك بالحقّ نبيّاً، ما عَلِمتُ بشيء من هذا. وصَعِدَ جَبْرَتيل (طهالتلام) إلى السّماء، ثمّ أهبَطه الله جلّ ذكره بآي من القُرآن، يُعَزّيه بها، قوله: ﴿ أَفَرَءَيْتَ إِن مُتّعْنَاهُمْ سِنِينَ \* ثُمَّ جاءَهُم مَّاكَاتُواْ يُوعَدُونَ \* مَا أَغْنَىٰ جَلَهُم مَّاكَاتُواْ يُوعَدُونَ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ \* لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ خُومَ لَيْلَةً وَلَوْ مَنْ اللهُ عَزْ ذكره: ﴿ إِنَّا أَنْرَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ \* لَيْلَةً ٱلْقَدْرِ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ \* لَيْلَةً ٱلْقَدْرِ الموله خيراً من ألفِ شَهرى (الله عَلَى الله عَزْ وجلٌ ليلةَ القَدْرِ لرسوله خيراً من ألفِ شَهرى (الله عَلَى الله عَلْ وجلٌ ليلة القَدْرِ لرسوله خيراً من ألفِ شَهرى.

٣/٧٩٤٠ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن صَفُوان ابن يحيى، عن أبي عبدالله (عليه النهم)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَرَ قَيْتُ إِن ابن يحيى، عن أبي عبدالله (عليه النهم)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَرَ قَيْتُ إِن مَتَّ عَنْاهُمْ سِنِينَ \* ثُمَّ جَاءَهُم مَّا كَانُواْ يُوعَدُونَ ﴾، قال: ٥ خُروجُ القائِم (عليه النهم)، ﴿ مَا أَغْنَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يُوعَدُونَ ﴾، قال: ٥هم بنو أميّة الذين مُتّعوا في دنياهم.

قوله تعالى:

إِنَّهُمْ عَنِ آلسَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ [٢١٢]

١/٧٩٤١ -عليّ بن إبراهيم، يقول: خُرْس، فهم عن السَّمْعِ لَمَعْزُولُون.

قوله تعالى:

### وَأَنذِرْ عَشِيرِ تَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ [ ٢١٤ ]

١/٧٩٤٢ - ابن بابويه، قال: حدَّثنا عليّ بن الحسين بن شاذوّيه المؤدّب، وجعفر بن محمّد بن مسرور ارضيات علما» قالا: حدَّثنا محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، عن أبيه، عن الرّيّان بن الصّلّت، قال:حضر

۲ ـ الكافي ۱۸ ۲۲۲/۲۸۰.

<sup>(</sup>۱) القدر ۹۷: ۱ ـ ۳.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٢٩٣/٨٩.

سورة الشعراء آية ـ ٢١٢ ـ

١ ـ تفسير القُمي ٢: ١٢٥.

سورة الشعراء آية ـ ٢١٤ ـ

١ ـ عيون أخبار الرضا ومبدائدهم، ١: ٢٣١.

الرضا (عبالتلام) مجلس المأمون بِمَرَّو، وقد اجتمَع في مجلسه جماعة من عُلماء أهلِ العِراق وخُراسان، وذكر الحديث، إلى أن قال: قالت العلماء: فأخبِرْنا، هل فَسَر الله عزّ وجلّ الإصطفاء في الكتاب؟

فقال الرضا (مدالتلام): «فَسَر الإصطفاء في الظاهِر، سِوى الباطِن، في اثنَي عَشَر مَوْطِناً و مَوْضِعاً، فأوّل ذلك: قوله تعالى: «وأنذِر عشيرتك الأقربين ورَهْطك المُخلصين». هكذا في قراءة أُبيّ بن كعب وهي ثابتة في مُصْحَف عبدالله بن مسعود، وهذه منزِلة رفيعة، وفَضْل عَظيم، وشرَف عالٍ، حين عنى الله عزّ وجلّ بذلك الآل، فذكره لرسول الله (منّن الله عليه رآله)».

٣/٧٩٤٣ وعنه، قال: حدّ ثنا محمد بن إبراهيم بن إسحاق الطّالقانيّ (زجه الله)، قال: حدّ ثنا عبدالعزيز، قال: حدّ ثنا المُغيرة بن محمّد، قال: حدّ ثنا إبراهيم بن محمّد بن عبدالرحمن الأزدي، قال: حدّ ثنا قيس بن الرّبيع، وشَويك بن عبدالله، عن الأعمّش، عن مِنْهال بن عَمّرو، عن عبدالله بن الحارث بن نَوْفَل، عن عليّ بن أبي طالب (عبه الله)، قال: الله الأعمّش، عن مِنْهال بن عَمّرو، عن عبدالله المُخلصين) دَعا رسولُ الله (ملن الله (ملن الله المله عبه واله) بني عبدالمُطلب، وهم إذ ذاك أربعون رجُلاً، يزيدون رجلاً، أو ينقصون رجُلاً، فقال: أيّكم يكون أخي، ووارثي، ووزيري، ووصيّي، وخليفتي فيكم بعدي؟ فعرض ذلك عليهم رجلاً رجلاً، كلهم يأبي ذلك، حتى أتى عَليً، فقلت: أنا، يا رسولَ الله. فقال: يا بَني عبدالمُطلب، هذا أخي و وارثي، ووزيري، وخليفتي فيكم بعدي. فقام القومُ بضحكُ بعضُهم إلى بَعض، ويَقولون لأبي طالب: قد أمرَك أن تسمّع وتُطبِعَ لهذا الغُلام!».

٣٠٧٩٤٤ الشيخ في (مجالسه)، قال: حدّ ثنا جمعًد بن أبي المُقَصِّل، قال: حدّ ثنا أبو جعفر محمّد بن جَرير الطَّبَريّ سنة ثمان وثلاث مائة، قال: حدِّ ثنا محمّد بن ألفضل الأبرّش، قال: حدّ ثني محمّد بن إسحاق، عن عبد الغفّار بن القاسم، قال أبو المُقضَّل: وحدّ ثنا محمّد بن محمّد بن سُلبمان الباغندي، واللفظ له، قال: حدّ ثنا محمّد بن الصَّبَاح الجَرْجرائي، قال: حدّ ثني سَلَمة بن صالح الجُعفي، عن الباغندي، واللفظ له، قال: حدّ ثنا محمّد بن الصَّبَاح الجَرْجرائي، قال: حدّ ثني سَلَمة بن صالح الجُعفي، عن سليمان الأعْمَش، وأبي مريم، جميعاً، عن المينهال بن عَمْرو، عن عبدالله بن الحارث بن نُوقل، عن عبدالله بن عَبّاس، عن عليّ بن أبي طالب (عبدالله) قال: «لمّا نزلت هذه الآية على رسول الله (منن هعبواله) ﴿ وَأَنْفِرْ عَشِير تَكُ اللهُ عَلَى من عليّ رسول الله (منن هعبواله) وقال إن الله تَعالى أمّرني أن أنفِر عَشيرتي الأقربين وقال وخاءني وسول الله (ملن الله (منن المعرفة) أني منى أبادِرُهم بهذا الأمر أرى منهم ما أكرّه، فصَمَتُ على ذلك، وجاءني فضفتُ بذلك ذَرْعاً، وعَرَفتُ أنّي منى أبادِرُهم بهذا الأمر أرى منهم ما أكرته، فصَمَتُ على ذلك، وجاءني من طعام، واجعَل عليه رجُلُ شاةٍ، واملاً لنا عُسًا (الله تَعْمَل ما أيرت به، عذّ بَك وبك، فاصنع لنا على عالمَة من وابلَهم ما أكرته، وفعَلتُ ما أمرني به، ثمّ دعونَهم أجمع، وهم يومئذٍ أربعون رجلاً، يَزيدون رجُلاً، أو ينقُصون رجلاً، فيهم أمرة أبو طالب، وحمزة، والعبّاس، وأبو لهب، فلمّا اجتمعوا له دَعاني بالطعام الذي صنعتُه لهم، فجِئتُ به، أعمامُه: أبو طالب، وحمزة، والعبّاس، وأبو لهب، فلمّا اجتمعوا له دَعاني بالطعام الذي صنعتُه لهم، فجِئتُ به،

٢ \_علل الشرائع: ٢/١٧٠.

٣ ـ الأمالي ٢: ١٩٤.

<sup>(</sup>١) المُشِّ: القَدِّحُ العظيم، «الصحاح ـ عــس ـ ٣: ٩٤٩».

فلمًا وضَعتُه، تناوّل رَسُولُ الله (منزاه عبدراله) جِذَمةً (أ) من اللحم، فشقّها بأسنانه، ثمّ ألقاها في نواحي الصُحْفَة، ثمّ قال: خُذوا، بسم الله. فأكل القَوم حتى صَدَروا، مالهم بشيءٍ من الطعام حاجة، وما أرى إلّا مَواضِع أبديهم، وأيمُ الله الذي نَفَسُ عليّ بيده، إن كان الرجُل الواحِدُ منهم ليأكل ما قدَّمتُ لجَميعهم، ثمّ جئتُهم بذلك العُسّ، فشَرِبوا حتى رووا جميعاً، وايمُ الله، إن كان الرجل الواحد منهم ليَشْرَب مثلَه.

فلمنا أراد رسول الله (منزاه عبدراله) أن يُكلّمهم، ابتدره أبو لهب بالكلام، فقال: لشّدٌ ما سحّركُم صاحب كما فتفرق القوم، ولم يكلّمهم رسول الله (منزاه عبدراله). فقال لي من الغد: يا عليّ، إنّ هذا الرجُل قد سَبَقَني إلى ما سمِعت من القول، فتفرّق القوم قبل أن أكلّمهم، فعد لنا من الطعام بميثل ما صنَعْت، ثمّ اجمعهم لي قال فقعلت، ثمّ جمعتهم، فدّعاني بالطعام، فقرّبته لهم، ففعل كما فعل بالأمس، وأكلوا حتى ما لهم به من حاجَةٍ، ثمّ قال: اسقِهم فجئتهم بذلك العُسّ، فضَربوا حتى رووا منه جميعاً.

ثمّ تكلّم رسول الله (منزاه عليه وآله)، فقال: يا بَني عبدالمطلب، إنّي والله ما أعلّم شابّاً في العَرب جاء قومة بأفضل مِمّا جئتُم به، إنّي قد جئتُكم بخير الدُنيا والآخِرة، وقد أمرّني ربّي عزّ وجلّ أن أدعوَكم إليه، فأيُكم يؤمِنُ بي، ويؤازِرُني على أمري، فيكونَ أخي، ووَصِيّي، ووَزيري، وخليفَتي في أهلي من بَعدي؟ -قال ـ فأمسَك القوم، وأحجَموا عنها جميعاً ـ قال ـ فقمتُ، وإنّي لأحد نُهم سِنّاً، وأرمضهم عيناً، وأعظمهم بَطناً، وأحمَشهم (الله ساقاً، فقلت: أنا ـ يا نبي الله ـ أكونُ وزيرَك على ما بعثَك الله به ـ قال ـ فأخذ بِيّدي، ثمّ قال: إنّ هذا أخي، ووصيّي، ووزيري، وخليفتي فبكم، فاسمَعوا له وأطبعوا. فقام القومُ يضحَكون، ويقولون لأبي طالب: قد أمرَك أن تسمّع لابنِك، وتُطبع!ه.

2/۷۹٤٥ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا عبدالله بن يزيد (١٠) عن إسماعيل بن إسحاق الراشِديّ، وعليّ بن محمّد محمّد بن مخلّد الدّهّان، عن الحسن بن عليّ بن عفّان، قال: حدّثنا أبو زكريًا يحبى بن هاشم السِمْسار، عن محمّد ابن عبدالله بن عليّ بن أبي رافع مولى رسول الله (ملزاه مله وآله)، عن أبيه، عن جَدّه أبي رافع، قال: إنّ رسول الله (سلّناه مله ومّئذٍ وُلدٌ عبدالمُطلب لصّلْبه، وأولادُهم، أربعون الله (سلّناه مله ومّئذٍ وُلدٌ عبدالمُطلب لصّلْبه، وأولادُهم، أربعون رجُلاً. فصنّع لهم رجُلَ شاةٍ، ثمّ ثرّد لهم تَرْدَهُ، وصبّ عليها ذلك المرّق واللّحم، ثمّ فدَّمها إليهم، فأكلوا منها حتى رجُلاً. فصنّع لهم عُسّاً واحِداً [من لبن]، فشربواكلهم من ذلك العُسّ، حتى رووا منه. فقال أبو لَهَب: والله إنّ

<sup>(</sup>٢) الجِذْمة: القِطعة من الشيء. «لسان العرب \_ جذم \_ ١٢: ٧٨».

<sup>(</sup>٣) الرَّمْص: وَسَحَ يتجمّع في مُوْقِ العين. المجمع البحرين ـ رمص ـ ٤: ١٧٢».

<sup>(</sup>٤) حَمْشُ الساقين، وأَحْمَشُهما: دقيقُهما. «لسان العرب \_ حمش . ٦: ٢٨٨».

٤ ـ تأويل الآيات ١: ٣٩٣/٣٩٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: زيدان بن يزيد.

 <sup>(</sup>٢) تَضَلَّم الرجل: امتلأ ما بين أضلاعِه شِبعاً ورِيّاً. «لسان العرب ـ ضلع ـ ٨ ٢٢٥».

منّا لنفّراً بأكُل أحدُهم الجَفْنَة "" وما يُصلِحها، ولا تَكادُ تُشبِعُه، ويشرَب الظّرف "" من النّبيذ، فما يَرويه، وإنّ ابن أبي كَثِثَة دَعانا، فجمَعنا على رِجْلِ شاةٍ، وعُشَّ من شَرابِ، فشّبعنا ورُوينا منها، إنّ هذا لهو السِحْرُ المُبين.

الله (مناه عبورانه) بني هاشم، وهم أربعون رجلاً، كلّ واحد منهم يأكل الجَذَع (۱)، ويشرّب القِرْبَة، فاتَّخَذ لهم طعاماً يسبراً، فأكلوا حتى شبعوا، فقال رسول الله (مناه عبورانه): همن يكون وصيّي، ووزيري، وخليفتي؟، فقال أبو لَهب جزماً (۱): سحّرَكُم محمّد، فنفرّقوا، فلمّا كان اليوم الثاني، أمّر رسول الله (مناه عبورانه)، فقُعِل بهم مثل ذلك، ثمّ سقاهُم اللّبن حتى رووا، فقال لهم رسول الله (مناه عبورانه)، فقال أبو محمّد، فنفرقوا، فلمّا كان اليوم الثالث، أمّر رسول الله (مناه عبورانه)، فقُعِل بهم مثل ذلك، ثم سقاهُم اللّبن حتى رووا، فقال لهم رسول الله (مناه عبورانه)، فقعل أبو لهب جزماً: سَحَرَكُم محمّد، فنفرقوا، فلمّا كان اليوم الثالث، أمّر رسول الله (مناه عبورانه)، فقُعِل بهم مثل ذلك، ثمّ سقاهُم اللّبن، فقال لهم رسول الله (مناه عبورانه)، ووزيري، ومُنجِزَ عِداتي، ويَقْضي دَيْني، فقام عليّ (عبواله)، وكان أصغرَهم مِناً، وأحدَشهم ساقاً، وأقلَهم مالاً، فقال: «أنا، يا رسول الله، فقال رسول الله (مناه عبورانه)، وأنت هوه.

٩/٧٩٤٧ محمّد بن العبّاس: عن محمّد بن الحسين الخَنْعَميّ، عن عَبّاد بن يعقوب، عن الحسّن بن حَمّاد، عن أبي العبّاس: عن محمّد بن الحسين الخَنْعَميّ، عن عَبّاد بن يعقوب، عن الحسّن بن حَمّاد، عن أبي العبّارود، عن أبي جعفر (عبالله)، في قوله عزّ وجلّ: «ورهطك منهم المخلصين، عليّ، وحمزة، وجعفر، والحسن، وال محمّد (صلات الله عليهم أجدين) خاصّة».

<sup>(</sup>٣) الجَفنة: أعظم ما يكون من القِصاع. «لسان العرب ـ جفن ـ ١٣: ٨٩». وفي المصدر: الجَفْرَة وما يسلخها. الجَفْرَة: الأنثى من أولاد الشاء إذا عَظُمَت واستكرشت. «لسان العرب ـ جفر ـ ٤: ١٤٢».

<sup>(</sup> ٤) في المصدر: الفَرْق.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ١٢٤.

<sup>(</sup>١) الجَفَع من الدواب: ما كان منها شابًا فتيّاً، ومن الضأن ما تَقَت له سَنَةً. «النهاية ١: ٢٥٠».

<sup>(</sup>٢) الجَزْم: القطع، وكل أمر قطعته قطعاً لا غؤدة فيه، فقد جَزَمْتُه. «لسان العرب ـ جزم ـ ١٢: ٩٧».

٦ ـ تأويل الآيات ١: ٢١/٣٩٥.

٧/٧٩٤٨ أبو علي الطَبَرْسِيّ (رَجِه الله) في (تفسيره): واشتهرت القصّة بذلك عند الخاص والعامّ، وفي الخبر المأثور عن البَراء بن عاذِب، أنّه قال: لمّا نزلت هذه الآية، جمع رسول الله (منه عبد الهُ علم عبد المُطلّب، وهم يومنذ أربعون رجلاً، الرجّل منهم يأكل المُسِنّة (١)، ويشرَب العُسّ، فأمّر عليّاً (عبه التلام) برجُلِ شاةٍ فأدّمها (٣)، ثمّ قال لهم: دادنوا بسم الله، فدّنا القومٌ عَشَرة، عَشَرة، فأكلوا حتى صدّروا، ثمّ دعا بقَعْبٍ (٣) من لَبَن، فجرّع منه جُرعة، ثمّ قال لهم: داشربوا بسم الله، فضربوا حتى رووا، فبدرهم أبو لَهب، فقال: هذا ما سحرَكم به الرجل. فسكت (منه عبدواله) يومئذ، ولم يتكلم.

ثمّ دعاهم من الغد على مثل ذلك من الطعام و الشّراب، ثمّ أنذَرهم رسولُ الله (منزاة على والله)، فقال: إيا بَني عبدالمطّلب، إنّي أنا النذير إليكم من الله عزّ وجلّ، والبّشير، فأسلِموا، وأطبعوني تهتّدوا - ثمّ قال - من يؤاخيني، ويؤازِرُني على هذا الأمر، ويكون وليّي، ووصيّي بعدي، وخليفتي في أهلي، ويقضي دَيني؟ فسكتَ القوم، فأعادَها ثلاثاً، كلّ ذلك يسكت القوم، ويقول عليّ (عبدائيلام): وأناه. فقال له في المرّة الثالثة: وأنت هو، فقام القوم وهم يقولون لأبي طالب: أطِعٌ ابنك، فقد أُمّرَ عليك.

١٠/٧٩٥١ - وبالإسناد المُتَّصل، عن عبدالله بن أحمد بن حَنْبَل، قال: حدَّثنا يحيى بن عبدالحميد الحِمَاني، قال: حدَّثنا شَرِيك، عن الأعَمش، عن المِنْهال بن عمرو، عن عَبّاد بن عبدالله الأسَديّ، عن عليّ (عبدالتهم)، قال

٧ ـ مجمع البيان ٧: ٣٢٢، شواهد التنزيل ١: ٥٨٠/٤٢٠، العمدة: ٩٣/٧٦، كفاية الطالب: ٢٠٤.

<sup>(</sup>١) المُسنُّ من الدوابُ: ما دخل في السنة الثامنة. «أقرب الموارد ـ سنن ـ ١: ٥٥٠».

<sup>(</sup>٢) الإدَّام، والأَدْمُ: ما يُؤكِّلُ مع الخُبزِ، أيّ شيءٍ كان، وأدَّتُه: أي خَلَطتُه وجعلتُ فيه إداماً يُؤكل. «النهاية ١: ٣١».

 <sup>(</sup>٣) النَّمَّب: القُدَّح الضخم الغليظ. «أقرب الموارد ـ قعب ـ ٢: ١٧٠١».

٨ ـ تفسير الثعلبي: ٢٦٥ «مخطوط»، مجمع البيان ٧: ٣٢٣.

٩ ـ مستد أحمد بن حنبل ١: ١١١، العمدة: ١٠٣/٨٦.

<sup>(</sup>١) في المسند: بحرا.

١٠ - فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل ٢: ١٠٨/٦٥٠، العمدة: ١٠٤/٨٧

عبدالله: وحدّ ثنا أبو خَيْنَمَة، قال: حدّ ثنا أسود بن عامر، قال: أخبرنا شَرِيك، عن الأعمَش، عن العِنْهال بن عمرو، عن عَبّاد بن عبدالله الأسديّ، عن عليّ (عبدالله) قال: «لما نزّلت: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرِ تَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ دَعا رسول الله (سنزاه عبدرالله) رجالاً من أهل بيته، إن كان الرجّلُ منهم ليأكُل الجَذَعة، وإن كان شارباً فَرُقاً (١)، فقدّم إليهم رجلاً، فأكّلوا حتى شَبِعوا، فقال لهم: من يَضْمَن عني دَيني، و مَواعبدي، ويكون معي في الجَنّة، ويكون خليفتي في أهلي؟؛ فعرَض ذلك على أهل بينه، فقال عليّ (عبداللم): وأناه فقال: رسول الله (ملناه عبدراله): (عليّ يقضي دّيني عني، ويُنجِزُ مَواعيدي، ولفظ الحديث للحِمّاني، وبعضُه لحديث أبي خَيْنَمة.

ومن ذلك ما رواه النَعلبيّ بإسناده عن البَراء (٢)، وذكر الحديث، وقد تقدّم، وسيأتي حديث في ذلك في أوّل سورة حمّ السجدة (٣)، إن شاء الله تعالى.

۱۱/۷۹۵۲ عليّ بن إبراهيم: وقوله: «ورهطك منهم المخلصين» (١) عليّ بن أبي طالب، وحمزة، وجعفر، والحسن والحسين، والأثمّة من آل محمّد (عليم الشلام).

قوله تعالى:

# لِمَنِ آتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ \* فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّى بَرِيَ مِّ مِّمَا تَعْمَلُونَ إِ ٢١٦-٢١٦]

۱/۷۹۵۳ - عليّ بن إبراهيم، قال: ﴿ لِمَنِ ٱلْتُعَلَّكُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ فَإِنْ عَصَوْلَكَ ﴾ يعني من بَعدِك في ولاية عليّ والأئمّة (عليم النلام)، ﴿ فَقُلْ إِنِّى بَرِى ۚ مُمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ ومعصية رسول الله (منزلا عليه واله) وهو ميّت، كمتعصِيّته وهو حَيّ.

قوله تعالى:

# وَ تَوَكُّلْ عَلَىٰ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ \* ٱلَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ \* وَتَقَلُّبَكَ فِي

<sup>(</sup>١) الفَرْق: مكيالٌ معروفٌ بالمدينة، وهو سنَّة عشر رطلاً. ﴿الصحاح ـ فرق ـ ٤: ١٥٤٠٪.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي: ٢٦٥ «مخطوط». وقد تقدّمت رواية البراء في العديث (٧) من تفسير هذه الآية، عن مجمع البيان، وفي الحديث (٨) عن تفسير الثعلبي.

<sup>(</sup>٣) يأتي في الحديث (٢) من تفسير الآية (٣ ـ ٦) من سورة فصلت.

١١ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٦.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٥) عن تفسير القمي أنَّ هذا اللفظ هو قراءة للآية.

سورة الشعراء آية . ٢١٥ ـ ٢١٦ .

سورة الشعراء (٢٦) ......١٩١ .....

### آلسَّاجِدِينَ [ ٢١٧ - ٢١٩ ]

1/٧٩٥٤ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني محمّد بن الوليد، عن محمّد بن الفُرات، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، قال: ﴿ ٱلَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ ﴾ في النبوّة ﴿ وَتَقَلَّبُكَ فِي ٱلسَّاجِدِينَ ﴾ ـ قال ـ في أصلابِ النبيّين،

٧٠٧٩٥٥ ابن بابَوَيه، قال: حدّ ثنا أحمد بن الحسن القَطّان، قال: حدّ ثنا الحسن بن عليّ بن الحسين السُكريّ، قال: أخبَرنا محمّد بن زكريّا الغِلابيّ البَصْريّ، قال: حدّ ثنا جعفر بن محمّد بن عُمارة، عن أبيه، عن جابر ابن يَزيد الجُعْفي، عن جابر بن عبدالله الأنصاريّ، قال: سُئِل رسولُ الله (منناه عبه وآله): أين كنتَ وآدم في الجنّة؟ قال: «كنتُ في صُلبِه، وهبَط إلى الأرض وأنا في صُلبِه، وركبِتُ السَفينة في صُلبِ أبي نوح (عبهائتلام)، وقُذِف بي في النار في صُلبِ أبي إبراهيم، لم يلتي لي أبوان على سِفاح قطّ، لم يزل الله عزّ وجلّ ينقلني من الأصلاب الطبّية، إلى الأرحام الطاهِرة، هادياً مَهديّاً، حتّى أخذ الله بالنبوّة عَهدي، وبالإسلام مبثاقي، وبيّن كلّ شيء من صِفَتي، وأثبت في التوراة والإنجيل ذِكري، ورقى بي إلى سمّائِه، وشَقّ لي اسماً من أسمائه، أمّتي الحامدون، وذو العرش محمود، وأنا محمّد».

قال ابن بابويه: وقد رُوي هذا الحديث من طُرُقٍ كثيرة.

٣/٧٩٥٦ وعنه، قال: حدّثنا أبو نَصْر أحمد بن الحسين بن أحمد بن عبيد النّيْسَابوري المَرواني، وما لقيت أنْصَبَ منه، قال: حدّثنا محمّد بن إسحاق بن إبراهيم بن مهران السَرّاج، قال: حدّثنا الحسن بن عَرَفة العّبْدِيّ، قال: حدّثنا وكيع بن الجرّاح، عن محمّد بن إسرائيل، عن أبي صالح، عن أبي ذرّ (منها منه)، قال: سمِعتُ رسول الله (سنَناه عبداله) يقول: خُلِقتُ أنا و عليَ من نور واجد، نُسَلّح الله تعالى عند العَرْش قبل أن يَخلُق آدّم بألفي عام، فلما أن خلق الله آدم جعل ذلك النور في صلبِه، ولقد سَكن الجنّة ونحنُ في صلبِه، ولقد همّ بالخطيئة ونحنُ في صلبِه، ولقد رَكِبَ نوح السفينة ونحنُ في صُلبه، ولقد تَكِب نوح السفينة ونحنُ في صُلبه، ولقد تُقيف إبراهيمُ في النار ونحنُ في صُلبِه، فلم يَزَل ينقُلنا الله عبدالشطلب، فقسَمنا يَصْفَين: فجعَلني في صُلبِه عبدالله و جعَل عن ألي أرحام طاهِرَةٍ، حتى انتهى بنا إلى عبدالشطلب، فقسَمنا يَصْفَين: فجعَلني في صُلْبِ أبي طالب، وجعَل في النّبوة والبَرّكة، وجعَل في عليّ الفَصاحة والقُروسيّة، وشَق لنا اسمَين من أسمائِه: فَذُو العَرْشِ مَحمود، وأنا محمّد، والله الأعلى، وهذا على «

١٧٩٥٧ عن عَبّاد بن العَبّاس، قال: حدَّ ثنا محمّد بن الحسين الخَنْعَميّ، عن عَبّاد بن يعقوب، عن الحُسّين بن حَمّاد، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (علماتلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَتَقَلَّبُكَ فِي ٱلسَّاجِدِينَ ﴾، قال: «في عليّ،

سورة الشعراء آية ـ ٢١٧ ـ ٢١٩ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٥.

٢ ـ معاني الأخبار: ٢/٥٥.

٣ ـ معاني الأخبار: ٤/٥٦.

٤ ـ تأويل الآيات ١: ٢٣/٣٩٦.

وفاطمة، والحسن، والحسين، وأهل بيته إسارات اله عليهم أجمعين،

٥/٧٩٥٨ وعنه: عن الحسين بن هارون، عن إبراهيم بن مَهْزِيار، عن أخيه، عن عليّ بن أسباط، عن عبد الرحمن بن حَمَّاد المُقرئ، عن أبي الجارود، قال سألت أبا جعفر (عبدالتلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَتُقَلَّبُكَ عِبدالرحمن بن حَمَّاد المُقرئ، عن أبي الجارود، قال سألت أبا جعفر (عبدالتلام) عن قول الله عزّ وجلّ بيه، من يُكاح في أَصْلابِ النّبيّين، من نَبيّ إلى نَبيّ، حتى أخرَجه من صُلبِ أبيه، من يُكاح غير سِفاح، من لَدُن آدم (عبدالتلام) ه.

7/۷۹۵۹ قال شرف الدين: [روى الشيخ] في (أماليه) [قال]: أخبَرنا الحسين بن عُبَيد الله، قال: أخبَرنا أبو محمّد، قال: حدّثنا محمّد بن همّام، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين الهَمْدانيّ، قال: حدّثني محمّد بن خالد البَرْقيّ، قال: حدّثنا محمّد بن سِنان، عن المُفَضّل بن عمر، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، عن آبائه (عليه الله)، عن عليّ (عبدالله)، قال: «كان ذات يوم جالساً بالرَّحبَة، والناس حوله مجتّمعون، فقام إليه رجل، فقال له: يا أمير المؤمنين، إنّ بالمكان الذي أنزَلك الله به، وأبوك يُعذَّب بالنار؟ فقال: «مه، قضّ الله قاك، والذي بَعث محمّداً (متن اله عليه والدي بالكقّ نبياً، لو شَفَع أبي في كلّ مُذيبٍ على رَجْهِ الأرض لشَفّعه الله تعالى فيهم، أبي يُعذُب بالنار، وأنا قسيمُ النار؟!».

تم قال: ووالذي بعَث محمداً (منزه مدراه) بالحق، إنّ نورَ أبي طالب (عبدالله) يوم الفيامة ليُطفئ أنوار الخُلْق، إلا خَمْسَة أنوار: نور محمد (منزه عبدرالله) ونوري، ونور فاطمة، ونور الحسن، ونور الحسين، ومن ولَدَه من الأئمة، لأنّ نورَه من نورِنا الذي خلقه الله عزّ وجلّ من قبل خَلْقِ آدَم بألفّي عام».

٧/٧٩٦٠ وعنه: عن الشيخ أبي محمد الفَضْل بن شاذان، بإسناده عن جابر بن يزيد الجُعْفي، عن الإمام العالم موسى بن جعفر الكاظم (عبدائلام)، قال: وإنّ الله تبارك وتعالى خلّق نور محمد (مآناة عبدالله) من تور اخترّعه من نور عظميته و جَلالِه، وهو نور لاهو تبّته الذي بدأ منه (") و تجلّى لموسى بن عِمْران (عبدالله) في طُور سِينناء، فما استقر له (")، ولا أطاق موسى لرؤيته ولا ثبت له، حتى خرَّ صَعِفاً مَغْشِياً عليه، وكان ذلك النور نور محمد (مأن الا عبداله)، فلما أراد أن بخلق محمداً (مأن الا عبداله)، منه، قسم ذلك النور شَطْرين: فخلق من الشَطْر الأول محمداً (مأن الا عبداله)، ولم يَخْلق من ذلك النور غيرهما، خلقهما محمداً (مأن الله عبداله)، ومن الشَطْر الآخر علي بن أبي طالب (عبداله)، ولم يَخْلق من ذلك النور غيرهما، خلقهما بيّلاه، ونقح فيهما بنفيه لنفيه، وصورتهما على صورتهما، وجعَلهما أمناء له، وشُهداء على خُلْقِه، وخُلَفاء على خَلْقَه، وخُلَفاء على خَلْقَه، وخُلَفاء على خَلْقَه، وخُلَفاء على خَلْقَه، وعَيْناً له عليهم، ولساناً له إليهم.

قد استَودَع فيهما عِلْمَه، وعلَّمَهُما البَيان، واستَطَلَعَهُما على غَيْبِه، وجعَل أحدَهُما نفسَه، والآخر روحَه، لا يقومُ واحِدٌ بغير صاحبه، ظاهِرُهما بشَريَة، وباطِنُهما لاهوتيّة، ظَهَر للخَلْقِ على هياكِل الناسوتيّة، حتَّى يُطيقوا

٥ ـ تأويل الآيات ١: ٢٥/٣٩٦.

٦ ـ تأويل الآيات ١: ٢٦/٣٩٦، أمالي الطوسي ١: ٣١١.

٧ ـ تأويل الآيات ١: ٣٩٧/٣٩٧.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل والمصدر: من لاه، أي من الاهيته، من إتيته الذي تبدى منه.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: وعلى نفسه.

رؤيتَهما، وهو قوله تعالى: ﴿وَلَلَبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ﴾ " فهما مَفاما ربِّ العالمين، وحِجابا خالِق الخَلائِق أجمَعين، بهما فتَحَ الله بدء الخَلْق، و بهما يختِم المُلك والمَقادير.

٨/٧٩٦١ الطَبَرْسِيّ: عن ابن عبّاس، معناه: وتقلّبَك في أصلاب المُوَحَّدين، من نَبيِّ إلى نَبيّ، حـنّى أخرَجَك نبيّاً. في رواية عطاء، وعكرمة.

٩/٧٩٦٢ قال: والمرويّ عن أبي جعفر، وأبي عبدالله (ملهماالنلام) قالا: «في أصلاب النبيّين، نَبيّ بعد نبيّ، حتّى أخرَجَه من صُلْبِ أبيه، من نِكاحِ غير سِفاح، من لَدُن آدمِ (علمالتلام)».

۱۰/۷۹٦۳ ـ وعنه، قال: وروى جابر، عن أبي جعفر (عيدالنلام)، قال: دقال رسولُ الله (صفراله عيدواله): لا توقّعوا قبلي، ولا تَضَعوا قبلي، فإنّي أراكُم مِن خلفي، كما أراكم مِن أمامي، ثمّ تلا هذه الآية.

11/۷۹۹۴ - وعن ابن عبّاس: المعنى يَراك حين تقوم إلى الصلاة مُنْفَرِداً، ﴿ وَتَقَلَّبَكَ فِي ٱلسَّاجِدِينَ ﴾ إذا صلّيتَ في جماعة.

١٢/٧٩٦٥ وعنه أيضاً: في قوله تعالى: ﴿ وَتَوَكُّلُ عَلَىٰ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ أي فَوَّضْ أمرَك إلى العزيز المُنْتَقِم من أعدائِه، الرحيم بأوليائه [لِيَكْفِيكَ كَيْدَ أعدائِكَ الذينَ عَصَوْكَ فيما أمَرتَهُم بِه] ﴿ ٱلَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ ﴾ [أي الذي يُبصِرك حين تقومَ مِن مَجْلِسك أو فِراشِكَ إلى الصَلاةِ وَحْدَك وفي الجَماعة. وقبل: معناه: يراكَ حينَ تقوم]

<sup>(</sup>٢) الأنعام ٦: ٩.

<sup>(</sup>٤) الجَشَرة وَسَخ الوَطْبِ ـ ظرف ـ من اللبن، يقال: وَطْبٌ جَشِرٌ، أي وَسِخ. «الصحاح ـ جشر ـ ٢: ١١٤». وفي المصدر: خَشِرة، والخُشّارّة: الرّدِيء من كُلِّ شيء. «الصحاح ـ خشر ـ ٢: ١٤٥».

<sup>(</sup>٥) الأنياء ٢١: ٢٣.

٨ - مجمع البيان ٧: ٣٢٣.

٩ ـ مجمع البيان ٧: ٣٢٤.

١٠ ـ مجمع البيان ٧: ٣٢٤.

١١ . مجمع البيان ٧: ٣٢٣.

۱۲ ـ مجمع البيان ٧: ٣٢٣.

١٩٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

في صَلاتِك، [عن ابن عبّاس].

قوله تعالى:

# هَلْ أُنَبِّنُكُمْ عَلَىٰ مَن تَنَزَّلُ آلشَّياطِينُ \* تَنَزَّلُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكِ أَثِيمِ [٢٢١-٢٢٢]

1/۷۹۶۹ مابن بابويه، قال: حدّثني أبي، ومحمّد بن الحسن (رض الاعها)، قالا: حدّثنا محمّد بن يحيى العطار، وأحمد بن إدريس جميعاً، عن محمّد بن أحمد بن يحيى بن عِمْران الأَشْعَرِيّ، عن بعقوب بن يزيد، عن الحسن ابن عليّ بن فَضَال، عن داود بن أبي يزيد، عن رجُل، عن أبي عبدالله (عبد الله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هَلْ أُنْتُنْكُمْ عَلَىٰ مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّياطِينُ \* تَنَزَّلُ عَلَىٰ كُلِّ أَقَّالُهِ أَيْهِم ﴾، قال: «هم سَبْعَة: المُغِيرةُ، وبُنان، وصائد، وحمزة بن عُمارَة البُربَريّ، والحارِثُ الشاميّ، وعبدالله بن الحارث، وابن الخطّاب (۱)».

قوله تعالى:

## وَ ٱلشُّعَرَ اَءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُونَ -إلى نوله نعالى . وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوۤاْ أَئَ مُنْقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ [٢٢٤ - ٢٢٧]

1/۷۹۹۷ مابن بابويه، قال: حدّثنا أبي (رَحِه الله)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن الحسن بن محبوب، عن حَمّاد بن عنمان، عن أبي جعفر (مه الله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَالشَّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْعَاوُونَ ﴾، قال: «هل رأبتُ شاعِراً بتّبعه أحَد؟! إنّما هم قوم تَفقّهوا لِغَيرِ الدّين، فَضَلُّوا وأضَلُوا».

٣/٧٩٦٨ مشرف الدين النجفي: عن محمّد بن جمهور بإسناده، يرفعه إلى أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلشَّعَرَآءُ يَتَبِعُهُمُ ٱلْغَاوُونَ ﴾، فقال: «من رَأيتُم من الشُّعَراء يُتَبِع؟ إنّما عنى هؤلاء الفقهاء الذين يُشعِرون قُلوبَ الناس بالباطِل، فهم الشُعراء الذين يُتَبَعون».

سورة الشعراء آية ـ ٢٢١ ـ ٢٢٣ ـ

١ ـ الخصال: ١١١/٤٠٢.

(١) في المصدر: وأبو الخطَّاب.

سورة الشعراء آية ـ ٢٢٤ ـ ٢٢٧ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ١٩/٣٨٥.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٢٨/٣٩٩.

٣/٧٩٦٩ - الطَّبَرْسِيّ، في قول الله تعالى: ﴿ وَٱلشُّعَرَآءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُونَ ﴾، قال: روى العَيّاشي بإسناده عن أبي عبدالله (عبداشه) قال: «هم فَوْمٌ تعلَّموا وتفَقَّهوا بغَيرِ علم، فَضَلُّوا، وأضَلُّوا».

قط بنتيعة أحَد، إنما عنى بذلك الذين وضَعوا ديناً بآرائهم، فتَيِعَهُم على ذلك الناش، ويؤكّد ذلك قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ فَطُ يَتَبِعهُ أَحَد، إنّما عنى بذلك الذين وضَعوا ديناً بآرائهم، فتَيِعَهُم على ذلك الناش، ويؤكّد ذلك قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴾ يَعني يُناظِرون بالأباطيل، ويُجادِلون بالحُجَجِ المُضِلّة، وفي كلّ مَذْهَبٍ يذهَبون، ووأنّهمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ عن المُنْكَرِ ولا يَنْتَهون، ويأمُرون وأنّهمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ عن المُنْكَرِ ولا يَنْتَهون، ويأمُرون بالمَعْروف ولا يعمَلون، وهم الذين قال الله: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴾، أي في كلّ مَذْهَبٍ يذهَبون، وأنّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴾، وهم الذين قال الله: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴾، أي في كلّ مَذْهَبٍ يذهَبون، وأنّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴾، وهم الذين غصبوا آل محمّدٍ (عليم الشيم) حقّهم.

ثمّ ذكر آلَ محمّد (طه رطهم السلام)، وشبعتَهم المُهْتَدين، فقال: ﴿إِلَّا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ آلصَّالِحَاتِ وَذَكَرُواْ آفَة كَثِيراً وَآنتَصَرُواْ مِن بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ﴾، ثمّ ذكر أعداءَهم ومَنْ ظلَمَهُم، فقال: اوسبعلم الذين ظلموا آل محمّد حفّهم أيّ منقلب ينقلبون، هكذا والله نزَلتْ.

ابده المه الموره و المن المعمد بن علي ماجيلويه (زيده) قال: حدَّثنا علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن علي بن معْبَد، عن الحسين بن خالد، عن علي بن موسى الرضا، عن أبيه، عن آبائه (ملهم التلم)، قال: وقال رسول عن علي بن معْبَد، عن الحسين بن خالد، عن علي بن موسى الرضا، عن أبيه، عن آبائه (ملهم التلم)، قال: وقال رسول الله (من الحب الله (من الحب الله (من الحب الله (من الله الله)) الله (من الله الله) وأبيه الله ومن أحب أن يتمسَّلُ بديني، ويَرْكَب سفينة النّجاة بعدي، فليقتد بعلي بن أبي طالب، وأبيعاد عدو، وليّه، فإنه وصيّي، وخليفتي على أمّتي في خياتي، وبعد وفاتي، وهو أمير (١١) كل مسلم، وأمير كل مقدمي، وأمري، وأمري، وتهيه نهيي، وتابعه تابعي، وناصري، وخاذِله خاذِلي.

ثمّ قال (ملدالتلام): مَنْ فَارَق عَلَيّاً بعدي، لم يَرَني ولم أَرَهُ يومَ القيامة، ومَنْ خَالَفَ عليّاً، حرَّم الله عليه الجَنَّة، وجعّل مأواه النّار، ومن خَذَل عليّاً، خذَلهُ الله يومَ يُعرَضُ عليه، ومَنْ نصّر عليّاً، نصّره الله يومَ يَلْهاه، ولقّنَهُ حُجَّتَه عند المُساءَلَة.

ثمّ قال (طبالتلام): الحسنُ والحسينُ إماما أمّني بعد أبيهما، وسَيّدا شَبابِ أهلِ الجَنَّة، وأُمُّهُما سَيَّدةُ نِساءِ العَالَمين، وأبوُهما سَيِّدُ الوَصِيِّين، ومن وُلدِ الحُسين تِسعةُ أَيْمَة، تاسِعُهم الفائِمُ مِن وِلْدي، طاعَتُهم طاعَتي، العَالَمين، وأبوُهما سَيِّدُ الوَصِيِّين، ومن وُلدِ الحُسين تِسعةُ أَيْمَة، تاسِعُهم الفائِمُ مِن وِلْدي، وكفى بالله وَليّاً، وكفى بالله ومعَصِيتُهم مَعْصِيتِي، إلى الله أشكو المُنكِرين لِفَضْلِهم، والمُضَيِّعين لحَقِّهم (") بعدي، وكفى بالله وَليّاً، وكفى بالله تصيراً لعِنْرَتي، وأَئِمَةِ أُمَّني، ومُنْتَقِماً من الجاحِدينَ لِحَقِّهم ﴿ وَسَيَعْلَمُ آلَاذِينَ ظَلَمُوۤا أَى مُنْقَلَبٍ يَنقلِبُونَ ﴾.

٣ ـ مجمع البيان ٧: ٣٢٥.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٥.

٥ تكمال الذين وتمام النعمة: ٦/٢٦٠، فرائد السمطين ١: ١٩/٥٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إمام.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: لحر متهم.

٤

مرُرُ تحقیقات کیچة زیر علوم ہسسادی مرُرُ تحقیقات کیچة زیر علوم ہسسادی

.

### سورة النمل

#### فضلها

تقدّم في أوّل سورة الشعراء (١).

۱/۷۹۷۲ - ومن (خواصّ القرآن): رُوي عن النبيّ (صلّنه عليه وآله)، قال: «من قرأ هذه السورة كان له بعدّد من صَدَّق سُليمان (عله النه)، ومن كذَّب هوداً، وصالحاً، وإبراهيم (عليم النهر) عَشر حَسَنات، وخرّج من قبره وهو ينادي: لا إله إلّا الله؛ ومن كتّبها في رَقَّ غَزال، وجعّلها في مَنزله، لم يقرَب ذلك المَنزِل حَيّة، ولا عَقْرَب، ولا دود، ولا جُرد، ولا كلب عَقور، ولا ذِئب، ولا شيء يؤذيه أبدأ.

وفي رواية أخرى عن رسول الله (منزاة عبه رائه) بزيادة: دولا جُراد ولا بَعوض،

٢/٧٩٧٣ ـ وعن الصادق (طبالتلام): «من كتَبَها لَيلَةً فَي رَقَ غَوْالِ، وجُعَلها في رَقٌ مَدبوغ لم يُقطَع منه شيء، وجعَلها في صندوق، لم يَقْرَب ذلك البيت حَيّة، ولا عَقْرَب، ولا بَعوض، ولا شيء يؤذيه، بإذن الله تعالى.

4

سورة النمل ـ فضلها ـ

(١) تقدَّم في الحديث (١) من فضل سورة الشعراء.

١ ـ خواص القرآن: ٤٦ «مخطوط»، مجمع البيان ٧: ٣٢٧، مصباح الكفعمي: ٤٤٢، جوامع الجامع: ٣٣٤.

۲ ـ خواص القرآن: ٤٦ «مخطوط».

قوله تعالى:

### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ طِسَ تِلْكَ ءَايَاتُ آلْقُرْءَانِ وَكِتَابٍ مُّبِينٍ -إلى فوله تعالى - فَإِنِّى غَفُورٌ رَّحِيمٌ [ ١ - ١١]

معناها تقدّم في أوّل سورة الشعراء (١).

١/٧٩٧١ - عليّ بن إبراهبم: ﴿ طَسَ تِلْكَ ءَايَاتُ ٱلْقُرْءَانِ وَكِتَابٍ مُّبِينٍ ۞ هُدىّ وَبُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الى قوله: ﴿ فَهُمْ يَعْمَهُونَ ﴾ يعني يتحبّرون: ﴿ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ لَهُمْ سُوّءُ ٱلْعَذَابِ وَهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ هُمُ ٱلْأَخْسَرُونَ ۞ قوله: ﴿ فَهُمْ يَعْمَهُونَ ﴾ يعني يتحبّرون: ﴿ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ لَهُمْ سُوّءُ ٱلْعَذَابِ وَهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ هُمُ ٱلْأَخْسَرُونَ ۞ قوله: ﴿ فَهُمْ يَعْمَهُونَ ﴾ يعني يتحبّرون: ﴿ لَتُلَقَى ٱلْقُرْءَانَ مِن لَدُنْ ﴾ أي مِن عِند ﴿ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾.

وقوله: ﴿إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِأَهْلِهِ إِنِّيَ ءَانَسْتُ ثَارَأَكُ أَي رأيتُ، ذلك لِمَّا خرَج من المَدائِن، من عِند شُعَيب، فنكتُب خَبره ـإن شاء الله تعالى ـ في سورة القصص (١٪

وقوله: ﴿ يَا مُوسَىٰ لَا تَخَفْ إِنِّي لَا يَخَافُ لَدَى ٓ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ إِلَّا مَن ظَلَمَ ﴾. ومعنى إلّا من ظلم، كفولك: ولا مَن ظلم فوضع حرف مكان حرف ﴿ ثُمَّ بَدَّلَ حُسْناً بَعْدَ سُوَّ ۚ فَإِنِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾. فوضع حرف مكان حرف.

قوله تعالى:

وَأَدْخِلْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجْ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَءٍ فِي تِسْع ءَايَاتٍ

سورة النمل آية ـ ١ ـ ١١ .

<sup>(</sup>١) تقدُّم في الحديث (١) من تفسير الآيات (١ ـ ٣) من سورة الشعراء.

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٦.

<sup>(</sup>١) يأتي في تفسير الآيات (٢٩ ـ ٣١) من سورة القصص.

٢٠٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

### إِلَىٰ فِرْعَونَ وَقَوْمِهِ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْماً فَاسِقِينَ [١٢]

1/۷۹۷۵ - ابن بابوبه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن محمّد بن بنان، عن خَلَف بن حَمّاد، عن رجل، عن أبي عبدالله (عبدالله)، أنّه قال لِرَجُل من أصحابه: وإذا أرّدت الحِجامة، وخرّج الدم من مَحاجمِك، ققُلْ قبل أن تفرّغ؛ والدّمُ يَسيل: بسم الله الرحمن الرحيم، أعوذ بالله الكريم في حِجامتي هذه من العَين في الدّم، ومن كلّ سوء».

قال: «وما عَلِمت ـ يا فُلان ـ أَنُك إذا قُلتَ هذا فقد جمَعت الأشياء ("كلَها، إنَّ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكْفَرْتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَشَنِى الشَّوَءُ ﴾ (" يعني الفَقْر، وقال عزّ وجلّ: ﴿ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ ﴾ (الله عَنْ وجلُ: ﴿ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ ﴾ (الله عنى الله عنى المُوسى (عبائله): ﴿ أَذَخِلْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوسى (عبائله): ﴿ أَذْخِلْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوسى (عبائله): ﴿ أَذْخِلْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوسى (عبائله) وقال لموسى (عبائله) الله وقال الموسى (عبائله) وقال أن وقال الموسى (عبائله) وقال أنْ وقال الموسى (عبائله) وقال أنْ وقال الموسى (عبائله) وقال أنْ وقال أنْ وقال الموسى (عبائله) وقال أنْ وقال أنْ وقال الموسى (عبائله) وقال أنْ وقال أنْ وقال أنْ وقال الموسى (عبائله) وقال أنْ وقال أنْ وقال الموسى (عبائله) وقال أنْ وقال أنْ وقال الموسى (عبائله) وقال أنْ وقا

٢/٧٩٧٦ - أبو غِباث، والحسين ابنّي بِسُطام في كتاب (طبّ الأثمّة): عن محمّد بن القاسم بن منجان (١)، فال: حدّ ثنا خَلَف بن حَمّاد، عن عبدالله بن مُشكان، عن جابر بن يَزيد الجُعْفيّ، قال: قال أبو جعفر الباقر (مبه التهم لرجل من أصحابه: إذا أردَت الحِجامة، فخرّج الدّمُ من مَحاجِمك، فقُلُ قبل أن تفرُغ، وقُلْهُ والدّمُ يَسيلُ: بسم الله الرحمن الرحيم، أعوذُ بالله الكريم من العَبْنِ في الدّم، ومن كلّ سوء في حِجامتي هذه.

ئم قال: واعلم أنّك إذا قلتَ هذا فقد حمّعت الخير (")، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: في كتابه: ﴿ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ
الْغَيْبَ لَاسْتَكْثَرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَنِى ٱلسَّوَءُ ﴾ (" يعني القَقْر، وقال جلّ جلاله: ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْلاَ
أَن رَّءَا بُرْهَانَ رَبِّهِ كَلَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوءُ وَالْفَحْشَاءَ ﴾ (" والسوء هنا الزنا، وقال عزّ وجلّ في سورة النمل: ﴿ أَذْخِلْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوّءٍ ﴾ يعني من غير مرّض (٥)، واجمَع ذلك عند حِجامَتِك، والدّمُ يُسبل.

سورة النمل آية ـ ١٢ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ١/١٧٢.

<sup>(</sup>١) في «ي، ج»: الأسواء.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ١٨٨.

<sup>(</sup>۲) یوسف ۱۲: ۲۶.

٢ ـ طب الأئمة: ٥٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: منجاب.

<sup>(</sup>٢) (الخير) لم ترد في «ي» والمصدر.

<sup>(</sup>٣) الأعراف ٧: ١٨٨.

<sup>(</sup>٤) يوسف ١٢: ٢٤.

<sup>(</sup>٥) في «ج، ي، ط»: برص.

سورة النمل (۲۷) ...... الله المسال (۲۷) ..... المسال (۲۷) المسال (۲۷) المسال (۲۷) المسال (۲۷) المسال (۲۰۳ المسال (

هذه العوذة المتقدَّمة، وتسع آيات، تقدَّم تفسيرها في سورة بني إسرائيل (٢٠).

قوله تعالى:

### فَلَمَّا جَاءَ نَهُمْ ءَايَاتُنَا مُبْصِرَةً قَالُواْ هَذَا سِخْرٌ مُّبِينٌ \* وَجَحَدُواْ بِهَا وَآسْتَيْقَنَتْهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْماً وَعُلُواً [١٣-١٤]

١/٧٩٧٧ والطَّبَرْسِيِّ: قَرأ عليّ بن الحسين (عليهماالسّلام): «مَبَّصَرَة) بفتح الميم والصّاد.

٢/٧٩٧٨ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بَكْر بن صالح، عن القاسم بن يَزيد، عن أبي عمرو الزُّبَيْريّ، عن أبي عمرو الزُّبَيْريّ، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: قلت له: أخبِرْني عن وُجوهِ الكُفْر في كتاب الله عزّ وجلّ.

قال: «الكُفُرُ في كِتاب الله عزّ وجل على خمسة أوجه: فمنها كُفُرُ الجُحود، والجحود على وَجْهَين، والكُفُرُ بِنَوكِ ما أُمْر الله، وكُفُرُ البَراءة، وكُفُرُ النِعَم، فأمّا كُفر الجُحود: فهو الجحود بالربوبية، وهو قول من يقول: لا رَبَّ، ولا جنّة، ولا نار، وهو قول صِنْفَين من الزّنادِفّة، يقال لهم: الدَهْرِيّة، وهم الذين يقولون: ﴿ وَمَا يَهْلِكُنَا إِلّا ٱللّهُ هُرَ ﴾ (١)، وهو دِينٌ وضَعوه لأنفُسِهم، بالاستِحسان، على غير تثبّت منهم ولا تحقيق لشيءٍ ممّا يقولون. قال الله عزّ وجل: ﴿ إِنْ هُمْ إِلّا يَظُنُونَ ﴾ (١)، إن ذلك كما يقولون، وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ ءَانذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لا يُؤمِنُونَ ﴾ (١)، بعنى بتوحيد الله تعالى، فهذا أحَدُ وُجوهِ الكُنْرِينَ

وأمّا الوَجْهُ الآخر من الجُحود على مَعْرِفة ''، وهو أن بجحد الجاحِدُ وهو بعلم أنّه حَقِّ قد استقَرّ عنده، وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَانُواْ مِنْ قَبْلُ وَعُلُواْ ﴾، وقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَانُواْ مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَىٰ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَانُواْ مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَىٰ الْذِينَ كَفَرُواْ فِلَمَّا عَرَقُواْ كَفَرُواْ فِهِ فَلَعَنَةُ اللهِ عَلَىٰ الْكَافِرِينَ ﴾ (\*)، فهذا تفسير وَجْهَي الجُحود».

والحديثُ بنفسيرِ الأوجُهِ الخَمْسَة نقدَم في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ

سورة النمل آية . ١٣ . ١٤ .

<sup>(</sup>٦) سورة الإسراء ١٠١: ١٠١.

۱ ـ مجمع البيان ۷: ۳۲۱.

۲ ـ الكافي ۲: ۱/۲۸۷.

<sup>(</sup>١، ٢) الجاثية ١٤: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) البقرة ٢: ٦.

<sup>(</sup>٤) هكذا في جميع النسخ والمصدر، والظاعر أنَّ الصواب: أمَّا الوجه الآخر من الجحود، فهو الجحود على معرفة.

<sup>(</sup>٥) البقرة ٢: ٨٩.

٢٠٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

تُنْذِرْهُمْ لَا يُؤمِنُونَ، من سورة البقرة (١٠)

` قوله تعالى:

### وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْمًانَ عِلْما دالى نوله نعالى . ٱلْمُبِينُ [ 10 - 17 ]

١/٧٩٧٩ - عليّ بن إبراهيم، قال: أعطي داود وسليمان ما لم يُعْطَ أَخَدٌ من أنبياءِ الله من الآيات، علّمهما منْطِقَ الطّير، وألانَ لهُما الحَديدَ والصُفر من غيرِ نار، وجُعلتِ الجبالُ يُسبُحْنَ مع داود، وأنزَل الله عليه الزبور، فيه توحيدُه، وتَمجيدُه، ودُعاوْه، وأخبارُ رسولِ الله (منن العبراته)، وأميرِ المؤمنين (عب النه)، والأئمةُ (عليم النهم) من ذرّيتهما، وأخبار الرَجْعة والقائم (عبدالنهم)، لقوله: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي ٱلزَّبُورِ مِن بَعْدِ ٱللّذَيْرِ أَنَّ ٱلْأَرْضِ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ (١٠).

۲/۷۹۸۰ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن سَيْف، عن بعضِ أصحابنا، عن أبي جعفر الثاني (عد النهم)، قال: قلت له: إنّهم يقولون في حَداثَةِ سِنَّك؟

فقال: «إنّ الله تعالى أوحى إلى داود (مدالتهم) أن يستَخْلِفَ سليمان وهو صَبيّ يرعى الغَنّم، فأنكر ذلك عُبّاد بني إسرائيل، وعلماؤهم، فأوحى الله إلى داود (عدالتهم) أن خُذْ عِصِيّ المُتَكلَّمين، وعَصا سليمان، واجعَلُها في بيت، واختِم عليها بخَواتيم القوم، فإذاكان من الغَد، فمَنْ كانت عَصاه قد أورُقت، وأثمرَت، فهو الخليفة، فأخبرهم داود (عدالتهم)، فقالوا: قد رَضِينا وسَلَمناه.

٣/٧٩٨١ وعنه: عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صَفُوان بن يحيى، عن شُعيب المحدّاد، عن ضُويس الكُناسي، قال: كنت عند أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) وعنده أبو بصير، فقال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله)؛ وإنّ داود وَرِث عِلم الأنبياء، وإنّ سُليمان وَرِث داود، وإنّ محمّداً (سَننه عبدراله) وَرِث سليمان، وإنّا وَرِثنا محمّداً (مننه عبدراله)، وإنّ عندنا صُحُفَ إبراهيم، وألواح موسى (طهماالشلام)».

فقال أبو يصير: إنَّ هذا لَهِوُ العِلم فقال: «يا أبا محمّد، ليس هذا هو العِلم، إنّما العِلمُ ما يحدُث بالليل والنهار، يوماً بيوم، وساعةً بساعة».

سورة النمل آية ـ 10 ـ ١٦ ـ

<sup>(</sup>٦) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٦) من سورة البقرة.

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٢٦.

<sup>(</sup>١) الأنبياء ٢١: ١٠٥.

۲ ـ الكافي ۱: ۳/۳۱٤.

٣ ـ الكافي ١: ١٧٥/1.

2/۷۹۸۲ والطَبَرْسِيّ، قال: روى الواحديّ بالإسناد: عن محمّد بن جعفر بن محمّد، عن أبيه (عليم النام)، قال: وأعطي سليمان بن داود مُلكَ مَشارِق الأرض ومَغارِبها، فملك سبعمائة سنة وستّة أشهر، ملّك أهلَ الدنياكلهم، من الجِنّ، والإنس، والشياطين، والدوابّ، والطير، والسِباع، وأعطي علم كلّ شيء، ومَنْطِق كلّ شيء، وفي زمانه صنعت الصنائع المُعجِبة التي سَمِع بها الناس، وذلك قوله: ﴿ عُلَّمْنَا مَنطِقَ ٱلطّيرِ وَأُوتِينَا مِن كُلّ شَيْءٍ إِنَّ هَذَا لَهُوَ مَنْ الْمُعَبِينَ ﴾ .

٥/٧٩٨٣ محمّد بن الحسن الصفّار: عن عبدالله بن محمّد، عمّن رواه، عن محمّد بن عبدالكريم، عن عبدالله عن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله عن أبان بن عثمان، عن زُرارة، عن أبي عبدالله (مبه التلام)، قال: «قال أمير المؤمنين (عبه التلام) لابن عبّاس: إنّ الله علّمنا مَنطِقَ الطّير، كما علّم سليمان بن داود مَنْطِق كلّ دابّةٍ، في بَرّ أو بحر».

٣٠٩٨٤ - ابن بابويه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن عبدالله بن أحمد بن أبي عبدالله البَرقيّ (رمها عنه)، قال: حدّثنا أبي، عن أحمد بن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: هملك حدّثنا أبي، عن أحمد بن أبي عبدالله عن أبيه محمّد بن خالد بإسناده، رفعه إلى أبي عبدالله (عبدالله)، قال: هملك الأرضَ كلّها أربعة: مؤمنان، وكافران، فأمّا المؤمنان: فسليمان بن داود (عبدالله)، وذو القَرْنَين، والكافران: تُمّرود، وبَخْت نُصّر. واسمٌ ذي القَرْنَين عبدالله بن ضَحَاك بن مَعَدَه.

٧/٧٩٨٥ ومن طريق المخالفين: من (تفسير الثعلبي)، في قوله: ﴿ عُلَّمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ ﴾، قال: يقول القُنْبُر في صِياحه: اللهمّ العَنْ مُبغِضَ آلِ محمّد (علهم الشلام) (١).

قوله تعالى:

# وَحُشِر لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ وَالطَّيرِ فَهُمْ وَحُشِر لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ وَالطَّيرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ [١٧]

١/٧٩٨٦ - عليّ بن إبراهيم: قعَد على كُرسِيّه، فحمَلتهُ الرِيح، فمرَّت به على وادي النمل، وهو وادٍ يُنبِتُ الذهبَ والفِضّة، وقد وكُل الله به النمل، وهو قول الصادق (عبدائتلام): الإن لله وادياً يُنبِت الذهب والفضّة، قد حماه

٤ ـ مجمع البيان ٧: ٣٢٥.

٥ ـ بصائر الدرجات: ١٢/٣٦٣.

٦ . الخصال: ٢٥٥ /١٣٠.

٧ . تفسير الثعلبي: ٢٧٤ (مخطوط).

<sup>(</sup>١) الأحاديث الثلاثة الأخيرة (٤، ٥، ٦) استدركها المؤلّف بعد تفسير الآية (٢٦) من هذه السورة، حيث قال: تقدّمت الرواية في ذلك، ويؤيّده هنا. وذكر أيضاً الحديث (٧) في آخر تفسير الآية التالية.

سورة النمل آية ـ ١٧ ـ

بأضعف خلقه، وهو النمل، لو رامته البَخاتيّ من الإبل ما قَدرت عليه».

فلمّا انتهى سليمان إلى وادي النّمُل، فالت نملة: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلنَّمْلُ ٱذْخُلُواْ مَسَاكِنَكُمْ لَا يَحْطِمَنَكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ \* فَتَبَسَّمَ ضَاحِكاً مِّن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِيَ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِيَ أَنْعَمْتَ عَلَيً ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ فِي عِبَادِكَ ٱلصَّالِحِينَ ﴾.

وكان سليمان إذا فعد على كرسِيّه، جاءت جميع الطبر التي سخّرها الله لسّليمان، فتُظِلَ الكُرسيّ والبِساط - بجَميع مَنْ عليه - من الشّمس، فغابّ عنه الهُدْهُد من بين الطبر، فوقعت الشمس من موضعه في حِجر سُلمان اعليه السّمان اعليه السّمان اعليه الله وقال، كما حكى الله: ﴿ مَالِي لا أَرَىٰ ٱلْهُدْهُدَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ يِسُلُطَانِ مُبِينٍ ﴾ سُليمان اعليه الله فوله تعالى: ﴿ يِسُلُطَانِ مُبِينٍ ﴾ أي بحُجَةٍ قويّة، فلم يمكُ إلا قليلاً، إذ جاء الهُدْهُدُ، فقال له سليمان: «أين كنت؟» قال: ﴿ أَحَطتُ بِمَا لَمْ تُحِطْ بِهِ وَجِفْتُكُ مِن سَبَإٍ بِنَبَإٍ يَقِينٍ ﴾، أي بخَبَرٍ صَحيح ﴿ إِلَى وَجَدتُ آمْرَ أَةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيتُ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾، وهذا ممّا لفظه عام، ومعناه خاص، لأنها لم تُؤتَ أشباء كثيرة، منها: الذّكر، واللّحبَة.

ثمّ قال: ﴿ وَجَدَّتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ آللَّهِ ﴾ إلى قوله نعالى: ﴿ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ ﴾ ، ثمّ قال الهُدُّهُد: ﴿ أَلَا يَسْجُدُوا فِهِ آلَّذِي يُخْرِجُ ٱلْخَبْءَ فِي ٱلسَّمَـٰوَاتِ ﴾ أي المَطَر، وفي ﴿ ٱلْأَرْضِ ﴾ النَبات.

ثمّ قال سليمان: ﴿ سَنَنظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْكَاذِبِينَ ﴾ إلى قوله: ﴿ مَاذَا يَرْجِعُونَ ﴾. فقال الهُدُمُدُ: إنّها في حِصْنٍ مَنبِع، في سَبَأ ﴿ وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيمٌ ﴾ أي سَرِير.

قال سُلبِمانُ: ﴿إِلَٰقِ الْكِتَابُ عَلَى قُبِّتِها، فَجَاءُ الْهُدْهُدُ، فأَلقَى الكتَابُ في حِجْرِهَا، فـارتاعَتْ مـن ذلك، وجمَعت جنودَها، وقالت لهم، كما حكى الله ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلْمَلُوا إِنِّى ٱلْقِي إِلَىّ كِتَابٌ كَرِيمٌ ﴾ أي مختوم، ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيْمُنَ وَإِنَّهُ بِسُم آلَٰهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ ألا تَعْلُوا عَلَىٰ وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ ﴾ أي لا تتكبَّروا عليَّ

نمَ قالت: ﴿ يَا أَيُهَا الْمَلُواْ أَفْتُونِي فِي آَمْرِى قَاكُنتُ قَاطِمَةُ أَثْرُا حَتَىٰ تَشْهَدُونِ ﴾ ، فقالوا لها، كما حكى الله: ﴿ نَحْنُ أَوْلُواْ قُوَّةٍ وَأُولُواْ بَأْسِ شَدِيدٍ وَ آلاَ مُرُ إِلَيْكِ فَانظُرِى مَاذَا تَأْمُرِينَ ﴾ فقالت لهم: ﴿ إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُواْ قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُواْ أَعِزَّةً أَهْلِهَا أَذِلَهُ ﴾ . فقال الله عزّ وجلَ: ﴿ وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴾ (١).

ثمّ قالت: إنكانَ هذا نبيّاً من عند الله كما يَدَّعي . فلا طاقة لنا به، فإنّ الله لا يُغلّب، ولكن سأبقتُ إليه بهديّة ، فإن كانَ مَلِكاً يَميلُ إلى الدُنيا فَبِلَها، وعَلِمتُ أنه لا يقدِرُ علينا. فبعنَتْ إليه حُقّة (1) فيها جَوْهرة عظيمة، وقالت للرَسول: فل له يَنفُّب هذه الجَوْهرة بلا حَديدٍ، ولا نار. فأناه الرَسولُ بذلك، فأمّر سليمانُ بعض جنودِه من الديدان، فأخذ خَبْطاً في فيه، ثمّ ثقبَها، وأخرَج الخَبْطَ من الجانِب الآخر، وقال سُليمان لرسولها: ﴿ فَمَا مَا تَانِي آللهُ خَيْرٌ مُمَّا اللهُ عَنْ مَا أَنتُم بِهَدِيَّتِكُم تَفْرَحُونَ \* آرْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْتِيَنَهُم بِجُنُودٍ لَا قِبَلَ لَهُم بِهَا ﴾ أي لا طاقة لهم بها، وأنخر جَنَهُم مَنْهَا أَذِلَةٌ وَهُمْ صَاغِرُونَ ﴾ (")

<sup>(</sup>١) النمل ۲۷: ۱۸ ـ ۲٤.

<sup>(</sup>٢) الخُقَّة: وعاء من خَشَب، وقد تُسؤى من العاج. «أقرب الموارد ـ حقق ـ ١: ٢١٥».

<sup>(</sup>٣) النمل ٢٧: ٣٦، ٢٧.

فرجَع إليها الرسول، فأخبَرهابذلك، وبقوّةِ سُلَيمان، فعلمت: أنّه لا مَحِيصَ لها. فخرَجت وارتحلت نحو سُليمان، فلمّا عَلِمَ سُليمان بإقبالِها نحوَه، قال للجِنّ والنّساطين: ﴿ أَيُّكُمْ يَأْتِينَى بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُونِى مُسْلِمِينَ \* شُليمان، فلمّا عَلِمَ سُليمان بإقبالِها نحوَه، قال للجِنّ والنّساطين: ﴿ أَيّكُمْ يَأْتِينَى بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُونِى مُسْلِمِينَ \* قَالَ عِفْرِيتٌ مِّنَ آنَا ءَاتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن تَقُومَ مِن مُقَامِكَ وَإِنِّى عَلَيْهِ لَقَوِيٌّ أَمِينٌ ﴾ (أ)، قال سُليمان: هُرايدُ أسرَع من ذلك، فقال آصِف بن برخيا: ﴿ أَنَا ءَاتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدُّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾، فدعا الله باسمِه الأعظم، فخرَج السّريرُ من تحتِ كُرسِيّ سُليمان، فقال سُليمان: ﴿ نَكُونُ لَهَا عَرْشَهَا ﴾ أي غبروه ﴿ نَنظُرُ أَتَهْتَدِى أَمْ تَكُونُ مِنَ اللّهِ بِي قَبْلُ أَنْ يَرْتُدُ هُوَ ﴾ (أ).

السّريرُ من تحتِ كُرسِيّ سُليمان، فقال سُليمان: ﴿ قَالَتْ كَأَنّهُ هُوَ ﴾ (أ)

وكان سُليمانُ قد أمر أن يُتَّخَذِلها بيناً من قُوارِير، ووضّعه على الماء، ثمّ قبل لها ﴿ أَذْخُلِى ٱلصَّرْحَ ﴾ فظنّت أنّه ماء، فرفَعت ثوبتها، وأبْدَت سافَيْها، فإذا عليها شَعركثير، فقبل لها: ﴿ إِنَّهُ صَرْحٌ مُّمَرَّدٌ مِّن قَوَارِيرَ قَالَتْ رَبِّ إِنِّى ظَلَمْتُ نَفْسِى وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ يَبْعِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (٢) فتزوَّجها سُلَيمان، وهي بَلقيس بنت الشرح الجَمْيَريَة (٢). وقال سليمان للشَياطين (١): «اتَّخِذُوا لها شيئاً يُذهِبُ الشَّعر عنها». فَعمِلوا الحَمَّامات، وطبَخوا النُورة والزُرْنِيخ. فالحَمَّامات والنُورة ممّا اتَّخَذَتُه الشَياطين لِبَلقيس، وكذا الأرحِيّة (١) الني تَدورُ على الماء.

٣/٧٩٨٧ ـ وقال الصادِق (عب التلام): او أعطي سليمان بن داود ـ مع عِلْمِه ـ مَعرِفة النّطق بكلّ لِسان، ومعرفة اللّغات، ومَنْظِق الطّير، والبّهائم، والسِباع، فكان إذا شاهَد الحُروب تكلّم بالفارسيّة، وإذا قعد لعُمّاله وجنودِه وأهل مملكته تكلّم بالرُوميّة، وإذا خَلا بنسائه تكلّم بالسِريانيّة والنّبطيّة، وإذا قام في مِحرابه لمُناجاة ربّه تكلّم بالعربيّة، وإذا جلس للوُفود والخُصَماء تكلّم بالعِبرائيّة الله والمُنابعة المُناجاة ربّه العربيّة المنابعة عليه العربيّة المنابعة عليه العربيّة المنابعة المنابعة المنابعة العربيّة المنابعة المنا

٣/٧٩٨٨ ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبدات، في قوله: ﴿ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ قال: «يحبس أوّلهم على آخرهم، قوله تعالى: ﴿ لَأَعَذَٰ بَنَّهُ عَذَاباً شَدِيداً ﴾ (") يقول لأنتِفَنّ ريشَه. وقوله تعالى: ﴿ لَا تَعَلَّمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

<sup>(</sup>٤) النمل ۲۷: ۲۸، ۲۹.

<sup>(</sup>٥) النمل ٢٧: ٤١ ،٤٢.

<sup>(</sup>٦) النمل ٢٧: ١٤.

<sup>(</sup>٧) في «ج»: الخيبرية، وفي «ط»: الجبيرية.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: وقالت الشباطين.

<sup>(</sup>٩) الأرْجِيّة: واحدتها الرّحي، وهي الأداة التي يُطحن بها. «المعجم الوسيط ١: ٣٣٥».

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٩.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ١٢٩.

<sup>(</sup>١) النمل ٢٧: ٢١.

<sup>(</sup>٢) النمل ٢٧: ٣١.

<sup>(</sup>٢) النمل ٢٧: ٧٧.

سليمان: ﴿لِيَبْلُونِيَ ءَأَشْكُرُ﴾ (" لما آتاني من المُلك ﴿ أَمْ أَكْفُرُ﴾ (" إذا رأيتُ مِّن هو أدون منّي أفضَل منّي عِلماً؟ فعزَم الله له على الشُكر.

2/۷۹۸۹ - ابن بابويه، قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد بن عبدالوهّاب القُرَشيّ، قال: حدّثنا منصور بن عبدالله الأصفّهانيّ الصّوفيّ، قال: حدّثنا عليّ بن مَهْرُويه القَرْوينيّ، قال: حدّثنا داود بن سليمان الغازي، قال: سمِعتُ عليّ بن معهُرُويه القَرْوينيّ، قال: حدّثنا داود بن سليمان الغازي، قال: سمِعتُ عليّ بن موسى الرضا (عبدائلام) يقول، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد (عليم الشلام)، في قول الله: ﴿ فَتَبَسَّمَ ضَاحِكاً مِّن قَوْلِهَا ﴾ (١).

قال: «لمّا قالتِ النّملةُ: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلنَّمْلُ آذَخُلُواْ مَسَاكِنَكُمْ لَا يَسخطِمَنْكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُستُودُهُ وَهُسمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ (٢) حمّلتِ الربحُ صوتَ النّمْلَةِ إلى سُليمان (مدالتهم)، وهو مازٌ في الهواء، والربْح قد حمّلَتْهُ، فوقف، وقال: عليّ بالنّمْلَة. فلما أتي بِها، قال سُليمان: بل أبي داود. قالت النملَةُ: فَلِمَ زِيدَ في حروف اسمك حرف على حروف اسم أبيك داود (طمالتهم)؟ فقال سليمان: يا أيتها النّمْلَة، أما عَلِمْتِ أنّي نبيّ، وأنّي لا أظلِمُ أحَداً؟ قالت النَمْلَة: بلى. قال سليمان (طمالتهم): فلِمَ حَذَّرتِهم ظُلْمي، فقلتِ: ﴿ يَاۤ أَيُهَا آلنّمْلُ آذَخُلُواْ مَسَاكِنَكُمْ ﴾؟ قالت النّمْلَةُ: خَشِيتُ أن يَنظُروا إلى زينَتِك، فيفتتنوا بها، فيَبعُدوا عن ذكر الله تعالى.

ثمَ قالت: أنت أكبَر، أم أبوك داود (مله الشلام)؟ قال سليمان: بل أبي داود. قالت النملَةُ: فَلِمَ زِيدَ في حروف اسمك حرفٌ على حروف اسم أبيك داود (مله الشلام)؟ فقال سليمان: ما لي بهذا عِلم. قالتِ النّمْلَة: لأنّ أباك داود داوي جُرحَه بودّ، فسُمّي داود، وأنت ـ يا سليمان عِ أرجو أن تلحّق بأبيك (٣).

ثمَّ قالَتِ النَّمْلَةُ: هل تَدري لِمَ سُخَّرَت لك الربح، من بين سائر المَمَلَكة؟ قال سليمان: ما لي بهذا علم. قالت النَّمْلَةُ: يعني عزَّ وجلَّ بذلك، لو سخَّرتُ لك جَميعُ المَثْلَكة، كما سَخَرتُ لك هذه الربح، لكانَ زَوالُها من يَدِك كزَوالِ الربح. فحينتْذٍ تبسَّم ضاحِكاً من قَوْلِها».

٠٩٧٩٩٠ وفي (تحفة الإخوان)؛ رُوِي أَنَّ سَلَيْمَانَ بَن دَاوَدَ (مَلِهِ النَّلَمِ) لَمَا حُشِر الطَيْرُ، وأَحَبّ أَن يستَنْطِقَ الطَير، وكان حاشِرُها جَبْرَئيل وميكائيل، فأمّا جَبْرَئيل، فكان يَحشِرُ طيورَ المَشْرِق والمَغْرِب من البَراري، وأمّا

<sup>(</sup>٤) النمل ٢٧: ٤٠.

<sup>(</sup>٥) النمل ٢٧: ١٠.

عيون أخبار الرضا (عليه التلام) 7: ١٨/٧٨.

<sup>(</sup>١) النمل ٢٧: ١٩.

<sup>(</sup>۲) النمل ۲۷: ۱۸.

<sup>(</sup>٣) ذكر المجلسي(رجمه مه) وجوهاً أربعة في تفسير هذه العبارة، ارتضى التالي منها: أنّ المعنى أنّ أباك لمنا ارتكب ترك الأولى، وصار قلبه مجروحاً بذلك، فداواه بودّ الله تعالى ومحبته، فلذا سمّي داود اشتقاقاً من الدواء بالودّ، وأنت لمّا لم ترتكب بعد، وأنت سليم منه سمّيت سليمان، فخصوص العلّين للتسميتين، صارتا علّة لزيادة اسمك على اسم أبيك.

ثمّ لمّاكان كلامها موهماً لكونه من جهة السلامة أفضل من أبيه، استدركت ذلك بأنّ ما صدر عنه لم يصر سبباً لنقصه، بل صار سبباً لكمال محبّته وتمام مودّته، وأرجو أن تلحق أنت أيضاً بأبيك في ذلك ليكمل محبّتك، البحار ١٤: ٩٣.

٥ ـ تحقة الاخوان: ٧١.

ميكائيل، فكان يحشِرُ طيورَ الهَواء والجِبال، فنظَر سُليمانُ إلى عَجائِب خِلْفَتِها، وحُسْنِ صُورِها (١)، وجعَل يسأل كلَّ صِنْف منهم، وهم يُجيبونَه بمَساكِنِهم، ومَعاشِهم، وأوكارهم، وأعشاشِهم، وكيف تَبيضُ، وكيف تَحيض.

وكان الديكُ آخِرَ مَنْ تقدَّم بين يَديَه، ونظر سُليمانُ في حُسْنِه، وجَماله، وبَهائه، ومَدَّ عُنقَه، وضرَب بَجناجه، وصاح صَبْحَةُ أسمَع الملائكة، والطيور، وجميعَ مَنْ حضر: يا غافِلين، اذكروا الله. ثمّ قال: يا نَبِي الله، إنّي كنتُ مع أبيك آدم (عبالله بنه) أتفَدَّمُه لوَقْتِ الصلاة، وكنتُ مع نوحٍ في الفُلْكِ، وكنتُ مع أبيك إبراهيم الخليل (عبالله) حين أظفَره الله بعَدُوّه النَّمْرُود، ونصره عليه بالبَعوض، وكنتُ أكثرَ ما أسمَع أباك إبراهيم (عبالله) الخليل (عبالله) حين أظفَره الله بعَدُوّه النَّمْرُود، ونصره عليه بالبَعوض، وكنتُ أكثرَ ما أسمَع أباك إبراهيم (عبالله) يقرأ آية المُلك؛ ﴿ وَلَلْ اللهُ مَن تَشَاءُ ﴾ (١) إلى آخِر الآية، واعلَمْ ـ يا نبيَ الله ـ أنّي لا أصبحُ صَبْحَةً في لبل أو نهارٍ، إلا أفزَعْتُ بها الجِنَّ والشّباطِين، وأمّا إبليسُ فإنّه بَذُوبُ كما يذوبُ الرّصاص.

### باب أنَّ الأَئمة (عليهم السّلام) يَعْرِفون مَنْطِق الطير

1/۷۹۹۱ - المفيد في (الإختصاص): عن يعقوب بن يزيد، عن الحسن بن عليّ الوَشَاء، عمّن رواه، عن عليّ ابن إسماعيل المِيْنَمِيّ، عن منصور بن يونُس، عن أبي حمزة الثّماليّ، قال: كنت مع عليّ بن الحسين (عليها السّلام) في دارِه، وفيها شجّرة فيها عَصافير، وَهُنَّ يَصِحْنَ، فقال: وأتَدْري ما يَقُلنَ هؤلاء؟، فقلت: لا أدري. فقال: ويسبّحن ربّهنّ، ويَطلُبْنَ رِزْقَهُنَ.

ورواه محمّد بن الحسن الصفّار في (بصائر الدرجات): عن يعقوب بن يزيد، عن الحسن بن علىّ الوشّاء، عمّن رواه، عن المِيْثَمِيّ، عن مَنْصور، عن النُماليّ، قال كنت مع عليّ بن الحسين (عبدالتلام) في دارِه، وفيها شجّرة، وذكر الحديث بعينه (۱).

ر در المعلم الم

ورواه الصفّار في (بصائر الدرجات): عن محمّد بن إسماعيل، عن عليّ بن الحكم، عن مالك بن عطيّة، عن

<sup>(</sup>١) في المصدر: واختلاف صورها.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ۲٦.

باب أن الأثمة (عليهم الشلام) يَعْرِفُونَ مَنْطِقُ الطَّير

١ ـ الاختصاص: ٢٩٢.

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ١/٣٦١.

٢ ـ الاختصاص: ٢٩٣.

<sup>(</sup>١)كذا في النسخ والمصدر، ولعلَّه محمَّد بن عيسى، لروايته من عليَّ بن الحكم، راجع معجم رجال الحديث ١١: ٣٨٤.

أبي حمزة النُماليّ، قال: كنتُ عند عليّ بن الحسين (عبه النهر)، فانتشَرَت العَصافير، وصوَّتَتْ، وذكر الحديث بعَيْنِه (<sup>۱)</sup>.

٣/٧٩٩٣ عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن محمّد بن خالد البَرْقيّ، عن بعض رجاله، يرفعه إلى أبي عبدالله (عبد الله عنده مذه الآية: ﴿عُلَمْنَا مَنطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ﴾ (١)، فقال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): اليس فيها من، ولكن هو: وأوتينا كُلَّ شيءه.

ورواه الصفّار: عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خَلَف، عن بعض رجاله، عن أبي عبدالله (عليه التلام)، قال: تلا رجل عنده هذه الآية، وذكر الحديث بعَيْنِه (<sup>1)</sup>.

١٤/٧٩٩٤ عن أحمد بن محمد بن عبسى، عن أحمد بن يوسف، عن عليّ بن داود الحدّاد، عن الفُضّيل بن يسار، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال : كنتُ عنده، إذ نظرتُ إلى زَوْج حَمام عنده، فهَدَرَ (١) الذّ كَرُ على الأنثى، فقال: وأتدري ما يقول؟ يقول: يا سَكني، وعُرْسي، ما خلق الله خَلْقاً أَحَبَ إليّ مِنك، إلّا أن يكون مَولاي جعفر بن محمد (عبهما النهم).

٥٩٩٩٥ ورواه الصفّار، قال: حدّثني أحمد بن محمّد، عن أحمد بن يوسّف، عن عليّ بن داود الحدّاد (١)، عن فضيل بن يَسار، عن أبي عبدالله (مد التعاليم)، قال: كنتُ عنده، إذ نظرتُ إلى زُوجِ حَمامٍ عِنده، فهدّر الذّكرُ على الأنثى، فقال لي: وأتدري ما يقول؟ قلت: لا. قال: ويقول: يا سَكني، وعُرْسي، ما خلّق الله أحّبُ إليّ منك، إلّا أن يكون مؤلاى جعفر بن محمّد الصادق (عبدالتلام)».

٦/٧٩٩٦ عن عليّ بن إسماعيل بن عيسى، عن محمّد بن عمرو بن سعيد الزّيّات، عن أبيه، عن الفَيْض بن المُختار، قال: ﴿عُلَمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ وَأُوتِينَا المُختار، قال: ﴿عُلَمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ﴾ وقد واللهِ عُلَمنا مَنْطِقَ الطَّيْرِ وأُوتِينَا مِن (٢) كُلِّ شيء.

ورواه الصفّار: عن عليّ بن إسماعيل، عن محمّد بن عمرو الزيّات، عن أبيه، عن الفَيْض بن المُختار، قال:

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ٢/٣٦١.

٣ ـ الاختصاص: ٢٩٣.

<sup>(</sup>۱) النمل ۲۷: ۱۹.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ٣/٣٦٢.

٤ ـ الاختصاص: ٢٩٣.

<sup>(</sup>١) هذرَ الطائر: صوّت. «لسان العرب \_ هدر \_ ٥: ٢٥٨». في المصدر: هَدلُ.

٥ ـ بصائر الدرجات: ٤/٣٦٢.

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ والمصدر: داود الحداد، أنظر سند الحديث السابق، ومعجم رجال الحديث ٢: ٣٦٥ و١٢: ١٢.

٦ ـ الاختصاص: ٢٩٣.

<sup>(</sup>۱) النمل ۲۷: ۱۹.

<sup>(</sup>٢) (من) ليس في المصدر،

سمِعتُ أبا عبدالله (مله السّلام) وذكر الحديث (").

٧/٧٩٩٧ عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن النَّضْر بن شُعيب، عن عمر بن خليفة، عن شَيْبَة بن الفَيْض، عن محمّد بن مسلم، قال: سمِعتُ أبا جعفر (عبه النلام) يقول: «يا أيّها الناس، عُلَمنا مَنطِق الطير، وأوتينا من كلّ شيء، إنّ هذا لهو الفَضْل المبين».

ورواه الصفار: عن أحمد بن موسى، عن محمّد بن الحسين، عن النّضْر بن شعيب، عن عمر بن خليفة، عن شَيْبَة بن القَيْض، عن محمّد بن مسلم، قال: سمعت أبا جعفر (عبه التلام) يقول: «يا أيّها الناس»، وذكر الحديث (١).

٨٧٩٩٨ عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن بعض أصحابه، قال: أهدِيّ إلى أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله): وأمّا قال: أهدِيّ إلى أبي عبدالله (عبدالله) فاخِته (١)، ووَرَشان (١)، وطير راعِبي (١)، فقال أبو عبدالله (عبدالله): وأمّا الفاخِنَة، فنقول: فقَدتُكم، فأفقدتُكم، فأفقدُكم، فأمّد وأمر بها فذُبِحَت ـ وأمّا الوَرَشان، فيقول: قُدّستم، قُدّستم، فوهَبه لبعض أصحابه «والطيرُ الراعِبي يكون عندي آنس به».

٩/٧٩٩٩ محمّد بن الحسن الصفّار في (بصائر الدرجات): عن أحمد بن موسى، عن محمّد بن أحمد المعروف بغَزال، عن محمّد بن الحسين، عن سليمان من ولد جعفر بن أبي طالب، قال: كنت مع أبي الحسن الرضا (عدائلام) في حائِط له، إذ جاء عُصفور، فوقّع بين يَديه، وأخّذ يَصبحُ، ويُكثِرُ الصّياحَ، ويَضْطَرِب، فقال لي: «يا فُلان، أتَدري ما يقول هذا العُصفور؟، قلت: الله، ورسولُه، وابنُ رسولِه أعْلَم. قال: «إنّها تقول: إنّ حيّة تُريدُ أن تأكّل فِراخي في البيت، فخذُ معَك عَصا، وادخُلِ البيت، واقتُل الحيّة، قال: فأخذتُ السّعفة، وهي العَصا، ودخّلتُ في البيت، وإذا حيَّة تَجول في البيت، فقتَلتُها

۱۰/۸۰۰۰ وعنه: عن أحمد بن محمد، عن الحسن بن على بن فضّال، عن تَعْلَبة، عن سالم مَوْلى أبان، بَيّاع الزُطَي (١) قال: كنّا في حائِطٍ لأبي عبدالله (عبدالله) ونفَرٌ معنى وقال فصاحت العصافير، فقال: «أتدري ما تقول هذه؟» فقلنا: جعلنا الله فداك، لا ندري والله وما تقول. قال: «تقول: اللهمّ، إنّا خَلْقٌ من خَلْقِك، ولا بدّ لنا من رِزقِك، فأطّعِمنا، واسقِناه.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات: ٢٧/٣٦٤.

٧ - الاختصاص: ٢٩٣.

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ١٨/٣٦٤.

٨ ـ الاختصاص: ٢٩٤.

<sup>(</sup>١) الفاخِتة: ضَرْبٌ من الحمام المُطرِّق. «لسان العرب ـ فخت ـ ٢: ٥٥».

<sup>(</sup>٢) الورزشان: طائرٌ شِبْهُ الحمامةِ. «لسان العرب ـ ورش ـ ٦: ٣٧٢».

<sup>(</sup>٣) الرَّاعِينُ: جِنْسُ من الحَمّام. «لسان العرب ـ رعب ـ ١: ٢١٤».

٩ ـ بصائر الدرجات: ١٩/٣٦٥.

١٠ ـ بصائر الدرجات: ٣٦٥/٢٠.

<sup>(</sup>١) الزُّطَّ: جنس من السودان أو الهنود، الواحد زُطِّي. «مجمع البحرين ـ زطط ـ ٤: ٢٥٠».

١١/٨٠٠١ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، والبرقيّ، عن النَّضْر بن سُويد، عن يحيى الحلبيّ، عن ابن مُسكان، عن عبدالله بن فَرُقَد، قال: خرجنا مع أبي عبدالله (طبهند) متوجّهين إلى مكّة، حتى إذا كنّا بسَرِف (١)، استقبله غُراب بَنْعَقُ في وَجهه، فقال: همَتْ جوعاً، ما تعلم شيئاً إلّا ونحن نعلمه، إلّا أنّا أعلم بالله منك، فقلنا: هل كان في وجهه شيء؟ قال: «نعم، سقطت ناقة بعَرفات».

۱۲/۸۰۰۲ وعنه: عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضْر بن سُوَيد، عن يحيى الحلبيّ، عن ابن مُسْكان، عن أبي أحمد، عن شُعَيب بن الحسن، قال: كنت عند أبي جعفر (مدالتهم) جالساً، فسمِعت صوتاً من الفاخنة، فقال: «تدرون ما تقول هذه؟» فقلنا: والله ما ندري. قال: «تقول: فَقَدْتُكُم، فافقِدوها قبل أن تَفْقِدكُم».

۱۳/۸۰۰۳ وعنه: عن محمّد بن عبدالجبّار، عن الحسن بن الحسين اللؤلؤي، عن أحمد بن الحسن المعيشمي (۱)، عن مليح (۱)، عن أبي حمزة، قال: كنت عند عليّ بن الحسين (عبدالنهم)، والعصافير على الحائط يَصِحْن، فقال: ديا أبا حمزة، أتدري ما يَقُلن؟ وقال ويتحدّن أنّهنّ في وقتٍ يسألن فيه قُوتَهنّ. يا أبا حمزة، لا تَنَمْ قبل طلوع الشّمس، فإنّى أكرهُها لك، إنّ الله بقسم في ذلك الوقت أرزاق العباد، وعلى أيدينا يجريها».

الحلبي، عن عبدالله بن مُسْكان، عن داود بن فَرْقَد، عن علي بن سَعيد، والبَرقي، عن النَّضْر بن سُويد، عن يحيى الحلبي، عن عبدالله بن مُسْكان، عن داود بن فَرْقَد، عن علي بن سِنان، قال: كنّا عند أبي عبدالله (عبدالله) فسمع صوت فاخِتي في الدار، أهدِيَت لبعضِهم، فقال أبو عبدالله (عبدالله): «أما لتَفْقِدنَك قبل أن تَفْقِدَنا» قال: ثِنَيَ أمر بها، فأخرجت من الدار.

10/۸۰۰۵ وعنه: عن أحمد بن محمد، عن بكر بن صالح، عن محمد بين أبي حمزة، عن عثمان الأصبهاني (١)، قال: أهدي الإسماعيل بن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، فلمّا رآه، قال: هما هذا الطير المشؤوم، أخرجوه فإنّه يقول: فَقَدْ تُكم؛ فافقدوه قبل أن يفقِدَ كمه.

١٦/٨٠٠٩ ـ وعنه: عن الجامُورانيّ، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن محمّد بن يوسف التميميّ، عن

١١ ـ يصائر الدرجات: ٢١/٣٦٥.

<sup>(</sup>١) سَرِف: موضع على ستَّة أميال من مكَّة. «معجم البلدان ٣: ٢١٢».

١٢ ـ بصائر الدرجات: ٨/٣٦٢

١٢ ـ بصائر الدرجات: ٩/٣٦٣.

<sup>(</sup>١) في نسخة «ج، ي، ط» زيادة: عن محمّد بن الحسن بن زياد، أنظر معجم رجال الحديث ٢: ٨٧

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عن صالح.

١٤ ـ بصائر الدرجات: ٢٣/٣٦٦.

١٥ ـ بصائر الدرجات: ٣٢/٣٦٥.

<sup>(</sup>١) في «ط، ج، ي»: عمر بن أصبهان، وفي المصدر: عمر بن محمد الأصبهاني، أنظر الكافي ٦: ٢/٥٥١، معجم رجال الحديث ١٠٤-١٠١.

<sup>(</sup>٢) الصُّلْصُل: طائر صغير تسمَّيه العجم الفاخِتة. «لسان العرب - صلل - ١١: ٢٨٤».

١٦ ـ بصائر الدرجات: ٢٤/٢٦٦.

محمّد بن جعفر، عن أبيه، قال: «قال رسول الله (ملناة عله وآله): استَوْصُوا بالصنانيات (١) خيراً، يعني الخُطّاف (٢) فإنّه آنس طير الناس بالناس.

ثمّ قال رسول الله (ملزية عيه راله): أتدرون ما تقول الصنائية، إذا ترنّمت؟ تقول: بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله ربّ العالمين، حتّى تقرأ أمّ الكتاب، إذا كان في آخر ترنّمها، قالت: ولا الضالين».

۱۷/۸۰۰۷ وعنه: عن عبدالله بن محمّد، عن محمّد بن إبراهيم، عن عمر، عن بشير (١) عن عليّ بن أبي حمزة، قال: دخل رجل من موالي أبي الحسن (عبدالله)، فقال: جُعِلت فداك، أحبّ أن تتغدّى عندي. فقام أبو الحسن (عبدالله)، حتّى مضى معه، فدخل البيت، وإذا في البيت سرير، فقعد على السّرير، وتحت السرير زوج حمام، فهدر الذكر على الأنثى، وذهب الرجل ليحمِلَ الطعام، فرجع وأبو الحسن (عبدالله) يضحك، فقال: أضحَك الله سِنك، ممّ ضحِكت؟ فقال: اإنّ هذا الحمام هذر على هذه الحمامة، فقال لها: يا سكّني، وعُرسي، والله ما على وجه الأرض أحد أحبّ إلىّ منك، ما خلا هذا القاعد على السّريرة.

قال: قلت: جعلت فداك، وتفهم كلام الطير، قال: «نعم، عُلَّمنا مَنطِق الطير، وأوتينا من كلِّ شيء،

۱۸/۸۰۰۸ ـ وعنه: عن عبدالله بن محمّد، عمّن رواه، عن عبدالكريم (۱)، عن عبدالله بن عبدالرحمن، عن أبان بن عثمان، عن زرارة، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: «قال أمير المؤمنين (عبدالله) لابن عبّاس: إنّ الله علّمنا منظِق الطير، كما علّم سليمان بن داود (عبدالله) منظِق كلّ دابّة، في برّ أو بّحر».

لا قوله تعالى:

## وَ تَفَقَّدَ ٱلْطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِيَ لَا أَرَىٰ ٱلْهُدْ هُذَا أَمْ كَانَ مِنَ ٱلْغَا يَبِينَ [ ٢٠ ]

۲۰۱

١/٨٠٠٩ محمد بن بعقوب: عن محمد بن يعقوب: عن محمد بن يعقي، عن أحمد بن أبي زاهر، أو غيره، عن محمد بن حمّاد، عن أخيه أحمد بن حمّاد، عن إبراهيم، عن أبيه، عن أبي الحسن الأوّل (عب السّلام)، قال: قلت له: مجعلت فداك، أخير نبي عن النبيّ اصلّناه على ورث النبيّين كلّهم؟ قال: «نعم، قلت: من لَدُن آدم، حتّى انتهى إلى نفسه؟ قال: «ما بعث الله نبيّاً إلّا ومحمد (منّن عب رأله) أعلم منه».

<sup>(</sup>١) في المصدر: الصائنات، وفي «مجمع البحرين ـ صون ـ ٦: ٢٧٤»: استَوصوا بالصِينيّات خيراً، وكأنّ المراد يها الطيور التي تأوي البيوت، المكنّاة بينات البيند والهند.

<sup>(</sup>٢) الخُطَّاف: العُصفور الأسود، وهو الذي تَدعُوه العامة: عُصفُور الجنَّة. «لسان العرب ـ خطف ـ ٩: ٧٧».

١٧ \_بصائر الدرجات: ٢٥/٣٦٦.

<sup>(</sup>١) في ﴿ج، ي، ط﴾: محمّد بن إبراهيم بن شمر، عن بشر.

١٨ \_ بصائر الدرجات: ٦٢/٣٦٣.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: محمد بن عبدالكريم.

سورة النمل آية ـ ٢٠ ـ

قال: قلت: إنَّ عيسى بن مريم كان يُحيي الموتى بإذن الله. قال: «صدقت، وسليمان بن داودكان يفهَم مَنظِق الطير، وكان رسول الله (من الله عبداله) يَقدِر على هذه المنازل».

قال: فقال: «إنّ سليمان بن داود قال للهُدْهُد حين فقده، وشكّ في أمره، فقال: ﴿ مَا لِيَ لَا أَرَىٰ ٱلْهُدْهُدُ أَمْ كَانَ مِنَ ٱلْغَاّئِيِينَ ﴾ حين فقده. وغضِب عليه، فقال: ﴿ لَأُعَذَّبَنَّهُ عَذَاباً شَدِيداً أَوْ لَأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِيَنِّي بِسُلْطَانِ مُبِينٍ ﴾ (١) وإنّما غَضِب لأنّه كان يَدُلّه على الماء، فهذا وهو طائر، قد أعطى ما لَمْ يُعْطَ سليمان، وكانت الريح، والنّمْل، والجِنّ، والإنس، والشياطين، والمَرَدة له طائعين، ولم يكن يعرف الماء تحت الهواء، وكان الطير يعرفه،

وإنّ الله يقول في كتابه: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْءَاناً سُيِّرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ تُطَعَّقْ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ ٱلْمَوْتَىٰ ﴾ (" وقد وَرِثنا نحن هذا القرآن الذي فيه ما تسيّر به الجبال، وتقطّع به البلدان، وتحيى به المَوتى، ونحن نعرِف الماء تحت الهواء. وإنّ في كتاب الله لآيات، ما يراد بها أمز إلّا أن يأذن الله به، مع ما قد يأذن الله ممّاكتبه الماضون، وجعله الله لنا في أمّ الكتاب، إنّ الله يقول: ﴿ وَمَا مِنْ غَآتِيَةٍ فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ إِلّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ (").

ثمَ قال: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ آصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾ " فنحن الذين اصطَفانا الله عزّ وجلّ، وأورَثَنا هذا الذي فيه تبيان كلّ شيء \*.

۱۰ ۱/۸۰۱ - الطَّبَرْسيّ: روى العَيَاشيّ بالإسناد؛ قال أبو حنيفة لأبي عبدالله (مدالتهم)؛ كيف تَفَقَّد سليمان الهُدْهُدَ من بين الطير؟ قال: ولأنّ الهُدْهُدّ برى الماء في بطن الأرض، كما يرى أحدُكم الدُهْن في القارورة، فنظر أبو حنيفة إلى أصحابه، وضحِك. قال أبو عبدالله (مدالتهم)؛ دوما يُضحِكُك؟، قال: ظَفَرْتُ بك، جُعِلت فداك. قال: موكيف ذلك؟، قال: الذي يرى الماء في بطني الأرض، لا يرى الفَخ في التراب، حتى بأخِذَ بِعُنُقِه؟ قال أبو عبدالله (مدالله) وبا تُعمان، أما علِمت أنّه إذا نزل القَدَر أعشى (١) البصرة.

مرزخية تكابية أرطوع إسسادى

قوله تعالى:

### رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ [ ٢٦ ]

١١ -١/٨٠ - ابن بابويه، قال: حدَّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدقّاق (رَجِمه،)، قال: حدَّثنا محمّد بن

<sup>(</sup>۱) النمل ۲۷: ۲۱.

<sup>(</sup>۲) الرعد ۱۲: ۲۱.

<sup>(</sup>٢) النمل ٢٧: ٧٥.

<sup>(</sup>٤) فاطر ٣٥: ٣٢.

٢ ـ مجمع البيان ٧: ٣٤٠.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: أغشي.

أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا محمّد بن إسماعيل البَرْمَكيّ، قال: حدّثنا الحسين بن الحسن، قال: حدّثني أبي، عن حَنان بن سدير، قال: سألت أبا عبدالله (عدالته) عن العَرْش والكُرسيّ، فقال: وإنّ للعَرْش صفات كثيرة مختلفة، له في كلّ سبّب رُضِع في القرآن صفة على حِدّة، فقوله: ﴿ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ يقول: الملك العظيم، وقوله: ﴿ أَلْوَرْشِ آلْعَظِيمِ ﴾ يقول: الملك العظيم، وقوله: ﴿ أَلْوَحْمَنُ عَلَى الْمُلك العظيم، وقوله:

ثمّ العرش في الوصل منفردعن "الكرسي، لأنّهما بابان من أكبر أبواب الغيوب، وهما جميعاً غَيبان، وهما في الغَيب مقرونان، لأنّ الكرسيّ هو الباب الظاهر من الغيب الذي منه مَطلع البِدع ومنه الأشياء كلّها، والعَرش هو الباب الباب الباطن الذي يوجد فيه علم الكَيْف، والكَوْن، والقَدَر، والحدّ والأيْن، والمَشيئة، وصفة الإرادة، وعلم الألفاظ والحركات والترك، وعلم العَود والبَداء "، فهما في العلم بابان مقرونان، لأنّ ملك العرش سوى ملك الكرسيّ، وهما وعلمه أغيب من علم الكرسيّ، فمن ذلك قال: ﴿ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ أي صفته أعظم من صفة الكرسيّ، وهما في ذلك مقرونان،

قلت: جعلت فداك، فلم صار في الفضل جار الكرسيّ؟ قال: «إنّه صار جاره، لأنّ فيه علم الكيفوفيّة، وفيه الظاهر من أبواب البداء، وأينيّتها، وحدّ رَتْقِها وَفَتْقِها. فهذان جاران، أحدهما حمل صاحبه في الصرف (<sup>۱)</sup>، وبمثل صرف العُلماء يستَدِلُون (<sup>۱)</sup> على صدق دعواهما، لأنّه يختصّ برحمته من بشاء، وهو القويّ العزيز.

فمن اختلاف صفات العرش، أنّه قال تبارك وتعالى: ﴿ رَبُّ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ ( ) وهو وصف عرش الوحدانية، لأنّ قوماً أشركواكما قلت لك: قال تبارك وتعالى: ﴿ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ﴾ ربّ الوحدانية عمّا يَصِفون. وقوماً وصفوه بيدين، فقالوا: ﴿ يَدُ ٱللهِ مَغْلُولَةً ﴾ ( ) وقوماً وصفوه بالرِّجلين، فقالوا: وضع رجله على صخرة بيت المتقدس، فمنها ارتقى إلى السماء. وقوماً وصفوه بالأنامل، فقالوا: إنّ محمّداً (منناه علي والى السماء. وقوماً وصفوه بالأنامل، فقالوا: إنّ محمّداً (منناه علي والى السماء وقوماً وصفوه بالأنامل، فقالوا: إنّ محمّداً (مناه علي والى المثل الأعلى عمّا به مثلوه، أنامِله على قلبي، فلمثل هذه الصفات، قال: ﴿ رَبُ ٱلْعَرْشِ عَمَّا يَصِفونَ ﴾ يقول: ربّ المثل الأعلى عمّا به مثلوه، وله المثل الأعلى المثل الأعلى الدي لا يشبهه شيء، ولا يوصَف، ولا يُتَوَمّم، فذلك المثل الأعلى.

ووصف الذين لم يُؤتوا من الله فوائد العلم، فوصفوا ربّهم بأدنى الأمثال، وشبّهوه لمشابهة (^ منهم فيما جهلوا به، فلذلك قال: ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ (١ فليس له شبه، ولا مثال (١٠٠)، ولا عِدْل، وله الأسماء

<sup>(</sup>١) طه ۲۰: ٥.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: متَّفرد عن.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: والبدء.

<sup>(</sup>٤) في «ي، ط»: الطرف، وفي «ج»، و«ط» نسخة بدل: الظرف.

<sup>(</sup>٥) في المصدرة ويستدلوا.

<sup>(</sup>٦) الزخرف ٤٣: ٨٢

<sup>(</sup>٧) المائدة o: ١٤.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: بالمتشابه.

<sup>(</sup>٩) الإسراء ١٧: ٥٨

الحسنى التي لا يسمّى بها غيره. وهي التي وصفها في الكتاب، فقال: ﴿فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ آلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَآئِهِ﴾ (١١) جهلاً، بغير علم، فالذي يُلحد في أسمائه بغير علم، يُشرك وهو لا يعلم، ويكفر به وهو يظُنّ أنّه يُحسن، فلذلك قال: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ (١١) فهم الذين يُلحدون في أسمائه بغير علم، فيضعونها غير مواضعها.

يا حنان، إنَّ الله تبارك وتعالى أمر أن يُتَخذ قوم أولياء، فهم الذين أعطاهم الفَضَّل، وخصَهم بما لم يَخُصَّ به غيرهم، فأرسل محمَّداً رمننه عليه وآله)، فكان الدليل على الله، بإذن الله عزّ وجلّ حتى مضى دليلاً هادياً، فقام من بعده وصيّه (عليه الله عن أمر ربّه)، من ظاهر علمه، ثمّ الأثمّة الراشدون (عليم النام)».

قوله تعالى:

### قَالَ آلَّذِى عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ آلْكِتَابِ أَنَا ءَاتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ [٤٠]

1/٨٠١٢ - محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحبى، وغيره، عن أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن محمد بن الفُضَيل، قال: «إن اسم الله الأعظم محمد بن الفُضَيل، قال: «إن اسم الله الأعظم عن أبي جعفر (علمه الدلام)، قال: «إن اسم الله الأعظم على ثلاثة وسبعين حرفاً، وإنماكان عند آصف منها حرف واحد، فنكلّم به، فخسف بالأرض، ما بينه وبين سرير بلقيس، حتى تناول السرير بيده، ثمّ عادت الأرض كما كانت، أسرع من طرفة العين، ونحن عندنا من الاسم الأعظم اثنان وسبعون حرفاً، وحرف عند الله تبارك وتعالى، استأثر به في علم الغيب عنده، ولا حول و لا قرة إلا بالله،

ورواه محمّد بن الحسن الصفّار في (بصائر الدرجات)، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن محمّد بن الفُضّيل، قال: أخبرني شُرَيس <sup>(۱)</sup> الوابِشيّ، عن جابر، عن أبي جعفر (عيه التلام)، قال: اإنّ اسم الله الأعظم على ثلاثة وسبعين حرفاً». الحديث بعبنه <sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١٠) في «ج» والمصدر: ولا مثل.

<sup>(</sup>١١) الأعراف ٧: ١٨٠.

<sup>(</sup>۱۲) يوسف ۱۲: ۱۰۹.

سورة النمل آية ـ £ .

١ ـ الكافي ١: ١/١٧٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر و«ط»: ضريس.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ١/٢٢٨.

صورة النمل (٢٧) ...... ٢١٧

٧/٨٠١٣ وعنه: عن الحسين بن محمّد الأشعري، عن معلّى بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بن عبدالله، عن عليّ بن محمّد النّوفلّي، عن أبي الحسن صاحب العسكر (عبدائله)، قال: سمِعته يقول: «إنّ اسم الله الأعظم ثلاثة وسبعون حرفاً، كان عند آصِف حرف، فتكلّم به، فانخرَقَت له الأرض فيما بينه وبين سباً، فتناول عرش بلقيس، حتّى صيّره إلى سليمان. ثمّ انبسطت الأرض في أقلّ من طَرْفَةٍ عَيْن، وعندنا منه اثنان وسبعون حرفاً، وحرف عند الله استأثر به في عِلم الغَيب».

٣/٨٠١٤ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، ومحمّد بن خالد، عن زكريًا بن عِمران القمي، عن هارون بن الجهّم، عن رجل من أصحاب أبي عبدالله (عبدالله) لم أحفّظ اسمّه، قال: سمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: وإنّ عبسى بن مريم (عبدالله) أعطي حرفين، كان يعمل بهما، وأعطي موسى أربعة أحرف، وأعطي إبراهيم (عبدالله) ثمانية أحرف، وأعطي نوح (عبدالله) خمسة عشر حرفاً، وأعطي آدم خمسة وعشرون، وإنّ الله تبارك وتعالى جمع ذلك كلّه لمحمّد (منن عبدالله)، وإنّ اسم الله الأعظم ثلاثة وسبعون حرفاً، أعطى محمّد (منن ه عبدالله) واحده.

ورواه الصفّار عن أحمد بن محمّد،عن الحسين بن سعيد، ومحمّد بن خالد، عن زكريًا بن عمران القميّ، عن هارون بن الجَهُم، عن رجل من أصحاب أبي عبدالله (مله الشلام) لم يَحْفَظُ السمّه، قال: سمِعت أبا عبدالله (علم الشلام) يقول: «إنّ عيسى بن مريم (علم الشلام) أعطى حرِفين، وذكر الحديث بعينه (١).

١٥٠ . ٤/٨٠ محمّد بن الحسن الصفّار: عن محمّد بن عبسى، عن عليّ بن الحكم، عن محمّد بن الفُضيل، عن شُرَيس (١) الوابشيّ، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالشلام)، قال قلت له: جُعِلت فِداك، قول العالم: ﴿ أَنَا عَاتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتُدُ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾؟

فقال: «يا جابر، إنّ الله جعل اسمه الأعظم على ثلاثة وسبعين حرفاً، فكان عند العالم منها حرف واحد، فقال: «يا جابر، إنّ الله جعل اسمه الأعظم على ثلاثة وسبعين حرفاً، فكان عند العالم منها حرف واحد، فانخسفت الأرض ما بينه وبين السرير، والتفّت (٢) القطعتان، وجعل من هذه على هذه، وعندنا من اسم الله الأعظم اثنان وسبعون حرفاً، وحرف في علم الغيب المتكنون عنده».

٥/٨٠١٦ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن محمّد بن الفُّضيل، عن سَعْد بن أبي عمرو

۲ ـ الكافي ۱: ۱۸۰/۳.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۷۹/۲.

<sup>(</sup>١) يصائر الدرجات: ٢/٢٢٨.

٤ ـ بصائر الدرجات: ٢٢٩/٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ضريس.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: حتّى التفت.

٥ ـ بصائر الدرجات: ٨/٢٣٠

الجَلاب (1), عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «إنّ اسم الله الأعظم على ثلاثة وسبعين حرفاً، وإنّما كان عند آصف منها حرف واحد، فتكلّم به فخَسَف بالأرض ما بينه وبين سرير بَلْقِيس، ثمّ تناول السرير بيده، ثمّ عادت الأرض كما كانت، أسرع من طرفة عين، وعندنا نحن من الاسم اثنان وسبعون حرفاً، وحرف [عند الله] استأثر به في علم الغبب المكنون عنده.

٦/٨٠١٧ ـ وعنه: عن أحمد بن موسى، عن الحسن بن موسى الخشّاب، عن عبدالرحمن بن كثير الهاشميّ، عن أبي عبدالرحمن بن كثير الهاشميّ، عن أبي عبدالله (عليه النه)، قال: ﴿ قَالَ اللَّهِ يَ عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ ٱلْكِتَابِ أَنَا مَاتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾ قال: ففَرَّج أبو عبدالله (عبه النهر) أصابعه، فوضَعها على صدره، ثمّ قال: هوعندنا ـ والله ـ علم الكتاب كلّه ١٠.

٧/٨٠١٨ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن أبي عبدالله البرقيّ، يرفعه إلى أبي عبدالله (طبالتلام)، قال: «إنّ الله عزّ وجلّ جعل اسمه الأعظم على ثلاثة وسبعين حرفاً، فأعطى آدم (طبالتلام) منها خمسة وعشرين حرفاً، وأعطى نوحاً (طبالتلام) منها ثمانية أحرف، وأعطى وأعطى نوحاً (طبالتلام) منها ثمانية أحرف، وأعطى موسى (طبالتلام) منها أربعة أحرف، وأعطى عبسى (طبالتلام) منها حرفين، فكان يحبي بهما الموتى، ويبرئ الأكمه والأبرص، وأعطى محمّداً (طنالة عليه وآله) اثنين وسبعين حرفاً، واحتجب بحرف لئلا يعلم أحد ما في نفسه، وما في نفس العباده.

٨/٨٠١٩ وعنه، قال: حدّثني يعقوب بن يزيد، عن الحسن بن عليّ بن فَضّال، عن عبدالله بن بَكير، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) قال: كنت عنده، فذكروا سليمان وما أعطي من العِلم، وما أوتي من المُلك، فقال لي: وما أعطي سليمان بن داود! إنّما كان عنده حرف واحد من الأسم الأعظم، وصاحبكم الذي قال الله: ﴿ قُلْ كَفَىٰ بِاللهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾ (الله عند عليّ (عبدالله) علم الكتاب، فقلت: صدقت والله، جعلت فداك.

هُيَسَّر، وعنه: عن إبراهيم بن هاشم، عن (١) سليمان، عن سَدير، قال: كنت أنا، وأبو بصير، ومُيَسَّر، ومُيَسَّر، وبعيل البزّاز، وداود الرَقِّي، في مجلس أبي عبدالله (طبالتهم)، إذ خرج إلينا وهو مُغضِب، فلمّا أخذ مجلسه، قال: وعجباً لأقوام يزعُمون أنّا نعلم الغيب! ما يعلم الغيب إلّا الله، لقد هَمَمْتُ بضرب خادمتي فلانة، فذهبت عنّي، فما

<sup>(</sup>١) في «ج»: سعدان، عن عمر الجلاب، وفي «ط، ي»: سعدان، عن عمر الجلاب، وفي المصدر: سعد أبي عمرو الجلاب، راجع تنقيح المقال ٢: ١١.

٦ ـ بصائر الدرجات: ٢/٢٢٢.

٧ ـ بصائر الدرجات: ٣/٢٢٨.

٨ ـ بصائر الدرجات: ١/٢٣٢.

<sup>(</sup>۱) الرعد ۱۲: ۲۲.

٩ ـ بصائر الدرجات: ٣/٢٣٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمّد بن سليمان بن سدير.

سورة النمل (۲۷) ...... ۲۷)

عرفتها في أيّ البيوت هي من الداره (٢).

فلمّا أن قام من مجلسه، وصار إلى منزله، دخلت أنا، وأبو بصير، ومُيَسَّر على أبي عبدالله (عبدالته)، فقلنا له: جُعلنا فداك، سمِعناك تقول كذا، وكذا في أمر خادِمتك، ونحن نعلم أنّك تعلم عِلماً كثيراً لا يُنسب (" إلى علم الغيب، فقال: «يا سَدير، أما تقرأ القرآن؟» قلت: قد قرأناه، جعلنا الله فداك. فقال: «هل وجَدت فيما قرأت من كتاب الله: ﴿ قَالَ آلَٰذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ ٱلْكِتَابِ أَنَا ءَاتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْقَدُ إِلَيْكَ طَرْقُكُ ﴾ ؟، قلت: جعلت فداك، قد قرأته. قال: «فقل عرفت الرجل، وعرفت ماكان عنده من علم الكتاب؟» قال: قلت: فأخبرني حتى أعلم، قال: «قَدر قطرة من المطر الجَوْد (")، في البحر الأخضر، ما يكون ذلك من علم الكتاب؟».

قلت: مُجعلت فداك، ما أقلّ هذا؟ قال: «يا سدير، ما أكثَره لِمَن (٥) لم يَنْسِبُه إلى العِلم الذي أخيِرك به! يا . سَدير، فهل وجدت فيما قرأت من كتاب الله: ﴿قُلْ كَفَىٰ بِاللهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ﴾ (١٠ كلّه؟٤. قال: وأوماً بيده إلى صدره، فقال: «علم الكتاب كلّه، والله عندنا ـ ثلاثاً ـه.

١٠/٨٠٢١ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن شُعَيب العَقَرْقُوفيّ، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ٥كان سليمان (عبدالله) عنده اسم الله الأكبر، الذي إذا سُئل به أعطى، وإذا دُعي به أجاب، ولوكان اليوم لاحتاج إليناء.

11/٨٠٢٢ - وعنه: عن الحسن بن عليّ بن عبدالله، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن داود بن أبي يزيد، عن بعض أصحابنا، عن عُمر بن حَنْظلَة، قال: قلت لأبي جعفر والبالتلام: إنّي أظُنّ أنّ لي عندك منزلة، قال: وأجل، قال: قلت: فإنّ لي إليك حاجةً؟ قال: اوما هي؟ قال: قلت: تعلّمني الإسم الأعظم. قال: «وتُطيقه؟ قلت: نعم. قال: وفادخُل البيت، قال: فدخلت، فوضَع أبو جعفر (طبالتلام) يده على الأرض، فأظلَم البيت، فأرعِدَت فوائِص عمر، فقال: وما تقول، أعلَمك؟ فقلت: لا قال: فرفع يدّه، فرجَع البيت كماكان.

الحالم المؤمنين المبتد الرضيّ في (الخصائص) قال: رُوي أنّ أمير المؤمنين عليّاً (علمات، المان جالساً في المسجد، إذ دخل عليه رجلان، فاختَصما إليه، وكان أحدهما من الخوارج، فتوجّه الحُكم على الخارجيّ، فحكم عليه أمير المؤمنين اعليه النقضيّة، وما قضيّتك عند عليه أمير المؤمنين اعليه النقضيّة، وما قضيّتك عند

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أي بيوت الدار هي.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ولا تنسبك.

<sup>(</sup>٤) المطر الجَوْد: المطر الواسع الغزير، «لسان العرب ـ جود ـ ٣: ١٣٧».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: إن.

<sup>(</sup>٦) الرعد ١٣: ١٢.

١٠ - بصائر الدرجات: ٢/٢٢١.

١١ ـ بصائر الدرجات: ١/٢٣٠.

١٢ ـ خصائص الأثمة: ٦٦.

الله تعالى بمرضيّة. فقال له أمير المؤمنين (عبالتهم)، وأوماً بيده إليه: واخساً، عدوّ الله؛ فاستَحال كلباً أسوداً. فقال من حضره: فوالله لقد رأينا ثيابه تَطاير عنه في الهواء، فجعل يُبَصْبِص (۱) لأمير المؤمنين (عبالتهم)، ودَمعت عيناه في وجهه، ورأينا أمير المؤمنين (عبالتهم) وقد رقّ له، فلخظ السماء، وحرّك شفّتيه بكلام لم نسمّعه، فوالله لقد رأيناه وقد عاد إلى حال الإنسانيّة، وتراجعت ثيابه من الهواء، حتى سقطت على كيفّيه، فرأيناه وقد خرّج من المسجد، وإنّ رِجْلَيه لتَضْطَرِبان، فبهِتْنا ننظر إلى أمير المؤمنين (عبالتهم)، فقال لنا: وما لكم تُنظرون وتَعْجَبون؟ المسجد، يا أمير المؤمنين، كيف لا نتعجب، وقد صَنعْت ما صَنعْت؟

فقال: وأما تعلمون أنّ آصِف بن برخبا وصيّ سليمان بن داود (طبها الثلام) قد صنع ما هو قريب من هذا الأمر، فقص الله جلّ اسمه قصّته، حيث يقول: ﴿ أَيُكُمْ يَأْتِينَى بِعَرْشِهَا قَبْلُ أَن يَأْتُونِى مُسْلِمِينَ \* قَالَ عِفْرِيتٌ مِّنَ ٱلْجِنّ فَعْصَ الله جلّ اسمه قصّته، حيث يقول: ﴿ أَيُكُمْ يَأْتِينَى بِعَرْشِهَا قَبْلُ أَن يَأْتُونِى مُسْلِمِينَ \* قَالَ عِفْرِيتٌ مِّن ٱلْجِتَابِ أَنَا عَاتِيكَ بِهِ قَبْلُ أَن يَقُومَ مِن مَقَامِكَ وَإِنّى عَلَيْهِ لَقَوِي الْمِينِ \* قَالَ الّذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّن ٱلْكِتَابِ أَنَا عَاتِيكَ بِهِ قَبْلُ أَنْ يَرْتُهُ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمًا رَءاهُ مُسْتَقِرًا عِندَهُ قَالَ هَذَا مِن فَضْلِ رَبّ لِيَبْلُونِي ءَاشُكُو أَمْ أَكُفُرُ ﴾ (١) الآية، فأيما أكرم يَرْتَدُ إلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمًا رَءاهُ مُسْتَقِرًا عِندَهُ قَالَ هَذَا مِن فَضْلِ رَبّ لِيَبْلُونِي ءَاشُكُو أَمْ أَكُفُرُ ﴾ (١) الآية، فأيما أكرم على الله، نبيكم، أم سليمان (طبهما الثلام)؟ فقالوا: بل نبينا (سنو على مائور المؤمنين. قال: «فوصيّ نبيكم أكرم من وصيّ سليمان، وإنّما كان عند وصيّ سليمان من اسم الله الأعظم حرف واحد، فسأل الله جلّ اسمه، فخسَف له الأرض ما بينه وبين سرير بَلْقِيس، فتناوله في أقل من طَرْف العَين، وعندنا من اسم الله الأعظم اثنان وسبعون حرفاً، وحرف عند الله تعالى، استأثر به دون خَلْقِه».

فقالوا: يا أمير المؤمنين، فإذا كان هذا عندك، فما حاجتك إلى الأنصار في قتال معاوية وغيره، واستنفارك الناس إلى حربه ثانية؟ فقال: ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَفُونَ \* لَا يَسْهِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ أنما أدعو هؤلاء القوم إلى قتاله لنبوت الحُجّة، وكمال المحنة، ولو أذن لي في إهلاكه لما تأخّر، لكن الله تعالى يمتحن خلقه بما شاء». قالوا: فنهضنا من حَوْلِه، ونحن تُعظِّم مَا أَتَى بِهُ الله سَعَالِه الله المحتلفة على المحتلفة على الله المحتلفة على المحتلفة الله المحتلفة الله المحتلفة المحتل

۱۳/۸۰۲۱ - المفيد في (الاختصاص): عن أحمد بن محمّد، عن فضالة (١)، عن أبان، عن أبي بصير، وزُرارة، عن أبي بصير، وزُرارة، عن أبي جعفر (عند النلام)، قال: «ما زاد العالِم على النظر إلى ما خَلفه وما بين يديه مدّ بصرِه، ثمّ نظر إلى سليمان، ثمّ مدّ يدّه فإذا هو مُمثَل بين يدّيه ١٠.

۱٤/٨٠٢٥ عن عليّ بن مَهْزِيار، عن أحمد بن محمّد، عن حمّاد بن عثمان، عن زُرارة، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: دما زاد صاحب سليمان على أن قال بإصبعه هكذا، فإذا هو قد جاء بعَرش صاحِبة سبأه.

<sup>(</sup>١) البَصْبَصة: تحريك الكلب ذَبه طمّعاً أو خوفاً. «لسان العرب ـ بصص . ٧: ٦».

<sup>(</sup>٢) النمل ۲۷: ۴۸ ـ 1.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء ٢١: ٢٦ و٢٧.

١٢ ـ الاختصاص: ٢٧٠.

<sup>(</sup>١) في «ج»: وفضال، وفي «ي، ط» والمصدر: وفضالة، راجع فهرست الطوسي: ٥٦٠/١٢٦، معجم رجال الحديث ١٣: ٢٧١.

١٤ ـ الاختصاص: ٢٧٠

فقال له حُمران: كيف هذا، أصلحك الله؟ فقال: وإنّ أبي كان يقول: إنّ الأرض طُوِيَت له، إذا أراد طواهاه. 10/٨٠٢٦ - الطَّبَرْسِيّ: روى العياشيّ في (تفسيره) بالإسناد، قال: التقى موسى بن محمّد بن عليّ بن موسى رميهم الشلام، ويحيى بن أكثم، فسأله عن مسائل، قال: فدخَلت على أخي عليّ بن محمّد (ملهما الشلام)، إذ دار بيني وبينه من المتواعظ، حتّى انتهت إلى طاعته، فقلت له: جُعلت فداك، إنّ ابن أكثم سألني عن مسائل أفتيه فيها؟ بفضحِك، ثمّ قال: «هل أفتيتُه فيها؟» قلت: لا قال: «ولم؟» قلت: لم أعرِفْها، قال: «وما هي؟» قلت: قال: أخبَرني عن سليمان، أكان محتاجاً إلى عِلم آصِف بن برخيا؟ ثم ذكر المسائل الأخر.

قال: «اكتب ـ با أخي ـ بسم الله الرحمن الرحيم، ـ سألتَ عن قول الله تعالى في كتابه: ﴿قَالَ ٱلَّذِي عِندَهُ عِلْم مَن ٱلْكِتَابِ ﴾ فهو آصِف بن برخيا، ولم يعجِز سليمان عن معرِفة ما عَرف آصِف، لكنه (سلات الله عله) أحب أن يُعرّف أمّته من الجنّ والإنس أنّه الحُجّة من بعده، وذلك من علم سليمان بن داود (عيه النهم)، أودعه آصِف بأمر الله تعالى، ففهمه الله ذلك لئلًا يُختلف في إمامته، ودلالته، كما فهم سليمان في حياة داود لتُعرف إمامته ونبوّته من بعده، لتأكيد الحُجّة على الخلق.

#### فوله نعالي:

فَلَمَّا رَءَاهُ مُسْتَقِرًا عِندَهُ قَالَ هَذَا مِن فَضْلِ رَبِّ لِيَبْلُونِيَ ءَاشْكُو أَمْ أَكْفُرُ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّما يَشْكُرُ لِلنَّفْسِةِ وَمُن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّ غَلَيْ كَرِيمُ [ ٤٠]

١/٨٠٢٧ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بُرَيد، عن أبي عَمرو الزبيريّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قلت له: أخبرني عن وجوه الكفر في كتاب الله عزّ وجلّ.

قال: «الكفر في كتابِ الله على خمسة أوجه، وذكر الأوجه الخمسة من كتاب الله، وقال (عدائلام): «الوجه النالث من الكفر: كفر النِعَم، وذلك قوله تعالى يحكي قول سليمان (عدائلام): ﴿ هَذَا مِن فَضْلِ رَبِّ لِيَبْلُونِي ءَأَشْكُو أَمْ أَكْفُرُ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّ مَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّ غَنَى كُرِيم ﴾، وقال: ﴿ لَئِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِن كَفَرْتُمْ أَ أَعْفَرُونِ ﴾ (أ)، وقال: ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ وَأَشْكُرُواْ لِي وَلَا تَكْفُرُونِ ﴾ (أ)،

<sup>10 .</sup> مجمع البيان ٧: ٣٥١.

سورة النمل آية ـ 10 ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۱/۲۸۷.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم 11: V.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ١٥٢.

والحديث ـ بالخمسة أوجه ـ تقدّم في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَاَءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ من أوّل سورة البقرة (").

فوله تعالى:

### وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ ثَـمُوهَ أَخَـاهُمْ صَـالِحاً ـ إلى قوله تعالى ـ وَإِنَّـا لَصَادِقُونَ [ 29 ـ 29]

1/٨٠٢٨ - عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (علد المتلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا ۚ إِلَىٰ تَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحاً أَنِ آعُبُدُوا آلله فَإِذَا هُمْ فَرِيقَانِ يَخْتَصِمُونَ ﴾: «يقول: مصدَّق، ومكذَّب. قال الكافرون منهم: أتَشْهَدُون أنّ صالحاً مُرسَل من ربّه؟ وقال المؤمنون: إنّا بالذي أرسل به مؤمنون. قال الكافرون منهم: إنّا بالذي آمنتم به كافرون، وقالوا: يا صالح اثننا بما تَعِدنا (١) إن كنت من الصادقين. فجاءهم بناقةٍ، فعنَروها، وكان الذي عَنَرَها أَرْرَق، أحمَر، وَلَد زناء.

وأمّا قوله: ﴿ لِمَ تَسْتَعْجِلُونَ بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ فإنَهم سألوه قبل أن تأنيهم الناقة، أن يأثيهم بعذاب أليم، وأرادوا بذلك امتحانه، فقال: ﴿ يَا قُومٍ لِمَ تَسْتَعْجِلُونَ بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ يقول: بالعذاب قبل الرحمة.

وأمّا قوله: ﴿ قَالُواْ آطَيَّرْنَا بِكَ وَبِمَن مَّعَكُ ﴾ فإنهم أصابَهم جوع شديد، فقالوا: هذا من شؤمك، وشؤم من معك ـ أصابنا هذا القَحْط، وهي الطَيْرَة ﴿ قَالَ طَائِرٌ كُمْ عِندَ آللهِ ﴾ يقول: خَيركم، وشرّكم، وشؤمكم من عند الله ﴿ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ تُفْتَنُونَ ﴾ يقول تُبْتَلُونَ بِالإِخِنبارِ.

وأمّا قوله: ﴿ وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ تِسْفَةً وَغُطٍ يُقْسِلُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴾ كانوا يعمَلون في الأرض بالمَعاصي، وأمّا قوله: ﴿ تَقَاسَمُواْ بِاللّهِ ﴾ أي تحالفوا ﴿ لَنَبَيَّنَةً وَأَهْلَهُ ثُمَّ لَنَقُولَنَ ﴾ أي لنحلِفَنَ ﴿ لِوَلِيّهِ ﴾ منهم (١) ﴿ مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ ﴾ يقول: لنفعَلنَ، فأتوا صالحاً لبلاً ليقتلوه، وعند صالح ملائكة يَحْرُسونه، فلمّا أتوه قاتَلَتْهُم الملائكة في دار صالح رَجُماً بالحِجارة، فأصبَحوا في داره مُقَتَّلين، وأخذت قومَه الرَّجُهُم وأصبَحوا في دارهم جاثمين.

وأمّا قوله: ﴿ بَيْنَ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزاً ﴾ " يقول: فضاء. وأمّا قوله: ﴿ بَلِ آدَّارَكَ عِلْمُهُمْ فِي آلأَخِرَةِ ﴾ " يقول:

<sup>(</sup>٣) تقدَّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٦) من سورة البقرة.

سورة النمل آية ـ 10 ـ 19 ـ 19 ـ

١ . تفسير القمي ٢: ١٣٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بآية.

<sup>(</sup>٢) (منهم): ليس في المصدر، وفي لاي»: عنهم،

<sup>(</sup>٣) النمل ٢٧: ٦١.

علِموا ما كانوا جَهِلوا في الدنيا، وأمّا قوله: ﴿وَكُلِّ أَتَوْهُ دَاخِرِينَ﴾ (° قال: صاغِرين، وأمّا قوله: ﴿أَتْقَنَ كُلُّ شَيْءٍ﴾ (٢) يقول: أحسَن كلّ شيء خَلْقَه.

قوله تعالى:

### قُلِ ٱلْحَمْدُ اللهِ وَسَلامٌ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَىٰ -إلى قوله تعالى - قَليلاً مَا تَذَكَّرُونَ [ ٥٩ - ٦٢ ]

1/٨٠٢٩ - ابن شهرآشوب: عن أنس بن مالك، قال: لمّا نزّلت الآيات الخمس في طس : ﴿ أُمِّن جَعلَ الْأَرْضَ قَرَاراً ﴾ (١) انتفض عليّ (عليه النهم) انتفاض العُصفور، فقال له رسول الله (منزاله عليه وآله): «ما لك، يا عليّ؟» قال: «عجبت ـ يا رسول الله -من كُفرِهم، وحِلم الله تعالى عنهم، فمسّحه رسول الله (منزاله عليه وآله) بيده، ثمّ قال: «أبشِر، فإنّه لا يَبْغُضُكَ مؤمن، ولا يُحبّك منافق، ولولا أنت لم يُعرف حزب الله».

٢/٨٠٣٠ على بن إبراهم، ﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ قِهِ وَسَلامٌ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ أَصْطَفَىٰ فَال: هم آل محمد (ملهم التلام)، وقوله: ﴿ فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيَةً بِمَا ظَلَمُوا ﴾ (١) قال: لا تكون الخلافة في آل فلان، ولا آل فلان، ولا آل فلان، ولا الربير.

وأمّا فوله: ﴿ أَمَّنْ خَلَقَ السَّمَا وَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمْ مَنْ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ ﴾ أي بساتين ذات حُسن ﴿ مَّاكَانَ لَكُمْ أَنْ تُنبِتُواْ شَجَرَها ﴾ وهو على حدّ الإستفهام، ﴿ أَءِلُهُ مَّعَ اللهِ عني فعل هذا مع الله، ﴿ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ ﴾ ، قال: عن الحقّ ، مع الله، ﴿ بَاللهِ عَمْ الجعفريّ ، عن أبي الجارود، عن أبي

٣/٨٠٣١ مشرف الدين النجفي، قال: روى عليّ بن أسباط، عن إبراهيم الجعفريّ، عن أبي الجارود، عن أبي عن أبي عن أبي عن أبي عبدالله رهيه المنه، قوله: ﴿ أَعِلْهُ مَعَ آلَةِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾، قال: «أي إمامٌ هدئ مع إمامٍ ضلالٍ في قرنٍ واحده.

<sup>(</sup>٤) النمل ۲۷: ۲٦.

<sup>(</sup>٥) النمل ۲۷: ۸۷

<sup>(</sup>٦) النمل ٢٧: ٨٨.

سورة النمل آية . ٥٩ ـ ٦٢ ـ

١ . المناقب ٢: ١٢٥.

<sup>(</sup>١) الآيات الخمس ﴿ أَمِّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ \_ إلى قوله تعالى \_ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (٦٠ ـ ٦٤).

۲ ـ تفسير القمي ۲: ۱۲۹.

<sup>(</sup>١) النمل ٢٧: ٥٢.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٢/٤٠١.

المحمد بن محمّد بن سعيد، قال: حدّننا أبو بكر محمّد بن عمر الجعابي، قال: حدّننا أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن سعيد، قال: حدّننا إبراهيم بن الحصّين، قال: حدّننا إبراهيم بن الحطّاب الحكم، عن المسعودي، قال: حدّننا إلى علي عن عدران بن الحُصّين، قال: كنت أنا وعمر بن الخطّاب الحكم، عند النبي (منّن عبدرانه)، وعلي (عب النجم) جالس إلى جنبه، إذ قرأ رسول الله (منّن عبدرانه): ﴿ أَمَّن يُجِيبُ المُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ آلسُّوّة وَيَجْمَلُكُمْ خُلُقاة الأرْضِ أُولَة مَّعَ آهُ وَلَيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ فَ قال: فانتفض علي (عبدالله) انتفاضة العصفور، فقال له النبي (من الفرائه): «ما شأنك تجزّع؟» فقال: «ما لي لا أجزع، والله يقول إنّه يجعلنا خلفاء الأرض؟». فقال له النبي (من الفعداله): «لا تجزّع، فوالله لا يُحبّك إلا مؤمن، ولا يَبْغَضُك إلا منافق». ورواه الشيخ في (أماليه)، قال: أخبرنا محمّد بن محمّد، قال: حدّننا أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن سعيد بن عُقْدَة، قال: حدّننا جعفر بن محمّد بن مروان، قال: حدّننا أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن سعيد بن عُقْدَة، قال: حدّننا جعفر بن محمّد بن مروان، قال: حدّننا أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن سعيد بن عُقْدَة، قال: حدّننا جعفر بن محمّد بن مروان، قال: حدّننا أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن سعيد بن عُقْدَة، قال: حدّننا جعفر بن محمّد بن مروان، قال: كنت أنا وعمر بن الخطّاب جالسّين عند رسول الله (من العدران» وذكر الحديث بعينه (أ).

محمد بن العبّاس: قال: حدّثنا إسحاق بن محمد بن مروان، عن أبيه، عن عبيدالله بن خُنيس، عن صبّاح المُزنيّ، عن الحارث بن حَصيرة، عن أبي داود، عن بُرَيدة، قال: قال رسول الله (منه عبه وآله)، وعليّ (عبه النهم) إلى جنبه: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوّة وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفَاة ٱلْأَرْضِ ﴾، قال: فانتفض عليّ (عبه النه) انتفاض العُصفور، فقال له النبيّ (منزاه عبوراله): «لِمَ تجزّع، يا عليّ؟» فقال: دكيف لا نَجْزَع، وأنت عليّ (عبه النه النبيّ (منزاه عبوراله): «لِمَ تجزّع، يا عليّ؟» فقال: دكيف لا نَجْزَع، وأنت تقول: ﴿ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاة ٱلأَرْضِ ﴾؟ قال: الانجزع، فوالله لا يَبْغُضُكُ مؤمن، ولا يُحبّك كافر».

٦/٨٠٣٤ وعنه: عن أحمد بن محمد بن العباس، عن عنمان بن هاشم بن الفضل، عن محمد بن كثير، عن الحارث بن حصيرة، عن أبي داود السبيعي، عن غيران بن حصين، قال: كنت جالساً عند النبي (ملزاله عبدرانه)، وعلي (عبداند) إلى جنبه، إذ قرأ النبي (مازاله عبدرانه): ﴿ أَمِّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ ٱلسُّوَّ وَيَجْعَلُكُمْ وَعلي (عبداند) إلى جنبه، إذ قرأ النبي (مازاله عبدرانه): ﴿ أَمِّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ ٱلسُّوَّ وَيَجْعَلُكُمْ وَعلي (عبداند) إلى جنبه، إذ قرأ النبي (مازاله عبدرانه) بيده على كَيْفه، فقال: همالك، يا علي ؟ علي المؤلف قال: فارتعد علي (عبدانه)، يا فضرَب النبي (مازاله عبدرانه) بيده على كَيْفه، فقال: همالك، يا علي ؟ فقال: ها رسول الله (مازاله عبدرانه): هيا فقال: ها رسول الله (مازاله عبدرانه): هيا على بوم القيامة الله عبدانه ولا يَبْغُضك إلَا كافر (١٠ منافق، إلى يوم القيامة الله الله ومن، ولا يَبْغُضك إلَا كافر (١٠ منافق، إلى يوم القيامة الله الله الله ومن، ولا يَبْغُضك إلَا كافر (١٠ منافق، إلى يوم القيامة الله على الله على المنافق الله الله الله الله الله على المنافق المنا

٧/٨٠٣٥ وعنه: عن حميد بن زياد، عن الحسن بن محمّد بن سّماعة، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن أبي

٤ ـ الأمالي: ٢٠٧/٥.

<sup>(</sup>١) الأمالي ١: ٧٥.

٥ ـ تأويل الآيات ١: ٣/٤٠١.

٦ ـ تأويل الآيات ١: ٤/٤٠٢.

<sup>(</sup>١) (كافر) ليس في المصدر.

٧ ـ تأويل الآيات ١: ٢٠١/٥.

سورة النمل (۲۷) ...... ۲۲۵ ..... ۲۲۵ ....

عبدالله (عبدالله)، قال: (إذ القائم (عبدالله) إذا خرّج، دخل المسجد الحرام، فيستقبل القبلة (أ)، ويجعَل ظهره إلى المتقام، ثمّ يصلّي رَكعتين، ثمّ يقوم، فيقول: يا أيّها الناس، أنا أولى الناس بآدم. يا أيّها الناس، أنا أولى الناس بإبراهيم. يا أيّها الناس، أنا أولى الناس بمحمّد (منه عبدراله). ثمّ يرفع يديه إلى با أيّها الناس، أنا أولى الناس بمحمّد (منه عبدراله). ثمّ يرفع يديه إلى السماء، ويَدعو، ويتضرّع، حتى يقَع على وجهه، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ السّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضِ أَءِلَهُ مّعَ آلَةِ قليلاً مّا تَذَكّرُونَ ﴾.

٨/٨٠٣٦ وعنه: بالإسناد، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (مله التلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أُمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ ﴾، قال: «هذه الآية نزّلت في القائم (عبدالتلام)، إذا خرّج تعمّم، وصلّى عند المقام، وتضرّع إلى ربّه، فلا تُردّ له راية أبدأً».

٩/٨٠٣٧ عن صالح بن عُقْبَة، عن أبي عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن صالح بن عُقْبَة، عن أبي عبدالله (عبد الله المفطرّ) إذا صلّى في المقام رَكعتين، ودعا (١) الله فأجابه، ويكشِف السوء، ويجعَله خليفةً في الأرض، وهذا ممّا ذكرنا أنّ تأويله بعد تنزيله.

۱۰/۸۰۳۸ محمد بن إبراهيم النّعمانيّ، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد، قال: حدّثني محمّد بن عليّ النّيمُليّ، عن محمّد بن إسماعيل بن بَزيع، قال: حدّثني غير واحد، عن منصور بن يونس بُزُرْج، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ (عليماالله)، أنّه قال: «يكون لصاحب هذا الأمر غَيبة في بعض هذه الشّعاب ـ وأوما بيده إلى ناحية ذي طُوى (۱) ـ حتّى إذا كان قبل خروجه انتهى (۱) المتولى الذي معه حتّى يَلقى بعض أصحابه، فيقول كم أنتم هاهنا؟ فيقولون: نحواً من أربعين رجلاً. فيقول: كيف أنتم لو رأيتم صاحبكم؟ فيقولون: والله لو ناورًا (۱) الجبال لناوراناها معه. ثمّ يأتيهم من القابلة، فيقول: أشيروا إلى رؤسائيكم، أو خياركم عشرة، فيقولون له إليهم، فينظلق بهم حتّى يلقوا صاحبهم، ويَعِدُهم الليلة التي تليها».

ثمّ قال أبو جعفر (عبه النهم): «والله، لكا نّي أنظر إليه وقد أسنَد ظهره إلى الحجر، فينشد الله حقّه، ثمّ يقول: يا أيّها الناس، من يُحاجّني في الله، فأنا أولى الناس بالله، أيّها الناس، من يُحاجّني في آدم، فأنا أولى الناس بآدم. أيّها الناس، من يُحاجّني في نوح، فأنا أولى الناس بنوح، أيّها الناس، من يُحاجّني في إبراهيم. فأنا أولى الناس بإبراهيم.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الكعبة.

٨ ـ تأويل الآيات ١: ٦/٤٠٣.

٩ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٩.

<sup>(</sup>١) في «ي، ط» زيادة: إلى.

١٠\_الغبية: ٢٠/١٨١.

<sup>(</sup>١) ذو طُوي: موضع عند مكّة. «معجم البلدان ٤: ٥٤».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أتى،

<sup>(</sup>٣) المناوأة: إظهار المعاداة والمفاخرة. «مجمع البحرين ـ نوأ ـ ١: ٢٤٤»، وفي المصدر زيادة: بنا.

أيّها الناس، من يُحاجّني في موسى، فأنا أولى الناس بموسى، أيّها الناس، من يُحاجّني بعيسى. فأنا أولى الناس بعيسى، أيّها الناس، من يُحاجّني بعيسى. أيّها الناس، من يُحاجّني بمحمّد (ملّن المعدر الله على الناس، من يُحاجّني بمحمّد (ملّن الله على الناس، من يُحاجّني بكتاب الله فأنا أولى الناس بكتاب الله. ثمّ ينتهي إلى المَقام، فيصلّي عنده رّكعتين، ويُنشد الله حقّه».

ثَمَّ قَالَ أَبُو جَعَفُر (مَلِهِ النَّلَمُ وَهُو وَاللهُ المُضْطَرُ الذي يقولَ اللهُ فيه: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرُّ إِذَا دَعَـاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوّءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ ٱلْأَرْضِ﴾ فيه نزَلت وله».

قوله تعالى:

### بَلِ آدَّارَكَ عِلْمُهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ -إلى قوله تعالى - قُلْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْضُ ٱلَّذِي تَسْتَعْجِلُونَ [٦٦ - ٧٢]

١/٨٠٣٩ عليّ بن إبراهيم: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مبداتلام)، في قوله: ﴿ بَلِ آذَّارَكَ عِلْمُهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ يقول: «عَلِموا ماكانوا جَهِلوا في الدنيا».

٢/٨٠٤٠ وقال عليّ بن إبراهيم. ثمّ حكى الله عزّ وجلّ قول الدَّهرية، فقال: ﴿ وَقَالَ آلَٰذِينَ كَفَرُواْ أَءِذَا كُنَّا تُرَاباً وَءَابَاؤُنَا أَنِنَا لَمُخْرَجُونَ \* لَقَدْ وُعِدْنَا هَذَا نَحْنُ وَءَابَاؤُنَا مِن قَبْلُ إِنْ هَذَآ إِلّا أَسَاطِيرُ ٱلْأَوْلِينَ ﴾ أي أكاذيب الأولين، فحزن رسول الله رسنداه عبدواله، لذلك، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي ضَيْتِي مُمّاً لِي مُنْكُرُونَ ﴾.
 يَمْكُرُونَ ﴾.

ثم حكى أيضاً قولهم: ﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ يَا مَحْمَدُ ﴿ مَتَى هَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ﴿ قُلْ ﴾ لهم ﴿ عَسَىٰ أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم ﴾ أي قد قَرُبَ من خَلْفِكم ﴿ يَعْضَ ٱلَّذِي تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ ثم قال: ﴿ إِنَّكَ ﴾ يا محمّد ﴿ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَىٰ وَلَا تُسْمِعُ ٱلصَّمَّ ٱلدُّعَلَةُ إِذًا وَلَوْا مُدْبِرِينَ ﴾ (١) أي أنّ هؤلاء الذين تدعوهم لا يسمّعون ما تقول، كما لا يسمّع المونى والصمّ.

قوله تعالى:

# وَمَا مِنْ غَآئِبَةٍ فِي آلسَّماء وَآلأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ [٧٥]

تَفَدُّمُ الحديث فِي هذه الآية، في قول الله تعالى: ﴿ وَتَفَقَّدَ ٱلطَّيْرَ فَقَالَ مَالِيَ لَا أَرَىٰ ٱلْهُدْهُدَ ﴾ (١).

سورة النمل آية ـ ٦٦ ـ ٧٢ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٣٢.

٢ ـ تفسير القِمي ٢: ١٢٩.

(۱) النمل ۲۷: ۸۰

سورة النمل آية ـ ٧٥ ـ

<sup>(</sup>١) تقدُّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٢٠) من هذه السورة.

#### لا قوله تعالى:

# وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَآبَةً مِنَ ٱلْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنَا لَا يُوقِنُونَ -إلى مَوله تعالى - وَلَمْ تُحِيطُواْ بِهَا عِلْماً النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنَا لَا يُوقِنُونَ -إلى مَوله تعالى - وَلَمْ تُحِيطُواْ بِهَا عِلْماً أَمَّاذًا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ [ ٨٢ - ٨٤]

1/٨٠٤١ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، وأحمد بن محمّد، جميعاً، عن محمّد بن الحسن، عن عليّ بن حسّان، قال: حدّ ثني أبو عبدالله الرّياحي، عن أبي الصامت الحُلُواني، عن أبي جعفر (على الشلام)، قال: «قال أمير المؤمنين (على الشلام): أنا قسيم الله بين الجنّة والنار، لا يدخُلهما داخل إلّا على حدّ فِسمَتي، وأنا الفاروق الأكبر (1)، وأنا الإمام لِمَن بَعدي، والمؤدّي عمّن كان قبلي، لا يتقدّ مُني أحد إلّا أحمد (من الاعلى على مؤلّي وإيّاه لعلى سبيلٍ واحِد، إلّا أنه هو المدعق باسمه، ولقد أعطيت الستّ، عِلم المَنايا والبّلايا، والوصايا، وفَصْلَ الخِطاب، وإنّي لصاحب الكرّات وذولة الدول، وإنّي لصاحب العصا والمِيْسَم، والدابّة التي تُكلّم الناس،

٢/٨٠٤٢ محمد بن إبراهيم النّعماني، قال: أخبرنا أحمد بن محمد بن سعيد، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن، عن عليّ بن مّهْزِيار، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المختار، عن عبدالرحمن بن سَيّابة، عن عمران بن ميثّم، عن عَباية بن رِبعي الأسديّ، قال: دخَلتُ على أمير المؤمنين عليّ (عبه هنهم) وأنا خامِس خمسة، وأصغر القوم سِنّاً، فسمِعته يقول: دحدّثني أخي رسول الله (ملنه عبه رآد): أنا خاتِم ألف نبيّ، وأنت خاتم ألف وصيّ، وكُلّفت ما لم يُكلفواه.

فقلت: ما أنصفك القوم، يا أمير المؤمنين. فقال: «ليس حيث تذهب ـ يابن الأخ ـ والله إلى لأعلم ألف كلمة لا يعلَمُها غيري، وغير محمد (منن همدرانه) وإنهم ليقرءون منها آية في كتاب الله عزّ وجل، وهي: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَةٌ مِنَ ٱلْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴾، وما يندبرونها حقّ تَدَبُّرِها، ألا أخبركم بآخِر مُلك بني فلان؟ وقلنا: بلى، يا أمير المؤمنين. قال (عبدات لام): وقَتْل نَفْس حرام، في يوم حرام، في يوم حرام، في بلد حرام، عن قومٍ من قُريش، والذي فلق الحبّة، وبرأ النّسمة، ما لهم مُلك بعدَه غير خمس عشرة ليلة». فلنا: هل قبل هذا من شيء، أو بعده؟ فقال: «صيحة في شَهرِ رَمضان، تُفزِعُ اليَقْظان، وتُوقِظُ النائِم، وتُخرِجُ الفَتَاةَ من خِدْرها».

صورة النمل آية ـ ٨٢ ـ ٨٤ ـ

۱ \_ائکانی ۱: ۲/۱۵۳.

<sup>(</sup>١) (وأنا الفاروق الأكبر) ليس في المصدر.

٢ ـ الغيبة: ١٧/٢٥٨.

٣٤٠٤٣ على بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) فال: «انتهى رسول الله (مدن الدسرة الله) أمير المؤمنين (عبدالله) وهو نائم في المسجد، وقد جمّع رمّلاً ووضّع رأسه عليه، فحرَّكه برجْلِه، ثمّ قال له: قم، يا دابّة الأرض (١)، فقال رجل من أصحابه: يا رسول الله، أيسمّي بعضنا بَعْضاً بعضاً بهذا الاسم؟ فقال: لا والله، ما هو إلّا له خاصّة، وهو الدابّة التي ذكرَها الله تعالى في كتابه ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقُولُ عَلَيْهِمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴾.

ثمّ قال: يا على، إذا كان آخِر الزّمان، أخرجَك الله في أحسن صورة، ومعك مِيْسَم، تَسِم به أعداءك.

فقال رجل لأبي عبدالله (مدالله) إنّ الناس يقولون: هذه الدابّة إنّما تَكْلِمُهم (٢)؟ فقال أبو عبدالله (طبالله): ه كَلَمَهُم الله في نارِ جهنّم، وإنّما هو يُكَلّمهم من الكلام، والدليل على أنّ هذا في الرَّجْعَة قوله: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلّ أُمَّةٍ فَوْجاً مّمّن يُكَذّبُ بِنَايَاتِنَا فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ حَتَىٰ إِذَا جَاءُوا قَالَ أَكَذَّبُتُم بِنَايَاتِي وَلَمْ تُحِيطُوا بِهَا عِلْما أَمَّاذًا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾، قال ـ الآيات أمير المؤمنين، والأئمة (طبهمالنلام)».

فقال الرجل لأبي عبدالله (على التلام): إنّ العامّة تَرْعُم أنّ قوله: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً ﴾ ، عنى في القيامة ، فقال أبو عبدالله (على التكمّ): وأفيحشر الله من كلّ أمّةٍ فوجاً ، وبَدع الباقين؟! لا ، ولكنّه في الرّجْعَة ، وأمّا آية القيامة فهي: ﴿ وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً ﴾ (٣) .

4/4·21 عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وحدَّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن حمّاد، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «ما يقول الناس في هذه الآية: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجِاً ﴾؟ « فلت: يقولون: إنّها في القيامة، قال: «ليس كما يقولون، إنّها في القيامة قوله: ﴿ وَحَشَرْنَاهُمْ إِنِّ ذَلْكَ فِي الرَّجْعَة أَيَحْشُر الله في القيامة من كلِّ أُمَّة فورجاً، ويدَع البافين؟! إنّما آية يوم القيامة قوله: ﴿ وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً ﴾ (١٠) ».

٥١٠٤٥ وعنه، قال: حدّثني أبي، قال: حدّثني ابن أبي عُمير، عن المُفَضّل، عن أبي عبدالله (مله التلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً ﴾، قال: اليس أحد من المؤمنين قُتِل إلّا ويَرْجِع حتّى يَموت، ولا يَرْجِع إلّا من مَحَض الإيمان مَحْضاً، ومن مَحَض الكُفْرَ مَحْضاً».

قال أبو عبدالله (مليهالمتلام): «قال رجل لعمّار بن باسر: يا أبا اليَقْظَان، آية في كتاب الله قد أفسدَت قلبي، وشكَكْتَني. قال عمّار: أيّة آية هي؟ قال: قال: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَةً مِنَ ٱلْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ

٣ ـ تفسير القمى ٢: ١٣٠.

<sup>(1)</sup> في المصدر: يا دابة الله.

<sup>(</sup>٢) الكَلْم: الجُرح. «لـان العرب ـكلم ـ ١٢: ٥٢٥.

<sup>(</sup>٣) الكهف ١٨: ٧٤.

القمي ١: ٢٤.

<sup>(</sup>۱) الكهف ۱۸: ۱۷.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ١٣١.

سورة النمل (۲۷) ......

#### النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴾، فأيَّة دابة هذه؟

قال عمّار: والله ما أجلس، ولا آكل، ولا أشرَب حتّى أربكها، فجاء عمّار مع الرجل إلى أمير المؤمنين المبالئلام، وهو بأكُل تَمْراً وزبداً، فقال: يا أبا اليَقْظان، هَلُمَّ، فجلس عمّار، وأقبل يأكُل معه، فتعجّب الرجل منه، فلمّا قام، قال له الرجل: شبحان الله عيا أبا اليَقْظان حلَفْتَ أنّك لا تأكل، ولا تشرّب، ولا تجلس حتّى تُرينِيها، قال عمّار: قد أربتكها، إن كنت تَعْقِل.

٦/٨٠٤٦ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد الحلبيّ، عن عبدالله بن محمّد الزيّات، عن محمّد ابن عبدالله بن محمّد الزيّات، عن محمّد ابن عبدالله الجدلي، قال: دخَلْتُ على عبدالله الجدلي، قال: دخَلْتُ على علي عبدالله الجدلي، فقال: وأنا دابّة الأرض.

٧/٨٠٤٧ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن حاتِم، عن إسماعيل بن إسحاق الراشديّ، عن خالد بن مُخَلِّد، عن عبدالله الجَدلي، قال: دخَلت على عليّ بن مُخَلِّد، عن عبدالله الجَدلي، قال: دخَلت على عليّ بن أبي طالب (طبه النهم)، فقال: وألا أحدَثك ثلاثاً قبل أن يدخل عليّ وعليك داخل؟، قلت: بلى. قال: أنا عبدالله، وأنا دائِم الأرض، صدقها، وعدلها، وأخو نَبيّها، ألا أخبِرك بأنفِ المهدي وعينَيه؟، قال: قلت بلى. فضرّب بيده إلى صدره، وقال: وأنا».

٨/٨٠٤٨ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن الحسين القُميّ (١)، عن أحمد بن عُبَيد بن ناصِح، عن الحسين بن عُلوان، عن سعد بن طَريف، عن الأصبّغ بن نُباتة، قال: دخلتُ على أمير المؤمنين (عبدالنهم) وهو يأكُل خبزاً وخَلاً وزيناً، فقلت: يا أميرالمؤمنين، قال الله عزّا وجلّ : ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابّةً مِنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴾، فما هذه الدابّة؟ قال: «هي دابّة تأكُل خُبزاً، وخَلاً، وزيناً».

٩/٨٠٤٩ وعنه، قال: حدّثنا الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عبسى، عن يُونس بن عبدالرحمن، عن سَماعة بن مِهران، عن الفَصَّل بن الزبير، عن الأصبّغ بن نُباتة، قال: قال لي مُعاوية: يا مَعشر الشيعة، تزعُمون أنّ عليّاً دابّة الأرض؟ فقلت: تحن نقوله، واليهود يقولون. قال: فأرسَل إلى رأس الجالوت، فقال له: ويحّك، تجدون دابّة الأرض عندَكُم مكتوبة ؟ فقال: نعم، فقال: ماهي؟ فقال: رجُل. فقال: أتدري ما اسمه ؟ قال: نعم، اسمّه إيليا. قال: فالنَفَتَ إليّ، فقال: ويحَك - يا أصبغ - ما أقرَب إيليا من عليّ!

۱۰/۸۰۵۰ ومن (رجعة السيّد المُعاصر): بالإستاد عن إسحاق بن محمّد بن مَروان، قال: حدّثنا عبدالله بن الزبير القُرَشيّ، قال: حدّثني يعقوب بن شُعَيب، قال: حدّثني عِمران بن مبثَم، أنّ عَباية حدّثه أنّه كان عند أمير

٦ ـ تأويل الآيات ١: ٧/٤٠٣.

٧ ـ تأويل الآيات ١: ٨/٤٠٤

٨ ـ تأويل الآبات ١: ١٠٤/٠.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: الحسن الفقيه، وفي «ط»: الحسن الفقيمي (الفقى)، راجع رجال النجاشي: ٢٢٣/٨٩.

٩ ـ تأويل الآبات ١: ١٠/٤٠٤.

١٠ ـ الرجعة، للميرزا محمد مؤمن الاسترابادي: ٥٢ «مخطوط».

المؤمنين (على التلام)، يقول: دحد ثني أخي (منزنة على رآله) أنّه ختَم ألف نبيّ، وأنّي ختَمْتُ ألفَ وَصيّ، وأنّي كُلفت ما لم يُكلّفوا، وأنّي لأعلم ألف كلمة لا يعلَمُها غَيري، وغير محمّد (منزاة على رآله)، ما منها كلمة إلا هي مفتاح ألف باب بعد، ما يعلَمون منها كلمة واحدةً ، غير أنّكم تقرءون منها آية واحدةً في القرآن: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أُخْرَجْنَا لَهُمْ دَائِةً مِنَ ٱلْأَرْضِ تُكَلّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآياتِنَا لَا يُوقِنُونَ ﴾ [ولا تدرونها]ه.

۱۱/۸۰۵۱ ومنها: بالإسناد عن الحسين بن إسماعيل القاضي، قال: حدّثنا عبدالله بن أيّوب المَخزوميّ، قال: حدّثنا يحيى بن أبي بكر، قال: حدّثنا أبو جَرير، عن عليّ بن زَيد بن جُدْعان، عن أوس بن خالد (۱)، عن أبي هُرَيْرَة، قال: قال رسول الله (منزه مبدراله): «تخرُج دابّة الأرض ومعَها عصا موسى، وخاتم سليمان بن داود (عنهما التهرم)، تجلو وجه المؤمن بعصا موسى، وتَسِمُ وَجْهُ الكافِر بخاتَم سليمان (عليمالتلام)».

۱۲/۸۰۵۲ ومنها: حدّثنا أحمد بن محمد بن الحسن الفقيه، قال: حدّثنا أحمد بن عُبَيد بن ناصِح، قال: حدّثني الحسين بن عُلوان، عن سعد بن طَريف، عن الأصبغ بن نُباتة، قال: دخَلتُ على أمير المؤمنين (علمالتلام) وهو يأكُل خُبْزاً وخَلاً وزَيْناً، فقلت: يا أمير المؤمنين، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَةً مَا لَاللهُ عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَةً مِنَ اللهُ عَرْ وَجلّ: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَةً مَا لَاللهُ عَرْ وَجلًا وزَيْناً».

١٤/٨٠٥٤ - سعد بن عبدالله: عن إبراهيم بن هاشم، عن محمّد بن خالد البرقي، عن محمّد بن سِنان، وغيره، عن عحمّد، عن عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله عبدالله عبد عبد عبد عبد المعمّد، على آخِر من أقبض روحه من الأثمّة، وهو الدابّة الني تُكلّم الناس،

١٥/٨٠٥٥ موعنه: عن يعقوب بن يزيد، ومحمد بن الحسين بن أبي الخطاب، ومحمد بن عيسى بن عُبَيد، عن إبراهيم بن محمد، عن ابن أبي عُمير، عن عُمر بن أذَينة، قال: حدّثنا محمد بن الطيّار، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله عن قول الله عز وجلّ: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمّةٍ قَوْجاً ﴾، فقال: اليس أحد من المؤمنين قُبِل إلا سيرجع حتى يَموت، ولا أحد من المؤمنين مات إلا سيرجع حتى يُقْتَل.

۱۱ ـ الرجعة: ۵۳ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ والمصدر: خالد بن أوس، راجع ميزان الاعتدال ١: ٢٧٧، تهذيب التهذيب ٧: ٣٢٢.

١٢ ـ الرجعة: ٥٣ «مخطوط».

۱۲ ـ الرجعة: ۵۳ «مخطوط».

١٤ . مختصر بصائر الدرجات: ٣٦ و٦٤.

١٥ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٥.

١٩/٨٠٥٦ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المختار، عن أبي محمّد، يعني أبا بصير، قال: قال لي أبو جعفر (مبه النهم): «يُنْكِرُ أهل العراق الرَّجْعَة؟» قلت: نعم. قال: «أما يقر، ون القرآن: ﴿وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلُّ أُمَّةٍ فَوْجاً ﴾؟ الآية».

العيّار، عن أبي المؤمنين عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمّير، عن عُمّر بن أذَيْنَة، عن الطيّار، عن أبي عبدالله (عب التهرم)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً ﴾، قال: وليس أحد من المؤمنين قُبِل إلّا سيرجع حتى يَمُوت، ولا أحد من المؤمنين مات إلّا يَرجِع حتى يُفْتَل،

وسيأتي ـإن شاء الله تعالى ـالحديث في هذه الآية، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَآدُكُ إِلَىٰ مَعَادٍ﴾، رواية صالح بن ميثَم، عن أبي جعفر (طب النلام) (١).

' قوله تعالى:

#### وَكُلِّ أَتَوْهُ دَاخِرِينَ [ ٨٧ ]

١/٨٠٥٨ ـ على بن إبراهيم، قال: خاشِعين.

٢/٨٠٥٩ ـ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (على التلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَاخِرِينَ ﴾، قال: «صاغِرين».

وحديث المَحْشَر يأتي وإن شاء الله تعالى وفي آخر سورة الزُّمَر (١).

لاً قوله تعالى:

وَ تَرَىٰ ٱلْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً -إلى فُولَه تَعَالَى - أَ ثُقَنَ كُلُّ شَيْءٍ [ ٨٨]

١/٨٠٦٠ قال عليّ بن إبراهبم: قوله: ﴿ وَتَرَىٰ ٱلْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مِنَّ ٱلسَّحَابِ صُنْعَ ٱللهِ

١٦ . مختصر بصائر الدرجات: ٢٥.

١٧ ـ ....، تأويل الآيات ١: ١٥/٤٠٩.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (٤) من تفسير الآية (٨٥) من سورة القصص.

سورة النمل آية ١٨٠٠

١ ـ تقسير القمي ٢: ١٣١.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٣٣.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (٢) من تفسير الآية (٦٩) من سورة الزمر.

سورة النمل آية ـ ٨٨ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٣١.

٢٣٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

ٱلَّذِي أَنْفَنَ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ قال: فِعْلِ الله الذي أَخْكَم كلُّ شيء.

۲/۸۰۹۱ وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عدائنهم): «فوله: ﴿ أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ﴾ أحسَنَ كلَّ شَيء خَلقه».

قوله تعالى:

#### مَن جَاءَ بِالْحَسَنةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا وَهُمْ مِّن فَزَعٍ يَوْمَئِذٍ ءَامِنُونَ \* وَمَن جَاءَ بِالسَّبِّئَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِي آلنَّارِ هَلْ تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ [ ٩٠-٩٠]

1/۸۰۹۲ محمد بن بعقوب: عن الحسين بن محمد، عن مُعلَى بن محمد، عن محمد، عن محمد بن أورَمة، ومحمد بن عبدالله، عن عليّ بن حَسّان، عن عبدالرحمان بن كثير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: دقال أبو جعفر (عبدالله): دخل أبو عبدالله الجدليّ على أمير المؤمنين (عبدالله)، فقال له: يا أبا عبدالله، ألا أخبرك بقول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن جَاءَ بِالسَّيّئةِ فَكَبّتْ وُجُوهُهُمْ فِي آلنّارِ هَلْ تُجزّونَ جَاءَ بِالسَّيّئةِ فَكَبّتْ وُجُوهُهُمْ فِي آلنّارِ هَلْ تُجزّونَ عَلَى الله عَدْدُلُ المُومنين عبدالله، فقال: الحسَنة مَعرِفة الولاية، وحُبّنا أهل البيت، والسّيّنة إنكار الولاية، وبُغضنا أهل البيت،

٢/٨٠٩٣ - وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن عليّ بن حمّاد، عن عمرو بن شِمر، عن جابر، عن أبي جعفر (مله التلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَّرُدْ لَهُ فِيهَا حُسْنَاً ﴾ (١).

قال: دمن توالى الأوصياء من آل محمّد، واتَبِعُ آثارهم، فذاك يزيده ولاية من مضى من النبيّين والمؤمنين الأوّلين، حنّى تصل ولاينهم إلى آدم (طبراتلام)، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن جَآءَ بِالْحَسَنةِ فَلَهُ خَيْرٌ مَّنْهَا ﴾، يدخل الجنّة، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن جَآءَ بِالْحَسَنةِ فَلَهُ خَيْرٌ مَّنْهَا ﴾، يدخل الجنّة، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا سَأَلْتُكُم مَّنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ ﴾ (١) يقول: أجر المودّة الذي لم أسألكم غيره، فهو لكم، تهندون به وتنجون من عذاب بوم القيامة،

٣/٨٠٦٤-عليّ بن إبراهيم، قال: حدَّثنا محمّد بن سَلَمة، قال: حدَّثنا محمّد بن جعفر، عن يحيي بن زكريّا

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٣٣.

سورة النمل آية ـ ٨٩ ـ ٩٠ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱٤/۱٤٢.

۲ ـ الکافی ۸: ۲۷۹/۹۷۹.

<sup>(</sup>۱) الشورى ۲۲: ۲۳.

<sup>(</sup>۲) سبأ ۳٤: ٤٧.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ١٣١.

اللُّؤُلُوْي، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كثير، عن أبي عبدالله (عبدالتلام)، في قوله: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا﴾ (١)، قال: «هي للمسلمين عامّة، والحسّنة الولاية، فمن عمل من حسّنة كُتِبَت له عَشر، فإن لم تكن له ولاية، دُفِع عنه بما عَمِل من حَسّنةٍ في الدُنبا، وما له في الآخِرة من خَلاق،

1/4.70 الشيخ في (أماليه)، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المفضّل، قال: أخبرنا أبو عَرُوبة الحسين بن محمّد بن أبي مَعْشر الحَرّاني إجازةً، قال: حدّثنا إسماعيل بن موسى ابن بنت السّدي الفرّاريّ الكوفيّ، قال: حدّثنا عاصِم بن حُمّيد الحَنّاط، عن فُضَيل الرّسّان، عن نُفّيع أبي داود السّبيعيّ، قال: حدّثني أبو عبدالله الجدّليّ، قال: قال علي عليّ بن أبي طالب (عبدالله). وألا أحدّثك يا أبا عبدالله بالحسّنة التي من جاء بها أينَ من فرّع يوم القيامة، والسيّئة التي من جاء بها أينَ من فرّع يوم القيامة، والسيّئة التي من جاء بها أكبّ الله وجهّه في النار؟، قلت: يلى، يا أمير المؤمنين، قال: هالحَسّنة حُبّنا، والسيّئة التي من جاء بها أكبّ الله وجهّه في النار؟، قلت: يلى، يا أمير المؤمنين، قال: هالحَسّنة حُبّنا، والسيّئة

حدثنا عبدالله بن جعفر الحِمْيري، عن محمد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن الحسن بن محمد الزُراري، قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحِمْيري، عن محمد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن الحسن بن محبوب، عن هشام بن سالم، عن عمّار بن موسى الساباطي، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): إنّ أبا أميّة يوسُف بن ثابِت حدّث عنك أنّك قلت: الا يَضُرّ مع الإيمان عمّل، ولا ينفّع مع الكُفر عَمل».

فقال: «إنّه لم يَسألني أبو أميّة عن تفسيرها، إنّما عَنَيتُ بهذا أنّه من عرف الإمام من آل محمّد (ملن الدعب وآله) وتولّاه، ثمّ عَمِل لنفسه بما شاء من عَمَلِ الخير، قُبل منه ذلك، وضوعف له أضْعافاً كثيرة، فانتفع بأعمال الخير مع المعرفة، فهذا ما عَنَيت بذلك. وكذلك لا يقبل الله من العباد الأعمال الصالحة التي يعمَلونها إذا تَوَلّوا الإمام الجائِر، الذي ليس من الله تعالى.

فقال له عبدالله بن أبي يَعفور: ألبس الله تعالى قال: ﴿ مَن جَاءُ بِالْحَسَنةِ فَلَهُ خَيْرٌ مُنْهَا وَهُمْ مِّن فَزَعٍ يَوْمَئِذٍ عَقَال له عبدالله (عبدالله (عبدالله): ٥ وهل تدري ما الحسنة عَامِنُونَ ﴾ فكيف لا ينفع العمل الصالح مَنْ تَوَلَى أَثِمَة الجَوْر؟ فقال أبو عبدالله (عبدالله): ٥ وهل تدري ما الحسنة التي عناها الله تعالى في هذه الآية؟ هي معرفة الإمام، وطاعته: وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن جَاءً بِالسَّيِئةِ فَكُبَّتُ التي عَناها الله تعالى هو من الله تعالى ه. وإنّما أراد بالسَيّنة إنكار الإمام الذي هو من الله تعالى ه.

ثمّ قال أبو عبدالله (على التلام): امن جاء يوم القيامة بولاية إمام جائِرٍ ليس من الله، وجاء مُنكِراً لحقّنا، جاحِداً لولايتنا، أكبّه الله تعالى يوم القيامة في النارة.

٦/٨٠٦٧ - محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا المُنذِر بن محمّد، عن أبيه، عن الحُسين بن سعيد، عن أبيه، عن

<sup>(</sup>۱) الأنعام 1: ۱۳۰.

٥ ـ الأمالي ٢: ٣١.

٦ ـ تأريل الآيات ١: ١٦/٤١٠.

أبان بن تَغْلِب، عن فُضَيل بن الزُبَير، عن أبي داود السبيعيّ، عن أبي عبدالله الحدليّ، قال: قال لي أمير المؤمنين اطمالتلام، ويا أبا عبدالله، هل تدري ما الحسّنة التي من جاء بها فله خير منها، وهم من فزّع يومئذ آمِنون ومن جاء بالسبّئة فَكُبَّتْ وجوهُهم في النار؟». قلت: لا. قال: «الحسّنة مَوَدّننا أهل البيت، والسبّئة عَداوتُنا أهل البيت».

٧/٨٠٦٨ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ، عن عبدالله بن جَبَلة الكِناني، عن سلام بن أبي عَمرة الخُراسانيّ، عن أبي الجارود، عن أبي عبدالله الجَدليّ، قال: قال لي أمير المؤمنين (عبدالله): «ألا أخْيِرك بالحسّنة التي من جاء بها كُبّ على وجهه في نار جهنّم؟». ولنسيئة التي من جاء بها كُبّ على وجهه في نار جهنّم؟». قلت: بلى، يا أمير المؤمنين. قال: «الحسنة حبّنا أهل البيت، والسيئة بغضنا أهل البيت».

٨/٨٠٦٩ وعنه، قال: حدّ ثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن الحسن بن محبوب، عن هشام بن سالم، عن عمّار الساباطي، قال: كنتُ عند أبي عبدالله اطبالتهم، وسأله عبدالله بن أبي يَعفور عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنةِ قَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا وَهُمْ مِّن قَرْعٍ يَوْمَثِذٍ ءَامِنُونَ ﴾، فقال: «وهل تدري ما الحسّنة؟ إنّما الحسنة معرفة الإمام وطاعته، وطاعته من طاعة الله».

٩/٨٠٧٠ وعنه، بالإسناد المذكور: عن أبي عبدالله (عبه التلام)، قال: «الحسّنة ولاية أمير المؤمنين (عله التّلام)».

١٠/٨٠٧١ - وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن إسماعيل بن بشَار، عن عليّ بن جعفر المجعفر المهانديم، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنةِ فَلَهُ جَعفر المهانديم، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنةِ فَلَهُ خَبْرٌ مّنْهَا وَهُمْ مِّن فَزَعٍ يَوْمَنْذٍ ءَامِنُونَ \* وَمَن جَاءً بِالسَّيَّةِ فَكُبَّت وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّادِ ﴾، قال: «الحسّنة ولاية عليّ (مداديم)، والسبّئة عداوته وبغضه».

11/۸۰۷۲ مأحمد بن محمد بن تحالد البرقيّ عن ابن فضال، عن عاصِم بن حُمَيد، عن فُضيل الرّسّان، عن أبي داود، عن أبي عبدالله الجدّلي، قال: قال لي أمير المؤمنين (عبدالله): «يا أبا عبدالله الاأحدّثك بالحسنة التي من جاء بها أمِنَ من فزّع يوم الفيامة، وبالسيّئة التي من جاء بها أكبّه الله على وجهه في النار؟، قلت: بلي. قال: «الحسنة حبّنا، والسيّئة بغضنا».

١٢/٨٠٧٣ - أبو عليّ الفَضْل بن الحسن الطَّبَرْسِيّ في (مجمع البيان): قال:حدَّثنا السيّد أبو الحَمَّد مهدي بن يزار الحسينيّ، قال: حدَّثنا الحاكم أبو القاسم عبيدالله بن عبدالله الحَسكانيّ، قال: أخبرنا محمّد بن عبدالله بن

٧ ـ تأويل الآيات ١: ١٧/٤١٠.

٨ ـ تأويل الآيات ١: ١٨/٤١١.

٩ ـ تأويل الآيات ١: ١٩/٤١١.

١٠ ـ تأويل الآيات ١: ٢٠/٤١١.

١١ ـ المحاسن: ١٥٠ /١٥٠.

١٢ ـ مجمع البيان ٧: ٣٧١، شواهد التنزيل ١: ٥٨١/٤٢٥، ينابيع المودة: ١٨.

سورة النمل (۲۷) ...... (۲۷) ..... (۲۷) .... (۲۷) .... (۲۷)

أحمد، قال: أخبرنا محمّد بن أحمد بن محمّد، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيي بن أحمد، قال: حدّثني محمّد بن عليّ، عن أبيه، قال: عبدالرحمن بن الفَضْل، قال: حدّثني جعفر بن الحسين، قال: حدّثني محمّد بن زيد بن عليّ، عن أبيه، قال: سمِعت أبا جعفر (عبدالله) يقول: ودخّل أبو عبدالله الجدليّ على أمير المؤمنين (عبدالنه)، فقال له: يا أبا عبدالله، ألا أخبرك بقول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن جَآءَ بِالْحَسَنةِ ﴾ إلى قوله ﴿ تَعْمَلُونَ ﴾ ، قال: بلى، جُعلت فداك. قال: والحسنة حبّنا أهل البيت، والسيّئة بغضناه.

۱۳/۸۰۷۱ وعنه، قال: حدّثنا السيّد أبو الحَمْد، قال: حدّثنا الحاكم أبو القاسم، قال: أخبرنا أبو عثمان سعيد ابن محمّد البَحيريّ (۱)، عن جدّه أحمد بن محمّد (۱)، قال: حدّثنا جعفر بن سَهل، قال: حدّثنا أبو زَرعة عثمان بن عبدالله القُرَشيّ، قال: حدّثنا ابن لَهيعة (۱)، عن أبي الزبير، عن جابر بن عبدالله، قال: قال رسول الله (مدّن اله عبدواله): ايا علي علي، لو أنّ أمّني صاموا حتّى صاروا كالأوتاد (۱)، وصلّوا حتّى صاروا كالخنايا، ثمّ أبغضوك، لأكبّهم الله على مناخِرهم في الناره.

المعربة عن المرابط المعربة عن المراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمير، عن منصور بن يونس، عن عمر بن أبي شَيْبَة، عن أبي جعفر (طبعالم)، قال: سمِعته يقول ابتداءً منه: وإنّ الله إذا بَدَا لَهُ أن يُبِينَ خَلْقَه، ويجمّعَهم لِما لا بُدّ منه، أمرَ مُنادياً يُنادي، فتجمّع الإنس والجنّ في أسرّع من طَرْفَةِ عَبْن، ثمّ أذِن لسَماء الدنيا فتنزِل، فكانت من وراء الناس، وأذِن للسماء الثانية فتنزِل، وهي ضِعفُ التي تلبها، فإذا رآها أهل السماء الدنيا، قالوا: جاء ربّنا؟ قالوا: لا، وهو آتٍ -يعني أمرَه -حتى تنزل كلُّ سماء، تكون كل واحدة منها من وراء الأخرى، وهي ضِعف التي تلبها، ثمّ ينزل أمرُ الله في ظُلُل من الغَمام، والملائِكة، وقُضي الأمر، وإلى الله تُرجع الأمور، ثمّ يأمر الله مُنادياً ينادي: ﴿ يَا مَعْشَرَ ٱلْجِنّ وَٱلْإِنسِ إِنِ ٱسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُواْ مِنْ أَقْطَارٍ ٱلسَّمَواتِ وَٱلْأَرْضِ فَانفُذُواْ لا تَنفُذُونَ إلَّا بِسُلْطَانٍ ﴾ (١).

١٢ ـ مجمع البيان ٧: ٢٧١.

<sup>(</sup>١) في النسخ والمصدر: الحميري، انظر: سير أعلام النبلاء ١٨: ١٠٣، أنساب السمعاني ١: ٢٩١.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أحمد بن إسحاق، انظر: سير أعلام النبلاء ١٦: ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) في جميع النسخ: أبو لهيعة، انظر: ميزان الاعتدال ٢: ٤٧٩.

<sup>(</sup>١) في «ج»:كالأوتار.

١٤ ـ تفسير القمي ٢: ٧٧.

<sup>(</sup>١) الرحمن ٥٥: ٣٣.

#### يَخْزُنُهُمُ ٱلْفَزَعُ ٱلْأَكْبَرُ وَتَتَلَقَّاهُمُ ٱلْمَكَائِكَةُ هَذَا يَوْمُكُمُ ٱلَّذِى كُنتُمْ تُوعَدُونَ﴾ ".

١٥/٨٠٧٦ على بن إبراهيم: في معنى الحسّنة، قال: الحسّنة ـ والله ـ ولاية أمير المؤمنين (عبدالتلام).

المجدد الله بن موسى الحبّال الطّبري، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد السِناني، قال: حدّثنا محمّد بن هارون الصَّوفي، قال: حدّثنا عبيدالله بن موسى الحبّال الطّبري، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين الخَشّاب، قال: حدّثنا محمّد بن مُحْصِن، عن يونُس بن ظِبيان، قال: قال الصادق جعفر بن محمّد (عليماالتلام): ﴿إِنَّ النّاس يعبّدون الله عزّ وجلّ على ثلاثة أوجه: فطبقة يعبُدونه رغبة في ثوابه، فتلك عبادة الحرّصاء، وهو الطّمَعُ، وآخرون يعبُدون خَوفاً من النار، فتلك عبادة العبد، وهي رَهْبه، ولكنّي أعبُده حُبّاً له عزّ وجلّ، فتلك عبادة الكرام، وهو الأمْن، لقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَهُمْ مَن فَرَع يَوْمَثِهُ عَامِنُونَ ﴾، ولقوله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ إِن كُنتُم تُحبُّونَ آللة فَاتَّبِمُونِي يُحبِبْكُمُ آللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ مَن فَرَع يَوْمَثِهُ عَامِنُونَ ﴾، ولقوله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ إِن كُنتُم تُحبُّونَ آللة فَاتَّبِمُونِي يُحبِبْكُمُ آللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ فَن أَحبُ الله عزّ وجلّ أحبُه الله، ومن أحبّه الله عزّ وجلّ كان من الآمِنين».

۱۷/۸۰۷۸ و من طريق المخالفين: ما رواه الحِبَري، يرفعه إلى أبي عبدالله الجدّلي، قال: دخَلتُ على علي (علم الله البهدّلي)، قال: دخَلتُ على علي (علم الله الله الله الله الله الله وفعل به وفعل، والسيّئة التي من جاء بها أدخله الله الجنّة، وفعل به وفعل، والسيّئة التي من جاء بها أكبّه الله في النار، ولم يقبل له معها عمّل؟ قال: قلت: بلى، يا أمير المؤمنين، فقال: «الحسنة حبّنا، والسيّئة بغضنا».

قوله تعالى:

# إِنَّمَا أَمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبُّ هَلِهِ ٱلْبُلْدَةِ -إلى نوله تعالى - سَيُرِيكُمْ ءَايَاتِهِ إِنَّمَا أَمِرْتُ أَنْ أَعْبُدُ وَلَهَا [٩٣-٩٩]

١/٨٠٧٩ ـ عليّ بن إبراهيم، فوله: ﴿ إِنَّمَا أُمِزْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَذِهِ ٱلْبُلْدَةِ ٱلَّذِي حَرَّمَهَا﴾. فال: مكّة، وله كلّ سيء.

قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ - إلى قوله تعالى - ﴿ سَيُرِيكُمْ ءَايَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا ﴾ قال: الآيات أمير المؤمنين، والأئمّة (منهم التلام)، إذا رَجعوا، يعرِفهم أعداؤهم إذا رأوهم، والدليل على أنّ الآيات

<sup>(</sup>٢) الأنبياء ٢١: ١٠٣.

١٥ ـ تفسير القمي ٢: ١٣١.

١٦ ـ الأمالي: ١١/٤١.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۲۱.

١٧ ـ تفسير الحبري: ٢٩٣/٧٧.

هم الأئمة، قول أمير المؤمنين (عبدالتلام): «والله، مالله آية أكبر منّي» فإذا رجَعوا إلى الدنبا، يعرِفهم أعداؤهم إذا رأوهم في الدنبا.

٠٨٠٨٠ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن أبي عُمّير، أو غيره، عن محمّد بن أبي عُمّير، أو غيره، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (علماتلام)، قال: قلت له: جُعِلت فداك، إنَّ الشيعة يسألونك عن تفسير هذه الآية: ﴿ عَمَّ يَتَسَاّءَلُونَ \* عَنِ ٱلنَّبَإِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ (١)، قال: «ذلك إليّ، إن شفّتُ أخبَرُتُهم، وإن شِفْتُ لم أخبِرُهُم ديم قال لكنّي أخبِرُك بتفسيرها».

قلت: عمّ يتساءلون؟ قال: فقال: «هي في أمير المؤمنين (منوات الله عبه)، كان أمير المؤمنين (منوات الله عبه) يقول: ما لله عزّ وجلّ آية هي أكبّر منّى، ولا لله من نبأ أعظم منّى».

وتقدّم تفسير الآيات بالأثمّة (طهم السّلام)، في قُوله تعالى: ﴿ قُلِ الظُّرُواْ مَاذًا فِي السَّمَـٰواتِ وَالْأَرْضِ وَمَا تُغْنِى الْأَيَاتُ وَالنَّذُرُ عَن قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ من سورة يونس (").



۲ ـ الكافي ۱: ۳/۱۹۱.

<sup>(</sup>۱) النبأ ۱۷٪ ۱ و۲.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في تفسير الآية (١٠١) من سورة يونس.

#### المُشتَدرك

#### (شورةُ النمل)

قوله تعالى:

# قُل لَّا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا آللهُ [70]

ا الطبرسي في (الاحتجاج)، قال: وممّا خرج عن صاحب الزمان (ملوات الدعلية) رداً على الغُلاة من التوقيع جواباً لكتاب كتب إليه على بدي محمّد بن عليّ بن هلال الكَرخيّ: ديا محمّد بن عليّ، تعالى الله عزّ وجلّ عمّا يصفون، شبحانه وبحمده، ليس نحن شركاء، في علمه ولا في قدرته، بل لا يعلم الغيب غيره كما قال في محكم كتابه تبارك وتعالى: ﴿ قُل لا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَاواتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبِ إِلّا اَقْدُ ﴾، وأنا وجميع آبائي من الأولين آدم ونوح وإبراهيم وموسى وغيرهم من النبيّين، ومن الآخرين محمّد رسول الله وعليّ بن أبي طالب والحسن والحسين وغيرهم ممّن مضى من الأثمّة (ملوك الله عليم أحسن) إلى مبلغ أيّامي ومنتهى عصري عبيد الله عزّ وجلّ، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن أَعرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً وَنَحشُرُهُ يَومَ القِيَامَةِ أَعمَى \* قَالَ رَبّ لِمَ حَشَر تَنِي أَعمَى وَقَد كُنتُ بَصِيراً \* قَالَ كَذَلِكَ أَيْتَكَ عَايَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَلِكَ ٱلْيَوْمَ تُنسَىٰ ﴾ (١)

مستدرك سورة النمل آية ـ ٩٥ ـ

١ ـ الاحتجاج: ٧٢.

#### 



#### سورة القصص

# فضلها

تقدّم في أوّل سورة الشعراء.

۱/۸۰۸۱ - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (ملّناه عبدرانه) أنّه قال: «من قرأ هذه السورة، كان له من الأجر عشر حسّنات بعددكلّ من صدَّق بموسى (عبدالسّدم)، وعدّد من كذَّب به، ولم يَبْقَ مَلَك في السماوات والأرض إلّا شَهِد له يوم القيامة بأنّه صادق؛ ومن كتَبها وشَرِبَها، زال عنه جميع ما يشكو من الألّم، بإذن الله تعالى،

٣/٨٠٨٣ وعن الصادق (عبه المتلام): ومن كتبها، وعلقها على المبطود، وصاحب الطحال، ووجع الكيد، ووجع الكيد، ووجع الحكيد، ووجع الجوف، يكتبها ويعلقها عليه، وأيضاً يكتبها في إناء ويغسِلها بماء المنظر، ويشرب ذلك الماء، زال عنه ذلك الوجع والألم، ويشفى من مرضه، ويهون عنه الورّم، بإذن الله تعالى ه.

قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمْنِ آلرَّحِيم طَسَمَ \* تِلْكَ ءَايَاتُ آلْكِتَابِ آلْمُبِينِ [ ٢- ٢ ]

معنى ﴿ طَسَمَ ﴾ تقدّم في أوّل سورة الشعراء (١).

١/٨٠٨٤ -علىّ بن إبراهيم، قال: ثمّ خاطب الله نبيّه (منن الدعليه والد)، فقال: ﴿ نَتْلُواْ عَلَيْكَ ﴾ يا محمّد ﴿ مِن تَبَلٍ مُوسَىٰ وَفِرْعَوْنَ بِالْحَقِّ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ .

قوله تعالى:

## إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعاً يَسْتَضْعِفُ طَآئِفَةً مُنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَا ءَهُمْ وَيَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ [٤]

سعد بن الوليد (رضية عنها)، عن سعد بن عبد الله المحمد الله المحمد الله الوليد (رضية عنها)، عن سعد بن عبد الله وعبد الله بن جعفر الحِمْيَريّ، ومحمّد بن يحيى العطّار، وأحمد بن إدريس، جميعاً، قالوا: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر البَرَنْطِيّ، عن أبان بن عثمان، عن محمّد المحلبيّ، عن أبي عبد الله (عنها عليه)، قال: وإنّ يوسف بن يعقوب (صليت الله عليها) حين حضَرَتُه الوفاة جمع آل يعقوب وهم ثمانون عبد الله (عنها المؤبط سيظهرون عليكم، ويسومونكم سوء العذاب، وإنّما ينجيكم الله من أيديهم برجُلٍ من رجلاً فقال: إنّ هؤلاء القِبْط سيظهرون عليكم، ويسومونكم سوء العذاب، وإنّما ينجيكم الله من أيديهم برجُلٍ من

سورة القصص آية ـ ١ ـ ٢ ـ

(١) تقدَّم في الحديث (١) من تفسير الآيات (١ ـ ٣) من سورة الشعراء.

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٣٣.

سورة القصص آية ـ ٤ ـ

١ ـكمال الدين وتمام النعمة: ١٣/١٤٧.

وُلدِ لاوي بن يعقوب، اسمه موسى بن عمران، غُلام طُوال، جَعد، آدم (١٠). فجعَل الرجل من بني إسرائيل يسمّي ابنه عِمران، ويسمّي عِمران ابنه موسى.

فذكر أبان بن عثمان (۱)، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عبدائنلام)، أنّه قال: «ما خِرَج موسى بن عمران حتّى خرّج قبله خمسون كذّاباً من بني إسرائيل، كلّهم يدّعي أنّه موسى بن عِمران».

وفيلغ فِرْعُون أَنَهِم بُرْجِعُون (") به، ويَطلّبون هذا الغلام، وقال له كهّنته وسحَرَته: إنّ هَلاكَ دينك وقَوْمِك على يدّي هذا الغلام الذي يولد العام في بني إسرائيل. فوضّع القوابل على النساء، وقال: لا يولد العام غلام إلّا ذُبح. ووَضّع على أمّ موسى قابلةً، فلمّا رأى بنو إسرائيل ذلك، قالوا: إذا ذُبح الغِلمان، واستَحبي النِساء، هلكنا، فلم نبي فتعالوا لا نقرب النِساء. فقال عِمران أبو موسى (علم التلام): بل باشروهن، فإنّ أمر الله واقع ولوكره المُشْركون، المُشْركون، من حرّمه فإنّي لا أحرّمه، ومن تركه فإنّي لا أتركه؛ وباشر أمّ موسى، فحمّلت به. فوضع على أمّ موسى قابلة تحرّسها، فإذا قامت قامت، وإذا قعدت فقدت، فلمّا حمّلته أمّه وقعت عليها المحبّة، وكذلك حُجج الله على خلّقِه، فقالت لها القابلة: ما لك يا بُنيّة تَصْفَرُين وتذوبين؟ قالت: لا تلوميني، فإنّي أخاف إذا وَلَدت، أخِذ وَلَدي خلّقِه، فقالت لها القابلة: ما لك يا بُنيّة عليك. فلم تُصَدِّقها، فلما أن وَلَدت، التفنَثُ إليها وهي مُقبِلة، فقالت: ما فذُبح. قالت: لا تحرّني، فإنّي سوف أكثُم عليك. ثمّ حملَتْهُ فأد خَلَتْهُ المَحْدَع، وأصلَحَتْ أمرَه. ثمّ خرجت إلى الحرّس، فقالت: ألم أقُل أنّي سوف أكثُم عليك. ثمّ حملَتْهُ فأد خَلَتْهُ المَحْدَع، وأصلَحَتْ أمرَه. ثمّ خرجت إلى الحرّس، فقالت: أنصرفوا وكانوا على الباب وإنّه خرّج دم منقطع. فانصرفوا، فأرضَعُه.

فلمًا خافَت عليه الصوت، أوحى الله إليها أن اعتملي التابوت، ثمّ اجعَليه فيه، ثمّ أخْرِجيه ليلاً، فاطْرَحيه في نبل مِصْر، فوضَعَتْه في التابوت، ثمّ دفعَته في البَمّ، فجعَل يرجِع إليها، وجعَلت تدفّعه في الغَمْر ('')، وإنّ الريحَ ضرَبَتْه فانطلَقت به، فلمًا رأته قد ذهّب به الماء، همّت أن تصبح، فربَط الله على قلبهاه.

قال: دوكانت المرأة الصالحة، امرأة وعون عوهي من بتي إسرائيل ـ قالت لفرعون: إنها أيّام الرّبع، فأخْرِجْني واضْرِبْ لي قُبّة على شطّ النيل، إذ أقبَل التابوت بريدها، فقالت: أما تَرَوْن ما أرى على الماء؟ قالوا: إي والله ـ يا سيّدتنا ـ إنّا لنرى شيئاً. فلمّا دنا منها، قامت إلى الماء، فنناوَلَتْهُ بيدها، وكاد الماء يَغْمُرها، حتّى تصايحوا عليها، فجَذَبَتْه، فأخرَجَتْه من الماء، فأخذَته فوضَعته في جِجْرها، فإذا هو غُلام أجْمَلُ الناس وأسرُّهم، فوقَعت عليها منه محبّة، فوضعته في جِجْرها، وقالت: هذا ابني. فقالوا: إي والله ـ يا سيّدتنا ـ مالك ولد، ولا للملك، فاتّخِذي هذا ولداً. فقامت إلى فرعون، فقالت: إني أصّبت غلاماً طيّباً حُلُواً، نتّخِذُه ولَداً، فيكون فَرَّة عَبن لي ولك، فلا نقتله. قال: ومن أبن هذا الغلام؟ قالت: لا والله لا أدري، إلّا أنّ الماء جاء به، فلم تَزَلْ به حتّى رَضِي.

<sup>(</sup>١) الآدم من الناس: الأسمر. «الصحاح ـ أدم ـ ٥: ١٨٥٩».

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: عن أبي الحسين.

<sup>(</sup>٣) أَرجَفُوا في الشيء: أَي خاضُوا فيه. «لسان العرب ــرجف ــ ٩: ١١٣.٥.

<sup>(</sup>٤) الغَمْرُ: الماء الكثير، اللسان العرب عصر . ٥: ٢٩».

فلمًا سَمِع الناس أنّ المَلِكَ قد تبنّى ابناً، لم يَبْقُ أَحَد من رؤوس مَنْ كان مع فِرْعُون إلا بعَث إليه امرأته، لتكون له ظِيرًا (٥)، أو تَحْصُنه، فأبى أن يأخّذ من امرأة منهن تَدْياً. قالت امرأة فِرْعُون: اطلبوا لابني ظِيْراً، ولا تَحْقِروا أحَداً. فجعَل لا يقبَل من امرأة منهن تَدياً. فقالت أمّ موسى لا تحته: انظري أثرين له أثراً؟ فانطلقت حتى أتت باب المَلك، فقالت: قد بلغني أنكم تَطلُبون ظِفْراً، وهاهنا امرأة صالحة تأخذ ولَدكم، وتكفّله لكم. فقالت: أدْخِلوها، فلما دخلت، قالت لها امرأة فِرْعُون: من انت؟ قالت: من بني إسرائيل. قالت: اذهبي - يا بنيّة - فليس لنا فيك حاجة. فقالت لها النساء: عافاك الله، انظري هل يقبَل، أو لا؟ فقالت امرأة فِرْعُون: أرأيتم لو قَبِل هذا، هل يَرْضَى فرْعُون أن يكونَ الغلام من بني إسرائيل، والمرأة من بني إسرائيل - يعني الظِيُّر -؟ لا يَرْضَى. قلن: فانظري أيقبل، أو لا يقبل؟ قالت: إنّ امرأة المَلِك تَدعوك. فد خلت عليها، فرْعُون أن يقبل؟ قالت امرأة فرعون: فاذْهَبي فادْعبها، فادّ حم اللبن في خلّق، فلمّا رأت امرأة فرعون أن ابنها فد في حِجْرِها، ثم ألقَمَتُه تَدْيَها، فازد حم اللبن في خلّق، فلمّا رأت امرأة فرعون أن ابنها فد قبل، فامت إلى فرعون هفي عليه أنه المُلام من بني إسرائيل، والظِيْر من بني إسرائيل؟ فلم تَزَل تكلّمه فيه، إسرائيل. قال فِرْعُون: هذا الغُلام، إنّما هو ابنك، ينشأ في حِجْرك؟ حتى قَلَبَتْهُ عن رأيه، ورَضِي.

فنشأ موسى (بهاتلام) في آل فرعون، وكتَمَتْ أمَّه خبَره، وأخته، والقابلة، حتى هلكت أمّه، والقابلة التي قبِلَنْه، فنشأ رسه التلام، لا يعلم به بنو إسرائيل وقال وكانت بنو إسرائيل تطلبه وتسأل عنه، فيَعمى عليهم خيره وقال فبلغ فِرْعَون أنّهم يَطلُبونه، ويسألون عنه، فأرسل إليهم، فزادَ في العذاب عليهم، وفرّق بينهم، ونهاهم عن الإخبار به، والسؤال عنه».

قال: افخرَجت بنو إسرائيل ذات ليلة مُقمِرة إلى شيخ عند، علم، فقالوا: لقد كنّا نستربح إلى الأحاديث، فحنّى متى، وإلى متى نحن في هذا البّلاء؟! قال: والله إنّكم لا تزالون فيه حتى يحيي الله ذكره بغّلام من وُلدِ لاوي بن يعقوب، اسمه موسى بن عِمران، غُلام طُوال جَعْد. فبينا هم كذلك، إذ أقبل موسى (عله الته اله) يسير على بغلة، حتى وقف عليهم، فرفّع الشيخ رأسه، فعرّفه بالصِفّة، فقال له: ما اسمك، يرحمك الله؟ قال: موسى. قال: ابن مَنْ؟ قال: ابن مَنْ؟ قال: ابن مَنْ؟ قال: أبن مَنْ عِمران. فوتَب إليه الشيخ، فأخذ بيده فقبّلها، وئاروا إلى رِجْلَيه فقبّلوهما، فعرفهم وعرّفوه، واتّخذَهم شيعةً.

فمكت بعد ذلك ما شاء الله، ثمّ خرّج، فدخل مدينةً لفِرْعُون، فيها رجُل من شبعته يقاتل رجلاً من آل فرعون من الفِيْط، فاستَغاثه الذي من شبعته على الذي من عدوّه القِبطيّ، فوكَزه موسى، فقضى عليه \_ وكان موسى عليه الذي من المجسم، وشِدّةً في البّطش فذكرَه الناس، وشاع أمرُه، وقالوا: إنّ موسى قتل موسى عليه من آل فِرْعُون. فأصبَح في المدينة خانِفاً يترفّب، فلمّا أصبَحوا من الغد، فإذا الذي استَنْصَرَه بالأمس يستَصْرِخُه على آخر، فقال له موسى: إنّك لَغُويٌ مُبين، بالأمس رجلّ واليوم رجل؟! فلمّا أراد أن يَبْطِشَ بالذي هو عدوٌ لهما، قال: يا موسى، أثريد أن تَقْتُلني كما قتَلْتَ نفساً بالأمس؟! إن تُريد إلّا أن تَكونَ جبّاراً في الأرض، وما

<sup>(</sup>٥) الطُّقْر: المُرْضِعَةُ غَيرَ وَلَدها. «النهاية ٣: ١٥٤».

تُريد أن تكون من المُصْلحِين. وجاء رجل من أقصى المدينة يَسعى، قال: يا موسِى، إنّ المَلَا ياتَمِرون بك ليَقْتُلوك، فاخْرُجْ إنّي لك من الناصِحين.

فخرَج منها خائِفاً يترقب، فخرَج من مِصْرَ بغير ظَهْرِ ولا دابّة ولا خادم، تَخْفِضه أرض وترفّعه أخرى، حتى انتهى إلى أرض مَدْيَن، فانتهى إلى أصل شجرة فنزل، فإذا تحتها بئر، وإذا عندها أمّة من الناس يَسقون، وإذا جاربتان ضعيفتان، وإذا معهما غُنَيْمة لهما، قال: ما خطبكما؟ قالتا: أبونا شيخ كبير، ونحن جاربتان ضعيفتان لا نقدر أن نُزاحِم الرّجال، فإذا سَقى الناس سَقَينا. فرَحِمَهُما موسى (علمائتلام)، فأخذَ دَلْوَهُما، وقال لهما: قدّما غَنَمَكُما. فسَقى لهما، ثمّ رجّعتا بُكْرَةً قبل الناس، ثمّ أقبَل موسى إلى الشَجَرة، فجلس تحتها، وقال: ﴿ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ (٢) فروي أنّه قال ذلك وهو محتاج إلى شِقَ تَمْرَة.

فلمّا رجّعتا إلى أبيهما، قال: ما أعجَلَكما في هذه الساعة؟ قالتا: وجَدُنا رجُلاً صالِحاً، رحيماً، سقى (٧) لنا. فقال لإحداهما: اذهبي فادْعِيه إليّ. فجاءته تمشي على استحياء، قالت: إنّ أبي يَدْعُوك ليَجْزِيَك أَجْرَ ما سَقَيت لنا \_فرُوي أنّ موسى (عبداتلام) قال لها: وجُهيني إلى الطريق، وامشي خَلفي، فإنّا بنو يَعقوب لا نَنْظُر في أعْجاز النِساء \_ فلمّا جاءه، وقصّ عليه القصص، قال: لا تَخَفُ، نَجَوْتَ من القومِ الظالمين. قالت إحداهما: يا أبتِ، استأجِره، إنّ خَيْرَ من استأجَرْتَ القويَّ الأمين. قال: إنّي أريد أن أنكِحَك إحدى ابنَتَيَّ هاتَين، على أن تأجُرتي قَمانيَ حِجَجٍ (١٠)، فإن أنمَمْتَ عشراً فمن عندك. فروي أنّه قضى أنّمهما، لأنّ الأنبياء (عهم التلام) لا يأخذون إلا بالفَصْل والتّمام.

فلمًا قضى موسى الأجل، وسار بأهله نحويت المقدس، أخطأ عن الطريق لبلاً، فرأى ناراً، قال لأهله: المكثوا، إني آنستُ ناراً، لعلَي آنبكم منها بقَيْس ، أو بخبر عن الطريق. فلمّا انتهى إلى النار، إذا شجرة تضطرم من أسفيلها إلى أعلاها، فلمّا دنا منها تأخرت عنه، فرجَع، وأوجس في نفسه خيفة، ثمّ دَنتْ منه الشجرة، فنُودي من شاطئ الواد الأيمن، في البُغْعة المباركة من النبجرة، فأن يَا مُوسَىٰ إنّى أنّا آلله رَبُّ آلْعَالَمِينَ \* وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ شاطئ الواد الأيمن، في البُغْعة المباركة من النبجرة، فأن يَا مُوسَىٰ إنّى أنّا آلله رَبُّ الْعَالَمِينَ \* وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ النار، فولَى مُذْبِراً، فقال له ربّه عزّ وجلّ : ارجِع. فرجع وهو بَرتَعِد، ورُكْبتاه تَصْطَكَان، فقال: إلهي، هذا الكلام الذي النبر، فولَى مُذْبِراً، فقال له ربّه عزّ وجلّ : ارجِع. فرجع وهو بَرتَعِد، ورُكْبتاه تَصْطَكَان، فقال: إلهي، هذا الكلام الذي أسمتع كلامك؟ قال: نعم، فلا تَخَفْ. فوقع عليه الأمان، فوضَع رجّله على ذَنبها، ثمّ تناول لَحْبَيها، فإذا يده في شُعبة العصا، قد عادت عصا، وقبل له: ﴿ آخَلَعْ تَعَلَيْكَ إِلْوَادِ ٱلمُقَدِّسِ طُوئ ﴾ أي خوفيك: خوفك من ضباع أهلك، كانتا من جلْد حمار ميت ـ ورُوي في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ ﴾ أي خوفيك: خوفك من ضباع أهلك، وخوفك من فياع أهلك،

<sup>(</sup>٦) القصص ٢٨: ٢٤.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: رحمنا فسقي.

<sup>(</sup> ٨) الحِجة: السُّنّة. «لسان العرب ـ حجم ـ ٢: ٢٢٧».

<sup>(</sup>٩) القصص ٢٨: ٣٠ و ٣١.

<sup>(</sup>۱۰) طه ۲۰: ۱۲.

رُوي عن الصادق (عبدالتلام) أنّه قال لبعض أصحابه المركن لِمَا لا تَرْجو أَرْجَى منك لما تَرْجو، فإنّ موسى بن عمران خرَج ليقتَبِس لأهلِه ناراً، فرَجع إليهم وهو رسولٌ نبيّ، فأصلح الله تبارك وتعالى أمر عبده ونبيّه موسى في ليلة، وهكذا يفعل الله تعالى بالقائم (عبدالتلام)، الثاني عشر من الأثمّة، يُصْلِح الله أمره في ليلة، كما أصلَح أمر موسى اعبدالتلام، ويُخْرِجه من الحَيرة والغيبة إلى نورِ الفرّج والظهُور).

٢/٨٠٨٦ - علىّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعاً ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾، قال: فأخبر الله نبيّه (صلن الله عليه ما لَقِيّ موسى وأصحابه من فِرْعَون من القَتْل والظّلم، تَعزِيةٌ له فيما يصيبه في أهل بيته من أمته، ثمّ بشره بعد تعزيته أنّه يتفضّل عليهم بعد ذلك، ويجعلهم خلفاء في الأرض، وأئمة على أمّته، ويردّهم إلى الدنيا مع أعدائهم حتى ينتصفوا منهم.

قوله تعالى:

## وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضعِفُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةُ وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَارِثِينَ مِلِى قوله تعالى ـ مَّا كَانُواْ يَحْذَرُونَ [٥-٦]

۱/۸۰۸۷ محمد بن يعفوب: عن الحسين بن محمد، عن معلّى بن محمد، عن الوشّاء، عن أبان بن عثمان، عن أبان بن عثمان، عن أبي الصّبّاح الكِناني، قال: نظر أبو جعفر (عبه السّلام) إلى أبي عبدالله (عبه السّلام)، فقال: قترى هذا؟ هذا من الذين قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَنِمَةٌ وَنَجْعَلَهُمْ ٱلْوَارِثِينَ ﴾ ».

۲/۸۰۸۸ - ابن بابویه، قال: حدّثنا أحمد بن محمد بن الهیشم العِجلي (رسود عه)، قال: حدّثنا أبو العبّاس أحمد بن يحبى بن زكريًا القطّان، قال: حدّثنا بكرين عبدالله بن حبيب، قال: حدّثنا تميم بن بُهلول، عن أبيه، عن محمّد بن سِنان، عن المُفَضّل بن عمر، قال: سمِعت أبا عبدالله (عبدالله (عبدالله) يقول: وإنّ رسول الله (سنناه علي وآله) نظر إلى على والحسن والحسين (عبه النه) فبكي، وقال: أنتم المُستَضْعَفُون بَعديه.

قال المفضّل: فقلت له: ما معنى ذلك، يابن رسول الله؟ قال: «معناه أنتم الأثمّة بعدي، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَثِمَّةً وَنَجْعَلَهُمْ ٱلْوَارِثِينَ ﴾، فهذه الآية فينا جارية إلى يوم القيامة».

٣/٨٠٨٩ ـ وعنه، قال: حدَّثنا محمَّد بن عُمَر، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسين، قال: حدَّثنا أحمد بن عثمان (١)

٢ ـ تفسير القمى ٢: ١٣٣.

سورة القصص آية ـ ٥ ـ ٦ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱/۲٤٣.

٢ ـ معاني الأخبار: ٧٩، شواهد التنزيل ١: ٥٨٩/٤٣٠.

٣ ـ الأمالي: ٢٦/٣٨٧.

ابن حَكيم، قال: حدّثنا شُريح بن مَسْلمة، قال: حدّثنا إبراهيم بن يوسف، عن عبدالجبّار، عن الأعشى التَّقَفيّ، عن أبي صادق، قال: قال عليّ الباسلام: «هي لنا ـ أو فينا ـ هذه الآية: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَىٰ الَّذِينَ اَسْتُضْعِفُواْ فِي الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَثِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ ﴾ ٩.

• ٤/٨٠٩ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رَحِه هـ)، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطّار، قال: حدّثنا أبو عبدالله الحسين بن رِزْق الله، قال: حدّثني موسى بن محمّد بن القاسم بن حمزة بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن أبي طالب (عليم النام)، قال: حدّثنني حكيمة بنت محمّد بن عليّ بن أبي طالب (عليم النام)، قال: حدّثنني حكيمة بنت محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عليم الملام السلام)، قالت: بعث إليّ أبو محمّد الحسن بن عليّ (عليم النام فقال: «يا عمّة، اجعَلي إفطارك الليلة عندنا، فإنّها ليلة النصف من شعبان، فإنّ محمّد الحسن بن عليّ (عليم الليلة الحُجّة، وهو حُجّته في أرضِه، قالت: فقلت له: ومن أمّه ؟ قال لي: «تَرْجِسُ». قلت له: والله حجّلني الله فداك ما بها أثر. قال: «هو ما أقول لك».

قالت: فجِنْتُ، فلمّا سلَّمتُ وجلستُ، جاءَت تَنزَعُ خُفَيّ، وقالت لي: با سيّدتي، كيف أمسَيتِ؟ فقلت: بل أنت سبّدتي، وسبّدة أهلي. قالت: فأنكَرَتْ قُولي، وقالت: ما هذا، يا عمّة؟ قالت: فقلت لها: بُنيّة، إنّ الله تبارك وتعالى سيّهَب لك في ليلتِك هذه غلاماً سبّداً في الدنيا والآخرة، قالت: فخَجِلتْ، واستحبّتْ، فلمّا فرَغتُ من صلاة العِشاء الآخرة، أفطَرتُ، وأخذتُ مضْجَعي فرَقَدْتُ، فلمّاكان في جَوف الليل، قُمت إلى الصلاة ففرَغتُ من صلاتي وهي نائِمة، ليس بها حادِث، ثمّ جلستُ معقّبة، ثمّ اضطّجَعتُ، ثمّ انتبَهْتُ فَزِعةً وهي راقِدة، ثمّ قامّت فضلت وئامت.

قالت حكيمة: وخرجتُ أتفقد الفجل فإذا أنا بالفجر الأوّل كذّنَب السِرحان، وهي نائمة، فدخلتني الشُكوك، فصاح بي أبو محمّد (عبائنه) من المحلس، فقال: «لا تَعْجَلي ـ يا عمّة ـ فإنّ الأمر قد قَرُب، قالت: فجلستُ وقرأتُ المّ السّجدة، وبس، فبينما أنا كذلك، إذ انتبَهتْ فَزِعةً، فوثَبتُ إليها، وقلت: اسمُ الله عليك، ثمّ قلت لها: تحسّين شيئاً؟ قالت: نعم، يا عمّة. فقلتُ لها: اجمّعي نفسَكِ، واجمّعي قلبَك، فهو ما قلتُ لك.

قالت حكيمة: ثمّ أخذَ ثني قَنْرَة، وأخذتها فترة، فانتبهتُ بحِسَ سيّدي، فكشَفتُ الثّوب عنه، فإذا به وطبالتهم، ساجداً يتلقّى الأرضَ بمساجِده، فضمَمْتُه (عبالتهم) إليّ، فإذا أنا به نظبف مُنظّف، فصاح بي أبو محمد (عبالتهم): وهلم إليّ ابني، يا عمّة، فجنّتُ به إليه، فوضّع بدّيه تحت إليّتِه وظهره، ووضّع قدّميه على صَدْرِه، ثمّ أدلى لسانه في فيه، وأمرَّ بدّه على عَيْتَيه، وسَمْعَه، ومفاصِلَه، ثمّ قال: وتكلّم، يا بني». فقال: وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمّداً (منزاة عبواله) رسول الله». ثمّ صلى على أمير المؤمنين، وعلى الأثمة (عليم النهم)، إلى أن وقف على أبيه، ثمّ أحْجَم.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، ط»: أحمد بن تميم، وفي المصدر: أحمد بن غنم، راجع تهذيب التهذيب ١: ٦١. ٤ ـكمال الدين وتمام النعمة: ١/٤٢٤.

سورة القصص (۲۸) ....... ۲۵۱ ..... ۲۵۱ .... ۲۵۱ .... ۲۵۱ .... ۲۵۱ .... ۲۵۱ .... ۲۵۱ .... ۲۵۱ .... ۲۵۱

ثمّ قال أبو محمد (طبالتلام): اليا عمّة، اذهبي به إلى أمّه ليُسلّم عليها، وانتِني به افذهبتُ به، فسلّم عليها، وردَدُنّه ووضّعْتُه في المجلس، ثمّ قال: ايا عمّة، إذا كان يوم السابع، فاتبناء. قالت حكيمة: فلمّا أصبّحت، جئتُ لأسلّم على أبي محمد (طبالتلام)، فكشَفْتُ السِتر لأتفقّد سيّدي (طبالتلام) فلم أزه، فقلت له: مجعلت فيداك، ما فعل سيّدي؟ فقال: (يا عمّة، إنّما استودَعْناه الذي استودَعْنه أمّ موسى موسى (طبالتلام).

قالت حكيمة: فلمّاكان في اليوم السابع جنَّتُ، فسلَّمْتُ وجلَسْتُ، فقال: «هلَمّي إليّ ابني، فجئتُ بسيّدي في الخِرْفَة، ففَعل به كفِعْلَته الأولى، ثمّ أدّلى لِسانَه في فيه، كأنّه يغذّيه لبّناً، أو عسّلاً، ثمّ قال: «تكلّم، يا بني، فقال (طبالسّلام): «أشهد أن لا إله إلّا الله» وثنّى بالصلاة على محمّد، وعلى أمير المؤمنين، والأثمّة (مارات العلم اجمعين) حنّى وقف على أبيه (طبالسّلام)، ثمّ تلا هذه الآية ﴿ بِسْمِ آلَهُ الرَّحْمَنِ آلرَّحِيمِ \* وَتُرِيدُ أَن تَمُنَّ عَلَىٰ آلَّذِينَ حَنّى وقف على أبيه (طبالسّلام)، ثمّ تلا هذه الآية ﴿ بِسْمِ آلَهُ الرَّحْمَنِ آلرَّحِيمِ \* وَتُرِيدُ أَن تَمُنَّ عَلَىٰ آلَّذِينَ الشّغُوا فِي آلأَرْضِ وَتُرِي فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ السّتُضْعِفُوا فِي آلأَرْضِ وَتُرِي فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّاكَانُواْ يَحْذَرُونَ ﴾.

قال موسى: فسألتُ عُقْبة الخادم عن هذا، قال: صدَّقَتْ حكيمة.

المفيد في (إرشادِه): عن أبان بن عثمان، عن أبي الصَّبَاح الكِنانيّ، قال: نظر أبو جَعفر (عدائله) إلى إبنه أبي عبدالله (عدائله) فقال: «نرى هذا؟ هذا من الذين قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَنُويدُ أَن نَمُنَّ عَلَىٰ آلَّذِينَ آلَٰذِينَ الله عَزَ وجلّ: ﴿ وَنُويدُ أَن نَمُنَّ عَلَىٰ آلَّذِينَ الله عَزَ وجلّ: ﴿ وَنُويدُ أَن نَمُنَّ عَلَىٰ آلَّذِينَ الله عَزَ وجلّ: ﴿ وَنُويدُ أَن نَمُنَ عَلَىٰ آلَٰذِينَ الله عَزَ وجلّ: ﴿ وَنُويدُ أَن نَمُنَ عَلَىٰ آلَٰذِينَ الله عَزَ وجلّ: ﴿ وَنُويدُ إِن الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَنْ وجلًا الله عَنْ وبل الله عَنْ عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَنْ وبل الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ وبل الله عَنْ وبل الله عَنْ الله عَ

٣/٨٠٩٢ السيّد الرّضيّ في (الخصائص): بإسناده عن سَهْل بن كَهيل، عن أبيه، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْناً ﴾ (١)، قال: أحد الوالِدَين علىّ بن أبي طالب (علمالتلام).

وقال: قال أبو عبدالله جعفر بن محمّد الصادق عبدالله وقال أمير المؤمنين المواد لله عبه: لتَعْطِفَنَ علينا الدُنيا بعد شِماسِها (" عَطف الضَّروس على ولَدِها، ثَمَّ قُولُ عِنْ اللَّذِينَ أَن نَمُنَّ عَلَىٰ الَّذِينَ اَسْتُضْعِفُواْ فِي الدُنيا بعد شِماسِها أَنْ عَلَىٰ الَّذِينَ اَسْتُضْعِفُواْ فِي الْأَرْضِ فِي الْأَرْضِ فِي الْأَرْضِ فِي الْأَرْضِ فِي الْأَرْضِ فِي الْأَرْضِ فِي الآية.

٧/٨٠٩٣-الطَّبَرْسيّ، قال: صحّت الرواية عن أمير المؤمنين عليّ (عبالتلام)، أنّه قال: «والذي فلَقَ الحبّة وبرأ النَسَمَة، لتَعطِفنَ علينا الدنبا بعد شِماسها عَطْفَ الضَّروس على ولَدها، وتلا عَقِيب ذلك: ﴿وَتُرِيدُ أَن تَمُنَّ عَلَىٰ آلَّذِينَ آسْتُضْعِفُواْ فِي آلأَرْضِ﴾، الآية.

٨/٨٠٩٤ قال: وروى العيّاشيّ، بـالإسناد عـن أبـي الصُّبّـاح الكِنــانيّ، قــال: نــظَر أبــو جــعقر إلى أبــي

٥ - الإرشاد: ٢٧١.

٦ ـ خصائص الأثمة: ٧٠.

<sup>(</sup>١) العنكبوت ٢٩: ٨

<sup>(</sup>٢) شَمَس الفرس: كأن لا يمكّن أحداً من ظهره، ولا من الإسراج والإلجام، ولا يكاد يستقرّ. «أقرب الموارد ـشمس ـ ١: ٦١١».

٧ ـ مجمع البيان ٧: ٢٧٥.

<sup>·</sup> ۸ مجمع البيان ٧: ٣٧٥.

عبدالله رسهمان هما: «هذا ـ والله ـ من الذين قال الله تعالى: ﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِى ٱلْأَرْضِ﴾ «.

٩/٨٠٩٥ قال الطَّبَرُسيّ: وقال سيّد العابدين عليّ بن الحسين اللهما الله): هوالذي بَعث محمّداً (منّن الدون على محمّداً (منّن الدون على الله على الله

۱۰/۸۰۹۹ مأبو جعفر محمّد بن جَرير الطَّبَريّ: في (مُسنَد فاطمة (طهاالتلام))، قال: حدّثنا أبو المُفَضَّل، قال: حدّثني عليّ بن الحسين (۱) المِنْقَريّ الكوفيّ، قال: حدّثني أحمد بن زيد الدّهّان، عن مُخوّل (۱) بن إبراهيم، عن رُستم بن عبدالله بن خالد المَخْزوميّ، عن سليمان الأعمش، عن محمّد بن خلف الطاهريّ، عن زاذان، عن سلمان، قال لي رسول الله (ملن عليه واله): «إنّ الله تبارك وتعالى لم يَبْعَثْ نبيّاً ولا رسولاً إلّا جعَل له اثني عشر نقيباً».

فقلت: يا رسول الله، لقد عرّفتُ هذا من أهل الكِتابَين. فقال: «يا سلمان، هل علِمتَ مَن تُقبائي، الاثني عشر الذين اختارهم الله للإمامة (٢٠) من بعدي؟ «.

فقلت: الله ورسوله أعلم. فقال رسول الله (منزاه على واله): وخلَقني الله من صَفْوة نورِه، ودَعاني فأطَعْتُه، وخَلَق من نوري عليّاً، ودعاه فأطاعته، وخلَق مني ومن عليّ وفاطمة الحسن، من نوري عليّاً، ودعاه فأطاعه، وخلَق مني ومن عليّ وفاطمة الحسين، ودعاه فأطاعه، ثمّ سمّانا الله بخمسة أسماء من أسمائه: فالله المتحمود وأنا محمّد، والله الأعلى (أوهذا علي، والله الفاطر وهذه فاطمة، والله قديم الإحسان (أوهذا الحسن، والله المُحسِن وهذا الحسين، ثمّ خلَق منا ومن نور الحسين تسعة أئمة، فدعاهم فأطاعوه قبل أن يَخلُق سماء مبنيّة، ولا أرضاً مَدحيّة، ولا هوأني ولا مُلَكالًا ولا يَشَرأ دوننا، وكنّا نوراً نسبّح الله، ونسمتع له ونطيع».

قال سلمان: فقلت: يا رسول الله، بأبي أنت وأمّي، فما لِمَن عرَف هؤلاء؟ فقال: هيا سلمان، من عرَفهم حقّ معرفتهم، واقتَدى بهم، ووالى وليّهم، وتبرّأ من ٢٠ عدوّهم، فهو والله منّا، يردُ حيث نَرِدُ، ويسكُن حيث نَسْكُن». فقلت: يا رسول الله، فهل يكون إيمان بهم بغير معرفة بأسمائهم، وأنسابهم؟ فقال: ١٤١٤.

٩ ـ مجمع البيان ٧: ٢٧٥.

١٠ ـ دلائل الإمامة: ٢٣٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحسن.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط»: المحول، وفي المصدر: مكحول، راجع ميزان الاعتدال ٤: ٨٥

<sup>(</sup>٣) في «ج، ي»: للأُمة.

<sup>(</sup>٤) في «ج» والمصدر: العليّ.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: ذو الإحسان.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: وعادى.

فقلت: يا رسول الله، فأنن لي بهم، وقد عرفت إلى الحسين (طبهاته)؟ قال: وثمّ سيّد العابدين عليّ بن الحسين، ثمّ ابنه محمّد بن عليّ باقر علم الأوّلين والآخرين، من النبيّين والمُرْسَلين، ثمّ جعفر بن محمّد لسان الله الصادق، ثمّ موسى بن جعفر الكاظم غيظه صبراً في الله عزّ وجلّ، ثمّ عليّ بن موسى الرضا لأمر الله، ثمّ محمّد بن عليّ المختار من خلق الله (۱)، ثمّ عليّ بن محمّد الهادي إلى الله، ثمّ الحسن بن عليّ الصامت الأمين لسِرّ الله، ثمّ محمّد بن الحسّن الهادي، المهديّ، الناطق، القائم بحق الله، (۱) ثمّ قال: ويا سلمان، إنّك مُدْرِكُه، ومن كان مِثْلُك، ومن تولّه بحقيقة المعرفة».

قال سلمان: فشكرت الله كثيراً، ثمّ قلت: يا رسول الله، وإنّي مؤجّل إلى عهده؟ قال: فقراً قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ أُولَاهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَاداً لَّنَا أُولِي بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلالَ الدِّيَارِ وَكَانَ وَعْداً مَّفْعُولاً \* ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيراً ﴾ (^).

قال سلمان: فاشتد بُكائي وشَوقي، ثمّ قلت: يارسول الله، بعهد منك؟ فقال: ﴿إِي وَالله الذي أَرسلني بالحقّ، مني، ومن عليّ، وفاطمة، والحسن، والحسين، والنسعة، وكلّ من هو منّا، ومعنا، ومُضام فينا. إي والله - يا سلمان - وليَحْضُرنَ إبليس وجنوده، وكلّ من محَض الإيمان مَحْضاً، ومحَض الكفر مَحْضاً، حتى يُوْخذ بالقِصاص، والأوتار، ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدا ﴾ (١٠) وذلك تأويل هذه الآية: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَىٰ آلَّذِينَ آسْتُضْعِفُواْ فِي الأَرْضِ وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا الْأَرْضِ وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُواْ يَخذَرُونَ ﴾ ٥.

قال سلمان: فقُمْتُ من بين يدي رسول الله (منه همراته) وما يبالي سلمان متى لقي الموت، أو الموت لَقِيَه (١١٠).

المسعودي، عن عمرو بن عبدالغفّار، بإسناده عن ربيعة بن ناجد، قال: سبعت عليّاً (مبه التهم) يقول في هذه الآية، المسعودي، عن عمرو بن عبدالغفّار، بإسناده عن ربيعة بن ناجد، قال: سبعت عليّاً (مبه التهم) يقول في هذه الآية، وقرأها، قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نُمُنَّ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾، وقال: «لتَعْطِفَنَ هذه الدنيا على أهل البيت، كما تَعْطِف الضَّرُوس على ولدها».

۱۲/۸۰۹۸ ـ وقال أيضاً: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن يحيى بن صالح الحُوّيزي، بإسناده عن أبي صالح، عن عليّ (عليه الندم)، كذا قال في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِي

<sup>(</sup>٧) في المصدر: لأمر الله.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: بأمر الله.

<sup>(</sup>٩) الإسراء ١٧: ٥ و ٦.

<sup>(</sup>۱۰) الكهف ۱۸: ٤٩.

<sup>(</sup>١١) في المصدر: وما أبالي لقيت الموت أو لقيني.

١١ ـ تأويل الآيات ١: ١٣ ١٤/١، شواهد التنزيل ١: ٤٣١/٤٣١.

١٢ ـ تأويل الآيات ١: ٢/٤١٤.

آلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيْمَةً وَنَجْعَلَهُمُ آلْوَارِثِينَ﴾. ووالذي فلَقَ الحبّة، وبرأ النّسَمَة، لنَعطِفَنَ علينا هذه الدنيا، كما تعطِف الضَّرُوس على ولَدها».

والضَّروس الناقة التي يَموت ولَدُها، أو يُذبَح، ويُحشى جِلدُه، فتدنو منه، فتعطِف عليه.

السببانيّ في (كشف البيان) (١) وي في أخبارنا عن أبي جعفر، وأبي عبدالله (عليهماالتلام): «أنّ هذه الآية مخصوصة بصاحب الأمر الذي يَظْهَر في آخر الزمان، ويُبيد الجَبابرة والفَراعِنة، ويَمْلِكُ الأرض شرقاً وغرباً، فيملأها عَدلاً، كما مُلِئَت جَوراً».

۱٤/٨١٠٠ والشيبانيّ: رُوي عن الباقر، والصادق (ميهاستلام): وأنّ فِرْعَون وهامان هُنا هُما شَخصان من جبايرة قريش، يُحبيهما الله تعالى عند قيام القائم من آل محمّد (عياستلام) في آخِر الزمان، فينتقم منهما بما أسْلَفا».

١٥/٨١٠١ -عليّ بن إبراهيم، وقوله: ﴿ وَنُوِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيْمَةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَارِثِينَ \* وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُوِىَ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا﴾، وهم الذين غـضبوا آل محمّد (طبهمالنلام) حقّهم.

وقوله: ﴿ مِنْهُم ﴾ ، أي من آل محمد ﴿ مَّا كَانُواْ يَخْذَرُونَ ﴾ ، أي من القَتْل والعَذَاب. ولو كانت هذه الآية نؤلت في موسى وفِرْعَون، لقال: ونُري فِرْعَون وهامان وجنودَهما منه ماكانوا يَخْذَرون - أي من موسى - ولم يَقُلْ ﴿ مِنْهُم ﴾ ، فلمّا تقدّم قوله: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَىٰ الَّذِينَ ٱسْتُضْعِقُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيْمَةً وَنَجْعَلَهُمُ أَلُومَةً وَنَجْعَلَهُمُ أَلُومِينَ ﴾ ، فلمّا تقدّم قوله: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَىٰ الَّذِينَ ٱسْتُضْعِقُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَيْمَةً يكونون من أَلُوارِيْينَ ﴾ ، عَلِمنا أنّ المخاطبة للنبيّ امنانه عبدرته ، وما وعد الله به رسوله فإنّما يكون بعده ، والأثمّة يكونون من وُلده ، وإنّما ضرب الله هذا المثل لهم في موسى ويني إسرائيل، وفي أعدائهم بفِرْعُون وهامان وجنودهما، فقال: إنّ فِرْعُون قتَل بني إسرائيل، فأظفر الله موسى بَغِرْعُون و أصحابه حتى أهلكهم الله، وكذلك أهل بيت رسول الله (سنناه عليه (الله) أصابَهم من أعدائهم القَتْل والغَصْب، ثمّ يردّهم الله، ويردّ أعداءهم إلى الدنيا حتى يقتلوهم.

وقد ضرب أمير المؤمنين (عبدالنهم) في أعدائه مثلاً، مثل ما ضرب الله لهم في أعدائهم بفِرْعُون وهامان، فقال: إيا أيّها الناس، إنّ أوّل من بَغى على الله عزّ وجلّ على وجه الأرض عناق بنت آدم (عبدالنهم)، خلّق لها عشرين إصبّعاً، لكلّ إصبّع منها ظُفُران طويلان كالمَخْلَبين (1) العظيمين، وكان مجلسها في الأرض موضع جَريب (1)، فلمّا بغت، بعث الله لها أسداً كالفيل، وذئباً كالبعير، ونسراً كالجمار، وكان ذلك في الخلّق الأوّل، فسلطهم الله عليها، فقتلوها. ألا وقد قتل الله فِرْعُون وهامان، وخسف الله بقارون، وإنّما هذا مثل لأعدائه الذين غصبوا حقّه، فأهلكهم الله، فقتلوها. ثمّ قال عليّ (عبدانه) على أثر هذا المثل الذي ضربه: «وقد كان لي حقّ حازَه دوني من لم يكن له، ولم أكن

۱۲ ـ نهج البيان ۲: ۲۲۱ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) وهو نفس كتاب (نهج البيان) انظر الذريعة ١٨: ٢٣، ٢٤. ١١٤.

١٤ ـ نهج البيان ٣: ٢٢١ ((مخطوط)».

١٥ ـ تفسير القمي ٢: ١٣٣.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، ط»: كالمنجلين.

<sup>(</sup>٢) الجَرِيب من الأرض؛ مِقدار معلوم. ﴿الصحاح \_ جرب \_ ١: ٩٨».

أَشْرَكه فيه، ولا توبة له إلّا بكتابٍ مُنْزَل، أو برسول مُرْسَل، وأنّى له بالرسالة بعد رسول الله (منزله عبدرآنه)، ولا نبيّ بعد محمّد (سنزلة عبدراله)؟ فأنّى يتوب وهو في بَرْزَخِ القيامة، غَرَّتُهُ الأمانيّ، وغرّه بالله الغَرور؟ وقد أشفى على جُرُفٍ هارٍ، فانهارٌ به في نارَجهنّم، والله لا يهدي القوم الظالمين» (٣).

وكذلك مثل القائم (عدالته) في غَيْبَته وهرَبه واستِناره، مثل موسى (عدالته)، خائف مستنر إلى أن يأذن الله في خروجه، وطلب حقّه، وقتل أعدائه، في قوله: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ آللهِ عَلَىٰ تَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ \* أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ آللهِ عَلَىٰ تَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ \* أَذِنَ لِللَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِم بِغَيْرِ حَقَّ ﴾ (قد ضرب الله بالحسين بن عليّ (طبهاالته)، مثلاً في بني إسرائيل بذلتهم من أعدائهم.

١٦/٨١٠٢ ـ ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّثني أبي عن النّضْر بن سُوَيد، عن عاصم بن حُمَيد، عن أبي عبدالله زمه استه، قال: «لقِيّ المِنْهال بن عمر عليّ بن الحسين بن عليّ (عيم استه)، فقال له: كيف أصبحت، يابن رسول الله؟

قال: «ويحك، أما آن لك أن تعلم كيف أصبّحت؟ أصبّحنا في قومنا مِثل بني إسرائيل في آل فِرْعُون، يُذَبّحون أبناءنا، ويستَخْيون نِساءَنا، وأصبّح خير البُريّة بعد محمّد (منن عبدرانه) يُلغنُ على المنابر، وأصبّح عدونًا يُعطَى المال والشّرف، وأصبّح من يُحبّنا مَحقوراً مَنقوصاً حمّّه، وكذلك لم يَزَلِ المؤمنون، وأصبَحَتِ العَجّمُ تعرفُ للعَرَب حفّها بأنّ محمّداً (منن هنه، وأصبحت قُريش تفتّخِر على العرّب بأنّ محمّداً (منن هنه، وأصبحت قُريش تفتّخِر على العرّب بأنّ محمّداً (منن هنه، والمنافع على منها، وأصبَحَتِ العرب تفتّخِر على منها، وأصبَحت العرب تفتّخِر على العرّب تعرف لقريش تفتّخِر على العرّب تعرف لقريش حقّها بأنّ محمّداً (منن هنه، وأصبَحت العرب تفتّخِر على العرب العرب تفتّخِر على العجم بأنّ محمّداً (منن هعب راته) كان منها، وأصبَحنا يا مِنْهَال على العجم بأنّ محمّداً (منن هعب راته) كان منها، وأصبَحنا أهل البيت لا يُعْرَف لنا حقّ، فهكذا أصبَحنا يا مِنْهَال على العجم بأنّ محمّداً (منن هعب راته) كان منها، وأصبَحنا أهل البيت لا يُعْرَف لنا حقّ، فهكذا أصبَحنا يا مِنْهَال على العجم بأنّ محمّداً (منن هعب راته) كان منها، وأصبَحنا أهل البيت لا يُعْرَف لنا حقّ، فهكذا أصبَحنا يا مِنْهَال على العجم بأنّ محمّداً (من ها على العرب كان منها، وأصبَحنا أهل الهيت العرب كان منها، وأصبَحنا يا مِنْهَال على العرب كان منها، وأصبَحنا أم المناه على العرب كان منها، وأصبَحنا يا مِنْهَال على العرب كان منها، وأصبَحنا يا مِنْهَال على العرب كان منها، وأصبَحنا أم العرب كان منها، وأصبَحنا أما منها، وأصبَحنا أما العرب كان منها، وأصبَحنا أما منها، وأصبَد كان منها، وأمّ من منها، وأمّ منها، وأمّ من منها، وأمّ من عنها، وأمّ منها، وأمّ منها، وأمّ منها، وأمّ منها، وأمّ منها، وأمّ من منها، وأمّ منها، وأمّ من عنها، وأمّ منها، وأمّ منها، وأمّ منها،

قولة تعالى:

# وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمْ مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيهِ قَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي آلْيَمِّ وَلَا تَخْوَيْ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي آلْيَمِّ وَلَا تَخْوَيْنَ إِنَّا رَآدُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ آلْمُرْسَلِينَ اللهِ عَلَيْهُ وَلَا يَعْلَمُونَ [٧-١٣]

١/٨١٠٣ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن العلاء بن رَزين، عن محمّد بن

<sup>(</sup>٣) (فأ نِّي يتوب... الظالمين) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٤) الحج ٢٢: ٢٩ و ٤٠.

١٦ ـ تفسير القمي ٢: ١٣٤.

مسلم، عن أبي جعفر عبد الله عنه وإن موسى لمّا حملت به أمّه، لم يَظْهَرْ حَبْلها إلّا عند وَضْعِه، وكان فِرْعَون قد وكّل بنساء بني إسرائيل نساءً من الفِبْط يَحفَظُونَهنّ، وذلك أنّه كان لمّا بلّغَهُ عن بني إسرائيل أنّهم يقولون: إنّه يولد فينا رجُل، يقال له موسى بن عِمران، يكون هَلاك فِرْعَون وأصحابه على يده. فقال فرعون عند ذلك: لأقتُلُنّ ذكورَ أولادهم، حتى لا يكون ما يريدون. وفرّق بين الرجال والنساء، وحبس الرجال في المتحابس (۱).

فلمًا وضَعت أمّ موسى موسى (مه انتلام)، نظرت إليه، وحَزِنت عليه، واغتمّت وبكت، وقالت: يُذبح الساعة. فعطف الله بقلب الموكّلة بها عليها (")، فقالت لأمّ موسى: مالك قد اصفرّ لونُك؟ فقالت: أخاف أن يُذْبَح ولَدي. فقالت: لا تخافي. وكان موسى لا براه أحد إلّا أحبّه، وهو قول الله: ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةٌ مَّنّى ﴾ (") فأحبّته الفِبُطيّة المُوكِلة به.

وأنزل الله على موسى التابوت، ونودِيَت أمّه: ضَعبه في التّابُوت فَافْذِفيه في اليّم، وهو البحر ﴿ وَلا تُخَافِي وَلا تَحْزَفِي إِنّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾، فوضعته في التابوت، وأطبَقَتْ عليه، وألقته في النيل. وكان لفيرْعُون فَضْر على شطّ النِيل مُتَنَزَّة (١)، فنزل من قَصْرِه ومعه آسية امرأته، فنظر إلى سوادٍ في النيل ترفعه الأمواج، والرياح تَضْربه، حتى جاءت به إلى باب قَصْر فِرْعُون، فأمر فِرْعُون بأخْذِه، فأخِذ التابوت، ورُفع إليه، فلمّا فتحه وجد فيه صبيّاً، فقال: هذا إسرائيلي. وألقى الله في قلب في عَلى لموسى محبّة شديدة، وكذلك في قلب آسية، وأراد فِرْعُون أن يَفتَكُوهُ عَسَى أَن يَنفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَداً وَهُم لا يَشْعُرُونَ ﴾ أنّه موسى (عبه النه)، ولم يكن لفِرْعُون ولد، فقال: إنتواله نظئر تربّيه. فجاءوا بعدة نساء قد قُيل أولادُهنّ، فلم يَشْرَبُ موسى (عبه النساء، وهو قول الله: ﴿ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْفَرَاضِعُ مِن قَبْلُ ﴾.

وبلغ أمّه أنّ فِرْعَون قد احدَّه، فحَزِنَتْ وبكَثْ كَمَا قَالَ: ﴿ وَأَصْبَعَ فُؤَادُ أُمْ مُوسَىٰ فَارِغاً إِن كَادَتْ لَتَبْدِى يِهِ ﴾، يعني كادت أن تُخبر بخبره، أو تموس في صَبَطِت نفسها، فكان كما قال الله عزّ وجلَ: ﴿ لَوْلاَ أَن رَبَطْنَا عَلَىٰ قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ \* وَقَالَتْ لِأُخْتِهِ ﴾، أي لأخت موسى: ﴿ قُصِّيهِ ﴾ أي اتبعيه، فجاءت أخته إليه ﴿ فَبَصُرَتْ بِهِ عَن جُنُبٍ ﴾ أي عن بعد ﴿ وَهُمْ لا يَشْمُرُونَ ﴾ فلمّا لم يَقْبَلُ موسى بأخْذِ نَدْي أخدٍ من النساء، اغتم فرعون غمّا شديداً، فقالت أخته: هل أدلّكُم على أهل بَبتٍ يَكفُلونَه لكم، وهم له ناصحون؟ فقال: نعم فجاءت بأمّه، فلما أخَذَنْهُ في حِجْرِها، وألقَمَنْهُ نَدْيَها، والنَقَمَهُ وشَرِب، فقَرحَ فِرْعَونُ وأهْلُه، وأكرَموا أمّه، وقالوا لها: ربّيه لنا، ولكِ منا الكرامة بما تختارين (٥٠) وذلك قول الله تعالى: ﴿ فَرَدَدْنَاهُ إِلَىٰ أُمّهِ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلا تَحْزَنَ وَلِتَعْلَمُ أَنَّ وَعْدَ وَلِكِ مِنَا الكرامة بما تختارين (٥٠) وذلك قول الله تعالى: ﴿ فَرَدَدْنَاهُ إِلَىٰ أُمّهِ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلا تَحْزَنَ وَلِتَعْلَمُ أَنَّ وَعْدَالًا الكرامة بما تختارين (٥٠) وذلك قول الله تعالى: ﴿ فَرَدَدْنَاهُ إِلَىٰ أُمّهِ كَيْ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلا تَحْزَنَ وَلِتَعْلَمُ أَنَّ وَعَلَى الله عَلَى الله وَلَا الله وَلَيْنَاهُ وَلَكِنَ أَكْثَوَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي»: المجالس.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عليه.

<sup>(</sup>۲) طه ۲۰: ۲۹.

<sup>(1)</sup> المُتَرَّه: مكان التَّنزُّه. «المعجم الوسيط ٢: ٩١٥».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: رتيه لنا، فإنا نفعل بك ما نفعل.

وكان فِرْعَون يقتُل أولاد بني إسرائيل كلّما يَلِدون، ويربّي موسى ويُكْرِمه، ولا يعلّم أنّ هلاكه على يده، فلمّا درج موسى، كان يوماً عند فِرْعَون، فعَطّس موسى، فقال: الحمد لله ربّ العالمين. فأنكر فِرْعَون ذلك عليه، ولطّمه، وقال: ما هذا الذي تقول؟ فونَب موسى على لحيته ـ وكان طويل اللّحية \_ فهلَبّها ـ أي قلّعها ـ فالمه ألماً شديداً، فهمّ فِرْعَون بقتْلِه، فقالت امرأتُه: هذا غُلام حَدَث، لا يدري ما يقول، وقد آلمّتَه بلَطْمَتِك إيّاه، فقال فِرْعَون: بل يدري. فقالت له: ضعْ بين يَدَيه تمراً وجَمراً، فإن ميّز بينهُما فهو الذي تقول. فوضّع بين يَدَيه تمراً وجَمراً، وقال: كُلّ. فمدٌ يدُه إلى التّمر، فجاء جَبْرَئيل فَصَرفها إلى الجَمْرِ، فأخَذ الجَمْر في فيه، فاحترَقَ لِسانه، وصاح ويَكى، فقالت آسية لفِرْعَون: ألم أقل لك إنّه لا يَعقل؟ فعفا عنه ه.

قال الراوي: فقلت لأبي جعفر (عليه الله عليه): فكم مكنّ موسى غائباً عن أمّه حتّى ردّه الله عليها؟ قال: اللاثة أيّام، فقلت: كان هارون أخا موسى لأبيه وأمّه؟ قال: انعم، أما تسمّع الله تعالى يقول: ﴿ يَبْنَوُمُ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِيَ﴾ (١).

فقلت: أيّهما كان أكبَرُ سنّاً؟ قال: «هارون».

قلت: وكان الوحي يَنزِل عليهما جميعاً؟ قال: «الوحي يَنزِل على موسى، وموسى يُوحيه إلى هارون».

فقلت: أخبِرْني عن الأحكام، والقضاء، والأمر والنهي، أكان ذلك إليهما؟ قال: «كان موسى الذي يناجي ربّه، ويكتُب العِلم، ويَقضي بين بني إسرائيل، وهارون يَخْلُفه إذا غاب عن قَومِه للمُناجاة».

قلت: فأيّهما مات قبل صاحبه؟ قال: «مات هارون قبل موسى (مبدائلام)، وماتا جميعاً في التّيه».

قلت: فكان لموسى (مبه الترم) وُلُد؟ قال: ولا، كان الوُلِد لَهَا ووْل، والذرِّيَّة له،

قال: افلم يَزُلُ موسى (على الله عند فِرْعُون في أكرم كُرَافَة ، حتى بلّغ مَبْلَغ الرجال، وكان يُنكر عليه ما يتكلّم به موسى من التوحيد، حتى هم به، فخرَج موسى من عنده، و دخل المدينة ، فإذا رجلان يقتَتِلان ، أحدُهما يقول بقول موسى، والآخر يقول بقول فِرْعُون ، فاستَغاثه الذي من شبعته ، فجاء موسى ، فوكّز صاحب فِرْعُون ، فقضى عليه ، وتُوارى في المدينة ، فلمّاكان من الغد ، جاء آخر فتشبّت بذلك الرّجل الذي يقول بقول موسى ، فاستَغاث بموسى ، فلمّا نظر صاحبه إلى موسى ، قال له: أثريد أن تَقْتُلني كما قَتَلْتَ نفساً بالأمس؟! فخلّى عن صاحبه ، همّ به موسى ، فلمّا نظر صاحبه إلى موسى ، قال له: أثريد أن تَقْتُلني كما قَتَلْتَ نفساً بالأمس؟! فخلّى عن صاحبه ، همّ به موسى ،

وكان خازن فِرْعَون مؤمناً بموسى، قد كتم إيمانه ستّمائة سنة، وهو الذي قال الله: ﴿ وَقَالَ رَجُلُّ مُؤْمِنٌ مُنْ قالِ فِرْعَوْنَ يَكُنُمُ إِيمَانَهُ أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَن يَقُولَ رَبِّى آفَهُ ﴾ (٧)، وبلَغ فِرْعَون خبر قتل موسى الرجل، فطلبه ليقتله، فبعث المؤمن إلى موسى (٤٠ السّلام): ﴿ إِنَّ ٱلْمَلاَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ إِنِّى لَكَ مِنَ ٱلنَّاصِحِينَ \* فَخَرَجَ مِنْهَا ﴾، كما حكى الله: ﴿ خَائِفاً يَتَرَقَّبُ ﴾ . قال . يلتَفِت بَمنة ويسرة، ويقول: ﴿ رَبِّ نَجْنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ

<sup>(</sup>٦) طه ۲۰ ته ۹.

<sup>(</sup>۷) غافر ۱۶: ۲۸.

٢٥٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### الظَّالِمِينَ ﴾ <sup>(^)</sup>.

ومرَّ نحو مَدْيَن، وكان بينه وبين مَدْيَن مسيرة ثلاثة أيّام، فلمّا بلغ باب مَدْيَن، رأى بئراً يستقي الناس منها لأغنامهم ودوابهم، فقَعَد ناحية، ولم يكن أكل منذ ثلاثة أيّام شيئاً، فنظر إلى جاريَتَيْن في ناحِية، ومعهما غُنيْمات، لا تَدْنُوان من البئر، فقال لهما: مالكما لا نستقيان؟ قالنا، كما حكى الله: ﴿ لَا نَسْقِى حَتَّىٰ يُصْدِرَ ٱلرَّعآ ءُ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ ﴾ (١)، فرَحِمَهما موسى، ودَنا من البئر، فقال لِمن على البئر: أستقي لي دَلواً، ولكم دَلواً، وكان الدَلو يَمُدّه (١٠) عشرة رجال، فاستقى وحده دلواً لمن على البئر ودلواً لبُنتَيْ شُعَيب، وسقى أغنامهما ﴿ ثُمَّ تَوَلَّىٰ إِلَىٰ ٱلظُلِّ فَقَالَ رَبِّ إِلَىٰ الظُلِّ فَقَالَ رَبِّ إِلَىٰ الظُلِّ فَقَالَ رَبِّ إِلَىٰ الظُلِّ فَقَالَ رَبِّ إِلَىٰ الطَّلُ فَقَالَ رَبِّ إِلَىٰ الطَّلُ فَقَالَ رَبِّ إِلَىٰ الفَلْلُ فَقَالَ رَبِّ إِلَىٰ الفَلْلُ فَقَالَ رَبِّ إِلَىٰ الفَلْ وَلَا مِن عَلَى البئر ودلواً لبُنتَيْ شُعَيب، وسقى أغنامهما ﴿ ثُمَّ تَوَلَّىٰ إِلَىٰ الظُلِّ فَقَالَ رَبِّ إِلَىٰ اللهُ وَلَالِ اللهُ وَلَا مِن عَلَى البئر ودلواً لبُنتَيْ شُعيب، وسقى أغنامهما ﴿ ثُمَّ مَوَلَىٰ إِلَىٰ الظُلُّ فَقَالَ رَبِّ إِلَىٰ إِلَىٰ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَالُونُ اللهُ وَلَا إِلَىٰ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَالْوَالِ اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَالُهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلِو اللهُ وَلَا الل

قال أمير المؤمنين (على السَّلام): إنَّ موسى كليم الله حبث سقى لهما، ثمَّ تولَى إلى الظِلَ، فقال: ربّ إنّي لما أنزَلْتَ إليّ من خَيرٍ فقير، والله ما سأل الله إلّا خُبزاً يأكل، لأنّه كان بأكل بَقْلَةَ الأرض، ولقد رأوا خُضْرَة البَقْلِ في صِفاق بَطْنِه، من هُزاله.

فلمًا رجعت بِنْنَا شُعَبِ إلى شُعَبِ، قال لهما: أسرَعْتُما الرّجوع فأخبرَتاه بقِصة موسى (عبدالتلام)، ولم تعرفاه، فقال شُعَبِ لواحدة منهما: اذهبي إلبه، فادعيه لنَجْزِيَهُ أَجْرَ ما سَقى لنا. فجاءت إليه، كما حكى الله تعالى: ﴿ تَمْشِى عَلَىٰ آسْتِحْيَا وَ قَالَتْ إِنَّ أَبِى يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا ﴾ (١٢)، فقام موسى معها، ومشَت أمامته، فَصَفَقَتْها (١٢) الربح، فبَانَ عَجُزُها، فقال لها موسى: تأخري، ودُلَيني على الطريق بحَصاةٍ تُلقينَها أمامي أتبَعُها، فأنا من قوم لا يَنظُرون في أدبار النساء.

فلما دخل على شُعب، قصّ عليه قضته، قفال له شُعب، ﴿ لَا تَخَفْ نَجُوْتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ (١١)، قالت إحدى بنات شُعب: ﴿ يَا أَبَتِ اَسْتَغْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اَسْتَغْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ ﴾ (١٥). فقال لها شُعب: أمّا قوته، فقد عَرَفْتِهِ بسَفْي الدَّلْوِ وَحْده، فَيْمَ عَرَفْتِ أَمَانَته؟ فقالت له: إنّه لمّا قال لي: تأخّري عني، ودُلّيني على الطريق، فأنا من قوم لا ينظرون في أدبار النساء، عرَفتُ أنّه من القوم الذين لا ينظرون أعجاز النساء، فهذه أمانته. فقال له شُعب: ﴿ إِنِّى أَنْ أَنْكِحَكَ إِحْدَى آبْنَتَى هَاتَيْنِ عَلَىٰ أَنْ تَأْجُرَنِي ثَمَانِيَ حِجَجٍ فَإِنْ أَتْمَمْتَ عَشْراً فَمِنْ عِندِكَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ سَتَجِدُنِيَ إِنْ شَاءَ آللهُ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ (١١).

<sup>(</sup>۸) القصص ۲۸: ۲۰ و ۲۱.

<sup>(</sup>٩) القصص ٢٨: ٢٣.

<sup>(</sup>۱۰) في «ج، ي، ط»: بيد.

<sup>(</sup>۱۱) القصص ۲۵: ۲۴.

<sup>(</sup>۱۲ء ۱۶) القصص ۲۸: ۲۵.

<sup>(</sup>١٣) الصَّفق:الضرب الذي يسمع له صوت. «لسان العرب ـ صفق ـ ١٠: ٢٠٠».

<sup>(</sup>١٥) القصص ٢٨: ٢٦.

<sup>(</sup>١٦) القصص ٢٨: ٢٧.

فقال له موسى: ﴿ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ أَيَّمَا ٱلْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَكَا عُدْوَانَ عَلَيَّ ﴾ (١٧) أي لا سَبيل عليَّ إن عَدِلتُ عشر سنين، أو ثمان سنين. فقال موسى ﴿ وَٱللَّهُ عَلَىٰ مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴾ (١٨).

قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): أيَّ الأجَلَيْن قَضى؟ قال: وأَتمَّها عَشر سنين».

قلت له: فدخّل بها قبل أن يقضي الأجّل، أو بعده؟ قال: «قبل».

قلت: فالرجل يتزوّج المرأة، ويشترط لأبيها إجارة شَهْرَيْن مثلاً، أيجوز ذلك؟ قال: هإنّ موسى عَلِمَ أنّه يُتمّ له شَرْطَه، فكيف لهذا أن يعلمَ أنّه يبقى حتّى يَفي.

قلت له: جُعِلتُ فِداك، أَيُّهما زَوَّجه شُعَبب من بَناته؟ قال: «التي ذَهَبت إليه فَدَعَتْه، وقالت لأبيها: ﴿ يَا أَبَتِ آسْتَثْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ آسْتَثْجَرْتَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِينُ ﴾ (١٦).

«فلمّا قضى موسى الأجَل، قال لشّعيب: لا بدّ لي أن أرجِعَ إلى وطني، وأمّي، وأهل بيني، فما لي عندك؟ فقال شُعبب: ما وضَعَتْ أغنامي في هذه السنة من غَنَم بُلُق ("" فهُوَ لَك؟ فعَمَد موسى عند ما أراد أن يُرسِل الفَحْل على الغَنَم إلى عَصاً، فشق ("" منها بَعْضاً، وترَك بعْضاً، وغرزها في وسَط مَرْبِض الغنَم، وألقى عليها كِساء أبْلَق، ثمّ أرسَل الفَحْلَ على الغنَم، فلم تضع الغنَم في تلك السنة إلا بُلْقاً.

فلمًا حال عليه الحَول، حمَل موسى امرأته، وزوَّده شُعَيب من عنده، وساق غنَمه، فلمًا أراد الخروج، قال لشُعَيب: أبغي عصاً تكون معي، وكانت عِصِي الأنبياء عنده، قد وَرِقها مجموعة في بيتٍ، فقال له شُعَيب: ادخُل هذا البيت، وخُذ عصاً من بين العِصِي. فدخَل، فوثبَت إليه عصا نوح وإبراهيم (عليمالاتهم)، وصارت في كفّه، فأخرَجها، ونظر إليها شُعَيب، فقال: رُدَّها، وخُذْ غَيْرَها. فردَّها لبا خَذَ غيرَها، فوثبَتْ إليه تلك بعَينها، فردّها، حتى فعل ذلك ثلاث مرّات، فلمّا رأى شُعَيب ذلك، قال له: إذهب، فقد خصّك الله بها.

فساف غنمه، فخرّج بريد مِصْرَ، فلمّا صار في مُقَازَةٍ ومُعمّ أهله، أصابَهم بَرُدٌ شديد وربح وظلمة، وجنّهم الليل، فنظَر موسى إلى نار قد ظهَرت، كما قال الله: ﴿ فَلَمَّا تَضَىٰ مُوسَىٰ ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ءَانَسَ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ الليل، فنظَر موسى إلى نار قد ظهَرت، كما قال الله: ﴿ فَلَمَّا تَضَىٰ مُوسَىٰ ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ءَانَسَ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ثَاراً قَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُواْ إِنِّى ءَانَسْتُ نَاراً لَعَلَى ءَائِيكُم مِّنْهَا بَخَيرٍ أَوْ جَذْوَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴾ (١٦)، فأقبل ناراً قال لأهله أهله أهوت إليه، ففزع منها وعدا، نحو النار يقتبس منها أهوت إليه، ففزع منها وعدا، ورجعت النار إلى الشجرة، فالتفت إليها وقد رجعت إلى مكانها، فرجع النانية ليقتبس، فأهوت إليه، فعدا وتركها، ثم التفت إليها وقد رجع إليها ثالثة، فأهوت إليه، فعدا ولم يُعقب، أي لم يَرْجِعْ، فناداه الله:

<sup>(</sup>۱۷، ۱۸) القصص ۲۸: ۲۸.

<sup>(</sup>۱۹) القصص ۲۸: ۲۸.

<sup>(</sup> ٣٠) التِلْق: سواد وبياض، وبلق الدابة: ارتفاع التحجيل إلى الفَخِذين.﴿السان العرب ـ بلق ـ ١٠: ٢٥٪.

<sup>(</sup>٢١) في المصدر؛ فقشر،

<sup>(</sup>٢٢) القصص ٢٨: ٢٩.

﴿ أَن يَا مُوسَىٰ إِنِّى أَنَا آفَهُ رَبُّ آلْعَالَمِينَ ﴾ ("")، قال موسى: فما الدليل على ذلك؟ قال الله: ما في يَمِينك يا موسى؟ قال: هي عَصاي. قال: ﴿ أَلْقِهَا يَا مُوسَىٰ ﴾ ("") فألفاها، فصارت حيّة تسعى، ففَرَع منها موسى (عبدالتلام)، وعَدا، فناداه الله: خُذُها ولا تَخَفُّ إِنَّك من الآمنين اسلك يدك في جَيْبِك تَخْرُج بَيْضاء من غير سوء أي من غير علم، وذلك أنّ موسى (عبدالتلام) كان شَديد السُّمْرَة، فأخرَج بدَه من جَيْبه، فأضاءَت له الدُنيا، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَذَائِكَ بُرْهَانَانِ مِن رَبِّكَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَكانِهِ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْماً فَاسِقِينَ ﴾ (١٥٠).

نقال موسى، كما حكى الله عزّ وجلّ: ﴿ رَبُّ إِنِّى قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْساً فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ \* وَأَخِى هَـٰرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِّى لِسَاناً فَأَرْسِلْهُ مَعِيَ رِدْءا يُصَدِّقُنِيَ إِنِّيَ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ \* قَالَ سَنَشُدُّ عَضْدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَاناً فَكَلا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بِثَايَاتِنَا أَنتُمَا وَمَنِ آتَبَعَكُمَا ٱلْغَالِبُونَ ﴾ (١٠٠)ء

قوله تعالى:

### فَوكَزَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَـدُوِّ مُسخِلِّ مُسبِينٌ - إلى قسوله تعالى - وَمَسا تُسرِيدُ أَن تَكُسونَ مِسنَ ٱلْمُصْلِحِينَ [10 - 19]

1/۸۱۰٤ - ابن بابویه، قال: حدّثنا تَمیم بن عبدالله بن تَمیم الفُرَشيّ (رضیاه من)، قال: حدّثنا أبي، عن حَمْدان ابن سُلیمان النَیْسَابوريّ، عن عليّ بن محمّل بن الجَهْم، قال: حضرتُ مجلس المأمون، وعنده الرضا عليّ بن موسى (عبهالانلام) - وذكر حدیث عصمة الأنبیاء (طبهالاتلام)، وقد ذكرنا منه غیر مرّة - فكان فیما سأل المأمون الرضا (عبالاتلام) أن قال له: أخبرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَوَكَزَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَملِ الشّعَطَانِ ﴾.

قال الرضا (عليه التلام): «إنّ موسى (عليه التلام) دخل مدينةٌ من مَدائِن فِرْعَون على حين غَفلةٍ من أهلها، وذلك بين المَغْرِب والعِشاء، فوجد فيها رجُلين يقتتلان: هذا من شيعته، وهذا من عدوّه، فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوّه، فقضى موسى (عبه التلام) على العدوّ بحكم الله تعالى، فوكزه فمات، قال: ﴿هَـذَا مِنْ عَسمَلِ الذي من عدوّه، فقضى موسى (عبه التلام) على العدوّ بحكم الله تعالى، فوكزه فمات، قال: ﴿هَـذَا مِنْ عَسمَلِ الشّيطانِ ﴾ يعني الاقتِتال الذي كان وقع بين الرجلين، لا ما فعَله موسى (عبه التلام) من قَتْلِه، إنّه يعني الشيطان

<sup>(</sup>۲۳) القصص ۲۸: ۳۰.

<sup>(</sup>۲٤) طه ۲۰: ۱۹.

<sup>(</sup>٢٥) القصص ٢٨: ٢٢.

<sup>(</sup>٢٦) القصص ٢٨: ٣٣ ـ ٣٥.

سورة القصص آية ـ ١٥ ـ ١٩ ـ

<sup>· ·</sup> ١ ـ عيون أخبار الرضا (طبه انشلام) ١: ١٩٥.

#### ﴿عَدُوٌّ مُضِلٌّ مُّبِينٌ ﴾ ،.

قال المأمون: فما معنى قول موسى اطبالتلام): ﴿ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي ﴾ ؟

قال: هيقول: إنّي وضَعْتُ نفسي غير مَوْضِعها بدُخول هذه المدينة، فاغفر لي، أي استُوْني من أعدائِك لئلا يَظفُروا بي فيقتلوني ﴿ فَغَفَرَ لَهُ إِنّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾، قال موسى (طهالتهم): ﴿ رَبّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى ﴾ من القوّة حتى قتلتُ رجلاً بوكْزَةٍ ﴿ فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيراً لَلْمُجْرِمِينَ ﴾ بل أجاهِد في سبيلك بهذه القوّة حتى ترضى. ﴿ فَأَصْبَحَ ﴾ موسى (طهالتهم) ﴿ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآئِفاً يَتَرَقّبُ فَإِذَا ٱلّذِي آسْتَنْصَرَهُ بِالْأَمْسِ يَسْتَصْرِخُهُ ﴾، قال له موسى: إنّك لغوي مبين، قاتلت رجلاً بالأمس، وتقاتل هذا اليوم؟ لأوْذينك (١)، وأراد أن يَبطِشَ به، فلما أراد أن يَبطِش بالذي هو عدوّ لهما، وهو من شبعته، قال: يا موسى: ﴿ أَتُويدُ أَن تَقْتَلَنِي كَمَا قَتَلْتَ نَفْساً بِالْأَمْسِ إِن تُرِيدُ إِلّاً أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِينَ ﴾ .

قال المأمون: جزاك الله عن أنبيائه خيراً، يا أبا الحسن.

٢/٨١٠٥ - الطَّبَرُسِيّ: روى أبو بصير؛ عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: البَهْنَئكُمُ الاسم، قال: قلت: وما الاسم؟ قال: الشبعة، أما سمِعتَ الله سبحانه يقول: ﴿ فَاسْتَغَاقَهُ ٱلَّذِي مِن شِيعَتِهِ عَلَىٰ ٱلَّذِي مِنْ عَدُوّهِ ﴾ .

٣/٨١٠٦-ابن بابويه، قال: حدّثنا أبي (رَجِه الله)، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى، عن محمّد بن أحمد، عن أحمد ابن هلال، عن محمّد بن سِنان، عن محمّد بن عبدالله بن رباط، عن محمّد بن النّعمان الأحْوَل، عن أبي عبدالله (عليه السّلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَمّا بَلَغَ أَشُدُّهُ وَٱلنّتُوَى ءَاتَيْنَاهُ حُكُماً وَعِلْماً ﴾ (١)، قال: «أشدّه ثماني عشر سنة، وأستوى: التّحي».

مرزخت تا يجيز رضي سدوي

كا قوله تعالى:

## فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَىَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ [ ٢٤ ]

۱/۸۱۰۷ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عمّن ذكره، عن أبي عُمَير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (طبهالتلام)، في فول الله تبارك وتعالى حكاية عن قول موسى (طبهالتلام): ﴿ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾، قال: «سأل الطعام».

 <sup>(</sup>١) في «ط»: الأُودَبنَك.

۲ ـ مجمع البيان ٧: ٢٨١.

٣ ـ معاني الأخبار: ١/٢٢٦.

<sup>(</sup>١) القصص ٢٨: ١٤.

سورة القصص آية ـ ٢٤ ـ

٣/٨١٠٨ أحمد بن محمّد بن خالد البَرقيّ: عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمَير، عمّن ذكره، عن أبي عُمَير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله): ﴿إِنِّى لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ عَبدالله (عبدالله): ﴿إِنِّى لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ عَبدالله (عبدالله): ﴿إِنِّى لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ عَبدالله (عبدالله): «سأل الطعام».

٣/٨١٠٩ العيّاشي: عن حَفْص بن البَخْتَري، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول موسى لِفَتَاهُ: ﴿ وَاتِـنَا غَدَاءَنَا﴾ (١)، وقوله: ﴿ رَبِّ إِنِّى لِمَا أَنزَلْتَ إِلَىَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ فقال: إنّما عَنى الطعام؟ فقال أبو عبدالله (طبدالنلام): وإنّ موسى (عبدالنلام) لذو جَوْعات).

٤/٨١١٠ عن ليث بن سليم، عن أبي عبدالله (١) (على النهر): دشكا موسى (عبدالتلام) إلى ربّه الجوع في ثلاثة مواضع: ﴿ وَاتِنَا غَدَا وَلَيْ اللهِ مَنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ﴾ (١) ﴿ وَلَتَخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْراً ﴾ (١) ﴿ وَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ ٤.
 إلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ ٤.

قوله تعالى:

# قَالَ إِنِّى أُرِيدُ أَنْ أُنكِحَكَ إِخْدَىٰ أَيْنَتَى هَاتَيْنِ عَلَىٰ أَن تَأْجُرَنِي قَالَ إِنِّى أَيْنَتَى عَالَيْنِ عَلَىٰ أَن تَأْجُرَنِي قَالَ إِنِّا أَنْ تَنْكُونَ عَشِراً فَمِنْ عِندِكَ [ ٢٧ ]

١/٨١١٢ ـمحمّد بن يعفّوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً،

٢ ـ المحاسن: ٧٨/٥٨٥.

٣ ـ تفسير العياشي ٢: ٢٠٣٠ ٤٤.

<sup>(</sup>۱) الكهف ۱۸: ۲۲.

٤ ـ تفسير العياشي ٢: ٥٠/٣٣٥.

<sup>(</sup>١) في «ط» والمصدر: عن أبي جعفر.

<sup>(</sup>۲) الكهف ۱۸: ۲۲.

<sup>(</sup>۲) الكهف ۱۸: ۷۷.

٥ ـ ربيع الأبرار ٤: ٣٨٣.

عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، قال: قلت لأبي الحسّن (منوات اله عليه)، قول شُعَبب (عبدالتلام): ﴿إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أُنكِحَكَ إِحْدَىٰ آبْنَتَىَ هَاتَيْنِ عَلَىٰ أَن تَأْجُرَنِي ثَمَانِيَ حِجَجٍ فَإِنْ أَتْمَمْتَ عَشْراً فَمِنْ عِندِكَ ﴾ أيّ الأجلين قضى؟ قال: دوفي منهما أبعدهما، عشر سنينه.

قلت: فدخَل بها قبل أن ينقضي الشرط، أو بعد انقضائِه؟ قال: ٥قبل أن ينقَضي،

قلت له: فالرجُل بنزوّج المرأة ويشترط لأبيها إجارة شهرَين، يجوز ذلك؟ فقال: وإنّ موسى (ملناه علم) قد عَلِم أنّه سيُتمّ له شَرْطَه، فكيف لهذا بأن يعلم أنّه سيبقى حتّى يفي له؟ وقد كان الرجل على عهد رسول الله (ملناه عهداله) ينزوّج المرأة على السورة من القرآن، وعلى الدَّرْهَم، وعلى القَبْضَةِ من الحِنْطَة».

٢/٨١١٣ وعنه: عن عليٌ بن محمّد بن يُنْذَار، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن ابن سِنان، عن أبي الحسن (هيه الله عن الإجارة، فقال: «صالح، لا بأس به إذا نصّح قدر طاقَتِه، قد آجر موسى (عيه الله) نفسَه، واشتَرط، فقال: إن شئتُ ثماني حِجَج، وإن شئتُ عشراً، فأنزل الله عزّ وجلّ فيه: ﴿أَن تَأْجُرَنِي ثَمَانِي حِجَج فَإِنْ أَتْمَمْتَ عَشْراً فَمِنْ عِندِكَ ﴾ ..

ً ٣/٨١١٤ -الطَّبَرُسِيّ: روى الحسين بن سعيد، عن صَفوان، عن أبي عبدالله (عله الله)، قال: سُئِل: أيّتهما التي قالت إنّ أبي يدعوك؟ قال: «التي تزوَّج بهاء.

قبل: فأيّ الأجَلَيْن قَضي؟ قال: ﴿أُوفَاهُما وَأَبِعَدَهُما، عَيْبِرِ سنين،

قيل: فدخَل بها قبل أن يُمضي الشَّرط، أو بعد انقِضائه؟ قال: «قبل أن يُمضي،

قبل له: فالرجل يتزوّج المرأة ويشترط لأبيها إجارة لتُمَهّزين، أيجوز ذلك؟ قال: ﴿إِنَّ موسى (على التلام) عَلِمَ أكه سيّتِمُ له شَرْطَه».

2/۸۱۱۵ الباریه، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهیم بن إسحاق الطّالقانی (رسیاه عه)، قال: حدّثنا أبو حَفْص عُمر بن يوسف بن سُليمان بن الرّيّان، قال: حدّثنا القاسم بن إبراهیم الرقیّ، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد بن مهدی الرّقیّ، قال: حدّثنا عبدالرزّاق، عن مَعْمَر، عن الرّهری، عن أنس، قال: قال رسول الله (سفراه مله وآله): وبكی شعب (طهالتلام) من حبّ الله عزّ وجلّ حتّی عَمِیّ، فرد الله علیه بصّره ثمّ بكی حتّی عَمِیّ، فرد الله علیه بصره، فلما كان فی الرابعة، أوحی الله إلیه: یا شُعیب، إلی متی یكون هذا منك؟ إن بُكُنْ هذا خوفاً من النار فقد أجَرْتُك، وإن يَكُنْ شَوْقاً إلى الجنّة فقد أبَحْتُك.

فقال: إلهي، وسيّدي، أنت تَعلم أنّي ما بَكبت خَوْفاً من نارِك، ولا شَوقاً إلى جنّتك، ولكن عُقِدَ حبُّك على قلبي، فلستُ أصبِرُ إذ ذاك (١)، فأوحى الله جلّ جلاله إليه: أمّا إذاكان هذا هكذا، فمن أجل هذا سأخدِمك كَليمي

۲ ـ الكافي ٥: ۲/۹۰.

٣ ـ مجمع البيان ٧: ٣٩٠.

٤ ـ علل الشرائع: ١: ١/٥٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أو أراك.

٢٦٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

موسى بن عِمران،

قوله تعالى:

## فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَىٰ ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ءَانَسَ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ نَاراً -إلى فوله تعالى - وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ [ ٣١- ٣٦]

١/٨١١٦ ـ الطَّبَرْسِيّ: روي عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، قال: «لمّا قضى موسى الأجَل، وسار بأهله نحو بيت المَقْدِس، أخطأ الطريق ليلاً، فرأى ناراً، فقال لأهله: امكُثوا، إنّي آنست ناراً».

الى امرأته، قالت: من أبن جثت؟ قال: من عند ربّ تلك النار. قال: فغدا إلى فِرْعَون، فوالله لكأنّي أنظر إليه المرأته، قالت: من أبن جثت؟ قال: من عند ربّ تلك النار. قال: فغدا إلى فِرْعَون، فوالله لكأنّي أنظر إليه الساعة !!)، ذو شعرٍ أدم (")، عليه جبّة من صوف، عصاه في كفّه، مربوط حَقْوه (") بشريط، نعله من جلد حِمار، شراكها من ليف، فقيل لفِرْعَون: إنّ على الباب فتى يزعُم أنّه رسولُ ربّ العالمين. فقال فِرْعَون لصاحِب الأسد: خلّ سَلاسِلها - وكان إذا غَضِب على رجل، خلاها، فقطعته - فخلاها. ققرَع موسى الباب الأوّل، وكانت تسعة أبواب، فلمّا قرع الباب الأوّل انفتحت له الأبواب التسعة، فلمّا دخل، جعَلْنَ يُبَصِّبِصْن تحت رِجلَبه كأنّهن جِرَاء، فقال فِرْعَون لجُلَسائِه: رأيتم مثل هذا قَطَ؟ فلمّا أقبل إليه أفطنه، فقال: ﴿ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِيمَا وَلِيداً ﴾ إلى قوله: ﴿ وَأَنَا فَشِالُينَ ﴾ (أ).

فقال فِرْعُون لرَجُلٍ من أصحابه: قُمْ فَخُذْ بِهَدِه، وقال لآخر: اضرِب عُنْقَه. فضرَب جَبْرَثيل بالسبف حتى قتل ستة من أصحابه، فقال: خلّوا عنه . قال . فأخرَج بده، فإذا هي بيضاء، قد حالَ شُعاعُها بينه وبين وجهه، وألقى عضاه، فإذا هي حبّة تسعى، فالنقمت الإيوان بلَحْيَبها (٥)، فدعاه: أن با موسى، أقِلْني إلى غَدٍ، فكانَ من أمرِه ماكان». عضاه، فإذا هي حبّة تسعى، قال: ورُوي عن عبدالله بن سِنان، قال: سمِعت أبا عبدالله (عبدالله (عبدالله) يقول: هكانت عصا

سورة القصص آية ـ ٢٩ ـ ٣١ ـ

١ - مجمع البيان ٧: ٣٩١.

٢ ـ مجمع البيان ٧: ٣٩٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: انظر إليه طويل الباع.

<sup>(</sup>٢) الأُذْمَةُ: لَونُ مُشرّب متواداً أو بياضاً، وقيل: هو البياضُ الواضِعُ. «لسان العرب ـ أدم ـ ١٢: ١١».

<sup>(</sup>٣) الحَقُو: الخَصْرُ، ومَشَدُّ الإزار من الجَنْب. «السان العرب - حقا ـ ١٤: ١٨٩».

<sup>(</sup>٤) الشعراء ٢٦: ١٨ ـ ٢٠.

<sup>(</sup>٥) اللُّحيان: هما العظمان اللذان فيهما الأسنان. «لسان العرب رلحا . ١٥: ٣٤٣».

٣ ـ مجمع البيان ٧: ٣٩١.

سورةِ أَلقصص (٢٨) ...... ٢٦٥ ..... ٢٦٥

موسى قَضيب أس من الجنَّة، أناه به جَبْرَئيل (ميه اشلام) لمَّا توجُّه يَلقاء مَدُّ يَن.

4/4119 - أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قولويه في (كامل الزيارات)، قال: حدّثني محمّد بن الحسن بن عليّ بن أبيه، عن جَدّه عليّ بن مَهْزِيار، عن الحسين بن سَعيد، عن عليّ بن الحكم، عن عَرَفة، عن ربعي، قال: قال أبو عبدالله (عب الدّه): هشاطئ الوادي الأيمن الذي ذكره تعالى في كتابه هو القُرات، والبُقعة المباركة هي كربلاء، والشجّرة هي محمّد (منه عبه واله).

قوله تعالى:

# سَنَشُدُّ عَضْدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَاناً فَكَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا سُنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَاناً فَكَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بِنَا [٣٥]

۱/۸۱۲ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا الحسن بن محمّد بن يحيى الحّسينيّ، عن جدّه يحيى بن الحسن، عن أحمد بن يحيى الأودي، عن عمرو بن حمّاد بن طلحة، عن عبدالله بن المُهلّب البّصري، عن المنذر بن زياد الضّبيّ، عن أبان، عن أنس بن مالك، قال: بعث رسول الله (سنّناه عبدرانه) مُصَدّقاً إلى قوم، فعدّوا على المُصَدّق فقتلوه، فبلغ ذلك النبيّ (منّناه عبدرآنه)، فبعث إليهم عليّاً (مناله به عَتْل المُقاتلة، وسَبى الذرّيّة، فلمّا بلغ عليّ (عبدالتلام) أدنى المدينة، تلقّاه النبيّ (منّناه عبدرانه) والترّمة، وقبّل ما بين عينيه، وقال: «بأبي أنت وأمّي، من شدّ عضُدي، كما شدّ عَضُد موسى بهارون».

منه، فإذا فارس يَقْدُمُهُما، ولباسه من ذهب، وبيده سيف من ذهب، وكان فرْعَون يُحِبُ الذَّهب، فقال لفرْعَون: منه، فإذا فارس يَقْدُمُهُما، ولباسه من ذهب، وبيده سيف من ذهب، وكان فرْعَون يُحِبُ الذَّهب، فقال لفرْعَون: أجِبْ هذَين الرَّجُلَين، وإلا قتَلْتُك. فانزَعج فِرْعَون لذلك، وقال: عودا إليَّ غداً. فلمّا خرَجا، دعا البوّابين وعاقبَهم، أجِبْ هذَين الرَّجُلَين، وإلا قتَلْتُك. فانزَعج فِرْعَون لذلك، وقال: عودا إليَّ غداً. فلمّا خرَجا، دعا البوّابين وعاقبَهم، وقال: كيف دخل عليَّ هذا الفارس بغير إذن؟ فحلَفوا بعِزّة فِرْعَون أنّه ما دخل إلا هذان الرَّجُلان. وكان الفارس مِثالُ علي من الشّور، فنصرهم بها، ويتلك الكلمة يَدْعُون الله فيُجيبُهم ويُنَجِيهم، وإليه الإشارة بقوله: ﴿ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَاناً فَك يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا بُايَاتِنَا﴾.

قال ابن عبّاس: كانت الآية الكبرى لهما هذا الفارس (١).

٤ مكامل الزيارات: ١١/٤٨.

سورة القصص آية ـ ٣٥.

١ ـ تأويل الآيات ١: ٦/٤١٥، شواهد التنزيل ١: ٥٩٨/٤٣٥.

٣ ـ مشارق أنوار اليقين: ٨١

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: والسلطان.

٣/٨١٢٢ - وروى البُرسيّ أيضاً، قال: روى أصحاب التواريخ: أنّ رسول الله (منزله عبدرآله) كان جالساً وعنده جنّي يسأله عن قضايا مُشكِلَة، فأقبل أمير المؤمنين (عبدالمتلام) فتصاغر الجنّي حنّى صاركالعُصفور، ثمّ قال: أجِرْني، يا رسولَ الله. فقال: دممّن؟ فقال: من هذا الشابّ المُقْبِل. فقال: دوما ذاك؟ فقال الجنّي: أتيتُ سفينة نوح لأغرِقها يوم الطُوفان، فلمّا تناوَلُتُها ضَرَبَني هذا فقطع يدي، ثمّ أخرَج يده مقطوعة، فقال النبيّ (منزله عبدراله): دهو ذاك.

1/۸۱۲۳ ثم قال البُرسيّ: وبهذا الإسناد: أنّ جنّيًا كان جالساً عند رسول الله (سننه عنه وآله)، فأقبل أمير المؤمنين (طبائنه)، فاستغاث الجنّي، وقال: أجِرْني ـ يا رسول الله ـ من هذا الشابّ المُقبل. قال: «وما فعل بك؟ عال تمرّدتُ على سُليمان، فأرسَل إليَّ نفَراً من الجِنّ، فطُلت (۱) عليهم، فجاءني هذا الفارس فأسَرَني وجَرَحني، وهذا مكان الضّرْبَة إلى الآن لم ينْدَمِل.

قوله تعالى:

#### وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَاۤ أَيُّهَا ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِّنْ إِلَـٰهٍ غَيْرِى ـ إلى نوله نعالى ـ وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ لَا يُنصَرُونَ [٣٨ - ٤١]

۱/۸۱۲٤ عليّ بن إبراهيم: قال: فبَنى هامان له في الهواء صَرْحاً، حتى بلّغ مكاناً في الهواء لا يتمكّن الإنسان أن يقوم (1) عليه من الرياح القائمة في الهواء، فقال لَهُرْعُون: لا تَقْدِر أَن نَزيد على هذا. فبعَث الله رياحاً، فرَمَتْ به، فاتَّخذ فِرْعُون وهامان عند ذلك التابوت، وعَمَدا إلى أربعة أنسر، فأخذا أفراخها وربياها، حتى إذا بلغت القوّة، وكبُرَت، عمدا إلى جوانب التابوت الأربعة، فغرسا في كلّ جانب منه خشبة، وجعَلا على رأس كلّ خشبة لحماً، وجوَّعا الأنسر، وشدًا أرجُلَها بأصلِ الخشبة، فنظرت الأنسر إلى اللّحم، فأهوت إليه، وصفَّقَتْ بأجنبختها، وارتفعت بهما في الهواء، وأفبَلَت تطير يومها، فقال فِرْعُون لهامان: انظر إلى السّماء، هل بلغناها؟ فنظر هامان، فقال: أرى السّماء كماكنتُ أراها من الأرض في البّعد. فقال: انظر إلى الأرض. فقال: لا أرى الأرض، ولكنّي أرى البحار والماء. قال: فلم تزل الأنسر ترتفِع، حتّى غابت الشّمس، وغابت عنهم البحار والماء، فقال فِرْعُون: يا هامان، انظر

قال: فلم نزل الانسر ترتفع، حتى غابت الشمس، وغابت عنهم البحار والماء، فقال فِرْعُون: يا هامان، انظر إلى السّماء. فنظر، فقال: أراها كما كنت أراها من الأرض. فلمّا جنّهم الليل، نظر هامان إلى السّماء، فقال فِرْعُون: هل بلغناها؟ قال: أرى الكواكب كما كنت أراها من الأرض، ولست أرى من الأرض إلّا الظّلمة.

٣ ـ مشارق أنوار اليقين: ٨٥

<sup>£</sup> ـ مشارق أنوار اليقين: ٨٥

<sup>(</sup>١) طالَ عليه: علاه وتَرَفِّع عليه. «لسان العرب ـ طول ـ ١١: ١١٢».

سورة القصص آية ٢٠١ـ ٢١ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٠.

<sup>. (</sup>١) في «ي، ط»: يقيم.

قال: ثمّ حالت الرياح القائمة في الهواء بينهما، فانقَلَبَ التابوت بهما، فلم يَزَلُ يَهوي بهما حتّى وقَع على الأرض، وكان فِرْعَون أشدّ ماكان عُتوًا في ذلك الوقت. ثمّ قال الله: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيْمَةً يَدْعُونَ إِلَىٰ ٱلنَّارِ وَيَوْمَ الْفِيصَةِ لَا يُنصَرُونَ ﴾.

٢/٨١٢٥ - وقال عليّ بن إبراهيم في قوله: ﴿ فَحَشَرَ فَنَادَىٰ ﴾ (١) يعني فِرْعَون ﴿ فَقَالَ أَنَا رَبُكُمُ ٱلْأَعْلَىٰ \* فَأَخَذَهُ آفَة نَكَالَ ٱلْأَخِرَةِ وَٱلْأُولَىٰ ﴾ (١) والتّكال: العُقوبة. والآخِرة: هو قوله: أنا ربّكم الأعلى. والأولى: قوله: ما عَلِمتُ لكم من إلهٍ غَيري. فأهلكه الله بهذين القولين.

٣/٨١٢٦ الطَّبَرُسيّ، قال: جاء في التفسير عن أبي جعفر (على الله) أنَّه كان بين الكلِمَتَين أربَعون سنة.

ابن يحبى، عن طلحة بن زيد، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: اإنّ الأثمّة في كتاب الله عزّ وجلّ إمامان: قال الله ابن يحبى، عن طلحة بن زيد، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: اإنّ الأثمّة في كتاب الله عزّ وجلّ إمامان: قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَثِمَةٌ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا﴾ (١) لا بأمر الناس، يُقدّمون أمرَ الله قبل أمرِهم، وحُكمَ الله قبل حُكمِهم، وقال: ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَثِمَةٌ يَدْعُونَ إِلَىٰ آلنّارِ﴾ يُقدّمون أمرَهم قبل أمرِ الله، وحُكمَهم قبل حُكمِ الله، وبأخذون بأهوائهم خِلاف ما في كتاب الله عزّ وجلّه.

قوله تعالى:

# وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ ٱلْغَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ ٱلْأَمْرَ وَمَا كُنتَ مِنَ ٱلشَّاهِلِينَ [35]

ابن أبي فاطمة، عن جابر بن إسحاق البَصري، عن النَّصْر بن إسماعيل الواسطي، عن جُوَيبر، عن الضحّاك (١)، عن ابن عبّاس، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ ٱلْغَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ ٱلْأَصْرَ وَمَا كُنتَ مِنَ

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٣٠٤.

<sup>(</sup>۱) النازعات ۷۹: ۲۳.

<sup>(</sup>۲) النازعات ۷۹: ۲۴ و۲۵.

۲ ـ مجمع البيان ٢: ٢٥٦.

٤ ـ الكافي ١: ٢/١٦٨.

<sup>(</sup>١) الأنبياء ٢١: ٧٣.

سورة القصص آية - 22 -

۱ ـ تأويل الآيات ۱: ۱۹ ۱۶/۷.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، ط»: جوهر الضحاك، وفي المصدر: جوهر عن الضحاك، تصحيف صحيحه ما أثبتناء، أنظر ميزان الاعتدال ١: ٤٢٧.

آلشًا هِدِينَ ﴾ قال: بالخِلافة ليوشّع بن نون من بعده.

ثمّ قال الله تعالى: لن أدّعَ نبيّاً من غير وصيّ، وأنا باعِثّ نبيّاً عربيّاً، وجاعِلٌ وصيَّه عليّاً. فذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَاكُنْتَ بِجَانِبِ ٱلْغَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ ٱلْأَمْرَ ﴾ في الوصاية، وحدّثه بما هو كائن بعده.

قال ابن عبّاس: وحدّث الله نبيّه (منزاه عبدراله) بما هو كائن، وحدّثه باختلاف هذه الأمّة من بعده، فمن زعم أنّ رسول الله (منزاه عبدراله) مات بغير وصيّة (٢) فقد كذب على الله عزّ وجلّ، وعلى نبيّه (منزاه عبدراله).

٢/٨١٢٩ ـ وجاء في تفسير أهل البيت (ملرك الله عليم)، قال: روى بعض أصحابنا عن سعيد بن الخطّاب حديثاً يرفعه إلى أبي عبدالله (طه التلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَاكُنْتَ بِجَانِبِ ٱلْغَرْبِيّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ ٱلْأَمْرَ وَمَا كُنتَ مِنَ ٱلشَّاهِدِينَ ﴾.

[قال أبو عبدالله (عبدالله): ﴿ إِنَّمَا هِي: أو ما كنت بجانب الغربي إذ قضينا إلى موسى الأمر وما كنت من الشاهدين»].

٣/٨١٣٠ وقال أبو عبدالله (عبدالله) في بعض رسائله: «لبس موقف أوقف الله سبحانه نبيّه فيه ليشهده ويستشهده، إلّا ومعه أخوه وقرينه وابن عمّه ووصيّه، ويؤخذ ميثاقهما معاً (صلات اله عليما دعل ذُرّيتهما الطاهرين صلاة دائمة إلى يوم الدين)».

فوله تعالى:

# وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ لَاذَ يُنَا وَلَكِن رَّحْمَةً مِّن رَّبِّكَ [ ٤٦ ]

المحمد بن العبّاس، قال: حدّ فنا جعفر بن محمّد بن مالك، عن الحسن بن عليّ بن مروان، عن طاهر بن مدرار (۱) عن أخيه، عن أبي سعيد المتدائني، قال: سألت أبا عبدالله (عبدائله) عن قول الله عزّ وجلّ: ومَاكُنتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا ﴾، قال: وكتاب كتبه الله عزّ وجلّ في ورّقةٍ ، أثبتَه فيها (۱) قبل أن يَخُلُق الله الخَلْق بألفي عام، فيها مكتوب: يا شبعة آل محمّد، أعطيتُكم قبل أن تَسألوني، وغفَرْتُ لكم قبل أن تَسْتَغْفِروني، من أتى منكم بولاية محمّد و آل محمّد أسكَنْتُه جنتى برحْمتى».

٢/٨١٣٢ - وعن الشيخ أبي جعفر الطُّوسيّ (زجمه الله): بإسناده عن الفَضْل بن شاذان، يرفعه إلى شليمان

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ما تعيّن وصيه.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ١٧ ٤ /٨ـ

٣ ـ تأويل الآيات ١: ١٧ ١٤/٩.

سورة القصص آية - ٤٦ .

١ ـ تأويل الآيات ١: ١٠/٤١٧.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: ظاهر بن مدار، وفي المصدر: ظاهر بن مدرار.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ورقة آس.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ١١/٤١٧.

الدَّيْلُميِّ، عن مولانا جعفر بن محمّد الصادق (طبه التلام)، قال: قلت لسيّدي أبي عبدالله (طبه التلام): ما معنى قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَاكُنتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا ﴾ ؟ قال: «كتاب كتبه الله عزّ وجلّ قبل أن يخلُقَ الخَلْقَ بألفّي عام في وَرَقةٍ آس، فوضَعها على العرش».

قلت: يا سيّدي، وما في ذلك الكتاب؟ قال: «في الكتاب مكتوب: يا شيعة آل محمّد، أعطيتُكم قبل أن تسألوني، وغفَرتُ لكم قبل أن تَعصوني، وعفَوتُ عنكم قبل أن تُذنِبوا، من جاءني بـالولاية أسكَـنْتُه جـنّتي برحمَتي».

٣٣٠ ١٩٣٨ المُفيد في (الاختصاص): عن سَهْل بن زياد الآدمي، قال: حدَّ ثني عُروة بن يحيى، عن أبي سعيد المَدائني، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): ما معنى قول الله عزّ وجلّ في محكم كتابه: ﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا ﴾؟ فقال (عبدائله): «كتاب لناكتبه الله ـ يا أبا سعيد ـ في وَرَقٍ قبل أن يَخُلُقَ الخَلائِق بألفَي عام، صبَّره معه في عَرْشِه، أو تحت عَرشِه، فبه: يا شبعة آل محمّد، أعطَيتُكُم قبل أن تسألوني، وغفّرتُ لكم قبل أن تستغفروني، من أتانى منكم بولاية محمّد وآل محمّد أسكنتُه جنّتي برحمتي».

2/۸۱۳٤ الإمام أبو محمّد العسكري (مه التلام)، قال: وإنّ رسول الله (منزاه عليه وآله) قال: لمّا بعث الله عزّ وجلّ موسى بن عِمران، واصطَفاه نَجيّاً، وفلّق له البحر فنجّى بني إسرائيل، وأعطاه التَوراة والألواح، رأى مكانه من ربّه عزّ وجلّ، فقال: ربّ لقد كرَّمتَني بكرامة لم تُكرّم بها أحداً قبلي. قال الله عزّ وجلّ: يا موسى، أما علِمْتَ أنّ محمّداً أفضَل عندي من (١١ جميع خَلْقى؟

قال موسى: يا ربّ، فإن كان محمّد أفضّل عندك من جميع تحلّقِك، فهل في آل الأنبياء أكرم من آلي؟ قال الله عزّ وجلّ: يا موسى، أما عَلِمْتُ أَنَ فَصْلَ آلِ محمّد على جميع آل النبيّين كفَضْلِ محمّد على جميع المُرْسَلين؟ قال موسى: يا ربّ، فإن كان آل محمّد عندك كذلك، فهل في أصحاب الأنبياء أكرم عندك من أصحابي؟ قال الله عزّ وجلّ: يا موسى، أما علمت أن فَضْلَ صَحابَة محمّد على جميع صَحابة المُرْسَلين كفَضْل آل محمّد على جميع آل النبيّين، وفَضْل محمّد على جميع المُرْسَلين؟

قال موسى: يا ربّ، فإن كان محمّد وآله (ملهم التلام)، وأصحابه كما وصَفْتَ، فهل في أمم الأنبياء أفضل عندك من أمّني، ظَلَلْتَ عليهم الغَمام، وأنزَلْتَ عليهم المَنَّ والسَّلْوَى، وفَلَقْتَ لهم البَحر؟ فقال الله تعالى: يا موسى، أما عَلِمْتَ أَنَّ فَضْلَ أَمَة محمّد على جميع الأمم كفَضْلِه على جميع خَلْقى؟

قال موسى: يا ربّ، ليتني كنتُ أراهم. فأوحى الله عزّ وجلّ إليه: يا موسى، إنّك لن تَرْاهم، فليس هذا أوان ظُهورِهم، ولكن سَوف تَراهم في الجنّة، جنّات عَدْنٍ والفِرْدُوس، بحضرة محمّد في نعيمها يتقلّبون، وفي خَيراتها

٣ ـ الاختصاص: ١١١.

التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عد النجم): ٢١.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: جميع ملائكتي و.

يتَبَحْبَحون (1) أَفتُحِبُ أَن تسمّع كلامَهم؟ قال: نعم، يا ربّ. قال: قُمْ بين يدي، واشدُدْ مِثْزَرَك، قيام القبد الذليل بين يدي السيّد الجليل. ففعل ذلك، فنادى ربّنا عزّ وجلّ: يا أمّة محمّد. فأجابوه كلّهم وهم في أصلاب آبائهم وأرحام أمهاتهم: لبّيك اللهم لبّيك، لبيك لا شريك لك لبّيك - قال - فجعل تلك الإجابة منهم شعار الحجّ.

ثمّ نادى ربّنا عزّ وجلّ: يا أمّة محمّد، إنّ فضائي عليكم: أنّ رحمتي سبقَتْ غضّبي، وعَفْوي قبل عِقابي، فقد استَجَبّتُ لكم من قبل أن تدعوني وأعطيتكم من قبل أن تسألوني، من لقِيّني منكم بشهادة أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، صادق في أقواله، محقّ في أفعاله، وأنّ عليّ بن أبي طالب أخوه ووصيّه من بعده، ووليّه، ويلتزم طاعته كما يلتزم طاعة محمّد، وأنّ أولياءه "المصطفين، الأخيار، المُطهّرين، المميّامين، المُجلفين بعجائب آيات الله، ودلائل حُجج الله من بعدهما أولياؤه، أدخَلتُه جنّتي وإنكانت ذُنوبه مثل زبّد البحر».

قال: «فلمًا بعث الله عزّ وجلّ نبيّنا محمّد (ملّن عبه رآد» قال: يا محمّد، وماكنّتَ بجانب الطُور إذ نادّينا أمّتك بهذه الكرامة. ثمّ قال عزّ وجلّ لمحمّد (ملّن ه عليه رآله): قل: الحمد لله ربّ العالمين على ما اختصّني به من هذه الكرامة والفضيلة. وقال لأمّته: وقولوا أنتم: الحمد لله ربّ العالمين على ما اختصّنا به من هذا الفَضّل».

٥/٨١٣٥ - وقال عليّ بن إبراهيم: ثمّ خاطب الله نبيّه (سنن اله على رقال: ﴿ وَمَاكُنتَ بِجَانِبِ ٱلغَرْبِئ ﴾ (١) يا محمّد ﴿ إِذْ قَضَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ ٱلْأَمْرَ ﴾ (١) أي أعلَمناه ﴿ وَمَاكُنتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا ﴾ يعني موسى (علمالتهم). قوله: ﴿ وَلَكِنَّا أَنشأْنَا قُرُوناً فَتَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ ٱلْعُمْرُ ﴾ (١) ، أي طالت أعمارُهم فعصوا. وقوله: ﴿ وَمَاكُنتَ قَاوِياً فِي أَهْلِ مَدْيَنَ ﴾ (١) ، أي باقباً. وقوله: ﴿ سَاحِرانَ تَظَاهَرَا ﴾ (١) ، قال: موسى وهارون.

قوله تعالى:

# وَمَنْ أَضَلُّ مِمِّنِ ٱلَّذِيعَ هُوَاهُ بِغَيْرٍ هُدَى مِّنَ ٱللهِ [٥٠]

المحسن (طبدالمنالام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱتَّبِعَ هَوَاهُ بِغَيْرٍ هُدئ مَّنَ ٱللهِ ﴾، قال: (يعني مَن اتّخذ دينه رأيه) بغير إمام من أثمّة اللهدى).

 <sup>(</sup>٢) التَّبِحبُع: التمكُّن في الحُلول والمُقام. «الصحاح ـ بحح ـ ١: ٢٥٤».

<sup>(</sup>٣) في نسخة من «ط»: ذرّيته.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ١٤١.

<sup>(</sup>۱) ۲) القصص ۲۸: ٤٤.

<sup>(</sup>۲، ۱) القصص ۲۸: ۵۵.

<sup>(</sup>٥) القصص ٢٨: ١٨، قال الطبرسي: قرأ أهل الكوفة: سخران، بغير ألف، والباقون: ساحران، بالألف. مجمع البيان ٧: ٣٩٩. سورة القصص آية . ٥٠.

۱ ـ الكافي ۱: ١/٣٠٦.

٢/٨١٣٧ محمّد بن الحسن الصفّار: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضْر بن سُوَيد، عن القاسم بن سُليمان، عن المُعَلَى بن حُنيس، عن أبي عبدالله (عبه الشلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ آتَبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدى مِّنَ آللهِ ﴾: ويعني من يتّخِذ دينه رأيه، بغير إمامٍ من أثمّة الهُدى».

٣/٨١٣٨ وعنه: عن عبّاد بن سُليمان، عن سَعْد بن سَعْد، عن محمّد بن الفُضَيْل، عن أبي الحسن (عله السّلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدى مَن آللهِ ﴾: ﴿ يعني اتّخَذ دينه هواه، بغير هدى من أئمّةِ الهُدى ».

٠٤/٨١٣٩ عليّ بن إبراهيم: عن أبيه، عن القاسم بن سليمان، عن المُعَلَى بن خُنيس، عن أبي عبدالله (طبهانه)، عن المُعَلَى بن خُنيس، عن أبي عبدالله (طبهانه)، في قوله: ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ آتَبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدى مِّنَ آشِهِ ﴾، قال: ١هو من يتّخذ دينه برأيه، بغير إمام من الله من أئمة الهُدى (منونه عنهم)».

قوله تعالى:

# وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ [ ٥١ ]

١/٨١٤٠ محمد بن يعفوب: عن الحسين بن محمد، عن محمد، عن محمد، عن محمد بن جُمهور، عن حمّاد بن جُمهور، عن حمّاد بن عيسى، عن عبدالله بن جُنْدُب، قال: سألت أبا الحسن (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ وَصَلْنَا لَهُمُ اللّهُ عَلَى عَنْ عَلَى إمام هِ.
 أَلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ ، قال: «إمام إلى إمام».

الْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾، قال: «إمام إلى إمام». ٢/٨١٤١ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا أحمد بن إحريس، عن أحمد بن محمد، عن معاوية بن حكيم، عن أحمد بن محمد، عن بعاوية بن حكيم، عن أحمد بن محمد، عن يونس بن يعقوب، عن أبي عبدالله (عليه التلام)، في قول الله: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾، قال: «إمام بعد إمام».

٣/٨١٤٢ - سعد بن عبدالله: عن عاي بن إسماعيل بن عبسى، وأحمد بن محمّد بن عبسى، عن الحسين بن

<sup>(</sup>١) الغيبة: ٧/١٣٠.

٢ ـ بصائر الدرجات: ١/٣٣.

٣ \_ بصائر الدرجات: ٥/٢٣.

٤ ـ ... تأويل الآيات ١: ١٣/٤٢٠.

سورة القصص آية ـ ٥١.

۱ ـ الكافي ۱: ۱۸/۳٤۳.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٤١.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٦٤.

سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (مليه النلام)، في قول الله عزٌ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ﴾، قال: «في إمام بعد إمام».

٤/٨١٤٣ والشيخ في (أماليه): بإسناده، قال: قال الصادق (عب الشلام): ﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْتَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ ﴾، قال: وإمام بعد إمام».

٥/٨١٤٤ ابن شهراَشوب: عن عبدالله بن جُنْدُب، قال: سألت أبا الحسن (على السلام) عن قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ﴾، قال: «إمام بعد (١) إمام».

٦/٨١٤٥ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا الحسين بن أحمد، عن يعقوب بن بزيد، عن محمّد بن أبي عُمّير، عن عُمّر، عن عُمّر، عن عُمّر بن أذَينة، عن حُمران، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقُولَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾، قال: «إمام بعد إمام».

· قوله تعالى:

# آلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِهِ هُم بِهِ يُؤْمِنُونَ -إلى نوله تعالى - وَإِذَا سَمِعُوا ٱللَّغْوَ أَعْرَضُواْ عَنْهُ [٥٠.٥٢]

1/۸۱٤٦ محمّد بن يعقوب: عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن ابن فضّال، عن تَعْلَبَة بن مَيْمُون، عن أبي الجارود، قال: فلت لأبي جعفرا عليه الله أنها الكتاب خيراً كثيراً. قال: اوما ذاك؟، فلت: فول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوْلَئِكَ يُؤْتُونَ أَجْرَهُم فَلْتَ: فول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوْلَئِكَ يُؤْتُونَ أَجْرَهُم مَرْتَيْنِ بِمَا صَبَرُوا ﴾ إلى قوله: ﴿ أَوْلَئِكَ يُؤْتُونَ أَجْرَهُم مَرَّتَيْنِ بِمَا صَبَرُوا ﴾.

قال: فقال: هَقَدَ آتَاكُمُ اللهُ كَمَا آتَاهُم -ثُمَّ تَلَا ـ: ﴿ يَاۤ أَيُّهَاۢ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللهَ وَءَامِنُواْ مِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ وَيَجْعَلْ لَّكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ ﴾ (١) بعني إماماً تأتمّون به».

٢/٨١٤٧ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن هِشام بن سالم، وغيره، عن أبي

٤ ـ الأمالي ١: ٣٠٠.

٥ ـ المناقب ٢: ٩٦.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: إلى.

٦ ـ تأويل الآيات ١: ٤٢/٤٢٠.

سورة القصص آية ـ ٥٢ ـ ٥٥ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱۵۰/۳.

<sup>(</sup>۱) الحديد ٥٧: ٢٨.

۲ ـ الكافي ۲: ۱/۱۷۳.

عبدالله (علىالندم، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوْلَئِكَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُم مَّرَّتَيْنِ بِمَا صَيْرُواْ﴾، قال: وبما صبروا على التقيّة». ﴿ وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّئَةَ ﴾، قال: «الحسنة: التقيّة، والسبّئة: الإذاعة».

٣/٨١٤٨ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن كولوم، عن أبي سعيد، عن أبي عبدالله المياسلة، قال: وإذا دخل المؤمن قبرَه كانت الصلاة عن يَمينه، والزكاة عن يَساره، والبِرُّ مُطِلِّ عليه، ويتَنحّى الصَّبْر ناحية، فإذا دخل عليه الملكان اللذان يَلِيان مُساءلته، قال الصبر للصلاة والزكاة: دونَكُما صاحِبَكُما، فإن عَجَزْتُما عنه فأنا دونَه».

أحمد بن محمّد بن خالد البرقيّ: عن أبيه، عن محمّد بن أبي عمير، عن هشام بـن سـالم، عـن أبـي عبدالله (طبهالتلام)، مثل رواية هشام بن سالم المتقدّمة (ا).

1/۸۱٤٩ الطَّبَرْسِيّ - في معنى الآية - قال: معناه: يدفعون بالمُداراة مَعَ النّاس أذاهم عن أنفسِهم، قال: ورُوي مثل ذلك عن أبي عبدالله (عبدالله).

٠٥/٨١٥٠ على بسن إبراهيم، في قوله: ﴿ أَوْلَئِكَ يُمُؤْتَوْنَ أَجْرَهُم مَّرَّتَيْنِ بِمَا صَبَرُواْ ﴾، قال: الأئمّة اعليم الندي.

٦/٨١٥١ وقال الصادق (عيدالتلام): «نحن صُبَّر (١)، وشيعتنا أصبَر َقِنَا، وذلك أنَا صبَرنا على ما نعلم، وهم صَبروا على ما لا يعلمون».

٧/٨١٥٢- ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وحدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمّير، عن جميل، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «نحن صُبَّر، وشيعننا أصبر منّا، لأنّ صبَرْنا بعِلم، وصبروا بما لا يعلمون».

٨/٨١٥٣ قال: قوله: ﴿ وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّنَةَ ﴾ أي يدفعون سَيِّنَة من أساءَ إليهم بحسناتهم ﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ \* وَإِذَا سَمِعُواْ ٱللَّغْقَ أَعْرَضُواْ عَنْهُ ﴾ ، قال: اللَّغْو: الكَذِب، واللَّهُو: الغِناء. وهم الأثمّة (علهم السّلام)، يُعرِضون عن ذلك كلّه.

٣ ـ الكافي ٣: ١٣/٢٤٠.

<sup>(</sup>١) المحاسن: ٢٩٦/٢٥٧. -

٤ - مجمع البيان ٧: ١٠٤.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ١٤١.

٦. تفسير القمي ٢: ١٤١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: صبرنا.

٧ ـ تفسير القمي ١: ٢٦٥.

٨ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٢.

٢٧٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ آللهَ يَهْدِي مَن يَشَاءُ [ ٥٦ ]

1/۸۱۵٤ على بن إبراهيم، قال: نزلت في أبي طالب (طبه الشلام)، فإنّ رسول الله (مآن الله عليه وآنه) كان يقول: «يا عمّ، قل: لا إله إلّا الله، أنفَعُك بها يوم القيامة». فيقول: يابن أخي، أنا أعلم بنفسي. فلمّا مات، شَهِد العبّاس بن عبد المطّلب عند رسول الله (مآن الا عبد الله عند المتوت، فقال رسول الله (مآن الا عبد الده أمّا أنا فلم أسمّعُها منه، وأرجو أن تَنْفَعَه يوم القيامة».

وقال رسول الله (سلزاله عليه وآله): «لو قُمْتُ المقام المحمود، لشفّعت في أبي، وأمّي، وعمّي، وأخٍ كان لي مؤاخياً في الجاهليّة» (١).

٣/٨١٥٥ الميتاشي: عن الزُّهْري، قال: أنى رجل أبا عبدالله (عبدالله) فسأله عن شيء، فلم يُجِبُّه، فقال له الرجل: فإن كنت ابن أبيك، فإنّك من أبناء عَبَدَة الأصنام. فقال له: «كذبت، إنّ الله أمرَ إبراهيم أن يُنزِلَ إسماعيل بمكّة، فقعَل، فقال إبراهيم: ﴿ رَبِّ آجْعَلْ هَذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِناً وَآجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَّعْبُدَ ٱلْأَصْنَام ﴾ (١)، فلم يَعْبُدُ أحدٌ من ولد إسماعيل صنّماً قطّ، ولكنّ العرب عبدّتِ الأصنام، وقالت بنو إسماعيل: هؤلاء شُفَعاؤنا عند الله، فكفرت ولم تَعْبُدِ الأصنام،

٣/٨١٥٦ الشيخ في (أماليه)، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُقفَضِّل، قال: حدَّثني أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن سعيد بن عبدالرحمن الهَمدائيّ بالكوفة، قال: حدِّثنا محمّد بن المُقضَّل بن إبراهيم بن قيس الأشعَريّ، قال: حدَّثنا عليّ بن حسّان الواسطيّ، قال: حدَّثنا عبدالرحمن بن كثير، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه عليّ بن الحسين (عليم التلام)، في حديث عن المحسن بن عليّ (عله الله الله على حديث طَلْحَة ومُعاوية، قال الحسن (عليه القرابة فقد نفعت المُشرِك، وهي والله للمؤمن أنفَع، قول رسول الله (صنف عبدراله) لعمّه أبي طالب وهو في الموت: قل لا إله إلّا الله، أشفَعُ لك بها يوم القيامة. ولم يكن رسول الله (منف عليه وأله الله عزّ وجلّ على يقين، وليس ذلك لأحدٍ من الناس كلهم غير شيخنا، أعني أبا طالب، يقول الله عزّ وجلّ.

سورة القصص آية ٥٦٠ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٢.

<sup>(1)</sup> لقد ثبت إجماع أهل البيت (طهم التلام) على إيمان أبي طالب وأنّه مات مسلماً، وتظاهرت الروايات بذلك عنهم (طهم التلام)، وقد أقيل في كتب السير والمغازي كثيرٌ من أشعاره الدالة على توحيده، وإيمانه برسالة الاسلام، وتصديقه لرسول الله (ملن الدعنه والد)، ولأبي طالب مواقف مشهودة سجّلها التاريخ، تُنبئ عن ملازمته لرسول الله (ملن الدعوة، ومنابذة أعدائه ومجاهرتهم، فضلاً عن أنّ هذه الآية فزلت في الحارث بن نوفل بن عبدمناف. انظر: مجمع البيان ٤: ٤٤٤، ٧: ٢٠١، بحار الأنوار ٣٥: ١٥٢.

٢ ـ تفسير العياشي ٢: ٢١/٢٣٠.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم ۱۴: ۲۵.

٣ ـ الأمالي ٢: ١٧٤.

﴿ وَلَيْسَتِ آلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ آلسَّيَّتَاتِ حَتَّىٰ إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِّى تُبْتُ ٱلْـُـٰنَ وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ أُوْلَئِكَ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ ('').

٤/٨١٥٧ وعنه، قال: أخبرنا الحسين بن عُبيدالله، قال: أخبرنا أبو محمّد بن محمّد بن همّام، قال: حدّثنا علي (٢) بن الحسين الهمدانيّ، قال: حدّثني محمّد بن خالد البَرقيّ، قال: حدّثنا محمّد بن سِنان، عن المُفَضَّل بن عُمر، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) عن آبائه، عن عليّ (مواد الله عيم)، أنّه كان ذات يوم جالساً بالرَّحبة، والناس حوله مُجتَمِعون، فقام إليه رجل، فقال له: يا أمير المؤمنين، إنّك بالمكان الذي أنزلك الله عزّ وجلّ به، وأبوك يُعذَّب بالنار! فقال له (عبدالله): «مه، فَضَّ الله فاك، والذي بعث محمّداً (منزاة عبدواله) بالحقّ نبيّاً، لو شفّع أبي في كلّ مُذنِّب على وجه الأرض لشفّعه الله تعالى فيهم، أبي بعذُب بالنار، وأنا قسيم النار؟!ه.

ثمّ قال: «والذي بعث محمّداً (منزاة عبدواله) بالحقّ إنّ نورَ أبي طالب يوم القيامة ليُطفئ أنوار الخَلْق إلا خمسة أنوار: نور محمّد (منزاة عبدواله)، ونوري، ونور فاطمة، ونورّي الحسن والحسين، ومن ولده "من الأثمّة، لأنّ نورّه من نورنا الذي خلّقه الله عزّ وجلّ من قَبل خَلْقِ آدم بألفّي عام».

هم ۱۵۸ مه وعن ابن عبّاس، عن أبيه، قال: قال أبو طالب للنبيّ (عبدائلام): يابن أخي، أرسلَك الله؟ قال: «نعم، قال: فأرني آيةً. قال: «ادْعُ لي تلك الشَجرة» فدعاها، فأتت حتّى سجَدَتْ بين يَديه، ثمّ انصَرَفت، فقال أبو طالب: أشهد أنّك صادق. يا على، صِلْ جَناح ابن عمّك.

٦/٨١٥٩ محمد بن يعفوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أييه، عن ابن أبي عُمَير، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبد الله (عبدالله (عبدالله (عبدالله وأظهروا الشَّرُك، فآتاهم الله أجرَهم مرّتين».

٧/٨١٦٠ وعنه: عن الحسين بن محمّد، ومُحِمّد بن يعيى عن الحمد بن إسحاق، عن بكر بن محمّد الأزديّ، عن إسحاق، عن بكر بن محمّد الأزديّ، عن إسحاق بن جعفر، عن أبيه (منه النهم)، قال: فيل له: إنّهم يَزعُمون أنّ أبا طالب كان كافراً؟ فقال: «كذّبوا، كيف يكون كافراً وهو يقول:

أَلَم تَعْلَمُوا أَنَّا وَجَدْنَا مَحْمَداً ﴿ نَبِيّاً كَمُوسَى خُطٌّ فَي أَوَّلَ الكُّنْبِ،؟

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ١٨.

<sup>£</sup>\_الأمالي ٢: ٣١٢.

<sup>(</sup>١) هو هارون بن موسى التلَّمكبري، راجع رجال النجاشي: ١٠٣٢/٣٨٠، وفهرست الطوسي ٧: ٩.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: محمّد بن علي.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ولدته.

٥ .... أمالي الصدوق: ١٠/٤٩١.

٦ ـ الكافي ١: ٣٨/٣٧٣، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٤: ٧٠.

۷ رالکافی ۱: ۲۹/۲۷۳.

٢٧٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

وفي حديث آخر: ١ كيف بكون أبو طالب كافراً وهو يقول:

لقد عَـلِموا أَنَّ ابنَنا لا مُكذَّبُ لدَينا، ولا يُسعنى بقبلِ الأباطل وأبيض يُستسقى الغَمام بوجهه يُمال (١) اليتامي عِصْمَة للأرامل،؟

٨/٨١٦١ وعنه: عن عليّ بن محمّد بن عبدالله ومحمّد بن يحيى، عن محمّد بن عبدالله، رفعه، عن أبي عبدالله (هنه الله عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) عبدالله (عبدالله) عبدالله) عبدالله (عبدالله) عبدالله (عبدالله) عبدالله (عبدالله) عبدالله) عبدالله (عبدالله) عبدالله) عبدالله (عبدالله) عبدالله (عبدالله) عبدالله (عبدالله) عبدالله (عبدالله) عبدالله) عبدالله (عبدالله) عبدالله (عبد

٩/٨١٦٢ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد وعبدالله ابني محمّد بن عيسى، عن أبيهما، عن عبدالله بن المُغيرة، عن إسماعيل بن أبي زياد، عن أبي عبدالله (طبالتلام)، قال: «أسلَم أبو طالب بحِساب الجُمَّل، وعقّد بيده ثلاثة وستين».

۱۰/۸۱۹۳ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن هِشام بن الحكم، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) قال: ابينا النبيّ (منن عبدالله) في المسجد الحرام، وعليه ثياب له جُدُد، فألقى المشركون عليه سَلَى (1) ناقة، فمَلرُوا ثيابه بها، فدخله من ذلك ما شاء الله، فذهب إلى أبي طالب، فقال له: يا عمّ، كيف ترى حَسبي فيكم؟ فقال له: وما ذلك، يابن أخي؟ فأخبَره الخبر، فدعا أبو طالب حمزة، وأخذ السَّيف، وقال لحَمْزَة: خُذِ السَّلَى، ثمّ توجّه إلى القوم؛ والنبيّ (منن عبداله) معه، فأتى قُريشاً وهم حول الكعبة، فلمّا رأوه عَرَفوا الشرّ في وجهه، ثمّ فال لحمزة: أبرّ السَلَى على سِبَالِهم (1). ففعل ذلك حتّى أتى على آخِرهم. ثمّ التفت أبو طالب (عبدالله) إلى النبيّ (منن ه عبدراله)، فقال: يابن أخى، هذا حَشْبُك فينا».

11/۸۱۹٤ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي نَصْر، عن إبراهيم بن محمّد الأشعريّ، عن عُبَيد بن زُرارة، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: اللَمَا توفّي أبو طالب (مله الشلام)، نزّل جَبْرَثيل على رسول الله (مأن الاعبدراله)، فقال: يا محمّد، اخرُج من مُكُفّه قلبس لك بها ناصِر. وثارت قُرَيش بالنبيّ (مأن الاعبدراله)، فخرّج هارباً، حتى أتى إلى جبّل بمكّة يقال له الحَجُون، فصار إليه ه.

۱۲/۸۱٦٥ ابن بابويه، قال: حدّثنا الحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هشام المُؤدّب وعليّ بن عبدالله الورّاق، وأحمد بن زياد بن جعفر الهمدانيّ ورسية سهم، قالوا: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن

<sup>(</sup>١) البُمَّال: الغياث، والذي يقوم بأمر قومه. «مجمع البحرين ـ ثمل ـ ٥: ٣٣٢».

۸ ـ الكافي ۱: ۲۲/۳۷٤.

<sup>(</sup>١) سيأتي تفسيرها في الحديث (١٣) من تفسير هذه الآية.

۹ ـ الكافي ۱: ۲۲/۳۷٤.

۱۰ ـ الكافي ۱: ۳۰/۳۷۳.

<sup>(</sup>١) السُّلَى: المجلدة الرقيقة التي يكون فيها الولد، يكون ذلك للناس والخيل والإبل. «لسان العرب ـ سلا ـ ١٤: ٣٩٦».

<sup>(</sup>٢) السَّبِّلَة: الشَّارب، ((الصحاح \_ سبل \_ ٥: ٢٧٢٤).

۱۱ ـ الكافي ۱: ۲۱/۳۷۳.

١٢ ـ معاني الأخبار: ١/٢٨٥.

محمّد بن أبي عُمَير، عن المُفَضَل بن عُمر، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «أسلم أبو طالب (عبدالله) بحساب الجُمّل، وعقد بيده ثلاثةً وستّين».

ئمَ قال(عليمانتلام): وإنَّ مثَل أبي طالب(عليمالتلام) مثل أصحاب الكَهْف، أسرّوا الإيمان، وأظهَروا الشَّــرك، فأتاهم الله أجرّهم مرّثين».

۱۳/۸۱۶۹ وعنه: قال: حدّثنا أبو الفرّج محمّد بن المُظفّر بن نفيس المِصري الفقيه، قال: حدّثنا أبو الحسن محمّد بن أحمد الداودي، عن أبيه، قال: كنت عند أبي القاسم الحسين بن روح (قدّس قررمه) إذ سأله رجل: ما معنى قول العبّاس للنبيّ (سنن قعب والله): إنّ عمّك أبو طالب قد أسلم بحساب الجُمَّل، وعقد بيده ثلاثةً وستّين؟ فقال: عنى بذلك: إله أحَدٌ جَواد.

وتفسير ذلك: إنّ الألف واحِد، واللام ثلاثون، والهاء خمسة، والألف واحد، والحاء ثمانية، والدال أربعة، والجيم ثلاثة، والواو سنة، والألف واحد، والدال أربعة. فذلك ثلاثة وستُون.

12/A17۷ - وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن (رضرة عنه)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن أيوب ابن تُوح، عن العبّاس بن عامر، عن عليّ بن أبي سارة، عن محمّد بن مَروان، عن أبي عبدالله (طبهالتلام)، قال: وإنّ أبا طالب أظهَر الكُفَّرَ وأسَرَّ الإيمان، فلمّا حضّرته الوفاة أوحى الله عزّ وجلّ إلى رسول الله (منذاله عبدراله): اخرُج منها فليس لك بها ناصِر، فها جَر إلى المدينة».

10/۸۱۹۸ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد الصائغ، قال: حدّثنا محمّد بن أيّوب، عن صالح بن أسباط، عن إسباط، عن إسباط، عن إسباط، عن إسماعيل بن محمّد، وعليّ بن عبدالله، عن الرّبيع بن محمّد المُسليّ، عن سَعْد بن طَريف، عن الأصبّغ بن تُباتة، قال: سمِعت أمير المؤمنين (عبدالنه) يقول: «والله ما عبّد أبي، ولا جدّي عبدالمطلب، ولا هاشم، ولا عبد مناف، صنّماً قطّه.

قبل له: فما كانوا يعبُدون؟ قال: «كانوا بُصَلُون إلى البيت، على دين إبراهيم (عبدالتلام)، متمسَّكين به».

17/A179 محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن سَعْد بن عبدالله، عن جماعة من أصحابنا، عن أحمد بن هِلال، عن أميّة بن عليّ القيسيّ، قال: حدّثني دُرُسْت بن أبي منصور: أنّه سأل أبا الحسن الأوّل (عبدالله): أحمد بن هِلال، عن أميّة بن عليّ القيسيّ، قال: حدّثني دُرُسْت بن أبي منصور: أنّه سأل أبا الحسن الأوّل (عبدالله): أكان رسول الله (سنن الاعبداله) محجوجاً بأبي طالب؟ فقال: ولا، ولكنّه كان مستودعاً للوصايا، فبدفعها أليه (منن الاعبداله).

قال: قلت: فدفع إليه الوصايا على أنّه كان محجوجاً به؟ فقال: «لو كان محجوجاً به ما دفع إليه الوصيّة». قال: فقلت: فما كان حال أبي طالب (عبه النهر)؟ قال: «أقرّ بالنبيّ وبما جاء به، ودفع إليه الوصايا، ومات من

١٢ ـ معاني الأخبار: ٢٨٦/٢.

١٤ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٢١/١٧٤، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٤: ٧٠ نحوم

١٥ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٣٢/١٧٤.

١٦ ـ الكافي ١: ٢٧٠/١٨.

٣٧٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

يومه ٥.

۱۷/۸۱۷ موعنه: عن الحسين بن محمّد، عن محمّد بن يحيى الفارسيّ، عن أبي حنيفة محمّد بن يحيى، عن البيء عن أبي حنيفة محمّد بن يحيى، عن الوليد بن أبان، عن محمّد بن عبدالله بن مُسكان، عن أبيه، قال: قال أبو عبدالله (مله التلام): وإنَّ قاطمة بنت أسد جاءت إلى أبي طالب لتبشّره بمولد النبيّ (ملن اله عله رآله)، فقال أبو طالب: اصبِري سَبْناً أبشّرك بمثلِه إلّا النبوّة». وقال: والسبت ثلاثون سنةً، وكان بين رسول الله (ملن اله عبه رآله) وأمير المؤمنين (مله التلاون سنةً».

١٨/٨١٧١ ..وذكر ابن بابويه في كتاب (التوحيد) من شعر أبي طالب قوله:

أنت الأمسين مسحمًد قَـرُمُ أغَـرَ مُسَـوَدُ لَمُسـوَّدُ لَمُسـوَّدُ لَمُسـوَّدُ لَمُسـوَّدُ لَمُسـوَّدُ لِلْمُسـوَّدِ لَمُسَلِّدُ السَّعيد من السُّعو د تكـنَّفَتْكَ الأسْسعُدُ من بعدِ (۱) آدَم لم يرزَلُ فبنا وصيي مُسرشدُ فلقد عَـرَفْتُك صادفاً بالقول لا تـنفَنَدُ ما زِلتَ تنطِقُ بالصَّواب وأنت طـفل أمـرَدُ ما زِلتَ تنطِقُ بالصَّواب وأنت طـفل أمـرَدُ

قال ابن بابويه: ولأبي طالب في رسول الله (ملنه عبه راله) مثل ذلك في قصيدته اللاميّة، حيث يقول:

وما مِثله في الناس سَيّد مَعْشَرِ إذا قايسوه عند وقت التحاصُلِ " فأيّده ربّ العباد بمُورد وأظهر ديناً حمّة غير زائل

ومنها:

وأبيض يُسْتَسْقى الغَمام بوجهه ربيع البتامى عِصمة للأرامِلِ يطيفُ به الهُلاك من آل هاشم وفواضل فهم عنده في نعمة وفواضل وميزان صدقٍ لا يخبس (٦) شعيرة وميزان عدل وزنه غير عائل (١)

الما الما الطَّبَرْسِيّ في (مجمع البيان) قال: ثبت إجماع أهل البيت (ملهم إلى على إيمان أبي طالب ومب السنة)، وإجماعهم حُجّة، لأنهم أحد الثقلين اللذين أمر النبيّ (منذه عبدوآله) بالتمسّك بهما، بقوله (منذه عبدرآله): وما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا».

١٧ ـ الكافي ١: ٢٧٦/١.

۱۸ ـ التوحيد: ۱۵۸ /٤.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: من لدن.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط»: التهاصل.

<sup>(</sup>٣) خاس به: غدر به. «الصحاح ـ خيس ـ ٣: ٩٢٦».

<sup>(</sup>٤) عالَ الميزانُ: جارَ. «لسان العرب ـ عيل ـ ١١: ٤٨٩».

١٩ ـ مجمع البيان ٤: ٤٤٤.

ذكره الطَّبَرْسِيّ في قوله تعالى: ﴿ وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْتُوْنَ عَنْهُ ﴾ (١)، وذكر من أشعار أبي طالب ما يدل على إيمانه، لم نذكر منها هنا شيئاً مخافة الإطالة.

المدار المدار المدار المدار المدار المدار المدار المدار المدر المدار ال

وإنّما نزلت هذه الآية في الحارث بن النّعمان بن عبدمناف (١)، وكان النبيّ (صنّناة على ويُحبُ ويُحبُ إسلامه، فقال يوماً للنبيّ (صنّناة على وآله) أنّك على الحقّ، وأنّ الذي جنّت به حقّ، ولكن يمنّعُنا من اتّباعِك أنّ العرب تَنَخَطَّفنا من أرضِنا، لكَثْرَتِهم وقِلَّتِنا، ولا طاقة لنا بهم، فنزَلت الآبة، وكان النبيّ (صنّناه على وآله) يُؤيّرُ إسلامَه لمَيْلِه إليه.

مضمون العارفين مع هذه الروايات، ومضمون الأبيات (۱) ان يُنْكِروا إيمان أبي طالب (عبداللهم)؟ وقد تقدّمت رواياتهم بوصيّة أبي طالب (عبداللهم) أيضاً لوَلَدِه علي (عبداللهم) بملازمة محمّد (منن عبداله)، وقوله: إنّه لا يُدعو إلّا إلى خير. وقول نبيّهم: اجزاك الله خيراً، يا عمّه، وقوله (منن عبداله): ولو كان حيّاً قَرّت عيناه».

ولو لم يعلم نبيّهم أنّ أبا طالب مات مؤمناً ما دعا له، ولاكانت تَفَرّ عينه بنبيّهم (منزاد عبدواله) "، ولو لم يكن إلّا شهادة عِترة نبيّهم له بالإيمان لوجَب تصديفهم، لمّا شَهد نبيّهم أنّهم لا يفارقون كتاب الله، ولا ريب أنّ العِترة أعرَف بباطن أبي طالب من الأجانب، وشيعة أهل البيت (علهم النهر) مُجْمِعون على ذلك، ولهم فيه مصنّفات.

٢٢/٨١٧٥ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحِمْيَري، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فَضَال، عن عليّ بن عُقْبَة، عن أبيه، قال: سمِعت أبا عبدالله (بالسّلام) يقول: «اجعَلوا أمرَكُم لله، ولا تجعَلوه للناس، فإنّه ماكان لله فهو لله، وماكان للناس فلا يصعَد إلى الله، ولا تُخاصِموا الناس لدينكم، فإنّ المخاصمة مُمْرِضَة

<sup>(</sup>١) الأنعام ٦: ٢٦.

۲۰ ـ الطرائف: ۲۰۱.

<sup>(</sup>١) في مجمع البيان ٧: ٢٠٦: الحارث بن توفل بن عبدمناف.

٢١ ـ الطرائف: ٣٠٦.

 <sup>(</sup>١) في «ط، ي»: الآيات.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ولاكان يقرّ نبتهم عينه.

٢٢ ـ التوحيد: ١٣/٤١٤.

للقلب، إنّ الله عزّ وحلّ قال لنبيّه (مـنناه عله رقد): ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ آلَةَ يَهْدِى مَن يَشَآءُ﴾، وقال: ﴿ أَفَأَنتَ تُكْرَهُ ٱلنَّاسَ حَتَّىٰ يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (')

ذَروا الناس، فإنَّ الناس أخَذوا عن الناس، وأنتم أخَذْتُم عن رسول الله(سلناله مله وآله)، إنّي سمعت أبي (عليه التلام) يقول: إنَّ الله عزّ وجلّ إذاكتَب على عبدٍ أن يدخُل في هذا الأمركان أسرع إليه من الطير إلى وَكرِه».

قوله تعالى:

# وَقَالُوٓاْ إِن نَتَّبِعِ ٱلْهُدَىٰ مَعَكَ تُتَخَطَّفُ مِنْ أَرْضِنَا ٓ ـ إلى فـوله تعالى ـ أَفَمَن وَعَذْنَاهُ وَعُداً حَسَناً فَهُوَ لاَقِيهِ [٥٧ - ٦١]

1/۸۱۷٦ على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ إِن نَتَبِعِ ٱلْهُدَىٰ مَعَكَ نُتَخَطَّفْ مِنْ أَرْضِنَا ﴾ قال: نزلت في قُريش حين دعاهم رسول الله (ملن الله عنه والد) إلى الإسلام والهجرة، وقالوا: إن نتَبع الهُدى معَك نُتَخَطَف من أرضِنا. فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ أَو لَمْ نُمَكِّن لَهُمْ حَرَماً ءَامِناً يُجْبَىٰ إِلَيْهِ ثَمَرَاتُ كُلِّ شَيْءٍ رِّزْقاً مِن لَدُمَّا وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.
لا يَعْلَمُونَ ﴾.

وقوله: ﴿وَكُمْ أَهْلَكْنَا مِن قَرْيَةٍ بَطِرَتْ مَعِيْشَتَهَا﴾ أي كفَرت ﴿فَتِلْكَ مَسَاكِنُهُمْ لَمْ تُسْكَن مِّن بَعْدِهِمْ إِلَّا قَلِيلاً﴾.

٢/٨١٧٧ - محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا عبد العزير بن يحيى، عن هِشام بن عليّ، عن إسماعيل بن عليّ المعلّم، عن بَدَل بن المُحَبَّر، عن شُعبة، عن أبان بن تَعلِب، عن مجاهد، قال: قوله عزُّ وجلّ: ﴿ أَفَمَن وَعَدْنَاهُ وَعْداً حَسَناً فَهُوَ لاقِيهِ﴾، نزلت في عليّ وحمزة وعنها التعمة رسي من الله عليه عن الله عليّ وحمرة وعدّناه وعداً

٣/٨١٧٨ الحسن بن أبي الحسن الديلميّ: بإسناده عن أبي عبدالله (عبدائتلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَمَن وَعَدْنَاهُ وَعْداً حَسَناً فَهُوَ لاقِيهِ ﴾، فال: «الموعود: عليّ بن أبي طالب (عبدائله)، وعده الله أن ينتَقِم له من أعدائه في الدنيا، ووعَده الجنّة له ولأوليائه في الآخرة».

<sup>(</sup>۱) يونس ۱۰: ۹۹.

سورة القصص آية ـ ٥٧ ـ ٦١ ـ

ا ـ تفسير القمي ٢: ١٤٢.

۲ ـ تأويل الآيات ۱: ۱۷/۴۲۲، تفسير الطبري ۲: ۲۲، شواهد التنزيل ۱: ۵۹۹/۶۲۱ و ۲۰۰/۴۲۷، فرائد السمطين ۱: ۲۹۱/۳٦٤، ذخائر العقبي: ۸۸ الرياض النضرة ۳: ۱۷۹.

٣ ـ .... تأويل الآيات ١: ١٨/٤٢٢.

قوله تعالى:

# وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَاءِى - إلى نوله تعالى - لَوْ أَنَّهُمْ كَانُواْ يَهْتَدُونَ [٦٢-٦٢]

١/٨١٧٩ - علىّ بن إبراهيم: فوله: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَاءِى آلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ يعني الذين قُلتُم هم شركاء لله، ﴿ قَالَ آلَٰذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ آلْقَوْلُ رَبَّنَا هَؤُلَاءِ آلَّذِينَ أَغْوَيْنَا أَغُويْنَاهُمْ كَمَا غَوَيْنَا تَبَرَّ أَنا إِلَيْكَ مَا كَانُواْ إِبَّانَا يَعْبُدُونَ ﴾ يعني ما عبَدوا، وهي عبادة الطاعة، ﴿ وَقِيلَ آدْعُواْ شُرَكَآءَكُمْ ﴾ الذين كنتم تدعونهم شركاءً، ﴿ فَدَعَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ وَرَأَوُاْ آلْعَذَابَ لَوْ أَنَّهُمْ كَانُواْ يَهْتَدُونَ ﴾ .

قوله تعالى:

# وَ يَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبْتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ [70]

1/۸۱۸ - على بن إبراهيم: إنّ العامّة رَوَوا أنّ ذلك في القيامة. وأمّا الخاصّة، فإنّه حدّ ثني أبي، عن النّضر بن سُويد، عن يحيى الحلبي، عن عبدالله ميد الطائي، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وإنّ العَبد أذا دخّل قبرَه جاءً ه منكر، وفَزع منه، بسأل عن النبيّ (سنّن عبدالله) فيقول له: ماذا تقول في هذا الرجل الذي كان بين أظهركم؟ فإن كان مؤمناً، قال: أشهد أنّه رسول الله، جاء بالحقّ. فيقال له: ارقد رفّدة لا حُلْم فيها، ويتنحّى عنه الشيطان، ويُفسَح له في قبره سبعة أذرع، ويرى مكانه في الجنّة،

قال: «وإذا كان كافراً، قال: ما أدري. فيُضرَبُ ضربةٌ بستعها كُلّ من خلق الله إلّا الإنسان، ويُسلّط عليه الشيطان، وله عينان من تُحاس، أو نار، يلمَعان كالبَرق الخاطف، فيقول له: أنا أخوك، وتُسلّط عليه الحيّات والعَقارب، ويُظلّم عليه قبره، ثمّ يَضْغَطه ضَغْطَةً تختلِف أضْلاعُه عليه، ثمّ قال بأصابعه (۱)، فشرَجها (۱) قوله تعالى:

وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ -إلى فوله نعالى -وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ

سورة القصص آية ١٩٢٠.

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٤٢.

سورة القصص آية ـ ٦٥ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٣.

<sup>(</sup>١) أي أشار بها.

<sup>(</sup>٢) شَرَجَها: داخل بينها.

٢٨٢ ..... البرهان في تغسير القرآن

### وَمَا يُغْلِنُونَ [ ٦٨ ـ ٦٩ ]

1/۸۱۸۱ ـ عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ ﴾، قال: بختار الله الإمام، وليس لهم أن يَختاروا.

ثمّ قال: ﴿وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ﴾، قال: ما عزّموا عليه من الاختيار، وأخبر الله نبيّه (منن الاعليدرة اله) قبل ذلك.

كتامع الرضا (عبد المدر) بمرو، فاجتمعنا في الجامع يوم الجُمّعة في بدء مُقْدَمِنا، فأداروا أمر الإمامة، وكثرة اختلاف الناس فيها، فدخَلْتُ على سيّدي (عبد التلام)، فأعلَمْتُه خَوْضَ الناس فيها، فدخَلْتُ على سيّدي (عبد التلام)، فأعلَمْتُه خَوْضَ الناس فيه، فتبسّم (عبد التلام)، ثمّ قال: ويا عبد العزيز، جَهلَ القوم، وحُدِعوا عن أديانهم (ا، إنّ الله عزّ وجلّ لم يَقْبِضْ نبيّه (سنراله عبد رالد) حتّى أكملَ له الدِّين، وأنزل عليه القرآن فيه يبيان كلّ شيء، بيّن فيه الحلال والحرام، والحُدود والأحكام، وجَميع ما يحتاج إليه الناس كَمَلاً، وقال عزّ وجلّ: ﴿ مَا فَرَطْنَا فِي آكْمَلْتُ لَكُمْ وَانْزَل فيه ما أنزل في حِجة الوداع - وهي آخر عمره (سنراله عبد الله) عمره (سنراله عبد الله) عنه ما أنزل في حِجة الوداع - وهي آخر عمره (سنراله عبد الله) عنه ما أنزل في حِجة الوداع - وهي آخر الإمامة من تَمام الدين، ولم يَمْضِ رسول الله (منزاه عبد اله) عنه ما أنزل شيئاً تحتاج إليه الأمّة إلا بيّنه، فمن وتركهم على قصد سبيل الحق، وأقام لهم عليّا (عبد الله) ومن ردّكتاب الله فهو كافر به.

مَل يعرِفون قَدر الإمامة ومحلّها من الأُمّة، فبجور فبها اختيارهم؟ إنّ الإمامة أجلُّ قَدْراً، وأعظمُ شأناً، وأعلى مَكاناً، وأمنَعُ جانباً، وأبعَد غَوراً من أن يَلُغها الناس بعثولهم، أو يتالوها بآرائهم، أو يُقيموا إماماً باختيارهم.

إِنَّ الإمامة خَصَّ الله عزَ وجلَ بها إبراهيم الخليل (مَب النهِ بعد النبوّة والخُلَة مرتبة ثالثة، وفضيلة شرّفه بها، وأشاد بها ذكرَه، فقال: ﴿ إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً ﴾ (أ) فقال الخليل (علد النه)، سروراً بها: ﴿ وَمِن ذُرِّيَتِي ﴾ (أ) قال الله تبارك وتعالى: ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظَّالِمِينَ ﴾ (أ) فأبطلت هذه الآية إمامة كلّ ظالم إلى يوم القيامة، وصارت في الصَّفوة، ثمّ أكرَمه الله تعالى بأن جعَلها في ذُرِيته أهل الصَّفوة والطَّهارة، فقال: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَلْقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلاً جَعَلْنَا هُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْحَيْرَاتِ وَإِقَامَ الصَّلُوةِ وَإِيتاً اللَّهُ وَكُلاً جَعَلْنَا صَالِحِينَ \* وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْحَيْرَاتِ وَإِقَامَ الصَّلُوةِ وَإِيتاً اللهُ اللهِ اللهُ وَوَاللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَقُولُ اللهُ اله

سورة القصص آية ـ ١٨ - ١٩ -

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٤٣.

۲ ـ الكافي ۱: ۱/۱۵٤.

<sup>(</sup>١) في «ي» ونسخة من «ط»: رأيهم.

<sup>(</sup>۲) الأنعام ٦: ٨٨.

<sup>(</sup>٣) المائدة ٥: ٣.

<sup>( 1</sup> ـ ٦ ) البقرة ٢: ١٢٤.

آلزَّكُوةِ وَكَانُواْ لَنَا عَابِدِينَ ﴿ ''، فلم نزل في ذرّبته يَرِنها بعض عن بعض، قَرْناً فَقَرْناً، حتَى ورّبها الله عزّ وجلّ النبيّ (منها عبداله)، فقال جلّ وتعالى: ﴿ إِنَّ أَوْلَىٰ آلنَاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ آتَبَعُوهُ وَهَذَا آلنَّبِيُّ وَآلَّذِينَ ءَامَتُواْ وَآهَٰهُ وَلَىٰ آلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ''، فكانت له خاصّة، فقلَدها رسول الله (منه عبداله) علياً (عبدالتلام) بأمر الله عزّ وجلّ، على رَسْمِ ما فرَضَ الله، فصارت في ذرّبته الأوصياء '' الذين آناهم الله العِلْمَ والإيمان بقَوْلِه جلّ وعلا: ﴿ وَقَالَ آلَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ وَالإيمان بقَوْلِه جلّ وعلا: ﴿ وَقَالَ آلَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ وَآلْإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِي كِتَابِ آفَهِ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْبَعْثِ ﴾ (۱۰)، فهي في ولد عليّ (عبدالنه) خاصّة إلى يوم القبامة، إذ البين بعد محمّد (مان الله عبد وآله)، فمن أبن بختار هؤلاء الجهّال؟

إنّ الإمامة هي منزِلة الأنبياء، وإرث الأوصياء، إنّ الإمامة خِلافة الله، وخِلافة رسول الله (منن الدين)، ومقام أمير المؤمنين (علمائة الله)، ومقام أمير المؤمنين (علمائة إنّ الإمامة زِمام الدين، ونظام المسلمين، وصلاح الدنبا، وعزّ المؤمنين، إنّ الإمامة أسّ الإسلام النامي، وفوعه السامي، بالإمام تمام الصلاة، والزكاة، والصيام، والحجّ، والجهاد، وتوفير الفيء والصدقات، وإمضاء الحدود والأحكام، ومنع النغور والأطراف.

الامام يُحِلُ حلال الله، ويُحرّم حرام الله، ويقيم حدود الله، ويَذُبّ عن دين الله، ويدعو إلى سبيل ربّه بالحكمة والمتوعِظة الحسنة والحُجّة البالغة؛ الامام كالشمس الطالعة المجلّلة بنورها للعالم، وهي في الأفق بحيث لا تَنالها الأيدي والأبصار؛ الإمام البّدر المُنير، والسِراج الزاهر، والنور الساطع، والنجم الهادي في غياهِب الدُجي، وأجواز (١١) البلدان والقِفار، ولُجّج البحار؛ الامام الماء العَذب على الظَمّا، والدال على الهُدى، المُنجي من الرَّدى.

الامام النار على البفاع (١٢٠)، الحار لمن اصطلى به، والدليل في المهالك، من فارقه فهالك؛ الامام السَّحاب الماطر، والغيث الهاطل، والشّمس المُضيئة، والسّماء الظّليلة، والأرض البّسيطة، والعَين الغَريرة، والغَدير والرّوضة؛ الامام الأنيس الرَّفيق، والوالد الشّفيق، والأخ الشّفيق، والأمّ البَرّة بالولد الصغير، ومَفْزَع العِباد في الداهية الناد (١٢٠).

الإمام أمين الله في خَلْقِه، وحُجّته على عباده، وخليفته في بلاده، والداعي إلى الله، والذابّ عن حرم الله؟ الإمام المطهّر من الذنوب، المبرّأ من العُيوب، المخصوص بالعِلم، المؤسوم بالحِلم؛ نظام الدين، وعرّ المسلمين، وغيظ المنافقين، وبَوار الكافرين؛ الإمام واحِدُ دَهره، لا يُدانيه أحد، ولا يُعادِله عالم، ولا يوجَد منه بدّل، ولا له رعِنْل، ولا نظير، مخصوص بالفَضْل كلّه من غير طلب منه له ولا اكتساب، بل اختصاص من المفضّل الوَهاب.

<sup>(</sup>٧) الأنبياء ٢١: ٧٢ و٧٣.

<sup>(</sup>٨) آل عمران ٢: ٦٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الأصفياء.

<sup>(</sup>١٠) الروم ٣٠: ٥٦.

<sup>(</sup>١١) أَجُواز: جمع جَوز، وهو من كلِّ شيء وسطه. «الصحاح ـ جوز ـ ٣: ٥٨٧١.

<sup>(</sup>١٢) التِفَاع: ما ارتفع من الأرض. «مجمع البحرين ـ يفع ـ ٤: ١٢٤».

<sup>(</sup>١٣) النَّدَة الدَّاجِية. «لسان العرب \_ نأد \_ ٣: ١٣ ٤٪.

فمن ذا الذي يبلُغ معرفة الإمام، أو يمكنه اختباره؟ هيهات هيهات، ضلَّت العُقول، وتاهَت الحُلوم، وحارَت الألباب، وحَسِرت (١٤) العيون، وتصاغَرت العُظماء، وتحيَّرت الحكماء، وتقاصَرت الحُلماء، وحُصِرت الخُطباء، وجَهِلت الألباء، وكَلَّت الشعراء، وعَجَزت الأدباء، وَعِييَت البُلَغاء عن وَصْفِ شأَنٍ من شأَنه، أو فضيلةٍ من فضائله، وأقرَّت بالعَجْز والتقصير.

وكيف يُوصَف بكلّه، أو يُنعت بكُنهه أو يُفْهَم شيء من أمره، أو يوجد من يقوم مقامه ويُغني غناه، لا،كيف، وأنّى؟ وهو بحيث النَّجْم من يَدِ المُتَناوِلين، ووَصْفِ الواصِفين، فأين الاختيار من هذا، وأين العقول عن هذا، وأين يوجد مثل هذا؟

أتظنّون أنّ ذلك يوجد في غير آل محمّد (من الاعبه راه) كذّبَنهم والله أنفسهم، ومنتهم الأباطيل، فارتقوا مرتفئ صعباً دَحضاً (١٥)، نَزِلُ عنه إلى الحضيض أفدامهم، راهوا إقامة الإمام بعقول حائرة بائرة نافصة، وآراء مُضِلّة، فلم يزدادوا منه إلا بعداً، وقالهم الله أنّى يؤفكون؛ ولقد راموا صغباً، وقالوا إفكاً، وضلّوا صَلالاً بعيداً، ووقعوا في الحبرة إذ تركوا الإمام عن بصيرة، وزين لهم الشيطان أعمالهم، فصدَّهم عن السبيل، وكانوا مُستَبصِرين، ورغَبوا عن الحبيرا الله، واختيار رسوله (١١٠) إلى اختيارهم، والقرآن يناديهم: ﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ الله وَخيانَ مَمّا يُشرِكُونَ ﴾، وقال عز وجل : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَىٰ آفة وَرَسُولُه أَمْراً أَن اللهم آلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ (١٠٠)، وقال عز وجل : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَىٰ آفة وَرَسُولُه أَمْراً أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ (١٠٠)، وقال عز وجل : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَىٰ آفة وَرَسُولُه أَمْراً أَن لَكُمْ أَلِهُمْ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ (١٠٠)، وقال عز وجل : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُنْكُمْ كِتَابٌ فِيهِ تَدُرُسُونَ \* إِنَّ لَكُمْ فَيهِ لَكُمْ أَيْمُ الله عَلَيْ قَلْمُ الله عَلَيْهُمْ أَلْهُمْ أَلْهُمْ أَلُهُمْ اللهم عَلَى قلوبهم فهم لا يفقهون؟ أَمْ فالوا: ﴿ سَمِعْنَا وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ \* إِنَّ شَوْ اللَّوْرَاقُ هُم مُعْرِضُونَ ﴾ (١٠٠)، أم طبع الله على قلوبهم فهم لا يفقهون؟ أم فالوا: ﴿ سَمِعْنَا وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ \* إِنَّ شَوْلُونَ ﴾ وَلَوْ عَلْمَ الله يُؤْمِهُمْ وَلُوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوْلُوا وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ (١٠٠) م طبع الله على قلوبهم فهم لا يفقهون؟ أم فالوا: ﴿ سَمِعْنَا وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ \* إِنَّ شَوْلُونَ هُ وَلَوْ عَلْمَ الله فَرْسُولُهُ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتُولُوا وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ (١٠٠) م طبع الله على قلوبهم فهم لا يفقهم عَيْراً لأسْمَعَهُمْ وَلُو أَسْمَعَهُمْ لَتَولُوا وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ (١٠٠) م طبع الله على مو فَصْلُ الله يؤته من يشاء والله ذو الفضل العظيم.

فكيف لهم باختيار الإمام، والإمام عالم لا يَجْهَل، وراع لا يَنْكُل، مَعْدِن القُدس والطّهارة، والنُّسك والزّهادة، والعِلم والعِبادة، مخصوص بدعوة الرسول (من الدعيه راله)، ونَسلِ الطاهِرة (٢٢) البتول، لا يُغمز (٢٣) فيه في نسَب، ولا

<sup>(</sup>١٤) في المصدر: خسئت.

<sup>(</sup>٢٥) الدَّحُض: الزِّلق. «لسان العرب محض \_ ٧: ١٤٨».

<sup>(</sup>١٦) في المصدر: رسول الله وأعل بيته.

<sup>(</sup>١٧) الأُحزاب ٢٣: ٢٦.

<sup>(</sup>١٨) القلم ٦٨: ٣٦ ـ ١١.

<sup>(</sup>١٩) محمّد ٤٧: ٢٤.

<sup>(</sup>۲۰) الأتقال ١٠٠٨ ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢١) البقرة ٢: ٩٣.

<sup>(</sup>٢٢) في المصدر: المطهّرة،

<sup>(</sup>٢٣) في المصدر: مَغْمَز.

يدانيه ذو حَسَب، في النسب (<sup>۲۱)</sup> من قُريش، والذُّرُوة من هاشم، والعِنرة من الرسول (صنن هعه رآله)، والرضا من الله عزّ وجلّ، أشرف الأشراف، والفرع من بني عبدمناف، نامي العِلم، كامِل الحِلم، مُضْطَلِعٌ بالإمامة، عالم بالسياسة، مفروض الطاعة، قائم بأمر الله عزّ وجلّ، ناصِحٌ لعباد الله، حافِظ لدين الله؟

إنَّ الأنبياء والأئمة (صارت الله عليم) يوفقهم الله ويؤتيهم من مخزون علمه وحكمه مالا يؤتيه غيرهم، ليكون (٥٠) علمهم فوف عِلم أهل زمانهم، في قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن يَهْدِى إِلَىٰ الْحَقَّ أَحَقُ أَن يُتَبَعَ أَمَّن لَا يَهِدِى إِلَا أَن يُهْدَى عَلَمُهم فوف عِلم أهل زمانهم، في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدَ أُوتِيَ خَيْرا كَثِيراً ﴾ (٢٠)، وقوله في فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ (٢٠)، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدَ أُوتِيَ خَيْرا كَثِيراً ﴾ (٢٠)، وقوله في طالوت: ﴿ إِنَّ آللهُ آللهُ عَلَيْكُ أَلْعِسْمِ وَآللهُ يُؤْتِي مُلْكَةً مَن يَشَاءُ وَآللهُ وَالسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٢٠)، وقال لنبيّه (منواه عبراله): ﴿ أَنزَلَ آللهُ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ عَلِيمٌ ﴾ (٢٠)، وقال في الأثمّة من أهل بيت نبيّه وعِترته وذرّيّته (صوات الله عليم): ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ ٱلنّاسَ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ (٢٠)، وقال في الأثمّة من أهل بيت نبيّه وعِترته وذرّيّته (صوات الله عليم): ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ ٱلنّاسَ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ قَدْ عَاتَيْناً عَالَ إِبْرَاهِيمَ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَعَاتَيْنَاهُم مُلْكاً عَظِيماً \* فَمِنْهُم مِّن صَدًّ عَنْهُ وَكَفَىٰ بِجَهَنَّمَ سَعِيراً ﴾ (٢٠).

وإنّ العبد إذا اختاره الله عزّ وجلّ لأمور عباده شرّح صَدْرَه لذلك، وأودَع قلبته ينابيع الحكمة، وألهمه العلم إلهاماً، فلم يَعْيَ بعدَه بجوابٍ، ولا يحيد فيه عن صَوابٍ، فهو مَعصومٌ مُؤَيَّد، مُوَفَّقٌ مُسَدَّد، قد أمِنَ الخَطأ (١١) والزَّلَل والعِثار، ويَخُصَه الله بذلك ليكون حُجّته على عباده، وشاهِده على خَلْقِه، وذلك: ﴿ فَضْلُ آللهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَآلَةُ وَاللّهُ فَو الْفَضْلُ آلْفَعْلِيم ﴾ (١٦).

فهل يَقْدِرونَ على مِثْلِ هذا فَيَخْتَارونَه، أو يكونَ مُخْتَارهُم بهذه الصِفة فَيُغَدِّمُونه؟ تعدَّوا ـوببت الله ـالحقَّ، ونبَذواكتاب الله وراء ظُهورهم كأنهم لا يعلَمون، وفي كتاب الله الهُدى والشِفاء، فنبَذوه واتَبعوا أهواءهم، فذمّهم الله، ومقتَهم، وأنْعَسَهم، ففال جَلَّ وتَعالى: ﴿ وَمُنْ أَضَلُّ مِثْنِ الثَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرٍ هُدَى مِّنَ آلَهُ إِنَّ آلَهُ لَا يَهْدِى آلْقَوْمَ الله، ومقتَهم، وأنْعَسهم، ففال جَلَّ وتَعالى: ﴿ وَمُنْ أَضَلُ مِثْنِ آلَيْعَ هَوَاهُ بِغَيْرٍ هُدَى مِّنَ آللهِ إِنَّ آلَهُ لَا يَهْدِى آلْقَوْمَ آلطُالِمِينَ ﴾ (٣٠)، وقال: ﴿ كَبُرَ مَقْتاً عِندَ آللهِ وَعِندَ آلَدِينَ ءَامَنُوا كَذَلِكَ

<sup>(</sup>٢٤) في المصدر: في البيت.

<sup>(</sup>٢٥) في المصدر: فيكون.

<sup>(</sup>۲٦) يونس ١٠: ٣٥.

<sup>(</sup>٢٧) البقرة ٢: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٢٨) البقرة ٢: ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢٩) النساء ٤: ١١٣.

<sup>(</sup>۲۰) النساء £: 40 و ٥٥.

<sup>(</sup>٣١) في المصدر: الخطاية.

<sup>(</sup>۲۲) الحديد ۵۷: ۲۱.

<sup>(</sup>۲۳) القصص ۲۸: ۵۰.

<sup>(</sup> ٣٤) محمّد إصلَىٰ الله عليه وأله إ ٤٧: ٨.

٢٨٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

يَطْبَعُ آللهُ عَلَىٰ كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبَّادٍ ﴾ (٣٠)، وصلَى الله على محمّد النبيّ وآله وسلّم تسليماً كثيراً».

وروى هذا الحديث محمّد بن عليّ بن بابويه، في كتاب (معاني الأخبار)، قال: حدّثنا أبو العبّاس محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطّالْقانيّ (رضيافت)، قال: حدّثنا أبو أحمد القاسم بن محمّد بن عليّ الهاروني، قال: حدّثنا أبو حامد عمران بن موسى بن إبراهيم، عن الحسن بن القاسم الرّقّام، قال: حدّثني القاسم بن مسلم، عن أخيه عبد العزيز بن مسلم، قال: كنّا مع الرضا (عبدالتلام) بمَرّو فاجتَمَعْنا في الجامع يوم الجمعة في بَدْءِ مَقْدَمِنا، فأداروا أمرً الإمامة؛ وساق الحديث بعينه (٢٦).

٣/٨١٨٣ - ابن شهرآشوب: عن عليّ بن الجَعْد، عن شُعبة، عن حمّاد بن سَلَمة، عن أنس، قال النبيّ (صَلَناهُ عليه داّله): ﴿ وَيَخْتَارُ ﴾ . إنّ الله تعالى اختارَني وأهل بيتي على جميع الخَلْق فانتجَبنا (١) ، فجعَلني الرسول، وجعَل عليّ بن أبي طالب الوصيّ، ثمّ قال: ﴿ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيرَةُ ﴾ ، يعني ما جعَلْتُ للعِباد أن يَخْتَارُوا، ولكنّي أختار من أشاء. فأنا وأهل بيتي صفوة الله، وخِيرَيّه من خَلْقِه، ثمّ قال: ﴿ سُبْحَانَ آلْهِ ﴾ ، يعنى تنزيها لله ﴿ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ به كفّار مكّة ».

2/41۸٤ ومن طريق المخالفين: ما رواه الحافظ محمد بن مؤمن الشيرازي في كتابه المستخرج من التفاسير الاثني عشر وهو من مشايخ أهل السنة وفي تفسير قوله تعالى: ﴿ وَرَبُكَ يَخْلُقُ مَا يَشَآءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ ﴾ ، يرفعه إلى أنس بن مالك، قال: سألت رسول الله (صفراه عبدواله) عن هذه الآية، فقال: وإنّ الله خلق آدم من الطين كيف يشاء ويختار، وإنّ الله تعالى اختار في وأهل بيتي على جميع الخلق، فانتَجَبَنا، فجعلني الرسول، وجعل علي بن أبي طالب الوصي، ثمّ قال: ﴿ مَا كُنانَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ ﴾ ، يعني ما جعلتُ للعباد أن يختاروا، ولكنّي أختار من أشاء؛ فأنا وأهل بيتي صَفْوتُه، وخَيرُتُه من خَلْقِه، ثمّ قال: ﴿ شَبْحَانَ آلَةِ ﴾ يعني تَنَزُّها لله عمّا يُشركون به أختار من أشاء؛ فأنا وأهل بيتي صَفْوتُه، وخَيرُتُه من خَلْقِه، ثمّ قال: ﴿ شَبْحَانَ آلَةِ ﴾ يعني تَنَزُها لله عمّا يُشركون به كفّار مكّة، ثمّ قال: ﴿ وَرَبُك ﴾ يعني يا محمّد ﴿ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ ﴾ من بُغْض المنافقين لك، ولأهل بيتك ، ولأهل بيتك ،

قوله تعالى:

وَنَزَعْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً - إلى فوله نعالى - وَلَا يُسْئَلُ عَن ذُنُوبِهِمْ

<sup>(</sup>۲۵) غافر ۱۰: ۳۵.

<sup>(</sup>٣٦) معاني الأخيار: ٢/٩٦.

٢ . المناقب ١: ٢٥٦.

<sup>(</sup>١) المُنتَجِب: المُختارُ من كلّ شيء. «لسان العرب . نجب . ١: ٧٤٨».

٤ .... الطرائف: ١٣٦/٩٧.

سورة القصص (٢٨) ......٢٨٧

### آلْمُجْرِمُونَ [ ٧٥-٧٨]

1/٨١٨٥ عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبهائتلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَنَزَعْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً ﴾ يقول: «من كلّ فِرقَةٍ من هذه الأمّة إمامها ﴿ فَقُلْنَا هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ فَعَلِمُواْ أَنَّ ٱلْحَقَّ فِهِ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ ٤.

7/۸۱۸٦ ـ وقال على بن إبراهيم، في قوله: ﴿إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن قَوْمٍ مُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِمْ وَ َاتَيْنَاهُ مِنَ ٱلْكُنُوذِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوا بِالْمُصْبَةِ أُولِى ٱلْقُوّةِ ﴾ والمُصْبَة: ما بين العَشرة إلى تسعة عشر، قال: كان يحمل مفاتح خزائنه العُصْبَة أولوا القوّة، فقال قارون كما حكى الله: ﴿إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمِ عِندِئ ﴾ يعني مالَه، وكان يعمل الكيمياء، فقال الله: ﴿ إِنَّمَا أَوْتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْم عِندِئ ﴾ يعني مالَه، وكان يعمل الكيمياء، فقال الله: ﴿ أَوَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ آللهُ قَدْ أَهْلَكُ مِن قَبْلِهِ مِنَ ٱلْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدٌّ مِنْهُ قُوّةً وَأَكْثَرُ جَمْعاً وَلَا يُسْتَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ اللهُ عَن ذُنُوبِهِمُ اللهُ عَن ذُنُوبِهِمُ اللهُ عَن ذُنُوبِهِمُ اللهُ مِن كان قبلهم عن ذنوب هؤلاء.

٣/٨١٨٧ ابن بابويه، قال: حدّثنا أبو أحمد الحسن بن عبدالله بن سعيد العسكري، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد القُشيري، قال: حدّثنا أبو الحَرِيش أحمد بن عيسى الكوفي، قال: حدّثنا موسى بن إسماعيل بن موسى بن جعفر، قال: حدّثني أبي، عن أبيه، عن جدّه جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه، عن أبيه، عن عليّ بن أبي طالب الماء عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا ﴾، قال: الا تَنْسَ صحّتك وقوّتك وفراغك وشبابك ونشاطك أن تطلّب بها الآخرة».

١/٨١٨٨ على بن إبراهيم: ﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ ﴾ ، قال: في الثياب المُصَبَّغات يَجُرُها في الأرض، ﴿ قَالَ آلَّذِينَ يُرِيدُونَ آلْحَيَوْةَ آلدُّنْيَا يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوتِي قَارُونَ إِنَّهُ لَذُو حَظَّ عَظِيمٍ ﴾ . فقال لهم الخُلُص من أصحاب موسى: ﴿ وَيُلكُمْ ثَوَابُ آللهِ خَيْرٌ لَمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً وَلَا يُلَقَّاهَا إِلَّا آلصَّابِرُونَ \* فَخَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ أَصَحاب موسى: ﴿ وَيُلكُمْ ثَوَابُ آللهِ خَيْرٌ لَمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً وَلَا يُلقَّاهَا إِلَّا آلصَّابِرُونَ \* فَخَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ أَلْ رَضَى فَهَ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ آللهِ وَمَا كَانَ مِنَ آلْمنتَصِرِينَ \* وَأَصْبَحَ آلَٰذِينَ تَمَنَّوْا مَكَانَهُ بِالْأَمْسِ

سورة القصص آية ـ ٧٥ ـ ٧٨ ـ

١ ـ تفسير القمّى ٢: ١٤٣.

٢ ـ تفسير القشي ٢: ١٤٣.

٣ ـ أمالي الصدوق: ١٨٩ /١٠٠.

سورة القصص آية - ٧٩ - ٨٢ -

١ ـ تفسير القمّى ٢: ١٤٤.

يَقُولُونَ وَيْكَأَنَّ آلَٰهَ ﴾. قال: هي لفظة سريانبّة. ﴿ يَبْسُطُ آلرَّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَوْلَآ أَن مَّنَّ آللهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيْكَأَنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلْكَافِرُونَ ﴾.

وكان سبب هلاك قارون: أنه لما أخرَج موسى بني إسرائيل من مِصْرَ، وأنزَلَهم البادية، وأنزل الله عليهم المَنَّ والسَّلُوئ، وانفَجَر لهم من الحجَر اثنتا عشَرة عبناً، بَطِروا، وقالوا: ﴿ لَن نَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَاحِدٍ قَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنبِتُ ٱلْأَرْضُ مِن بَقْلِهَا وَقِمَّا بِهَا وَقُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا ﴾ (الله قال لهم موسى: ﴿ أَتَسْتَبْدِلُونَ ٱلَّذِي هُو أَنْ مِن بَقْلِهَا وَقِمًا عَبَّارِينَ وَإِنَّا لَنَ أَدْنَى بِاللَّذِي هُو خَيْرٌ آهْبِطُواْ مِصْراً فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلْتُمْ ﴾ (الله فقال لهم موسى: ﴿ إِنَّ فِيهَا قَوْماً جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَنَ أَذْنَى بِاللَّذِي هُو خَيْرٌ آهْبِطُواْ مِصْراً فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلْتُمْ ﴾ (الله فقالواكما حكى الله: ﴿ إِنَّ فِيهَا قَوْماً جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَنَ أَنْ بَاللَّهِ مِن يَغْرُجُواْ مِنْهَا ﴾ (الله فقرض الله أَنْتُ وَرَبُكُ فَقَاتِكا إِنَّا هَهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ (الله فقرض الله فَرَعُهُ عَلَى يَخْرُجُواْ مِنْهَا ﴾ (الله في قراءة عليهم دُولها، وحرّمها عليهم أربعين سنة يتيهون في الأرض فكانوا يقومون من أوّل الليل، وبأخذُون في قراءة التَّوراة والدُعاء والبُكاء، وكان قارون منهم، وكان يقرأ التَّوراة، ولم يكن فيهم أحسن صوتاً منه، وكان يسمّى (المنون) لحسن قراءته، وقد كان يعمل الكيمياء.

فلمًا طال الأمر على بني إسزائيل في النَّبُه والنَّوْبة، وكان قارون قد امتنَع من الدخول معهم في النَّوبة، وكان موسى يُحبّه، فدخل عليه موسى، فقال له: «يا قارون، قومُك في النوبة وأنت قاعِد عنها؟! أدخل معهم، وإلا أنزل الله بك العذاب، فاستَهان به، واستَهزأ بقوله، فخرج موسى من عنده مُغْتَماً، فجلس في فِناء قَصْرِه، وعليه جُبّة من شَعر، ونَعْلان من جِلد حِمار، شِراكُهما من خيوط شَعَر، بيده القصا، فأمر قارون أن يُصَبَّ عليه رَماد قد خُلِط بالماء، فصُبَّ عليه، فغضِب موسى غَضَباً شديداً. وكان في كَنِفه شَعْرات كان إذا غَضِب خرَجَتْ من ثيابه وقطر بالماء، فصبَّ عليه، فغضِب موسى غَضَباً شديداً. وكان في كَنِفه شَعْرات كان إذا غَضِب خرَجَتْ من ثيابه وقطر منها الدَّم، فقال موسى: «يا ربّ، إن لم تَعْضَبُ لي فليمنَ الك بنبيّ، فأوحى الله إليه: «قد أمَرْتُ الأرضَ أن تُطيعَك، فمُرْها بما شِنْت».

وقد كان قارون قد أمر أن يُعلَقَ بَاتُ القَصِي، فأقبل موسى، فأوماً إلى الأبواب فانفرَ جَت، فدخَل عليه، فلمّا نظر إليه قارون عَلِمَ أنّه قد أوتي بالعَذاب، فقال: يا موسى، أسألك بالرَّحِم الذي بيني وبينك. فقال له موسى: دبابن لاوي، لا تَزِدْني من كَلامِك، يا أرضُ خُذيه، فدخل القصر بما فيه في الأرض، ودخل قارون في الأرض إلى رُكبتيه فبكى، وحلّفه بالرّحِم، فقال له موسى: ديابن لاوي، لا تَزِدْني من كلامك، يا أرض خذيه، فابتَلَعَتْهُ بقصْرِه و خَزائِنه.

وهذا ما قال موسى لقارون بوم أهلكه الله، فعيّره الله بما قال لقارون، فعَلِم موسى أنَّ الله قد عيَّره بذلك، فقال: «يا ربّ، إنَّ قارون قد دَعاني بغيرك، ولو دعاني بك لأجَبْتُه». فقال الله: «ما قلت: يابن لاوي، لا تَزِدْني من كلامك؟». فقال موسى: «يا ربّ، لو عَلِمْتُ أنَّ ذلك لك رضاً لأجَبْتُه».

فقال الله: ويا موسى، وعِزَّني وجَلالي، وجودي ومَجْدي، وعُلوّ مَكاني لو أنّ قارون كما دَعاك دَعاني لأجبنُه، ولكنّه لمّا دعاك وكَلْنُه إليك. يابن عِمران، لا تجزّعُ من المَوْت، فإنّي كتَبْتُ المَوْتَ على كلّ نَفْسٍ، وقد

<sup>(</sup>١، ٢) البقرة ٢: ٦١.

<sup>(</sup>٣) المائدة ٥: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) المائدة ٥: ٢٤.

مهَّدْتُ لك مِهاداً لو قَدْ وَرَدُثَ عليه لفرَّتْ عيناك،

فخرج موسى إلى جبل طُور سبناء مع وصيّه، وصّعِد موسى (عليه النظر) الجيّل، فنظر إلى رجل قد أقبل ومعه مِكْتَل (٥) ومِسحاة، فقال له موسى: «ما تُريد؟». قال: إنّ رجلاً من أولياء الله قد توفّي، فأنا أحفّر له قَبْراً. فقال له موسى: «ألا أعينُك عليه؟» فقال: بلى. قال: فحفّر القبر، فلمّا فَرَغا أراد الرجُل أن يَنزِلَ إلى القبر، فقال له موسى: «ما تُريد؟» قال: أدخُل القبر فأنظر كيف مَضْجَعِه؟ فقال له موسى: «أنا أكفيك» فدخل موسى (طبائتهم)، فاضطَجَع فيه، فقبَض مَلْكُ المَوتِ روحَه، وانضم عليه الجبل.

٢/٨١٨٩ ـ الطَّبَرْسِيّ، قال: قارون كان من بني إسرائيل، ثمَّ من سِبط موسى، وهو ابن خالته،عن عطاء، عن ابن عبّاس. قال: ورُوي ذلك عن أبي عبدالله رسياستهم».

قوله تعالى:

# تِلْكَ آلدًّارُ آلْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوّاً فِي آلْأَرْضِ وَلَا فَلْكَ آلدًّا وَأَلْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ [ ٨٣ ]

١/٨١٩٠ على بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن القاسم بن محمد، عن سليمان بن داود المِنْقَري، عن حَفْص بن غِياث، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): ويا حَفْص، ما مَنْزَلَة الدنيا من نفسي إلا بمنزِلة المَيْتة، إذا اضْطُرِرْتُ إليها أكلت منها. يا حَفْص، إنّ الله تبارك وتعالى عَلِم ما العباد عامِلون، وإلى ما هم صائِرون، فَحَلُم عنهم عند أعمالهم السيئة لعِلْمِه السابق فيهم، فلا يَغُرَّنُك حُسْن الطَّلَب مَنْن لا يَخاف الفَوْت، ثمّ تلا قوله: ﴿ تِلْكَ ٱلدَّالُ الآخِرَةُ ﴾ الآية، وجعَل يبكي ويقول: وذهبَت والله الأماني عند هذه الآية».

ثمّ قال: افاز والله الأبرار، أندري مَنْ هم؟ هم الذين لا يؤذون الذرّ (١)، كفى بخَشْية الله عِلماً، وكفى بالاغترار جَهْلاً. يا حَفْص، إنّه يُغفّر للجاهِل سبعون ذنباً قبل أن يُغفّر للعالِم ذنبٌ واحدٌ، من تعلّم وعَلّم، وعَمِل بما عَلِم، دُعي في ملكوت السماوات عَظيماً، فقيل: تعلّم لله، وعمل لله، وعلّم لله».

قلت: جُعِلت فداك، ما حدّ الزُهد في الدنيا؟ قال: وقد حدّ الله في كتابه، فقال عزّ وجلّ: ﴿لِكَيْلا تَأْسَوْا عَلَيْ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَا ءَاتَاكُمْ﴾ (٢)، إنّ أعلم الناس بالله أخوَقُهم لله، وأخْوَقُهم له أعلَمُهم به، وأعلَمُهم به

سورة القصص آية ـ ٨٣ ـ

<sup>(</sup>٥) المِكْتَل: الزَّبيل الكّبِير. «النهاية ٤: ١٥٠».

۲ مجمع اليان ٧: ٤١٥.

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٦.

<sup>(</sup>١) الذَّرَ: جمع ذَرَّة، وهي أصغر النمل. «الصحاح \_ذرر \_ ٢: ٦٦٢».

<sup>(</sup>٢) الحديد ٥٧: ٢٣.

أزهَدُهم فيهاء.

فقال له رجل: بابن رسول الله، أوصِني. فقال: «اتَّقِ الله حبث كنت، فإنَّك لا تَسْتَوحِش،

٢/٨٦٩١ ـ وقال أبو عبدالله (عبدالله) أيضاً، في قوله: ﴿عُلُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَاداً ﴾، قال: والعلق: الشرف، والفساد: البناء، (١).

٣/٨١٩٢ من سعد بن عبدالله، قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصّر، عن هِ هِ مِن سَعْد بن طَريف، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: كنّا عنده ثمانية رجال، فذكرنا رمضان، فقال: الا تقولوا هذا رمضان، ولا جاء رمضان، وذهب رمضان؛ فإنّ رمضان اسمّ من أسماء الله، لا يَجيء ولا يذْهَب، وإنّما يجيء ويذهب الزائل، ولكن قولوا: شَهْر رمضان؛ فالشهر المُضاف إلى الإسم، والإسم إسم الله، وهو الشهر الذي أنزل فيه القرآن، جعله الله مثلاً وعبداً (١).

ألا ومن خرّج في شهر رمّضان من بيته في سبيل الله . ونحن سبيل الله الذي مَنْ دخل فيه يُطاف بالحِصْن، والحِصْن هو الإمام . فيُكبّر عند رؤيته، كانت له يوم القيامة صخّرة في ميزانِه أنقل من السماوات السبع، والأرضين السبع، وما فيهن، وما بينهن وما تحتهنّ.

قلت: يا أبا جعفر، وما الميزان؟ فقال: «إنّك قد ازدّدْتَ قوّةُ ونظراً. يا سعد، رسول الله (سلناله عليه وآله) الصَخْرَة، ونحن الميزان، وذلك قول الله عزّ وجلّ في الإمام: ﴿ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾ ، (٢).

قال: «ومن كبّر بين يَدَي الإمام، وقال: لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، كتّب الله له رضوانه الأكبر، ومن كتّب له رضوانه الأكبر يجمّع بينه وبين إبراهيم ومحمّد (علما النهر) والمُرْسَلين في دار الجَلال».

قلت: وما دار الجَلال؟ فقال: ونحن الدار، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ تِلْكَ آلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُورِدُونَ عُلُواً فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَاداً وَٱلْعَاقِبُةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾، [فنحن العاقبة، ياسعد. وأمّا مودّتنا للمتقبن] فيقول الله عزّ وجلّ: ﴿ تَبَارَكُ آسْمُ رَبِّكَ ذِي ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ (\* علال الله وكرامته التي أكرم الله تبارك وتعالى العباد بطاعبناء.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ١٤٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: النساء.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٥٦.

<sup>(</sup>١) في «ط»: مثلاً روعداً روعيداً.

<sup>(</sup>٢) الحديد ٥٧: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) الرحمن ٥٥: ٧٨.

سورة القصص (۲۸) ......۲۹۱

## إِنَّ ٱلَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَ آدُّكَ إِلَىٰ مَعَادٍ [ ٨٥ ]

١/٨١٩٣ على بن إبراهيم، قال: حدثني أبي، عن حمّاد، عن حَريز، عن أبي جعفر (عبدائنلام)، قال: سئل عن جابر، فقال: «رَحِم الله جابراً، بلغ من فِقْهِه أنّه كان بعرف تأويل هذه الآية: ﴿إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَادُكَ إِلَىٰ مَعَادٍ ﴾ يعني الرَّجْعَة».
 إلىٰ مَعَادٍ ﴾ يعني الرَّجْعَة».

٢/٨١٩٤ - وعنه، قال: حدَّثني أبي، عن النَّضْر بن سُوَيد، عن يحيى الحلبيّ، عن عبدالحميد الطائيّ، عن أبي خالد الكابليّ، عن عليّ بن الحسين (عليما النام)، في قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَآدُكَ إِلَىٰ مَعَادٍ﴾، قال: «يرجِعُ إليكم نبيّكم (سنن العصداله)، وأمير المؤمنين، والأثمّة (عليم النام)».

٣/٨١٩٥ وعنه، قال: حدّثني أبي، عن أحمد بن النَّضْر، عن عـمرو بـن شِـمْر، قـال: ذكـر عـند أبـي جعفر (عبـاستلام) جابر، فقال: هرحم الله جابراً، لقد بلّغ من عِلمه أنّه كان يعرف تأويل هذه الآية: ﴿إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَآدُكَ إِلَىٰ مَعَادٍ﴾ يعنى الرَّجْعَة».

4/419٦ - سعد بن عبدالله: عن حميد بن زياد، قال: حدّثني عبيدالله بن أحمد بن نَهيك، قال: حدّثنا عُبَيْس ابن هشام، عن أبان، عن عبدالرحمن بن سَيَابة، عن صالح بن مِيثَم، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، قال: قلت له: حدّثني. قال: هأليس قد سمِعت الحديث من أبيك؟ ه. قلت: هلك أبي وأنا صبيّ. قال: قلت: فأقول، فإن أصبتُ قلتَ: نعم، وإن أخطأتُ رددتني عن الخطأ. قال: دهذا أهون».

قال: قلت: فإنّي أزعُم أنّ عليّاً (عد النهم) دابّة الأرض. قال: فسكتُ. قال: فقال أبو جعفر (عد النهم): «وأراك والله ستقول: إنّ عليّاً (عد النهم) راجِعٌ إلينا؛ وقرأ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْعَانَ لَرَآدُكَ إِلَىٰ مَعَادٍ﴾». قال: قلت: والله لقد جعلتُها فيما أريد أن أسألُك عنها فنسيتُها.

فقال أبو جعفر اطبى المناه الخبرك بما هو أعظم من هذا؟ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّمَاسِ بَشِيراً وَمَذِيراً ﴾ (١)، لا تبقى أرض إلا نُودي فيها بشهادة أن لا إله إلا الله، وأنّ محمّداً رسول الله (من الله عيه راله) وأشار بيدٍه إلى آفاق الأرض.

لاً قوله تعالى:

سورة القصص آية ـ ٨٥ ـ

١ ـ تفسير الشمى ٢: ١٤٧.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٧.

٣ ـ تفسير القمي ١: ٢٥.

٤ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٠٩.

<sup>(</sup>١) سِأ ٢٤: ٢٨.

٥/٨١٩٧ وعنه: عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسين بن سبعيد، ومحمد بن خالد البَرقيّ، عن النَّضُر بن سُويد، عن يحيى بن عِمران الحلبيّ، عن المُعلَى أبي عثمان، عن المُعلَى بن خُنيس، قال: قال أبو عبدالله (عليه الشهر): وأوّل من يرجِع إلى الدنيا الحسين بن عليّ (عليما الشهر)، فيملِك حتى يسقُطَ حاجِباه على عينيه من الكِبره.

٦/٨١٩٨ وقال أبو عبدالله (عبدالله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَ آدُّكَ إِلَىٰ مَعَادٍ ﴾ ، قال: دنبيّكم (صفراله عبدراله) راجِعٌ إليكم».

٧/٨١٩٩ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا حميد بن زياد، عن عبدالله بن أحمد بن نَهيك، عن عُبيّس بن هِيشام عن أبان، عن عبدالرحمن بن سَيابة، عن صالح بن مِيثَم، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، قال: قلت له: حدّثني. قال: «أوليس قد سمِعتَه من أبيك؟، قلت: هلك أبي وأنا صبيّ. قال: قلت: فأقول، فإن أصبتُ قلتَ: نعم، وإن أخطأتُ رددتني عن الخطأة قال: «ما أشد شَرْطَك» قلت: فأقول، فإن أصبتُ سكتَّ، وإن أخطأت رددتني عن الخطأ. قال: «هذا أهون».

قال: قلت: فإنّي أزعم أنّ عليّاً (مد الله) دابّة الأرض؛ فسكتُ، فقال أبو جعفر (مدالله): «أراك ـ والله ـ تقول: إنّ عليّاً (مدالله) راجعٌ إلينا؛ وقرأ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَآدُكَ إِلَىٰ مَعَادٍ ﴾ ، قال: قلت: قد جعَلتُها فيما أريد أن أسألك عنه فنّسيتُها.

فقال أبو جعفر (طبه الشلام): «أفلا أخبِرُك بما هو أعظم من هذا؟ قوله عزَ وجلّ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَأَفَةُ لِلنَّاسِ بَشِيراً وَنَذِيراً ﴾ (١)، وذلك أنّه لا تبقى أرض إلّا ويؤذَّن فيها بشهادة أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً رسول الله، وأشار بيده إلى آفاق الأرض.

مَعَادٍ ، فيلتقيان ويَبْنِيان بالنَوية مسجداً له اثنا عشر ألف بابه. يعنى مَوضعاً بالكوفة.

٩/٨٢٠١ وعن عليّ بن إبراهيم في (تفسيره)، قال: وأمّا قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَآدُكَ إِلَىٰ مَعَادٍ﴾، فإنّ العامّة روّوًا أنّه إلى معاد القيامة. وأمّا الخاصّة فإنّهم روّوًا أنّه في الرَّجْعَة.

٥ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٩.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٩.

٧ ـ تأويل الآيات ١: ٢٠/٤٢٣.

<sup>(</sup>۱) سبأ ۲۶: ۱۸.

٨ ـ تأويل الآيات ١: ٢١/٤٢٤.

٩ ـ تأويل الآيات ١: ٢٢/٤٢٤.

١٠/٨٢٠٢ ـ قال: رُوي عن أبي جعفر (١) (عليه النهر) أنّه سُئل عن جابر بن عبدالله، فقال: «رحِمَ اللهُ جابراً، إنّه من فقها ثِنا، إنّه كان يعرف نأويل هذه الآية: ﴿إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَآدُكَ إِلَىٰ مَعَادٍ﴾ أنّه في الرَّجْعَة».

#### كلُّ قوله تعالى:

# فَـلا تَكُونَنَّ ظَهِيراً لِّلْكَافِرِينَ ـ إلى فوله نعالى ـ وَلَا تَدْعُ مَعَ آللهِ إِلَـٰهاً ءَاخَرَ [٨٨.٨٦]

١/٨٢٠٣ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ فَكَلَّ تَكُونَنَّ ﴾ يا محمّد ﴿ ظَهِيراً لِلْكَافِرِينَ ﴾ قال: المخاطبة للنبيّ (منزاه عبدرانه)، والمعنى للناس.

وقوله: ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ آلَهِ إِلَهَا ءَاخَرَ ﴾ المخاطبة للنبيّ (سنزه عليداله)، والمعنى للناس، وهو قول الصادق (عبدته)، والمعنى للناس، وهو قول الصادق (عبدته): «إنّ الله بعَث نبيّه بإيّاك أعنى واسمَعى يا جارَة».

قوله تعالى:

# كُلُّ شَيْءٍ هَالِكَ إِلَّا وَجْهَهُ لَهُ ٱلْحُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ [ ٨٨ ]

1/AY·۱ محمد بن يعفوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عليّ بن النّعمان، عن عليّ بن النّعمان، عن سَيف بن عَمِيْرة، عَمّن ذكره، عن الحَارِث بن المُغيرة النَّصْري، قال: سُئِل أبو عبدالله (عبدتهم) عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكَ إِلَّا وَجُهَهُ ﴾، فقال تما يقولون فيه ٤٥ قلت: يقولون يَهلِك كلُّ شيء إلّا وجه الله. فقال: دسُبحان الله! لقد قالوا قولاً عظيماً، إلّما عَنى بذلك وَجُهَ الله الذي يُؤتى منه.

٣/٨٢٠٥ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن صَمُوان الجَمّال، عن أبي عبدالله (عندالله عند) عن أبي عبدالله (عندالله عند (عندالله عند الله عند

سورة القصص آية ـ ٨٦ ـ ٨٨ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٧.

سورة القصص آية - ٨٨ -

۱ ـ الكافي ۱: ۱۱۱ /۱.

۲ \_الكافي ۱: ۲/۱۱۱,

١٠ عَلُوبِلِ الآبِاتِ ١: ٢٣/٤٢٤.

<sup>(</sup>١) في الط، ج، ي»: عن جعفر.

٢٩٤ ..... البرهان في تقسير القرآن

.(\) . Sail

وروى هذا الحديث أحمد بن محمّد بن خالد البَرقي، في (المحاسن)، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، وساق الحديث إلى آخره سندأ ومتناً (<sup>۱)</sup>.

٣/٨٢٠٦- وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن سِنان، عن أبي سلام النحّاس، عسن بعض أصحابنا، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، قال: النحن المَثاني التي أعطاها الله نبيّنا محمّداً (مان الله عبداله)، ونحن وجه الله، نتقلّب في الأرض بين أظهُرِكم، ونحن عَبن الله في خَلْقِه، ويده المَبْسوطة بالرحمة على عِباده، عَرَفَنا من عَرَفَنا، وجَهِلنا من جَهِلنا وإمامة المتعّبن، (١).

٧٠٠٧٠٠ وعنه: عن محمّد بن أبي عبدالله، عن محمّد بن إسماعيل، عن الحسين بن الحسن، عن بَكْر بن صالح، عن الحسين (1) بن سعيد، عن الهَيْثَم بن عبدالله، عن مَروان بن الصَّبّاح، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): وإنّ الله خلقنا فأحسن خَلْقنا، وصوَّرَنا فأحسن صُورَنا، وجعَلنا عَيْنَه في عباده، ولِسائه الناطِق في خَلْقِه، ويده المبسوطة على عباده بالرأفة والرَّحْمة، ووجهة الذي يُؤتى منه، وبابّه الذي يدلّ عليه، وحُرَّانَه في سمائه وأرضِه، بنا أَنمَرَتِ الأشجار وأينعَتِ النَّمار وجرَتِ الأنهار، وبنا يَنزِلُ عَيْثُ السَّماء ويَثبُثُ عُشْبُ الأرض، وبعبادَينا عُبِد الله، ولولانحُنُ ما عُبِد الله».

٥/٨٢٠٨ وعنه: عن عدّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي نَصْر، عن محمّد بن حُمران، عن أسود بن سعيد، قال: كنت عند أبي عبدالله (علم التنام) فأنشأ بقول ابتداءً منه من غير أن أسأله: «نحن حُجّة الله، ونحن بالله في خَلْقِه، ونحن وُلاة أمر الله في عباده».

٣٠١٨٢٠٩ أحمد بن محمّد بن خالد البَرقيّ عن أبيه، عن صَفوان، عن أبي سعيد المُكاريّ، عن أبي بصير، عن المُكاريّ، عن أبي بصير، عن الحارث بن المُغيرة النَّصْريّ، قال: سألت أبا عبدالشروب تندم عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكَ إِلَّا وَجُهَهُ ﴾، فقال: «كلّ شيء هالك إلّا من أخّذ الطريقَ الذي أنتُم عليه».

<sup>(</sup>١) النساء ١: ٨٠

<sup>(</sup>۲) المحاسن: ۲۱۹/۲۱۹.

۳ ـ الكافي ۱: ۱۱۱/۳.

<sup>(</sup>١) قوله: «وإمامة المتقين» بالنصب عطفاً على ضمير المتكلم في جَهِلنا ثانياً، أي جَهِلنا مَن جَهِل إمامة المتقين، أو عرّفنا وجَهِلنا أولاً، أي عرّف إمامة المتقين من عرّفنا، وجَهِلها من جَهِلنا. أو بالجرّ عطفاً على الرحمة، أي يده المبسوطة بإمامة المتقين، ولعلّه من تصحيف النُسّاخ، والأظهر ما في نسخ التوحيد: ومَن جَهِلنا فأمامه اليقين، أي الموت، على التهديد، أو المراد أنّه يتيقّن بعد الموت ورفع الشبهات «مرآة العقول ٢: ١١٥».

٤ ـ الكافي ١: ١١١ /٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحسن.

٥ ـ الكافي ١: ١١٢ /٧.

٦ ـ المحاسن: ١٩٩/ ٢٠.

٧/٨٣١٠ وعنه: عن أبيه، عن صفوان بن يحيى، عن أبي سعيد، عن أبي بصير، عن الحارث بن المُغيرة النُّصُريّ، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾، قال: وإلّا من أخذَ طربق الحقّ،

محمّد، عن الحسن الصفّار: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيّوب، عن عليّ بن أبي حمزة، عن سيف بن عَمِيْرة، عن أبي بصير، عن الحارث بن المُغيرة، قال: كنّا عند أبي عبدالله (عبدالله عند أبي قال: «ما يقولون فيه؟) قلت: يقولون يهلِك كلّ شيءٍ إلّا وجهه. فقال: «شبحان الله! لقد قالوا قولاً عظيماً، إنّما عَنى كلّ شيءٍ هالك إلّا وجهه الذي يؤتى منه».

عن البويه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن البي حمزة، عن أبي حمزة، قال: قلت لأبي محمّد بن إسماعيل بن بَزيع، عن منصور بن يونس، عن جَليس لأبي حمزة، عن أبي حمزة، قال: قلت لأبي جعفر (عله الشاعيل بن بَزيع، عن منصور بن يونس، عن جَليس لأبي حمزة، قال: «فيهلك كلّ شيء ويبقى الوجه؟! إنّ جعفر (عله الشاعة وجلّ أعظم من أن يُوصَف بالوّجه، ولكن معناه: كلّ شيء هالك إلّا دينه، والوجه الذي يؤتى منه،

ورواه أحمد بن محمّد بن خالد البَرقيّ في كتاب (المحاسن)، عن محمّد بن إسماعيل بن بَزِيع، عن منصور ابن يونس، الحديث (۱).

۱۰/۸۲۱۳ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن جعفر بن يشير، عن عمر بن أبان، عن ضُرَيس الكُناسيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله عزّ وجلّ: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَا ﴾، قال: ونحن الوجه الذي يؤتى الله عزّ وجلّ منه».

ورواه الصفّار في (بصائر الدرجات) عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عُمّير، عن منصور، الحديث. إلّا أنّ في هذين الكتابين: «الله أعظَم من أن يُوصَف» بدون ذكر الوجه (١).

۱۱/۸۲۱٤ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رضرافت)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن يعقوب بن يزيد، عن صفوان بن يحيى، عن أبي سعيد المُكاريّ، عن أبي بصبر، عن الحارث

٧ ـ المحاسن: ٢١٩/٢١٩.

٨ ـ بصائر الدرجات: ١/٨٤.

٩ ـ التوحيد: ١/١٤٩.

<sup>(</sup>١) المحاسن: ١١٦/٢١٨.

١٠ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٣٤/٢٣١.

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ٣/٨٥.

١١ ـ التوحيد: ٢/١٤٩.

ابن المُغبرة النَّصْريّ، قال: سألت أبا عبدالله (عبدنهم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾، قال: «كلّ شيءٍ هالك إلّا من أخذَ طريق الحقّ».

17/A۲10 - وعنه، قال: حدّننا محمّد بن عليّ ماجيلويه (رَجِه الله)، عن محمّد بن يحيى العطّار، عن سَهْل بن زياد، عن أَجي أَحمد بن محمّد بن أَبي نَصْر، عن صَفُوان الجَمّال، عن أَبي عبدالله (طبائله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكَ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾، قال: «مَن أَتى الله بما أمر به من طاعة محمّد والأئمّة من بعده (صوات الله عليم أجمعين) فهو الوجه الذي لا يهلِك، ثمّ قرأ: ﴿ مَن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱلله ﴾ (1).

١٣/٨٢١٦ ـ وعنه بهذا الإسناد، قال: قال أبو عبدالله (عليه النهر): النحن وجه الله الذي لا يهلِك.

السَّعْدآبَادي، عن أحمد بن أبي عبدالله البَرقيّ، عن أبيه، عن ربيع الورّاق، عن صالح بن سَهْل، عن أبي السَّعْدآبَادي، عن أحمد بن أبي عبدالله البَرقيّ، عن أبيه، عن ربيع الورّاق، عن صالح بن سَهْل، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾، قال: «نحن هو».

10/AT ۱۸ عليّ بن إبراهيم: عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن منصور بن يونس، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر المهالة المالة عن أبي جعفر المهالة الله عن وجلّ: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾، قال: «فَيَفْني كلّ شيءٍ ويبقى الوجه؟! الله أعظم من أن يُوصَف، لا ولكن معناها: كلّ شيء هالك إلّا دينه، ونحن الوجه الذي يُؤتى الله منه، لم نزل في عباده ما دام الله له فيهم رُويّة، فإذا لم يكن له فيهم رُويّة، رفّعنا إليه، ففعَل بنا ما أحّب،

قلت: جُعِلت فداك، وما الرُوْيَة؟ قال: «الحاجة».

17/4719 محمد بن العبّاس، قال حد ثنا عبد الله بن همّام، عن عبدالله بن جعفر، عن إبراهيم بن هاشم، عن محمد بن خالد، عن الحسن بن محبوب، عن الأحوَل، عن سلام بن المُسْتَنير، قال: سألت أبا جعفر (عليه الشهر) عن محمد بن خالد، عن الحسن بن محبوب، عن الأحوَل، عن سلام بن المُسْتَنير، قال: سألت أبا جعفر (عليه الشهر) عن قول الله عزّ وجل: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾، قال: هنحن ـ والله ـ وجهه الذي قال، ولن نهلِك (١) إلى يوم القيامة بما أمر الله به من طاعتنا ومُوالاتِنا، فذلك والله الوجه الذي قال: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾، وليس منا

١٢ ـ التوحيد: ١٤٩/٦.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٨٠

۱۳ ـ التوحيد: ۱۵۰ /1.

١٤ ـ التوحيد: ١٥٠/٥٠.

١٥ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٧.

<sup>(</sup>١)كمال الدين وتمام النعمة: ٢٣/٢٢١.

١٦ ـ تأويل الآيات ١: ٢٥/٤٢٥.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: يهلك.

سورة القصص (۲۸) ...... ۲۹۷ .....

ميت يموت إلا وخلَف (٢) عاقبةً منه إلى يوم القيامة.

ابن عبدالرحمن، عن عبدالله بن القاسم، عن صالح بن سَهْل، عن أبي عبدالله (طبدالتلام)، قال: سمعته يقول: ﴿كُلُّ شَيْءِ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾، قال: انحن وجه الله عزّ وجلّ».

المحمن، عن يعقوب، عن عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد عن عبد عن يونس بن عبد الرحمن، عن يونس بن عبد الرحمن، عن يونس بن يعقوب، عمّن حدّثه، عن أبي عبد الله (عبد الله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَهُ ﴾: وإلّا ما أريدَ به وَجْهُ الله، ووجْهُه عليّ (عبد الشهر)».

القرآن، فسأله فأجابه (طبالتلام)، فقال: «وأمّا قوله: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾، فإنّما أنزِلَت: كلّ شيء هالِك إلّا وَجْهَهُ لأنّه من المُحال أن يهلِك منه كلّ شيء ويبقى الوَجه، هو أجلً وأعظم وأكرَم من ذلك، إنّما يهلِك من ليس دينه؛ لأنّه من المُحال أن يهلِك منه كلّ شيء ويبقى الوَجه، هو أجلً وأعظم وأكرَم من ذلك، إنّما يهلِك من ليس منه، ألا ترى أنّه قال: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ \* وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبُّكَ ذُو آلْجَلالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ (١٠)؟ فقصَل بين خَلْقِه ووجهه».



<sup>(</sup>٢) في المصدر: وخلفه.

١٧ ـ تأويل الآيات ١: ٢٦/٤٢٦.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، ط»: عن المداري، راجع رجال النجاشي: ٢١٩/٢١٩.

١٨ ـ تأويل الآيات: ١: ٢٧/٤٢٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحسين.

١٩ ـ الاحتجاج ١: ٢٥٣.

<sup>(</sup>١) الرحمن ٥٥: ٢٦ و٢٧.

# سِيُوْلِقُ الْعَنْكِينِ



## سورة العنكبوت

### فضلها

الم الم ۱/۸۲۲۳ من بابويه: بإسناده عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبدالله)، قال: «من قرأ سورة العَنْكَبُوت والرّوم في شهر رمضان ليلة ثلاث وعشرين فهو موالله يا أبا محمّد من أهل الجنّة، لا أستثني فيه أبداً، ولا أخاف أن يُكتَب على في يميني إثم، وإنّ لهاتين السورتين عند الله مكاناً».

٢/٨٢٢٤ - ومن (خواصّ القرآن) رُوي عن النبي (ملزاة عليه رآله)، أنّه قال: «من قرأ هذه السورة كان له من الأجر عَشر حَسنات بعَدد المؤمنين والمؤمنات، والمنافقين والمنافقات؛ ومن كَتبها وشرِب ماءَها زالت عنه جميع الأسقام والأمراض بإذن الله تعالىٰ».

٣/ ٨٢٢٥ ـ وقال رسول الله (مدن اله عليه وآله): «من كتبها وشربها زال عنه كلّ ألم ومرّض بقدرة الله تعالى،

٤/٨٢٢٦ ـ وقال الصادق (على السلام): «من كتبها وشربها وال عنه حُمَّىٰ الرَّبع (1) والبَرَّد، والألم، ولم يغتم من وجَع أبداً إلا وجَع الموت الذي لابد منه، ويكثر سروره ما عاش؛ وشرب مائها يُفرح القلب (1)، ويَشرَح الصدر، وماؤها يُغسَل به الوّجه للحُمرة والحرّارة، ويُزيل ذلك؛ ومن قرأها على فراشِه وإصبِعُه في شرَّتِه، يُديره حولَها، فإنّه ينام من أوّل الليل إلىٰ آخره، ولم ينتبه إلّا الصُبح بإذن الله تعالىٰ».

سورة العنكبوت . فضلها .

١ ـ ثواب الأعمال: ١٠٩، مجمع البيان ٨: ٢٥.

٢ .... صدر الحديث في مجمع البيان ٨: ٤٢٥.

.... T

£ ـ خواص القرآن: ٥ «قطعة منه».

(١) حمَّىٰ الرُّبْع: هي التي تعرِض للمريض يوماً وتدعه يومين، ثمَّ تعود إليه في اليوم الرابع. «المعجم الوسيط ـ ربع ـ ١: ٣٢٤».

(٢) في المصدر زيادة: وينشط الكسل.

#### لله قوله تعالى:

# بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمْنِ آلرَّحِيم الَمَ \* أَحَسِبَ آلنَّاسُ أَنْ يُتْرَكُواْ أَنْ يَقُولُواْ ءَامَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ اللهَ قوله نعاليٰ -إِنَّ آللهَ لَغَنِيٌّ عَنِ آلْعَالَمِينَ [١-٦]

١/ ٨٢٢٧ - محمد بن يعقوب، قال: رُوي أنّ أمير المؤمنين (صلات الدريد مديد)، قال في خطبة - وذكر الخطبة إلى أن قال (عله السلام) من ولكنّ الله عزّ وجلّ يختبر عبيده بأنواع الشدائد، ويتَعبّدهم بأنواع المتجاهد، ويبتلبهم بضروب المتكاره، إخراجاً للتكبّر من قُلوبهم، وإسكاناً للتذلّل في أنفسهم، وليجعّل ذلك أبواباً إلى فضله، وأسباباً ودليلاً (١) لعفوه وفتنته، كما قال: ﴿ المّ \* أَحَسِبَ آلنّاسُ أَنْ يُتُوكُواْ أَنْ يَقُولُواْ ءَامَنّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ \* وَلَقَدْ فَتَنّا اللهُ ا

٣٦٢٩ /٣ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن محمّد بن الفُضَيْل، عن أبي الحسن (عبدالسلام)، قال: دجاء العبّاس إلى أمير المؤمنين (عبدالسلام)، فقال: انطلِقُ بنا يبايع لك الناس. فقال له أمير المؤمنين (عبدالسلام): أتَواهم

سورة العنكبوت آية . ١ . ٩ .

۱ ـ الكافي ١: ٢/٢٠٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وأسباباً ذُلكً.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۰۳/٤.

<sup>(</sup>١) تقول: فَتَنْتُ الذهب: إِذَا أَدْخَلَتُه النار لتنظُّرَ مَا جَودتُه. «الصحاح ـ فَتَن ـ ٦: ٢١٧٥».

٣ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٨.

فاعلين؟ قال: نعم. قال: فأبن قوله: ﴿ المّم \* أَحَسِبَ آلنَّاسُ أَنْ يُتْرَكُواْ أَنْ يَقُولُواْ ءَامَنًا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ \* وَلَقَدْ فَتَنَا أَلَا يَنْ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ آلْكَاذِبِينَ \* أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ اللهُ آلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ آلْكَاذِبِينَ \* أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ أَلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ أي اختبرناهم ﴿ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ آلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ آلْكَاذِبِينَ \* أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّذِينَ عَنْ اللَّذِينَ عَنْ اللَّذَاتِ وَالشَهَواتِ وَالمَعاصِي ﴿ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ أَحِبُ لَقَالَمَينَ ﴾ ؟ ٥. أنفسه عن اللَذات والشَهَوات والمتعاصي ﴿ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ اللهُ لَعْنَى عَنِ آلْعَالَمِينَ ﴾ ؟ ٥.

٠ ٨٢٣ ، عدم العبّاس، قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد بن سعيد، عن أحمد بن الحسين، عن أبيه، عن أبيه، عن حُصَين بسن مُخارق، عسن عبيدالله بن الحسين، عن أبيه، عن جدّه، عن الحسين بن عليّ، عن أبيه امدات المعابرة المعابرة الله بن الحسين، عن أبيه امدات العبرة المعابرة الممّا مَزلتُ: ﴿ المَمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

١٠٠٨ ١٣٢ - وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن هو ذُفه عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حمّاد، عن سَماعة ابن مِهْران، قال: كان رسول الله (منزاه مبدراله) ذات ليلة في المَسْجد، فلمّا كان قرب الصَّبح، دخل أمير المؤمنين (عبدالله)، فناداه رسول الله (منزاه عبراله)، فقال: ها علي، قال: «لبيك» قال: «هلمّ إليّ» فلمّا ذنا منه، قال: «يا عليّ، بنُّ الليلة حيث تراني، وقد سألتُ ربّي ألفَ حاجة فقضاها لي، وسألت لك مثلها فقضاها لي، وسألت ربّي أن يجمّع لك أمّتي من بعدي، فأبئ عليّ ربّي، فقال: ﴿ اللّه ﴿ أَخَسِبَ آلنَّاسُ أَنْ يُتْرَكُواْ أَنْ يَقُولُواْ ءَامَتًا وَهُمْ لا يُفْتَنُون ﴾ .

٧/٨٢٣٣ عن الحسن بن الحسين القبيطيّ (١)، عن عيسيّ بن مِهران، عن الحسن بن الحسين

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: آمال.

٤ ـ تأويل الآيات ١: ٢/٤٢٧، وصدره في شواهد التنزيل ١: ٦٠٢/٤٣٨.

٥ ـ تأويل الآيات ١: ٣/٤٢٨.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۱۲۸.

٦ ـ تأويل الآيات ١: ٤/٤٢٨.

٧ ـ تاويل الآيات ١: ٢٩/٤١م.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الخثعمي.

العُرَنيَ، عن عليّ بن أحمد بن حاتِم، عن حسن بن عبدالواحد، عن حسن بن جسين بن بحيئ، عن عليّ (") بن أسباط، عن السُدّي، في قوله عزَّ وجلِّ: ﴿ اللّمَ \* أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَنْ يُتْرَكُواْ أَنْ يَقُولُواْ ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ \* وَلَقَدْ أَسباط، عن السُدّي، في قوله عزَّ وجلِّ: ﴿ اللّمَ \* أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَنْ يُتْرَكُواْ أَنْ يَقُولُواْ ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ \* وَلَقَدْ أَسباط، عن السُدّي، في قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ اللهُ ٱللَّذِينَ صَدَقُواْ ﴾ قال: عليّ (طبالله،) وأصحابه ﴿ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَاذِبِينَ ﴾ أعداؤه.

٨٢٣٤ ٨٢٣٤ / ٨٠ ابن شهر أشوب: عن أبي طالب الهَرَوي، بإسناده عن عَلْقَمَة، وأبي أيُوب: أنّه لمّا نزّل: ﴿ الّم \* أحَسِبَ النَّاسُ ﴾ الآيات، قال النبيّ (منه عليه وآله) لعمّار: وإنّه سيكون من بعدي هَنَات، (١) حتّى يختلف السيف فيما بينهم، وحتّى يَقتُلُ بعضُهم بعضاً، وحتّى يتيرّاً بعضُهم من بعض، فإذا رأيت ذلك فعليك بهذا الأصلَع عن يميني: عليّ بن أبي طالب، فإن سلك الناس كلّهم وادياً فاسْلُكُ وادي عليّ وخَلُ عن الناس.

يا عمّار، إنّ عليّاً لا يَرُدُّكُ عن هُدئ، ولا يَرُدُّكُ في رَدى (٢). يا عمّار، طاعة عليّ طاعتي، وطاعتي طاعة الله. ٩/ ٨٢٣٥ - الحسين بن علي (عب السلام): عن أبيه (عب السلام)، قال: ولمّا نَزلت: ﴿ الّمَ \* أَحَسِبَ النَّاسُ ﴾ الآيات قلت: يا رسول الله، ما هذه الفِتنة؟ قال: يا عليّ، إنكَ مُبْتَلَى، ومُبتلىّ بك، وإنّك مُخاصَم، فأعِدَ للخُصومة».

١٠/٨٢٣٦ ـ الطُّبْرسي: عن أبي عبدالله (عبه الله): اليُفْتَنُون: يُبتَلُون في أنفُسِم وأمُّوالِهم الـ

۱۱/۸۲۳۷ ـ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيئ، عن محمّد بن زكريّا، عن أيّوب بن سليمان، عن محمّد بن مروان، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس قال: قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ سليمان، عن محمّد بن مروان، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس قال: قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِئَاتِ أَنْ يَسْبِقُونَا سَاءَ مَا يَحكُمُونَ ﴾ نزلَت في عُتبة وشَيْبَة والوليد بن عُنْبَة، وهم الذين بارزوا عليّاً وحمزة وعُبَيدة، ونزلت فيهم: ﴿ مَن كَانَّ يَرْجُوا لِقَاءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لأَتِ وَهُوَ السَّمِيْعُ العَلِيْمُ \* وَمَنْ جاهَدَ فَإِنَّمَا وحمزة وعُبَيدة، ونزلت فيهم: ﴿ مَن كَانَّ يَرْجُوا لِقَاءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لأَتِ وَهُوَ السَّمِيْعُ العَلِيْمُ \* وَمَنْ جاهَدَ فَإِنَّمَا يُحَاهِدُ لِنَفْسِهِ ﴾، قال: في على طبيه وصاحبَيْهِ.

١٢/٨٢٣٨ ـ ومن طريق المخالفين: في قوله تعالى: ﴿ اللَّمْ \* أَخْسِبُ ٱلنَّاسُ أَنْ يُتُوَكُواْ أَنْ يَقُولُواْ ءَامَنًا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾، قال عليّ بك، وإنك لمُخاصم، فأعِدُ لا يُفْتَنُونَ ﴾، قال عليّ بك، وإنك لمُخاصم، فأعِدُ للخصومة». وقال عليّ: ﴿ وَلَكَ لَمُخَاصَم، فأَعِدُ للخصومة». وقال عليّ: ﴿ فَمَ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ اللَّذِينَ أَصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ (١) نحنُ أولئك».

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط»: حسن بن حسين، عن يحيىٰ بن علي.

۸ . المناقب ۲: ۲۰۳.

<sup>(</sup>۱) أي شُرور وفَسّاد «النهاية ٥: ٢٧٩».

<sup>(</sup>٢) في «ي» والمصدر: إلى ردى.

٩ ـ المناقب ٢: ٢٠٣.

١٠ \_مجمع البيان ١٠ ٤٢٧.

١١ ـ تأويل الآيات ١: ٢٩٤/١، شواهد التنزيل ١: ٦٠٤/٤٤٠.

١٢ ـ ... كشف الغبتة ١: ٣١٦.

<sup>(</sup>١) فاطر ٢٥: ٢٢.

٣٠٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## وَوَصَّيْنَا ٱلإِنْسَانَ بِوَالِدَنِهِ حُسْناً - إلى نوله نعالىٰ - لَـنُدْخِلَنَّهُمْ فِـى آلُصَّالِحِينَ [٨-٩]

١/٨٢٣٩ ـ عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَوَصَّيْنَا آلْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْناً ﴾ قال: هما اللذان وَلَداه.

ئم قال: ﴿ وَإِنْ جَاهَدَاكَ ﴾ يعني الوالدين ﴿ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَكَ تُطِعْهُما إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنَبُّنُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ \* وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا آلصَّالِحَاتِ لَنَدْخِلَنَّهُمْ فِي الصَّالِحِينَ ﴾.

٢/٨٢٤٠ عن إبراهيم: أخبرنا الحسين بن محمد، عن مُعَلَىٰ بن محمد، عن بِسطام بن مُرّة، عن إسحاق بن مُرّة، عن إسحاق بن حسّان، عن الهيئم بن واقد، عن عليّ بن الحسين العَبْديّ، عن سعد الإسكاف، عن الأصبَغ بن تُباتة، أنّه سأل أمير المؤمنين (عبه السعر) عن قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ أَنِ آشْكُرْ لِي وَلِوالِدَيْكَ إِلَى المقصِيرُ ﴾ (١).

قال: والوالدان اللذان أوجَب الله لهما الشّكر هما اللذان وَلدا العِلم، وورثا الحُكم (")، وأمر الناس بطاعتهما، ثمّ قال: ﴿ إِلَى المَصِيرُ ﴾ (")، فمصير العباد إلى الله، والدليل على ذلك الوالدان، ثمّ غطف الله القول على ابن حَنْتَمه (") وصاحبه، فقال في الخاصّ: ﴿ وَإِنْ جَاهَداكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي ﴾ (") يقول: في الوصيّة، وتَعْدِل عمَّن أمِرتَ بطاعته، فلا تُطِعْهُما، ولا تسمّع قولَهما، ثمّ عطف القول على الوالدين فقال: ﴿ وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفاً ﴾ (")، يقول: عرّف الناس فضلَهُما، وادْعُ الى سبيلهما، وذلك قوله: ﴿ وَآتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمَّ إِلَى مَعْرُوفاً ﴾ (")، يقول: عرّف الناس فضلَهُما، وادْعُ الى سبيلهما، وذلك قوله: ﴿ وَآتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمَّ إِلَى مَعْرُوفاً ﴾ مَنْ أَنابَ إِلَى الله عَمْ إلى الله عَمْ إلينا، فاتقوا الله ولا تَعْضُوا الوالدين، فإنّ رضاهما رضا الله، وسَخَطَهما سَخَطَ الله، وسَخَطُهما سَخَطَ الله، ووَصَيْنا الإنسانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْنا ﴾، فإلى أحد الوالدين على بن كُهيل، عن أبيه، في قول الله عرّ وجلّ: ﴿ وَوَصَّيْنا الإنسانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْنا ﴾، قال أحد الوالدين على بن أبي طالب (عب الهم).

٤/ ٨٢٤٢ - الإمام أبو محمد العسكري (عليه السلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ﴾ (١)، قال: دقال

سورة العنكبوت آية . ٩ ـ ٩ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٨.

۲ ـ تفسير القمى ۲: ۱٤۸.

<sup>(</sup>٢،١) لقمان ٢١: ١٤.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الحلم.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: ابن فلانة.

<sup>(</sup>٥ ـ ٧) لقمان ٣١: ١٥.

٣ ـ خصائص الألمة: ٧٠.

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ: سهل. راجع: تهذيب التهذيب ٤: ١٥٥، معجم رجال الحديث ٨: ٢٠٨.

<sup>\$</sup> \_ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عبد السلام): ١٨٩/٣٢٩.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٨٣

سورة العنكوت (٢٩) ......

رسول الله (منزاه عليه وآله): أفضَل والدّيكم وأحقُّهما بِشُكْركم محمّد وعليّ.

٥/ ٨٢٤٣ ـ وقال عليّ بن أبي طالب (مليه السلام): السميعتُ رسول الله (ملن اله عليه وآله) يقول: أنا وعليّ أبوا هذه الأُمَّة، ولَحَقُّنا عليهم أعظم من حق أبَوي ولادتهم، فإنّا نُنقِذُهم -إن أطاعونا -من النار إلى دار القرار، ونُلْحِقُهم من العبوديّة بخيار الأحرار.

٦/ ٨٢٤٤ ـ وقالت فاطمة (منواداة عليها): وأبوا هذه الأمّة: محمّد وعليّ، يُقيمان أوَدَهم (١)، ويُنقِذانهم من العذاب الدائم، إن أطاعوهما، ويُبيحانَهم النعيم الدائم، إن وافقوهما».

٧/ ٨٢٤٥ - وقال الحسن بن على (منهماالسلام): ومحمّد وعلى أبوا هذه الأُمّة، فطُوبين لِمَن كان بحقِّهما عارفاً، ولهما في كلِّ أحواله مُطيعاً، بجعله الله من أفضَل سُكَان جِنانه، ويُسعِده بكراماته ورضوانهه.

٨/ ٨٢٤٩ - وقال الحسين بن عليّ (طبهماالسلام): (من عَرف حقَّ أَبُوَيه الأَفضَلَين: محمَّد وعليّ (طبهماالسلام)، وأطاعهما حقّ الطاعة قيل له: تَهَحْبَح (١) في أي الجنان شِئت،

٩/٨٢٤٧ ـ وقال عليّ بن الحسين (عليما السلام): وإن كان الأبوان إنّما عَظُم حقُّهما على الأولاد لإحسانهما 

١٠/٨٢٤٨ ـ وقال محمّد بن على (عليما السلام): ١١ أراد أن يعلم كيف قَدْره عند الله، فلينظّر كيف قَدْرُ أبويه الأفضلين عنده: محمّد وعلى (عليماالسلام)،

١١/ ٨٢٤٩ ـ وقال جعفر بن محمّد (علهما السلام): «من رَعي حقّ أبوّيهِ الأفضّلين محمّد وعليّ (علهما السلام)، لم يَضرَه ما أضاع من حقّ أبوَي نفسه وسائر عبادالله، فإنّهما (علات عليمه: يرضيانهم بشفاعتهما».

١٢/ ٨٢٥٠ ـ وقال موسىٰ بن جعفر (عليماالسلام): ﴿ يُعَظُّمُ ثُوابًا الصَّلَاةُ عَلَى قَدُّر تَعظيم المُصلِّي أَبُويه الأفضلين: محمّد وعليّ (مأن فعليهما وعلى الهما)». ١٣/ ٨٢٥١ ـ وقال عليّ بن موسى (عليهما السلام): «أما يكره أحدُكم أن يُنفى عن أبيه وأمّه اللذين ولَداه؟» قالوا:

٥ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكوي (ماب السلام): ٢٣٠/٢٣٠.

٦ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عليه السلام): ١٩١/٣٣٠.

<sup>(</sup>١) الأُوّد: العوج. السان العرب . أود . ٣: ٥٧٥.

٧ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مل السلام): ١٩٢/٣٣٠.

٨ ـ التفسير المتسوب إلى الإمام العسكري (علدال ٢٣٠). ١٩٢/٢٢٠.

<sup>(</sup>١) التَبَحْبُح: التمكُّن في الحُلول والمُقام. «الصحاح ـ بحح ـ ١: ٣٥٤».

٩ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عد السلام): ١٩٤/٣٣٠.

١٠ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عله السلام): ١٩٥/٣٣٠.

<sup>11 -</sup> التفسير المتسوب إلى الإمام العسكري (عليه السلام): ٣٣١/ ١٩٦

١٢ ـ التقسير المنسوب إلى الإمام العسكري رعب السلام: ١٩٧/٣٣١.

١٣ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (طبه البلام): ٢٣١/٢٣١.

بليِّ والله. قال: دفليجتَهد أن لا يُنفى عن أبيه وأمّه اللذين هما أبواه أفضَل من أبوّي نفسه.

15/ATOT وقال محمّد بن عليّ (عبهمالسلام)، قال رجل بحضرته: إنّي لأحِبّ محمّداً وعليّاً (عبهمالسلام) حتى لو قُطَعتُ إِرْباً إِرْباً، أو قُرُضتُ لم أزُل عنه. قال محمّد بن عليّ (عبهمالنلام): ولا جرّم أنّ محمّداً وعليّاً يُعطيانك من أنفسهما ما تُعطيهما أنت من نفسِك، إنّهما لَيَسْتَدْعِيان لك في يوم فَصْلِ القضاء ما لا يفي ما يَذلّتهُ لهما بجُزءٍ من مائة ألف جُزء من ذلك».

١٥/ ٨٢٥٣ ـ قال عليّ بن محمّد (عليهماالسلام): دمن لم يَكُنْ والِدا دِينه محمّد وعليّ (عليهماالسلام) أكرم عليه من والدّي نسبّه، فليس من الله في حِلّ ولا حرام، ولا قليل ولاكثير».

۱٦/ ٨٢٥٤ ـ وقال الحسن بن على (عبه السلام): «من آثر طاعة أبوي دينه: محمّد وعليّ (عبه السلام) على طاعة أبوي نسبه، قال الله عزَّ وجلَّ له: لأُوثرنَك كما آثرتني، ولأُشرَفنَك بحضرة أبوي دينك كما شرّفت نفسك بإيثار حبّهما على حبّ أبوي نسبك.

قوله تعالى:

#### وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يَقُولُ ءَامَنَّا بِاللهِ ـ إلى فوله تعالىٰ ـ وَلَيَحْمِلُنَّ أَثْقَالَهُمْ وَأَثْقَالاً معَ أِثْقَالِهِم [١٠-١٣]

1/ ۱/ ۱/ ۱/ ۱/ ۱ على بن إبراهيم: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللهِ فَإِذَا أُوذِيَ فِي اللهِ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ اللهِ فَإِذَا آذَاه إِنسان، أو أَصَابَه ضُرَّ، أو فَاقَةً، أو خَوف من الظالمين، دخل معهم في دينهم (١)، فرأى أنَ ما يَفْعَلُونه هو مثل عذاب الله الذي لا ينقَطِع، ﴿ وَلَئِنْ جَاءَ نَصْرٌ مِّن رَّبِّكَ ﴾ يعني القائم (عبدره) ﴿ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمْ أَولَئِسَ آللهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾.

ُ ٣/٨٢٥٦ ـ قال: قُوله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّبِعُواْ سَبِيْلَنَا وَلْتَحْمِلْ خَطَايَاكُمْ ﴾، قال: كان الكفّار يقولون للمؤمنين: كُونَوا مَعَنا، فإنَ الذي تَخَافُون أنتم ليس بشيءٍ، فإن كان حقّاً نتحمّل نحن ذنوبكم. فيعذّبهم الله مرَّتين: مرَّةً بِذُنوبهم، ومرَّةً بذُنوبٍ غَيرِهم.

<sup>14 -</sup> التقسير المنسوب إلى الإمام المسكري رطيه السلام): ١٩٩/٣٣٢.

١٥ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري رعبه السلام): ٢٠٠/٣٣٢.

١٦ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عبدال ٢٠١/٢٣٣.

سورة العنكبوت آية ـ ١٠ ـ ١٣ ـ

١ ـ تفسير القمي ١: ١٤٩.

<sup>(</sup>۱) في «ج،ي»: دنياهم.

٢ ـ تفنيل القمّى ٢: ١٤٩.

٣/ ٨٢٥٧ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن محمّد بن أحمد، عن أحمد بن محمّد السَيّاري، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله بن مِهران الكوفيّ، قال: حدّثني حَنان بن سَدير، عن أبيه، عن أبي إسحاق الليثي، عن أبي جعفر (عبدالله) - في حديث طويل - قال: قلت: يا بن رسول الله، ما أعجَب هذا، تؤخّذ حسنات أعدائكم فتُردّ على شيعَيْكم، وتؤخّذ سيّئات مُحبّيكم فتُردّ على مُبغِضيكم!

قال: «إي والله الذي لا إله إلا هو فالق الحبّة، وبارئ النّسَمَة، وفاطر الأرض والسماء، ما أخبرتك إلّا بالحقّ، وما أنبأتُك إلّا بالصدق، وما ظَلَمَهُم الله، وما الله بظلامِ للعَبيد، وإنّ ما أخبَرتُكَ لَمَوجودٌ في القرآن كله».

قلت: هذا بعينه يوجد في القرآن؟ قال: ونعم، يوجد في أكثر من ثلاثين موضِعاً في القرآن، أتُحِبُ أن أقرأ ذلك عليكه؟ قلت: بلي، يابن رسول الله.

فقال: «قال الله عزَّ وجـلَّ: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ آتَبِعُواْ سَبِيلَنا وَلْنَحْمِلْ خَطَايَاكُمْ وَمَـاهُم بِحَامِلِينَ مِنْ خَطَايَاهِم مِّن شَيءٍ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ \* وَلَيَحْمِلُنَّ أَثْقَالَهُمْ وأَثْقَالاً مَّعَ أَثْقَالِهِمْ ﴾ . والحديث بطوله تفدّم في قوله تعالى: ﴿ لِيَحْمِلُوا أَوْزارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِيامَةِ ﴾ من سورة النحل (١).

#### كل قوله تعالى:

#### وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا تُوحاً إِلَىٰ قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَاماً فَأَخَذَهُمُ الطُّوفَانُ وَهُمْ ظَالِمُونَ [ 18 ]

١/ ٨٢٥٨ - محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: «عاش نوح (عبه السلام) ألقي سنة وثلاث مائة سنة، فمنها: ثمان مائة وخمسون سنة قبل أن يُبعَث، وألفَ سنة إلا خمسين عاماً وهو في قومه يدعوهم، وخمس مائة عام بعد ما تزّل من السفينة ونَضَب الماء، فمصَّر الأمصار، وأسكن وُلدَه البُلدان.

ثمَّ إِنَّ مَلَكَ الْمَوت جاءه وهو في الشَّمس، فقال له: السلام عليك. فردَّ عليه نوح (علمه السلام)، وقال: ما جاء بك، يا مَلَكَ الْمَوت؟ قال: جئتك لأقبِض روحَك. قال: دَعْني أدخل من الشَّمْسِ إلى الظِلّ؟ فقال: نعم. فتحوّل، ثمّ قال: يا مَلَك الموت، كلّ ما مرَّ بي من الدنيا مثل تحوُّلي من الشَّمْسِ إلى الظِلّ، فامْضِ لِما أمِرْتَ به. فَقَبَضَ روحَه (علم السلام)».

٢ ـ علل الشرائع: ١٠٦/٦٠٨

<sup>(</sup>١) تَقَدَّم في الحديث (١٠) من تفسير الآيات (٢٠ ـ ٢٥) من سورة النحل.

سورة العنكبوت آية ـ ١٤ ـ

١ ـ الكافي ٨: ٢٨٤/٢٨٤.

١٠٠٨ ١٩٠٩ وعبد الكريم بن عَمرو، وعبد الحميد بن أبي عبد الله، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن سِنان، عن إسماعيل بن جابر، وعبد الكريم بن عَمرو، وعبد الحميد بن أبي الدُّيْلَم، عن أبي عبد الله (عبد السلام)، قال: (عاش نوح (عبد السلام)) بعد الطُّوفان خمسمائة سنة، ثمّ أتاه جَبْرَتيل (عبد السلام)، فقال: يا نوح (١)، قد آنقَضَتْ نبوَتك، واستُكْمِلَتْ أيّامُك، فانظر إلى الاسمَ الأكبر، وميراتَ العِلم، وآثار علم النبوّة التي معك، فادفَعُها إلى ابنك سام، فإلي لا أترك الأرض إلّا وفيها على الاسمَ الأكبر، وميراتَ العِلم، وآثار علم النبوّة التي معك، فادفَعُها إلى ابنك سام، فإلي لا أترك الأرض إلّا وفيها عالم تُعرف طاعتي به، ويُعرَف به هُداي، ويكون نجاةً فيما بين مَقْبَض النبيّ ومَبْعَث النبيّ الآخر، ولم أكن أترك الناس بغير حُجّة لي، وَداع إليّ، وهاد إلى سبيلي، وعارف بأمري، فإني قد قضيت أن أجعَل لكلٌ قومٍ هادِياً أهدي به الشّعَداء، ويكون الحُجّة (١) على الأشقياء».

قال: افدفع نوح (ملزاه عبه) الاسم الأكبّر، وميرات العِلم، وآثار عِلم النبوّة إلى سام، وأمّا حام ويافث فلم يكن عندهما علم ينتفِعان به ـ قال ـ ويشّرهم نوح (عباسه) بهود (ملزاه عبه)، وأمرهم باتّباعه، وأمرّهم أن يفتّحوا الوصيّة في كلّ عام، وينظّروا فيها، ويكون عهداً (٣) لهمه.

• ٣٣٨ /٣- ابن بابويه، قال: حدّ ثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني (رض القعنه)، قال: حدّ ثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه إبراهيم بن هاشم، عن عليّ بن الحكم، عن هشام بن سالم، عن الصادق جعفر بن محمّد (طبه السلام)، قال: اعاش نوح (طب السلام) ألفّي سنة وخمسمائة سنة، منها: ثمانمائة وخمسون سنة قبل أن يُبْعَث، وألف سنة إلا خمسين عاماً وهو في قومه يدعوهم، ومائنا سنة في عَمَلِ السّفينة، وخمسمائة عام بعد ما نزل من السفينة ونَضَب الماء، فمصّر الأمصار، وأسكن وُلْدَه البُلدان.

ثمّ إنَّ ملَكَ الموت جاءً وهو في الشمس، فقال: السلام عليك؛ فردّ عليه نوح، وقال له: ما جاء بك، يا مَلك الموت. فقال: المعمد فقط الموت. فقال له: نعم. فتحوّل الموت. فقال: جئثُ لأقبِضَ روحك. فقال له: تعم. فتحوّل نوح المباسلام، ثمّ قال: يا ملك الموت، فكأن ما مرّ بي في الدُّنيا مثل تَحوّلي من الشَّمس إلى الظِل، فامْضِ لما أُمِرتَ به. فقبض روحَه (صناة على).

قوله تعالى:

#### وَإِبْرَاهِيْمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ آغَبُدُواْ آللَّهَ وَآتَّقُوهُ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنتُمْ

۲ ـ الكافي ٨: ٢٨٥/٢٣٠.

 <sup>(</sup>١) والظاهر أنَّ الصحيح: إن الله يقول: يا نوح، الخ. «من هامش نـخة ط،ج».

<sup>(</sup>٢) في ألمصدر: حجة لي.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: عيداً.

٣ ـ أمالي الصدوق: ٧/٤١٣.

#### تَعْلَمُونَ -إلى نوله نعالى -إنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَاتٍ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ [ 17 - ٢٤ ]

١/٨٣٦١ ـ على بن إبراهيم: ﴿ وَتَخْلَقُونَ إِنْكَأَ﴾ أي تُقدَّرون كذباً ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ آللهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقاً فَابْتَغُواْ عِندَ آللهِ الرِّزْقَ وَأَعْبُدُوهُ وَٱشْكُرُواْ لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾.

وانقطع خبر إبراهيم، وخاطب الله أمّة محمّد (صن الاعبدراله)، فقال: ﴿ وَإِنْ تُكَذَّبُواْ فَقَدْ كَذَّبَ أُمَمّ مَنْ قَبْلِكُمْ وَمَا عَلَىٰ الرَّسُولِ إِلّا ٱلْبَلاغُ ٱلْمُبِيْنُ ﴾ الى قوله: ﴿ أُولَئِكَ يَئِسُواْ مِن رِّحْمَتِى وَأُولَئِكَ لَهُم عَذَابٌ أَلِيْمٌ ﴾ ثم عطف على خبر إبراهيم، فقال: ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلّا أَنْ قَالُواْ ٱقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ فَأَنْجَاهُ اللهُ مِنَ ٱلنَّارِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَاتٍ لَقَوْم يُؤْمِنُونَ ﴾ فهذا من المُنْقَطِع المعطوف.

قوله تعالى:

# وَقَالَ إِنَّمَا آتَّخَذْتُم مِنْ دُونِ اللهِ أَوْثَاناً مَّوَدَّة بينكم أَإِلَى نوله تعالىٰ - إِنَّى مُقَالَ إِنَّى مُقَالِحً إِلَىٰ رَبِّي [ ٢٥ - ٢٦]

۱/۸۲٦۲ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بَكْر بن صالح، عن القاسم بن بُريد، عن أبي عَمرو الزُبيريّ، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال في قول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا آتَّخَذْتُمْ مِّنْ دُونِ آللهِ أَوْثَاناً مُودَّةً بَيْ عَمرو الزُبيريّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال في قول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ إِنَّمَ الْحَيْلُ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَ

٢/٨٢٦٣ - عليّ بن إبراهيم: ﴿ فَنَامَنَ لَهُ لُوطُ ﴾ أي الإبراهيم (طبرالله) ﴿ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَىٰ رَبّي ﴾، قال: المُهاجِر من هَجَر السيّئات، وتاب إلى الله.

٣/٨٢٦٤ عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: «قامن له لوط، وخرج مُهاجراً إلى الشام هو وسارة ولوط».

ابن محبوب، عن إبراهيم بن أبي زياد الكرخيّ، قال: سمِعت أبا عبدالله (على النه)، وذكر حديث مُهاجرة

سورة العنكبوت آية - ١٦ - ٢٤ .

١ - تفسير القمي ٢: ١٤٩.

سورة العنكبوت آية ـ ٢٦ ـ ٢٦ .

۱ ـ الكافي ۲: ۱/۲۸۷.

٢ ـ تفسير القمني ٢: ١٤٩.

۳ ـ الكافى ٨: ٣٦٨/٥٥٥.

٤ ـ الكافي ٦: ٣٧٠/٥٦٠.

إبراهيم (عبدالتلام)، وذكر في آخره: «وسار إبراهيم (عبدالتلام) حتّى نزل بأعلى الشامات، وخلّف لوطاً (عبدالتلام) في أدنى الشامات، والحديث طويل، يأتي بطوله -إنْ شاء الله تعالى -في سورة الصافات في فوله تعالى: ﴿إِنَّى ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبّى سَيَهْدِينِ (١)﴾.

قوله تعالى:

## وَ ءَا تَيْنَاهُ أَجْرَهُ فِي الدُّنيَا -إلى نوله نعالى -لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ [ ٢٧ ـ ٣٥ ]

المنكر المعلى بن إبراهيم، ﴿ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيْكُمُ المُنكرَ ﴾ قال: هم قَوم لوط، كان يَضْرِطُ بعضُهم على بعض. المنكر المنعن النبيّ (سلن المعلمة ا

٣/ ٨٢٦٨ عن السناده عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن مالك بن عطيّة، قال: أخبرني زياد ابن المُنذِر، عن أبي جعفر (عيد السلام)، قال: سأله رجل وأنا حاضر عن الرجل يخرّج من الحَمّام، أو يغتَسِل فيتوشَّح ويلبَس قميصه فوق الإزار فبُصلَى وهو كذلك؟ قال: «هذا عمل قوم لوط».

قال: فلت: فإنَّه بنوشَح فوق القميص؟ فقال: «هذا من النجبّر».

قال: قلت: إنّ القميص رقيق، يلتَحِف به؟ قال: «نعم ـ ثمّ قال ـ إنّ حلّ الأزرار (١٠) في الصلاة، والخَذْف (٢٠ بالحَصيّ، ومضغ الكُنْدُر في المجالس وعلى ظهر الطريق، من عمل قوم لوط».

2/۸۲۹۹ ـ الطَّبْرَسِيّ: في معنى ﴿ وَتُأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُلِئَكُرُ ﴾، عن الرضا (مله السلام): وأنهم كانوا يَتضارَطون في مجالسهم من غير حِشْمَةٍ ولا حَياءة.

سورة العنكبوت آية ٢٠٠. ٢٥.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآية (٩٩) من سورة الصافّات.

١ ـ تفسير القمي (حجري): ٣٩٣.

۲ ـ التهذيب ۲: ۲۲۱/۲۶۲.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: يحذف، والحذف: الرمي والضرب، والخَذْف: الرَّمي بالحَصَىٰ الصغار بأَطراف الأَصابِع.

<sup>(</sup>٢) في «ط،ي»: الحذف.

٣ ـ التهذيب ٢: ١٥٤٢/٢٧١.

<sup>(</sup>١) في «ي،ط»: الأزار.

<sup>(</sup>٢) في «ي،طα: الحذف.

<sup>£ -</sup> مجمع البيان ١٨ - ٤٤.

الناس، وكانوا في حُسْنٍ وجَمال، فأصابَهم الغَلاء والقَحط، فجاءهم إبليس اللعبن، وقال لهم: إنَّما جاءكم القَحْط الناس، وكانوا في حُسْنٍ وجَمال، فأصابَهم الغَلاء والقَحط، فجاءهم إبليس اللعبن، وقال لهم: إنَّما جاءكم القَحْط لأنَكم مَنَعْتُم الناس من دورِكم ولم تَمْنَعُوهم من بَساتينِكم الخارِجة. فقالوا: وكيف السَّبيل إلى المَنْع؟ فقال لهم: اجعَلوا السَّنَة بينكم إذا وَجدْنُم غَريباً في بَلدِكم سَلَبْتُموه ونَكَحْتُموه في دُبُرِه، حتَىٰ أنّكم إذا وَجدْنُم غَريباً في بَلدِكم سَلَبْتُموه ونَكَحْتُموه في دُبُرِه، حتَىٰ أنّكم إذا فَعَلْتُم ذلك لم يتَطَرّقوا عليكم».

قال: «فعزَموا على ذلك، فخَرجوا إلى ظاهِر البَلد يَطلُبون من يَجوزُ بِهم (١)، فتصوَّر لهم إبليس اللعين غُلاماً أمرَد، فتَزَيِّنَ، فحَملوا عليه، فلمّا رأَوْه سَلبوم وتَكَحوه في دُيْره، فطابٌ لهم ذلك، حِتَىٰ صار هذا عادةً لهم في كلُّ غريبٍ وَجَدوه، حتَىٰ تَعدَّوا من الغُرَباء إلى أهل البَلد، وفشا ذلك فيهم، وظهر ذلك من غير انتقام بينهم، فمنهم من يُؤتَىٰ، ومنهم من يأتي.

وأوحى الله تعالى إلى إبراهيم (عبدالسلام): أنّي اخترات لوطاً تبيّاً، فابعَنَهُ إلى هؤلاء القوم. فأقبل إبراهيم إلى لوط فأخبره بذلك، ثمّ قال له: انطلِق إلى مدائن سَدُوم (1)، وآدعُهم إلى عبادة الله، وحذّرهُم أمر الله وعذابه، وذكّرهُم بما نزل بقَوْمٍ نُمرود بن كَنعان. فسار لوط حتى صار إلى المدائن، فوقف وهو لا يدري بأيها يبدأ، فأقبل حتى دخل مدينة سَدوم، وهي أكبرها، وفيها مَلِكُهم، فلما بلغَ وَسَط السّوق، قال: يا قوم اتّقوا الله وأطيعوني، وآزجُروا أنفُسكم عن هذه القواحش التي لم تُسبَقوا إلى مِثلها، وانتهوا عن عبادة الأصنام، فإنّي رسول الله إليكم. فذلك معنى قوله تعالى: ﴿ وَلُوطاً إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَة مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ ٱلْعَالَمين \* إنّكُم

<sup>(</sup>١) تقدّم في تفسير الآيات (٦٩ ـ ٨٣ ـ ٨١) من سورة هود، والآيات (٤٨ ـ ٧٢) من سورة الحجر.

<sup>(</sup>٢) يأتي في تفسير الآيات (٢١ ـ ٤٧) من سورة الداريات.

٥ ـ الأمالي: ١: ٢٤.

٦ ـ تحفة الاخوان: ٤٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يفجرون به.

<sup>(</sup>٢) سَدُوم: قرىٰ بين الحجاز والشام. ﴿آثار البلاد وأخبار العباد: ٢٠٢».

لَتَأْتُونَ الرَّجَالَ شَهْوَةً مِنْ دُونِ آلنِّسَاءِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ \* وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُواْ أَخْرِجُوهُمْ مِنْ قَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ (")، يعني عن إنبان الرجال، وقال في مكان آخر: ﴿ أَيْنَكُمْ لَمَا أَتُونَ ٱلرَّجَالَ وَتَقْطَعُونَ ٱلسَّبِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيْكُمُ ٱلْمُنْكَرَ ﴾، يعني الحَذْف بالحَصَى، والتَصفيق واللعب بالحَمام، وتصفيق (الله ومُقاوَقَة الديوك، ومُهَارَشَة الكِلاب (")، والحَبْق (" في المجالس، ولبس المُعَصْفَرات (")، ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُواْ آثْتِنَا بِعَذَابِ آلَهُ إِنْ كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ ﴾.

وبلغ ذلك مَلِكَهم في سَدوم، فقال: ائتوني به. فلمّا وقف بين يدّيه، قال له: من أنت، ومن أرسلك، وبماذا جئت، وإلى من بُعِثْت؟ فقال له: أمّا اسمِي فلوط ابن أخ إبراهيم (عبد اللهم)، وأمّا الذي أرسلني فهو الله ربّي وربّكم، وأمّا ما جِئْتُ به، فأدعوكم إلى طاعة الله [وأمره]، وأنهاكم عن هذه الفّواحِش. فلمّا سَمِع ذلك من لوط وقّع في قلبه الرعب والخوف، فقال له: إنّما أنا رجل من قومى، قَسِرُ إليهم، فإن أجابوك فأنا معَهم».

قال: افخرَج لوط من عنده و وقف على قومه، وأخذَ يَدعوهم إلى عبادَة الله، وينهاهُم عن المَعاصي، ويُحذِّرُهم عَذاب الله، حتَىٰ وتَبوا عَليه من كلّ جانب، وقالوا: ﴿ لَئِنْ لَمْ تَنْتُهِ يَا لُوطُ ﴾ (^^ من هذه الدعوة ﴿ لَتَكُونَنَّ مِن الْمُبغِضين مِن الْمُبغِضين أَنْمُخْرَجِينَ ﴾ (^ أي من بلدنا، ﴿ قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُم ﴾ (^ ألخبيث ﴿ مِن الْقَالِينَ ﴾ (^ أي من المُبغِضين ﴿ وَبَا الْمُبغِضين ﴿ وَبَا اللهُ عَمَلُونَ ﴾ (^ أي عنى من الفواجش.

فأقام فيهم لوط عشرين سنة، وهو يَدعُوهم، وتوفّيت امرأتُه وكانت مُؤمنة، فنزوّج بأخرى من قومِه، وكانت قد آمَنَتْ به، يقال لها (قواب)، فقام معها يدعوهم إلى طاعة الله، فجَعَلوا يَشْتُمونَه ويَضْرِبونه، حتَىٰ بَقيَ فيهم من أوّل ما بُعِثَ إلى أربَعين سنةً، فلم يُبالوا به، ولم يُطبعوهُ، فضجّتِ الأرض إلى ربّها، واستَغالَتِ الأشجار، والأطيار، والخيّنة والنار من فِعْلِهم إلى الله تعالىٰ، فأوحىٰ الله تعالىٰ إليهم (١٠٠): أنّى حليم لا أعْجَل على مَنْ عَصَاني حتَىٰ يأتي الأَجَل المتحدود».

قال: «فلمّا استخَفُوا بنبيّ الله ولم يُذْعِنوا إلى طاعته، وداموا على ماكانوا فيه من المَعاصي، أمر الله تعالىٰ أربعةً من الملائِكة، وهم: جَبْرَتيل، وميكائيل، وإسرافيل، ودردائيل أن يَمرّوا بإبراهيم (عبدالسلام)، ويُبشّرونَه بوَلدٍ من

<sup>(</sup>٣) الأعراف ٧: ٨٠ ٨٠ ٨٨

<sup>(</sup>٤) في «ط»: وتصفق.

<sup>(</sup>٥) المُهَارَشَة بالكلاب: تحريش بعضها على بعض. «الصحاح ـ هرش ـ ٣: ٢٧ ١٠٠.

<sup>(</sup>٦) الحَبْق: الضَّراط. «لسان العرب ـ حبق ـ ١٠: ٣٧».

<sup>(</sup>٧) العُصْفُر: الذي يُصْبَعْ به. «لسان العرب ـ عصفر ـ ٤: ١ ٨٥».

<sup>(</sup>٨ و ٩) الشعراء ٢٦: ١٦٧.

<sup>(</sup>۱۰ و۱۱) الشعراء ۲۲: ۱۲۸.

<sup>(</sup>١٢) الشعراء ٢٦: ١٦٩.

<sup>(</sup>١٣) في المصدر: إليه.

سَارة بنت هاراز بن ناخور (١١)، وكانت قد آمنت به حين جعَل الله عليه النارَ بَرْداً وسَلاماً، فأوحى الله إليه: أن تزوَّج بها يا إبراهيم وكان إبراهيم (طبالسلام) لا يأكُلُ بها يا إبراهيم وكان إبراهيم (طبالسلام) لا يأكُلُ إلا مع الضَّيف - قال - فانقطعت الأضياف عنه ثلاثة أيّام، فلمّاكان بعد ذلك، قال: يا سارة، قومي واعملي شيئاً من الطعام، فلَعلَي أخرُجُ عسى أن ألقى ضَيفاً. فقامَت لذلك، وخرَج إبراهيم (طبالسلام) في طَلَب الضَّيف، فلم يَجِدُ ضيفاً، فقعَد في داره يقرأ الصَّحف المُنزَلة عليه، فلم يَشْعُرْ إلّا والمَلائكة قد دخلوا عليه مُفاجأة على خَيْلِهم في زيننهم، فوقفوا بين يَدَيْه، ففزع من مُفاجأتهم، حتَىٰ قالوا: سلاماً، فسَكَن خَوْفَه، فذلك معنىٰ قوله تعالىٰ:

وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَىٰ قَالُواْ سَلاماً ﴾ (١١)، وقال تعالى في آبة أخرى: ﴿ هَلْ أَتَاكَ حَديثُ ضَيْفِ إِنْوَاهِيمَ آلْمُكرَمِينَ \* إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلاماً قَالَ سَلامٌ قَوْمٌ مُنْكَرُون ﴾ (١١)، لأنه لا يَعرِفُ صُورَهم، فرحًب إِبْرَاهِيمَ الْمُكرَمِينَ \* إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلاماً قَالَ سَلامٌ قَوْمٌ مُنْكَرُون ﴾ (١١)، لأنه لا يَعرِفُ صُورَهم، فرحًب بهم، وأمرَهم بالجُلوس، ودخل على سارة، وقال لها: قد نزل عندنا أربَعة أضياف حِسانُ الوُجوه واللّباس، وقد دَخلوا وسلّموا عليّ بسلام الأبرار، فقال لها: وحاجتي إليكِ أن تقومي وتَخْدِميهم. فقالت: عَهْدي بك يا إبراهيم وأنت أغيّر الناس. فقال: هو كما تقولين، غير أنّ هؤلاء أعزّاء خِبار.

ثمُ عَمَد إبراهيم إلى عِجْلٍ سَمين فَذَبَحه، ونظّفه، وعَمَد إلى التنور فسجَره، فوضَع العِجْلَ في التنور حتى الشُوئ، وقد الشُوئ، وذلك معنى قوله تعالى: ﴿ فَمَا لَبِثَ أَنْ جَاءَ بِعِجْلٍ حَنِيذَ ﴾ (١٨)، والحنيذ الذي يُشوَىٰ في الحُفْرة، وقد انتهىٰ خَبْزُه ونضَاجَتُهُ، فوضَع إبراهيم العِجْلَ على الخوان، ووَضَع الخُبْرُ مِنْ حَوْلِهِ، وقدَّمه إليهم، ووقفت سارة عليهم تَخْدِمهم، وإبراهيم يأكل ولا ينظر إليهم، فلما رأت سارة ذلك منهم، قالت: يا إبراهيم، إن أضيافك هؤلاء لا يأكلون شيئاً. فقال لهم إبراهيم (عبستهم): ألا تأكلون؟ وداخله الخوف من ذلك، وذلك معنى قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَهَا أَنْ عَلَى الْمُوفَى مَنْ فَلَكَ مَنْ مَنْ مَنْ اللهم إبراهيم وأوجَسَ مِنْهُمْ خِيفَة ﴾ (١١)، أي أضمَرَ منهم خَوفاً.

ثم قال إبراهيم المه المنه الو عَلِمْتُ أَنْكُم مَا تَأْكُلُونَ مَا قَطَعْنَا الْفِجْلُ عَن البَقَرَة. فَمَدُ جَبْرَئيل بَدَه نَحْوَ العِجْلَ، وقال: قُمْ بإذن الله تعالىٰ. فَفَامَ وأقبلَ نحو البَقَرة حتَىٰ النقم ضَرْعَها، فعند ذلك اشتدَّ حَوْف إبراهيم (عبدالله)، وقال: هُو إِنَّا مِنْكُمْ وَجِلُونَ \* قَالُواْ لَا تَوْجَلُ إِنَّا نَبَشُرُكَ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ \* قَالَ أَبَشَرْتُمُونِي عَلَىٰ أَنْ مَسَّنِي آلْكِبَرُ فَيِم تَبَشَّرُونَ \* قَالُواْ لَا تَوْجَلُ إِنَّا نَبَشُرُكَ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ \* قَالَ أَبَشَرْتُمُونِي عَلَىٰ أَنْ مَسَّنِي آلْكِبَرُ فَيِم تَبَشَّرُونَ \* قَالُواْ بَشَرْنَاكَ بِالْحقِّ فَلَا تَكُنْ مِنَ القَانِطِينَ \* قَالَ وَمَنْ يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةٍ رَبِّهِ إِلَّا الضَّالُونَ \* (\*\*) عقال ومن يَقْنَطُ مِن رَحْمَةٍ رَبِّهِ إِلَّا الضَّالُونَ \* عَمَرًةٍ فَصَكَتْ المَارَة قائمة فلمًا سمعت، قالت: أوْء (\*\*). وهي الصَّرة التي قال الله تعالىٰ: ﴿ فَأَقْبَلُتِ آمْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَتْ

<sup>(</sup>١٤) في «ج»: فاخور.

<sup>(</sup>١٥) الاغْتِجار: لفُّ العمامة على الرأس. «الصحاح ـ عجر ـ ٢: ٧٣٧».

<sup>(</sup>۱3 و ۱۸) هود ۱۱: ۱۹.

<sup>(</sup>۱۷) انداریات ۵۱: ۲۶ و ۲۵.

<sup>(</sup>۱۹) هود ۱۱: ۷۰.

<sup>(</sup>٢٠) الحجر ١٥: ٥٢ ـ ٥٦.

<sup>(</sup>٢١) أَوْدِ: كلمة معناها التحرُّن. «لسان العرب \_ أوه \_ ١٣: ٤٧٢».

وَجْهَهَا﴾ ("" بعني ضَربت وجهَها ﴿ وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ ﴾ ("" أي كبيرة لم تَلِدٌ ﴿ قَالَتْ يَاوَيْلَتَى ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ عَقِيمٌ ﴾ وهَذَا بَعْلِى شَيْخاً إِنَّ هَذَا لَشَىءٌ عَجِيبٌ ۞ قَالُوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ آلله رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ البيتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَّجِيدٌ ﴾ ("" الموجود ذو الشرف والمَجْد والكرّم، وفي آية أخرى: ﴿ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخَفْ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمٍ لُوطٍ ۞ وآمْرَأَتُهُ قَائِمَة ﴾ ("" نخدمهم ﴿ فَضَحِكَتْ ﴾ ("" أي حاضت ﴿ فَبَشَرِنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ ﴾ ("").

فإسحاق قد مضئ عليه ثمانون سنة فَكُفّ بصَرُه، وكان مُلازماً لمَسْجِدِه، فبينما هو ذات يوم جالس إلى جانب امرأته إذ راوّدها، فضَحِكت حتَىٰ بَدت تواجِذُها، فقالت زوجته، واسمها رَباب بنت لوط (عبه اللهم)، وقبل فدرة: يا إسحاق. فقال: نعم، إن شاء الله، فواقعها، فحمّلت بَوّلدين ذَكَرَيْن، وأخبرته بحملها، فقال لها إسحاق: لا تعجبي من ذلك، لأني رأيت في أوّل عُمري في المتنام ذات ليلة كأنّه خرَجتْ من ظهري شَجرة عظيمة خضراء لها أغصان وفروع، كلّ واحدٍ منها على لون، فقيل لي في المنام: هذه الأغصان أولادُكَ الأنبياء على قدر أنوارِهم، فانتبهتُ فَزِعاً مَرعوباً، فهذا تأويل زؤياي. فقالت زوجتُه: يا نبيّ الله ورسوله، إنهما اثنان، لأنهما يتضاربان في بَطني كالمُتَخاصِمين. فقال إسحاق: يكون خبراً إن شاء الله تعالىٰ. فلمّا تمّت مدّة الحَمل وَضَعْتهما وأحدُهما بعقِب صاحبه، مُتعلَق (٢٨) بعقِبه، فسمّي: يعقوب، لأنّه بِعقِب أخبه، والآخر اسمه عبص، لأنّه أخر أخاه، وتقدّمَ عليه.

وقيل: إنّ سارة قد مضئ من عُمُرِها تسع وتِسعون سنةً، وإبراهيم ثماني و تِسعُون، وحَملت سارة بإسحاق في الليلة التي خسف الله فيها قومَ لوط، فلمّا تمُّت أَسُهُرُها وَضعتْه في ليلة الجمعة يوم عاشوراء، وله نور شَعْشَعَاتيّ، فلمّا سقّط من بَطْنِ أمّه خَرَّ لله ساجداً، ثمّ استوى قاعداً، ورفع يديه إلى السمّاء بالثناء لله تعالى والتوحيد.

قال: ه فأخذَت تُردِّد قولها: عَجوزٌ عَمْيم الوهي لا تلائي أن هؤلاء ملائكة، فرفَع جَبْرَئبل (طبالله) طرفه إليها، وقال لها: يا سارة، كذلك قال ربّك إنّه هو الحكيم العليم. فلمّا فَرَغوا من ذلك، قال لهم إبراهيم: ﴿ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُهَا الْمُرْسَلُونَ ﴾ المُرْسَلُونَ ﴾ الله قوم مُجْرِمِينَ ﴾ يعنون قوم لوط المُرْسَلُون ﴾ (١٦٠)، يعني ما بالكم بعد هذه البِشارة؟ ﴿ قَالُواْ إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَىٰ قَومٍ مُجْرِمِينَ ﴾ يعنون قوم لوط ﴿ لِنُرْسِلُ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مَنْ طِيْن ﴾ (٢٠٠). قال قتادة: كانت حِجَارة مخلوطة بالطين، مَطبوخة في نار جهنم

<sup>(</sup>۲۲، ۲۲) الذاريات ۵۱: ۲۹.

<sup>(</sup>۲۱) هود ۱۱: ۷۲ و ۷۳.

<sup>(</sup>۲۵) هود ۱۱: ۷۰ و ۷۱.

<sup>(</sup>۲۱ و ۲۷) هود ۱۱: ۷۱.

<sup>(</sup>٢٨) في المصدر: يعقب الآخر، والآخر متعلَّق.

<sup>(</sup>۲۹) الذاريات ٥١: ٣١.

<sup>(</sup>۲۰) الذاريات ۵۱: ۲۲ و ۳۲.

﴿ مُسَوَّمَةً ﴾ (٢١) يعني مُعَلَّمةً، وقيل: إنَّه كان مكتوباً على كلَّ حَجَرٍ اسمُ صاحِبه من المسرفين من قومِ لوط في مَعاصِيهم.

قال: «فَعاد جبرئيل إلى صورته حتى عرفه إبراهيم (هداسلام)، فأخبره: أنّ هذا أخبي ميكائيل، وهذان إسرافيل ودردائيل. فاغتمّ إبراهيم (هداسلام) شفّقةً على ابن أخبه لوط وأهلِه، وذلك معنى قوله تعالى حكايةً عن إبراهيم (هداسلام): ﴿إِنَّ فِيها لُوطاً قَالُوا نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيها لَتُنَجِّيَنَهُ وَأَهْلَهُ إِلّا آمْرَأَتُهُ كَانَتْ مِنَ آلْغَابِرينَ ﴾، يعني من الباقين في العذاب. ثمّ سألهم عن عدد المؤمنين في هذه الممدائن، قال له جَبْرَئيل: ما فيها إلّا لوط، وابنتاه، فذلك معنى قوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ \* فَمَا وَجِدْنَا فِيْهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ (٣٠).

قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ذَهِبَ عَنْ إِبْراهِيمَ الرَّوْعُ ﴾ (٣٠) أي الخَوف ﴿ وَجَائَتُهُ ٱلْبُشْرَى ﴾ (٤٠) يعني بإسحاق ﴿ يُجَادِلُنَا فِي قَوْمٍ لُوطِ ﴾ (٥٠) يعني ما جرى بينه و بين جَبْرَئيل، يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهُ مُنيب ﴾ (٣٠) يعني هو مؤمن في الدعاء، مُقبل على عبادة ربّه ـقال ـفعند ذلك قال لإبراهيم: ﴿ يَاۤ إِبْرَاهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ مَذَا إِنَّهُ مَا وَإِنَّهُمْ ءَاتِيْهِمْ عَذَا بُ عَيْرُ مَرْدُودٍ ﴾ (٨٠٠ أي غير مصروف ـقال عند ذلك قال إبراهيم (هه الديم) عنه مصروف ـقال عند ذلك قال إبراهيم (هه الديم) يا ملائكة ربّى ورُسُله، امْضُوا حيث تُؤمّرون،

قال: وفاسنوت الملائكة على خَيْلِهم، وقارَبَت مدائن لوط وقت المتساء، فرأتُهُم رَباب بنت لوط زوجة إسحاق (عده عليهم وهي الكُبرئ، وكانت نستقي الماء، فنظرت إليهم وإذا هم قَوْم عليهم جَمال وهَيئة حَسَنة، فتقدّمت إليهم، وقالت لهم: ما لكُم تَدْخُلُونَ على قَوم فاسِفين الحيس فيهم من يُضَيِّفُكم إلا ذلك الشيخ، وإنّه ليُفاسي من القَوم أمراً عظيماً قال وعدّلت الملائكة إلى لوط، وفد قرع من حَرْيْه، فلما رآهم لوط اغتم لهم، وفرع عليهم من قومه، وذلك معنى قوله تعالى: ﴿ولمّا جَاءَتْ رُسُلْنَا لُوطاً سِيءَ بِهِمْ وَضاقَ بِهِمْ ذَرْعاً وَقَالَ هَذَا يَومٌ عَلِيهِم عَلَيْهِم وَشَاقَ بِهِمْ فَرَعاً وَقَالَ هَذَا يَومٌ مَن عَرِيهُم وَسَاقَ بِهِمْ وَصَاقَ بِهِمْ وَسَاقَ بِهِمْ قَالَ هَذَا يَومٌ مَن عَرِيهُم عَني شديد شَرُه. وقال في آبه أخرى، ﴿ فَلَمّا جَاءَ قَالَ لُوط الْمُرْسَلُونَ \* قَالَ إِنّكُمْ فَومٌ مُنكرُونَ ﴾ (٢٠)، يعني شديد شَرُه. وقال في آبه أخرى، ﴿ فَلَمّا جَاءَ قَالَ لُوط الْمُرْسَلُونَ \* قَالَ إِنّكُمْ فَومٌ مُنكرُونَ ﴾ (٢٠)، أنكرهم لوط كما أنكرهم إبراهيم (عبد الهم)، فقال لهم لوط (عبد المهم)، ولم يَعْرِفُهُ: مِن مَوضِع بَعيد، وقد حَلْنا بساحَتِك، فهل لك أن تُضيّفنا في هذه الليلة، وعند ربّك الأجر والنواب؟ قال: نعم، ولكن أخاف عليكم من هؤلاء القوم الفاسقين عليهم لعنة الله.

فقال جَبْرَئيل لإسرافيل (عبهمالسلام): هذه واحِدة. وقد كان الله تعالى أمَرهم أن لا يدمّروهم إلّا بعد أربع

<sup>(</sup>۲۱) الذاريات ۵۱: ۲۱.

<sup>(</sup>۲۲) الذاريات ۵۱: ۳۵ و ۳۱.

<sup>(</sup>۳۳ ـ ۳۵) هود ۱۱: ۷٤.

<sup>(</sup>٢٦) هود ۱۱: ۷۵.

<sup>(</sup>۲۷ و ۲۸) هود ۱۱: ۷۱.

<sup>(</sup>۳۹) هود ۱۱: ۷۷.

<sup>(</sup>٤٠) الحجر ١٥: ٦١، ٦٢.

شهادات تَحصُل من لوط بِفشقِهم، ولَعْنته عليهم، ثمّ أقبَلوا عليه، وقالوا: يا لوط، قد أقبل علينا الليل، ونحن أضيافك، فاعْمَل على حسب ذلك. فقال لهم لوط: قد أخْبَرْتُكُمْ أَنْ قَوْمي بَفْسُقُون، ويأتون الذّكور شهوة ويتركون النساء، عليهم لعنة الله. فقال جَبْرَئيل لإسرافيل: هذه ثانية. ثمّ قال لهم لوط: انزِلوا عن دوابّكم، واجلِسوا هاهنا حتى يشتَدَّ الظّلام، ثمّ تدخّلون ولا يشعر بِكُم منهم أحَد، فإنّهم قوم سوء فاسقين، عليهم لعنة الله. فقال جَبْرَئيل لإسرافيل: هذه الثالثة.

ثمّ مضى لوط بعد أن أسدَل الظلام بين أيديهم إلى منزله، والملائكة خلفَه، حتى دخلوا منزِله، فأغلَق عليهم الباب، ثمّ دعا بامرأته، يقال لها (قواب) وقال لها: يا هذه، إنّك عَصَيْتِ مدّة أربَعين سنة ، وهؤلاء أضيافي قد ملؤوا قلبي خوفاً اكفيني أمرهم هذه اللبلة حتى أغفِرَ لكِ ما مَضى قالت: نعم. قال الله تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً للّهِ يَعْلَقُوا الله تعالى: ﴿ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لللهِ يَعْلَقُوا أَمْرَأَتَ نُوحٍ وَآمْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحَيْنِ فَخَائتاهُما ﴾ (١١) ، ولم تكن خبانتهما في الفراش، لأنّ الله تعالى لا يبتلي أنبياءه بذلك ولكنّ خيانة امرأة نوح (عيه السلام) لها كانت تقول لقومه: لا تضربوه لأنه مَجْنُون؛ وكان مَلِك قُومِه رجلاً جبّاراً قوياً عاتِياً، يُقال له: دوقيل (٢١) بن عويل بن لامك بن جنح بن قابيل، وهو أوّل من شرِب الخمر، وقعد على الأسِرة، وأوّل من أمر بصّنعة الحديد والرّصاص والنّحاس، وأوّل من أنبيل المنسوجة بالذّهب، وكان يعبُد هو وقومه الأصنام الخمس: ودّاً، وسُواعاً، ويَغوث، ويَعوق، ونشراً، وهي أصنام قوم إدريس (عبه السلام)، ثمّ أتّخذوا في كثرة الأصنام حتى صار لهم ألف وتسع مائة صنّم على كراسي وهي أصنام قوم إدريس (عبه السلام)، ثمّ أتّخذوا في كثرة الأصنام حتى صار لهم ألف وتسع مائة صنّم على كراسي والنوهب، وأسرّة من الفِضّة مفروشة بأنواع الفُرُش الفاخرة، مُتوّجين الأصنام بتيجان مرضّعة بالجَواهر واللاكيء والبَواقيت، ولهذه الأصنام خدّم يخدُمونها تعظيماً لها.

وخيانة امرأة لوط أنهاكانت إذا رأت ضَيفاتها راً أدخنَك، وإذا أنزل ليلا أوقدت، فَعَلِم القوم أن هناك ضيوفاً، فلمناكان في تلك الليلة، خرجت وبيد ها سراج كأنها تربد أن تُشعِله، وطافت على جماعة من قومها وأهلها وأخبرتهم بجمال القوم وبحُسنهم ـ قال ـ فعلم لوط بذلك، فأغلَق الباب وأوثقه، وأقبل الفسّاق يُهرّعون من كلّ جانب ومكان، ويُنادون، حتى وقفوا على باب لوط، ففزّعوه، وذلك معنى قوله تعالى: ﴿وَجَاءَهُ قَوْمُهُ يَهْرَعُونَ إليه ﴿وَمِنْ قَبُلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٱلْسَيّئات ﴾ (١٤) ـ قال ـ فناداهم لوط (عبه الدهم)، وقال: ﴿ يَا قَوْمِ هُولًا عَبْنَات ﴾ (١٤) ـ أي يُسرِعون إليه ﴿ وَمِنْ قَبُلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٱلْسَيّئات ﴾ (١٤) ـ قال ـ فناداهم لوط (عبه الدهم)، وقال: ﴿ يَا قَوْمِ هُولًا عَبْنَاتِ هُولًا يَنْ الله الله وَمِنْ قَبْلُ كَانُواْ عِلْمَالُونَ ٱلسَّيئات ﴾ (١٤) ـ قال ـ فناداهم لوط (عبه الدهم)، وقال: ﴿ يَا قَوْمِ هُولًا عَنْهُ وَالله وَمُولًا عَنْهُ وَالله وَمُنْ أَطْهُرُ لَكُمْ ﴾ (١٤) ، يعني بالزواج والنِكاح إن آمنتم ﴿ فَاتَقُواْ آللهُ وَلا تُخرُونِ فِي ضَيْفِي ﴾ (١٤) ، يعني بالزواج والنِكاح إن آمنتم ﴿ فَاتَقُواْ آللهُ وَلا تُخرُونِ فِي ضَيْفِي ﴾ (١٤) ، يعني عَمْهُمُ وَالله في بناتِكُ مِنْ حَقٍ ﴾ (١٤) ، أي من حاجة، ولا شهوة لنا فيهن ﴿ وإنَّكَ عَنْ المُنْكَر؟ فقالوا له: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكُ مِنْ حَقٍ ﴾ (١٤) ، أي من حاجة، ولا شهوة لنا فيهن ﴿ وإنَّكَ لَتُعْلَمُ مَا نُريد ﴾ (١٠) ، يعني عملهم الخبيث، وهو إنبان الذكور.

<sup>(</sup>٤١) التحريم ٦٦: ١٠.

<sup>(</sup>٤٢) في «ج» والمصدر: درقيل.

<sup>(</sup>٤٣ ـ ٤٨) هود ١١: ٧٨.

<sup>(</sup>۶۱ و ۵۰) هود ۲۱: ۲۹.

ثم كسَروا الباب ودخلوا، فقالوا: يا لوط ﴿ أَوَلَمْ نَنْهَكَ عَنِ آلْعَالَمِين ﴾؟ (٥١)، يعني عن الناس أجمعين عقال ـ فوقف لوط على الباب دون أضيافه، وقال: والله لا أسْلِمُ أضيافي إليكم وفيَّ عِرْقٌ يَضرِب دون أن تذهب نفسي، أو لا أقدِرَ على شيء، وذلك معنى قوله تعالى: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوّةً أَوْ ءَاوِيَ إلى رُكُنٍ شَديد ﴾ (٢٥)، فتقدّم بعضهم إليه، فلطم وجهه، وأخذ بِلِحْيَته، ودفعه عن الباب، فعند ذلك قال لوط: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوّةً أَوْ ءَاوِيَ إلَىٰ رُكُنٍ شَديد ﴾ والمعنهم لمناكثيراً، وقال جَبْرَئيل لإسرافيل: هذه الرابعة.

ثمّ قال جَبْرَئيل: ﴿ يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكَ ﴾ ("" فأبشِر" ولا تَحْزَنْ علينا. فهجَم القومُ عليه، وهم يقولون: ﴿ أَوَلَمْ نَنْهَكَ عَنِ ٱلْعَالَمِيْنَ ﴾ ، أي لا تؤوي ضَيفاً، فرأوا جَمالَ القوم وحُسنَ وجوهِهم، فيادَروا نحوَهم، فطمس الله على أعينهم، وإذا هم عُمي لا يُبصِرون، وصارت وجوههم كالقار، وهم يَدورُون ووجوههُم تضرِب الحِيطان، فذلك قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَنْ ضَيْفِهِ فَطَمَسْنَا أَعْيَنَهُمْ فَذُوقُواْ عَذَابِي وَنُذُر ﴾ ("" عقال عوإذا نَفَرّ آخرون قد لَحِقُوا بهم، ونادوهم: إن كنتم فَضيتُم شَهْوَتَكُم منهم، فاخرُجوا حتى ندخل ونقضي شَهْرَتَنا منهم. فصاحوا: يا قوم، إنّ لوطاً أتى بقومٍ سَحَرة، لقد سَحَروا أعيننا، فادخُلوا إلينا وخُدُوا بأيدينا. فدخلوا وأخرَجوهم، وقالوا: يا لوط، إذا أصبح الصَّبْح نأنيك ونُريَك ما تُحِبّ؛ فسكت عنهم لوط حتى خرَجوا.

ثمة قال لوط (عداسلام) للملائكة: بماذا أرسِلْتُم؟ فأخبَروه بهلاكِ قومِه، فقال: منى ذلك؟ فقال جَبْرئيل (عداسلام): اخرُجُ الآن ـ يا لوط ـ جَبْرئيل (عداسلام): اخرُجُ الآن ـ يا لوط ـ فقال جَبْرئيل (عداسلام): اخرُجُ الآن ـ يا لوط ـ فقاش بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلْيُلِ الْمُرَاتِكُ اللهُ اللهُ وَلَا يَلْتَفْتُ مِنكُمْ أَحَدٌ إِلَّا أَمْرَاتَكَ اللهُ قواب فَإِنَّهُ مُصيبُها مَا أَصَاتِهُمْ مَن العذاب،

قال: «فجمَع لوط (عبدالتلام) بناته وأهلَه ومَوائِنْية وأمِتِعَتَه، فأخرجَهم جَبْرَتبل (عبدالتلام) من المدينة، ثم قال جَبْرَئيل (عبدالثلام): يا لوط قد قضى ربك أنَّ دابر هؤلاء مقطوع مصبحين. فقالت له امرأته: إلى أين تخرج يا لوط من دُورك؟ فأخبَرها أنَّ هؤلاء رُسُل ربّي، جاءوا لهَلاك المُدُن. فقالت: يا لوط، وما لربّك من القُدرة حتى يَقْدِرَ على هَلاك هؤلاء المدائن السَّبْع؟! فما استنصَّت كلامَها حتى أناها حَجَر من حِجَارة السجِّيل، فَوقع على رأسها فأهلكها، وفيل: إنّها بقبت ممسوخة حجَراً أسودَ عِشرين سنةً، ثمّ خُسِف بها في بطن الأرض».

قال: ووخرج لوط (عيدالمه) من تلك المدائن وإذا بجَبْرَثيل الأمين قد بسط جَناح الغضب، وإسرافيل قد جمّع أطراف المدائن، و دردائيل قد جَعل جَناحه تحت تُخوم الأرض السابعة، وعِزرائيل قد تهيّأ لقَبْضِ أرواحِهم

<sup>(</sup>٥١) الججر ١٥: ٧٠.

<sup>(</sup>۵۲) هود ۱۱: ۸۰

<sup>(</sup>۵۳) هود ۱۱: ۸۱

<sup>(</sup>٥٤) القمر ٥٤: ٧٧.

<sup>(</sup>٥٥ ـ ٥٧) هود ١١: ٨١

في حِراب النيران، حتَىٰ إِذا برز عمود الصَّبْح، صاح جَبْرَئيل الأُمين بأعلى صوته: يا بِشْسَ صَباحُ قوم كافرين. وصاح ميكائيل من الجانب الثاني: يا بِشْسَ صَباحٌ قومٍ فاسقين. وصاح إسرافيل من الجانب الثالث: يا بِشْسَ صبّاحٌ قومٍ مُجرمين. وصاح دردائيل: يا بِشْسَ صباح قومٍ ضالين. وصاح عِزرائيل بأعلى صوته: يا بِشْسَ صَباحٌ قومٍ غافِلين،

قال: افقلع جَبْرَئيل الأمين علاؤس الملائكة المُطوَّقِ بالنُّور، ذو القُوَّة على المدائن السَّبع عن آخرها، من تحت تخوم الأرض السابعة الشفلئ بجناح الغضب، حتَىٰ بلغ الماء الأسود، ثمّ رفّعها بجبالها، ووديانها وأشجارها، ودورها، وغُرَفها، وأنهارها، ومزارعها، ومَراعيها، حتَىٰ انتهىٰ بها إلى البحر الأخضر الذي في الهواء، حتَىٰ سمع أهل السماء صِباح صِبْبانِهم، ونبيح كلابهم، وصَقيع (١٥) الديكة، فقالوا: من هؤلاء المغضوب عليهم؟ فقيل: هؤلاء قوم لوط (عبدسلام)، ولم تَزَلُ كذلك على جَناح جَبْرَئيل، وهي ترتَعِد كأنّها سَعْفَة في ربح عاصِف، تنتظر متىٰ يؤمّر بهم، فنودي: دُرِ القُرىٰ بعضها على بعض. فقلبها جَبْرَئيل الأمين، وجعل عَالِبَهَا سافِلها، فذلك معنى قوله تعالىٰ: ﴿ وَآلْمُؤْ تَفِكَةٌ أَهُوىٰ \* فَغَشَّاها مَا غَشَىٰ ﴾ (٢٠٠)، يعني من رَمي الملائِكة لهم بالحِجارة من فوفهم.

قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنا﴾ (١٦) يعني عذابنا ﴿ جَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَها وَأَمْطرنا عَلَيْهَا حِجَارةً من سِجّيلٍ مَّنضُودٍ ﴾ (٢٦) يعني مُتَتابع بعضُه على بعض، وكل حَجَر عليه اسم صاحِبه ـ فال ـ فاستيقظ القوم وإذا هم بالأرض تهوي بهم من الهواء، والنيران من تحتهم، والملائكة تقذِفُهم بالحِجارة وهي مطبوخة بنار جهنَّم، وهي عليهم كالمَطر، فساء صَباح المُتُذَرين ٤.

وَرُويَ أَنَّ كُلِّ وَاحْدِ كَانَ غَائِباً عَنَ هَذَهِ الْمُدَائِنَ، مُمَّنَ كَانَ عَلَى مثل حالهم في دينهم وفِعْلِهم أتاه الحَجر، فانْقَضَ على رأسه حتَىٰ قتله.

وكان النبيّ محمّد بن عبدالله استر الدين يقول: «إني الأسمَع صَوْتَ القَواصف من الربح، والرُّعود، وأحسَب أنها الحِجارة التي وعد الله بها الظلمة، كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ بِبَعيد﴾ (٢٣)، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ بِبَعيد﴾ (٢٠)، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَاباً مِّن فَوْقِكُمْ ﴾ (٢١)، بعني بالحِجارة ﴿ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ (٢٠)، يعني بالحِجارة ﴿ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ (٢٠)، يعني الخَسْف،

قال كَعْب: وجعَل يخرُجُ من تلك المَدائن دُخان أسؤد نَيْن لا يقدِر أحد أن يَشُمَّه لنَتْنِ رائحتِه، ويقِبَت آثار المَدائن والقَوم يعْنَبِر بهاكلُ من يَراهَا، فذلك معنى قوله نعالى: ﴿ وَلَقَد تَرَكْنَا مِنْهَا ءَايَةً بَيَّنَةً لَقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾.

<sup>(</sup>۵۸) في «ط،ي»: ودواتيها.

<sup>(</sup>٥٩) صَقيع الدُّيك: صوتُه. «لسان العرب ـ صقع ـ ٨: ٢٠٣».

<sup>(</sup>٦٠) النجم ٥٣: ٥٣ و ٥٤.

<sup>(</sup>۲۱ و ۹۲) هود ۱۱: ۸۲

<sup>(</sup>٦٢) هود ۱۱: ۸۳.

<sup>(</sup>٦٤ و ٦٥) الأنعام ٦: ٥٥.

سورة العنكبوت (٢٩) ...... ٢٦١

قال: «ومضى لوط (عبد الله) إلى عَمّه إبراهيم (عبد الله)، فأخبَره بما نَزَل بقومه، فذلك معنى قوله تعالى: ﴿ وَلُوطاً ءَاتَيْنَاهُ حُكْماً وَعِلْماً وَنَجَيْنَاهُ مِنَ القَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ تَعْملُ الخَبائثَ إِنَّهُم كانوا قَوْمَ سَوْءٍ فاسقِينَ ﴾ (٢٠٠٠).

قوله تعالى:

#### وَقَارُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَلَقَدْ جَاءَهُم مُّوسَىٰ بِالْبَيِّنَاتِ ـ إلى نوله نمال ـ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا ٱلْعَالِمُونَ [ ٣٩-٤٣]

1/ ۸۲۷۲ - وقال على بن إبراهبم، في فوله: ﴿ وَقَارُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَلَقَدْ جَآءَهُم مُّوسَىٰ بِالْبَيِّنَاتِ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الأَرْضِ وَمَاكَانُواْ سَابِقِينَ ﴾: فهذا ردّ على المُجْبِرة الذين زَعموا أنّ الأفعال لله عزّ وجلّ ولا صُنْعَ لهم فيها ولا اكتِساب، فرد الله عليهم، فقال: ﴿ فَكُلا أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ ﴾، ولم يَقُلُ بفِعْلِنا به، لأنّ الله عزّ وجلّ أعدل من أن بعذّ بنا العبد على فِعْلِه الذي يَجْبُره عليه. فقال الله: ﴿ فَمِنْهُم مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِباً ﴾، وهم قوم لوط ﴿ وَمِنْهُم مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الأَرْضَ ﴾، وهم قوم هود ﴿ وَمِنْهُم مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الأَرْضَ ﴾، وهم قوم هوه وومِنْهُم مَنْ أَخْرَقْنَا ﴾، وهم فِرْعَون وأصحابه.

ثمّ قال: قال الله عزَّ وجلَّ تأكيداً وردًا على المُجْيِرة: ﴿ وَمَا كَانَ آللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَـٰكِـن كَـانُواْ أَنـهُسَهُمْ
يَظْلِمُونَ ﴾، ثم ضرَب الله مثلاً فيمن اتّخذ من دون الله أولياء، فقال ﴿ مَثَلُ آلَذِينَ آتَّخَذُواْ مِن دُونِ آللهِ أَوْلِيَاءَ كَمَثَلِ الْعَنكَبُوتِ آتَّخَذَتْ بَيتاً ﴾، وهو الذي نَسَجَتْهُ العَنْكَبوت على باب الغار الذي دَخله رسول الله (سن الدمله واله)، وهو أوْهَن البيوت ـ قال ـ فكذلك من اتّخذ من دون الله أولياء.

ثمّ قال: ﴿ وَتِلْكَ آلأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَغَفِّلُهَا إِلَّا أَنْعَالِمُونَ ﴾ يعني آل محمد (عليم السلام).

٣/ ٨٢٧٣ عن الدين النجفي، قال: روى أحمد بن محمّد بن خالد (١) البَرقيّ، عن الحسين بن سَيْف عن أخيه، عن أبيه، عن أبيه، قال: سمعت أبا جعفر (عبه السهم) يفول في قوله تعالى: ﴿ كَمَثَلِ أَخِيه، عن أبيه، عن أبيه، قال: سمعت أبا جعفر (عبه السهم) يفول في قوله تعالى: ﴿ كَمَثَلِ الْعَنْكَبُوتِ ﴾، قال: «هي الحُمَيراء».

٣/ ٨٢٧٤ عن العبّاس، قال: حدّثنا الحسين بن عامر، عن محمّد بن عيسى، عن ابن أبي عُمّير، عن مالك بن عَطيّة، عن محمّد بن مَروان، عن الفُضَيْل بن يَسار، عن أبي جعفر (عبه العم)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا

(٦٦) الأنبياء ٢١: ٧٤.

سورة العنكبوت آية . ٣٩ ـ ٤٣ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٥٠.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٧/٤٣٠.

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ: محمد بن خالد، راجع معجم رجال الحديث ٥: ٢٦٧ و ٢٠:٧٥.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٣٠٤/٨

٣٢٣ ...... البرهان في تفسير القرآن

يَغْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ ﴾ ، قال: انحن هُم.

وسيأتي حديث في ذلك إن شاء الله نعالى ـ في قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيّناتٌ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا الْمِلْمَ ﴾ (١).

قوله تعالى:

# آثُلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الْصَّلاةَ إِنَّ الصَّلاَةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَخْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ - إلى نوله تعالى . وَلا تُجَادِلُواْ أَهْلَ الْكِتَابِ إلَّا الْفَخْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ - إلى نوله تعالى . وَلا تُجَادِلُواْ أَهْلَ الْكِتَابِ إلَّا الْفَخْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ - إلى نوله تعالى . وَلا تُجَادِلُواْ أَهْلَ الْكِتَابِ إلَّا الله عَنْ الْمُعَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إلَّا الله عَنْ أَحْسَنُ [20-51]

١/ ٨٢٧٥ على بن إبراهيم: ثمّ خاطب الله نبيّه (سننه عبدرانه)، فقال: ﴿ آثُلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَأَقِمِ ٱلْصَّلاةَ إِنَّ ٱلصَّلاَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنْكَرِ ﴾ قال: مَنْ لَمْ نَنْهَهُ الصَّلاةُ عن الفَحشاء والمُنْكَر لم يَزْدَدْ من الله إلّا بُعْداً.

٢/٨٢٧٦ ـ الطَّبْرسيّ، قال: روى أصحابنا، عن أبي عبدالله (عيد الله)، قال: «من أحبَّ أن يَعْلَم أَقْبِلتْ صلاتُه أم لَمْ تُقْبَلْ، فلينظُر هل منَعَنْهُ صلاتُه عن الفَحشاء والمُنْكِر؟ فيِقَدْر ما منعَنه قُبِلتْ منه».

٣/٨٢٧٧ محمد بن يعفوب: عن على بن محمد، عن على بن العبّاس، عن الحُسَين بن عبدالرحمن، عن سُفيان الحريري، عن أبيه، عن سعد الخَفّاف، عن أبي جعفر (علم الله الحريري، عن أبيه، عن سعد الخَفّاف، عن أبي جعفر (علم الله العُرين) وفي حديث طويل قلت: يا أبا جعفر، هل يتكلّم القُرآن؟ فتبسّم، ثمّ قال: «رحِمَ الله الضَّعفاء من شيعتنا، إنهم أهل تسليم». ثمّ قال: «نعم يا سَعْد، والصّلاة تتكلّم، ولها صورة وخلّق، تأمّر وَتَنْهَى،

قال سعد: فتغيّر لذلك لوني، وقلت: هذا شيء لا أستطيع أن أتكلّم به في الناس. فقال أبو جعفر (طهداله): ووهل الناس إلّا شيعتنا، فمن لم يَعْرف الصّلاة فقد أنكر حقَّنا». ثمّ قال: ويا سعد، أسمِعُك كَلام القرآن؟». قلت: بلى، (ملناة طبك). قال: و﴿ إِنَّ آلصَّلاَةً تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ ٱللهِ أَكْبَرُ ﴾، فالنّهي كلام، والفّحشاء والمُنْكر رجال، ونحن ذِكْرَ الله، ونحن أكبره.

٨٢٧٨ ـ العيّاشي، قال: قال أبو عبدالله رعبه العرم: ﴿ وَلَذِكْرُ الله أَكْبَرَ عند ما أَحلُّ وحرَّمٍ ٩

سورة العنكبوت آية ـ 60 ـ 61 ـ

<sup>(</sup>١) العنكبوت ٢٦: ١٩.

١ ـ تفسير القتي ٢: ١٥٠.

٢ \_ مجمع البيان ٨: ٤٤٧.

٣ ـ الكافي ٢: ١/٤٣٧.

٤ ـ ... البحار ٨٢ ٢٠٠، وأخرجه في نور الثقلين ٤: ١٦٢ /١٦ عن مجمع البيان.

سورة العنكبوت (۲۹) ...... ۲۹۳

٨٢٧٩ - عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبدالله)، في قوله: ﴿ وَلَذِكُو اللهِ أَكْبُرُ اللهِ أَكْبُرُ ﴾، يقول: ﴿ وَذَكُو اللهِ أَخْبُرُ اللهِ أَكْبُرُ ﴾، يقول: ﴿ وَلَا تُحْرُونِي أَذْكُو كُمْ ﴾ (١٠؟). قوله: ﴿ وَلا تُجَادِلُواْ أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾، قال: اليهود والنصاري ﴿ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾، قال: بالقرآن. قال: بالقرآن.

٦/٨٢٨٠ - الإمام أبو محمّد العسكري (عبد عنه)، قال: «قال الصادق (عبد السلام)، وقد ذُكِر عنده الجِدال في الدين، وأنّ رسول الله (سنواة عبد وآلد) والأثمّة (عبهم السلام) قد نَهُوا عنه، فقال الصادق (عبد السلام): لم يُنْهُ عنه مطلقاً، لكنّه نهي عن الجِدال بغير التي هي أحسن، أما تسمّعونَ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ ٱلْكِتَابِ إِلّا بِالّتي هِي أَحْسَنُ ﴾ (١٠٠٠)، وقوله تعالى: ﴿ وَلا تُجَادِلُهُم بِالّتي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (١٠٠٠)،

فالجدال بالتي هي أحسن قد قَرَنه العُلماء بالدّين، والجِدال بغير التي هي أحسن مُحرَّم، حرّمه الله تعالى على شيعتنا؛ وكيف يُحرّم الله الجِدال بُحملةً، وهو يقول: ﴿ وَقَالُواْ لَنْ يَـدْخُلَ الجَـنَّةَ إِلّا مَـنْ كَـانَ هُـوداً أَوْ عَلى شيعتنا؛ وكيف يُحرّم الله الجِدال بُحملةً، وهو يقول: ﴿ وَقَالُواْ لَنْ يَـدْخُلَ الجَـنَّةَ إِلّا مَـنْ كَـانَ هُـوداً أَوْ نَصَارَىٰ ﴾ (٣٠ وقال نعالىٰ: ﴿ يَلْكُ أَمَانِيُّهُمْ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِيْنَ ﴾ (٣٠ وقال نعالىٰ: ﴿ يَلْكُ أَمَانِيُّهُمْ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِيْنَ ﴾ (٣٠ وقال نعالىٰ: ﴿ وَقَالُ اللهُ عِلم الصّدق والإيمان بالبُرهان، وهل يكون البُرهان إلّا في الجّدال بالتي هي أحسَن؟

فقيل: يا بن رسول الله، فما الجِدال بالتي هي أحسن، والتي ليست بأحسن؟ قال: أمّا الجِدال بغير التي هي أحسن، بأن تُجادِل مُبْطِلاً، فيورِد عليك باطلاً، فلا تَرُدَّه بحُجّة قد نصبها الله، ولكن تَجْحَد قولَه، أو تَجْحَد حمّاً يُريد ذلك المُبْطِل أن يُعينَ به باطِلَه، فَتَجْحَد ذلك الحقّ مَخافة أن يكون له عليك فيه حُجّة، لأنّك لا تَدري كيف المَخْلُص منه، فذلك حرام على شبعتنا أن يصيروا فِتنّة على ضُعَفاء إخوانِهم، وعلى المُبْطِلين: أمّا المُبْطِلون فيجمّلون ضَعْف الضّعيف منكم إذا تَعاطى مُجادَلته، وضَعْف مافي يَدِه، خُجّة له على باطِله، وأمّا الضّعفاء منكم فيجمّلون ضَعْف الضّعيف المُحقّ في يد المُبطل ...

فَنَغُمُ ('' قَلُوبِهِم لَمَا يَرَوْنَ مِن ضَغْفِ المُحِقَ في يد المُبطِلِ وَمَا اللهِ المُبطِلِ وَأَمّا الجدال بِه مِن جَحَد البَعْثَ بعد الموت، وأمّا الجدال بالتي هي أحسن، فهو ما أمر الله تعالى به نبيّه أن يُجادِل به من جَحَد البَعْثَ بعد الموت، وإحياءَه له، فقال الله تعالى حاكياً عنه: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَن يُحْيِي ٱلْعِظَام وَهِي رَمِيمٌ ﴾ (٥٠؟ وإحياءَه له، فقال الله ني الردّ عليه: ﴿ قُلْ ﴾ (١٠) يا مُحمّد ﴿ يُحْيِيهَا آلَّذِي أَنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَليمٌ \* آلَّذِي جَعَلَ

٥ ـ تفسير القمني ٢: ١٥٠.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٥٢.

٦ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مله السلام): ٧٢٥.

<sup>(</sup>١) النحل ١٦: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢ و ٣) البقرة ٢: ١١١.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: فعمي.

<sup>(</sup>٥) يس ٣٦: ٧٨.

<sup>(</sup>۱) پس ۲۲:٬۷۹.

لَكُمْ مِّنَ ٱلشَّجَرِ الأَخْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ ﴾ (٧) إلى آخر السورة.

فَأَراد الله من نبيّه أَن يُجادِل المُبُطِلُ الذي قال: كيف يجوز أن يَبْعَثَ الله هذه العِظام وهي رَميم؟ فقال الله تعالى: ﴿ قُلْ يُحْيِيهَا آلَذِي أَنْشَأَهَا أُوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ ، أفَيَعْجِزُ من ابتدأه لا من شيءٍ أن يُعيدُه بعد أن يَبلى؟ بل ابتداؤه أَصْعَب عندكم من إعادته.

ثمّ قال: ﴿ آلَدَى جَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلشَّجَرِ الأَخْضَرِ نَاراً ﴾ ، أي إذاكان قد أكمَنَ النار الحارّة في الشجر الأخضر الرُّطْب، يَستَخْرجها، فعرَّفكم أنّه على إعادة ما يَبْلى أفدر، ثمّ قال: ﴿ أَوَلَيْسَ اللَّذَى خَلَقَ ٱلسَّمَاواتِ وَٱلأَرضَ الرَّطْب، يَستَخْرجها، فعرَّفكُم بَلَىٰ وَهُوَ آلخَلاقُ العَلِيمُ ﴾ (٨) أي إذا كان خلْقُ السماواتِ والأرض أعظم وأبعَد في أوهامِكم وقَدْرِكم أن تَقْدِروا عليه من إعادة البالي، فكيف جوَّزتُم من الله خلق هذا الأعجَب عندكم والأصْعَب لذيكم، ولم تُجوِّزوا ما هو أَسْهَل عندَكم من إعادة البالي؟

فقال الصادق عبدالمام: فهذا الجِدال بالتي هي أحسن، لأن فيه انقِطاع عُرى الكافرين، وإزالة شُبَهِهِم، وأمّا الجِدال بغير التي هي أحسن، فأنْ تَجْحَد حقّاً لا يُمكِنكَ أن تُفرّقَ بينه وبين باطل مَنْ تُجادِله، وإنّما تَدْفَعهُ عن باطِله بأن تجحَد الحقّ، فهذا هو المُحرّم، لأنّك مثله، جَحَد هُوَ حقّاً، وجَحَدْتَ أنت حقّاً آخره.

ٔ قوله تعالى:

#### وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ آلْكِتَابَ فَالَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ آلْكِتابَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمِنْ هَوْلاءِ مَنْ يُؤْمِنُ إِهِ وَمَا يَجْحَدُ بِـاً يَاتِنَا إِلَّا الْكَافِرُونَ [ ٤٧]

١/٨٢٨١ ـ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين الخَنْعَمي، عن عبّاد بن يعقوب، عن الحسين ابن حَمّاد، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (عباسلم)، في قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ فَالَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يُوْمِنُونَ ابن حَمّاد، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (عباسلم)، في قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ فَالَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يُوْمِنُ بِهِ ﴾، يعنى أهل الإيمان من أهل القبلة».

٢/٨٢٨٢ عن المُحارف، عن أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن المُحسن بن المُخارف، عن أبيه المُحسن بن المُخارف، عن أبي الورد، عن أبي جعفر اعلى الله الله عن قوله عزَّ وجلَّ : ﴿ فَالَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾، قال: «هُم آل محمّد (عليم الله)».

سورة العنكبوت آية ـ ٤٧ ـ

<sup>(</sup>۷) پس ۳۱: ۷۹ و ۸۰

<sup>(</sup>۸) یس ۲۲: ۸۱

١ ـ تأويل الآيات ١: ٩/٤٣١.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ١٠/٤٣١.

٣/ ٨٢٨٣ على بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالله)، في قوله: ﴿ فَالَّذِينَ وَاللهُ عَمْ اللهِ اللهِ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ اللهِ عَمْ اللهِ ال

قوله تعالى:

#### وَمَا كُنْتَ تَتْلُواْ مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلَا تَخُطُهُ بِيَمِيْنِكَ إِذَا لَارْتَابَ آلْمُبْطِلِونَ [ ٤٨ ]

1/۸۲۸۱ - علىّ بن إبراهيم: ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتْلُواْ مِنْ فَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِيْنِكَ إِذَا لَارْتَابَ الْمُبْطِلُونَ ﴾ ، وهو معطوف على قوله في سورة الفرقان: ﴿ اَكْتَتَبَهَا فَهِيَ تُمْلَىٰ عَلَيْهِ بُكْرَةً وأصيلاً ﴾ (١) ، فرد الله عليهم ، فقال: كيف بدَّعون أنَ الذي تقرأه وتُخْبِر به تكتبه عن غيرِك، وأنت ﴿ مَا كُنْتَ تَتْلُواْ مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ ولَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذَا لَارِتَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ ؟ أي شكوا.

كاً قوله تعالى:

#### بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَمَا يَـجْحَدُ بِنَاياتِنَا إِلَّا ٱلْطَّالِمُونَ [ 23 ]

١/ ٨٢٨٥ محمّد بن يعقوب: عن أحمد بن مِهران، عن محمّد بن عليّ، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين ابن المُختار، عن أبي بصير، قال: سمِعت أبا جعفر (عبد به) يقول في هذه الآية: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيُّنَاتٌ فِي صُدُودِ آلَذِينَ أُوتُواْ آلْعِلْمَ ﴾، فأومأ بيده إلى صَدره.

٢/٨٢٨٦ ـ وعنه: عن أحمد بن مِهران، عن محمّد بن عليّ، عن ابن محبوب، عن عبدالعزيز العَبْدي، عن أبي عبدالله (علمالله)، في قوله عزَّ وجلَّ: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ ﴾، قال: ﴿ هـم

٣ ـ تفسير القمّي ٢: ١٥٠.

سورة العنكبوت آية ـ ٤٨ ـ

١ ـ تفسير القمّى ٢: ١٥٠.

(١) الفرقان ٢٥: ٥.

سورة العنكبوت آية ـ 19 ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱/۱٦٦.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۱۹۷.

٣٢٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

الأثمّة (عليهم السلام)ة.

٣/٨٣٨٧ ـ وعنه: عن أحمد بن مِهران، عن محمّد بن عليّ، عن عُثمان بن عيسى، عن سَماعة، عن أبي بصير، قال: قال أبو جعفر (عبدالملام)، في هذه الآية: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ﴾، قال: وأما والله ـ يا أبا محمّد ـ ما قال بين دَفَتي المُصحَفه.

قلت: مَنْ هُم، جُعِلْت فِداك؟ قال: ومن عسىٰ أن يكونوا غيرنا؟٤.

٨٧٨٨ /٤ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيئ، عن محمّد بن الحسين، عن يزيد شَعر، عن هارون بن حمزة الغَنَويّ، عن أبي عبدالله (عب السلام)، قال: سمِعنه يقول: (﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورٍ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ﴾ ـ قال ـ هم الأثمّة (عليم السلام) خاصّة ال

٥/٨٣٨٩ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن الفُضَيل، قال: سألته عن قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْمِلْمَ ﴾، قال: «هم الأثمّة (عليم السلام)خاصّة».

٣٠٩٠ / ٨٢٩٠ محمّد بن الحسن الصفّار: عن يعقوب بن يزيد، ومحمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن ابن أبي عُمَير، عن عن ابن أبي عُمَير، عن عمر بن أذينة، عن بُريد بن معاوية، عن أبي جعفر (عبدالمرم)، قال: قلت له: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيُّنَاتٌ فِي صُدُودٍ آلَّذِينَ أُوتُواْ آلْعِلْمَ ﴾؟ فقلت له: أنتم؟ فقال: «من عسىٰ أن يكونوا؟».

٧/٨٢٩١ - وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن عُثمان بن عيسى، عن ابن أبي حمزة، عن أبي حمزة، عن أبي جمزة، عن أبي جعفر عن أبي خوا ألم أبية عن أبي بصير، عن أبي جعفر على الله أبي أبيا أبيا أبيا أبا محمّد، والله ما قال بين دَفَتي المُصْحَف،

قلت: من هم، جُعلتُ فداك؟ قالَ؛ قمن عَسَى أَنْ يَكُونُوا غيرنا؟ ٨.

٨/ ٨٢٩٢ من أبي جعفر (عليه السلام)، وأبي عبدالله البَرقيّ، عن أبي الجَهْم، عن أسباط، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قول الله تبارك و تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورٍ آلَّذِينَ أُوتُواْ آلْعِلْمَ ﴾، قال: «نحن».

٩/٨٢٩٣ ـ وعنه: عن محمّد بن الحسين، عن جعفر بن بشير، والحسن بن عليّ بن فَضّال، عن مشتّل

۳ ـ الكافي ۱: ۱۹/۱۷.

<sup>£</sup> ـ الكافي ١: ١٦٧/٤.

٥ ـ الكافي ١: ١٦٧ /٥.

<sup>3</sup> 

٧ ـ بصائر الدرجات: ٣/٢٢٥.

٨ ـ بصائر الدرجات: ١/٢٢٥.

٩ ـ بصائر الدرجات: ٢٦/٢٢٧.

سورة العنكبوت (٢٦) ....... ٢٦٠ ..... ٣٢٧ ....

الحنّاط، عن الحسن الصَّيْقَل، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ﴾؟ قال: «نحن، وإيّانا عَنيْ».

۱۰/۸۲۹٤ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد. عن النّضرُ بن سُوَيد، عن يحيىٰ الحلبيّ، عن أيّوب بن حُرّ، عن يحيىٰ الحلبيّ، عن أيّوب بن حُرّ، عن حُمران، قال: سألت أبا عبدالله (مباسلام) عن قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتُ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ آلَذِينَ أُوتُواْ آلْعِلْمَ ﴾، فقلت: أنتم هم؟ قال: «مَنْ عَسىٰ أن يكون؟».

١١/ ٨٢٩٥ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن الفُضَيل، قال: سألتِه عن قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿ بَلْ هُو ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ آلَّذِينَ أُوتُواْ آلْعِلْمَ ﴾، قال: «هم الأئمّة (عبهم السلام)».

۱۲/۸۲۹٦ ـ وعنه: عن محمّد بن الحسين، عن يزيد شَعر، عن هارون بن حمزة، عن أبي عبدالله (مله السلام)، قال: سمِعْته يقول: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتُ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ ﴾، قال: «هُم الأثمّة (عليهم السلام) خاصّة، وما يعقِلُها إلّا العالِمون، فزعَم أنّ من عَرف الإمام والآيات (١٠) يعقِل ذلك».

۱۳/۸۲۹۷ ـ وعنه: عن محمّد بن خالد الطّيالِسيّ، عن سَيف بن عُـمَيْرة، عن أبي بـصبر، عن أبي جعفر (مبهدهم)، قال: ﴿ بَلُ هُوَ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ جعفر (مبهدهم)، قال: ﴿ بَلُ هُوَ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللهِ عَلَى اللّهُ اللهِ عَلَى اللّهُ اللهِ عَلَى اللّهُ اللهِ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَ

الجوهريّ، عن القاسم بن محمّد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد الجوهريّ، عن محمّد بن يحيى، عن عبدالرحيم، عن أبي جعفر البالدي، قال: «إنّ هذا العلم انتهى إليّ (١) في القرآن ـ ثمّ جمّع أصابعه، ثمّ قال ـ ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيْنَاتٌ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوثُواْ ٱلْمِلْمَ ﴾.

العلم؟». العباس عن العباس، قال: حدّ ثلا على بن سليمان الزُراري، عن محمّد بن خالد الطيالسي، عن سيف بن عميرة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر المها بدير، في قوله عزَّ وجلَّ: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ سيف بن عميرة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر المها بدير، في قوله عزَّ وجلَّ العِلْمَ ﴾، فقلت له: أنتم هم؟ فقال أبو جعفر المها العلم؟». المن عسى أن يكونوا، ونحن الراسخون في العلم؟».

١٦/ ٨٣٠٠ ـ وعنه، قال: حدَّثنا محمَّد بن جعفر الرزاز، عن محمَّد بن الحسين، عن محمَّد بن أبي عُمَير، عن

١٠ ـ بصائر الدرجات: ٦/٢٢٥.

١١ ـ بصائر الدرجات: ٨/٢٢٦

١٢ \_ بصائر الدرجات: ١٧/٢٢٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: ممّن،

١٢ ـ بصائر الدرجات: ٢٢٦/٢٢٦.

<sup>14 .</sup> بصائر الدرجات: ٢٢٦/١٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: آي.

١٥ ـ تأويل الآيات ١: ١١/٤٣٢.

١٦ ـ تأويل الآيات ١: ١٢/٤٣٢.

عُمَر بن أَذَينة، عن بُريد بن معاوية، قال: قلت لأبي جعفر(سهالسلام): قوله عزَّ وجلَّ: ﴿بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيُّنَاتٌ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ﴾؟ قال: «إيّانا عَنيٰ».

۱۷/۸۳۰۱ ـ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم الهمداني، عن أحمد بن محمّد السيّاري، عن محمّد بن خدّ محمّد بن خالد البَرقيّ، عن عليّ بن أسباط، قال: سأل رجل أبا عبدالله (مباسلام) عن قوله عزَّ وجلَّ: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ ﴾، قال: «نحن هم».

فقالِ الرجل: مجعلت فداك، حتّىٰ (١) يقوم القائم (مله السلام)؟ قال: «كلَّنا قائم بأمر الله عزَّ وجلَّ واحِدٌ بَعْدَ واحِدٍ حتّىٰ يجيء صاحب السّيف، فإذا جاء صاحب السيف جاء أمرٌ غير هذا».

١٨/ ٨٣٠٢ ـ وعنه، فال: حدّثنا أحمد بن هَوْذَة الباهليّ، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حمّاد، عن عبدالعزيز العَبديّ، قال: سألت أبا عبدالله (طبراسلام)عن قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ﴾، قال: همم الأئمّة من آل محمّد (عليم السلام)».

//قوله تعالى:

# وَمَا يَجْحَدُ بِئَايَاتِنَا إِلَّا ٱلْظَّالِمُونَ - إلى فوله تعالىٰ - وَإِنَّ ٱللهَ لَـمَعَ اللهُ عَلَيْنِينَ [ 59 ـ 79 ]

١/٨٣٠٣ - عليّ بن إبراهيم: في قوله نعالى: ﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِثَايَاتِنَا ﴾، بعني ما يَجْحَد بأمير المؤمنين والأئمّة (عليم السلام) ﴿ إِلَّا ٱلْظَّالِمُونَ ﴾ ﴿ وَفَالَ عَزْ وَجَلَّ: ﴿ وَيُسْتَعْجِلُونَكَ ﴾ يا محمّد ﴿ بِالْعَذَابِ ﴾ يعني قريشاً، فقال الله تعالىٰ: ﴿ وَلَوْلَا أَجَلٌ مُسَمّى لَجَاءَهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَيُأْتِيَنَّهُمْ بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾.

٢/٨٣٠٤ - قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر المهال في قوله: ﴿ يَا عِبَادِي ٱلَّذِيْنَ ءَامَنُوٓا إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةٌ ﴾ يقول: ﴿ لا تُطبعوا أهل الفِسْق من المُلوك، فإن خِفْتُموهم أن يَفْتِنوكم عن دينكم، فإنّ أرضي واسعة، وهو يقول: ﴿ فَيْمَ كُنْتُمْ قَالُواْ كُنّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (١). فقال: ﴿ أَلَمْ تَكُن أَرْضُ آفَهِ وَاسِعَةً وَاسِعةً وَاسِعةً فَتُهَاجِرُواْ فِيها ﴾ (١) ثمَ قال: ﴿ كُلُ نَفْسٍ ذَا يُقَةً ٱلْمَوْتِ ﴾، أي فاصبِروا على طاعة الله فإنكم إليه تُرْجَعُون».

١٧ ـ تأويل الآيات ١: ١٣/٤٣٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: متي.

١٨ ـ تأويل الآيات ١: ١٤/٤٣٢.

سورة العنكبوت آية ـ ٩٩ ـ ٩٩ ـ

١ ـ تفسير القمني ٢: ١٥١.

٢ ـ تفسير القمّي ٢: ١٥١.

<sup>(</sup>٢،١) النساء ٤: ٧٧.

٣/٨٣٠٥ ـ قال عليَ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ وَكَأَيِّنْ مِّن دَابَّةٍ لَّا تَحْمِلُ رِزْقَهَا آللهُ يَرزُقُهَا وَإِيَّاكُمْ ﴾ ، قال: كان العرَب يقتلون أولادهم مخافة الجوع، فقال الله تعالى: ﴿ نَرْزُقُكُم وَإِيَّاهُم ﴾ (١).

قال: قوله: ﴿ وَإِنَّ آلِدَّارَ آلَاْخِرَةً لَهِى آلْحَيَوَانُ﴾، أي لا يموتون فيها؟ قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَاهَدُواْ فِيْنَا﴾، أي صَبَروا وجاهدوا مع رسول الله (سلزاه عليه وآد)، ﴿ لَنَهْدِيَنَهُمْ سُبُلُنَا﴾ أي لَنُتَبَنَتُهُم ( ) ﴿ وَإِنَّ آللهُ لَمَعَ آلْمُحْسِنِينَ ﴾.

٤٠٨٠٦ /٤ ـ ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: «هذه الآية (١) لآل محمّد (ملن الله عليه رآله)، ولأشياعهم ال

عبدالعزيز بن يحيى الجَلُودي بالبصرة، قال: حدّثني المُغيرة بن محمّد، قال: حدّثنا رَجاء بن سلّمة، عن عَمرو بن عبدالعزيز بن يحيى الجَلُودي بالبصرة، قال: حدّثني المُغيرة بن محمّد، قال: حدّثنا رَجاء بن سلّمة، عن عَمرو بن شمر، عن جابر الجُعفي، عن أبي جعفر محمّد بن علي (عيم السلام)، قال: هخطب أمير المؤمنين (علم السلام) بالكوقة مُن النَّهْرَوَان، وبَلَغه أَن مُعاوية بَسُبُه، ويَعبه، ويفتُل أصحابه، فقام خطباً وذكر الخُطبة إلى أن قال فيها ـ: الا وإنّي مخصوص في القرآن بأسماء، احذروا أن تُغلَبوا عليها فتَضِلُوا في دينكم، قال الله عرَّ وجلً: (إنَّ الله مَعَ القرآن بأسماء، احذروا أن تُغلَبوا عليها فتَضِلُوا في دينكم، قال الله عرَّ وجلً: (إنَّ الله مَعَ عَلَىٰ الظَّالِمِين (") أنا ذلك الصَّدق، وأنا المؤذّن في الدنيا والآخرة، قال الله عزّ وجلً: ﴿فَأَذُن مَن الله ورسوله، وأنا على الفقال الله عزّ وجلً: ﴿ إِنَّ أَللهُ لَمَعْ اللهُ ورسوله، وأنا المُحسِن، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّ أَللهُ لَمَعْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

٢ ـ تفسير القمني ٢: ١٥١.

<sup>(</sup>١) الأنعام ٦: ١٥١.

<sup>(</sup>٢) في «ج،ي»: لتثيبهم.

٤ - تفسير القني ٢: ١٥١.

<sup>(</sup>١) أي الآية (٦٩) من هذه السورة.

٥ ـ معاني الأخيار: ٩/٥٨.

<sup>(</sup>١) لم ترد الآية بهذا الشكل في القرآن الكريم، والذي في سورة التوبة: ١١٩ ﴿ وَكُونُوا مَعَ ٱلصَّادِقِينَ ﴾.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) التوبة ٩: ٣.

<sup>(</sup>١) سورة ق ٥٠: ٣٧.

<sup>(</sup>٥) آل عمران ٣: ١٩١.

<sup>(</sup>٦) الأعراف ٧: ٤٦.

يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَاءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْرَاً﴾ ". وأنا الأُذُنُ الواعية، يبقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَتَعِيمَهَا أَذُنٌ وَاعِيَةٌ ﴾ "، وأنا السَّلَم لرسول الله (سننه عبه وآله)، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَرَجُلاً سَلَماً لَرَجُلٍ﴾ ". ومن ولدي مهديّ هذه الأُمّة».

ُ ٨٣٠٨ /٦ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن عمر (١) بن محمّد بن زكي، عن محمّد بن الفُضيل، عن محمّد بن الحنفيّة، عن أبيه الفُضيل، عن محمّد بن الحنفيّة، عن أبيه عليّ (عبه الديم)، قال: «يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّ آلَةَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾، فأنا ذلك المُحْسِن».

٧/ ٨٣٠٩ عن الحسن بن حمّاد، عن الحسين الخَثْعَمي، عن عبّاد بن يعقوب، عن الحسن بن حمّاد، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (عب السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِيْنَ جَاهَدُواْ فِيْنَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ ٱللهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾، قال: هنزلت فيناه.

٨٨٦١٠ وعنه، فال: حدَثنا أحمد بن محمّد، عن أحمد بن الحسن، عن أبيه، عن خُصَين بن مُخارق، عن مُسلم الحَذَاء، عن زيد بن عليّ، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَاهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِيَنَهُمْ سُبُلُنَا وَإِنَّ ٱللهَ لَمَعَ اللهُ عَزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَاهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِيَنَهُمْ سُبُلُنَا وَإِنَّ ٱللهَ لَمَعَ اللهُ عَرْدِا، وإلّا فَمَن!

٩/ ٨٣١١ ما المفيد، في (الاختصاص)، قال: رُوي عن أبي جعفر محمّد بن عليّ (عليهمالسلام)، في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَاهَدُواْ فِيْنَا لَنَهْدِيَنَهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ آللهَ لَمْعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ ، قال: دنزلت فينا أهل البيت».



<sup>(</sup>٧) الفرقان ٢٥: ٥٤.

<sup>(</sup>٨) الحاقة ٢٦: ١٢.

<sup>(</sup>٩) الزمر ٢٩: ٢٩.

٦ ـ تأويل الآيات ١: ١٥/٤٣٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عمرو.

٧ ـ تأويل الآيات ١: ١٦/٤٣٣.

٨ ـ تأويل الآيات ١: ١٧/٤٣٣.

٩ ـ الاختصاص: ١٢٧، شواهد التنزيل ١: ٦٠٦/٤٤٢ و ٦٠٠٪

سيُؤكِّ (الدِّقيْرِ

مرار تحقیقات کامپیتو برطوع اسدادی مرار تحقیقات کامپیتو برطوع اسدادی

## سورة الرّوم

#### فضلها

تقدّم في سورة العنكبوت (١).

١/ ٨٣١٢ ـ ومن (خواصّ القرآن): رُوي عن رسول الله (سناه عبدواله)، أنّه قال: «من قرأ هذه السورة كان له من الأجر عشر حسّنات بِعَددكلّ ملَك يُسبّح الله تعالى في السماء والأرض، وأدرك ما ضيَّع في يومه وليلته، ومن كتّبَها وجعّلها في منزل من أراد، اعتلَّ جميع من في الدار، ولو دخّل في الدار غريب اعتلّ أيضاً مع أهل الدار».

٢/٨٣١٣ . وقال رسول الله (ملزاة على وآله): امن كتبها و جعلها في منزل من أراد من الناس، أعتل جميع من في ذلك المنزل، ومن كتبها في ظرف مُطبَّن، كلُّ من شَرِب من ذلك الماء يَصير مَريضاً، وكلَّ من غَسَل وجهه من ذلك الماء يظهر في عينه رَمَد، كاد أن يصير أعمىٰ (١).

سورة الرّوم ـ فضلها ـ

(١) تقدُّم في الحديث (١) من فضل سورة العنكبوت.

....

...\_ T

(١) (ومن كتبها في قرطاس ... أعمى) ليس في «ج».

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

الَمَ \* غُلِبَتِ الرُّومُ \* فِى أَذْنَى الأَرضِ وَهُم مِّن بَعْدِ غَلَبِهِمْ

سَيَغْلِبُونَ \* فِى بِضْعِ سِنِيْنَ اللهِ الأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ

الْسَمُؤْمِنُونَ \* بِسنَصْرِ اللهِ يَسنْصُرُ مَسنْ يَشَاءُ وَهُسوَ السَّعَزِيْزُ

الْسَمُؤْمِنُونَ \* بِسنَصْرِ اللهِ يَسنْصُرُ مَسنْ يَشَاءُ وَهُسوَ السَّعَزِيْزُ

الرَّحِيْمُ [1-9]

۱/۸۳۱٤ محمد بن العبّاس: عن أحمد بن محمد بن سعيد، عن الحسن بن القاسم، قراءة، عن عليّ بن إبراهيم بن المُعلّى، عن الفُضَيْل بن إسحاق، عن يعقوب بن شُغيب، عن عِمران بن مِيثَم، عن عَباية، عن عليّ (عبه الله)، قال: «قوله عزّ وجلّ: ﴿ اللّم \* غُلِبَتِ ٱلرُّؤَمُ \* عَي فَينا وَفَى بني أُمَيّة».

٧/٨٣١٥ عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مبدالله)، قال: سألته عن تفسير: ﴿ الّمَ \* غُلِبَتِ آلرُّومُ ﴾ ، قال: «هم بنو ابن مُسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مبدالله)، قال: سألته عن تفسير: ﴿ الّمَ \* غُلِبَتِ آلرُّومُ ﴾ ، قال: «هم بنو أميّة ، وإنّما أنزلها الله عزّ وجلّ: ﴿ اللّمَ \* غُلِبَتِ آلرُّومُ ﴾ بنو أميّة ﴿ فِي أَذْنَى آلأرضِ وَهُم مِّن بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ \* فِي فِنْ الْأَرْضِ وَهُم مِّن بَعْدُ وَيَوْمَثِذٍ يَفْرَحُ آلْمُؤْمِنُونَ \* بِنَصْرِ آللهِ عند قيام القائم (عبدالله)».

٣١٦ عند الله عنه محمد بن جَرير الطَّبَري في (مُسْنَد فاطِمة) (علهااللهم)، قال: حدَّثني أبو المُفَضَّل محمّد بن ابن عبدالله، قال: حدَّثنا إسحاق بن محمّد بن مالك، قال: حدَّثنا إسحاق بن محمّد بن ابن عبدالله، قال: حدَّثنا إسحاق بن محمّد بن

سورة الزوم آية ـ ١ ـ ٥ ـ

١ ـ تأويل الآيات ١: ١/٤٣٤.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٢/٤٣٤.

٣ ـ دلائل الإمامة: ٢٤٨، ينابيع المودّة: ٢٦٪.

سميع، عن محمّد بن الوليد، عن يونس بن يعقوب، عن أبي عبدالله الصادق(طيط المراب)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿يَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ بِتَصْرِ ٱللهِ﴾، قال: «في قُبورِهم بقيام القائم (طبالسلام».

الأرمني، قال: المحمد (ثاقب المناقب): أسنده إلى أبي هاشم الجعفري، عن محمد بن صالح الأرمني، قال: قلت لأبي محمد الحسن العسكري (عليه السهم): عرفني عن قول الله تعالىٰ: ﴿ تُعْوِ ٱلْأَمْرُ مِنْ قَـبْلُ وَمِنْ بَـعْدُ ﴾.
فقال (عليه السلام): والله الأمرُ من قَبْل أن يأمُر، ومن بعد أن يأمر بما يشاء».

ف قلت في نفسي: هذا تأويل قول الله: ﴿ أَلَا لَـهُ آلْخَلْقُ والأَمْرُ تَبَارَكَ آللهُ رَبُّ آلْعَالَمِينَ ﴾ (١). فأقبل (طبه السلام)عليّ، وقال: ههو كما أسرَرْتَ في نفسِك ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ والأَمْرُ تَبَارَكَ آللهُ ربُّ أَلْعَالَمِينَ ﴾ ، فقلت: أشهد أنّك حجّة الله، وابن حُجّته على عباده.

٥/ ٨٣١٨ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، وعدّة من أصحابنا، عن سهّل بن زياد جميعاً، عن ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن أبي عُبَيدة، قال: سألت أبا جعفو (عيدالسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ اللَّمَ \* غُلِبَتِ آلرُّومُ \* فِي أَدْنَى آلأَرضِ ﴾.

فقال: «يا أبا عُبيدة، إنّ لهذا تأويلاً لا يعلَمُه إلّا الله، والراسخون في العلم من آل محمد (من الدعب وآله)، إنّ رسول الله (من الدعب وآله) لمنا ها جر إلى المدينة وأظهر الإسلام، كتب إلى ملك الروم كتاباً، وبعث به مع رسولي يدعوه إلى الإسلام، وكتب إلى ملك الروم فعظم كتاب إلى الإسلام، وكتب إلى ملك الروم فعظم كتاب رسول الله (من الدعب وأمّا ملك فارس فإنّه استخفّ بكتاب رسول الله (من الدعب وأمّا ملك فارس فإنّه استخفّ بكتاب رسول الله (من الدعب وأمّا ملك)

وكان مَلِك فارس يومَنْذِ بُقاتل ملكِ الروم، وكان المسلمون يَهوون أن يَغْلِبَ مَلِكُ الروم مَلِكَ فارس، وكانوا لناحية ملكِ الروم أرْجى منهم لمَلِكِ فارس، فلمَا غَلَبُ عَلِكُ فارس مَلِكَ الروم كَرِه ذلك المسلمون واغتموا به، فأنزل الله عزّ وجلَ بذلك كتاباً فرآناً: ﴿ الّم \* غُلِبَتِ ٱلرُّومُ \* فِي أَدْنَى ٱلأَرضِ ﴾ يعني غَلَبَتْهَا فَارس في أدنى الأرض، وهي الشامات وما حَوْلَها ﴿ وَهُم ﴾ يعني فارس ﴿ من بَعْدِ غَلَبِهم ﴾ الروم ﴿ سَيَغْلِبُونَ ﴾ يعني يغلبهم الأرض، وهي الشامات وما حَوْلَها ﴿ وَهُم ﴾ يعني فارس ﴿ من بَعْدِ غَلَبِهم ﴾ الروم ﴿ سَيَغْلِبُونَ ﴾ يعني يغلبهم المون ﴿ فِي بِضْعِ سِنِينَ فَي آلامُرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ \* بِنَصْرِ آفَهِ يَنْصُرُ مَن يَشَاءُ ﴾، فلمًا غزا المسلمون فارس وافتتَحوها فرحَ المسلمون بنصر الله عزّ وجلَ».

قال: قلت: ألبس الله عزّوجل يقول: ﴿ فِي بِضْعِ سِنينَ ﴾، وقد مضى للمؤمنين سُنون كثيرة مع رسول الله (صلن الدعب وآله)، وفي إمارة أبي بكر، وإنّما غلّب المؤمنون فارس في إمارة عمر؟

فقال: «أَلَمُ أَقَلَ لَكُمْ أَنَّ لَهُذَا تَأْوِيلاً وتفسيراً، والقرآن ـ يَا أَبَا عُبَيْدة ـ ناسخ ومنسوخ، أما تسمّع لقول

٤ ـ الثاقب في المناقب: ٢/٥٦٤ . ٥٠

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ٥٤.

۵ ـ الكافي لمز ۲۶۹/۲۶۹.

سورة الزوم (۳۰) ...... ۲۳۷

الله عزّ وجلّ: ﴿ فَهِ الأَمْرُ مِن قَبْلُ وَمِن بَعْدُ ﴾ ؟ بعني إليه المشيئة في القَول أن يُؤخّر ما قدَّم، ويُقدِّم مَا أخَّر في القول إلى يوم يَحتِم الفَضاء بنُزول النَّصْر فيه على المؤمنين، فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَوْمَئِذِ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ \* بِنَصْرِ آفَهُ ﴾، يوم يَحتِم الفَضاء بنصرِ الله ».

٣٩٩ / ٢- ابن بابَوْيه، قال: حدُثنا محمّد بن موسى بن المتوكّل (رمَياه عن)، قال: حدَثنا عبدالله بن جعفر الحِمْبَريّ، عن يعقوب بن يزيد، قال: حدُثنا الحسن بن عليّ بن فَضّال، عن عبدالرحمن بن الحجّاج، عن سَدير الصَّيْرَفي، عن الصادق جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه (عليم السلام)، قال: «قال رسول الله (ماناه عليه رآله): خُلِقَ نورٌ فاطمة قبل أن تُخلَق الأرضُ والسَّماء. فقال بعضُ الناس: يا نبيّ الله، فليست هي إنسيّة؟ فقال (عليه السلام): فاطمة عورًاء إنسيّة، قالوا: يا رسول الله، وكيف هي حَوْراء إنسيّة؟ قال: خلقها الله عزّ وجلّ من نور (١) قبل أن يتخلُق آدَم، إذ كانت الأرواح، فلمًا خلق الله عزّ وجلّ آدم عُرضَت على آدم.

قبل: يا نبيّ الله، وأين كانت فاطمة؟ قال: كانت في حُقّة تحت ساق العرش. قالوا: يا نبيّ الله، فما كان طَعامُها؟ قال: التسبيح، والتهليل، والتحميد، فلمّا خلق الله عزّ وجلّ آدم، وأخرَجني من صُلْبِهِ أحبُ الله عزّ وجلّ أن يُخْرِجَها من صُلْبِي، جعلها تفّاحةً في الجنّة، وآتاني بها جَبْرَئيل (عب العرم)، فقال لي: السلام عليك ورحمة الله وبركانه، يا محمّد، إنّ ربّك يُقرئك السلام. قلت: وبركانه، يا محمّد، إنّ ربّك يُقرئك السلام. قلت: منه السلام، وإليه يعود السلام. قال: يا محمّد، إنّ مناه الله عزّ وجلّ إليك من الجنّة. فأخذتها، وضمّت منه السلام، وإليه يعود السلام. قال: يا محمّد، إنّ هذه التفاحة، أهداها الله عزّ وجلّ إليك من الجنّة. فأخذتها، وضمّت الله عزّ وجلّ إليك من الجنّة. فأخذتها، وضمّت منه الله عندي قب الأرض فاطمة عن الله عنه الله عنه المناه الله عنه الأرض فاطمة؟ قال: سُمّيت في الأرض فاطمة الله المنصورة، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَوْمَنِهُ وَلَمْ مُنْهُ اللهُ عَنْ مِنْ الله الله الله وهي في السماء المنصورة، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَوْمَنِهُ اللهُ عَلْمَ اللهُ عَنْ مِنْ الله الله الله الله المحبّبها، في السماء المنصورة، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَوْمَنِهُ اللهُ عَنْ مُنْهُ اللهُ عَنْ عَنى نصر الله للمحبّبها».

عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي عن محمّد بن أبي عُمَير، عن جميل، عن أبي عبيدة، عن أبي عبيدة، عن أبي جعفر (عب السلام) (٢)، وذكر الحديث الأوّل مثل ما تقدّم من رواية الكُليني.

قوله تعالى:

يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِّنَ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا - إلى نوله تعالىٰ - وَلَهُ الحَمْدُ فِي

٦ ـ معاني الأخبار: ٥٣/٣٩٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: نوره.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمّي ٢: ١٥٢.

٣٣٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### آلسَّمَاواتِ وآلأرضِ وَعَشِيّاً وَحينَ تُظْهِرُونَ [٧-١٨]

١/٨٣٢٠ عليّ بن إبراهيم: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِّنَ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا﴾ يعني ما يَرَوْنَهُ حاضِراً ﴿ وَهُمْ عَنِ ٱلْخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ ﴾، قال: يَرَوْن حاضِرَ الدنيا، ويتَغافلون عن الآخِرة.

قال: قوله: ﴿ ثُمْ كَانَ عَاقِبَةَ ٱلَّذِيْنَ أَسَآوُا ٱلْسُّوأَىٰ أَن كَذَّبُواْ بِثَايَاتِ ٱللهِ وَكَانُواْ بِهَا يَسْتَهْزِءُونَ﴾ أي ظَلَمُوا واستهزءوا.

قال: قوله: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُبْلِسُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ أي يئِسُوا ﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَهُم مِّن شُرَكَآئِهِمْ شُفَعًاؤًا ﴾ يعني شُركاء يعبدونهم، ويُطبعونهم، لا يشْفَعون لهم. وقوله: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَئِذِ يَتَفَرَّقُونَ ﴾، قال: إلى الحِنّة والنار ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ فَهُمْ فِي رَوْضَةٍ يُخبَرُونَ ﴾ أي يُحرَمون.

قال: قوله: ﴿ فَسُبْحَانَ ٱللهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ۞ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلسَّمَاواتِ وٱلأرض و عَشِيّاً وَحِيْنَ تُظْهِرُونَ﴾ يقول: سبّحوا بالغَداة، والعَشيّ، ونِصف النهار.

ابي عبدالله، عن أبي الحسن عليّ بن الحسين البرقي، عن عبدالله بن جَبَله، عن محمّد بن أبي القاسم، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبي الحسن عليّ بن الحسين البرقي، عن عبدالله بن جَبَله، عن معاوية بن عمّار، عن الحسن بن عبدالله، عن آبائه، عن جدّه الحسن بن عليّ بن أبي طالب (عبها السلام)، قال: ١ جاء نفر من أليهود إلى رسول الله (مدن المعالمة عن مسائل، فكان فيما سأله، [أن] قال: أخيرني عن الله عزّ وجلٌ، لأي شيءٍ فرَض هذه الخمس صَلَوات، في خمس مَواقيت على أمنك، في ساعات الليل والنهار؟

فقال النبيّ (سننه عبرانه): إنّ الشّمس عند الزوال لها حَلْقة تدخل فيها، فإذا دخَلَت فيها زالت الشمس فيسبّح كلُّ شيء دون العَرش بحَمْدِ ربّي جَلّ جلاله، وهي الساعة التي يُصلّي عليّ فيها ربّي، ففرّض الله عزّ وجلّ عليّ وعلى أمّني فيها الصّلاة، وقال: ﴿ أَقِم الصّلُوة لِذَلُوكِ الشّمْسِ إِلَىٰ غَسَقٍ ٱللّيلِ ﴾ (١)، وهي الساعة التي يؤتى فيها بجَهنّم يوم القيامة، فما من مُوْمِنٍ يوافق (٢) تلك الساعة أن يكون ساجداً، أو راكعاً، أو قائماً، إلّا حرَّم الله جسده على النار.

وأمّا صلاة العَصْر، فهي الساعة الني أكل فيها آدم من الشَجَرة فأخرَجَه الله من الجنّة، فأمر الله عزّ وجلّ ذُرّيّته بهذه الصلاة إلى يوم القيامة، واختارَها لأمّتي، فهي من أحّبٌ الصلوات إلى الله عزّ وجلّ، و أوصاني أن أحفَظَها من بين الصلوات.

سورة الزوم آية ٧- ١٨ -

١ ـ تفسير القمّي ٢: ١٥٣.

٢ . علل الشرائع: ١/٣٣٧.

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) في «ج،ي،ط»: يُوَفِّق.

وأمّا صلاة المَغْرِب، فهي الساعة التي تاب الله عزّ وجلّ فيها على آدم، وكان بين ما أكل من الشجّرة وبين ما تاب الله عليه ثلاث مائة سَنة من أيّام الدنبا، وفي أيّام الآخرة يوم كألف سنة ما بين العَصْرِ والعِشاء، فصلّى آدم ثلاث رَكّعات: رَكْعة لخَطيئته، ورَكْعة لخَطيئة حوّاء، ورَكْعة لنوبته، فافترض الله عزّ وجلّ هذه الرّكعات الثلاث على أمّتي، وهي الساعة التي يُستّجاب فيها الدُعاء، فوعَدني ربّي عزّ وجلّ أن يستجيب لمن دَعاه فيها، وهي الصلاة التي أمرني بها ربّي في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَسُبْحَان آللهِ حِيْنَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴾.

وَأَمَّا صلاة العِشاء الآخِرَة، فإنَّ للقَبْرِ ظُلْمَةً، وليَومِ القيامة ظلمة، فأمرَني الله عزَّ وجلّ وأمّتي بهذه الصلاة في ذلك الوقت لِتُنوّر القبور، وليُعْطِبَني وأمّتي النور على الصَّراط، وما من قَدَمٍ مشَتْ إلى صلاةِ العَتَمَة (٣) إلا حرَّم الله جَسَدها على النار، وهي الصلاة التي اختارها الله للمُرْسَلين فبلي.

وأمّا صلاة الفجر، فإنّ الشّمس إذا طَلَعت تَطْلُع على فَرْنَي شَيْطان، فأمرَني الله عزّ وجلّ أن أَصلَي صلاة الغَداة قبل طُلوع الشّمس، وقبل أن يَسْجُدَ لها الكافر، فَتسْجُد أمّتي لله عزّ وجلّ، وسُرعَتها أحبّ إلى الله عزّ وجلّ، وهي الصلاة التي تَشْهَدها ملائكة الليل، وملائكة النهار. قال اليهودي: صدّفْت، يا محمّد».

ورواه في (من لا يحضره الفقيه) مرسلاً، عن الحسن (عب الملام) (1).

قوله تعالى:

#### يُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيَّتِ -إلى فوله تعالى - ثُمَّ إِذا أَنْتُمْ بَشَرٌ تَنْتَشِرُونَ [ ١٩ - ١٧]

١/٨٣٢٢ - عليّ بن إبراهيم، قوله: ﴿ يُخْرِجُ ٱلْحَتَّ مِنَ ٱلْمَيَّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَقَ ﴾ قال: يُخرج المؤمن من الكافر، ويُخرج الكافر من المؤمن.

وقد تقدّم بهذا المعنى حديث مُسند في سورة الأنّعام (١).

قوله: ﴿ وَيُخْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ ردّ على الدّمريّة. ثمّ قال: ﴿ وَمِنْ ءَايَاتِهِ أَنْ خَلَقَكُمْ مَن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَا أَنْتُم بَشَرٌ تَنْتَشِرُونَ ﴾ أي تسيرون <sup>(١)</sup> في الأرض.

 <sup>(</sup>٣) التقيمة: صلاة النيشاء، أز رقت صلاة العشاد. «مجمع البحرين ـ عتم ـ ٦: ١٠١٠».

<sup>(</sup>t) من لا يحضره الفقيه 1: ٦٤٣/١٣٧.

سورة الزوم آية - ١٩ - ٢٠ .

١ ـ تفسير القمتي ٢: ١٥٤.

<sup>(</sup>١) تقدّم في تفسير الآيتين (١٥، ٩٦) من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: تنثرون.

٣٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

فوله تعالى:

### وَمِنْ ءَايَىاتِهِ خَـلْقُ آلسَّـمَاواتِ وَآلاُرضِ وَآخْـتِلافُ أَلْسِـنَتِكُم وَأَلْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلكَ ـإلى فوله نعالى ـإذا أَنْتُمْ تَخْرُجُونَ [ ٢٢ ـ ٢٥]

1/APTP محمد بن يعقوب: عن أحمد بن إدريس، ومحمد بن يحيئ، عن الحسن بن علي الكوفي، عن عبيس بن هِشام، عن عبدالله بن سليمان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن الإمام: فوض الله إليه كما فوض عبيس بن هِشام، عن عبدالله بن سليمان بن داود؟ فقال: ونعم، وذلك أنّ رجلاً سأله عن مسألة، فأجابه عنها، وسأله آخر عن تلك المسألة، فأجابه بغير جواب الأوّلين، ثمّ قال: (هَذَا عَطَاوُنَا فَامنُنْ أَوْ أَعْطِ بِغَيرِ عِسَابِ) (١) وهكذا هي في قراءة عليّ (عبداله)».

قال: قلت: أصلحك الله، فحين أجابهم بهذا الجواب يعرِفهم الإمام؟ قال: «شبحان الله! أما تسمّع الله يقول: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ ﴾ (٢)، وهم الأئمة (عليم السلام) ﴿ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلٍ مُّقِيمٍ ﴾ (١) لا يخرُج منها أبداً».

ثمّ قال لي: «نعم، إِنَّ الإِمام إِذَا أَبصَر إلى الرجل عَرَفه، وعَرف لونَه، وإن سمِع كلامه من خلف حائط عرّفه، وعرّف ما هو، إنّ الله يقول: ﴿ وَمِنْ ءَايَاتِهِ خَلْقُ السَّمْواتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلكَ لَا عَرَف ما هو، إِنَّ الله يقول: ﴿ وَمِنْ ءَايَاتِهِ خَلْقُ السَّمْواتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلكَ لَا عَرَف ما هو، إِنَّ الله يقول: ﴿ وَمِم العُلْمَاء، فليس يسمَع شيئاً من الأمر بُنْطَق به إلاّ عرَفه ناجٍ أو هالِك، فلذلك يُجيبهم بالذي يُجيبهم.

ورواه الصفّار في (بصائر الدرجات) 🖰 🖳

٢/٨٣٢٤ ـ عليّ بن إبراهيم، فوله: ﴿ وَمِنْ ءَايَاتِهِ أَنْ تَقُومَ ٱلسَّمَاءُ وَٱلأَرْضُ بِأَمْرِهِ﴾، قال: يعني السماء والأرض هاهنا ﴿ ثُمَّ إِذَا دَعاكُمْ دَعْوةً مِّنَ ٱلأَرْضِ إِذَا أَنْتُمْ تَخْرُجُونَ﴾ وهو ردّ على أصناف الزنادِقة.

قوله تعالى:

ضَرَبَ لَكُمْ مَّثَلاً مِّنْ أَنْفُسِكُمْ هَلْ لَّكُم مِّنْ مَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُم مِّن

سورة الرّوم آية ـ ٢٢ ـ ٢٥ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۳/۳٦٤.

(۱) سورة ص ۲۸: ۲۹.

(٢) الجِجر ١٥: ٧٥.

(٣) الحجر ١٥: ٧٦.

(٤) بصائر الدرجات: ١٣/٤٠٧.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٥٤.

سورة الزّوم (۳۰) ...... ۲۶۱ .....

#### شُرَكَاءَ فِي مَا رَزَقْنَاكُمْ فَأَنتُمْ فِيهِ سَوَآءٌ [ ٢٨ ]

1/ATTO على بن إبراهيم، قال: إنّه كان سبب نُزولها أنّ قُرَيشاً والعرّب كانوا إذا حَجُوا يُلَبُون، وكانت تلبيتُهم: لبيّك اللّهم لبيّك، لبيّك لا شريك لك ببيك، إنّ الحَمَّد والنِعْمة لك والمُلْك لا شريك لك، وهي تلبية إبراهيم المهاسلام، والأنبياء، فجاءهم إبليس في صورة شيخ، فقال: ليست هذه تلبية أسلافكم. قالوا: وما كانت تلبيتُهم؟ قال: كانوا يقولون: لبيّك اللهم لبيّك لا شريك لك إلا شريك هو لك، فتفرت قريش من هذا القول، تلبيتُهم؟ قال لهم إبليس: على رسْلكم حتى آتي على آخر كلامي. فقالوا: ما هو؟ فقال: إلا شريك هو لك، تملّكة وما يملِك، ألا ترون أنّه يملك الشريك هو لك، تملّكة وما يملِك، ألا ترون أنّه يملك الشريك وما مَلكَة؟ فرضوا بذلك، وكانوا يُلبّون بهذا قريش خاصة.

فلمًا بعث الله رسوله أنكر ذلك عليهم، وقال: «هذا شِرك، فأنزل الله: ﴿ضَربَ لَكُم مَّقَلاً مِّنْ أَنفُسِكُمْ هل لَكُم مِّن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُم مِّن شُركاً ، فِي مَا رَزَقْنَاكُمْ فَأَنتُمْ فِيهِ سَواً ۗ﴾، أي تَرْضون أنتم فيما تملِكون أن يكون لكم فيه شريك؟ فإذا لم تَرْضوا أنتم أن يكون لكم فيما تَمْلِكون شريك، فكيف تَرضون أن تجعَلوا لي شريكاً فيما أملك؟

قوله تعالى:

فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفاً فِطْرَتَ آللهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَعْلَمُونَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ

١/٨٣٢٦ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إيراعيم، عن صالح بن الدينديّ، عن جعفر بن بشير، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (علماللهم)، في قوله تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفاً ﴾، قال: «هي الولاية».

٣/٨٣٢٨ عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عبسي، عن يونس، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي

سورة الرّوم آية ـ ٢٨ ـ

١ ـ تفسير القمّي ٢: ١٥٤.

سورة الرّوم آية ـ ٣٠ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۳۵/۳٤٦.

۲ ـ الكافي ۲: ۱۰ /۱۰

۳ ـ الكافي ۲: ۲/۱۰.

عبدالله (مبدائله)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فِطْرَتَ آللهِ ٱلَّتِي قَطَرَ آلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾، ما تلك الفِطرة؟ قال: وهي الإسلام، فطرّهم الله حين أخذ ميثاقهم على التوحيد، قال: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُم ﴾ (١)؟ قالوا: بَلي (١)، وفيه المؤمن والكافرة.

١٩٣٢٩ عن عليّ بن رئاب، عن المحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن رُرارة، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿فِطْرَتَ آللهِ آلَتِي فَطَرَ ٱلنَّـاسَ عَلَيْهَـا﴾، قال: وفطرهم جميعاً على النوخيد».

٥/ ٨٣٣٠ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن ابن أذينة، عن زُرارة، عن أبي جعفر (مله السلام)، قال: «الحنيفية من الفِطرة التي خعفر (مله السلام)، قال: «الحنيفية من الفِطرة التي فطر الله الناس عليها، لا تبديل لخَلْق الله ـ قال ـ فطرَهم على المعرفة به».

قال زُرارة: وسألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُم قَالُوا بَلَىٰ ﴾ (٢) الآية، قال: وأخرَج من ظَهْرِ آدم ذُرَيّته إلى يوم القيامة، فخرجوا كالذَر، فعرَّفهم، وأراهم نفسه، ولولا ذلك لم يَعرِف أحد ربَّه - قال - وقال رسول الله (مان الله على مؤلود يولد على الفطرة، يعني على المَعْرِفة بأنّ الله عزّ وحل خالِقه، كذلك قوله: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمُواتِ وَٱلأَرْضَ لَيَقُولُنَّ آلله ﴾ (٣).

ورواه ابن بابويه في كتاب (التوحيد)، عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن إبراهيم بن هاشم، ومحمّد ابن الحسين بن أبي الخطّاب، ويعقوب بن يزيد، جميعاً، عن ابن أبي عُمَير، عن ابن أذينَة، عن زُرارة، عن أبي جعفر (طبهالسلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ حُنَفًاة لَهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ ﴾، وذكر الحديث إلى آخره (1).

٦/ ٨٣٣١ . وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن فَضّال، عن أبي جميلة، عن محمّد الحلبي، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فِطْرَتَ ٱللهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنّاسَ عَلَيْهَا﴾، قال: «فطرَهم على التوحيد».

٧/ ٨٣٢٢ /٧ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدِّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمَّد بن عيسي، عن محمَّد بن

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) (قالوا بلي) ليس في المصدر.

<sup>1</sup> ـ الكافي ۲: ۲/۱۰.

٥ ـ الكافي ٢: ١٠/١٠.

<sup>(</sup>١) الحج ٢٢: ٢١.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) لقمان ٣١: ٢٥، الزمر ٣٩: ٢٨.

<sup>(</sup>١) التوحيد: ٩/٣٣٠.

٦ ـ الكافي ٢: ١١ /٥، التوحيد: ٥/٣٢٩.

٧ ـ التوحيد: ١/٣٢٨.

سورة الزّوم (٣٠) .......

سِنان، عن العَلاء بن فُضيل، عن أبي عبدالله (علمالسلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فِطْرَتَ آلَهُ آلَتِي فَطَرَ آلنّاسَ عَلَيْهَا﴾، قال: «التوحيد».

٨/ ٨٣٣٣ محمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رحمه الله) قال: حدّثنا محمد بن الحسن الصفّار، عن إبراهيم بن هاشم، عن محمد بن أبي عُمَير، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: قلت: ﴿ فِطْرَتَ ٱللهِ آلَيْنَ فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾؟ قال: «التوحيد».

٩/ ٨٣٣٤ وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن موسى بن المتوكّل (رحمه)، قال: حدّ ثنا عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا محمّد بن عبسى بن عبيد، عن يونس بن عبدالرحمن، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فِطْرَتَ آفَهِ آلَتِي فَطَرَ آلنّاسَ عَلَيْهَا ﴾ ما تلك الفيطرة؟ قال: «هي الإسلام، فطرّهم الله حين أخذ ميثاقهم على التوحيد، قال: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ﴾ (١) وفيهم المؤمن والكافرة.

۱۰/۸۳۳۵ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد(رحماف)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصن الحسن المعمّد بن الحسن المعسّل، عن إبراهيم بن هاشم، ويعقوب بن ينزيد، عن ابن فَضَال، عن ابن بُكير، عن زُرارة، عن أبي عبدالله وعدالله وعدها، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فِطْرَتَ آلَهُ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنّاسَ عَلَيْهَا ﴾، قال: «فطرهم على التوحيد».

١١/ ٨٣٣٦ وعنه: عن أبيه، قال: حدَّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن ابن فَضّال، عن أبي جميلة، عن محمّد الحلبي، عن أبي عبدالله (عله السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فِطْرَتَ آلَةُ وَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾، قال: وفطرَهم على التَوحيدة.

۱۲/۸۳۳۷ - وعنه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد، وعبدالله ابني محمّد بن عيسى، عن ابن محبّد بن عيسى، عن أبن محبوب، عن عليّ بن رِئاب، عن زُرارة، قال: سألت أبا عبدالله ساسلام، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فِطْرَتَ آلَهُ وَ اللهِ عَلَيْهَا ﴾، قال: «فطَرَهم جميعاً على التوجيد و الله عدد الله عدد

۱۳/ ۸۳۲۸ وعنه، قال: حدِّثنا محمَّد بن الحسن بن أَحمد بن الوليد (رحمه الله)، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن الصفار، عن علي بن حسّان الواسطي، عن الحسن بن يونس، عن عبد الرحمن بن كثير مولى أبي جعفر، عن أبي عبد الله (عبد الله)، في قول الله عزَّ وجلّ: ﴿ فِطْرَتَ آلَهُ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾، قال: ١٥ التوحيد، ومحمَّد رسول الله، وعلى أمير المؤمنين (ماراة علهما وألهما)».

۸ ـ التوحيد: ۲/۳۲۸.

٩ ـ التوحيد: ٣/٣٢٩.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٧٢.

١٠ ـ التوحيد: ٣٢٩/٤.

١١ ـ التوحيد: ٥/٣٢٩.

۱۲ ـ التوحيد: ٦/٣٢٩.

۱۳ ـ التوحيد: ۷/۳۲۹.

المُغيرة، عن ابن مُسكان، عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن عبدالله بن المُغيرة، عن ابن مُسكان، عن زُرارة، قال: قلت لأبي جعفر (عبده عنه): أصلحك الله، قول الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ فِطْرَتَ آللهِ آلَيْنِي فَطْرَ آلنّاسَ عَلَيْهَا ﴾؟ قال: وفظرَهم على التوحيد عند العِيثاق، وعلى معرفتِه أنّه ربّهم،

قلت: وخاطَبوه؟ قال: فطأطأ رأسَه، ثمّ قال: هلولا ذلك لم يَعْلَموا مَن ربُّهم، ولا مّن رازِقُهم».

١٥/ ٨٣٤٠ ـ أحمد بن محمّد بن خالد البَرقي: عن الحسن بن عليّ بن فَضَال، عن عبدالله بن بُكير، عن زُرارة، قال: سألت أبا عبدالله (مله السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فِطْرَتَ آلَةِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ ، قال: (فُطِروا على التو حيد».

١٩/ ٨٣٤١ - وعنه: عن أبيه، عن محمد بن أبي عُمَيْر، عن عمر بن أذينة، قال: سألت أبا جعفر (طبالسلام) عن قول الله: ﴿ حُنَفَا ءَ لَهُ عَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ ﴾ (١)، ما الحنيفيّة؟ قال: «هي الفِطرة التي فطر الناسَ عليها، فطر الخَلْقَ على معرفته».

الله الله الله عنه الله عن الله عن علي بن النعمان، عن ابن مُسكان، عن زُرارة، قال: سألت أبا عن أرارة، قال: سألت أبا جعفر اطباله الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فِطْرَتَ آلَهٰ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا﴾، قال: «فَطَرهم على معرفة أنّه ربّهم، ولولا ذلك لم يعلَموا إذا سُئلوا مَنْ ربُّهم، ولا مَن رازِفُهم،

١٨/ ٨٣٤٣ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا الحسين بن محمّد، عن المُعلَىٰ بن محمّد، عن محمّد بن جُمهور، عن جعفر ره الله عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر ره الله الله عن قوله: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدَّينِ حَنِيفاً ﴾، قال: دهي الولاية».

19/ ATE على على المحسين بن على بن زكريًا، قال: حدّثنا الهَيثم بن عبدالله الرُّمَاني، قال: حدّثنا علي ابن موسى الرضا (عبدالله الرُّمَاني، قال: حدّثنا علي اعليّ (عليه السلام)، في قوله: ﴿ فِطْرَتَ آللهِ ٱلرَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْ (عليه السلام)، في قوله: ﴿ فِطْرَتَ آللهِ ٱللَّهِ مَعْمَد رسول الله (من الشعب وآله)، عليّ أمير المؤمنين وليّ الله، إلى هاهنا التوحيد».

٢٠/٨٣٤٥ عن حمّاد بن الحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سِنان، عن حمّاد بن عن حمّاد بن عن عمّاد بن عنمان الناب، وخَلَف بن حمّاد، عن الفُضيل بن يَسار، ورِبعي بن عبدالله، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قول الله

۱۶ مالتوحید: ۸/۳۲۰

١٥ ـ المحاسن: ٢٢٢/٢٤١.

١٦ ـ المحاسن: ٢٢٢/٢٤١.

<sup>(</sup>١) الحج ٢٢: ٢١.

١٧ ـ المحاسن: ٢٢٤/٢٤١.

١٨ ـ تفسير القمتي ٢: ١٥٤.

١٩ ـ تفسير القميّ ٢: ١٥٤.

٢٠ ـ تفسير القميّ ٢: ١٥٥.

تعالى: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيْفًا ﴾ ، قال: وقُم في الصلاة، ولا تُلْتفت بميناً ولا شمالاً».

٢١/ ٨٣٤٦ - الشبخ في (التهذيب): بإسناده عن عليّ بن الحسن الطَاطَريُّ، عن محمّد بن أبي حمزة، عن ابن مُسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبد السلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِملدِّينِ حَنِيفاً ﴾، قال: وأمرَه أن يُقيمَ وجهَه للقِبلة ليس فيه شيء من عبادة الأوثان، خالصاً مُخلصاً».

٣٢/ ٨٣٤٧ ـ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن المالِكي (١)، عن محمّد بن عيسئ، عن الحسين بن سعيد، عن جعفر (علم السيم)، قال: سألته الحسين بن سعيد، عن جعفر (علم السيم)، قال: سألته عن قول الله عزّوجلّ: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدّينِ حَنِيْفَاً فِطْرَتَ آللهِ آلّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ﴾، قال: «هي الولاية».

٢٣/ ٨٣٤٨ عبدالله (عبه الحسن الصفّار: بإسناده عن عبدالرحمن بن كثير، عن أبي عبدالله (عبه السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدّينِ حَنِيْفًا فِطْرَتَ آللهِ ٱلَّتِي فَطَرَ آلنّاسَ عَلَيْهَا ﴾، قال: «على التوحيد، وأنّ محمّداً رسول الله (ملناة عبه رآله)، وأن عليّاً أمير المؤمنين (عبه السلام)».

٢٤/ ٨٣٤٩ ـ الشيخ في (مجالسه) بإسناده المتّصل عن زُرارة، عن أبي جعفر(عبدسلام)، قال: قبلت له: ﴿فِطْرَتَ آللهِ آلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا﴾، قال: «النوحيد».

٢٥/ ٨٣٥٠ ـ العيّاشي: عن إسماعيل الجُعفيّ، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: ١ كانت شريعة نوح (عليه السلام) أن يُعبد الله بالتوحيد، والإخلاص، وخلّع الأنّداد، وهي الفطرة التي فطّر الناس عليها». وللحديث تنمّة، تقدّم بتمامه في سورة هود (١).

٢٩/٨٣٥١ ـ ابن شهر أشوب: عن الرضا، عن أبيع، عن جلّه (ملهم السلام) في قوله تعالى: ﴿ فِطْرَتَ ٱللهِ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا﴾، قال: «هو التوحيد، ومحمّد رسولِ الله، وعليّ أمير المؤمنين (علهما التلام) إلى هاهنا التوحيد».

۲۷/ ۸۳۵۲ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدَّ تَعَيِّرُ سَعَدَ بَنَ عَيْدَ اللهِ عَنْ أَخِمَد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن غير واحد، عن الحسين بن نعيم الصحّاف، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): أيكون الرجل مؤمناً، قد تُبَت له الإِيمان، ثمّ ينقله الله بعد الإِيمان إلى الكفر؟ قال: وإنّ الله هو العَدل، وإنّما بَعثَ الرُسل ليدعوا الناس إلى الإِيمان بالله، ولا يدعوا أحداً إلى الكفر».

٢١ ـ التهذيب ٢: ٢٢/٤٢.

۲۲ ـ تأويل الآيات ١: ٣/٤٣٥.

<sup>(</sup>١)كذا، ولعلَّه الحسين بن أحمد المالكي، لروايته عن محمَّد بن عيسى، أنظر لسان الميزان ٢: ٢٦٦.

۲۲ \_بصائر الدرجات: ۷/۹۸

<sup>£7</sup> ـ الأمالي ٢: ٢٧٤.

٢٥ ـ تفسير العياشي ٢: ١٤٤/١٨.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٢٣) من تفسير الآيات (٣٦ ـ ٤٩) من سورة هود.

٢٦ ـ المناقب ٢: ١٠١.

٢٧ ـ علل الشرائع: ١٢١ /٥.

قلت: فيكون الرجل كافراً، قد ثَبَت له الكفر عند الله، فينقُله الله بعد ذلك من الكفر إلى الإِيمان؟ قال: وإنّ الله عزّ وجلّ خلّق الناس على الفِطرة التي فطرهم الله عليها، لا يَعرِفون إيماناً بشريعةٍ، ولاكُفراً بجحودٍ، ثمّ ابتعث الله الرسُل إليهم يدعونهم إلى الإِيمان بالله حُجّةً لله عليهم، فمنهم من هداه الله، ومنهم من لم يَهْدِه،

٢٨/ ٨٣٥٣ ـ الطُّبْرَسِي في (جوامع الجامع) في معنى الآية: قوله (عبدلم): «كُلُّ مولودٍ يُولَد على الفِطرة، حنَّىٰ يكون أبواه هما اللذان يُهوِّدانه ويُنَصِّرانه».

` قوله تعالى:

# فَنَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلِسَّبِيلِ ذَلكَ خَيْرٌ لِـلَّذِينَ يُريدونَ وَجْهَ اللهِ وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ [٣٨]

١٨٥٥٤ على بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُميّر، عن عُنمان بن عيسى، وحمّاد بن عُنمان، عن أبي عبدالله (عدالله (عدالله) فال: الممّا بُويِع لأبي بكر، وآستقام له الأمر على جميع المهاجرين والأنصار، بعث إلى فَدَك، فأخرج وكيل فاطمة بنت رسول الله (صلناه عبدراله) وأخرجت وكيلي من فَدَك وقد جَعلها لي رسول الله (صلناه عبدراله) وأخرجت وكيلي من فَدَك وقد جَعلها لي رسول الله (صلناه عبدراله) بأم أيُمّن، فقالت: لا أشهد حتى أحتج ـ يا أبا بكر ـ عليك بما قال رسول الله (صلناه عبدراله) فقالت: أنشدك الله عباراً بنكر ألست تعلم أنّ رسول الله (صلناه عبدراله) قال: إنّ أمّ أيُمّن الهراة من أهل الجنة؟ قال: بلئ قالت: فأشهد أن الله أوحي إلى رسول الله (صلناه عبدراله): ﴿ فَقَاتِ ذَا اللهُربَيْ حَقّهُ ﴾ المرأة من أهل الجنة؟ قال: بلئ قالت: فأشهد أنّ الله أوحي إلى رسول الله (صلناه عبدراله): ﴿ فَقَاتٍ ذَا اللهُربَيْ حَقّهُ ﴾ فجعل فَدَ كا لفاطمة (عليه المحرالة)، وفقه إليها، فحجكل فَدَ كا لفاطمة (عليه الكتاب؟ فقال أبو بكر بال فاطمة (عليه المحرالة)، وقله وقيه المناه عبدراله) فقول: هذا في قدك، وشهدت لها أمّ أيمن وعلي، فكتب فعله بفك في فقدك . فأخذ عمر الكتاب من فاطمة (عليه السلام) فمزقه، وقال: هذا في المسلمين، وقال: أوس بن الحدثان، عليه أد كأ لما نفيه، وأمّ أيمن فهي امرأة صالحة، لو كان معاشر الأنبياء لاتُورَث، ما تركناه صدّقة، وإن عليّ زوجها يَجُرُ إلى نفيه، وأمّ أيمن فهي امرأة صالحة، لو كان معها غيرُها لنظرنا فيه.

فخرجت فاطمة (عليه السلام) من عندهما باكية حزينة، فلمّاكان بعد هذا جاء عليّ (عليه السلام) إلى أبي بكر وهو في المسجد، وحوله المهاجرون والأنصار، فقال: يا أبا بكر، لِمّ منّعت فاطمة ميراتها من رسول الله (صلن اله عليه وآله)، وقد ملكّته في حياة رسول الله (صلن اله عليه وآله)؟ فقال أبو بكر: هذا فيء للمسلمين، فإن أقامّت شهوداً أنّ رسول الله (صلن اله عليه وآله)؟ فقال أبو بكر: هذا فيء للمسلمين، فإن أقامّت شهوداً أنّ رسول الله (صلن الله عليه وآله) في الله وصلن الله (صلن الله عليه وآله) وإلّا فلا حقّ لها فيه. فقال أمير المؤمنين (عليه السلام): يا أبا بكر، تحكم فينا بخلاف حُكم

٢٨ ـ جوامع الجامع: ٣٥٩.

سورة المرّوم (۳۰) ...... ۳٤٧ ..... ۳٤٧

الله في المسلمين! قال: لا. قال: فإن كان في يد المسلمين شيء يملِكونه، ادَّعَيْتُ أنا فيه، من تسأل البيّنة؟ قال: إيّاك كنت أسأل البيّنة على ما تدَّعيه على المسلمين. قال: فإذاكان في يدي شيء و آدَّعي فيه المسلمون، تسألني البيّنة على ما آدَّعَوا على ما في يدي، وقد ملكته في خياة رسول الله (من الاعبهراله)، وبعده (١١)، ولم تسأل المسلمين البيّنة على ما آدَّعَوا على شهوداً كما سألتني على ما ادَّعيتُ عليهم؟ فسكت أبو بكر، ثمّ قال عمر: يا علي، دَعْنا من كلامِك، فإنّا لا عليّ شهوداً كما سألتني على ما ادَّعيتُ عليهم؟ فسكت أبو بكر، ثمّ قال عمر: يا عليّ، دَعْنا من كلامِك، فإنّا لا تَعْرى على حُجَجِك، فإن أتَيْتَ بِشُهود عُدول وإلّا فهو فيء للمسلمين لا حقّ لك ولا لفاطمة فيه.

فقال أمير المؤمنين (عليه السلام): يا أبا بكر، تقرأ كتاب الله؟ قال: نعم. قال: فأجبرني عن قول الله تعالى: ﴿ إِنَّما يُرِيدُ آللهُ إِنَّا أَمْ اللهُ وَمَن وَلِكُ اللهُ ال

قال: «ودخلت فاطمة المسجد، وطافت بقبر أبيها (عليه رآله السلام) وهي تبكي، وتقول:

إنسا فَقَدْناكَ فَسفْدَ الأرض وابسلها قسد كسان بسعدَك أنبساء وهَسنبَنهٔ (ا) قسد كسان جسبريل بسالآيات يُسؤُنسُنا وكسنت بسدراً ونسوراً يُستضاء بسه تقمّصتها رجسال واسسنُخِفَ بسنامُ فكسل أهسل له قسربى ومَسنزِله أبدَث رِجالٌ لنا فَحُوى صُدورِهم فسقد رُزِينا (الم بسالم يُسرَزَه أَحَدَد فسقد رُزِينا بسالم مُسحْضاً خسليقته فسقد رُزينا بسا لم يُسرَزَه أَحَدَد

والمسلم وهي ببعي، وهون.
وآختُل قَومُك فاشهَدُهُمْ ولا تَغِب (")
لو كسنتَ شاهِدها لم تَكثُر الخُطُبُ
فغياب عنّا وكلَّ الخبر مُحْتَجبُ
عليك تنزل من ذي العِزَة الكنبُ
الْمُ عَبِيْتُ عَنّا فنحنُ اليوم نُغْتَصَبُ
عسند الإله عسلى الأدنسين مُسَقْتُربُ
لمَا مَضَيْتَ وحالَتْ دونَكَ الكُنبُ (")
مسن البسريّة لا عُسجُمٌ ولا عُسرُبُ
صافى الضرائب والأغراق والنّسِب

<sup>(</sup>١) في «ج،ط»: قال: فما بال فاطمة سألتها البيّنة على ما في يديها وقد ملكته في حياة رسول الله (مـلـز16 عليه وآله) وبعده.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب ٣٣: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) في البيت إقواء بيّن، إذ أنّ حرف الروي في القصيدة مرفوع وهنا مجرور، ورُوي في مصادر أخرى: «فاشهدهم قد انقلبُوا»، وروي أيضاً: «فأشهدهم فقد تُكِبُوا».

<sup>(1)</sup> الهَلْبَخَّة: واحدة الهَنابِث، وهي الأُمور الشداد المختلفة. «لسان العرب ـ هنبث ـ ٢: ١٩٩».

<sup>(</sup>a) الكثيب من الرمل: هو ما اجتمع وأحْدُودَتِ، والجمع: كُثُبُ. «لسان العرب مكثب . ١: ٧٠٢».

<sup>(</sup>٦) الرُّزْء: المُصِيعة: «لسان العرب ـ رزأ ـ ١: ٨٥٦».

فأنتَ خــبرُ عبــاد الله كــلَهم فســوف نـبكيك مـا عِشْنا وما بَـقِيَتْ ســـيعلم المُـــنولَى ظُــلُمَ حــامَتِنا (\*)

وأصدَق الناس حين الصَّدق والكَذِب (^ منّا العسبون بِتهْمَالٍ لها سَكَبُ (^) بــومَ القيامةِ أنّـى سَــوف يــنقلِبُ».

قال: ٥ فرجع أبو بكر إلى منزله، وبعث إلى عمر، فدعاه، فقال: ما رأيت مجلس عليّ منّا البوم؟ والله لئن قَعد مقعداً مثله ليُفْسِدَنَ أمرنا، فما الرأي؟ قال عمر: الرأي أن تأثر بِقَتله. قال: فمن يقتله؟ قال: خالد بن الوليد. فبَعثا إلى خالد، فأتاهما، فقالا: نريد أن نحملك على أمرٍ عظيم. قال: احمِلاتي على ما شِنتُما، ولو قَتْلَ عليّ بن أبي طالب. قالا: فهو ذاك. قال خالد: متى أقتُله؟ قال أبو بكر: إذا حَضر المسجد، فقُمْ بَجَنْيِه في الصَلاة، فإذا أنا سلَمْتُ قَمُّم إليه فاضْرِب عُنُقَه. قال: نعم.

فسمِعَتْ أسماء بنت عميس ذلك، وكانت تحت أبي بكر، فقالت لجاريتها: اذهبي إلى منزِل عليّ وفاطِمة فأقرنيهما السلام، وقولي لعليّ: ﴿إِنَّ ٱلْمَلاَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ إِنِّى لَكَ مِنَ ٱلنَّاصِحِينَ ﴾ (١٠)، فجاءت فأقرنيهما السلام، وتقول: ﴿إِنَّ ٱلْمَلاَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ إِلَى الله مَا السلام، وتقول: ﴿إِنَّ ٱلْمَلاَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ إِلَى الله مَا الله الله الله الله مِن النَّاصِحِينَ ﴾. فقال عليّ (عبد السلام): قولي لها: إنّ الله بُحيل بينهم وبين ما يريدون.

ثمّ قام وتهيّأ للصلاة، وحضر المسجد، وصلى خلف أبي بكر (١١)، وخالد بن الوليد إلى جَنبِه معه السيف، فلمّا جلس أبو بكر للتشهّد نَدِمَ على ما قال، وخاف الفِتّنة، وشِدّة عليّ (عبدالهم) وبأسه، ولم يَزلُ مُتَفَكِّراً لا يَجْسُر أَن يُسَلِّم جَنّى ظنّ الناس أنّه قد سَها، ثمّ التفّت إلى خالد، فقال: يا خالد، لا تفعّل ما أمرتك به، السلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

فقال أمير المؤمنين (عبد المعرم): يا خالد، ما الذي أمرك به؟ قال: أمرَني بِضَرْبِ عُنُقِك. قال: وكنتَ فاعِلاً؟ قال: إي والله، فلولا أنّه قال: لا تفعّل، لفتَلتُك بعد التسليم. قال عفا خذه علي (عبد السلام)، فضرب به الأرض، وآجتمع الناس عليه، فقال عُمر: يقتُله، وربّ الكفية وقال الناس: يا أبا الحسن، الله الله، بحقّ صاحب هذا القبر. فخلّى عنه، فالنقت إلى عمر، وأخذَ بتلابيبه، وقال: يا بن صَهّاك، لولا عَهْد من رسول الله (صلناة عبد رقد)، وكتاب من الله سَبق، لعِلمْتَ أَيّنا أضعَفُ ناصِراً، وأقلُ عدَداً؛ ثمّ دخل منزله،

٢/ ٨٣٥٥ م الطَّـبُرَسِي: عن أبي جعفر، وأبي عبدالله (طهسالسلام): أنّه لمّا نزَلت هـذه الآيـة عـلى النبيّ (صلن له طهداله) أعطى فاطمة (علمالسلام) فَذَكَ وسلّمه إليها. ورواه أبو سعيد الخُدْرِيّ، وغيره.

<sup>(</sup>٧) في هذا البيت إقواء وكذا الذي قبله.

<sup>(</sup>٨) في «ط»: همال وهي تنسكب، وفي «ي»: بتهمال وتنسكب.

<sup>(</sup>٩) الحامَّة: خاصَّةُ الرجل من أهله وولده وذي قرابته. «لسان العرب ـ حمم ـ ١٢: ١٥٣»، وهي بتشديد الميم، وخُفّفت هنا للضرورة.

<sup>(</sup>۱۰) القصص ۲۸: ۲۰.

<sup>(</sup>١١) في المصدرة المسجد ووقف خلف أبي بكر وصلَّىٰ لنفسه.

۲ ـ مجمع البيان ۸: ۲۷۸.

٣٠٥٦ /٣ - محمّد بن العبّاس، قال: حدّ ثنا عليّ بن العبّاس المقانعي، عن أبي كُرَيب، عن معاوية بن هشام، عن فَضْل بن مَرزوق، عن عطبّة، عن أبي سعيد الخُدْرِيّ، قال: لمّا نزلت: ﴿فَثَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّهُ ﴾، دعا رسول الله (سنالة عليه والله) فاطمة (عليه السلام)، وأعطاها فَدَكَ. والقصّة مشهورة، وقد تقدّمت الروايات في ذلك في سورة بني إسرائيل (١).

قوله تعالى:

# وَمَا ءَا نَيْتُم مِّنْ رِّبَا لِّيَرْبُواْ فِي أَمُوالِ ٱلنَّاسِ فَـكَا يَرْبُواْ عِنْدَ ٱللهِ [ ٣٩ ]

۱/۸۳۵۷ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليَمانيّ، عن أبي عبدالله عبدالله عبدالله على، قال: والرّبا رباءان: رباً يُؤكل، ورباً لا يُؤكل، فأمّا الذي يُؤكل فهديّتُك إلى الرجل تطلّب منه الثواب أفضَل منها، فذلك الربا الذي يُؤكل، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا ءَاتَيْتُم مِّنْ رَّبَا لِيَرْبُواْ فِي أَمُوالِ النّاسِ فَكَ يَرْبُواْ عِنْدَ آلَهِ ﴾، وأمّا الذي لا يُؤكل فهو الربا الذي نهى الله عزّ وجلّ عنه، وأوعد عليه النار».

٢/ ٨٣٥٨ عن إبراهيم بن عمر، عن أبي عبد المحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر، عن أبي عبدالله (عيد السهر)، في قوله تعالى: ﴿ وَمَا ءَاتَيْتُم مِّنْ رَّبَا لَيُرْبُوا فِي أَمُوالِ آلنَّاسِ فَلَا يَرْبُوا عِنْدَ آللهِ ﴾، قال: «هو هديَّتُكَ إلى الرجل تطلُب منه الثّواب أفضَل منها، فذلك رِباً يَرْبُوا ».

٣/ ٨٣٥٩ على بن إبراهيم، فال: حدّثني أبي، عن القائم بن محمد، عن سليمان بن داود المِنْقَري، عن حَفْص بن غِياث، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله) «الربا رباءان: أحدهما حلال، والآخر حرام، فأمّا الحلال فهو أن يُقرِض الرجلُ أخاه قَرْضاً طَمَعاً أن يَزيدَه ويعوَّضَه بأكثر ممّا يأخُذه، بلا شَرط بينهما، فإن أعطاه أكثر ممّا أخذه على غير شرط بينهما فهو مُباحٌ له، وليس له عند الله ثوابٌ فيما أفرَضَه، وهو قوله: ﴿ فَكَلا يَرْبُواْ عِنْدَ آلله ﴾، وأما الربا الخرام، فالرجل يُقرِض قَرْضاً ويشتَرط أن يرُد أكثر ممّا أخذه، فهذا هو الحرام».

٤٣٦٠ /٤ ـ الطَّبَرْسِي: في معنىٰ الآية، عن أبي جعفر (عب النلام): همو أن يُعطي الرجل العَطبّة، أو يُهدي الهَديّة ليُثاب أكثر منها، فليس فيه أجرُّ ولا وِزْرٍ؛

سورة الزوم آية ـ ٣٩ ـ

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٥/٤٣٥.

<sup>(</sup>١) تقدَّمت في تفسير الآيات (٢٦ ـ ٢٨) من سورة الإسراء.

۱ ـ الكافي ٥: ١٥/١٤.

۲ ـ التهذيب ۷: ۱۰/۱۷.

٣ ـ تفسير القمّي ٢: ١٥٩.

٤ \_ مجمع البيان ٨: ٧٩٤.

قوله تعالى:

# وَمَا ءَاتَــنِتُمْ مُّــنْ زَكَــؤةٍ تُــرِيْدُونَ وَجْــةَ آللهِ فَأُولَــئِكَ هُــمُ آلْمُضْعِفُونَ [ ٣٩]

١/٨٣٦١ - عليّ بن إبراهيم: أي ما بَرَرْتُم به إخوانَكُم و أقرَضْتُموهم لاطمَعاً في زيادة.

قال: وقال الصادق (عبد المعمر): (على باب الجنّة مكتوب: القَرْض بثماني عَشرة، والصّدَفة بعشر».

ثم ذكر عزَ وجلَ عظيم قُدْرَيه، ونفَضَّله على خَلْقِه، فقال: ﴿ آللهُ آلَّذِى يُرْسِلُ آلرَيَاحَ فَتُويْدُ سَحَاباً ﴾ أي المطر نرفعه ﴿ فَيَبْسُطُهُ فِي ٱلسَّمَاءِكَيْفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفاً ﴾ قال: بعضه على بعض، ﴿ فَتَرِيٰ ٱلْوَدْقَ ﴾ (الله المطر ﴿ يَخْرُجُ مِنْ خِلالِهِ فَإِذَا أَصابَ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُم يَسْتَبْشِرُونَ \* وَإِنْ كَانُواْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُنَّزَلَ عَلَيْهِم مَن فَيَهُ لِمُنْ إِلَىٰ عَاقَادِ رَحْمَتِ آللهِ كَيْفَ يُحْيِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْي قَبْلِ أَنْ يُقَالِ أَنْ فَلِكَ لَمُحْي الْمَوْتَىٰ ﴾ (الله الدَّمْرية.

قوله تعالى:

# اللهُ آلَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُسمِيْتُكُمْ ثُمَّ يُسمِيْتُكُمْ ثُمَّ يُسخِيبِكُمْ هَلَ مِنْ شُرَكَا ئِكُمْ مَّن يَفْعَلُ مِنْ ذَلِكُمْ مِنْ شَيءٍ سُبْحَانَه وَتَعالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ [٤٠]

۱/ ۸۳۹۲ ما بابن بابويه، قال: حدّ ثناء حمّد بن عليّ ما جيلويه (رحه)، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن ياسر الخادم، قال: قلت للرضا (عبر السرة): ما تقول في النفويض؟

فقال: وإنّ الله تعالى فوّض إلى نبيّه (صان العطيم الد) أمْرُ دينه، فقال: ﴿ مَا عَاتَاكُمُ ٱلرَّسولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا﴾ (١)، فأمّا الخَلْق وَالرَّزْق فلاء. ثمّ قال (عليم علم): وإنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ آفَهُ خَالِقُ كُلُّ شَيءٍ﴾ (١)، وهو

سورة الزوم آية ـ ٣٩.

١ ـ تفسير التمتى ٢: ١٥٩.

(١) الروم ٣٠: ١٨.

(۲) آلروم ۲۰: ۱۸، ۱۹.

(٣) الزوم ٣٠: ٥٠.

سورة الزّوم آية ـ ٤٠ ـ

١ - عيون أخبار الرضا (طب السلام) ٢: ٣/٢٠٣.

(١) الحشر ٥٩: ٧.

(٢) الرعد ١٣: ١٦.

يقول: ﴿ اللهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيثُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ هَلْ مَنْ شُرَكَآئِكُمْ مَّن يَفْعَلُ مِنْ ذَلِكُم مِّن شَيءٍ سُبْحَانَه وَتَعالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ ».

فوله تعالى:

## ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي ٱلنَّاسِ [ 13 ]

۱/ ۸۳۹۳ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيئ، عن محمد بن الحسين، عن علي بن النّعمان، عن ابن مسكان، عن النّعمان، عن ابن مسكان، عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر (عبداللهم)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ ﴾، قال: «ذاك والله حين قالت الأنصار: منّا أمير، ومنكم أمير».

٢/ ٨٣٦٤ على بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن علي بن النعمان، عن ابن مُسكان، عن مُيَسَّر، عن أبي جعفر (مله السلام)، قال: قلت: ﴿ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرُ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتَ أَيْدِى ٱلنَّاسِ ﴾ ؟ قال: هذاك والله يوم قالت الأنصار: منّا رجل، ومنكم رجل، وفي نسخة: «منّا أمير، ومنكم أمير». كسّبَتَ أَيْدِى ٱلنَّاسِ ﴾ ؟ قال: هذاك والله يوم قال: في البّر: فساد الحيوان إذا لم تَمْطُر، وكذلك هلاك دوابّ البحر بذلك.

قال: وقال الصادق عبد السلام: «حياة دوابّ البحر بالمَطر، فإذا كنَّ المطّر ظهر الفساد في البَر والبحر، و ذلك (۱) إذا كثّرَت الذنوب والمَعاصى.

باب تفسير الذنوب

1/ATT1 محمد بن يعقوب: عن الحُسين بن محمد، عن أحمد بن محمد، عن أحمد بن محمد، عن أحمد بن محمد، عن العبّاس بن العلاء، عن مجاهد، عن أبيه، عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: «الذنوب الذي تُغيّر النِعَم: البَغي، والذُنوب التي تُورث النّدم: الفَتْل، والتي تُنْزِل النِقَم: الظُلم، والتي تهنك السّتر: شُرْب الخَمر، والتي تحبِس الرُّزْق: الرَّبا (١)، والتي تُعجَّل الفّناء: قَطيعة الرَّحِم، والتي تَرُد الدُّعاء وتُظلِمُ الهَواء: عقوق الوالدين،

سورة الزوم آية - ٤١ -

۱ \_الكافي ٨: ١٩/٥٨.

٢ ـ تفسير القمتي ٢: ١٦٠.

٣ ـ تفسير القمّي ٢: ١٦٠.

(١) في «ط،ي»:كذلك.

باب تفسير الذنوب

۱ \_الكافي ۲: ۱/۳۲٤.

(١) في المصدر: الزني.

٢/ ٨٣٩٧ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن إسحاق بن عمّار، قال: سمِعت أبا عبدالله اطبالسلام، يقول: «كان أبي اطبالسلام، يقول: نَعوذ بالله من الذنوب التي تُعجُّل الفّناء، وتُقرِّب الآجال، وتُخلي الديار، وهي: قطيعة الرَّحِم والعُقوق، وتَرَّك البِرَه.

٣/٨٣٦٨ عن عليّ بن إبراهيم؛ عن أيّوب بن نوح، أو بعض أصحابه، عن أيّوب، عن صَفوان بن يحيى، قال: حدّ ثني بعض أصحابنا، قال: قال أبو عبدالله (عبد الله): وإذا فَشَت أربعة، ظهرت أربعة: إذا فَشَا الزِنا ظَهَرت الزّلزَلة، وإذا فَشَا الجَور في الحُكم احتُبِس الفَطُر، وإذا خُفِرت الذّمة (١) أديل (١) لأهل الشرك من أهل الإسلام، وإذا مُنِعت الزّكاة ظهرت الحاجة».

١٩٣٦٩ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن الفطان، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى بن زكريًا القطان، قال: حدّثنا بكر بن عبدالله بن الفضل (١٠) عن أبيه، قال: قال: حدّثنا بكر بن عبدالله بن الفضل (١٠) عن أبيه، قال: سمعت أبا خالد الكائلي يقول: سمعت زين العابدين عليّ بن الحسين (عبهاالهم) يقول: «الذنوب التي تُغيرٌ النعم: البنعي على الناس، والزوال عن العادة في الخير واصطناع المعروف، وكُفران النِعَم، وتَرْك الشّكر، قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ آفَة لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْم حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِم ﴿ إِنَّ الله عَنْ وَجَلَ:

والذُنوب التي تورث النّدم: قَتل النّفُس الذي حَرَّم الله، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ الله الله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ الله الله تعالىٰ: ﴿ وَأَصْبَحَ مِنَ النَّادِمِينَ ﴾ (1)، وَتَرُك صِلَة القرابة حنّى بستَغنُوا، وتَرُك الصلاة حنّى بحورج وقتها، وترُك الوصيّة، ورَدَ المَظالم، ومَنْع الزكاة حتّى بحضر الموت وينغلِق اللسان.

والذنوب التي تُنزِل النِفَم: عصيان العارف بالبَغي، والتَطاول على الناس، والاستهزاء بهم، والسُخرية منهم.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار: ١/٢٦٩.

۲ ـ الكافي ۲: ۲/۳۲٤.

۳ ـ الكافي ۲: ۳/۳۲٥.

<sup>(</sup>١) أَخْفَرَ الذِمَة: لم يَفِ بها. «لسان العرب ـ خفر ـ ٤: ٣٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) الإدالة: الغَلِّبة. «لسان العرب \_ دول . ١١: ٢٥٢».

٤ ـ معاني الأخبار: ٢/٢٧٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الفضيل.

<sup>(</sup>۲) الرعد ۱۳: ۱۱.

<sup>(</sup>٣) الأنعام ٦: ١٥١، الاسراء ١٧: ٣٣.

<sup>(</sup>٤) المائدة ٥: ٣١.

سورة الزوم (۳۰) ...... ۳۰۳

والذنوب التي تدفع النِمِسُم <sup>(ه)</sup>: إظهار الافتقار، والنوم عن العَتَمة، وعن صلاة الغَداة، واستحقار النِـعَم، وشكوى المعبود عزّ وجلَ.

والذنوب التي تهتِك العِصَم: شرُب الخمر، واللَّعِب بالقِمار، وتعاطي ما يُضحِكَ الناس من اللَّغو والمِزاح، و ذكِر عيوب الناس، ومُجالسة أهل الرَّيب.

والذنوب التي تُنزِل البَلاء: تَوْك إغاثَة المَلهوف ومعَّاوَنة المَظلوم، وتضييع الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

والذنوب التي تُديل الأعداء: المُجاهرة بالظُّلم، وإعلان الفُجور، وإباحة المَحظُور، وعِصيــان الأخيــار، والاتّباع للأشرار.

والذنوب التي تُعجَل الفّناء: قطيعة الرَّحِم، والبّمين الفاجرة، والأقـوال الكـاذبة، والزِنـيُ، وســدَ طـرُق المسلمين، وآدّعاء الإمامة بغير حقّ.

والذنوب التي تقطع الرَجاء: اليأس من رَوح الله، والقُنوط من رحمة الله، والثِقة بغير الله، والتكذيب بوّعد الله عَزّ وجلّ.

والذنوب التي تُظْلِم الهواء: السَّحر، والكَهانة، والإيمان بالنجوم، والتكذيب بالقَدر، وعُقوق الوالِدَين.

والذنوب التي تَكْشِف الغِطاء: الاستِدانة بغير نيّة الأداء، والإسراف في النققة على الباطِل، والبُخل على الأهل والولد وذوي الأرحام، وسُوء الخُلُق، وقلّة الصبر، واستعمال الضّجر والكسل، والاستهانة بأهل الدين.

والذنوب التي تُردَ الدُعاء: سوء الأمنيّة (٢٠)، وخُبْث الشّريرة، والنِفاق مع الإخوان، وترك التصديق بالإجابة، وتأخير الصلوات المفروضات حتّى تذهب أوقاتها، وتَرْكُ التقرب إلى الله عزّ وجلّ بالبّر والصَدقة، واستعمال البّذاء والفُحش في القول.

والذنوب التي تحبِس غيث السماء: جَور الحكّام في القضاء، وشهادة الزُّور، وكِتمان الشهادة، ومنع الزكاة والقَرْض والماعون، وقساوة القلوب على أهل القَقْر والفاقة، وظُلم اليتيم والأرمَلَة، وانتهار السائل وردّه بالليل».

لاً قوله تعالى:

## وَمَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلأَنْفُسِهِمْ يَمْهَدُونَ [22]

١/٨٣٧٠ ـ الحسين بن سعيد في (كتاب الزهد): عن ابن النعمان، عن داود بن فَرْقَد، قال: سمِعت أبا

<sup>(</sup>٥) القِسْم: النصيب والحَظِّ. «لسان العرب - قسم - ١٢: ٧٧٨».

<sup>(</sup>٦) في المصدر: النيّة.

عبدالله (عبد السلام) يقول: هإنّ العَمَل الصالح ليذهَب إلى الجنّة، فيُمهّد لصاحبه، كما يبعَث الرجل غُلاماً فيفرش له، ثمّ قرأ: ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِأَنْفُسِهِمْ يَمْهَدُونَ ﴾ .

٢/ ٨٣٧١ ـ أبو عبدالله محمّد بن محمّد بن النّعمان الحارِثيّ المُفيد في (أماليه)، قال: حدّثني أحمد بن محمّد، عن أبيه محمّد بن الحسن بن الوليد القمّي، عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن العبّاس بن معروف، عن عليّ بن مهزيار، عن عليّ بن النعمان، عن داود بن فَرْقَد، قال: سمِعت أبا عبدالله جعفر بن محمّد (مارات المعلما) يقول: «إنّ العمل الصالح ليذهب إلى الجنّة، فيُمهّد لصاحبه، كما يبعّث الرجل غُلامَه فيفرش له، ثمّ قرأ: ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِأَنْهُسِهِمْ يَمْهَدُونَ ﴾ .

٣/ ٨٣٧٢ \_ الطَّبْرَسِي: روى منصور بن حازم، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: «إنَّ العمل الصالح ليَسْبِق صاحبه إلى الجنّة، فيُمهّد له، كما يُمهّد لأحدِكم خادِمُه فراشَه».

قوله تعالى:

# آللهُ آلَّذِي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفٍ قُوةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفاً [02]

١/ ٨٣٧٣ ـ وقال علي بن إبراهيم: فوله تعالى: ﴿ أَقَةُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن ضَعْفٍ ﴾ يعني من نُطفَةٍ مُنتِنةٍ ضَعيفةٍ ﴿ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوةٍ ضَعْفاً ﴾ وهو الكِبَر.

٧/٨٣٧٤ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن علي، عن عبدالرحمن بن محمّد بن أبي هاشم، عن أجعم بن بحسن المعبقميّ، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد (طبه السلام)، في حديث يَتَضمّن الاستدلال على الصانع سبحانه وتعالى، قال ابن أبي العوجاء في الحديث بعد ما ذكر أبو عبدالله (عبد السلام) الدليل على الصانع تعالى - فقلت له: ما منعه إن كان الأمر كما تقولون أن يَظهَر لحَلْقِه، ويدعوهم الى عبادته حتى لا يختلف منهم اثنان، ولِمّ احتجب عنهم، وأرسل إليهم الرسل، ولو باشرهم بنفسه كان أقرب إلى الإيمان به؟

فقال لي: هويلك، وكيف احتَجَب عنك مَنْ أراك قُدرتَه في نفسِكَ: نشوءك ولم تكُن، وكِبَرك بعد صِغرك، وقَوْتَك بعد ضَعْفِك، وضَعْفَك بعد فوَيَك، وسُقْمَك بعد صِحَتك، وصِحَتَك بعد سُقْمِك، ورضاك بعد غَضبِك،

٢ ـ الأمالي: ٢٦/١٩٥.

٣ ـ مجمع البيان ١٨ ٤٨١.

سورة الزوم آية ـ ٥٤ ـ

١ ـ تفسير القمّي ٢: ١٦٠.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۵۸.

سورة الزوم (۳۰) ...... ۲۵۵

وغَضبك بعد رِضاك، وحُزِّنك بعد فرَحِك، وفرحك بعد حُزِئك، وبُغضَك بعد حُبِّك، وحبَّك بعد بُغضِك، وعَزْمَك بعد أناتِك، وأناتَك بعد عزمِك، وشهوَتك بعد كراهيتك (١)، وكراهيتك بعد شهوتِك، ورغبتَك بعد رهبتِك، ورهبتَك بعد رخبتِك، ورجاءَك بعد يأسك، ويأسك بعد رجائك، وخاطرك بما لم يكن في وهمك، وعزوب ما أنت معتقده عن ذهنك، وما زال يُعدُد عليَّ قُدرته التي هي في نفسي التي لا أدفعُها حتَى ظَنَنْتُ أنَه سيظهَر فيما بيني وبينه.

قوله تعالى:

# وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِي كِتَابِ ٱللهِ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْبَعْثِ [0٦]

ورواه ابن بابويه في كتاب (معاني الأخبار)، قال: حدّثنا أبو العبّاس، محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطالقاني (رضواف عنه، قال: حدّثنا أبو القاسم أحمد (1) بن محمّد بن عليّ الهارونيّ، قال: حدّثنا أبو حامد عِمران بن موسى بن إبراهيم، عن الحسن بن القاسم الرّقّام، قال: حدّثني القاسم بن مسلم، عن أخيه عبدالعزيز بن مسلم، عن الرضا (عداله بن الحديث (1)، وهو طويل ذكرناه بتمامه في قوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا الرضا (عداله)، وذكر الحديث (1)، وهو طويل ذكرناه بتمامه في قوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا

سورة الزوم آية ـ ٥٦ ـ

<sup>(</sup>١) في المصدر: كراهتك، في الموضعين.

۱ ـ الكافي ۱: ۱۵۹/۱.

<sup>(</sup>١) آل عمران ٢: ٦٨.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أبو أحمد القاسم.

<sup>(</sup>٣) معاني الأخبار: ٢/٩٦.

٣٥٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

كَانَ لَهُمُ ٱلْخِيَرَةُ ﴾ من سورة القصص (١).

٣/٨٣٧٦ أَوْتُواْ الْعِلْمَ وَالْمَا وَلَهُ: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ وَالْإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِي كِتَابِ آللهِ إِلَىٰ يَوْمِ آلْبَعْثُ﴾، فإنَ هذه الآبة مقدّمة ومؤخّرة، وإنّما هي: «وَقَالَ الَّذِيْنَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ وَٱلْإِيْمَانَ في (١) كِتَابِ آللهِ لقد لبثتُم إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْبَعْثُ».

قوله تعالى:

# فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ آللهِ حَتٌّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ [٦٠]

١/٨٣٧٧ عليّ بن إبراهيم: أي لا يُغضبنَك، قال: كانَ عليّ بن أبي طالب (عدالسلام) يصلّي وابن الكوّاء خلفه، وأمير المؤمنين (عبدالسلام) يقرأ، فقال ابن الكوّاء: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَىٰ اللّذينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ وَأَمير المؤمنين (عبدالسلام) حتّى سكتَ ابن الكوّاء، ثمّ عاد في قراءته، عمّ على فراءته، حتّى فعل ابن الكوّاء ثلاث مرات، فلماكان في الثالثة، قال أمير المؤمنين (عبدالسلام): ﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ آللهِ حَتَّى وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ آلَذينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ ..

٢/٨٣٧٨ ـ الشيخ في (التهذيب): بإسناد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن معاوية بن وهبّ، عن أبي عبدالله (طبهالسلام)، قال سألته عن الرجل يؤمّ القوم، وأنت لا نرضى به في صلاة، يَجْهَر فيها بالقراءة. فقال: وإذا سمِعت كتابَ الله يُتلى فأنصبتُ له، قلت: فإنّه يشهّد عليّ بالشّرك؟ قال: وإن عصى الله فأطع الله، فرددت عليه فأبى أن يرخّص لي. قال: فقلت له: أصلّى إذن في بيني ثمّ أخرُج إليه؟ فقال: وأنت وذاك.

وقال: وإنّ علياً (عدد منه) كان في صلاة الصبح، فقراً ابن الكوّاء وهو خلفه: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَىٰ آلَدينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَاسِرِينَ ﴾ (1) فأنصَتَ عليّ (عدد بن) تعظيماً للقرآن حتى فرّغ من الآية، ثمّ عاد في قراءته، ثمّ أعاد ابن الكوّاء الآية، فأنصَت علي (عدد بنه) أيضاً، ثمّ قرأ، فأعاد ابن الكوّاء، فأنصَتَ علي (عدد بده)، ثمّ قرأ: ﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ آللهِ حَتَّى وَلا يَسْتَخِفَنَكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ الله فأعاد ابن الكوّاء،

<sup>(</sup>٤) تقدّم في الحديث (٢) من تفسير الآيتين (١٨، ٦٩) من سورة النَّصص.

٢ ـ تفسير القشي ٢: ١٦٠.

<sup>(</sup>١) في «ط،ي»: من.

سورة الزوم آية . ٦٠ .

١ ـ تفسير القشي ٢: ١٦٠.

<sup>(</sup>١) الزمو ٢٩: ٦٥.

۲ ـ التهذيبِ ۳: ۲۰/۲۰.

<sup>(</sup>۱) الزمر ۲۹: ۲۰.

# ميخ كق لفينكات



# سورة كُقْمَان

#### نضلها

١/ ٨٣٧٩ ـ ابن بابويه: بإسناده عن عمر بن جُبَير العَرْزَميّ، عن أبيه، عن أبي جعفر (طبه السلام)، قال: امن قرأ سورة لُقْمَان في كلّ ليلة وكلّ الله به في ليلته ملائكة يَحْفَظونه من إبليس وجنوده حتّى يُصبح، فإذا قرأها بالنهار لم يزالوا يَحْفَظونه من إبليس وجنوده حتّى يُصبح، فإذا قرأها بالنهار لم

٢/ ٨٣٨٠ يومن (خواصّ القرآن): رُوي عن النبيّ (صلالة عليه رقه) أنّه قال: «من قرأ هذه السورة كان لُقْمَان رفيقه يوم القيامة، وأعطي من الحسّنات عشراً بعدد من أمر بالمعروف ونهئ عن المنكر؛ ومن كتّبها وسقاها مَنْ في جَوفه عِلَة زالت عنه، ومن كان يَنْزف دَماً، رجل أو إمرأة، وعلّقها على مَوضِع الدم، انقطع عنه بإذن الله تعالى.

٣/٨٣٨١ ـ وفي رواية أخرى: قال رسول الله (سان الله عنه): امن كتبها وسقاها مَن في جوفه غاشية زالت عنه، ومن كان ينزف دماً، امرأةً كانت أو رجلاً، وعلَقِها على مَوضِع الدم، انقطَع عنه بإذن الله تعالى،

٤/٨٣٨٢ ـ وقال الصادق (مله السلام): «من كتبها وسقى بها رجالاً أو المرأة في جوفها غاشية، أو علَّة من العِلَل، عُوفي وأمن من الحُمَّى، وزال عنه كلّ أذى بإذن الله تعالى،

سورة لقمان ـ فضلها ـ

أ مثواب الأعمال: ١١٠.

۲ ـ... مجمع البيان ٨١ ٤٨٨ «قطعة منه».

فوله تعالى:

# بِسْمِ ٱللهِ آلرَّحْمْنِ آلرَّحِيم المَ \* تِلْكَ ءَايَاتُ آلْكِتَابِ آلْحَكِيمِ -إلى فوله نعالى -أُولَئَكَ عَلَىٰ هُدىً مِّن رَّبِّهِمْ [1-0]

١/ ٨٣٨٣ على بن إبراهيم، فوله تعالى: ﴿ الَّمَ \* تِلْكَ ءَايَاتُ ٱلْكِتَابِ ٱلْحَكِيمِ \* هُدَى وَرَحْمَةُ لِلْمُحْسِنِينَ \* ٱلَّذِينَ يُقِيْمُونَ ٱلصَّلَوٰةُ وَيُؤْتِونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُمْ بِالأَخِرَةِ هُمْ يُوقِئُونَ \* أُوْلَئَكَ عَلَىٰ هُدَى مِّنْ رَّبِهِمْ ﴾ أي على بيان من ربُهم.

مرزخت كالميتراض إسدوى

قوله تعالى:

# وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهْوَ ٱلْحَدِيثِ -إلى قوله تعالىٰ - فَبِشَرْهُ بِعَذَابٍ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهْوَ ٱلْحَدِيثِ -إلى قوله تعالىٰ - فَبِشَرْهُ بِعَذَابٍ وَمِن ٱلنَّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهْوَ ٱلْحَدِيثِ -إلى قوله تعالىٰ - فَبِشَرْهُ بِعَذَابٍ وَمِن ٱلنَّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهْوَ ٱلْحَدِيثِ -إلى قوله تعالىٰ - فَبِشَرْهُ بِعَذَابٍ وَمِن ٱلنَّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهْوَ ٱلْحَدِيثِ -إلى قوله تعالىٰ - فَبِشَرْهُ بِعَذَابٍ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

المحمد المحمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن علي المحمد المحمد المحمد بن محمد بن سعيد، عن علي البر أبي حمزة، عن أبي بصير، قال سألت أبا جعفر (طبال الله عن كسب المُغنيّات. فقال: «التي يدخل عليها الرجال حرام، والتي تُدْعىٰ إلى الأعراس ليس به بأس، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلُّ عَنْ سَبِيلِ ٱللهِ ﴾.

سورة لقمان آية . ١ . ٥ .

١ ـ تفسير القمني ٢: ١٦١.

سورة لقمان آية ـ ٦ ـ ٧ .

۱ ـ الكافي ٥: ١١٩/١.

٣/٨٣٨٥ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن عليٌ بن إسماعيل، عن ابن مُسكان، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عبه السلام)، قال: سمعته يقول: «الغِناء ممّا وُعدَ الله عزّ وجلّ عليه النار». وتلا هذه الآية: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ آللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوا أُولَئَكَ لَهُمْ عَذْ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوا أُولَئَكَ لَهُمْ عَذْ اللهِ مُهِينٌ ﴾.

٣/ ٨٣٨٦ عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن مهران بن محمّد، عن أبي عمير، عن مِهران بن محمّد، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: سمعته يقول: «الغِناء ممّا قال الله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلُّ عَنْ سَبِيلِ آهُهِ﴾ ».

الحسن العِمَّاء، قال: سمعت أبا الحسن (١٠٥٧ ـ وعنه: عن عدَّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن الوشّاء، قال: سمعت أبا الحسن الرِضا (عب السلام)، سُئِلَ عن (١) الغِناء؟ فقال: «هو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ آشِهِ ﴾ .

٨٣٨٨ م. وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن مِهران بن محمّد، عن الحسن بن هارون، قال: سمعت أبا عبدالله (مليه المهابية) يقول: «الغِناء مجلس لا ينظّر الله إلى أهله، وهو ممّا قال الله عزَّ وجلّ: ﴿ وَمِنَ آلنَّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهْوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ آللهِ ﴾.

٩/ ٨٣٨٩ - ابن بابويه، قال: حدُثنا المظفّر بن جعفر بن المظفّر العَلويّ (رحمه)، عن جعفر بن محمّد بن مسعود، عن أبيه، قال: حدَثنا الحسين بن إشكيت، قال: حدَثنا محمّد بن السّري، عن الحسين بن سعيد، عن أبي أحمد محمّد بن أبي عُمير، عن عليّ بن أبي حمزة، عن عبدالأعلى، قال: سألت جعفر بن محمّد (عليماالسلام)، قلت: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يَشْيَرِي لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ ﴾ ، قال: (١) هالغِناء».

٧/٨٣٩٠ - الزَّمَخْشَريَ في (ربيع الأَبْرَار): عَنْ أَبِي أَمَامُهُ، قال رسول الله (ملزاه عليه واله): و لا يَجِلَ تعليم المُغنيّات، ولا بيْعُهُنّ، ولا شِراؤهُنّ، ولا النجارة فيهنّ، وثَمَنُهنّ حرام، وما أُنزِلَت عليَّ هذه الآية إلّا في مِثل هذا الحديث: ﴿ وَمِنَ آلنَّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ ٱللهِ ﴾ .

ثمّ قال: ووالذي بعثَني بالحقّ، ما رَفَعَ رَجُل عقيرة (١) صوتِه بِالغناء إلّا بعَثَ الله تعالىٰ عليه عند ذلك

۲ ـ الكافي ٦: ٤/٤٣١.

٣ ـ الكافي ٦: ٢٦١/٥.

٤ ـ الكافي ٦: ٢٢٢//٨

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبا الحسن الرضا (عليه السلام) يقول: سئل أبو عبدالله (عليه السلام) عن.

٥ ـ الكافي ٦: ١٦/٤٣٢.

٦ ـ معاني الأخبار: ١/٣٤٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: منه.

٧ ـ ربيع الأبرار ٢: ٥٦٩.

<sup>(</sup>١) عَفيرَة الرجل: صوتُه إذا غَنَىٰ أو قَرَأَ أو بَكن. «لسان العرب ـ عقر ـ ٤: ٥٩٣».

شَيطانَين: على هذا العاتِق واحد، وعلى هذا العاتِق واحد، يضرِبان بأرجُلِهما في صّدرهِ، حتّى يكون هو الذي يَسكُت.

٨٩٩١ / ٨- عليّ بن إبراهيم: في معنَىٰ الآية، قال: الغِناء، وشُرب الخمر، وجميع الملاهي. ﴿ لِيُضِلُّ عَنْ سَبِيلِ أَنْهِ بِغَيْرٍ عِلْمٍ ﴾ قال: يَحيد بهم عن طريق الله.

٩/٨٣٩٢ - قَالَ: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (به السلام)، في قوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ آهَٰهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾: افهو التَّضْر بن الحارث بن عَلْقَمَة بن كَلَدة من بني عبدالدار بن قُصيّ، وكان النَّضْر راوياً لأحاديث الناس وأشعارهم، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَاتُنَا وَلَّىٰ مُسْتَكْبِرَا كَأَنْ لَّمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِي أُذُنَيْهِ وَقُراً فَبَشَرْهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ ٥.

قوله تعالى:

## خَلَقَ ٱلسَّمَا واتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَها [١٠]

تفدّم الحديث فيها في أوّل سورة الرعد (''، ويأتي -إن شاء الله تعالىٰ ـ في قوله تعالىٰ: ﴿وَٱلسَّمَاءِ ذَاتِ ٱلْحُبُكِ﴾ (''.

قوله تعالى:

## وَبَتَّ فِيْهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ -إِلَى فُولُهُ تَعَالَىٰ -هَٰذَا خَلْقُ ٱللَّهِ [١٠-١١]

١/٨٣٩٢ - عليّ بن إبراهبم: قوله: ﴿ وَبَثَّ فِيْهَا مِنْ كُلُّ دَابَةٍ ﴾ يقول: جعل فيها من كلّ دابّة. قال: قوله: ﴿ فَأَنْبَثْنَا فِيْهَا مِنْ كُلُّ رَوْجٍ كَرِيمٍ ﴾ يقول: من كلّ لونٍ حَسَن، والزوج: اللون الأصفر والأخضر والأحمر، والكريم: الحسن. قال: قوله: ﴿ هَذَا خَلْقُ آتَهُ ﴾ أي مخلوق الله، لأنّ الخَلْق هو الفِعْل، والفِعْل لا يُرى، وإنّما أشار إلى المتخلوق، وإلى السماء والأرض والجبال وجميع الحيوان، فأقام الفِعل مقام المفعول.

٨ ـ تفسير القمني ٢: ١٦١.

٩ - تفسير القشي ٢: ١٩١١.

سورة لقمان آية ١٠٠.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في تفسير الآية (٢) من سورة الرعد.

<sup>(</sup>٢) يأتي في تفسير الآيات (٧ ـ ٩) من سورة الذاريات.

سورة لقمان آية ـ ١٠ ـ ١١ ـ

١ ـ تفسير القمّي ٢: ١٦١.

٣٦٤ ...... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

# وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا لُقْمَانَ ٱلْحِكْمَةَ ـ إلى قرله نعالى ـ يَا بُنَىَّ لَا تُشْرِكْ بِاللهِ إِنَّ آلشَّزكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ [١٢ ـ ١٣]

١/ ٨٣٩٤ ـ محمّد بن يعقوب: عن أبي عبدالله الأشعري، عن بعض أصحابنا، رفعه، عن هشام بن الحكم، قال: قال لي أبو الحسن موسى بن جعفر (عليما السلام): ١٥﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْمًا لُقْمَانَ ٱلْحِكْمَةَ ﴾، قال: الفّهم والعَقل».

٢/ ٨٣٩٥ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود المِنْقَريّ، عن حمّاد قال: سألت أبا عبدالله (عبد السلام) عن لُقْمَان وحكمته التي ذكرها الله عزّ وجلّ.

فقال: «أما والله ما أوتي لقمان الحكمة بِحَسَب، ولا مالي، ولا أهلٍ، ولا بَسْطٍ فِي جسمٍ، ولا جَمال، ولكنه كان رجُلاً قوياً في أمر الله، متورّعاً في الله، ساكتاً سكّيتاً (1) عميق النظر، طويل الفِكر، حديد النظر، مستغن عن الغير (2) لم يَنَمْ نهاراً قطّ، ولم يَرَه أجدٌ من الناس على بَول ولا غائط ولا اغتسال، لشدّة تستُّره، وعُمْق نظرٍه، وتحفُّظِه في أمره، ولم يضحك من شيءٍ قطّ مخافة الإثم، ولم يَغْضَب قطّ، ولم يُمازح إنساناً قطّ، ولم يفرّح بشيءٍ أتاه من أمر الدنيا، ولا حَزن منها على شيءٍ قطّ، وقد نكح من النساء وويد له من الأولاد الكثير، و قدّم أكثرهم إفراطاً (3)، فما بكي على موتِ أحدٍ منهم.

ولم يَمُرّ برجُلَين يختَصِمان أو يقتتلان إلا أصلح بينهما، ولم يَمْضِ عنهما حتَىٰ تحاجزا (أ)، ولم يسمَعُ قولاً قطّ من أحدٍ استحسنه إلا سأل عن تفسيره وعنَّن أخدًه، وكان يُكثِرُ مُجالسة الفُقهاء والحُكماء. وكان يَغشى الفُضاة والمُلوك، والمُلوك، والحُكماء والسُلاطين لغِرَّتِهم (أ) بالله، والمُلوك، والحُكما، والسُلاطين لغِرَّتِهم (أ) بالله، ويرخم المُلوك و السَّلاطين لغِرَّتِهم (أ) بالله، وطُمَأْنِينَتِهم في ذلك، ويعتبِر، ويتعلَّم ما يُغلِّب به نَهْمَ وربُجاهد به هَواه، ويحترزُ به من الشيطان، وكان يُداوي قلبَه بالفِكر، ويُداوي نفسَه بالعِبر، وكان لا يظعَنُ إلا فيما يعنيه (أ)، فبذلك أوتي الحِكمة، ومُنِحَ العِصْمَة، فإنَ الله تبارك وتعالى أمر طوائف من الملائكة حين انتصف النهار وهدأت العيون بالقائلة، فناذوا لقمان حيث يسمَع ولا

سورة لقمان آية ١٢٠ ١٣٠.

۱ ـ الكافي ۱: ۱۳/۱۳.

٢ ـ تفسير القمتي ٢: ١٦٢.

<sup>(</sup>١) رجل سِكَّيتُ: كثير الشُّكُوت. «لسان العرب ـ سكت ـ ٢: ٣٤». وفي «ج،ي»، مسكيناً، وفي المصدر: سكيناً.

<sup>(</sup>٣) أَفْرَطَ فلان وَلَداً: إذا ماتَ له ولد صغير قبل أن يبلُغ الخُلُم. «لسان العرب ـ فرط ـ ٧: ٣٦٧».

<sup>(</sup>٤) أي تصالحا وتمانعا، وفي «ج»: تحابًا.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: لعزَّ تهم.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: ينفعه،

يراهم، فقالوا: يا لقمان، هل لك أن يجعَلَك الله خليفةً في الأرض تحكُم بين الناس؟ فقال لقمان: إنْ أمرَني الله بذلك فالسَّمْع والطاعة، لأنّه إنْ فعَل بي ذلك أعانَني عليه وعلَّمني وعصَمني، وإن هو خيَّرني قَبِلْتُ العافية.

فقالت الملائكة: يا لقمان، لِمَ قلت ذلك؟ قال: لأنّ الحكم بين الناس بأشدّ المنازل من الدين، وأكثرها فتناً وبلاءً، ويُخذّل ولا يُعان، ويغشاه الظّلم من كلّ مكان، وصاحبه فيه بين أمرين: إن أصاب فيه الحقّ فبالحريّ (٧) أن يَسلّم، وإن أخطأ أخطأ طريق الجنّة، ومَنْ يَكُنْ في الدنيا ذليلاً وضعيفاً، كان أهْوَن عليه في المتعاد من أن يكون فيه حكيماً (٨) سَريًا شريفاً، ومن اختار الدنيا على الآخرة يخسَرهما كلتّيهما، تزول هذه ولا يُدرِك تلك ـقال ـفنعجّبت الملائكة من حكمته، واستحسن الرحمن مَنْطِقَه.

فلمًا أمسى وأخذ مضجَعه من الليل، أنزل الله عليه الحكمة، فغشّاه بها من قَرْيَهِ إلى قَدمه وهو نائم، وغطّاه بالحكمة غطام، فاستيقظ وهو أحكم الناس في زمانه، وخَرج على الناس ينطِق بالحكمة ويَبُنُها (١) فيها ـ قال ـ فلمّا أوتي الحُكم، ولم يفبَلُه، أمر الله الملائكة فنادَت داود بالخِلافة، فقيِلها ولم يشتَرِطْ فيها بشَرُطِ لَقُمان، فأعطاه الله الخِلافة في الأرض وابتُلى فيها غير مرّة، كلّ ذلك يَهوي في الخطأ ويُقيله الله ويغفِره له.

وكان لقمان يُكيِّر زيارة داود (عبداللهم)، وَيَعِظهُ بمواعِظه وحكمته وفَضْلِ عِلمه، وكان داود يقول له: طوبئ لك ـ يا لقمان ـ أوتيتَ الحكمة، وصُرِفتْ عنك البَليّة، وأعطى داود الخِلافة، وابتُلي بالحُكم والفِتْنَة».

قال: ثمّ قال أبو عبدالله (مداسلام) في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لَابْنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُنَيَ لَا تُشْرِكُ بِاللهِ إِنَّ آلشِرْكَ لَظُلْمٌ عَظيمٌ ﴾.

قال: «فوعَظ لقمان ابنَه بآثار حتَىٰ تفطُر وآنشق ( ) فكان قيما وَعظه به ميا حمّاد مأن قال له: يا بُنيُ، إنّك منذ سقَطْتَ إلى الدنيا استَدْبَرْتَها واستَقْبَلْتَ الآخرة، فدارٌ أنت إليها تسير أقرَب إليك من دارٍ أنت عنها مُتَباعد.

يا يُنيّ، جالِس العُلماء و زاحِمْهُم برُكْبَتَيْكَ، ولا تُجاولهم فيمنَعوك، وَخُذْ من الدُّنيا بَلاغاً، ولا ترفَضْها فتكون عيالاً على الناس، ولا تدخّل فيها دخولاً يَضُرُ بآخِرتك، وصُمْ صَوْماً يقطّع شهوتُك، ولا تَصم صَوماً يمنَعك عن الصلاة، فإنّ الصلاة أحبّ إلى الله من الصيام.

يا بئي، إنّ الدنيا بحرّ عميقٌ قد هَلَك فيها عالَمٌ كثيرٌ، فاجعَلْ سفينتَك فيها الإِيمان، واجعَلْ شِراعَها التوكّل، وآجعَلْ زادَك فيها تقويٰ الله، فإن نَجَوْتَ فبرحمة الله، وإن هَلَكْتَ فبذنوبك.

يا بنيّ، إن تأذَّبُتَ صغيراً انتفعْتَ به كبيراً، ومن عُني بالأدب اهتمّ به، ومن اهتَمّ به تكلّف عِلمه، وَمَنْ تكلّف عِلمه اشتدّ طَلَبُه، ومن اشتَدَ طلبُه أدرَك منفَعَتَه، فاتَّخِذْهُ عادةً، فإنّك تُخلف في سَلَفِك، وينتفعُ به مَنْ خَلَفَك، ويرتَجبك فيه راغب، ويخشئ صَولتَك راهِب، وإيّاك والكسل عنه بالطلّب لِغيره، فإن غُلِبْتَ على الدنيا

<sup>(</sup>٧) الحَريّ: الجَدير والخَليق. «النهابة ١: ٣٧٥».

<sup>(</sup>٨) في المصدر: حكماً.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: ويثبتها.

<sup>(</sup>١٠) قال المجلسي(رحمه الله): قوله: «حتّى تفطّر وانشقَ» كناية عن غاية تأثير الحكمة فيه، البحار ١٣: ١٣ ك.

فلا تُغْلَبَنَ على الآخرة، وإذا فاتَك طلَبُ العِلم في مَظانّه فقد غُلبتَ على الآخرة، وآجعَلْ في أيّامك ولياليك وساعاتِك لنفسِك نصيباً في طلَب العِلم، فإن فاتَك لم تُجِدْ لَهُ تضييعاً أشَدَ من تَرْكه، ولا تُمارِيَنَّ فيه لَجوجاً، ولا تجادِلَنَّ فقيهاً، ولا تعادِيَنَ سلطاناً، ولا تُماشِيَنَ ظَلوماً ولا تُصادِقَنّه، ولا تُصاحِبنَ فاسقاً نَطِفاً (١١)، ولا تُصاحِبنَ مُثَهماً، واخزن عِلمَكَ كما تخزن وَرِقك (١٠).

يا بنيّ، خِف الله خَوفاً لو أتيتَ القيامة ببرّ الثَقَلين خِفْتَ أن يُعذّبك، وارْجُ الله رَجاءً لو وافَيت القيامة بإِثم الثَّفَلَيْن رَجوْتَ أن يغفِر لك.

فقال له ابنه; يا أبتٍ، فكيف أطيق هذا، وإنَّما لي قلبٌ واحد؟

فقال له لقمان: يا بني، لو استُخْرِج قلبُ المؤمن فشُقَ، لؤجِدَ فيه نوران: نورٌ للخَوف، ونورٌ للرَجاء، لو وُزِنا لما رَجَحَ أَحدُهما على الآخر بمثقال ذرّة، فمن يؤمن بالله يصدّق ما قال الله، ومن يصدّق ما قال الله يفعل ما أمر الله ومن لم يفعل ما أمر الله الله يفعل ما أمر الله إيماناً صادقاً ومن لم يفعل ما أمر الله لم يصدّق ما قال الله، فإنّ هذه الأخلاق يشهد بعضها لبعض، فمن يؤمن بالله إيماناً صادقاً يعمّل لله خالصاً ناصِحاً، ومن عمل لله خالف، ومن خافه فقد يعمّل لله خالصاً ناصِحاً، ومن خافه فقد أمن بالله صادقاً، ومن أطاع الله خافه، ومن حافه فقد أحبّه، ومن أحبّه اتبع أمرته، ومن اتبّع أمرته استوجب جنّته ومرّضاته، ومن لم يتّبِع رضوان الله فقد حان (١٣) عليه سخطه، نعوذ بالله من سَخَط الله.

يا ينيّ، لا تَرْكَنْ إلى الدنيا، ولا تَشغَل قليَك بها، فما خلَق الله خَلْقاً هو أهون عليه منها، ألا توى أنّه لم يجعَلْ نعيمَها ثواباً للمُطيعين، ولم يجعَلْ بلاءَها عقوبةً للعاضيين؟».

٣/ ٨٣٩٦ - وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن المُعَلَّىٰ بن محمّد، عن عليّ بن محمّد، عن بَكْر بن صالح، عن جمهر بن يحين، عن عليّ القصير، عن أبي عبد الله تعليه على قال: قلت: جُعِلتَ فِداك، قوله: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا لُقُمانَ أَلْهُمانَ الْعُمانَ اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُولِي اللهُ عَلَى الله

۱۳۹۷ / ٤ - محمد بن يعقوب: عن عَدَّةً من أصحابناً، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن حديد، عن منصور ابن يونس، عن الحارث بن المُغيرة، أو عن أبيه، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: قلت له: ماكان في وصيّة لقمان؟ قال: دكان فيها الأعاجيب، وكان أعجّب ماكان فيها أن قال لابنه: خَفِ الله عزّ وجلّ خِيفةٌ لو جئتَه ببرّ الثقلين لعذّبك، وارْجُ الله رجاءً لو جئتَه بدُنوب الثقلين لرّحِمَكَ،

ئمَ قال أبو عبدالله (عبدالله): «كان أبي (عبدالله)، يقول: إنّه ليس من عبدٍ مؤمنٍ إلّا وفي قلبه نوران: نورٌ خيفَةٍ، ونورٌ رجاء، لو وُزِنَ هذا لم يَزِد على هذاه.

<sup>(</sup>١١) النَّطِف: النَّجِس، والرجل المُريب، «أقرب الموارد \_نطف \_ ٢: ١٣١٤».

<sup>(</sup>١٢) الورق: الدراهُم المضروبة. «الصحاح ـ ورق ـ ٤: ١٥٦٤»، وفي «ج،ي»: رزقك.

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: هان.

٣ ـ تفسير القمتي ٢: ١٦١.

<sup>\$</sup> ـ الكافي ٢: ٥٥/١.

٥/ ٨٣٩٨ معن أبي عبدالله (طبه السبنة عن حمّاد بن عبسى، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: دفي وصيّة لقمان لابنه: يا بنيّ، سافِرْ بسيفِك، وخُفُك، وعِمامَتِك، وخِبائك، وسقائك، وخيوطك، ومِخرَزك، وتزوّد معك من الأدوية ما تنتفِع به أنت ومن معك، وكن مُوافِقاً لأصحابك إلّا في معصية الله عزّ وجلّ.

يا بني، إذا سافَرْتَ مع قومٍ فأكثِر استِشارَتَهم في أمرِك وأمورِهم، وأكثِر التبَسُّم في وجوههم، وكن كريماً على زادِك بينَهم، وإذا دَعَوك فأجِبْهُم، وإذا استَعانوا بك فأعِنهم، وعليك بطول الصَّمت، وكثرة الصلاة، وسَخاء النفس بما مَعَك من دابّة أو زاد أو ماء.

وإذا استشهدوك على الحقّ فاشهَدْ لهم، وأجهِد رأيك لهم إذا استَشاروك، ثمّ لا تَعزِم حتّىٰ تتثبّت وتنظُر، ولا تُجِب في مَشورَةٍ حتّىٰ تَقومَ فيها وتقعُد وتنام وتأكل وتصلّي وأنت مُستعمِل فكرتَك وحكمَتك، فإنّ من لم يَمْحَضِ النصيحةَ (١) من استشارَه، سلبه الله رأيه.

وإذا رأيت أصحابك يمشون فامْشِ معهم، وإذا رأيتَهم يعمَلون فاعمَلْ معهم، واسمَع لمن هو أكبَرُ منك سِنَاً، وإذا أمَروك بأمرِ وسألوك شبئاً فقُلْ: نَعم، ولا نَقُلْ: لا، فإنّ لا عِيِّ ولُؤم.

وإذا تَحَيَّرتم فَي الطريق فانزِلوا، وإذا شككتُم في الفَصْد فقِفوا وتآمروا، وإذا رأيتُم شخصاً واحداً فلا تسألوه عن طريقِكُم، ولا تسترشدوه، فإنّ الشخص الواحد في الفَلاة مُريب، لعلَه يكون عين اللُصوص، أو يكون هو الشيطان الذي حَيِّركم، وآحذَروا الشخصين أيضاً إلّا أن تَروا ما لا أرى، فإنّ العاقل إذا أبضر بعينه شيئاً عرَف الحقّ منه، والشاهِدُ يرى ما لا يرى الغائب.

يا بُنيّ، إذا جاء وقت الصلاة فلا تؤخّرها لشيءٍ، صلّها واسفرخ منها فإنّها دَين، وصلّ في جماعةٍ ولو على رأس رُجّ، ولا تنامَنَ على دابّتك فإنّ ذلك سريع في دَبَرها، وليس ذلك من فِعل الحُكماء، إلّا أن تكون في مَحمِل بُمكِنك التمدّد لاسيّرْخاء المَفاصِل، وإذا قَرُبتَ مَنْ المِنزِلُ فانزِلُ عِن دابَتك، وابدأ بعَلْفها قبل نفسِك فإنّها نفسُك.

وإذا أردتُم النزول فعلبكم من بقاع الأرض بأحسنها لوناً، وألينها تُربة، وأكثرها عُشباً، وإذا نزلتَ فصلَ رَكْعَتين قبل أن تجلِس، وإذا أردتَ قضاء حاجتك فأبعِد المذهّب في الأرض، فإذا ارتحلتَ فصلَ رَكْعَتين، ثمّ ودّع الأرض التي حَلَلْت بها، وسلّم على أهلها، فإنّ لكلّ بُقعة أهلاً من الملائكة، وإن استَطَعْت أن لا تأكّل طعاماً حتى للأرض التي حَلَلْت بها، وعليك بقراءة كتاب الله ما دُمْت راكباً، وعليك بالنسبيح ما دُمْت عاملاً عملاً، وعليك بالدُعاء ما دمت خالباً، وإبّاك والسّير في أوّل الليل إلى آخره، وإيّاك ورَفْع الصّوت في مسيرك.

وقال أبو عبدالله (مدالله): «والله ما أوتي لقمان الحكمة بِحَسَبٍ، ولا مالٍ، ولا بَسْطٍ في جسم، ولا جمال، ولكنّه كان رجُلاً قويّاً في أمر الله، متورّعاً في الله، ساكناً سِكَيناً (٢)، عميق النظر، طويل التفكّر، حديد البصّر، لم يَنَمُ نهاراً قطّ، ولم يتّكئ في مجلسِ قومٍ قَطّ، ولم يَثْفُلُ في مجلسِ قومٍ قَطّ، ولم يعبَثْ بشيءٍ قَطَ، ولم يَرَه أحدٌ من

٥ ـ مجمع البيان ١٨ ٤٩٦.

<sup>(</sup>١) أَنْحَضَه النصِيحة: صَدقّه. «لسان العرب ـ محض ـ ٧: ٢٢٨».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: سكيناً، وفي «ج»: ساكناً سكيناً.

الناس على بَولٍ ولا غائطٍ قَطَّ ولا اغتِسالٍ، لِشدَّة تستُّره و تحفَظه في أمره، ولم يَضحَكُ من شيء قطّ، ولم يغضّبُ قَطَّ مخافة الإثم في دينه، ولم يُمازِحْ إنساناً قطّ، ولم يفرَحْ بما أُوتيه من الدنيا، ولا حزِن منها على شيء قطّ، وقد نَكَح من النساء، ووُلد له الأولاد الكثيرة، وقدّم أكثرَهم إفراطاً فما بكي على موتِ أحدٍ منهم.

ولم يمرّبين رجُلَين يقتَنِلان أو بختَصِمان إلّا أصلح بينهما، ولم يَمْضِ عنهما حتَىٰ تحاجزا (٣)، ولم يسمّع قولاً استحسّنه من أحدٍ قط إلّا سأله عن تفسيره، وعمّن أخذه، وكان بُكثر مُجالسة الفقهاء والعلماء، وكان يغشىٰ القُضاة والمُلوك والسلاطين لفِرَّتِهم (١) بالله، وطُمَأْنِيْنَتِهم القُضاة والمُلوك والسلاطين لفِرَّتِهم (١) بالله، وطُمَأْنِيْنَتِهم في ذلك، ويتعلّم ما يغلِب به نفسه، ويُجاهد به هواه، ويحترزُ به من الشيطان (٥)، وكان يُداوي نفسه بالتفكر والعِبر، وكان لا يظعَنُ إلا فيما ينفّعه، ولا ينظر إلا فيما يَعنيه، فبذلك أوتي الحِكمة، ومُنِحَ العِصْمَة (١).

7/AT99 - الطَّبْرَسِي: بحذف الإسناد، عن حمّاد، عن أبي عبدالله (مبالسلام)، قال: (كان لقمان الحكيم مُعَمَّراً قبل داود (عبدالسلام) في أعوام كثيرة، وإنّه أدرك أيّامه، وكان معه يوم قَتَل جالوت، وكان طول جالوت ثمان مائة ذراع، وطول داود عشرة أذرًع، فلمّا قتل داودٌ جالوت رزقه الله النبوّة بعد ذلك، وكان لقمان معه إلى أن ابتُلي بالخَطيئة، وإلى أن تاب الله عليه، وبعده.

وكان لقمان يَعِظ ابنَه بآثار حتى نفطر وانشق، وكان فيما وَعظه أنّه قال: يا بنيّ، مذ سقَطتَ إلى الدنيا استدّبَوْتُها واستَقْبَلْتَ الآخِرة، فدارٌ أنت إليها تسير أقرَب إليك من دارِ أنت عنها مُتباعِد.

يا بُنيّ، لا خير في الكلام إلّا بذكر الله تعالى وإنّ صاحِب السكوت تَعلوه السَّكينة والوّقار.

يا بُنيَ، جالس العلماء، فلو وَضع الله العلم في قلب كلبٍ لأعزَه الله وأحبّه. يا بنيّ، جالس العلماء، وزاحِمُهُم برُكبَتِك، ولا تُجادلهم فيَمُقُنوك، وخُذْ من الدنبا بُلاغاً، ولا ترفُضها فتكون عبالاً على الناس، ولا تدخُل فيها دخولاً يضرّ بآخرتك، وصُمْ صوماً بقطع شهوتك، ولا تَصُمْ صَوماً بمنعك ويُضعِفك عن الصلاة، فإنّ الصلاة أحبّ إلى الله من الصيام، والصلاة أفضل الأعمال.

يا بُنيَ، إن الدُّنيا بحرَّ عميقٌ قد هَلَك فيها عالَمٌ كثيرٌ، فاجعَلْ سفينتك فيها الإِيمان، وأجعَلْ شِراعَها التوكّل، وأجعَلْ زادَك فيها تقويٰ الله، فإن نجَوتَ فبرحمة الله، وإن هلكت فبذنوبك.

با بُنيّ، إن تأذّبتَ صغيراً انتفعْتَ به كبيراً، ومن عُني بالأدب آهنمّ به، ومن آهنّمٌ به تكلّف عمله، وَمَنْ تكلّف عمله أشندَ طَلَبُه، ومن أشتَدُ طلبُه أدرَك منفّعَتُه، فاتَّخِذُهُ عادةً، فإنّك تُخلف به في سَلَفِك، وتنفعُ به خَلَفَك، ويرتجبك فيه راغب، وبخشي صولتك راهِب، وإبّاك والكسل عن العلم والطلب لغيره، فإن غُلبتَ على الدنيا فلا

<sup>(</sup>٣) في «ط»: تحايّاً.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: لعزَّتهم.

<sup>(</sup>٥) في «ظ، ج، ي» والمصدر: السلطان.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: القضيّة.

سورة لقمان (٣١) ...... ٢٦٩

تُغلب على الآخرة.

يا بُنيّ، من أدرك العلم، فأيّ شيء فانه؟ ومن فانه العلم فأيّ شيء أدرك؟ يا بُنيّ، إذا فانك طَلَب العلم فإنّك لم تَجِدُّ له نضّيبعاً أشدٌ من تركه، ولا تمارِيَنَ فيه لَجوجاً، ولا تجادِلَنّ فقيهاً، ولا تعادِيَنٌ سلطاناً، ولا تُماشِينَ ظالماً، ولا تصادِقنَ عدوّاً، ولا تواخِيّن فاسفاً نَطِفاً، ولا تصاحِبنَ متّهماً، واخزن علمك كما تخزن وَرِقك (١).

يا بُنيّ، لا تُصعّر خدّك للناس، ولا تمثِّن في الأرض مَرّحاً، واغضُضْ من صوتك، إنّ أنكر الأصوات لَصَوت الحمير، وأقْصِد في مشيك.

يا بُنيّ، خَفِ الله تعالىٰ خوفاً لو أتيت يوم القيامة بيرّ الثقلين خِفْتَ أن يعذّبك، وآرجُ الله تعالىٰ رجاءً لو وافيت يوم القيامة بإثم الثقلين أن يغفر الله لك.

فقال له ابنه: يا أبت، وكيف أطيق هذا وإنَّما لي قلبٌ واحد؟

فقال لقمان: يا بني، لو استُخرِج قلب المؤمن وشُق لؤجد فيه نوران: نور للخوف، ونور للرجاء، ولو وُزنا ما رجح أحدُهما على الآخر شيئاً ولا مثقال ذرّة، قمن يؤمن بالله ويصدّق ما قال الله تعالى يفعل ما أمر الله، ومن لم يفعل ما أمر الله فإنّ هذه الأخلاق يشهد بعضها لبعض، قمن يؤمن بالله إيماناً صادقاً يعمل لله خالصاً، ومن عمِل لله عملاً خالصاً ناصحاً آمن بالله صادقاً، ومن يُطِع الله تعالى خافّه، ومن خافة فقد أحبّه، ومن أحبّه اتبع أمره، ومن اتبع أمره استوجب جنّنه ومرضاته، ومن لم يتبع رضوان الله فقد خان الله، ومن خان الله استوجب حققه وعذابه وخزيه وتكالِه.

يا بُنيّ، لا تَرْكَن إلى الدنيا، ولا تُشغَل قلبَك بها، فما حَلَق الله خَلْقاً أهوَن عليه منها، ألا ترى أنّه لم يجعَل نعيمها ثواباً للمُطيعين، ولم يجعَلْ بلاءَها عقوبةً للعاصين؟

يا بُنيّ، من أحبا نفساً فكأنّما أحيا الناس جميعاً، أي من استنفّذُها من قَتْلٍ، أو غرقٍ، أو حَرْقٍ، أو هَدْمٍ، أو سَبُعٍ، أو كَفَله حتى يستغني، أو أخرجَه من فَقْرٍ إلى غِنيّ، وأفضل من ذلك كلّه من أخرَجه من ضّلال إلى هدى. يا بُنيّ، أقم الصلاة وأمر بالمعروف، وأنّه عن المنكر، واصبر على ما أصابك إنّ ذلك من عزم الامور،

قوله تعالى:

# وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمَّهُ وَهْناً عَلَىٰ وَهْنِ -إلى نوله تعالى -بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ [18-10]

١/٨٤٠٠ ـ عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهْناً عَلَىٰ وَهْنِ ﴾ يعني ضَعْفاً على

<sup>(</sup>١) في «ط» تسخة بدل: ارزقك.

٣٧٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

ضغف

٣/٨٤٠١ محمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد، عن مُعلَىٰ بن محمد، عن بِسطام بن مرّة، عن إسحاق ابن حسّان، عن الهيثم بن واقِد، عن عليّ بن الحسين العَبدي، عن سعد الإسكاف، عن الأصبغ بن تُباتة، قال: شال (١) أمير المؤمنين (مه الدم، عن قوله تعالىٰ: ﴿ أَنِ آشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى آلمَصِيرُ ﴾.

فقال: «الوالدان اللذان أوجب الله لهما الشُكر هما اللذان ولَدا العلم، وورَّنا الحُكم، وأمر الناس بطاعتهما، ثمّ قال الله: ﴿ إِلَى المُمْسِيرُ ﴾ فمصير العباد إلى الله، والدليل على ذلك الوالدان، ثمّ عطف القول على ابن حَنْنَمة وصاحبه، فقال في الخاص والعام: ﴿ وَإِنْ جَاهَداكَ عَلَىٰ أَنْ تُشْرِكَ بِي ﴾ يقول: في الوصيّة، وتعدِل عمّن أمرُتَ بطاعته فلا تُطِعْهُمّا، ولا تسمّع قولهما، ثمّ عطف القول على الوالدين، فقال: ﴿ وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا ﴾ بطاعته فلا تُطِعْهُمّا، ولا تسمّع قولهما، ثمّ عطف القول على الوالدين، فقال: ﴿ وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا ﴾ بقول: عرّف الناس فضلَهما، وادع إلى سبيلهما، وذلك قوله: ﴿ وَاتّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمَّ إِلَى مَرْجِعْكُمْ ﴾ ، فقال: إلى الله ثمّ إلينا، فاتّقوا الله ولا تعصوا الوالدين، فإنّ رضاهما رضا الله، وسخَطهما سَخَط الله».

٣/٨١٠٢ ـ وعنه: عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن أبيه، عن عبدالله بن بَحْر، عن عبدالله بن مُسكان، عمّن رواه، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قال ـ وأنا عنده ـ لعبد الواحد الأنصاري في برّ الوالدين، في قول الله تعالى: ﴿ وَبِالْوَالِدَينِ إِحْسَاناً ﴾ (١) فظننا أنّها الآبة التي في بني إسرائيل: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدوا إِلّا إِيّاهُ وَبِالْوَالِدَينِ إِحْسَاناً ﴾ (١) فظمنا أنها الآبة التي في التي في القمان: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسانَ بَعْبُدوا إِلّا إِيّاهُ وَبِالْوَالِدَينِ إِحْسَاناً ﴾ (١) فلما كان بعد، سألته، فقال: همي التي في لقمان: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسانَ بِوَالِدَيْهِ ﴾ حُسناً ﴿ وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلا تُطِعْهُمَا ﴾ ، فقال: إنّ ذلك أعظم من أن بأمر بصلتهما وحقهما على كل حال ﴿ وَإِنْ جَاهَدَالُ عَلَى أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ ، فقال: لا بل بأمر بصلتهما وإن جاهدا، على النّسرك، وما زاد حقهما إلا عَظْماه.

ابن سعيد، عن فضالة بن أيوب، عن أبان بن عثمان، عن عبدالله بن سليمان، قال: شَهِدتُ جابر الجعفي، عند أبي جعفر (مدالله)، وهو يحدَث أنَّ رسول الله وعليًا (مدهالله) الوالدان.

قال عبدالله بن سليمان: وسمعت أبا جعفر (طبالسلام) يقول: المنّا الذي أحلّ الخُمس، ومنّا الذي جاء بالصِّدق، ومنّا الذي صدّق به، ولنا المودّة في كتاب الله عزّ وجلّ، وعليّ ورسول الله (سلّى لله طبهما) الوالِدان، وأمر الله ذرّيتهما بالشُكر لهما».

۲ ـ الكافي ۱: ۷۹/۳٥٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أنه سأل.

٣ ـ الكافي ٢: ١٢٧/٦.

<sup>(</sup>٢٠١) الإسراء ١٧: ٢٣.

٤ ـ تأويل الآيات ١: ١/٤٣٦.

سورة لقمان (٣١) ...... (٣١) ..... ٢٧١

١٤٠٤ من الحسين بن سعيد، عن التحدين إدريس، عن أحمد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن الحسين بن سعيد، عن النّضر بن سُويد، عن يحيى الحلبي، عن ابن مُسكان، عن زُرارة، عن عبدالواحد بن مختار، قال: دخلت على أبي جعفر (عبدالله)، فقال: وأما علِمتَ أنّ عليّاً (عبدالله) أحد الوالدين اللذين قال الله عزّ وجلّ: ﴿ أَنِ آشْكُرْ لِلى وَلِوَالِدَيْنَ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ أَنِ آشْكُرْ لِلى وَلِوَالِدَيْنَ قال الله عز وجلّ: ﴿ أَنِ آشْكُرْ لِلى وَلِوَالِدَيْنَ قال الله عز وجلّ: ﴿ أَنِ آشْكُرْ لِلى وَلِوَالِدَيْكَ ﴾ ٢٤.

قال زُرارة: فكنت لا أدري أي آية هي، التي في بني إسرائيل، أو التي في لقمان ـ قال ـ فقضي لي أن حجّجتُ، فدخلت على أبي جعفر (عبه الله)، فخلَوت به، فقلت: جُعِلتُ فذاك، حديثاً جاء به عبدالواحد. قال: ونعم، قلت: أيّ آيةٍ هي، التي في لقمان، أو التي في بني إسرائيل. فقال: والتي في لقمانه.

مدون بن سعيد، عن عَمرو بن المدون المحدد بن المدون عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن عَمرو بن شمر، عن المُفَضل، عن جابر، عن أبي جعفر (على السلام)، قال: سمِعته يقول: (هُ وَوَصَّيْنَا ٱلإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ فَهُ رسول الله، وعلى (ساوات الله عليمه)».

٧/٨٤٠٦ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيّوب، عن أبّان بن عثمان، عن بشير الدمّان أنّه سمع أبا عبدالله (علمالله) يقول: «رسول الله (صلنالة علمه رآله) أحد الوالدين،

قال: قلت: والآخر؟ قال: «هو عليّ بن أبي طالب عنه السلام».

٨٤٠٧ م. السيّد الرضي في (الخصائص): بإسناده عن سَلمة بن كُهيل، عن أبيه، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَوَصَّيْنَا آلاٍ نُسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْناً ﴾ (١)، قال: أحد الوالدين عليّ بن أبي طالب (عبه السلام).

وقد تقدّم في هذا المعنى عن الأئمّة (عبهم اللهم) في أوّل سورة العنكبوت (١).

٩/٨٤٠٨ - ابن شهر أشوب: عن أبان بن تَغْلَبُ، عن الصادق، سينسلم، في قوله تعالى: ﴿ وَبِالْوَالِـدَيْنِ إِخْسَاناً ﴾ (١)، قال: «الوالدان: رسول الله (صلاله عليه وأند)، وعلى (طبه السلام)».

١٠/٨٤٠٩ ـ عن سلام (١) الجُعفي، عن أبي جعفر (عليه السلام)، وأبان بن تغلب، عن أبي عبدالله (عليه السلام):

٥ ـ تأويل الآيات ١: ٢/٤٣٦.

٦٠ ـ تأويل الآيات ١: ٢/٤٣٧.

٧ ـ تأويل الآيات ١: ٤/٤٣٧.

٨ ـ خصائص الأثمّة: ٧٠.

<sup>(</sup>۱) العنكبوت ۲۹: ۸

<sup>(</sup>٢) تقدّم في تفسير الآيتين (٨٠ ٩) من سورة العنكبوت.

٩ ـ المناقب ٢: ١٠٥.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٣٣ النساء ٤: ٣٦...

١٠ - المناقب ٣: ١٠٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: سالم.

٣٧٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

«نزلت في رسول الله وفي على (عليماالسلام)».

وروي مثل ذلك في حديث ابن جَبَلة.

۱۱/۸٤۱۰ ـ ورُوي عن بعض الأئمّة (مليم السلام)، في قوله تعالى: ﴿ أَنِ أَشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ ﴾ أنّه نزل فيهما (مليم السلام).

١٢/٨٤١١ ـ وعن النبيّ (صلناة عليه وآله): وأنا وعليٌّ أبوا هذه الأُمَّة».

١٣/٨٤١٢ ـ ورُوي عنه (صلن الدعيد والد): وأنا وعلى أبوا هذه الأمّة، أنا وعلىّ مَوْلَيا هذه الأمّة».

١٤/٨٤١٣ ـ ورُوي عنه (مـنناه عليه وانه): وأنا وعليّ أبّوا هذه الأُمّة، فَعلَىَ عاقَّ والدّيهِ لعنة الله،

الكوفي، قال: حدّ ثنا أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن سعيد الهمداني، قال: خبرنا أبو بكر محمّد بن عمر الجعابي، قال: حدّ ثنا أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن سعيد الهمداني، قال: حدّ ثنا أبو عوانة موسئ بن يوسف القطّان الكوفي، قال: حدّ ثنا محمّد بن سليمان المُقرىء الكِنْدي، عن عبدالصّمَد بن عليّ التوقلي، عن أبي إسحاق السّبيعي، عن الأصبغ بن نباتة العبدي، قال: لمّا ضرب ابنُ ملجم النهان أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبه الله)، غدونا عليه في نفر من أصحابنا: أنا، والحارث، وسويد بن غفلة، وجماعة معنا، فقعدنا على الباب، فسوعنا البّكاء فبكينا، فخرج إلينا الحسن بن علي (عبه الله) فقال: (يقول لكم أمير المؤمنين (عبه الله) انصرفوا إلى منازلكم، فانصرف القوم غيري، فاشتد البكاء من منزله فبكيت، وخرج الحسن (عبه الله)، وقال: وألم أقل لكم انصرفوا في المؤمنين (موانه عبري، فاشتد البكاء من منزله فبكيت، وخرج الحسن (عبه الله)، وقال: وألم أقل لكم انصرفوا المؤمنين (موانه عبري، فالن وبكيت، فقال لي تعمله صفراء، فد تزف واصفر وجهه، ما أدري وجهه أصفر أم المؤمنين (عبه الله)، فإذا هو مستند معصوب الرأس بعمامة صفراء، قد تزف واصفر وجهه، ما أدري وجهه أصفر أم العمامة؟ فأكبّث عليه، فقبلتُه وبكيت، فقال لي: والله الجنة».

فقلت له: جُعِلتُ فداك، إنّي والله أعلم أنّك تصير إلى الجنّة، وإنّما أبكي لفقداني إيّاك. با أمير المؤمنين، جُعِلْتُ فداك، حدّثني بحديثٍ سَمِعْتَه من رسول الله (منزاة عباراته)، فإنّي أراك لا أسمع منك حديثاً بعد يومي هذا أبداً.

قال: ونعم - يا أصبغ - دعاتي رسول الله (منه عبدراله) يوماً، فقال لي: يا عليّ انطلِقْ حتَىٰ تأتي مسجدي، ثمّ تَضْعَد مِنْبَري، ثمّ تدعو الناس إليك فتحمد الله تعالى وتثني عليه، وتصلّي عليّ صلاةً كثيرةً، ثمّ تقول: أيّها الناس، إنّي رسول رسول الله إليكم، وهو يقول لكم: إنّ لعنة الله، ولعنة ملائكته المُقرّبين، وأنبيائه المُرسلين، ولعنتي على من انتمى إلى غير أبيه، أو ادّعى إلى غير مواليه، أو ظلّم أجيراً أجره. فأتيت مسجده، وصّعِدت مِنْبَره، فلمّا رأتني

١١ ـ المناقب ٣: ١٠٥.

١٢ ـ معاني الأخبار: ٣/٥٢.

۱۳ ـ مناقب ابن شهر آشوب ۳: ۱۰۵.

<sup>... 1 &</sup>amp;

١٥ ـ الأمالي ١: ١٢٢.

قريش ومن كان في المسجد أقبلوا نحوي، فحمدت الله وأثنيت عليه، وصلّبت على رسول الله (من الدعب وآله) صلاةً كثيرةً، ثمّ قلت: «أيّها الناس، إنّي رسول رسول الله (من الدعب رآله) إليكم، وهو يقول لكم: ألا إنّ لعنة الله، ولعنة ملائكته المُقربين، وأنبيائه المُرسلين، ولعنتي على من انتمئ إلى غير أبيه، أو ادّعيٰ إلى غير مواليه، أو ظلم أجيراً أجره».

قال: وفلم يتكلّم أحد من القوم إلا عمر بن الخطّاب، فإنّه قال: قد أبلغت \_ يا أبا الحسن \_ ولكنّك جئت بكلام غير مفسّر. فقلت: أبلغ ذلك رسول الله (مناه عبه رقه)، فرجعت إلى النبيّ (مناه عبه وقه) فأخبَرته الخبر، فقال: آرجع إلى مسجدي حتى تصعد مِنْبَري، فاحمد الله واثن عليه، وصلَّ عليَّ، ثمّ قل: يا أيّها الناس، ماكنّا لنجيئكم بشيء إلا وعندنا تأويله وتفسيره، ألا وإنّى أنا أبوكم، ألا وإنّى أنا مولاكم، ألا وإنّى أنا أجبركم».

١٦/ ٨٤١٥ ـ عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طهالسلام) في قوله تعالى: ﴿وَآتَبِعْ سَبِيْلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ﴾ يقول: «إِنّبع سبيل محمّد (منزاة عليه رآله)ه.

#### قوله تعالى:

# يَا بُنَىَ إِنَّهَا إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَـٰواتِ أَوْ فِي ٱلأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللهُ إِنَّ ٱللهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ [١٦]

١/ ٨٤١٦ - قال عليّ بن إبراهيم: ثمّ عطف على خبر لقمان وقصّته، فقال: ﴿ يَا بُنَيَّ إِنَّهَا إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَاواتِ أَوْ فِي ٱلأَرْضِ يَأْتِ بِهَا آللهُ إِنَّ آللهَ لَطِيفٌ خَبيرٌ ﴾ قال: من الرَّزْقِ بأنبك به الله.

٢/ ٨٤١٧ - محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن محمّد، عن الوَشَاء، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عبداللهم)، قال: سمعته يقول: واتقوا المُحقِّرات من الذنوب فإنّ لها طالباً، لا يقول أحدُكم: أذنِب وأستَغْفِر، إنّ الله عزّ وجلَ يقول: ﴿ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيءٍ أَحْصَيْناهُ في إمّامٍ يقول أحدُكم: أذنِب وأستَغْفِر، إنّ الله عزّ وجلَ يقول: ﴿ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيءٍ أَحْصَيْناهُ في إمّامٍ مُسْينٍ ﴾ (١)، وقال عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّهَا إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَاواتِ أَوْ فِي ٱلأَرْضِ يَأْتِ بِهَا آفَهُ إِنَّ آفَة لَطِيْفٌ خَبِيرٌ ﴾ ..

٣/ ٨٤ ١٨ ـ الطُّبْرَسِي: روى العَياشيّ بالإسناد عن ابن مُسكان، عن أبي عبدالله (ميه السلام)، قـال: «اتُّـقوا

١٦ ـ تفسير القمّي ٢: ١٦٥.

سورة لقمان آية ١٦٠.

١ ـ تفسير القُمَّى ٢: ١٦٥.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۰/۲۰۷.

<sup>(</sup>۱) يس ۲٦: ۱۲.

٣ -مجمع البيان ١٨ ٤٩٩.

المُحفَّرات من الذنوب فإنَّ لها طالباً، لا يقولَنَ أحدُكم: أذنِب واستغفر الله، إنَّ الله تعالىٰ يقول: ﴿ إِنَّهَا إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمَـٰواتِ أَوْ فِي الأرْضِ يَأْتِ بِهَا اللهُ إِنَّ اللهُ لَطِيفٌ خَبيرٌ ﴾ .

قوله تعالى:

### وَأَصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ [ ١٧]

1/A£19 ـ الطَّيَرْسِيّ: عن عليّ (عليه السلام): «اصبِرْ على ما أصابك من المَشقّة والأذى في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر».

قوله تعالى:

### وَلَا تُصَعِّرْ خَدُّكَ لِلنَّاسِ [ ١٨ ]

٢/ ٨٤٢١ - عليّ بن إبراهيم: في معنىٰ الآية، أي لا تَذلّ للناس طمعاً فيما عندهم.

٣/٨٤٢٢ ـ الطَّبَرُسِيّ: أي لا تُعِلْ وَجهَك عن الناس تكبّراً، ولا تُعْرضْ عمّن يكلّمك استخفافاً به. قال: وهو معنىٰ قول ابن عبّاس، وأبي عبدالله (عليه السلام).

مرز تمين تنظيمة رامان اسدوى

قوله تعالى:

## وَلَا تَمْشِ فِي ٱلأَرْضِ مَرَحًا [ ١٨ ]

١/ ٨٤٢٣ - عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلأَرْضِ مَوَحَا ﴾ أي فرحاً.

سورة لقمان آية ١٧٠ ـ

۱ ـ مجمع البيان ۱۰ ۰۰۰.

سورة لقمتان آية ١٨٠ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲/۳۲.

٢ُ ـ تفسير القُمَي ٢: ١٦٥.

٣ ـ مجمع البيان ٨: ٥٠٠.

سورة لقمان آية ١٨٠.

١ ـ تفسير القمّي ٢: ١٦٥.

٢/٨٤٢٤ ـ ثمّ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر(طبالسلام)، في قُوله ﴿وَلَا تَمْشِ فِي ٱلأَرْضِ مَرَحًا﴾: «أي بالعظمة».

قوله تعالى:

# وَ اَقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَ آغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أَنْكَرَ ٱلأَصْوَاتِ لَصوْتُ الحَمِير [ ١٩]

١/٨٤٢٥ ـعليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ﴾ أي لا تَعْجَلْ ﴿وَٱغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ﴾ أي لا ترفَعْهُ ﴿إِنَّ أَنْكَرَ ٱلأَصْوَاتِ لَصوْتُ الحَمِيرِ﴾. قال على بن إبراهيم: وروي فيه غير هذا أيضاً.

٢/٨٤٢٦ - الشيخ البُرسي، قال في تفسير قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ أَنْكَرَ ٱلْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الحَمِيرِ﴾، قال: سأل رجل أمير المؤمنين (عليه السلام): «الله أكرم من أن يخلقَ شيئاً ثمّ ينكره، إنّما هو زُرَيق وصاحِبه، في تابوتٍ من نارٍ، في صورة حِمارَين، إذا شَهقًا في النار انزعَج أهل النار من شدّة صُراخِهما».

٣/ ٨٤٢٧ ـ محمّد بن يعقوب: عن أحمد بن محمّد الكوفيّ، عن عليٌ بن الحسن، عن عليٌ بن أسباط، عن عمّه يعقوب بن سالم، عن أبي بكر الحَضْرَمي، قال: سألت أبا عبدالله (مداسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ أَنْكُرَ اللَّصْوَاتِ لَصَوْتُ الحَمِيرِ ﴾، قال: والعطسة القبيحة».

٨٤٢٨ /٤ ـ الطَّبَرْسِي: هي العَطْسَة المرتفعة القبيحة، عن أبي عبدالله (عبدالله)،



قوله تعالى:

# وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرةً وَبَاطِنةً [٧٠]

١/٨٤٢٩ ـ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود المِنْقَريّ، عن

٢ ـ تفسير القمتي ٢: ١٦٥.

سورة لقمان آية ۔ ١٩ ـ

١ ـ تَفسير ٱلقُمتي ٢: ١٦٥.

٢ ـ مشارقُ أنوار اليقين: ٨٠

۳\_الكافي ۲: ۲۱/٤٨٠.

٤ ـ مجمع البيان ١٠ ٥٠٠.

سورة لقمان آية ٢٠٠.

١ ـ تفسير التُّمَي ٢: ١٦٥.

شَريك، عن جابر، قال: قرأ رجل عند أبي جعفر (عبدسلام): ﴿ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرةٌ وَبَاطِنَةٌ ﴾، قال: دأمّا النعمة الباطنة فولايتنا أهل النعمة الظاهِرة فالنبيّ (من الله عبدوالله)، وما جاء به من معرفة الله عزّ وجلّ وتوحيده، وأمّا النعمة الباطنة فولايتنا أهل الببت، وعفّد مودَّتِنا، فاعتَقد والله قوم هذه النعمة الظاهِرة والباطنة، واعتقدها قوم ظاهرة، ولم يعتَقِدوها باطنة، فأنزل الله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلرَّسُولُ لَا يَحْزُنْكَ آلَّذِينَ يُسَادِعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ مِنَ ٱلَّذِينَ قَالُواْ ءَامَنًا بِأَفُواهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنَ فَالْوَا الله (مان الله عله دولايتنا ومحبّننا). قُلُوبُهُمْ ﴾ (١)، ففرح رسول الله (مان الاعبدراله) عند نزولها، إذ لم يتقبّل الله تعالىٰ إيمانهم إلّا بعقد ولايتنا ومحبّننا).

٢/٨٤٣٠ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني (رسياة عنه)، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم ابن هاشم، عن أبيه، عن أبي أحمد محمّد بن زياد الأزدي، قال: سألت سيّدي موسى بن جعفر (عليماالسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَسْبَعُ عَلَيْكُمْ نِعْمَهُ ظَاهِرةً وَبَاطِنَةً ﴾ فقال (علمالسلام): «النعمة الظاهرة: الإمام الظاهر، والباطنة: الإمام الغائب).

فقلت له: ويكون في الأئمة من بغيب؟ فقال: «نعم، بغيب عن أبصار الناس شَخْصُهُ، ولا يَغيب عن قلوب المؤمنين ذِكْرُه، وهو الثاني عشر منّا، ويسهّل الله له كلّ عسير، ويُذلّل الله له كلّ صَعْب، ويُظهِر له كلّ كنوز الأرض، ويقرّب له كلّ بعيد، ويُبير (۱) به كلّ جبّار عنيد، ويُهلِك على بده كلّ شيطان مَريد، ذلك ابن سيّدة الإماء، الذي تَخفى على الناس ولادّتُه، ولا يَحِلّ لهم نسميته، حتى يُظهِرَه الله عزّ وجلّ فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً».

ثمّ قال ابن بابويه (ندّس الله سرّه): لم أسمع هذا الحديث إلّا من أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني (رضراله عنه) بهمدان، عند منصّرَفي من حجّ بيت الله الحرام، وكان رجلاً ثقةً دَيّناً فاضلاً (رحمة الدونوانه عليه).

٣/ ٨٤٣١ - الشيخ في (أماليه). قال: أخبرنا جماعة) عن أبي المُقَضِّل، قال: حدَّثنا الحسن بن آدم بن أبي أسامة اللَّخْمِيّ قاضي فيّوم مصر، قال: حدَّثنا الفضل بن يوسف القَصَبانيّ الجعفي، قال: حدَّثنا محمّد بن عُكاشة الغَنوي، قال: حدَّثني عمرو بن هاشم أبو ممالك الجنبي المُعني عن جُويبر (" بن سعيد، عن الضحّاك بن مُزاحم، عن الغنوي، قال: حدَّثني عمرو بن هاشم أبو ممالك الجنبي العبّاس، قالا في قول الله تعالى: ﴿ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ النِزّال بن سَبرة، عن عليّ (عباسلام)، والضحّاك عن عبدالله بن العبّاس، قالا في قول الله تعالى: ﴿ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ فِي الرزق، وأمّا الباطنة فما ستر عليك من في الرزق، وأمّا الباطنة فما ستر عليك من مساوئ عملك،

<sup>(</sup>١) المائدة ٥: ٤١.

٢ ـكمال الدين وتمام النعبة: ٦/٣٦٨.

<sup>(</sup>١) أي يهلك.

٣ ـ الأمالي ٢: ١٠٤.

<sup>(</sup>١) في هج، ي، ط»: الحيني، وفي هط» نسخة بدل: الجبيسي، وفي المصدر: الجهيني، تصحيف صحيحه ما أثبتناه، أنظر تهذيب التهذيب ٨: ١١١.

<sup>(</sup>٢) في «ط» والمصدر: جوير، وفي «ي» و«ط» نسخة بدل: حريز، وفي «ج»: جريرة، تصحيف، صحيحه ما أثبتناه، انظر تهذيب التهذيب ٢: ١٢٣.

سورة لقمان (۳۱) ...... ۳۲۷ ..... ۳۲۷ ....

١٨٤٣٢ - وعنه، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفَضَّل، قال: حدَثنا أبو أحمد عبيدالله (١) بن الحسين بن إبراهيم العلوي النصيبي (حساله) ببغداد، قال: سمِعت جدّي إبراهيم بن علي يحدّث عن أبيه عليّ بن عبيدالله، قال: حدّثني شيخان بَرّان من أهلنا، سيّدان، عن موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن قال: حدّثني شيخان بَرّان من أهلنا، سيّدان، عن موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد بن عليّ، قال: عليّ، عن أبيه (عليم السلام). وحدّثنيه الحسين بن زيد بن عليّ ذو الدمعة، قال: حدّثني عَمّي عمر بن عليّ، قال: حدّثني أخي محمّد بن عليّ، عن أبيه، عن جدّه الحسين بن علي (عليم السلام).

قال أبو جعفر (طبه السلام): وحدّ ثني عبدالله بن العبّاس، وجابر بن عبدالله الأنصاري ـ وكان بدريّا أحديّا شجرياً وممّن مَحَضَ من أصحاب رسول الله (مان الاعبه وآله)، في مودّة أمير المؤمنين (مبه السلام) ـ قالا: بيشا رسول الله (مان الاعباد) في مسجده في رَهْطٍ من أصحابه، فيهم أبو بكر، وأبو عُبَيدة، وعمر، وعثمان، وعبدالرحمن، ورجُلان من قرّاء الصحابة: من المهاجرين عبدالله بن أمّ عبد، ومن الأنصار أبيّ بن كعب، وكانا بَدرييّن، فقرأ عبدالله من السورة التي يذكر فيها لقمان، حتى أتى على هذه الآبة: ﴿ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعْمَهُ ظَاهِرةً وَبَاطِنَةً ﴾ الآبة، وقرأ أبيّ من السورة التي يذكر فيها إبراهيم (عبه السلام): ﴿ وَذَكّرُهُمْ بِأيّام آللهِ إِنّ فِي ذَلِكِ لَآيَاتٍ لَّكُلُّ صَبّارِ شَكُورٍ ﴾ (١).

قالوا: قال رسول الله (سلزاه طيه وقد): أيّام الله: نَعماؤه، وَبَلاؤه، ومَثُلاته سُبحانه (٣)، ثمّ أقبل (ملزاه عليه وآله) على من شَهده من أصحابه، فقال: إنّي لأتخوّلكم (١) بالموعِظة تخَوُّلاً مخافة الساّمة (٥) عليكم، وقد أوحى إليّ ربّي جلّ جَلالَه أن أذكّرَكم بأنعُمِه، وأنذِرَكم بما اقتصّ عليكم من كتابه، وتلا: ﴿ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ﴾ الآية.

ثمّ قال لهم: قولوا الآن قولكم: ما أوّل نعمة رغّبكم الله فيها، وبلاكم بها؟ فخاض القوم جميعاً، فذكروا يعم التي أنعم عليهم وأحسن إليهم بها من المعاش، والرّياش، والدّريّة، والأزواج إلى سائر ما بلاهم الله عرّ وجلّ به من أنعُمه الظاهرة، فلمّا أمسك القوم أفبل رسول الله رسان المعابد الله على علي (عبدالله)، فقال: يا أبا الحسن، قل، فقد قال أصحابك. فقال: وكيف لي بالقول - فذاك أبي وأمي - وإنّما هدانا الله يلئ! قال: ومع ذلك فهات، قل، ما أوّل نعمة بلاك الله عزّ وجلّ، وأنعم عليك بها؟ قال: أن خلّقني - جلّ نناؤه - ولم أكّ شيئاً مذكوراً. قال: صدقت، فما الثانية؟ قال: أن أنشأني - فله الحمد - الثانية؟ قال: أن أحسّن بي إذ خلّفني فجعلني حبّاً لا موّاتاً. قال: صدقت، فما الثالثة؟ قال: أن أنشأني - فله الحمد - في أحسن صورة، وأعدّل تركيب. قال: صدقت، فما الرابعة؟ قال: أن جعّل لي سراجاً منبراً. قال: صدقت، فما السابعة؟ قال: أن جعّل لي مردّاً في حياة السادسة؟ قال: أن هداني لدينه، ولم بُضِلّني عن سبيله. قال: صدقت، فما السابعة؟ قال: أن جعّل لي مردّاً في حياة السادسة؟ قال: أن حدقت، فما الثامنة؟ قال: أن جعّل في مردّاً في حياة السادسة؟ قال: أن حدقت، فما الثامنة؟ قال: أن جعّل في مردّاً في حياة السادسة؟ قال: أن صدقت، فما الثامنة؟ قال: أن جعّلني مَلِكاً مالِكاً لا مملوكاً. قال: صدقت، فما الثامنة؟ قال: أن جعّلني مَلِكاً مالِكاً لا مملوكاً. قال: صدقت، فما الثامنة؟ قال: أن جعّلني مَلِكاً مالِكاً لا مملوكاً. قال: صدقت، فما الثامنة؟ قال: أن

ا الأمالي ٢: ١٠٥٠

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ والمصدر: عبدالله، راجع تاريخ بغداد ١٠: ٣٤٨.

<sup>(</sup>۲) إبراهيم ۱٤: ٥.

<sup>(</sup>٣) في (ط،ي»: وسُبُحاته.

 <sup>(</sup>١) يَتَخَوَلنا بالمتوعِظِة: أي يَتَعقَدُنا. «النهاية ٢: ٨٨٨.

<sup>(</sup>٥) السآمة: العللُ والضَّجَرُ. «النهاية ٢: ٣٢٨».

سخّر لي سماءَة وأرضه، وما فيهما، وما بينهما من خَلْقِه. قال: صدقت، فما العاشرة؟ قال: أن جعَلنا سبحانه ذُكراناً قُوّاماً على حلائِلنا، لا إناثاً.

قال: صدقت، فما بعد هذا؟ قال: كثرت نِعَم الله - با نبيّ الله - فطابت، وتلا: ﴿ وَإِنْ تَعُدُّواْ نِعْمَتَ آللهِ لَا تُحَصُّوهَا ﴾ (٢) فتبسّم رسول الله (ملناه على وقال: لِيُهْنِئُكَ الحكمة، لِيُهْنِئُكَ العلم - يا أبا الحسن - وأنت وارث علمي، والمبيّن لأمّني ما اختلفتْ فيه من بعدي، من أحبَّك لدينك، وأخذ بسبيلك فهو مّمن هُدي إلى صراط مستقيم، ومن رَغِب عن هُداك، وأبغضَك، لقي الله يوم القيامة لا خَلاق له».

٨٤٣٣ /٥ ـ وعنه، قال: أخبرنا أبو الحسن محمد بن محمد بن محمد بن مخلّد، قال: حدّثنا الرَزَار، قال: حدّثنا محمد بن يونس بن موسى، قال: حدّثنا عون بن عَمارة، قال: حدّثنا سليمان بن عِمران الكوفي، عن أبي حازم المدني، عن ابن عبّاس، في قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرةً وَبَاطِنَةً ﴾، قال: الظاهرة: الإسلام، والباطنة: ستر الذُنوب.

٦/٨٤٣٤ ـ وعنه، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفَضَل، قال: حدّثنا عليّ بن إسماعيل بن يونس بن السَكّن بن صغير الفَنْطَري الصفّار، قال: حدّثنا إبراهيم بن جابر الكاتب المَروَزيّ ببغداد، قال: حدّثنا عبدالرحيم ابن هارون الغَسّاني، قال: أخبرنا هشام بن حسّان، عن همّام بن عُرْوَة، عن أبيه، عن عائشة، قالت: قال رسول الله املن الله عنه الله عنّ وجلّ عليه إلّا في مطعمه ومَشْرَبه فقد قَصُرَ عِلْمُهُ، ودَنا عذابه».

٧/٨٤٣٥ - الطَّبَرْسِيّ: قال الباقر (عبدالله): «النعمة الظاهرة النبيّ (صلناة عليه وآله)، وما جاء به النبيّ من معرفة الله عزّ وجلّ وتوحيده، وأمّا النِعمة الباطنة ولايتنا أهل البيت، وعَقْد مودّنناه.

قوله تعالى:

وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمُ وَلَا هُدَى وَلَا كِتَابٍ مُّنِيرٍ \* وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ ٱلَّبِعُواْ مَا أَنْزَلَ ٱللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ ٱلَّبِعُواْ مَا أَنْزَلَ ٱللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ ٱلَّهِ كَانَ ٱلشَّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ [٢١.٢٠]

<sup>(</sup>١) إبراهيم ١٤: ٣٤.

٥ ـ الأمالي ٢: ٦.

٦ ـ الأمالي ٢: ١٠٤.

۷ ـ مجمع البّيان ۸: ۵۰۱.

سورة لقمان (٣١) .......

مَنْ يُجَادِلُ فِي آشِهِ عِنْدٍ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلَاكِتَابٍ مُّنِيرٍ \* وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ آتَبِعُواْ مَآ أَنْزَلَ آهَهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ عَانَا عَنَا أَوْلُوْ كَانَ آلشَيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَىٰ عَذَابِ آلسَّعِيرِ ﴾: «فهو النَّصْر بن الحارِث، قال له رسول الله (مدراه على والد): اتَّبِعُ ما أُنزِل البك من ربّك. قال: بل أنّبع ما وجَدتُ عليه آبائيه.

قوله تعالى:

# وَمَنْ يُسْلِمْ وَجُهَهُ إِلَىٰ آللهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَـقَدِ آسْتَمْسَكَ بِـالْعُرْوَةِ آلُو ثَقَىٰ وَإِلَىٰ آللهِ عَاقِبَةُ ٱلْأُمُورِ [٢٢]

١/٨٤٣٧ - عليّ بن إبراهيم، في قولهُ تعالىٰ: ﴿ وَمَنْ يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَىٰ آللهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ آسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ ٱلْوُثْقَىٰ﴾ قال: الولاية.

٢/ ٨٤٣٨ عن الحمد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد، عن أحمد بن الحسين بن سعيد، عن أبيه، عن الحُصّين بن مُخارق، عن أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آباته (طهم السلام) في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَقَدِ آسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ آلْوُتْقَىٰ ﴾، قال: «مودّننا أهل البيت».

٣/ ٨٤٣٩ ـ وعنه، قال: حدَّثنا أحمد بن محمَّد، عن أحمد بن الحسين، عن أبيه، عن حُصَين بن مُخارق، عن هارون بن سعيد، عن زيد بن عليّ (عب السلام)، قال: العُروة الوثقيّ المودّة لآل محمّد (منزاة عبدوآله).

• ٨٤٤ / ٤ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن على ماجيلويه النصابة قال: حدّثني عمّي محمّد بن أبي القاسم، عن أحمد بن أبي عبدالله البَرقي، عن أبيه، عن خلّف بن حمّاد الأسديّ، عن أبي الحسن العبدي، عن الأعمش، عن عَباية بن ربعيّ، عن عبدالله بن عبّاس؛ قال: قال ربيول الله اصلى الا عبدراله: ومن أحبّ أن يَتَمسّك بالعُرْوَة الوثقى التي لا آثفِصام لها فليستَمْسِك بولاية أخي ووصبيّ عليّ بن أبي طالب، فإنّه لا يهلِك من أحبّه وتولّه، ولا ينجو من أبغضه وعاداه».

٥/ ٨٤٤١ /٥- وعنه، بإسناده، قال: قال رسول الله (من لا عليه والد): «الأثمّة من وُلّد الحسين (عليم السلام)، من أطاعهم فقد أطاع الله، ومن عصاهم فقد عصى الله عزّ وجلّ، هم العروة الوئقى، وهم الوسيلة إلى الله تعالى،

سورة لقمان آية ٢٢٠ ـ

١ - تفسير القُمّى ٢: ١٩٦٦.

٢ ـ تأويل الآيات ١: ٢٩١/٤٣٩.

٣ ـ تأويل الآيات ١: ٢٩/٤٣٩.

<sup>\$ -</sup> معاني الأخبار : ١/٣٦٨.

٥ ـ عيون أخبار الرضا (طيه السلام) ٢: ٨٨/٥٨.

١٤٤٢ / ٦/ ٨٤٤٢ من طريق العامة، عن أحمد بن عليّ بن الحسين بن شاذان: رواه من طريق العامة، عن الرضا (عبدالله)، عن آبائه (عبم السلام)، قال: وقال رسول الله (من الدعله والله): سَتَكُون بعدي فِتنة مُظلِمة، الناجي منها من تمسَّك بالعُروة الوُثقى.

فقيل: يا رسول الله، وَما العُروة الوُّثقيٰ؟ قال: ولاية سيَّد الوصيِّين.

قيل: يا رسول الله، ومن سيّد الوصيّين. قال: أمير المؤمنين.

قيل: يا رسول الله، ومن أمير المؤمنين؟ قال: مولئ المسلمين وإمامهم بعدي.

قيل: يا رسول الله، ومن مولى المسلمين وإمامهم بعدك؟ قال: أخي عليٌ بن أبي طالبه.

٧/ ٨٤٤٣ ابن شهر آشوب: عن سفيان بن عُتينة، عن الزُهريّ، عن أنس بن مالك، في قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَنْ يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَىٰ آللهِ ﴾ قال: كان أول من أخلص وَجهة لله ﴿ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ ، أي مؤمن مطيع، ﴿ فَقَدِ آسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ آلُوتُقَىٰ ﴾ ، فول: لا إِلٰهَ إلا الله ، ﴿ وَإِلَىٰ آللهِ عَاقِبَةُ آلا مُورِ ﴾ والله ما قُتِل عليّ ابن أبي طالب (عبد السلام) إلّا عليها.

والروايات في معنى العُروة الوثقىٰ زيادة على ما هاهنا تقدُّمت في تفسير آية الكرسي (١).

#### قوله تعالى:

# وَلَوْ أَنَّمَا فِي آلأَرْضِ مِن شَجْرَةٍ أَفْلامٌ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَغْدِهِ سَبْعَةً أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ آللهِ إِنَّ آللهَ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ [ ٧٧ ]

١/٨٤٤٤ - الطَّبَرْسِيّ: قرأ جعفر بن مُعَمَّد (عِلْمِناسِم): دوالبُحر مِدادُهُ،

٢/٨٤٤٥ عن الروح، فقال: ١الرُوح من أمر الله (مناله علم الله) عن الروح، فقال: ١الرُوح من أمر ربي وما أوتيتم من العِلم إلا قليلاً». قالوا: نحن خاصة، قال: ١بل الناس عامّة».

قالوا: فكيف يجتمع هذان ـ يا محمّد ـ تزعُم أنّك لم تؤتّ من العلم إلّا قليلاً وقد أوتيت القرآن، وأوتينا التوراة، وقد قرأتَ ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ ﴾ (1) وهي التوراة ﴿ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً ﴾ (2)؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَوْ

٦ ـ مالة منقبة: ١٤٩/١٨٨

٧ ـ المناقب ٣: ٧٦، شواهد التنزيل ١: ٢٠٩/٤١٤، ينابيع المودّة: ١١١.

<sup>(</sup>١) تقدَّمت في تفسير الآيتين (٢٥٦، ٢٥٧) من سورة البقرة.

سورة لُقمان آية ـ ٢٧ ـ

١ ـ مُجمع البيان ١٨ ٥٠٣.

٢ ـ تفسير القمتي ٢: ١٦١.

<sup>(</sup>٢٠١) البقرة: ٢: ٢٦٩.

أَنَّمَا فِي ٱلأَرْضِ مِن شَجَرةٍ أَقْلامٌ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ ٱللهِ ﴾، يقول: عِلم الله أكثر من ذلك، وما أوتيتم كثير فبكم، قليل عند الله.

٣/ ٨٤٤٦ /٣ ـ وقال أيضاً عليّ بن إبراهيم في قوله: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرةٍ أَقْلامٌ ﴾ الآية: معنئ ذلك أنّ عِلم الله أكثر من ذلك، وأمّا ما آتاكم فهو كثير فيكم، قليل فيما عند الله.

ورواه الشيخ المفيد في (الإختصاص) ببعض التغيير (١).

#### ى<sup>د</sup> قولە تعالى:

# مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنَفْسٍ وَاحِدَةٍ ـ إلى فوله تعالىٰ ـ إِنَّ آللهَ عَلِيمٌ خَبِيرُ [ ٢٨ - ٣٤]

١/ ٨٤٤٨ عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ أَلَمْ تَوَ أَنَّ ٱلْفُلْكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللهِ قال: السُّفُن تجري فِي البَحْرِ بِقُدرة الله.

٢/ ٨٤٤٩ عنالى: ﴿ مَمَا خَلْقُكُمْ وَلَا يَعْتُكُمْ إِلَّا الْجَارُود، عن أبي جعفر رسيد الله، في قوله تعالى: ﴿ مَا خَلْقُكُمْ وَلَا يَعْتُكُمْ إِلَّا كَنَفْسٍ وَاحِدَةٍ ﴾ : «بلغنا ـ والله أعلم ـ أنهم قالوا: يأ محتمد، خاتها أطواراً نُطَعًا، ثمّ عَلَقاً، ثمّ أنشأنا خَلْقاً آخر كما تزعُم، وتزعُم أنّا نُبعَث في ساعةٍ واحدة؟ فقال الله: ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا يَعْتُكُمْ إِلَّا كَنَفْسٍ وَاحِدَةٍ ﴾ ، إنّما يقول له: كن؟

٣ ـ تفسير القُمّي ٢: ١٦٦.

٤ ـ الاحتجاج ٢: ١٥٤.

<sup>(</sup>١) تِرَعوت: وادٍ باليِّمَن، وقيل في أقصى تِيدِ حضرموت. «معجم ما أستعجم ١: ٢١٦».

<sup>(</sup>٢) الجُمَّة: المكان الذي يجتمع فيه مازُه. «الصَّحاح ـ جَمَمَ ـ ٥: ١٨٩٠». وفي «ط» نسخة بدل و«ج»: «حَمَّة» في الموضعين، والحَمَّة: العين الحارّة. «الصحاح ـ حمم ـ ٥: ١٩٠٤».

<sup>(</sup>٣) في المصدر: «ما جروان» وفي «ج، ي» باحوران، ولعلِّ الصُّواب: بابخرُوان: وهي بلدة كبيرة من بلاد الجزيرة على نهرٍ، ومنها إلى الرقّة ثلاثة فراسخ. «الروض المعطار: ٧٤».

<sup>(</sup>٤) الاختصاص: ٩٤.

سورة لُقمان آية . ٢٨ ـ ٣٤ ـ

١ ـ تفسير القُمَى ٢: ١٦٦.

٢ ـ تفسير القُتى ٢: ١٦٧.

٣٨٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

فيكونه.

وقوله تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ آللَهُ يُولِجُ ٱللَّيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُؤلِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱللَّيْلِ﴾ يقول: ما ينقُص في الليل يدخُل في النهار، وما ينقُص من النهار يدخُل في الليل.

قوله: ﴿ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّىٰ ﴾ يقول: كلّ واحدٍ منهما يجري إلى مُتْنَهاه، فلا يقصُر عنه ولا بُجاوِزه.

٣/٨٤٥٠ عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿إِنَّ فِي ذَلكَ لأَيَاتٍ لَكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾، قال: هو الذي يَصبِر على الفَقْر والفاقة، ويشكُر الله على جميع أحواله.

وقوله: ﴿ وَإِذَا غَشِيَهُم مَّوْجٌ كَالظُّلَلِ ﴾ يعني في البحر ﴿ وَعَوْاْ آلَٰهَ مُخْلِصِينَ لَـهُ آلذَينَ ﴾، إلى فوله: ﴿ فَمِنْهُم مُّقْتَصِدٌ ﴾ أي صالح ﴿ وَمَا يَجْحَدُ بِنَايَاتِنَا إِلَاكُلُّ خَتَّارٍ كَفُورٍ ﴾، فال: الخَتَار: الخدَاعِ ۚ وقوله: ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ آتَقُواْ رَبَّكُمْ وَآخْشُواْ يَوْماً لَا يَجْزِى وَالِدٌ عَنْ وَلَدِهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنَّ وَعْد آللهِ حَقَّ ﴾، قال: ذلك يوم القبامة.

٤/ ٨٤٥١ ـ وقوله: ﴿إِنَّ آللَهُ عِنْدَهُ عِلْمُ آلسَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ آلْغَيْثُ وَيَعْلَمُ مَا فِي آلاُرحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَّاذًا تَكْسِبُ غَداً وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَى أَرَضٍ تَمُوتُ إِنَّ آفَهُ عَلِيْمٌ خَبِيرٌ ﴾، قال: فال الصادق (طبه السلام): وهذه الخمسة أشباء لم يطَلِعْ عليها مَلَك مُفَرَّب، ولا نَبيّ مُرْسَل، وهي من صِفاتِ الله عزّ وجلَه.

٥/ ٨٤٥٢ /٥ - ابن بابوبه في (الفقيه): مرسَلاً، عن الصادق (طبه السلام)، في قول الله عزَ وجلّ: ﴿ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَداً وَمَا تَدْرِى نَفْسٌ بِأَى أَرْضٍ تَمُونُ ﴾، قال: «مِن قَدَم إلى قَدَم».

1/ 100 ابن أبي الحديد في (شرح نهج البلاغة)، قال: روى ابن دِيزيل، قال: لمّا خرج عليّ (هداهم) من الكوفة إلى الحروريّة، قال له رجل: با أمير المؤمنين، سِرُ على ثلاث ساعات مَضَيْنَ من النهار، فإنّك إنْ سِرْتَ الساعة أصابك وأصحابك أذى. فقال المباهدية، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ آفَة عِنْدَهُ عِلْمُ السّاعة وَيُعَزّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي فقال الله تعالى: ﴿ إِنَّ آفَة عِنْدَهُ عِلْمُ السّاعة وَيُعَزّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأرحام ﴾ الآية ، ثم قال: وإنّ محمّداً (صلناه عدوله) لم يدّع عِلْمَ ما ادّعيت، أنزعُم أنّك تهدي إلى الساعة التي يُصِينُ السوء [بمن سار فيها]؟ فمن صدّقك فقد استغنى عن يُصيب النّفُع [من سار فيها]، وتَنْهى عن الساعة التي يَحِينُ السوء [بمن سار فيها]؟ فمن صدّقك فقد استغنى عن الاستِعانة بالله عزّ وجلّ - ثمّ قال - اللهم لا طَيرَ إلّا طَيرُك، ولا ضَيْرً إلّا ضَيْرُك، ولا إله غيرُك،

قال: وروى مُسلم الضّبَيّ، عن حَبّة العُرَنيّ، قال: سار في الساعة التي نَهاه عنها المنجّم، فلمّا انتهينا إليهم رمونا، فقلنا لعليّ (عبدالملام): يا أمير المؤمنين، قد رمونا. فقال: «كُفُواه. ثمّ رمونا، فقال: «كفّوا». ثمّ الثالثة، فقال: «الآن طاب لكم القتال، احمِلوا عليهم».

٣ ـ تفسير القُمَى ٢: ١٦٧.

<sup>£</sup> ـ تفسير القمَّى ٢: ١٦٧.

٥ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ٣٨٣/٨٤.

٦ ـ شرح النهج ٢: ٢٦٩.

#### 



## سورة السَّجْدَة

#### فضلها

١/ ٨٤٥٤ - ابن بابويه: بإسناده عن الحسن، عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: دمن قرأ سورة السجدة في كلّ ليلة جُمُعة أعطاهُ الله تعالى كتابه بيمينه، ولم يُحاسِبُه بماكان منه، وكان من رُفقاء محمّد وأهل بينه (ملهم السلاة والسلام)،

٢/ ٨٤٥٥ عن (خواصّ القرآن): رُوي عن النبيّ اسناه عبداله، أنّه قال: «من قرأ هذه السورة فكأنّما أحيا ليلة القدر، ومن كتّبها وجَعَلها عليه أمِنَ الحُمّيٰ، ووَجع الرأس، ووجَع المَفاصِل».

٣/٨٤٥٦ ـ وفي رواية أخرى، قال رسول الله (سنزة عليه رقة: دمن كتّبها وعلَّقَها عليه أمِنَ من وجع الرأس، والحُمّى، والمَفاصل».

٤/ ٨٤٥٧ عنه الرَّيْغ الرَّيْغ السادق (عبدالسلام): ومن كتيها وعلَّها عليه أمنَ من الحُمَّى، وإن شَرِبَ ماءَها زال عنه الرَّيْغ والمثلَّنة (١) بإذن الله تعالىٰ ه.

سورة السجدة \_فضلها \_

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٠.

\*45 -

۳ ـ خواصّ القرآن: ٦ «نحوه».

.... **£** 

(١) الحُمّن المثلّة: التي تأتي في اليوم الثالث. «مجمع البحرين ـ ثلث ـ ٢: ٢١١»، وفي «ط، ي»: بالمثلّة.

قوله تعال*ى:* 

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمْنِ آلرَّحِيم الَــمَ \* تَــنْزِيلُ آلْكِتَــابِ لَا رَيْبَ فِـيهِ - إلى فـوله تعالىٰ - لَـعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ [٣-١]

١/ ٨٤٥٨ على بن إبراهيم: ﴿ اللَّمَ \* تَنْزِيلُ ٱلْكِتَابِ لَارَيْبَ فِيهِ ﴾ أي لا شكَ فيه ﴿ مِن رَّبُ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ ، ﴿ أَمْ يَقُولُونَ آفْتَرَاهُ ﴾ ، يعني قُريْشاً ، يقولون: هذا كَذِبُ محمّدٍ ، فردَ الله عليهم ، فقال: ﴿ بَلْ هُوَ ٱلْحَقُّ مِنْ رَّبُكَ لِتَنْذِرَ قَوْماً مَّا أَتَاهُمْ مِّن نَذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ . لِتُنْذِرَ قَوْماً مَّا أَتَاهُمْ مِّن نَذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ .

قوله تعالى:

# اللهُ الَّذِي خَلَقَ آلسَّمُواتِ وَالْأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اللهُ اللهُ

سورة السجدة آية ـ ١ ـ ٣ ـ

١ ـ تفسير القمّي ٢: ١٦٧.

٣٨٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

ومعنى ﴿ ثُمَّ ٱسْتُوىٰ عَلَىٰ ٱلْعَرْشِ ﴾ قد مضىٰ في سورة طه (١).

قولة تعالى:

#### يُدَبِّرُ الأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ إِلَىٰ الأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ [0]

١/٨٤٦٠ ـ عليّ بن إبراهيم: يعني الأمور التي يُدبّرها، والأمر والنهي الذي أمَر به، وأعمال العِباد، كلّ هذا يظهر يوم القيامة، فيكون مِقدار ذلك اليوم ألف سنة من سِنيّ الدنيا.

قوله تعالى:

#### عالِمُ ٱلْغَيْبِ وٱلشَّهَادَةِ [٦]

١/٨٤٦١ ـ ابن بابويه، قال: حدّثنا أبي (حمده)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن تُعْلَبَه بن مَيْمُون، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿عالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ﴾، فقال: والغيب ما لم يَكُنْ، والشَّهادة ما قد كان».

قوله تعالى:

#### آلَّذِي أَخْسَنَ كُلُّ شَيِي عِخْلَقُهُ إلى نوله نعالى . ثُمَّ سَوَّاهُ [٩٠٧]

١/٨٤٦٢ على بن إبراهيم: قوله: ﴿ اللَّذِي أَنْكُمْ مُنْ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَةٌ وَبَدَأً خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِنْ طِينٍ ﴾، قال: هو آدم رسه على ﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ ﴾ أي وُلدَه ﴿ مِن سُلالَةٍ ﴾، وهي الصَّفْوة من الطعام والشراب ﴿ مِن مَّاءٍ مَهِينٍ ﴾ قال: النُطْفَة المتني ﴿ ثُمَّ سَوَّاهُ ﴾ أي استحاله من نُطفة إلى عَلفَةٍ، ومن عَلَقَةٍ إلى مُضْغَةٍ، حتى نفَخَ فيه الروح.

(١) تقدّم في تفسير الآية (٥) من سورة طه.

سورة السجدة آية ـ ٥ ـ

١ ـ تفسير القمّي ٢: ١٦٨.

سورة السجدة آية . ٦ .

١ ـ معاني الأخبار: ١٤٦.

سورة السجدة آية ـ٧ ـ ٩ ـ

١ ـ تفسير القشى ٢: ١٦٨.

قوله تعالى:

#### قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِّلَ بِكُمْ [11]

1/ 1/ 1/ 2 على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن هِشام، عن أبي عبدالله (على الله على)، قال: «قال رسول الله (من الفعد على الما أسري بي إلى السَّماء رأيتُ مَلَكاً من الملائكة بيده لَوْح من نُور، لا يلتَفِتُ يميناً ولا شِمالاً، مقبلاً عليه، كهيئة الحزين، فقلت: من هذا، يا جَبْرَتيل؟ فقال: هذا مَلَكُ المَوت، مشغول في قَبْض الأرواح. فقلت: أَدْنِني منه ميا جَبْرَئيل ملك أَدُناني منه، فقلت له: يا مَلَكَ الموت، أكلُ من مات، أو هو ميّت فيما بعد أنت تَقْبِضُ روحه؟ قال: نعم. قلت: وتحضُرهم بنفسك؟

قال: نعم، فما الدنياكلَها عندي، فيما سخّرها الله لي ومكّنني منها، إلّاكالدُّرْهَم في كفَّ الرجل يُقلّبه كيف يشاء، وما من دار في الدنيا إلّا وأدخُلُها في كلّ يومٍ خمس مرّات، وأقول إذا بكي أهلُ البيت على ميّتهم: لا تبكوا عليه، فإنّ لي إليكم عودة وعودة، حتّىٰ لا يبقىٰ منكم أحد.

فقال رسول الله (صنن له عبه رآله): كفئ بالموت طامّة، يا جَبْرَتَبْل. فقال جَبْرَتَبل: ما بعد المَوت أطمّ وأعظم من الموت».

۲/ ۸٤٦٤ الإسراء: ووقال (سنن ه مبه راد): ثمّ مَرَدْتُ بملك من الملائكة وهو جالِس على مَجلس وإذا جميع الدنيا وذكر حديث الإسراء: ووقال (سنن ه مبه راد): ثمّ مَرَدْتُ بملك من الملائكة وهو جالِس على مَجلس وإذا جميع الدنيا بين رُكْبَتيه، وإذا بيده لوح من نور، فيه كتاب ينظر فيه، ولا يلنفن يميناً ولا شمالاً، مقيلاً عليه كَهيئة الحزين، فقلت: من هذا، يا جَبْرَئيل؟ فقال: هذا مَلْك الموت، دائبٌ في فَيْضِ الأرواع. فقلت: يا جَبْرَئيل، أدنيني منه حتى أكلمته. فأدناني منه، فسلمت عليه، وقال له جَبْرئيل: هذا محمد (صدرة عيدراد) نبيّ الرحمة الذي أرسله الله إلى العباد، فأدناني منه، وحيّاني بالسلام، وقال: أبشر ديا محمد مقالي أرى الخيركلة في أمّنك. فقلت: الحمد لله المنّان، ذي النِعَم والإحسان على عباده، ذلك من فضل ربيّ ورحمته على.

فقال جَبْرَئيل: هذا أشد الملائكة عملاً. فقلت: أكلُّ من مات، أو هو ميّت فيما بعد هذا تقيض روحه؟ قال: نعم. قلت: وتراهَم حيث كانوا، وتشهَدُهم بنفسِك؟ فقال: نعم. وقال ملك الموت: ما الدنياكلها عندي فيما سخَّرها الله لي ومكّنني منها إلّاكالدَّرْهَم في كفّ الرجل يُقلّبه حيث شاء، وما من دارٍ إلّا وأنا أتصفّحها في كلّ يومٍ خمس مرّات، وأفول إذا بكئ أهلُ الميَّت على ميّتهم: لا تبكوا عليه، فإنّ لي فيكم عَودة وعَودة، حتى لا يبقى منكم أحد. فقال رسول الله (من اله مدرته): كفئ بالموت طامّة، يا جَبْرَئيل. فقال جَبْرَئيل: إنّما بَعْدَ المَوت أطمّ وأطمّ من

سورة السجدة آية ـ ١١ ـ

الموت.

١ ـ تفسير القمّى ٢: ١٦٨.

٢ ـ تفسير القمّي ٢: ٦.

٣/ ٨٤٦٥ عن هِشام بن سالم، قال: ٢ محمّد بن يعقوب: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن هِشام بن سالم، قال: قال أبو عبدالله (علمالله): «ما مِنْ أهل بيت شَعَرٍ ولا وَبَر إلّا ومَلَك المَوت يتصفّحُهم في كلّ يومٍ خَمش مرّات،

٨٤٦٦ /٤ - وعنه: عن أبي عليّ الأشعَري، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن ابن فَضّال، عن عليّ بن عُقْبة، عن أسباط بن سالم مَولى أبان، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): جُعلتُ قداك، يعلم مَلك الموت بقَبْضِ من يقبِض؟ قال: ولا، إنّما هي صِكاك تَنزِل من السَّماء: اقْبِضْ نفسَ فُلان بن فُلان».

٥/ ٨٤٦٧ من عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عمرو بن عثمان، عن المُفَضلٌ بن صالح، عن زيد الشحّام، قال سُئِل أبو عبدالله (عبدالله) عن مَلك الموت، يُقال: الأرض بين يَديه كالقصْعَة، يَمُدٌ يدَه منها حيث يشاء؟ قال: ونعم.

٦/ ٨٤٦٨ - وعنه: عن علي، عن أبيه، عن عبدالله بن المُغيرة، عن السّكونيّ، عن أبي عبدالله (علمالسلام)، قال: وإنّ المبّت إذا حَضَره المَوت، أوثَقَه مَلَكَ المَوت، ولو لا ذلك ما استَقرّه.

٧/ ٨٤٦٩ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن المُفَضَّل بن صالح، عن جابر، عن أبي جعفر (على قبل)، قال: «حضّر رسول الله (ملناظ على رابحلاً من الأنصار، وكانت له حالة حَسَنة عند رسول الله (ملناله عليه وآله): ارفِقُ الله (ملناله عليه وآله): ارفِقُ بعد رأسِه، فقال له رسول الله (ملناله عليه وآله): ارفِقُ بصاحبي فإنّه مؤمن. فقال له ملك المَوت: يا محمّد، طِبْ نفساً، وقرَّ عَيناً، فإنّي بكلّ مؤمن رفيقٌ شفيقٌ.

٠٨ ٨٤٧٠ - ابن بابويه في (الفقيه)، قال: قال الصادق (علم السلام): اقبل لمَلَك الموت (علم السلام): كيف تقبِضُ الأرواح وبعضُها في المَعْرِب، وبَعْضُها في المَعْرِق في ساعةٍ واحدة؟ قال: أدْعوها فتُجيبُني، قال: دوقال مَلَك الأرواح وبعضُها في المَعْرِب، وبَعْضُها في كفّ أحدِكم الموت: إنّ الدنيا بين يدي كالدَّرْهَم في كفّ أحدِكم الموت: إنّ الدنيا بين يدي كالدَّرْهَم في كفّ أحدِكم

۳۔الکافی ۳: ۲۲/۲۵٦.

٤ ـ الكافي ٣: ٢١/٢٥٥.

٥ ـ الكافي ٣: ٢٥٦/٢٥٦.

٦ ـ الكافي ٣: ٢/٢٥٠.

۷ ـ الكافي ۳: ۱۳۱/۳.

٨ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ٣٥٧/٨٠.

يقلُّبُه كيف يَشاءه.

٩/ ٨٤٧١ - وعنه: بإسناده، قال: قال رسول الله (صناة عبداله): الممّا أسري بي إلى السَّماء رأبت في السماء الثالثة رجُلاً، رِجْلٌ له في المَغْرِب، وبيدَو لَوْح ينظُر فيه ويُحرَّكُ رأسَه، قلت: يا جَبْرَئيل، من هذا؟ قال: هذا ملك الموت».

السّماء مَرَرْتُ بملكِ جالس على سرير من نور، على رأسِه تاجٌ من نور، إحدى رِجُلَيْه في المَشْرِق والأخرى في السّماء مَرَرْتُ بملكِ جالس على سرير من نور، على رأسِه تاجٌ من نور، إحدى رِجُلَيْه في المَشْرِق والأخرى في المَغْرِب، وبين يَدَيْهِ لوح ينظر فيه، والدنيا كلّها بين عينيه، والخَلقُ بين ركبتيه، ويدُه تبلُغ المشرِق والمغرِب، فقُلتُ: يا جَبْرَئيل، من هذا؟ فما رأيتُ من ملائكة ربّي جلَّ جلاله أعظم خَلْقاً منه، قال: هذا عِزْرائيل مَلك المَوت؟ أَذْنُ فسلَّم عليه، فدنوتُ منه، فقلت: سلام عليك، حبيبي مَلك المَوت. فقال: وعليك السلام يا أحمد. وما فعل ابن عمّي؟ قال: وكيف لا أعرِفُه؟ فإنَّ الله جلَّ جلاله وكَلني بقَبْضِ الأرواح ما خَلا روحَك وروح على بن أبي طالب، فإنّ الله يتوفّاكُما بمشيئته».

۱۱/۸۶۷۳ ـ عبدالله بن عمر بن الخطّاب، قال: قال رسول الله (منه المعاونة) ذات يوم على مِنْبَره، وأقام عليّاً (عبه السلام) إلى جانبه، وخطّ بدّه اليُمنئ في يده [فرفعها] حتّىٰ بان بَياض إبطَيْهِما، وقال: «يا معاشر الناس، ألا إنّ الله ربّكم، ومحمّد نبيّكم، والإسلام دينكم، وعليّ هاديكم، وهو وصيّي وخليفتي من بعدي.

ثمّ قال: ويا أبا ذرّ، عليّ عَضُدي، وهو أميني على وحي ربّي، وما أعطاني ربّي فضيلة إلّا وقد خَصّ عليًا بعِثلها. يا أبا ذر، لن يقبّلِ الله لأحدٍ فَرْضاً إلّا بحبّ عليّ بن أبي طالب، يا أبا ذرّ، لمّا أسري بي إلى السّماء انتهيتُ إلى العَرش، فإذا أنا بحِجاب من الزَّبَوْجَد الأخضَر، فإذا مناه ينادي: يا محمّد، ارْفَعُ الحِجاب؛ فرفَعْتُه فإذا أنا بملك، والدُنيا بين عَيْنَيه، وبيده لَوْح ينظُر فيه، فقلتُ: حبيبي جَبُونِيْل، من هذا الملك الذي لم أز في ملاتكة ربّي أعظم منه خِلْقة ؟ فقال: يا محمّد، سلّم عليه، فإنّه عِزْرائيل ملك المَوت. فقلت: السلام عليك عيا حبيبي ملك الموت. فقال: وعليك السلام عليك عليه منه غنه ابن عمّك عليّ بن أبي طالب (عبه العه)؟ فقلت: حبيبي ملك الموت وعليك أنعرفه؟ فقال: وكيف لا أعرفه؟ يا محمّد، والذي بعنك بالحقّ نبيّاً، واصطفاك رسولاً، إنّي أعرف ابنَ عمّك وصيّاً كما أعرفك نبيّاً، واصطفاك رسولاً، إنّي أعرف ابنَ عمّك وصيّاً كما أعرفك نبيّاً، وكيف لا يكون ذلك وقد وكّلني الله بقبيض أرواح الخلائق ما خلا روحك وروح عليّ، فإنّ الله تعالى يتولاهما بمشيئته كيف يشاء وبختاره.

١٢/ ٨٤٧٤ ـ بستان الواعظين: ذُكر في بعض الأخبار أن الله تعالىٰ خلَق شجرةً فرعُها تحت العَرش، مكتوبٌ على كلّ وَرَقةٍ من ورَقِها اسمُ عَبْدٍ من عَبيده، فإذا جاء أجَلُ عبدٍ سقَطت تلك الورقة التي فيها اسمه في حِجْرِ ملك الموت، فأخذ روحه في الوقت.

٩ ـ عيون أخبار الرضا (مله السلام) ٢: ٢٨/٣٢.

١٠ \_المناقب ٢: ٢٣٦.

١١ ـ البحار ٣٨: ١٦٧/١٣٧، عن روضة ابن شاذان، مدينة المعاجز: ١٧٥.

<sup>.... 17</sup> 

٣٩٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

١٣/ ٨٤٧٥ ـ وفيه: وفي بعض الأخبار: أنَّ للمَوت ثلاثة آلاف سَكْرَة، كلَّ سَكْرَة منها أَشدٌ من أَلف ضَرْبَةٍ بالسَّيف.

11/ 12/٦ - وفيه: وفي بعض الأخبار: أنّ الدنياكلها بين يَدّي ملك المتوت كالمائِدة بين يَدي الرَّجُل، يمدّ يَدَه إلى ملك يَدَه إلى ما شاء منها فيتناوله ويأكُل، والدنيا، مشرقها ومغربها، برّها وبحرها، وكلّ ناحية منها، أقرب إلى ملك الموت من الرجل على المائدة، وأنّ معه أعواناً، والله أعلم بعدّتهم، ليس منهم ملك إلّا لو أذن له أن يلتقِم السبّع الموت من الرّضين السبّع في لُقْمَة واحدة لَفعل، وأنّ غُصّة من غُصَصِ المَوت أشدٌ من ألف ضَربَة بالسّيف، وكلّ ما خلق الله عزّ وجلّ بتركه إلى الأجل، فإنّه مُوقّت لوفاء العِدّة وانقِضاء المُدّة.

قوله تعالى:

#### وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونَ نَاكِسُواْ رُءُوسِهِمْ -إلى قوله تعالىٰ -إِنَّا نَسِيْنَاكُم [ ١٢ - ١٢ ]

مرفقت كالميتزار طوع إسسادى

قوله تعالى:

تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ المَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَطَمَعاً وَمِمّا رَزَقْناهُمْ يُنْفِقُونَ \* فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ ما أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ رَزَقْناهُمْ يُنْفِقُونَ \* فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ ما أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ رَزَقْناهُمْ يُنْفِقُونَ \* قَرَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ [١٧-١٧]

١/ ٨٤٧٨ - الشيخ بإسناده عن الحسن بن محمّد بن سماعة، قال: حدّثني ابن رِباط، عن ابن مُسكان، عن

۱۰. ۱۲

1.5

سورة السجدة آية ـ ١٢ ـ ١٤ ـ

١ ـ تفسير القمتي ٢: ١٦٨.

سورة السجدة آية ١٦٠ ١٧.

۱ ـ التهذيب ۲: ۲:۲/۸۵۸.

سليمان بن خالد، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: «جاء رجل إلى رسول الله (سلزالا عبدواله)، فقال: يا رسول الله، أخيرني عن الإسلام: أصله، وفرعه، وذُرُوته، وسَنامه. فقال: أصله الصلاة، وفرعُه الزكاة، وذِرُوَتُه وسَنامهُ الجهاد في سبيل الله تعالىٰ.

قال: يا رسول الله، أخْبِرني عن أبواب الخير. قال: الصَّيَام جُنَّة (١)، والصَّدَقَة تُذْهِب الخطبئة، وقيام الرجل في جَوف الليل بُناجي ربّه، ثمّ قال: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ المَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَطَمَعاً وَمِمّا رَزَقْناهُمْ يُنْفِقُونَ﴾.

٢/٨٤٧٩ - ابن بابؤیه في (الفقیه) بإسناده: عن أبي عُبیدة الحَذَاء، عن أبي جعفر (طه السلام)، في قـول
 الله عزّ وجلّ: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ المَضَاحِعِ ﴾، فقال: «لعلّك ترىٰ أنّ الفوم لم يكونوا ينامون؟، فقلت: الله ورسوله أعلم.

فقال: الابدّ لهذا البّدن أن تُريحَه حتَىٰ يخرُج نفسه، فإذا خَرِج نفسُه استَراح البدّن، ورجَعت الروح فيه، وفيه قوّة على العمل، فإنّما ذكرهم الله تعالىٰ، فقال: ﴿تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ المَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَضِه قوّة على العمل، فإنّما ذكرهم الله تعالىٰ، فقال: ﴿تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ المَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبِّهُمْ خَوْفاً وَطَمَعا ﴾ نزلت في أمير المؤمنين (طبالله) وأتباعه من شيعتنا، ينامون أوّل الليل، فإذا ذهب ثُلُث (١) الليل، أو ما شاء الله، فزعوا إلى ربّهم راهبين راغبين طامِعين فيما عنده، فذكرَهم الله عزّ وجلّ في كتابه لنبيّه (من الشعله مراهبين راغبين طامِعين فيما عنده، فذكرَهم الله عزّ وجلّ في كتابه لنبيّه (من الشعله مراهبين راغبين وأدخلهم جنّته وآمن خوفَهم، وسكّن روعَتهمه.

قلت: جعلت فداك، إذا أنا قُمت آخِر الليل، أيّ شَيء أَقُول إذا قُمْتُ؟ قال: وقل: الحمد لله ربّ العالمين، وإله المُرْسَلين، الحمد لله الذي يُحيي المَوْتَىٰ، ويَبْعَثُ مَنْ فِي الْقَبورِ. فإنّك إذا قُلْتَها ذهَب عنك رِجْسُ الشّيطان ووَساوِسُه إن شاء الله تعالىٰ».

٣/ ٨٤٨٠ من ابن مُسكان، عن سليمان بن خالد البَرقيّ: عن أبيه، عن علي بن النّعمان، عن ابن مُسكان، عن سليمان بن خالد، عن أبي جعفر (مله هدم)، قال: قال: وألا أُخْبِرُك بِأصل الإِسلام، وفرعِه، وَذُرْوَتِه، وَسَنامِهِ؟). قال: قلت: بلي، جُعِلتُ فداك. قال: هأمّا أصلُه فالصلاة، وفَرعُه الزكاة، وذُرُوتُه وسَنامه الجهاد،

فقال: «إن شِنْتَ أَحَبَرْتُكَ بأبوابِ الخَيرِ». قلت: نعم، جُعِلتُ فِداك. قال: «الصَّوم جُنّة، والصَّدقة تَذَهَبُ بالخَطبئة، وقيام الرجل في جوف الليل يذكر الله. ثمّ قرأ: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ المَضَاجِع﴾.

٤/ ٨٤٨١ عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن ثَعْلَبَة بن ميْمُون، عن عليّ بن عبدالعزيز، قال: قال أبو عبدالله (عليه السلام): «ألا أخبِرك بأصل الإِسلام، وفرعِه، وذِرْوَتِه، وسَنامِه؟». قال: قلت: بلي، مُجعِلتُ فداك. قال:

<sup>(</sup>١) الجُنّة: الوقاية «النهاية ١: ٣٠٨».

٢ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ١٣٩٤/٣٠٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ثلثا.

٣ ـ المحاسن: ٢٨٩/٢٨٩.

٤ ـ المحاسن: ٢٨٩/٤٣٤.

وأصله الصلاة، وفرعُه الزكاة، وذُرْوَتُه وسَنامه الجهاد في سبيل الله، ألا أُخْبِرُك بأبواب الخير؟، قلت: نعم، جعلت فداك. قال: والصَّوم جُنّة، والصَّدقة تَحُطُّ الخَطيئة، وقيام الرجل في جَوف الليل يُناجي ربّه». ثمّ تلا: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ المَضَاجِع يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَطَمَعاً وَمِمّا رَزَقْناهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾.

٥ ٨٤٨٢ معلى بن إبراهيم، قال: حدّ نني أبي، عن عبدالرحمن بن أبي نَجْران، عن عاصِم بن حُمَيد، عن أبي عَبدالله (عب السلام)، قال: «ما من عَمَلٍ حَسَنٍ يَعْمَلُه العبد إلا ولَهُ ثوابٌ في القرآن، إلا صلاة الليل، فإن الله لم يُبيّن ثوابُها لِعِظَم خطرها عنده، فقال: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُويُهُمْ عَنِ المَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَطَمَعاً وَمِمّا رَزَقْناهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ إلى قوله ﴿ يَعْمَلُونَ ﴾ ».

ثمّ قال: وإنّ لله كرامة في عباده المؤمنين في كلّ يوم مجمّعة، فإذا كان يومُ الجُمّعة بَعث الله إلى المؤمنين مَلَكاً معه حُلّتان، فينتهي إلى باب الجّنة، فيقول: استأذنوا لي على قُلان. فيقال له: هذا رسول ربّك على الباب. فيقول لأزواجه: أيّ شيء تَرَيَّنَ عليّ أحسَن؟ فيقلُن: يا سيّدنا، والذي أباخك الجنّة، ما رأينا عليك شيئاً أحسن من هذا، قد بعث إليك ربّك، فيتَّزِر بواجدة، ويتعطّف (البالأخرى، فلا يمرّ بشيء إلا أضاء له، حتى ينتهي إلى المتوعِد، فإذا اجتمعوا تجلّى لهم الربّ تبارك وتعالى، فإذا نظروا إليه، أي إلى رحمّته، خرّوا شجّداً، فيقول: عبادي، ارفعوا رؤوسكم، ليس هذا يوم سُجود ولا عبادة، قد رفعت عنكم المؤونة (الله فيقول: يا ربّ، وأي شيء أفضل ممّا أعطيتنا! أعطيتنا الجنّة فيقول: لكم مثل ما في أبديكم سبعين ضِعْفاً. فيرى المؤمن في كلّ مجمّعة سبعين ضِعْفاً مثل أعطيتنا! أعطيتنا الجنّة فيقول: لكم مثل ما في أبديكم سبعين ضِعْفاً. فيرى المؤمن في كلّ مجمّعة سبعين ضِعْفاً مثل ما في يديه، وهو قوله: ﴿ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ (المؤرس له إلى المؤرس الله عرّاء ويوم أزهَر، فأكثروا فيها من التسبيح، والتهليل، والتكبير، والثناء على الله، والصلاة على رسوله (منه عبدرة)».

قال: «فيمرُّ المؤمن فلا يمُرَ بشيء إلَّا أضاء له، حتىٰ ينتهي إلى أزواجه، فيقُلْنَ: والذي أباحَك الجنَّة ، يا سيّدنا ـ ما رأيناك أحسَن منك الساعة. فيقول: إني قلد تَظَرُّتُ إلى نورِ رَبِّي، ثمّ قال: «إنّ أزواجَه لا يَغرُن، ولا يَحِضْنَ، ولا يصْلَفن، (۱).

قال: قلت: جُعلتُ فِداك، إنّي أردت أن أسألك عن شيء أستحي منه، قال: السل، قلت: جعلت فداك، هل في الجنّة غِناء؟ قال: الله إنّ في الجنّة شجرة، يأمر الله رياحها فتهُب، فتضرب تلك الشجرة بأصواتٍ لم يسمَع الخَلاثق مثلَها حُسْناً». ثمّ قال: اهذا عِوَض لمَنْ ترك السَّماع للغِناء في الدنيا من مَخافة الله».

قال: قلت: مُجعِلْتُ فِداك، زِدْني. فقال: وإنَّ الله خلق الجنّة بيده، ولم ترها عين، ولم يطَّلِعُ عليها مَخلوق، يفتَحُها الربُّ كلَّ صَباح، فيقول لها: ازدادي ريحاً، ازدادي طيباً، وهو قول الله تعالى: ﴿ فَكَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِيَ

٥ ـ تفسير القمتي ٢: ١٦٨.

<sup>(</sup>١) تعطَّف بالرداء: ارتدى، وسُمّى الرداء عطافاً لوقوعه علىٰ عِطْفَى الرجل. «لسان العرب ـ عطف ـ ١: ٢٥١».

 <sup>(</sup>٢) المتؤونة: التعب والشدة. «الصحاح ـ مأن ـ ٦: ١٩٨ ٣».

<sup>(</sup>٣) سورة ق ٥٠: ٣٥.

<sup>(</sup>٤) صَّلِفَت المرأةُ: إذا لم تحظّ عند زوجها، وأبغضها. «الصحاح ـ صلف ـ ١: ١٢٨٧».

سورة السجدة (٣٢) ......

لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنِ جَزَاءً بِما كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾».

٣/ ٨٤٨٣ - أحمد بن محمّد بن خالد البَرقي: عن أبيه، والحسن بن عليّ بن فَضّال، جميعاً، عن عليّ بن النعمان، عن الحارث بن محمّد الأحول، عمّن حدّثه، عن أبي جعفر، وأبي عبدالله (مليمالله)، قالا: وقال رسول الله (ملناه على العليّ: يا عليّ، إنّي لمّا أسري بي، رأيت في الجنّة نَهراً أبيض من اللّبَن، وأحْلىٰ من العسّل، وأشد استقامة من السّهم، فيه أباريق عَدد النجوم، على شاطِئه قِباب الياقوت الأحمر والدُرّ الأبيض، فضرَب جَبْرُئيل (عبدالله) بجناحيه إلى جانبه فإذا هو مِسكة ذَفِرة.

ثمّ قال: والذي نفس محمّد بيده، إنّ في الجنّة لشجراً يتصفَّق بالتسبيح، بصوت لم يسمع الأوّلون والآخِرون مثلَه يُشمِر ثمراً كالرُّمّان، تُلقى النّمَرة إلى الرجُل فيَشَقُها عن سبعين حُلّة، والمؤمنون على كراسي من نور، وهم الغّر المتحجّلون، أنت إمامهم يوم الفيامة، على الرجُل منهم تَعْلان شِراكُهما من نور، يُضيء أمامهم حيث شاءوا من الجنّة، فبيناهم كذلك إذا أشرفت عليه امرأة من فَوقه، تقول: شبحان الله ـ يا عبدالله ـ أما لنا منك دولة؟ فيقول: من أنتِ؟ فتقول: أنا من اللواتي قال الله تعالى: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ ما أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِما كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾. ثمّ قال: والذي نفس محمّد بيده، إنّه ليجيئه كلّ يوم سبعون ألف ملك يُسمّونه باسمِه واسم أبيه».

٧٠ ٨٤٨٤ - ورواه ابن بابويه: عن محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن محمّد بن الحسن بن أبي الخطّاب، عن الحسن بن عليّ بن النعمان، عن الحارث بن محمّد الأحول، عن أبي عبدالله، عن أبي جعفر (عبها السعاء)، قال: سمِعته يقول: «إنّ رسول الله (علية المناه عبدالله) لما أسريّ به إلى السماء قال لعليّ (عليه السعاء): يا عليّ، إنّي رأيت في الجنّة نهراً أبيض من اللبن، وأحلي من العسَل، وأشدّ استقامةً من السّهم، فيه أباريق عدد نُجوم السّماء، على شاطئه قباب الياقوت الأحمر والدرّ الأبيض، فضرّب جَبْرَثيل (عله السلام) بجناحه إلى جانبه فإذا هو مِسْكَ أَذْفَره.

ئمّ قال: اوالذي نفسُ محمّد بيده، إنّ في الجنّة لشجَراً يتصفّق بالتسبيح بصوتٍ لم يسمع الأوّلون والآخِرون بمثله، يُثمّر ثمّراً كالرُمّان، وتُلقىٰ النّمرة إلى الرجُل فيشُقّها عن سَبعين حُلّة، والمؤمنون على كراسي من نور، وهم الغُرّ المُحَجّلون، أنت إمامهم يوم القيامة، على الرجُل منهم نَعْلان، شِراكهما من نور يُضيء أمامه حيث شاء من الجنّة، فبينما هو كذلك إذ أشرَفت إمرأة من فَوقه، فتقول: سبحان الله، أما لك فينا دولة؟ فيقول لها: من أنت؟ المجنّة، فبينما هو كذلك إذ أشرَفت إمرأة من قَوقه، فتقول: سبحان الله، أما لك فينا دولة؟ فيقول لها: من أنت؟ فتقول: أنا من اللواتي قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ ما أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِما كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾، فتقول: أنا من اللواتي قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ ما أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِما كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾، فتقول: أنا من اللواتي قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ ما أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِما كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾، فتقول: أنا من اللواتي قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ مَنْ الله الله يُسمّونه بأسمه واسم أبيه».

ورواه ابن بابويه في كتاب (بشارات الشيعة) (٢).

٦ ـ المحاسن: ١٧٢/١٨٠.

٧ ـ ... تأويل الآيات ٢: ١/٤٤١.

<sup>(</sup>۱) (ألف) ليس في «ج».

<sup>(</sup>٢) ... فضائل الشيعة: ٣٦/٧٢.

٨/ ٨٤٨٥ - الحسين بن سعيد في كتاب (الزهد): عن محمّد بن الحُصين، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عبدالله (مدهده)، قال: وإنّ الله خلق بيده جَنّةً لم يَرَها غيره، ولم يطلّغ عليها مخلوق، تُفْتَح للربّ (١) تبارك وتعالى كلّ صباح، فيقول: ازدادي طبباً، ازدادي ريحاً. وتقول: قد أفلح المؤمنون، وهو قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَكَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةٍ أَعْيُنِ جَزَاءً بِما كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ .

٩/٨٤٨٦ - كتاب (الجنّة والنار): بالإسناد عن الصادق (سه النه) - في حديث يذكر فيه أهل الجنّة - قال (مه السه): «وإنّه لتُشرف على وليّ الله المرأة، ليست من نسائه، من السَجْف (١) ، فتملأ قصوره ومنازله ضوءاً ونوراً، فيظنّ وليّ الله أنّ ربّه أشرف عليه، أو مَلك من الملائكة، فيرفَع رأسة فإذا هو بزوجة قد كادّت يُذهِبُ نورُها نورُ عَيْنَيهِ -قال - فتناديه: قد آن لنا أن تكون لنا منك دولة -قال - فيقول لها: ومن أنت؟ -قال - فتقول: أنا ممن ذكر الله في القرآن ﴿ لَهُمْ مَّا يَشَامُ وَنَ فِيتُهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ (١)، فيُجامعها في قوّة مائة شاب، ويعانِقُها سبعين سنة من أعمار الأوّلين، وما يدري أينظر إلى وجهها، أم إلى خلفِها، أم إلى ساقِها، فما من شيءٍ ينظر إليه منها إلّا ويرى وجهة من ذلك المكان من شدّة نورها وصَفائها، ثم تُشرف عليه أخرى أحسَنُ وجهاً، وأطبّبُ ريحاً من الأولى، فتناديه: قد آن لنا أن تكون لنا منك دولة - قال - فيقول لها: ومن أنت؟ فنقول: أنا ممّن ذكر الله في القرآن: ﴿ فَكَلا تَعْلَمُ تَفْسٌ مَا أُخْفِئ لَهُمْ مِنْ قُرَّةٍ أُعْيُن جَزَاءً بِما كَاتُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ ال

۱۰/۸٤۸۷ ـ ابن بابویه: بإسناده [عن مقاتل بن سلیمان ] یقول: سَمِعتُ الضحّاك، قال: سأل رجل ابن عبّاس: ما الذي أخفىٰ الله تبارك وتعالىٰ من الجنّة، وقد أخبر عن أزواجها، وعن خدّمها، وعن طِيبها، وشَرابها، وثمرها، وما ذكر الله تبارك وتعالىٰ من أمرِها وأنزَك في كتابه؟

فقال ابن عبّاس: هي جَنّةُ عَدْن، خلَّفها الله تعالى يوم الجُمّعة، ثمّ أطبق عليها فلم يَرَها مخلوق من أهل السماوات والأرض حتّى يدخُلَها أهلُها، فَالَ لَهَا عَرُّ وَجَلَّ ثلاث مُرَّات: تكلّمي. فقالت: طوبي للمؤمنين. قال جلّ جلاله: طوبي للمؤمنين، وطوبي لك.

قال مقاتل: قال الضحّاك: [قال ابن عباس]: قال النبيّ (من الله عبدواله): «من كان فيه سِتُّ خِصال فإنَّه منهم: مَنْ صَدقَ حَديثه، وأنجَز موعوده، وأدّى أمانته، وبَرَّ والِدّيه، ووَصل رَحِمَه، واستغفر من ذنبه».

١١/٨٤٨٨ ـ الشيخ في (أماليه): بإسناده، قال: قال الصادق (على السلام)، في قوله: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَن

۸ ـ الزهد: ۲۷۸/۱۰۲.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يفتحها الربّ.

٩ ـ الاختصاص: ٣٥٢.

<sup>(</sup>١) السَّجْف والبيجُف: البيتُر. «الصحاح - سجف . ٤: ١٣٧١».

<sup>(</sup>۲) سورة ق ۵۰: ۳۵.

١٠ ـ أمالي الصنوق: ٩/٢٢٥.

١١ ـ الأمالي ١: ٣٠٠.

سورة السجدة (٣٢) ......

المَضَاجِعِ، قال: «كانوا لا ينامون حنّىٰ يصلّوا العَنَمة».

١٢/ ٨٤٨٩ ـ الطَّبَرْسِيّ: في معنىٰ الآية، قال: ﴿ تَتَجَافَىٰ جُنُوبُهُمْ عَنِ المُضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفَا ﴾، أي تَرْتَفِعُ جُنوبهم عن مَواضِع اضطِجاعهم لصلاة الليل، وهم المُتَهجُدون بالليل، الذين يقومون عن فرُشِهم للصلاة. عن الحسن، ومجاهد، وعطاء، قال: وهو المرويّ عن أبي جعفر، وأبي عبدالله (عليمالدلام).

قوله تعالى:

#### أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِناً كَمَنْ كَانَ فاسِفاً لأ يَسْتَوُونَ -إلى نوله نعالى - ذُوقُواْ عَذَابَ آلنَّارِ الَّذِى كُنْتُم بِهِ تُكَذَّبُونَ [ ١٨ - ٢٠ ]

1/ 1/ 1/ 1/ 1 الشيخ في (مجالسه)، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفَضّل، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ بن زكريا العاصميّ، قال: حدّثنا الأعمّش، عن العاصميّ، قال: حدّثنا الأعمّش، عن سالم بن أبي الجَعْد، يرفّعه إلى أبي ذرّ (رضياة عنه، في حديث احتجاج عليّ (عبد السهر) على أهل الشورى يذكر قضائله، وما جاء فيه على لسان رسول الله (من الشعب رقه)، وهم يسلّمون له ما ذكره، وأنّه مختصّ بالفّضائل دونَهم، إلى أن قال عليّ (عبد السهم): «فهل فيكم أحد أنزَل الله تعالى فيه: ﴿ أَفَمَن كَانَ مُؤْمِناً كمَن كَانَ فَاسِقاً لَا يَسْتَوُونَ ﴾ إلى أخر ما اقتص الله تعالى من خبر المؤمنين، غيرى ؟ قالوا اللهم لا.

٢/٨٤٩١ على بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طه الملام)، في قوله: ﴿ أَفَهَن كَانَ مُومِناً كَمَن كَانَ فَاسِقاً لَا يَسْتَوُونَ ﴾، قال: دوذلك أنّ علي بن أبي طالب (طه الملام) والوليد بن عُقبة بن أبي مُعَيِط تشاجرا، فقال الفاسق الوليد بن عُقبة بن أبي مُعَيِطْ أَنَا وَالله مُنتِعَلُ الله وَالله مِنك لِساناً، وأحدُّ منك سِناناً، وأمثلُ منك حشواً (أ) في الكنيبة. قال علي (طه السلام): اسكَتْ، فإنّما أنت فاسق، فأنزل الله: ﴿ أَفَهَنْ كَانَ مُؤْمِناً كَمَنْ كَانَ فَاسِقاً لَا يَشْتُوون \* أَمَّا الذين ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا آلصَّالِحَاتَ فلهم جَنَّاتُ آلمَاوى نُزُلاً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُون ﴾ فهو علي بن أبي طالب رطه الله ، ﴿ وَأَمّا الّذينَ فَسَقُواْ فَمأُواهُمُ آلنَّارُ كُلَّما أُرادُوا أَنْ يَخْرُجُواْ مِنْهَا أُعِيدُواْ فِيها وَقِيلَ لَهمُ ذُوقُواْ عَذابَ آلنَّار الله يَعْرَجُواْ مِنْهَا أُعِيدُواْ فِيها وَقِيلَ لَهمُ ذُوقُواْ عَذابَ آلنَّار الله يَعْرَجُواْ مِنْهَا أُعِيدُواْ فِيها وَقِيلَ لَهمُ ذُوقُواْ عَذابَ آلنَّار اللّذِي كُنْتُم بهِ تُكَذَّبُونَ ﴾ .

۱۲ ـ مجمع البيان ٧: ١٧٥.

سورة السجدة آية - ١٨ - ٢٠ -

١ ـ الأمالي ٢: ١٥٩.

<sup>(</sup>۱) في «ط، ي»: سيّار.

٢ . تفسير القمتي ٢: ١٧٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: جثوّاً.

٣/٨٤٩٢ ـ وقال أيضاً عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَاْوَاهُمُ ٱلنَّارُ كُسَلَّما أرادُوا أَنْ يَخْرُجُواْ مِنْهَا أُعِيدُواْ فِيهَا﴾، قال: إنّ جهنَّم إذا دخلوها هَوَواْ فيها مسيرة سبعين عاماً، فإذا بلَغو أسفلَها زفرت بهم جهنّم، فإذا بلَغوا أعلاها قُمِعوا بمقامِع الحديد، فهذه حالُهم.

محمّد بن العبّاس، قال: حدّ ثنا إبراهيم بن عبدالله، عن الحجّاج بن المِنهال، عن حمّاد بن سَلَمة، عن الكَلْبي، عن أبي مُعيط قال لعليّ (عله السلام): أنا عن الكَلْبي، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس (رضرالا عنه)، قال: إن الوليد بن عُقبَة بن أبي مُعيط قال لعليّ (عله السلام): أنا أبسط منك لساناً، وأحدّ منك سناناً، وأملاً منك حشواً للكتببة. فقال له عليّ (عبه السلام): «اسكت، يا فاسِق». فأنزل الله جلّ اسمه: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِنَاً كَمَنْ كَانَ قَاسِقاً لَا يَسْتَوُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ تُكَذَّبُونَ ﴾ .

٥/ ٨٤٩٤ منه، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد، عن إبراهيم بن محمّد الثقفي، عن عمرو بن حمّاد، عن أبيه، عن نُضيل، عن الكَلْبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِنَاً كَمَنْ كَانَ فَاسِقاً لَا يَسْتَوُونَ ﴾.

قال: نزلت في رجُلَين: أحدهما من أصحاب رسول الله رمن النه وهو المؤمن، والآخر فاسِق، فقال المؤمن الفاسِق للمؤمن: أنا ـ والله ـ أحد منك سِناناً، وأبسط منك لساناً، وأملاً منك حَشُواً في الكنيبة. فقال المؤمن للفاسق: اسكُتْ، يا فاسِق. فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِناً كَمَنْ كَانَ فَاسِقاً لَا يَسْتَوُون ﴾، ثمّ بين حال المؤمن، فقال: ﴿ أَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحات فَلَهُم جَنَّاتُ ٱلمَأْوىٰ نُزُلاً بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾. وبين حال المؤمن، فقال عزّ وجلّ: ﴿ وأَمَّا ٱلَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَا وَاهُمُ ٱلنَّارُ كُلُما أرادُوا أَنْ يَخْرُجُواْ مِنْهَا أُعِيدُواْ فِيهَا وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ اللَّذِي كُنْتُم بِهِ تُكَذَّبُونَ ﴾.

١٤٩٥ /١ - وذكر أبو مِخْنَف (رحمان) أنّه جَرئ عند معاوية بين الحسن بن عليّ (عنهما السلام)، وبين الفاسق الوليد بن عُفْبَة كلام، فقال الحسن اعلما السلام)، ولا ألومك أن تَشُبَّ عليّاً، وقد جلدك في الخمر ثمانين سَوْطاً، وقتل أباك صَبْراً مع رسول الله (منزاة عبدواله) في يوم بدرٍ، وقد سمّاه الله عزّ وجلّ في غير آية مؤمِناً، وسمّاك فاسِقاً،

وبين الحسن بن عليّ (طره السلام)، وبين جماعة من أصحاب معاوية، فقال الحسن (طره السلام)، وأمّا أنت ـ يا وليد بن عُقْبَة ـ فوالله ما ألومُك جماعة من أصحاب معاوية، بمَحْضَر معاوية، فقال الحسن (طره السلام): او أمّا أنت ـ يا وليد بن عُقْبَة ـ فوالله ما ألومُك أن تَبْغُض (١) عليّاً (طبه السلام) وقد جلَدك في الخمر ثمانين جلدةً، وقتل أباك صبراً بيده يوم بدرٍ، أم كيف تسبّه وقد سمّاه الله مؤمناً في عشر آيات من القرآن وسمّاك فاسِقاً! وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِناً كُمَنْ كَانَ فَاسِقاً!

٣ ـ تفسير القمتي ٢: ١٧٠.

ءُ ـ تأويل الآيات ٢: ٣/٤٤٢.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٣٤ / ٤.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ١٤٤٢/٥.

٧ - الاحتجاج: ٢٧٦.

<sup>(</sup>١) في «ي، ط»: تنقص.

صورة السجدة (٣٢) ......

لا يَسْتَوُونَ ﴾ ، وقوله ﴿ إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَاءٍ فَتَبَيَّنُواْ أَن تُصِيبُواْ قَوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَىٰ مَا فَمَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ ("؟ وما أنت وذِكر قربش؟ وإنّما أنت ابن عُلَيج (" من أهل صفوريّة (الله يقال له: ذَكُوان (٥) ، وأمّا زَعْمُك أنّا قتلْنا عُثمان ، فوالله ما استَطاع طَلْحَة والزّبَير وعائشة أن يقولوا ذلك لعليّ بن أبي طالب (مله الله به)، فكيف تقوله أنت؟ ولو سألت أمّك: من أبوك؟ إذ تَرَكَتْ ذَكُوان فألصَقَتْكَ بِمُقْبَة بن أبي مُعيَط، اكتسبَتْ بذلك عند نفسِها سَناءً ورفعة ، مع ما أعد الله لك، ولأبيك، ولأمّك من العار والخزي في الدنيا والآخرة ، وما الله بظلام للعبيد.

ثمَّ أنت ـ يا وليد ـ والله، أكبر في الميلاد ممَّن تُدعىٰ له، فكيف تَسُبٌ عليَّا أعبه الـ به؟! ولو اشتَغَلْتَ ينفسِك لتبيَّنْتَ نسبَك إلى أبيك، لا إلى من تُدْعىٰ له، ولقد قالت لك أمَّك: يا بُني، أبوك أَلْأَم، وأخْبَث من عُقْبَة».

٨/ ٨٤٩٧ - ابن شهر آشوب: عن الكَلْبِي، عن أبي صالح، وعن ابن لَهِيعة، عن عمرو بن دينار، عن أبي العالية، عن عِكْدِمَة، وعن أبي عُبَيدة، عن يُونُس، عن أبي عَمرو، عن مُجاهد، كلّهم عن ابن عبّاس. وقد روى صاحب (الأغاني) وصاحب (تاج النراجم) عن ابن جبير، وابن عبّاس، وفّتادة، ورُوي عن الباقر (عبه السلام)، واللفظ له: وأنّه قال الوليد بن عُقبة لعليّ (عبد الهرم): أنا أحدُّ منك سِناناً، وأبسط لساناً، وأملاً حَشُواً للكتيبة، فقال أمير المؤمنين (عبد السلام): ليس كما قُلتَ، يا فاسِق وفي روايات كثيرة: اسكُتْ، فإنّما أنت فاسِق وفنزَلَتْ الآيات: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِناً ﴾ عليّ بن أبي طالب (عبد السلام) ﴿ كَمَنْ كَانَ فَاسِقاً ﴾ الوليد ﴿ لا يَسْتَوُونَ \* أمّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ وَعَمِلُواْ الصّالِحَاتِ ﴾ الآية، أنزلَت في على (عبد الله) ﴿ وأمّا الَّذِينَ فَسَقُواْ ﴾ أنزلَتْ في الوليد، فأنشأ حسّان:

أنَــزَل الله والكتــابُ عَــزيز في عَلَيٍّ وَفي الْوَلِيد قُرانا فــتَبوًّا الوَلِيد من ذاك فِسْفاً وعَــلي مُــبَوّءً إِيمَــانا ليس من كان مُـوْمِناً عرف الله كـــفن كــان فــاسِفاً خَــوّانــا سوف يُجزَى الوليد خِزْياً وِنَاراً وعَلَيِّ لا شَكَّ يُـجزَى جِناناه.

٩/ ٨٤٩٨ - ومن طريق المخالفين: موفّق بن أحمد، قال: أخبرني الشيخ الزاهد الحافظ زَين الأثمّة أبو الحسن عليّ بن أحمد العاصميّ الخوارزميّ، حدّ ثنا القاضي الإمام شيخ القضاة إسماعيل بن أحمد الواعِظ، حدّ ثنا والدي شيخ السنّة أبو بكر أحمد بن الحسين البَيْهَقي، حدّ ثنا أبو سعد الماليني (١)، حدّ ثنا أبو أحمد (١) بن

<sup>(</sup>٢) الحجرات ٤٩: ٦.

<sup>(</sup>٣) العِلْج: الرجل من كفًّار العجم. «لسان العرب \_ علج \_ ٢: ٢٢٦».

<sup>(</sup>٤) صَفوريّة: بلدة من نواحي الأردن، وهي قرب طبرية. «معجم البلدان ٣: ١٤٤».

<sup>(</sup>٥) في «ي، ط»: ركوان.

٨ ـ المناقب ٢: ١٠، كفاية الطالب: ١٤٠.

٩ . مناقب الخوارزمي: ١٩٧.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي» والمصدر: أبو سعيد، وفي «ط»: أبو سيد، تصحيف صحيحه ما أثبتاه، راجع سير أعلام النبلاء ١٧: ٣٠١.

<sup>(</sup>٢) في جميع النسخ: أبو محمد، راجع المصدر المتقدّم في الهامش (١).

عَدِيّ، حدَّ ثنا أبو يعلى، حدَّ ثنا إبراهيم بن الحَجَاج، قال: حدَّ ثنا حمّاد بن سلَمة، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس: أنّ الوليد بن عُقْبَة قال لعليّ (رسراة منه: أنا أبسَط منك لساناً، وأحدُّ منك سِناناً، وأمَّلاً منك حَشْداً (٣ في الكتيبة، فقال له عليّ: «على رِسْلِك، فإنّك فاسِق، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِناً كَمَنْ كَانَ فَاسِقاً لَا يَسْتَوُونَ ﴾ يعني عليّاً المؤمن، والوليد الفاسق.

تفسير الواحدي، وأسباب النزول له، مثله (<sup>1)</sup>.

قوله تعالى:

#### وَلَنُذِيقَنَّهُمْ مِنَ ٱلْعَذَابِ الأَذْنَىٰ دُونَ ٱلْعَذَابِ الأَكْبَر لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ [ ٢١ ]

١/ ٨٤٩٩ - عليّ بن إبراهبم، في قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُمْ مِنَ ٱلْعَذَابِ الْأَدْنَىٰ ﴾، قال: عذاب الرَّجْعَة بالسَّيف، ومعنىٰ قوله: ﴿ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ يعني فإنّهم يَرجعون في الرَّجْعَة حتّىٰ يُعذَّبوا.

٢/٨٥٠٠ معد بن عبدالله، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّد بن سِنان، عن عمّار بن مَروان، عن المُنخَّل بن جميل، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (طبهالسلام)، قال: وليس من مؤمن إلا وله قَتْلَة ومَوْتة، إنّه من قُتل نَشر حتّىٰ يموت، ومن مانِ يُشر حتّىٰ يُقْتَل.

ثمّ تَلوْتُ على أبي جعفر (عبد الله) هذه الآية: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَا يُقَةُ الْمَوْتِ ﴾ (١) فقال: اومَنشُورة، قلت: قولك: اومنشورة، ما هو؟ قال: اهكذا أنزِل بها جبرتيل (عبد الله) على محمّد (صاناه علي وكُلُّ نفس ذائقة المموت ومنشورة، ثمّ قال: الما في هذه الأمّة أحد، بَرٌ ولا فاجِر، إلا ويُنشَر، فأمّا المؤمنون فيُنشَرون إلى قُرّة أعينهم، وأمّا الفُجّار فيُنشَرون إلى خزي الله إبّاهم، ألم تسمّعُ أنّ الله تعالىٰ يقول: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُمْ مِنَ ٱلْعَذَابِ الأَدْمَىٰ دُونَ ٱلْعَذَابِ الأَدْمَىٰ دُونَ ٱلْعَذَابِ الأَدْمَىٰ دُونَ ٱلْعَذَابِ الأَدْمَىٰ وَاللهُ الْعَبْر ﴾ ؟٥.

٣/٨٥٠١ - محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا عليّ بن حاتِم، عن حسن بن محمّد، بن (١) عبدالواحد، عن (٢)

سورة السجدة آية ـ ٢١ ـ

<sup>(</sup>٣) في «ط»: حشواً، وفي المصدر: جسداً.

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدي: ١٩٨.

١ - تفسير القشي ٢: ١٧٠.

٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ١٧.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۳: ۱۸۵.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١/٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط»: بن.

سورة السجدة (٣٢) ......

حَفْص بن عمر بن سالم، عن محمّد بن حسبن بن عَجلان، عن مُفَضَّل بن عُمر، قال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام)، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُمْ مِنَ ٱلْعَذَابِ الأَدْنَىٰ دُونَ ٱلْعَذَابِ الأَكْبَرَ ﴾، قال: «الأدنى: غلاء السَّعْر (٣)، والأكبر: المهديّ (عليه السلام) بالسَّيف».

٤/ ٨٥٠٢ عن مُقَضّل بن صالح، عن محمّد بن عيسى، عن مُقضّل بن صالح، عن رعيس، عن مُقَضّل بن صالح، عن رأبي عبدالله (عبدالله)، قال: «العذاب الأدنى: دابّة الأرض.

وقد تقدّم تأويل دابّة الأرض، وأنّها أمير المؤمنين (طبهالسلام)، في قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِّنَّ الأَرْضِ ﴾ من سور النمل (١).

٣٠٥٨/٥- ابن بابويه، مرسَلاً: عن الصادق (مله السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَنَذِيقَنَّهُمْ مِنَ ٱلْعَذَابِ الأَذْنَىٰ وَلَهُ عَزّ وجلّ: ﴿ وَلَنَذِيقَنَّهُمْ مِنَ ٱلْعَذَابِ الأَذْنَىٰ فَي دَارِ الدّنيا، ليستَدِلُوا به على فِراق المَونَىٰ (١)، فكذلِك يعقوب تأسّف على يُوسُف بَن خَوف فِراق غيره، فذكر يوسف لذلِك».

٤ • ٨٥ /٦ - الطَّبَرُسِيّ: قيل: هو عذاب القبر، عن مجاهد. قال: ورُوي أيضاً عن أبي عبدالله (عله السلام). ثمّ قال: والأكثر في الرواية عن أبي جعفر، وأبي عبدالله (عليهما السلام): «أنّ العذاب الأدنى: الدابّة، والدجّال».

قوله تعالى:

#### وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَنْمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِقَنَا لَمُنَا طَسَبَرُوا وَكَانُوا بِسَايَاتِنَا يُوْقِنُونَ [٢٤]

١/٨٥٠٦ -عليَّ بن إبراهيم، قال: كان في عِلم الله أنَّهم يصبِرون على ما يُصيبهم، فجعَلهم أثمَّة.

١ - تفسير القشى ٢: ١٧٠.

<sup>(</sup>٣) في «ج، ي، ط»: هذاب السفر.

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٤٤٤/٧.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في تفسير الآيات (٨٢ ـ ٨٤) من سورة النمل.

٥ ـ علل الشرائع: ١/٥٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: المولى.

٦ ـ مجمع البيان ٨: ٥٢٠.

٧ ـ نهج البيان ٣: ٢٣٢ ((مخبُّطوط)).

سورة السجدة آية ـ 25 ـ

٧/٨٥٠٧ ـ ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّثنا حميد بن زياد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين، عن محمّد بن يحيئ، عن طلحة بن زيد، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه (عليما الله)، قال: «الأئمّة في كتاب الله إمامان: إمام عدّل، وإمام جَوْر، قال الله: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَنْمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ لا بأمر الناس، يُقَدّمون أمر الله قبل أمْرِهِم، وحُكْمَ الله قبل حكم الله، وحكمتهم قبل حكم الله، وحكمتهم قبل حكم الله، ويأخذون بأهوائهم خلافاً لما في كتاب الله».

٣/٨٥٠٨ ـ وعنه، قال: حدّ ثني أبي، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود المِنْقَري، عن حَفْص بن غياث، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) ـ في حديث ـ عن رسول الله (صلناله عبدواله): «فصبَر رسول الله (صلناله عبدواله) في جميع أحواله، ثمّ بشر بالأثمّة من عِنرته، ووُصفُوا بالصّبر، فقال: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَثْمَةٌ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِأَيْوا بِنَا لَمَا صَبَرُوا وَكَانُوا بِأَيْاتِنَا يُوْقِنُونَ ﴾ ..

٩ - ٨٥ - ١ - محمّد بن العبّاس، فال: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد، عن إبراهيم بن محمّد الثقفي، عن عليّ ابن هلال الأحْمَسي، عن الحسن بن وهب العبّسيّ، عن جابر الجُعفيّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ (ملواث عليم)، قال: هنزلت هذه الآية في وُلد فاطمة (عليهاالسلام) خاصّة: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَثْمَةٌ يَهْدُونَ بِأَمْرِمَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِأَايَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ ٥.

قوله تعالى:

#### أَوَلَمْ يَرَواْ أَنَّا نَسُوقُ ٱلْمَاءَ عِلَى نُولِهُ مِهَالَى فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَٱنتَظِرْ إِنَّهُمَ مُنْتَظِرُونَ [ ٢٧ ح.٣]

١/٨٥١٠ على بن إبراهيم، في قوله: ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَّا نَسُوقُ ٱلْمَاءَ إِلَىٰ ٱلأَرْضِ الْجُرُونِ ، قال: الأرض الخَراب، وهو مَثل ضربه الله في الرَّجْعة والفائم ، عبدالله)، فلمّا أخبرَهم رسول الله (صداه عبداله) بخبر الرجْعة، فالوا: متى هذا الفتح إن كنتم صادفين؟ وهي معطوفة على قوله: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُمْ مِنَ ٱلْعَذَابِ الأَذْنَىٰ دُونَ العَذَابِ ٱلْأَكْبُو ﴾ (١١) هذا الفتح إن كنتم صادفين؟ وهي معطوفة على قوله: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُمْ مِنَ ٱلْعَذَابِ الأَذْنَىٰ دُونَ العَذَابِ ٱلْأَكْبُو ﴾ (١١) فقالوا: ﴿ مَن هذا الفَتْحُ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾؟ فقال الله: ﴿ قُلْ ﴾ لهم، با محمد: ﴿ يَوْمَ الْفَتْحِ لَا يَنْفَعُ ٱلَّذِينَ

٢ ـ تفسير القمتي ٢: ١٧٠.

<sup>(</sup>۱) القصص ۲۸: ۱ £.

٣ ـ تفسير القمّي ١: ١٩٧.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٨/٤٤٤، شواهد التنزيل ١: ٦٢٥/٤٥٤.

سورة السجدة آية ٢٠٠.٢٠.

١ - تفسير القتى ٢: ١٧١.

<sup>(</sup>١) السجدة ٣٢: ٢١.

صورة السجدة (٣٢) ...... و (٣٢) .....

كَفَرُواْ إِيمَانُهُمْ وَلَا هُمْ يُنْظُرُونَ \* فَأَغْرِضْ عَنْهُمْ ﴾ يا محمّد ﴿ وَٱنْتَظِرْ إِنَّهُمْ مُنْتَظِرُونَ ﴾.

٢/٨٥١١ - محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا الحسين بن عامر، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّد بن سِنان، عن ابن دَرّاج، قال: سمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ يَوْمَ الْفَتْحِ لَا مُنْمَ يُنْظَرُونَ ﴾. يَنْفَعُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِيمَانَهُمْ وَلَا هُمْ يُنْظَرُونَ ﴾.

قال: «بوم الفَتْح، يوم تُفْتَح الدنيا على القائم (طبالسلام)، لا ينفَع أحداً تقرَّب بالإيمان ما لم يكن قبلُ مؤمناً، وبهذا الفَتح موقِناً، فذلك الذي ينفَعه إيمائه، ويعظُم عند الله قَدْرُه وشأ نُه، وتُزَخْرَف له يوم القيامة والبَعث جِنانُه، وتُحجَب عنه نيرانه، وهذا أجُر المُوالين لأمير المؤمنين (طبالسلام)، ولذرّيته الطيّبين (طبهماله).



## 



## سورة الأحزاب

#### فضلها

۱/ ۸۵۱۲ ـ ابن بابويه: بإسناده عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله (منه السلام)، قال: ٥من كان كثير القِراءة لسورة الأحزاب كان يوم القيامة في جوار محمّد (منزاة عنه راله) وأزواجه».

ثمَ قال: «سورة الأحزاب فيها فضائح الرجال والنساء من قُريش وغيرِهم. يا بن سِنان، إنّ سورة الأحزاب فضّحت نساء قُريش من العرب، وكانت أطول من سورة البفرة، ولكن نقّصُوها، وحرّفوها».

٢/٨٥١٣ ـ ومن (خواصَ القرآن)؛ رُوي عن النبي صورة عبدرانه أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة، وعلّمها ما ملكت يمينُه، من زوجة وغيرها، أعطي أماناً من عذاب القبر؟ من كتبها في رَقَ غزالٍ، وجعَلها في حُقَّ (١) في منزله كثرت إليه الخُطّاب، وطُلب منه التزويج لبناته، وأخَواته، وسائر قراباته، ورَغِب كلُّ أحدٍ إليه، ولو كان صُعلوكاً فقيراً، بإذن الله تعالى».

٣/ ٨٥١٤ ـ وقال رسول الله (مـــنـاهـ عليه وآله): ومن كتبها في رَقَّ غَزال، وتركها في حُقّ، وعلّقها في منزله كثُرت له الخُطّاب لحُرمته، ورَغِبَ إليهم كلّ واحدٍ، ولو كانوا فقراءه.

٤/ ٨٥١٥ ـ وقال الصادق (عبدالسلام): «من كتبها في رَقّ ظَبْي، وجعَلها في منزِله جاءت إليه الخُطّاب في منزِله، وَطُلب التزويج في بناته، وأخَواته، وجميع أهله وأقربائه، بإذن الله تعالى».

سورة الأحزاب ـ فضلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٠.

٢ ـ خواصَ القرَآن: ٧٤ (مخطوط)، قطعة منه.

<sup>(1)</sup> الحُقُّ: وعامٌ صغير ذو غطام يُتَّخذ من عاجٍ أو زجاج، وغيرهما. «المعجم الوسيط ـ حقق ـ ١: ١٨٨».

٢ ـ خواص القرآن: ٤٧ (مخطوط).

<sup>£</sup> ـ خواص القرآن: ٦.

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمٰنِ آلرَّحِيم يَا أَيُّهَا آلنَّبِيُّ آتَّقِ آللهَ وَلا تُطِعِ آلْكَافِرِينَ وَآلْمُنَافِقِينَ إِنَّ آللهَ كَانَ عَلَيْمَا حَكِيمًا [1]

١/ ٨٥١٦ ـ عليّ بن إبراهيم: هذا هو الذي قال الصادق (عليه السلام): الله بعَث نبيّه بإيّاك أعني وأسمعي يا جارة». فالمُخاطَبة للنبيّ (سلزاة عليه وآله)، والمعنىٰ للناس.

قوله تعالى:

#### مَا جَعَلَ اللهُ لِرَّ حَلِ مِنْ قَلْمَيْنِ فِي جَوْفِهِ [ ] ]

۱/۸۰۱۷ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن حُميد بن الربيع، عن جعفر بن عبدالله المُحمّدي، عن كثير بن عبّاش، عن أبي الجارود، عن أبي عبدالله (عبهالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلِ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾.

قال: «قال عليّ بن أبي طالب (علمه السهم): ليس عَبدٌ من عبيد الله، ممّن امتحن الله قلبه للإيمان، إلّا ويَجِد مود تَنا في قلبه، فهو يَودُّنا، وما من عبدٍ من عبيد الله ممّن سَخِطَ الله عليه إلّا ويَجِد بُغْضَنا على قلبه، فهو يَبْغُضُنا، فأصبَحْنَا نفرح بحُبٌ المُحِبّ لنا، ونغتَفر له، ونَبغُض المُبْغِض، وأصبح مُحِبُّنَا ينتَظِر رحمة الله جلّ وعزّ، فكأن فأصبَحْنَا نفرح بحُبٌ المُحِبّ لنا، ونغتَفر له، ونَبغُض المُبْغِض، وأصبح مُجِنُّنا ينتَظِر رحمة قد قُبتحتْ له، وأصبح مُبْغِضُنا على شفا مُحرُفٍ هارٍ من النار، فكأن ذلك الشَّفا قد آنُهارَ به في نار

سورة الأحزاب آية ـ ١ ـ

١ ـ تفسير القمتي ٢: ١٧١.

جهنَّم، فهنيئاً لأهل الرحمة رحمَتهم، وتَعْساً لأهل النار مثواهـم، إنَّ الله عزٌ وجـلَ يـقول: ﴿فَـلَبِغْسَ مَـثْوَى ٱلْمُتَكَبِّرِينَ﴾ (١).

وإنّه ليس عبدٌ من عبيد الله يُقصِّر في حُبِّنا لخيرٍ جعله الله عنده، إذ لا يستوي مَنْ يُحِبِّنا ومَنْ يُبْغِضُنا، ولا يجتَمِعان في قَلْبِ رَجُلٍ أبداً، إنّ الله لم يجْعَل لرّجُلٍ من قَلْبَينِ في جَوْفِه، يُحِبّ بهذا، ويَبْغُض بهذا، أمّا مُحِبّنا فيُحْلِصُ الحُبِّ لناكما يَخْلُص الذهب بالنار، لاكدر فيه، ومُبْغِضْنا على تلك المنزلة، ونحن النجباء، وأفراطُنا أفراطُ الأنبياء، وأنا وصيّ الأوصياء، والفِئة الباغية من حزب الشيطان، والشيطان منهم، فمن أراد أن يعْلَم حبَّنا فليمتَحِن قلبه، فإن شارك في حُبِّنا عدوِّنا فليس منّا، ولسنا منه، والله عدوّه، وجَبْرَئيل، وميكائيل، والله عدوّ للكافرين».

٢/ ٨٥١٨ عليّ (مله السلام): «لا بجتمع حبَّنا وحبُّ عدوّنا في جَوفِ إِنسانٍ، إنَّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ مَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ﴾ ».

٣/ ٨٥١٩ عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عبد الملام،، في قوله: ﴿ مَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلِ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾.

قال: «قال عليّ بن أبي طالب (عبد المه المعام)؛ لا يجتمِع حبّنا وحبُّ عدوّنا في جَوف إنسان، إنّ الله لم يجعَلْ لرجُلٍ من قَلْبَين في جَوفه، فيُحبّ بهذا ويبغُض بهذا، فأمّا مُحِبَّنا فيُخْلِص الحبّ لناكما يَخْلُص الذهب بالنار، لاكدر فيه، فمن أراد أن يعْلَمَ حبّنا فليمتَحِن قلبه، فإن شارك في حبّنا حبّ عدوّنا فليس منّا، ولسنا منه، والله عدوّهم، وجَبْرُنيل، وميكائيل، والله عدوّ للكافرين».

٤/ ٨٥٢٠ ـ الطَّبَرْسِيّ، قال: قال أبو عبدالله الله الله الله لرَجُلٍ من قَلْبين في جوفه، يُحبّ بهذا قوماً، ويحُبّ بهذا أعداءَهم».

مرز تتمين تنظيمة ترطن إسسادى

قوله تعالى:

#### وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَا ءَكُمْ أَبْنَا ءَكُمْ - إلى قوله تعالىٰ - فَإِخْوَانُكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَمَوَالِيكُمْ [1-0]

١/ ٨٥٢١ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمّير، عن جميل، عن أبي عبدالله (مليالسلام)، قال: «كان سبب نزول ذلك أنّ رسول الله (ملزاله عليه راله) لمّا تزوّج بخديجة بنت خُويلد خَرّج إلى سوق عُكاظ في

<sup>(</sup>۱) النحل ۱۹: ۲۹.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٢/٤٤٧.

٣ ـ تفسير القمتي ٢: ١٧١.

<sup>£</sup> ـ مجمع البيان ١٪ ٥٢٧.

سورة الأحزاب آية ـ ٤ ـ ٥ ـ

تجارةٍ لها، فرأى زَيداً يُباع، ورآه غُلاماً كيّساً حَصِيفاً (١)، فاشتَراه، فلمّا نُبُئ رسول الله (ملن فلم عبدرانه) دعاه إلى الإسلام فأسلَم، وكان يُدعى زيد مولى محمّد (ملن فعه رانه).

فلمًا بلغ حارثة بن شَراحيل الكَلْبِيّ خبرُ ولَدِه زيد قَدِم مكّة، وكان رجلاً جلبلاً، فأتى أبا طالب، فقال: يا أبا طالب، إنّ ابني وقع عليه السَّبي، وبلغّني أنّه صار إلى ابن أخيك، فاسأله، إمّا أن يَبيعَه، وإمّا أن يُفاديه، وإمّا أن يُعيقه. فكلّم أبو طالب رسول الله (صلاف عليه وآله)، فقال رسول الله (صلاف عليه وآله)، فقال رسول الله (صلاف عليه وآله)، أبداً. حارثة فأخذ بيد زيد، فقال له: يا بنيّ، الحق بشرفِك وحسبك. فقال زيد: لست أفارق رسول الله (صلاف عليه وآله) أبداً. فقال له أبوه: فتَدَع حَسَبَك ونسبَك، وتكون عبداً لقُريش؟ فقال زيد: لستُ أفارق رسول الله (ملزاف عليه وآله) ما دُمْتُ حياً. فغضِب أبوه، فقال: يا معْشَر قُريش، اشهدوا أنّى قد بَوِثْتُ من زيد، وليس هو ابنى.

فقال رسول الله (صلناة عليه وآله): اشهدوا أنّ زيداً ابني، أَرِثُه وَيَرِثُني. وكان زيد يُدعىٰ ابن محمّد، وكان رسول الله (صلنالة عليه وآله) يحبّه، وسمّاه: زيد الحبّ.

فجاء زيد إلى رسول الله (صن الله عبه وآله)، فقال زبابي أنت وأمّي ـ يا رسول الله ـ أخبَرتني زينب بكذا وكذا، فهل لك أن أطلّقها حتّى نتزوَجها؟ فقال له رسول الله (صن الله عبدواله): اذْهَبُ، وآتُنِ الله، وأمسِك عليك زوجك، ثم حكى الله، فقال: ﴿ أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَآتَنِ آلله وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا آلله مُبْدِيهِ وَتَخْشَى آلنّاسَ وَآلله أَحَقُ أَنْ تُخْشَاهُ الله، فقال فَلَم أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَآتَنِ آلله وَله: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ آللهِ مَفْعُولاً ﴾ (") فزوّجه الله من فوق عَرْشِهِ، فقال فَلَمَا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرَأ زَوَجْنَاكَهَا ﴾ إلى فوله: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ آللهِ في هذا: ﴿ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيآ عَكُمْ أَبْنَآ عَكُمْ ﴾ إلى المنافقون: يُحرِّم علينا نساء أبنائنا ويتزوّج إمرأة ابنِه زَيد! فأنزَل الله في هذا: ﴿ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيآ عَكُمْ أَبْنَآ عَكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَوَالِيكُمْ ﴾ . ثمّ قال: ﴿ آدْعُوهُمْ لِآبَائِهِمْ هَوَ أَقْسَطُ عِنْدَ آلله ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَوَالِيكُمْ ﴾ .

فاعلم أنّ زيداً ليس ابن محمّد (سلن المعلم وإنّما ادّعاه للسبب الذي ذكرتاه، وفي هذا أيضاً ما نكتُبه في غبر هذا المَوضِع، في قوله: ﴿ مَّاكَانَ مُحَمَّدٌ أَبَآ أَحَدٍ مِّن رُجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَّسُولَ ٱللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ وَكَانَ آللهُ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيماً ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) الخصيفُ: الجيد الرأي المحكم العقل. «لسان العرب \_حصف \_ ٩: ٨٤».

<sup>(</sup>٢) الفِهْرَ: الحَجَر قَدْرَ ما يُدَق به الجَوز ونحوه. «لسان العرب ـ فهر ـ ٥: ٦٦».

<sup>(</sup>٣) الأحزاب ٣٣: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب ٢٣. ٤٠.

ثمّ نزَل: ﴿ لَا يَحِلُّ لَكَ آلنَّسَآءُ مِنْ بَعْدُ ﴾ (\* أي من بعد ما حلّل علبه في سورة النساء. وقوله: ﴿ وَلَا أَنْ تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَاجٍ ﴾ (\* معطوف على قصّة امرأة زَيد ﴿ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ ﴾ (\* أي لا يَحِلُ لك امرأة رجُلٍ أن تتعرَّض لها حتَّىٰ يُطلَقَها زوجُها وتتزوجُها أنت، فلا تفعّلْ هذا الفِعل بعد هذا.

#### ( قوله تعالى:

النَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْواجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ وَأُوْلُوا النَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِبَغْضٍ فِي كِتَابِ اللهِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَنْ تَفْعَلُواْ إِلَىٰ أَوْلِياَ ئِكُم مَعرُوفاً كَانَ ذَلِكَ فِي وَآلْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَنْ تَفْعَلُواْ إِلَىٰ أَوْلِيا ئِكُم مَعرُوفاً كَانَ ذَلِكَ فِي وَآلْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَنْ تَفْعَلُواْ إِلَىٰ أَوْلِيا ئِكُم مَعرُوفاً كَانَ ذَلِكَ فِي الْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَنْ تَفْعَلُواْ إِلَىٰ أَوْلِيا ئِكُم مَعرُوفاً كَانَ ذَلِكَ فِي الْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَنْ تَفْعَلُواْ إِلَىٰ أَوْلِيا أَنْكُم مَعرُوفاً كَانَ ذَلِكَ فِي الْمُورا [1]

١/ ٨٥٢٢ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن أبيه، عن عبدالله بن المُغيرة، عن ابن مُسكان، عن عبدالرحيم بن روح القصير، عن أبي جعفر (عله السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ النّبِي المُغيرة عن ابن مُسكان عن عبدالرحيم بن روح القصير، عن أبي جعفر (عله السلام)، في كتابِ الله عزّ وجلّ: ﴿ النّبِي بِالْمُوْمِنِينَ مِن أَنْفُسِهِمْ وَأَزُوا جُهُ أُمّها تُهُمْ وَأُولُوا ٱلأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتابِ الله ، فيمن نزلت؟ فقال: ونزلت في الإمْرة، إنّ هذه الآبة جرّت في ولد الحسين (عله السلام) من بعده، فنحن أولى بالأمر، ويرسول الله (ملن الله عبدالله) من المؤمنين والمهاجرين والأنصاره.

فقلت: فلولد جعفر فيها نصيب؟ فقال: قلاه. قلت: فَلِولد العبّاس فيها نصيب؟ فقال: «لا». فقد دُتُ عليه بُطون بني عبدالمُطَّلب، كلّ ذلك يقول ولاه، قال: ونشيب وُلد الحسن (عبدالمرم)، فدخَلتُ بعد ذلك عليه، فقلت له: عل لِوُلدِ الحسّن (عبدالمرم) فيها نصيب؟ فقال: ولا والله - يا عبدالرحيم - ما لِمُحَمَّديّ فيها نصيب غيرنا».

٢/٨٥٢٣ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن الحسين بن تُويْر بن أبي فاخِتة، عن أبي عبدالله (عيدالله) وقال: (لا تعود الإمامة في أخوين بعد الحسن والحُسين (عيماالله) أبدأ، إنّما جرّت من عليّ بن الحسين (عبدالله) كما قال الله تعالى: ﴿ وَأُولُوا ٱلأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أُولَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللهِ ﴾، فلا تكون بعد عليّ بن الحسين (عبدالله) إلّا في الأعقاب، وأعقاب الأعقاب،

٣/ ٨٥٢٤ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسيّ، عن يونس، وعليّ بن محمّد، عن سَهْل بن

(٥٠٧) الأحزاب ٢٣: ٥٢.

سورة الأحزاب آية . ٦ .

۱ ـ الكافي ۱: ۲/۲۲۸.

۲ ـ الكافي ۱: ۱/۲۲٥.

۴ ـ الكافي ۱: ۱/۲۲۷.

فلمًا مضى عليّ (طباسلام) كان الحسن (طباسلام) أولى بها لِكبَره، فلمّا تُوفّي لم يستَطِعُ أن يدخُلَ وُلدُه، ولم يكن ليفّعَلْ ذلك، والله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَأَوْلُوا آلأَزْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللهِ ، فيجعَلها في وُلده، إذن لقال الحسين (طباسلام): أمر الله تبارك وتعالى بطاعتي كما أمر بطاعتك وطاعة أبيك، وبلغ فيّ رسول الله (سن الدعيدوالد) كما بلغ فيك وفي أبيك، وأذْهَب عنّى الرّجْسَ كما أذْهَبَ عنك وعن أبيك.

فلمًا صارت إلى الحسين (طباله) لم يكن أحد من أهل بيته يستطيع أن يدّعي عليه، كما كان هو يدّعي على أخبه وعلى أبيه لو أرادا أن يَصْرِفا الأمرَ عنه، ولم يكونا ليفْعَلا، ثمّ صارت حين أفْضَتْ إلى الحسين (طباله)، فجرى تأويل هذه الآية: ﴿وَأُولُوا ٱلأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللهِ﴾، ثمّ صارت من بعد الحسين (طباله)، ثمّ صارت من بعد الحسين (طباله) إلى محمّد بن على على بن ألحسين (مباله) إلى محمّد بن على على الحسين (مباله) إلى محمّد بن على على الحسين (مباله) إلى محمّد بن على على المنالة الذي الحسين (مباله) إلى محمّد بن على المنالة الذي المنالة المنال

وقال: «الرَّجْسُ هو الشك، والله لا نَشُكَ في رَبّنا أَبدأُ.

مبكاح الأزرق، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي جعفر (مبداللهم) أن رجلاً من المختارية (١) لقيني، فزعم أنّ محمّد بن صبكاح الأزرق، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي جعفر (مبداللهم) أن رجلاً من المختارية (١) لقيني، فزعم أنّ محمّد بن الحنفيّة إمام؟ فغضب أبو جعفر (عبداللهم) ثمّ قال: «أفلا قُلْتَ له؟» قال: قلت: لا والله، ما ذَرَيْتُ ما أقول له. قال: «أفلا قُلتَ له: إنّ رسول الله (ملن الله عبد وآله) أوصى إلى عليّ والحسن والحسين (عبيم اللهم)، فلمّا مضى عليّ (عبداللهم) أوصى إلى الحسن والحسين (عبيم الله)، فلمّا مثل عليّ (عبداللهم)، أوصى إلى الحسن والحسين (عبيما اللهم)، ولو ذهب يَزويها عنهما لقالا له: نعن وصيّان مثلك؛ ولم يكن ليفعل ذلك، وأوصى الحسن إلى الحسين (عبيما التهم)، ولو ذهب يَزويها عنه لقال له: أنا وصيّ مثلك من رسول الله (مان الله عنه وجلّ: ﴿ وَأُولُوا ٱلأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ ﴾، هي فينا وفي أبنائنا،

٥/ ٨٥٢٩ /٥ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي نَجْرَان، عن عاصم بن حُمَيد، عن محمّد بن قَيْس، عن أبي جعفر (عله السلام)، قال: «قضى أمير المؤمنين (صلاات عليه) في خالةٍ جاءت تُخاصم في مَولى رجُلٍ مات، فقرأ هذه الآية: ﴿ وَأُولُوا آلاَّرْحَامِ بَغْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِثابِ اللهِ ﴾، فدفع الميراث إلى الخالة، ولم يُعْطِ

<sup>£</sup> ـ الكافي ١: ٧/٢٣١.

<sup>(</sup>١) المختاريّة: أصحاب المختار بن أبي عبيد الثقفي، ويعتقدون بإمامة محمّد بن الحنفية. «فرق الشيعة: ٢٧، معجم الفرق الإِسلامية: ١٧ ٧». ٥ ـ الكافي ٧: ٢/١٣٥.

٤١٤ ...... البرهان في تفسير القرآن

المتولى».

٣/ ٨٥٢٧ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، وغيره، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن الجُهْم، عن حَنان، قال: قلت لأبي عبدالله (مدالسم): أيّ شيء للموالي؟ فقال: «ليس لهم من الميراث إلّا ما قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِلَّا أَنْ تَفْعَلُواْ إِلَىٰ أَوْلِيَا ثِكُم مَّعْرُوفَا ﴾.

٧/ ٨٥٢٨ عن عن أبي عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صَفوان بن يحيى، عن عبدالله بن سِنان، قال: سمِعت أبا عبدالله (طبالسلام) يقول: «كان عليّ (صلالت عليه) إذا مات مَولى له وترَك ذا قَرابة لم يأخُذُ من ميراثه شبئاً، ويقول: ﴿ وَأُولُوا ٱلأَرْحَام بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ ﴾ .

٨/ ٨٥٢٩ من على بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونُس، عن أبي بنصير، عن أبي بنصير، عن أبي جعفر (عبد السلام)، قال: «الخال والخالة برِثان المال إذا لم يكن معهما أحد، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَأُولُوا ٱلأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتابِ اللهِ ﴾ .

٩/ ٨٥٣٠ وعنه: عن حميد بن زياد، عن الحسن بن محمّد بن سماعة، عن وُهيب، عن أبي بصير، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عليه الله الله عليه الله عنه عنه عنه الله عنه عنه الله عنه ال

١٠/ ٨٥٣١ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن النَّصْر بن سُويد، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (علبه السلام)، قال: واختلف علي (علبه السلام) وعثمان بن عفّان في الرجل يموت وليس له عَصَبَة يَرِثُونَه، وله ذو قرابة، لا يَرِثُونه، فقال علي (عبد السلام): ميراثه لهم، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأُولُوا ٱلأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى إِبْعَضِ فِي كِتابِ اللهِ ﴾، وكان عِثمان يقول: يُجْعَل في بيتِ مالِ المسلمين».

11/ AOTY .. وعنه: بإسناده عن على بر المحسن بن فضال، عن محمد بن عبيدالله الحلبي، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله (عبد السعم)، قال: «اختلف أمير المؤمنين (عبد السعم) وعثمان بن عفّان في الرجل يموت وليس له عَصَبَة يَرِثونه، وله ذو قرابة، لا يَرِثونه. فقال عليّ (عبد السعم): ميراثه لهم، يقول الله تعالى: ﴿ وَأُولُوا ٱلأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى إِبْعُضِ ﴾، وكان عثمان يقول: يُجْعَل في بيت مال المسلمين».

١٢/ ٨٥٣٣ ـ وعنه: بإسناده عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سَهْل، عن الحسين بن الحكم، عن أبي

٦ ـ الكافي ٧: ٢/١٣٥.

٧ ـ الكافي ٧: ١٣٥ /٥.

۸ ـ الکافی ۷: ۲/۱۱۹.

٩ ـ الكافي ٧: ١١٩ /٣.

۱۰ ـ التهذيب ٦: ٣٩٦/٣٩١.

۱۱ . التهذيب ١: ١١٧٥/٢٢٧.

۱۲ ـ التهذيب ۹: ۱۱۸۸/۲۲۵.

جعفر الثانيّ (عليمالسلام)، في رجل مات وتركُ خالَتَيْه ومَواليه، قال: ﴿ وَأُولُوا ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ ﴾، المال بين الخالَتَيْن.

١٣/ ٨٥٣٤ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن محمّد بن عيسىٰ بن عُبَيد، عن حمّاد بن عبسىٰ، عن عبدالأعلىٰ بن أعين، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: الله عزّ وجلّ خصّ عليّاً (عبدالله) بوصيّة رسول الله (من الله عبدالله) وما يصيبه له، فأقرّ الحسن والحسين (عبدالله) له بذلك، ثمّ وصيّته للحسن، وتسليم الحسين للحسن (عبدالله) ذلك، حتى أفضى الأمر إلى الحسين (عبدالله)، لا ينازعه فيه أحد له من السابقة مثل ما له، واستحقّها عليّ بن الحسين (عبدالله) لقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأُولُوا آلاً رَحَامٍ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ الله ﴾، فلا تكونن بعد عليّ بن الحسين (عبدالله) إلّا في الأعقاب، وأعقاب الأعقاب،

الكُلَيْنيّ، قال: حدّثنا القاسم بن العَلاء، قال: حدّثنا إسماعيل بن عليّ القَروينيّ، قال: حدّثنا محمّد بن يعقوب الكُلَيْنيّ، قال: حدّثنا القاسم بن العَلاء، قال: حدّثنا إسماعيل بن عليّ القَروينيّ، قال: حدّثني عليّ بن إسماعيل، عن عاصم بن حُمّيد الحنّاط، عن محمّد بن قيس، عن ثابت الثّماليّ، عن عليّ بن الحسين، عن أبيه، عن عليّ (۱) بن أبي طالب (عليم السلام) أنّه قال: وفينا نزلت هذه الآية: ﴿ وَأُولُوا آلاً رْحَامٍ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِتابِ اللهِ ﴾، وفينا نزلت هذه الآية: ﴿ وَأُولُوا آلاً رْحَامٍ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِتابِ اللهِ ﴾، وفينا نزلت هذه الآية: ﴿ وَجَعَلَهَا كُلِمَةُ بَاقِيَةٌ فِي عَقِيهِ ﴾ (۱)، والإمامة في عَقِب الحُسين إلى يوم القيامة، وإنّ للقائم منا غَبْبَتَيْن إحداهما أطُول من الأخرى: أمّا الأولى، فيستّة أيّام، أو ستّة أشهر، أو ستّ سنين، وأمّا الأخرى، فيطول أمدُها حتىٰ يَرجِع عن هذا الأمر أكثر من يقول به، فلا يَثْبُ عليه إلا من قَوِي يَقينُه، وصحّت مَعْرِفتُه، ولم يَجِدْ في نفسه حَرجاً ممّا قضينا، وسَلّم لنا أهل البيث».

10/ ۸۵۳۹ الله عنه، قال: أخبرنا محمّد بن عبدالله بن المطّلب النَّبْبَانيّ (رضه عنه)، قال: حدَّثنا محمّد أبو بكر ابن هارون الدَّيْنُوريّ، قال: حدَّثنا محمّد بن العبّاس الميصري قال: حدَّثنا عبدالله بن إبراهيم لغِفَاري، قال: حدَّثنا عبدالله الحدّاء، قال: حدَّثنا إسماعيل بن عبدالله، قال: قال الحسين بن عليّ (عليمالله الم): «لمّا أنزل الله تبارك وتعالى هذه الآية: ﴿ وَأُولُوا ٱلأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِتابِ الله سألت رسول الله (صلاله عليه وآله) عن تأويلها فقال: والله ما عنى بها غيرَكم، وأنتم أولوا الأرحام، فإذا متَ فأبوك عليّ أولىٰ بي وبمكاني، فإذا مضى أبوك فأخوك الحسن أولى به، فإذا مضى الحسن فأنت أولىٰ به.

فقلت: يا رسول الله، ومَنْ بَعدي؟ قال: ابنك عليّ أوْلَىٰ بك من بعدك، فإذا مضىٰ فابنه محمّد أوْلَىٰ به، فإذا مضىٰ محمّد فابنه جعفر أوْلى به من بعده وبمكانه، فإذا مضىٰ جعفر فابنه موسى أوْلَىٰ به من بعده، فإذا مضىٰ

۱۳ ـ علل الشرايع: ۲۰۷/۵.

<sup>11</sup> \_كمال الدين وتمام النغمة: ٨/٣٢٣

<sup>(</sup>١) في المصدر: على بن الحسين بن علي.

<sup>(</sup>٢) الزخرف ٤٣: ٢٨.

١٥ - كفاية الأثر: ١٧٥.

موسى فابنه عليّ أوْلَىٰ به من بعده، فإذا مضىٰ عليّ فابنه محمّد أوْلَىٰ به من بعده، فإذا مضىٰ محمّد فابنه عليّ أولىٰ به من بعده، فإذا مضىٰ الخيّبة في التاسِع من أولىٰ به من بعده، فإذا مضىٰ الحسن وفعّتِ الغَيّبة في التاسِع من وُلدِك، فهذه الأنمّة التسعة من صُلبِك، أعطاهم الله علمي وفهمي، طِينتُهُم من طِينتي، ما لِقُومٍ يؤذُّوني فيهم، لا أنالَهُم الله شفاعتى؟!ه.

۱٦/ ۸۵۳۷ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا الحسين بن عامر، عن محمّد بن الحسين، عن أحمد بن محمّد ابن محمّد ابن أبي نَصْر، عن حمّاد بن عثمان، عن عبدالرحيم بن رُوح القصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: إنّه سُئل عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأُولُوا ٱلأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتابِ اللهِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ ﴾، قال: ونزلت في وُلدِ الحُسين (عبدالله)،

قال: قلت: جُعِلتُ فِداك، نزَلتُ في الفَرائِض؟ قال: (لا) قُلت: ففي المَواريث؟ فقال: ولا، نزلت في الإِمْرَة».

10/ ۸۵۳۸ ـ وقال أبضاً: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن محمّد بن عبدالرحمن بن الفَضْل، عن جعفر بن الحسين الكوفي، عن أبيه، عن محمّد بن زيد، مولى أبي جعفر اطبالسلام،، قال: سألت مولاي، فقلت: قوله عزّ وجلّ: الحسين الكوفي، عن أبيه، عن محمّد بن زيد، مولى أبي جعفر اطبالسلام،، قال: سألت مولاي، فقلت: قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَأُولُوا ٱلأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتابِ اللهِ ﴾، قال: ههو عليّ بن أبي طالب (عبالسلام)، معناه أنّه رّحِمُ النبيّ (من الله عبدالله)، فيكون أولىٰ به من المؤمنين والمهاجرين».

١٨/ ٨٥٣٩ ـ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد، عن إبراهيم بن محمّد، عن محمّد بن عليّ المُقْري بإسناده، يرفعه إلى زيد بن عليّ (مبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأُولُوا ٱلأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتابِ اللهِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُلَكُ والإِيمان.
 اللهِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ ﴾، قال: رَحِمُ النبيّ (منزاد عبدرانه) أولىٰ بالإِمارة والمُلك والإِيمان.

١٩/ ٨٥٤٠ - ابن شهر آشوب: عن تفسير القطّان، وتفسير وكبع، عن سفيان، عن الأعمَش، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس: أنّ الناس كانوا يتوارّثون بالأخوّة، فلمّا نؤل فوله تعالى: ﴿النّبِيّ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزُواجُهُ أَمّها تُهُمْ وَأُولُوا الأَرْحَامِ يَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتابِ اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ ﴾ وهم الذين أخى بينهم النبيّ (صلناه عبدواله): «من مات منكم وعليه دّين فَعليَ قضاؤه، ومَنْ مات وترك مالاً فلِورَثَتِهِ، فنسَخ هذا الأول، فصارت المَواريث للقَرابات، الأدنى فالأدنى.

٢٠/ ٨٥٤١ - على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ النَّبِيُّ أَوْلِيْ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْواجُهُ أُمَّها تُهُمْ ﴾. قال: نزّلت: وهو أبّ لهم وأزواجُه أمّهاتهم، فجعل الله المؤمنين أولاداً لرسول الله (ملن الدعيه وآله)، وجُعل رسول الله (ملز الدعله وآله) أباً لهم، ثمّ لِمَنْ لمْ يَقْدِرْ أن يُصونَ نفسَه، ولم يَكُنْ له مال، وليس له على نفسِه ولاية، فجعل

١٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٤٤٧٤.

١٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٤٤٧/٥.

۱۸ ـ تأويل الآيات ۲: ۱۸۶/۲.

١٩ - المناقب ٢: ١٨٧.

٢٠ ـ تفسير القمتي ٢: ١٧٥.

الله تبارك وتعالى لنبيّه (ملناة عبدراله) الولاية بالمؤمنين (١) من أنفُسهم، وهو قُول رسول الله (ملزاة عبدراله)بغَدير خُم: ويا أيّها الناس، ألستُ أولى بكم من أنفُسِكم؟، قالوا: بلي. ثمّ أوْجَبَ لأمير المؤمنين (عبدالهم) ما أوجَبَه لنفسِه عليهم من الولاية، فقال: وألا مَنْ كنتُ مولاه فَعَلَى مَولاه».

فلمًا جَعل الله النبيّ أباً للمؤمنين ألْزَمَه مَوْونَتهم، وتربية أيتامِهم، فعِنْدَ ذلك صَعِد النبيّ (من الشعليه وآله) المنبّر، فقال: ومن ترَك مالاً فَلِوَرَثَيّهِ، ومن ترَك دَيناً، أو ضِياعاً فعليّ وإليّ». فألزَم الله نبيّه (من همه عبه وآله) للمؤمنين ما يَلْزَم الوالد، وألزَم المؤمنين (عبه عبه ما ألزَم رسول الوالد، وألزَم المؤمنين (عبه عبه ما ألزَم رسول الله (من شعبه وآله) ما ألزَم واحداً واحداً، والدليل على أنّ رسول الله (من شعبه وآله) وأمير المؤمنين (عبه عبه الأثمة (عليم عبه المؤمنين (عبه الله) وأمير المؤمنين (عبه الدان: قوله: ﴿ وَآغَبُدُواْ آلَةَ وَلَا يُشْرِكُواْ بِهِ شَيْنًا وبِالْوَالِدَينِ إِحْسَاناً ﴾ (٢) فالوالدان: رسول الله ومنين (ماوات الله عليه ا).

وقال الصادق (عله تسلام): «وكان إسلام عامّة اليهود بهذا السبب، لأنّهم أمِنُوا على أنفُسِهم وعيالاتهم». ٢١/٨٥٤٢ ـ قال: وقوله: ﴿ وَأَوْلُوا ٱلأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتابِ اللهِ عَال: نزلت في الإِمامة.

قوله تعالى:

## وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيْثَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنْهُمْ مِيْثَاقاً غَلِيظاً [٧]

<sup>(</sup>١) في المصدر: على المؤمنين.

<sup>(</sup>٦) النساء ٤: ٢٦.

٢١ ـ نفسير القشي ٢: ١٧٦.

سورة الأحزاب آية ـ٧.

١ ـ تفسير القمّي ١: ٢٤٦. •

<sup>(</sup>١) في المصدر: سبق من الرسل إلى بلى محمد.

<sup>(</sup>٢) النجم ٥٣: ٩.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الأمر من الله وقع.

٤١٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

أولياته (عليهم السلام)ه.

فقال الصادق (عب السلام): وكان الميثاق مأخوذاً عليهم لله بالربوبيّة، ولرسوله بالنبوّة، ولأمير المؤمنين والأثمّة بالإِمامة، فقال: ألست بربّكم، ومحمّد نبيّكم، وعليّ إمامكم، والأثمّة الهادون أَثمَّتكم؟ فقالوا: بلي، شهدنا. فقال الله تعالىٰ: أن تقولوا يوم القيامة \_أي لئلا تقولوا يوم القيامة \_إنّاكنّا عن هذا غافلين.

فأوّل ما أخذ الله عزّ وجلّ الميثاق على الأنباء له بالربوبيّة، وهو قوله: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنّبِينَ مِيثَاقَهُمْ ﴾ فذكر جملة الأنبياء، ثمّ أبرز عزّ وجلّ أفضلهم بالأسامي، فقال: ﴿ وَمِنْكَ ﴾ يا محمّد، فقدّم رسول الله (سلناه عله وآلا) لأنه أفضلهم ﴿ وَمِنْ نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ آبْنِ مَرْيَمَ ﴾ فهؤلاء الخمسة أفضل الأنبياء، ورسول الله (ملناه عليه رآله) أفضلهم، ثمّ أخذ بعد ذلك ميثاق رسول الله (ملناه عليه رآله) على الأنبياء بالإيمان به، وعلى أن ينصروا أمير المؤمنين (عليه السلام)، فقال: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ آللهُ مِيثَاقَ ٱلنّبِيتِينَ لَمّا ءَاتَيْتُكُم مِّنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ وَسُولٌ مُسَالًا مَعَكُمْ ﴾ (١) يعني رسول الله (صاناه عليه رآله) ﴿ لَنَوْمِنُنْ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَهُ ﴾ (٥) يعني أمير المؤمنين (عليه السلام)، تُخْبِروا أممكم بخبره، وخبر وليّه من الأثمة (عليه السلام)»

٢/ ٨٥٤٤ على بن إبراهيم، قال: هذه الواو زائدة في فوله: ﴿ وَمِنْكَ ﴾ إنّما هو: منك ﴿ وَمِنْ نُوحٍ ﴾ فأخذ الله الله الميثاق لنفسه على الأنبياء، ثمّ أخذ للأنبياء على رسول الله (من الله عبد راله).

قوله تعالى:

لِيَسْئِلَ ٱلصَّادِقِينَ عَن صِدْقِهِمْ [٨]

١/ ٨٥٤٥ ـ الطَّبَرْسِيّ، قال: قال الصادق (عبدالله): وإذا سُئِلَ الصادق عن صِدْقِه على أيّ وجهٍ قالَه فيُجازى بحَسبه، فكيف يكون حال الكاذب!».

#### لا قوله تعالى:

يَا اَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا آذْكُرُواْ نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيْحاً وَجُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا وَكَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ

<sup>(</sup>٤، ٥) آل عمران ۲: ۸۱

٢ ـ تفسير القشي ٢: ١٧٦.

سورة الأحزاب (٣٣) ......١٩

#### بَصِيْراً -إلى قوله تعالىٰ - وَمَا زَادَهُم إلَّا إِيمَاناً وَتَسْلِيماً [ ٢٧- ]

ابن سالم، عن أبان بن عنمان، عمّن حدّنه، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وقام رسول الله (سنن عبداله) على التل الذي عليه مسجد القَتْح في غزوة الأحزاب، في ليلة ظلماء قرة (1) فقال: من يذهّب فبأتينا بخبرهم، وله الجنّة؟ الذي عليه مسجد القَتْح في غزوة الأحزاب، في ليلة ظلماء قرة (1) فقال: من يذهّب فبأتينا بخبرهم، وله الجنّة؟ فلم يَقُم أحد فقال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله) بيده وما أراد القوم، أراد وا أفضّل من الجنّة؟! ثمّ قال: من هذا؟ فقال: حُذَيفة، فقال: أما تسمّع كلامي منذ الليلة، ولا تكلّم؟ اقْترب (1) فقام حُذَيفة، وهو يقول: القرّ والشّر وعلني الله فداك منعني أن أجببك. فقال رسول الله (صناة عبدرآله): انطلق حتى تسمع كلامهم وتأتيني بخبرهم. فلما ذهب قال رسول الله (مان الله ماحفَظُه من بين يدّيه ومن خَلْفِه، وعن يَمينه وعن شماله، بخبرهم. فلما ذهب قال رسول الله (مان اللهم احفَظُه من بين يدّيه ومن خَلْفِه، وعن يَمينه وعن شماله، وحَنّى ترُدّه وقال له رسول الله (مان الله ما من ضُرّ ولا قُرّ، فمرّرتُ على باب الخَنْدَق، وقد اعتراه المؤمنون والكفّار.

فلمًا توجّه حُذيفة، قام رسول الله (ساناة عليه رآله)، ونادئ: يا صَريخ المكروبين، ويا مُجيبَ دعوة المُضْطُرِين، واكثِفْ همّي وغمّي وكَرْبي، فقال: يا رسول الله، إنّ الشوف همّي وغمّي وكَرْبي، فقال: يا رسول الله، إنّ الله عزّ ذكرَه قد سمِع مقالتَك، ودُعاءَك، وقد أجابَك، وكفّاك هَوْلَ عَدُوّك. فَجثا رسول الله (سنناه عبه رآله) على رُكْبَتَيْه، وبَسط يدّيه، وأرسَل عبنيه، ثمّ قال: شكراً، شكراً كما رجمُتَني، ورُجمْتُ أصحابي. ثمّ قال: يا رسول الله (أ)، قد بعث الله عزّ وجلّ عليهم ريحاً من السماء الدنيا فيها حَصى، وريحاً من السماء الدنيا فيها حَصى، وريحاً من السماء الرابعة فيها جَنْدَل (٥).

قال حُذَيفة: فخرَجتُ، فإذا أنا بنيران القَوم وأفيَل جُنْدُ الله الأوّل مربحٌ فيها حَصى، فما تركَتْ لهم ناراً إلا أَذْرَتُها، ولا خِباءٌ إلا طرّحته، ولا رُمْحاً إلا ألقَتْه، حتّى جعلوا يتنرسون من الحصى، فجعلنا نسمَع وقع الحصى في التُرس. فجلس حُذَيفة بين رجُلين من المشركين، فقام إبليس في صورة رجُل مُطاع في المشركين، فقال: أيّها الناس، إنّكم قد نَولتُم بساحة هذا الساحر الكذّاب، ألا وإنّه لا يفوتكم من أمْرِه شيءٌ، فإنّه ليس سَنة مُقام، قد هلك الخفّ والحافِر، فارْجِعوا، ولينظركُ واحدٍ منكم جَليسَه. قال حُذَيفة: فنظرتُ عن يميني، فضرَبتُ بيدي، فقلت: من أنت؟ فقال: معاوية، فقلت للذي عن يساري: من أنت؟ فقال شهيل بن عَمرو.

سورة الأحزاب آية ـ ٩ ـ ٢٢ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۲۲۷/۲۲۷.

<sup>(</sup>١) القُوِّ: البَرْد. «النهاية ٤: ٨٢٨.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أَقُبِرتْ.

<sup>(</sup>٣) الحَجَفَة: التُرس. «الصحاح . حجف . ٤: ١٣٤١».

<sup>(</sup>٤) في المصدر: ثمّ قال رسول الله (منزاة عبدراله).

<sup>(</sup>٥) الجَنْدَل: الجِجَارة. «لسان العرب \_ جندل \_ ١١: ١١٨).

قال حذيفة: وأقبل مُجند الله الأعظم، فقام أبو سفيان إلى راحلته، فصاح في قُريش: النجاء النجاء. وقال طَلْحَة الأرْدي: لقد زادكم محمّد بشرّ، ثمّ قام إلى راحلته، وصاح في بني أشجّع: النجاء النجاء: وفعل عُيَيْنَة بن حِصْن مثلها، ثمّ فعل الحارث بن عَوف المُرّيّ مثلها، ثمّ فعل الأقْرَع بن حابس مثلها، وذهّب الأحزاب، ورجع حُذَيفة إلى رسول الله (سنن عبدرانه) فأخبَره الخبر». قال أبو عبدالله (عبدالله (عبداله أشبه بيوم القيامة».

٣/ ٨٥٤٧ ـ عليّ بن إبراهيم: إنها نزلت في قصّة الأحزاب من قُريش والعَرب، الذين تحرَّبوا على رسول الله (من شعبه وآله). قال: وذلك أنَّ قُريشاً تجمَّعت في سنة خَمس من الهجرة، وساروا في العرب، وجَلَبَوا (١)، واستنفروهم (٢) لحرب رسول الله (من الشعبه وآله)، فوافوا في عشرة آلاف، ومعهم كِنانة، وسُلَيم، وفَزارة.

وكان رسول الله (من الله من الله على المن المن المن المن المنه الله ود. من المدينة ، وكان رئيسهم حُييّ ابن أخطب، وهم يهود من بني هارون (طبه الملام)، فلمّا أجلاهم من المدينة ، صاروا إلى خيبر ، وخرّج حُييٌ بن أخطب، وهمّ إلى قريش بمكّة ، وقال لهم: إنّ محمّداً قد وتَرَكُم ووتَرَنا، وأجلانا من المدينة من ديارِنا وأموالِنا، وأجلى بني عمّنا بني قَيْنُقاع ، فسيروا في الأرض ، واجمعوا حُلفاءكم وغيرهم ، حتّى نسير إليهم ، فإنّه قد بَقي من قومي بيثرِب سبع مائة مُقاتل، وهم بنو قُريْظة ، وبينهم وبين محمّد عهد وميثاق، وأنا أحمِلُهم على تَقْضِ العهد بينهم وبين محمّد مهد وميثاق، وأنا أحمِلُهم على تَقْضِ العهد بينهم وبين محمّد ، ويكونون معنا عليهم ، فتأتونه أنتم من فَوق ، وهم من أسفل.

وكان مَوضِع بني قُرَيْظَة من المدينة على قدر ميلَين، وهو المَوضِع الذي يسمّىٰ (بئر المطّلب) (٣)، فلم يَزلُ يسير معهم حُييٌ بن أخطب في قبائل العرب حتّى اجتُمعوا قَدر عشرة الاف من قُريش، وكِنانة، والأقرَع بن حابس في قومه، والعبّاس بن مِرداس في بني سُلَيم.

٣ ـ تفسير القمّي ٢: ١٧٦، ونحوه في شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٩: ١٢، والفصول المهمّة: ٦٠، ومناقب الخوارزمي: ١٠٤.

<sup>(</sup>١) أَجُلَبَ الرَّجُلُ الرِّجُلَ: إذا تَوَعَدَه بِشَرٍ، وجَمَعَ الجَمْعَ عليه. «لسان العرب \_ جلب \_ ١: ٢٧٢».

<sup>(</sup>٢) في ﴿ط﴾ والمصدر: واستفرّوهم.

<sup>(</sup>٣) في «ج»: بنر بن أخطب.

<sup>(</sup>٤) يَدْهَمُهم: يَفْجأُهم، والدُّهُمُّ: العددُ الكثيرُ. «النهاية ٢: ١٤٥».

 <sup>(</sup>٥) مَستح الأرض: ذرعها. «الصحاح ـ مسح ـ ١: ٥٠٤». وفي المصدر بحقره.

<sup>(</sup>٦) واتج: أطمة . يعصن ـ من آطام المدينة. «الروض المعطار: ٢٦٦».

سورة الأحزاب (٣٣) ......

المَساحي والمَعاول، وبدأ رسول الله (ملناة عبدراله)، فأخذ مِعْوَلاً، فحَفَر في مَوضِع المُهاجرين بنفسه، وأمير المؤمنين (عبدالسلام) ينقُل التُراب عن الحُفْرة، حتَىٰ عَرِق رسول الله (ملناة عبدراله) وأعيا، وقال: «لا عيش إلاّ عيش الآخرة، اللهم اغفِرْ للمُهاجرين والأنصار».

فلمًا نظر الناس إلى رسول الله (ملناه عليه وآله) يحفير، اجتهدوا في الحقر، وتقلوا التراب، فلمًا كان في اليوم الثاني بكروا إلى الحفر، وقعد رسول الله (ملناه عليه وآله) في مسجد الفتح، فبينا المهاجرون والأنصار يحفيرون، إذ عرض لهم جبل لم تَعْمَلِ المعاول فيه، فبَعثوا جابرين عبدالله الأنصاري إلى رسول الله (ملناه عليه وآله) يُعْلِمُه بذلك. فال جابر: فجئت إلى المسجد، ورسول الله (ملناه عليه وآله) مُسْتَلَّقٍ على قفاه، ورداؤه تحت رأسه، وقد شَدَّ على بطنيه حجراً فقلت: يا رسول الله، إنه قد عرض لنا جَبَل لم تعمل المعاول فيه. فقام مسرعاً حتى جاءه، ثمّ دعا بماء في إناء، فغَسَل وجهه وذراعيه، ومسح على رأسه ورجًلبه، ثمّ شَرِب، ومَجَّ من ذلك الماء في فيه، ثمّ صبّه على ذلك الحجر، ثمّ أخذ معولاً فضرب ضربة، فبرقت بَرقة، فنظرنا فيها إلى قصور الشام، ثمّ ضرب أخرى فبرقت بَرقة أخرى، فنظرنا فيها إلى قصور البمن، فقال رسول فنظرنا فيها إلى قصور المدائن، ثمّ ضَرب أخرى فبرقت بَرقة أخرى، فنظرنا فيها إلى قصور المدائن، ثمّ ضَرب أدى ما ينهال الرمل.

قال جابر: فدخل رسول الله (ملناه عبه وآله)، فنظر في القِدْر، ثمّ قال: «اغْرِفي، وأَبْقي». ثمّ نظر في التَنُور، ثمّ قال: «اغْرِفي، وأَبْقي»، ثمّ دعا بصَحْفَة (١٠) فنرد فيها، وغرَف، فقال: «يا جابر، أدخِلْ عليّ عشرة». فأدخلتُ عشرة، فأكلوا حتى تملُؤوا (١٠)، وما يُرى في القَصْعَة إلّا آثار أصابعهم، ثمّ قال: «يا جابر، عليّ بالذّراع». فأتيتُه بذِراع، فأكلُوه، ثمّ قال: «أدخِلْ عليّ عشرة». فأدخلتُهم، فأكلوا حتى تملّؤوا (١٠)، ولم يُرّ في القَصْعَة إلّا آثار أصابعهم، ثمّ قال: «على بذراع» فأكلوا، وخرجوا. ثمّ قال: «أدخِلْ علىّ عشرة»، فأدخلتُهم، فأكلوا حتى تملّؤوا، ولم يُرّ في القَصْعَة قال: «على بذراع» فأكلوا، وخرجوا. ثمّ قال: «أدخِلْ علىّ عشرة»، فأدخلتُهم، فأكلوا حتى تملّؤوا، ولم يُرّ في القَصْعَة

<sup>(</sup>٧) الغناق: الأُنثى من المتعز. «لسان العرب عنق . ١٠: ٢٧٤».

<sup>(</sup>٨) الصَّحْفَة: إناء كالقَصْعة المبسُوطة. «النهاية ٣: ١٣».

<sup>(</sup>٩) في «ي»: نهلوا.

<sup>(</sup>١٠) في «ط» والمصدر: نهلوا، وكذا في الموضع الآتي.

إِلّا آثار أصابِعهم، ثمّ قال: «يا جابر عليّ بالذراع، فأتبته، فقلت: يا رسول الله، كم للشاةِ من ذِراع؟ قال: «ذِراعان». فقلت: والذي بعثَك بالحَقِّ نبيّاً، لقد أتبتُك بثلاثة. فقال: «أما لو سكتَّ ـ يا جابر ـ لأكل الناس كلُّهم من الذِراع». قال: «يا جابر، أَذْخِل عشرة». فأقبلت أدخِل عشرةً عشرةً، فيأكلون، حنّىٰ أكلواكلَهم، ويقي لنا ـ والله ـ من ذلك الطعام ما عِشنا به أيّاماً.

قال: وحَفَر رسول الله اسلام عدداله) الخَنْدَق، وجَعل له ثمانية أبواب، وجعل على كلّ باب رجلاً من المهاجرين، ورجُلاً من الأنصار، مع جماعة يحفظونه، وقدِمت قُريش، وكنانة، وسُلَيم، وهلال، فنزلوا الزّغابة (١١)، فقرّغ رسول الله اسلاله عند داله، من حَفْرِ الخَنْدَق قبل قُدوم قُرّيش بثلاثة أيّام.

وأقبَلت قُريش، ومعهم حُبيّ بن أخطب، فلمّا نزَلوا العقيق جاء حُبيّ بن أخطب إلى بني قُريظة في جَوف الليل، وكانوا في حِصْنِهم قد تمسّكوا بعّهدِ رسول الله (مدن هنه وآده) فدقَّ باب الحِصْن، فسَمِع كَعْب بن أسَد قَرَع الباب، فقال لأهله: هذا أخوك قد شأم قوَمه، وجاء الآن يشأمنا، و يُهلكنا، ويأمُرنا بنقْضِ العهد بيننا وبين محمّد، وقد وَفي لنا محمّد، وأحسن جِوارَنا. فنزل إليه من غُرقَتِه، فقال له: من أنت؟ قال: حُبيّ بن أخطب، فد جئتك بعِر الدهر. قال: كُعْب: بل جِئْتني بذُلُ الدَّهْر. فقال: يا كعْب، هذه قُريش في قاذتِها وسادَتِها قد نزَلق بالعقيق، مع حُلفائهم من كنانة، وهذه قرارة، مع قادتها وسادتها قد نزلت الزغابة، وهذه سُلَيم وغيرهم قد نزلوا حِصْن بني ذُبيان، ولا يُمثّل محمّد وأصحابه من هذا الجَمْع أبداً، فافتح الباب، وانقُضِ العَهْد الذي بينك وبين محمّد. فقال كُعْب: لستُ بفاتِح لك الباب، ارجِعُ من حيث جِئت، فقال جُبيّن: ما يمنعَك من قَتْحِ الباب إلا جَشِيشتك (١٢) التي في النتور، تخاف أن أشرِكك فيها، فافتَحْ فإنك آينَ مِن قلك. فقال له كَعْب: لعنك الله، لقد دحَلْت عليّ من باب في النتور، تخاف أن أشرِكك فيها، فافتَحْ فإنك آينَ في فاك. وانقُضِ العَهْدَ الذي بينك وبين محمّد، ولا تَرْدَ

قال: فاجتَمع كلّ من كان في الحِصْن من رؤساء البهود، مثل: غزال بن شمول، وياسر بن قيس، ورفاعة بن زيد، والزبير بن باطا، فقال لهم كَعْب: ما تَرَوْن؟ قالوا: أنت سيّدُنا، والمُطاع فينا، وصاحِب عَهْدِنا وَعَقْدِنا، فإن نقَضْتَ نقَضْنا، وإن أَقَمْتَ أَقَمْنا معك، وإن خرَجتَ خرجنا معك. فقال الزبير بن باطا ـ وكان شيخاً كبيراً مجرّباً، قد نقضت نقضْنا، وإن أَقَمْتُ أَقَمْنا معك، وإن خرَجتَ خرجنا معك. فقال الزبير بن باطا ـ وكان شيخاً كبيراً مجرّباً، قد ذَهَب بصرُه ـ: قد قرأتُ النوراة التي أنزَلها الله في سِفْرنا بأنّه يُبعث نبيّ في آخِر الزمان، يكون مَخْرَجُه بمكّة، ومُهاجرته إلى المدينة في هذه البُحَيرَة (١٣) يركب الحِمار العُري (١٤)، ويلبس الشَّمْلة (١٥)، ويجتزئ بالكُسيرات

<sup>(</sup>١١) زَعَابَة: موضع قرب المدينة. الامعجم البلدان ٣: ١٤١».

<sup>(</sup>١٢) الجشيش: السويق، الواحدة جشيشة. وحِنطة تُطحن جليلاً فتجعل في قدر، ويجعل فيها لحم أو تمر، فيُطبخ. «أقرب الموارد ـ جشّ ـ ١: ١٢٤».

<sup>(</sup>١٣) البَّحْرَة: البلدة، والبُّحيرَة: مدينة رسول الله (سلن اله عليه وأله)، وهو تصغير البَّحْرَة. ((النهابة ١: ١٠٠١).

<sup>(</sup>١٤) أي الخالي من الشرج.

<sup>(</sup>١٥) الشَّمْلَة: كِسَاءٌ يشتمل به الرجل. «مجمع البحرين ـشمل ـ ٥: ٤٠٤».

والنَّمَيرات، وهو الضَّحوك الفتّال، في عَيْنَيه الحُمْرَة، وبين كَيْفَيْه خانم النبوّة، يضَعُ سبفَه على عانقه، لا يُبالي من لاقىٰ، يَبلُغُ سلطانه مُنْقَطَع الخُفّ والحافِر، فإن كان هذا هو فلا يَهُوّلنّه هؤلاء وجَمْعُهم، ولو ناوَأَتْهُ هذه الجبال الرَّواسي لغَلَبها.

فقال حُيئ: ليس هذا ذاك، ذاك النبئ من بني إسرائيل، وهذا من القرب، من وُلد إسماعيل، ولا يكون بنو إسرائيل أنباعاً لؤلد إسماعيل أبداً، لأنّ الله قد فضلهم على الناس جميعاً، وجعَل فيهم النّبوّة والمُلك، وقد عَهِد إلينا موسى ألّا نؤمِنَ لرسولٍ حتّى يأتينا بقُربانٍ تأكّلُه النار، وليس مع محمّد آبة، وإنّما جمعهم جَمْعاً، وسَحَرَهم. ويريد أن يغلّبهم بذلك، فلم يزَلْ يَقْلِبُهم عن رأيهم حتى أجابو، فقال لهم: أخرِجوا الكتابَ الذي بينكم وبين محمّد. فأخرَجوه، فأخذه حيى بن أخطب ومزّقه، وقال: قد وقع الأمر، فتجهّزوا وتهيّأوا للقِتال.

وبلغ رسول الله (منه عبدوانه) ذلك، فغمَّه غمَّا شديداً. وفزع أصحابه، فقال رسول الله (منه عبدوابه) لسعد ابن مُعاذ، وأسيد بن حُضير، وكانا من الأوس، وكانت بنو قُريْظة حُلفاء الأوس، فقال لهما: «اثتِيا بني قُرَيْظة، فانظرا ما صنعوا، فإن كانوا نَقضوا العَهْدَ، فلا تُعلِما أحداً إذا رَجَعْنُما إلىَّ، وقولا: عَضل والقَارَة».

فجاء سعد بن مُعاذ، وأسيد بن حُضير إلى باب الحِصْن، فأشرَف عليهما كعب من الحِصْن، فشتَم سعداً، وشنَم رسول الله (سننه عبه رآد»، فقال له سَعْد: إنّما أنت ثَعْلَب في جُحْر، لتُولِّينَ قُريش، وليُحاصِرنَك, رسول الله (سننه عبه رآد»، وليُنْزِلَنَك على الصُغُر والقماءة (٢١)، وليَضْرِبَنَ عُنْقَك، ثمّ رَجعا إلى رسول الله (سننه عبه رآد»، فقالا له: عَضل والقارة. فقال رسول الله (سننه عبه رآد»: ولينا، نحن أمَّوناهم بذلك، وذلك أنّه كان على عهد رسول الله (سننة عبه رآد») عيون لِقريش يتجسّسون خبره، وكانت عَضل والقارة قبيلتان من العرب، دخلتا في الإسلام، ثمّ غَذرتا، فكان إذا غَدر أحد ضُرِب بهما المثل، فيقال: عَضل والقارة. ورَجَع حيي بن أخطب إلى أبي سفيان وقريش، وأخبَرهم بنقض بنى قُريْظَة العَهْد بينهم وبين رسول الله (سناه عبه رآد») ففرحت قُريش بذلك.

فلمًا كان في جَوْف الليل جاء نُعَيم بن مَسعود الأشْجَعي إلى رسول الله املاله على وقد كان أسلم قبل قدوم قُرَيْش بثلاثة أيّام، فقال: يا رسول الله، قد آمنت بالله، وصدّ قتك، وكتَمْتُ إِيماني عن الكفرة، فإن أمّرْتني أن آتيك بنفسي فأنصُرك فعلت، وإن أمرتني أن أخذًل بين اليهود وقُريش فعلت، حتّى لا يخرُجوا من حِصْنهم. فقال رسول الله (ملناله على وقدل فيك ما أريد؟ قال: أفتأذن لي أن أقول فيك ما أريد؟ قال: وقل ما بدا لك،

فجاء إلى أبي سفيان، فقال له: تعرِف مودَّتي لكم، ونُصْحِي، ومحبَّتي أن ينصُرَكم الله على عدوَّكم، وقد بَلَغَني أنَ محمَّداً قد وافق البَهود أن يَدُخُلوا بين عسْكَرِكُم، ويَميلوا عليكم، ووَعَدهم إذا فَعلوا ذلك أن يَرُدُ عليهم جَناحَهم الذي قطَعه: بني النَّضير، وقَيْنُقاع، فلا أرى أن تَدَعوهم يدخُلوا عسْكَرَكُم حتَى تأخُذوا منهم رَهْناً تبُعثونهم إلى مكّة، فتأمّنوا مكرَهم وغَدْرَهم. فقال له أبو سفيان: وفَقَك الله، وأحْسَن جَزاك، مِثلُك أهدى النصائِح.

<sup>(</sup>١٦) الصُغْر: الذُّل والضيم. «أقرب الموارد ـ صغر ـ ١: ٩٦٢». وقَمَأَ الرَّجُلُ قماءةً: ذَلَّ وصغر. «لسان العرب ـ قمأ ـ ١: ١٣٤».

٤٣٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

ولم يعلمٌ أبو سفيان بإسلام تُعَيم، ولا أحَد من اليهود.

ثمّ جاء من فَودِه ذلك إلى بني قُرَيْظَة، فقال: ياكَعْب، تعلَم مودَّتي لكم، وقد بلَغني أنَّ أبا سفيان قال: نخُرج بهؤلاء اليهود، فنضَعُهم في نَحْرِ محمّد، فإن ظَفِروا كان الذَّكُرُ لنا دونَهم، وإن كانت علينا كانوا هؤلاء مقاديم الحرب، فلا أرى لكم أن تَدَعوهم يدخلوا عَسْكَرَكُم حتى تأخُذوا منهم عَشرة من أشرافِهم يكونون في حِصْنِكم، إنهم إن لم يَظْفَروا بمحمّد لم يَبْرُحوا حتى يَرُدُوا عليكم عَهْدَكم وعَقْدَكم ببن محمّد وبينكم، لأنه إن ولت قُريش ولم يَظْفَروا بمحمّد، غَزاكم محمّد، فيقتُلكم. فقالوا: أحسَنْتَ، نصَحْتَ وأبلَغْتَ في النَّصيحة، لانخُرجُ من حِصْنِنا حتى ناخُذَ منهم رَهْناً بكونون في حِصْننا.

وأقبلَتْ قُريش، فلمّا نظروا إلى الخَنْدَق، قالوا: هذه متكِيدة ماكانت العرب تَعْرِفُها قبل ذلك. فقيل لهم: هذا من تدبير الفارسيّ الذي معه. فوافئ عمرو بن عبد ودّ، وهُبَيْرة بن وَهْب، وَضِرار بن الخطّاب إلى الخَنْدَق، وكان رسول الله (سلناه عبدواله) قد صفّ أصحابه بين يدّيه، فصاحوا بِخَيْلهم حتّى طَفَروا الخَنْدَق إلى جانب رسول الله (سلناه عبدواله)، وصار أصحاب رسول الله (صلناة عبدواله)، وصار أصحاب رسول الله (صلناة عبدواله)، وصار أصحاب رسول الله (صلناة عبدواله) كلّهم خَلْف رسول الله (ماناة عبدواله)، وقد موا الشيطان الله (صلناة عبدواله) بين أيديهم، وقال رجل من المهاجرين - وهو فُلان -لرجُل بجَنْبِه من إخوانه: أما ترى هذا الشيطان -عمرو - لا والله ما يُقْلِتُ من بين يَديه أحد، فهَلُمّوا ندفع إليه محمّداً ليقتُلَه، ونلحق نحن بقومِنا. فأنزل الله على رسول الله (صلناة عبدواله) في ذلك الوقت قوله: ﴿ قَدْ يَعْلَمُ آفَهُ ٱلْمُعَوِّقِينَ مِنْكُمْ وَٱلْقَائِلِينَ لإِخُوانِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْنَا وَلا رسول الله (صلناة عبدواله) في ذلك الوقت قوله: ﴿ قَدْ يَعْلَمُ آفَهُ ٱلْمُعَوِّقِينَ مِنْكُمْ وَٱلْقَائِلِينَ لإِخُوانِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْنَا وَلا يَأْتُونَ ٱلْبَاقِينَ إِلَّا قليلاً \* أَسِحَةُ عَلَيْكُم ﴾ إلى قوله ﴿ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَىٰ آللهِ يَسِيراً ﴾ (١٧).

فَرَكَزَ عَمرو بن عبد ودّ رُمْحَه في الأرض، وأقبل يجول حوله، ويرتَجِزْ، ويقول:

ولقد بُحِحْتُ من النّدا عبجمْعِكُم: هل مِن مُبارِز؟
ووقَـفْتُ إذ جَـبُرُ الشَّحِا عُ مواقِفَ القَرْنِ المُناجِز
إنّسي كسذلك لم أزلُ مُستَسَرَّعاً نَـحُو الهَـزاهِـز
إنّ الشَّجِاعة في الفَـنى والجُود من خير الغرائِز

فقال رسول الله (صنواله عبدراله): «من لهذا الكلب؟» فلم يُجِبّه أحد، فقام إليه أمير المؤمنين (عبداله)، فقال: «أنا له، يا رسول الله وفقال: «يا علي، هذا عَشرو بن عبد ود قارس بَلْبَل (١٨) فقال: «أنا عليّ بن أبي طالب، فقال له رسول الله (صنواله عبدراله): «اذّنُ منّي» فدنا منه، فعمّمه بيده، ودفّع إليه سيفّه ذا النّقار، وقال له: «اذْهّب، وقايل بهذا». وقال: «اللهم احفظه من ببن يدّيه، ومن خَلْفِه، وعن يَمينه، وعن شماله، ومن فوقه، ومن تحته».

فمرّ أمير المؤمنين (علماللهم) وهو يُهَرُّول في مَشْيه، وهو يقول:

الله تَسعُجَلَن فسقد أتسا لا مُجببُ صَوْتِك غيرُ عاجز

<sup>(</sup>١٧) الأحزاب ٢٣: ١٨ و ١٩.

<sup>(</sup>١٨) يَثْيَلُ: موضع، وهو وادي ينبع، أو وادي الصفراء دُوين بَدرٍ. وفارس يَثْيَل: لقب عمرو بن عبد ودّ، انظر: «لسان العرب ـ يليل ـ ١١: ١٤٠».

سورة الأحزاب (٣٣) ...... ٢٥ .....

فقال له عَمْرو: من أنت؟ قال: هأنا عليّ بن أبي طالب، ابن عمّ رسول الله (ملناله عليه وآله)، وخَتَنه (١١). فقال: والله إنّ أباك كان لي صَديفاً ونَديماً، وإنّي أكْرَهُ أن أقْتَلَك، ما أمِنَ ابنُ عمَّك حين بعثَك إليّ أن أختَطِفَك برُمْحي هذا، فأترُكك شائِلاً بين السَّماء والأرض، لا حَيّ ولا ميِّت!

فقال له أمير المؤمنين (مه السلام): وقد عَلِمَ ابنُ عَمِّي أَنَك إِنْ قَتَلْتَني دَخَلْتُ الجَنَّة، وأنت في النار، وإِن قَتَلْتُكَ فأنتَ في النار، وأنا في الجنّة». فقال عَمرو: كلتاهُما لك ـ يا عليّ ـ تلك إذن قِسْمَةٌ ضِيْزيٰ (''').

قال عليّ (عله السلام): «ذَعُ هذا ـ يا عمرو ـ إنّي سمِعت منك وأنت مُتعلَق بأستار الكعبة تقول: لا يَعْرضنَ عليَّ أَحَد في الحَرْب ثلاثَ خصالٍ، فأجِبْني إلى واحدة منها، وأنا أعرِض عليك ثلاث خصالٍ، فأجِبْني إلى واحدة و أنّ محمداً رسول الله قال: يَحُ عني هذا، هات الثانية. قال: هاتِ، يا عليّ. قال: هإحداها: تشهد أن لا إله إلا الله، وأنّ محمداً رسول الله قال: يَحُ عني هذا، هات الثانية. فقال: «أن ترجِعَ، ونَرُدَ هذا الجيش عن رسول الله (صلن العبرة الله)، فإنْ يَكُ صادِقاً فأنتُم أعلى به عَيْناً، وإن يَكُ كاذباً كَفَّنْكُم ذُوْبان العرب أمره ٤. فقال: إذن لا تتحدّثُ نساءً قُريش بذلك، ولا تُنشدُ الشُعرَاء في أشعارِها أنّي جَيُنتُ ورَجِعْتُ على عَقبى من الحَرب، وخَذَلْتُ قوماً رأسوني عليهم؟

فقال أمير المؤمنين (عبه السلام): افالثالثة: أن تَنزِلَ إلى فإنك راكت، وأنا راجل، حتى أنابِذك افوقب عن فَرَسِه وعَرْقَبه، وقال: هذه خَصلة ما ظَنِنْتُ أنّ أحداً من العرب يَسونني عليها. ثمّ بدأ فضَرَب أمير المؤمنين (عبه السلام) بالدَّرَقَة، فقطعها، وثبت السَّيف على رأسه، فقال له على رأسه، فاتقاه أمير المؤمنين (عبه السلام) بالدَّرَقَة، فقطعها، وثبت السَّيف على رأسه، فقال له علي (عبه المره) أما كفاك أنّي بارزتك وأنت فارس العرب عنى استَعَنْت عليَّ بظهير؟! افالتفت عمروإلى خلفه، فضربه أمير المؤمنين (عبه السلام) مُسرِعاً على ساقيه، فقطعهما جميعاً، وارتفعت بينهما عجاجة، فقال المنافقون: قُتل علي بن أبي طالب. ثمّ انكشفت العجاجة، فنظروا، فإذا أمير المؤمنين (عبه الله) على صدره، قد أخذ بلحيّيته يُريد أن يذبَحه، فذبحه ثمّ أخذ رأسه، وأقبل إلى رسول الله (ملناه علي وآلدماء تسيل على رأسِه من ضربة عَمْرو، وسيفه يقطر منه الدم، وهو يقول، والوأس بيده:

«أنا عليّ وابنُ عبدالمطّلب المونُّ خَبرٌ للفَتيٰ من الهَرب»

فقال رسول الله (صلى الله عليه وآله): «يا عليّ، ماكرَّتُه؟» قال: «نعم ـ يا رسول الله ـ الحرُّبُ خديعة».

وبعث رسول الله اصلالا عليه والله) الزُّبير إلى هُبَيرَة بن وَهب، فضربه على رأسِه ضربةً فلق هامتَه، وأمر رسول الله (صلالة عليه وآله) عمر بن الخطّاب أن يبارز ضِرار بن الخطّاب، فلمّا برز إليه ضِرار انتزع له عُمر سَهْماً، فقال له

<sup>(</sup>۱۹) في «ط»: وحبيه.

<sup>(</sup>٢٠) قِسْمَةٌ ضِيْزَى: أي جائرة. «لسان العرب ـ ضيز ـ ٥: ٣٦٨».

ضِرار: ويحك ـ با بن صهَّاك ـ أتَرمي في مُبارزة؟ والله لِئنْ رميتَني لا تركتُ عدويًا بمكة إلّا فتلته. فانهزَم عند ذلك عمر، ومرّ نحوه ضِرار، وأشار (''' على رأسه بالقَناة، ثمّ قال: احفَظْها ـ يا عمر ـ فإنّي آليتُ ألّا أقتَلَ قُرَشيًا ما قدرتُ عليه. فكان عمر يحفَظ له ذلك بعد ما ولي، فولّاه.

فبقي رسول الله (من الدوله) يُحاربهم في الخَنْدُق خمسة عشر يوماً، فقال أبو سفيان لحُيئ بن أخطب: ويلك يا يهودي أبن قومُك؟ فصار حُيئ بن أخطب إليهم، فقال: ويلكم، اخرُجوا، فقد نابَذَكم محمد الحرب، فلا أنتم مع محمد، ولا أنتم مع قُريش. فقال كعب: لسنا خارجين، حتّى تُعطينا قُريش عشرة من أشرافهم رَهْناً يكونون في حِصْنِنا، إنهم إن لم يَظْفَروا بمحمد لم يبرَحوا حتّى يَرد محمد علينا عهدَنا وعَقْدَنا، فإنا لا نأمَنُ أن تَفِرٌ قُريش ونبقى نحن في عُقر دارِنا، ويغزونا محمد، فيقتُل رجالنا، ويسبي نساءَنا وذرارينا، وإن لم نخرُج لعلّه يَرُدٌ علينا عهدَنا.

فقال له حُبيّ بن أخطَب: تطمّع في غير مَطْمَع، قد نابُذُتِ العَرَب محمّداً الحرب، فلا أنتم مع محمّد، ولا أنتم مع قُريش.

فقال كعب: هذا من شُوْمِك، إنَّما أنت طائر تطير مع قُريش غداً وتتركنا في عُقْرِ دارِنا، ويغزونا محمّد.

فقال له حُبِيَ لك عَهْد الله عليَّ وعَهْد موسىٰ إن لم تَظُفَرْ قُرَيش بمحمّد أنّي أرجِعُ معك إلى حِصنِك، يُصيبُني ما يُصيبُك.

فقال كعب: هو الذي قد قلتُه لك، إن أعطَّننا قُريشُ رَهْناً يكونون عندنا، وإلّا لم نخْرُج. فرجَع حُييٌ بن أخطَب إلى قُرَيش فأخبَرهم، فلمّا قال: يسألون الرَّهْن. قال أبو سفيان: هذا ـ والله ـ أوَّل الغَدَّر، قد صَدق تُعَيم بن مسعود، لا حاجة لنا في إخوان القِردَة والخَتارَير.

فلمًا طال على أصحاب رسول الله المنافعة المنافقون بما حكى الله عنهم، ولم يَبُقُ أَحَدٌ من وأصابتهم متجاعة، وخافوا من اليَهود خوفاً شديداً، وتكلّم المنافقون بما حكى الله عنهم، ولم يَبُقُ أَحَدٌ من أصحاب رسول الله (ملنة عبدراله) أخبر أصحابه: وأنّ العرب أصحاب رسول الله (ملنة عبدراله) أخبر أصحابه: وأنّ العرب تتحزّب، ويجيئونا من فوق، وتَغَدُّر اليهود وتَخافهم من أسفل، وأنّه ليُصيبهم جَهدٌ شديد، ولكن تكون العاقبة لي عليهم». فلمّا جاءَت قُريش، وغَدَرَتِ اليهود، قال المنافقون: ما وَعدنا الله ورسولُه إلّا غُروراً. وكان قومٌ منهم لهم دُور في أطراف المدينة، فقالوا: يا رسول الله، تأذن لنا أن تَرجع إلى دورِنا فإنّها في أطراف المدينة، وهي عَوْرَة، ونحاف اليهود أن يُغِيروا عليها؟ وقال فوم: مَلْمَوا فَنَهْرُب ونصير في البادية، ونستَجير بالأعراب، فإنّ الذي كان وتخاف اليهود أن يُغِيروا عليها؟ وقال فوم: مَلْمَوا فَنَهْرُب ونصير في البادية، ونستَجير بالأعراب، فإنّ الذي كان أمير يَعدُنا محمّد كان باطلاً كلّه. وكان رسول الله (منزة عليه الله أمر أصحابه أن يحرّسوا المدينة بالليل، وكان أمير المؤمنين (عبه الله) على العسكر كلّه بالليل يحرّسهم، فإنْ تحرّك أحدٌ من قُريش بارزهم (١٢)، وكان أمير المؤمنين (عبه الله) على العسكر كلّه بالليل يحرّسهم، فإنْ تحرّك أحدٌ من قُريش بارزهم (١٢)، وكان أمير

<sup>(</sup>٢١) في المصدر: وضربه،

<sup>(</sup>٢٢) في المصدر: نابذهم.

المؤمنين (طبه السلام) يجوز الخَنْدُق، ويصير إلى قرب قُريش حيث يَراهم، فلا يزال الليل كلّه قائماً وحده يصلّي، فإذا أصبّح رجّع إلى مركزه، ومسجد أمير المؤمنين (طبه السلام) هناك معروف، يأتيه مَنْ يَعرِفُه فيصلّي فيه، وهو من مسجد الفّتح إلى العَقيق أكثر من غَلُوه (٢٣) النّشّاب.

فلمّا رأى رسول الله (سنزاة مباراته) من أصحابه الجزّع لطول الحِصار صعِد إلى مسجد الفَتْح، وهو الجبّل الذي عليه مسجد الفَتح اليوم، فدعا الله، وناجاه فيما وَعَده، وكان ممّا دعاه أن فال: «يا صريخ المكروبين، ويا مُجيب دَعْوة المُضْطَرُين، وياكاشِف الكَرْبِ العَظيم، أنت مولاي وولييّ ووليّ آبائي الأوّلين، اكشِفْ عنّا غَمّنا وهَمّنا وكَرْبَنا، واكشِفْ عنّا شرّ هؤلاء القوم بقوّتك، وحَوْلِك، وقُدْرَتك». فنزل عليه جَبْرَئيل (عباسلام)، فقال: «يا محمّد، إنّ الله قد سَمِع مقالتَك، وأجاب دَعْوَتَك، وأمر الدّبور - وهي الربح - مع الملائكة أن تَهزِمَ قُريشاً والأحزاب».

وبعث الله على قُريش الدَّبور، فانهزَموا، وقلَعَتْ أخبِيتَهُم، فنزَل جَبْرَئيل اعب الهم، فأخبَره بذلك، فنادى رسول الله (صلالة على بُجبّه، ثم ناداه الثالثة، فقال: رسول الله (صلالة على بُجبّه، ثم ناداه الثالثة، فقال: لبيّك يا رسول الله. قال: هأدعوك فلا تجيبُني؟ قال: يا رسول الله ـ بأبي أنت وأمّي ـ من الخوف، والبَرْدِ، والجُوع. فقال: فقال: هادخُلْ في القوم، وأثنِني بأخبارهم، ولا تُحْدِثَنَ حدَثاً حتى تَرجِع إليّ، فإن الله قد أخبرني أنّه قد أرسل الرياح على قُريش، وهزَمَهُم.

فال حُذيفة: فمضّبت وأنا انتَفِضُ من البَرْد، فوالله ما كَانَ إلّا بقدر ما جُزْتُ الخَنْدَق حتىٰ كَانِّي في حَمّام، فقصدْتُ خِياءً عظيماً فإذا نار تَخْبو وتوفّد، وإذا خيْمة فيها أبو سفيان قد دَلّىٰ خُصْيَتيْهِ على النار وهو ينتَفِضُ من شِدّة البَرْد، ويقول: يا مَعْشَر قريش، إن كنّا تُقاتل أهل السَّماء برَعْم محمّد فلا طاقة لنا بأهلِ السَّماء، وإن كنّا تُقاتِل أهل الأرض فنَقْدِرُ عليهم، ثمّ قال: لينْظُر كلُّ رجُلٍ مَعْكُم إلى يَحَلَيسه لا يكون لمحمّد عين فيما بيننا. قال حُذيفة: فباذرْتُ أنا، فقلت للذي عن يَميني: من أنت؟ فقال: أنا عَمْرو بن العاص. ثمّ قلت للذي عن يساري: من أنت؟ قال: أنا مُعاوية، وإنّما باذرْتُ إلى ذلك لئلا يسألني أحدٌ منهم من أنت.

ثمّ ركِبَ أبو سفيان راجِلَته وهي معقولة، ولولا أنّ رسول الله (صلاة عبدراله) قال: «لا تُحْدِثَنَ حدَثاً حتَى ترجِع إليّ، لقَدِرتُ أن أقتلُه، ثمّ قال أبو سفيان لخالد بن الوّليد: يا أبا سُليمان، لابدَّ من أن أقيم أنا وأنتَ على ضُعفاء الناس. ثمّ قال لأصحابه: ارتَجِلوا، إنّا مُرْتَجِلون، فنفروا (٢١) منهزِمين، فلمّا أصبح رسول الله (صلاه عبدراله)، قال لأصحابه: «لا تبرَحوا». فلمّا طلّعت الشمس دخلوا المدينة، وبقي رسول الله (صلاة عبدراله) في نفر يسير.

وكان أبو فرقد (٢٥) الكِناني رمئ سعَّدَ بن مُعاذر سماه ، بسَهْمٍ في الخنَّدَق فقطَع أكَّحَله (٢٦) فنزفه الدم، فقَبَض

<sup>(</sup>٢٣) الغَلْوَةُ: قَدَرُ رَمِيَةٍ بِسَهُم. «لسان العرب \_ غلا \_ ١٥: ١٣٢».

<sup>(</sup>٢٤) في المصدر: ففرّوا.

<sup>(</sup>٢٥) في المصدر: ابن فرقد.

<sup>(</sup>٢٦) الأَكْخَل: عِرق في اليد. «لسان العرب ـكحل ـ ١١: ٥٨٦».

سعد على أَكْحَلِه بيده، ثمّ قال: اللهم إن كنتَ أَبقَيْتَ من حَرْبِ قُريش شيئاً فأبقني لها، فلا أحد أحبّ إليً من محاربة قوم حادّوا الله ورسوله، وإن كانت الحرّبُ قد وضَعَتْ أوزارَها بين رسول الله (صن لله عبد رآلا) وبين قُريش فاجعلها لي شهادة، ولا تُمِنْني حتّى تَقَرَّ عيني من بني قُريْظَة. فأمسك الدم، وتورَّمت يدُه، وضرب له رسول الله اصلات عبد رآلا) في المسجد خيمة، وكان يتعاهدُه بنفسه، فأنزل الله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذْكُرُوا نِعْمَة آللهِ الله اصلات عبد رآلا) في المسجد خيمة، وكان يتعاهدُه بنفسه، فأنزل الله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذْكُرُوا نِعْمَة آللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءُوكُم مَن عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءُوكُم مَن أَسْفَلَ مِنْكُمْ بَعْنِ بني قُريْظَة حين غَدروا، وخافَهم أصحابُ رسول الله (صن له عبد رآلا) ﴿ وَإِذْ زَاغَتِ لَا أَنْ مَن الله الله وسلاله عبد رآلا) و في أطراف المدينة، ونخاف اليهود عليها، فأنزل الله فيهم: الله الله الله الله الله الله الله ويقرّة ومَا هِيَ بِعَوْرَة إِنْ يُرِيدُونَ إِلّا فِرَاراً ﴾.

١٥٤٩ - وفي رواية على بن إبراهيم: نزلت هذه الآية في الثاني لمّا قال لعبد الرحمن بن عَوف: هلم ندفّع محمّداً إلى فريش ونَلحَن نحن بفومنا: ﴿ يَحْسَبُونَ ٱلأَحْزَابَ لَمْ يَذْهَبُواْ وإِنْ يَأْتِ ٱلأَحْزَابُ يَوَدُّواْ لَوْ أَنَهُم بَادُونَ فِي الْأَعْرابِ يَسْئَلُونَ عَنْ أَنبائِكُم وَلَوْ كَانُواْ فِيْكُمْ مَّا قَاتَلُواْ إِلّا قلِيلاً \* لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ آهَهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لَمَن كَانَ يَرْجُواْ آللهَ وَٱلْيَوْمَ الأَخِرَ وَذَكَرَ آلله كَثِيراً ﴾.
كان يَرْجُواْ آللهَ وَٱلْيَوْمَ الأَخِرَ وَذَكَرَ آلله كَثِيراً ﴾.

٠ ٨٥٥ /٥ ـ الطَّبَرُسِيَ في (الاحتجاج): عن موسى بن جعفر (عدالله)، عن أمير المؤمنين (عدالله)، مع بعض اليهود، في حديث: «قال اليهودي: فإنَّ هذا هوداً قد انتصر الله له من أعدائه بالريح، فهل فعل لمحمّد شيئاً من هذا؟

٦/٨٥٥١ ـ عليّ بن إبراهيم: ثمّ وصف الله المؤمنين المُصَدّقين بما أخبَرهم رسول الله اصلاة عليه وآله) ما

٣ ـ مجمع البيان ٨: ٥٤٥.

<sup>(</sup>١) سَمْكُ البيتِ: شَقْفُهُ. «الصحاح \_سمك . ١: ١٥٩٢).

أ ـ تفسير الفتى ٢: ١٨٨.

٥ ـ الاحتجاج: ٢١٢.

٦ ـ تفسير الشمني ٢: ١٨٨.

سورة الأحزاب (٣٣) ......

يُصبِبُهم في الخَنْدَق من الجَهْد، فقال: ﴿ وَلَمَّا رَءَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ هَذَا مَا وَعَدَنَا ٱللهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ ٱللهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ ﴾ بعني ذلك البلاء، والجَهْد، والخَرْف ﴿ إِلَّا إِبِمَاناً وَتَسْلِيماً ﴾.

#### گا<sup>د</sup> قوله تعال*ى*:

# مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَاهَدُواْ آللهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلاً -إلى قوله تعالىٰ -إِنَّ آللهَ كَانَ نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلاً -إلى قوله تعالىٰ -إِنَّ آللهَ كَانَ فَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلاً -إلى قوله تعالىٰ -إِنَّ آللهَ كَانَ فَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدُّلُواْ تَبْدِيلاً -إلى قوله تعالىٰ -إِنَّ آللهَ كَانَ عَنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدُّلُواْ تَبْدِيلاً -إلى قوله تعالىٰ -إِنَّ آللهَ كَانَ عَنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدُّلُواْ وَبِيماً [ ٢٤ - ٢٤]

١/ ٨٥٥٢ محمد بن العبّاس، قال: حدّ ثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن محمد بن زكريًا، عن أحمد بن محمد ابن يزيد، عن سَهْل بن عامر البّجَليّ، عن عَمرو بن أبي الوعْدام، عن أبي إسحاق، عن الحارث، عن محمد بن الحنفيّة (رضياف عن)، وعَمرو بن أبي المعقّدام، عن جابر، عن أبي جعفر (طبالله) قال: قال عليّ (طبالله): اكنت عاهدْتُ الله عزّ وجلّ ورسوله (من العبداله) أنا، وعمّي حمزة، وأخي جعفر، وابن عمّي عُبيدة بن الحارث على أمْرٍ وفينا به لله ولرسوله، فتقدّمني أصحابي وخُلِّفتُ بعدَهم لما أراد الله عزّ وجلّ، فأنزل الله سبحانه فينا: ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَاهَدُواْ آللهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ ﴿ حمزة، وجعفر، وعبيدة ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَتْعَظِرُ وَمَا بَدُلُواْ تَبْدِيلاً ﴾. فأنا المُنْتَظِر، وما بدَّلَتُ تَبْدِيْلاً».

٧/٨٥٥٣ عن مالك بن خالد الأسدي، عن الحسن بن إبراهيم، عن جدّه عبدالله بن الحسن، عن آبائه (عليم السلام)، قال: وعاهد عن مالك بن خالد الأسدي، عن الحسن بن إبراهيم، عن جدّه عبدالله بن الحسن، عن آبائه (عليم السلام)، قال: وعاهد الله عليّ بن أبي طالب، وحمزة بن عبدالمطلب، وجعفر بن أبي طالب (العليم السلام) أن لا يَفِرُوا في زَحْفِ أبداً، فنمُواكلَهم، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَاهَدُواْ آللهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ ﴾ حَمزة استُشهِد يوم أحُد، وجعفر استُشهِد يوم مُؤنة ﴿ وَمِنْهُم مَنْ يَنْتَظِرُ ﴾ يعني عليّ بن أبي طالب (ماوان الله وسلام عليه)،

٣/٨٥٥٤ - ابن بابويه، قال: حدّثني أبي، ومحمّد بن الحسن (رسرة عهمة قالا: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال:

سورة الأحزاب آية ٢٢٠. ٢١.

١ ـ تأويل الآيات ٢: ١٤٩/٨

<sup>(</sup>١) في النسخ: عن أبي إسحاق، عن جابر، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (ملهماالسلام)، عن محمد بن الحنفيّة (رضياة عنه، وفيه خلط بين طريقين وتحريف، صحيحه ما أثبتناه، انظر سند الحديث (٣) الآتي عن (الخصال)، ومتن هذا الحديث هو قطعة من حديث (الخصال).

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٩/٤٤٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وعبيدة.

٢ ـ الخصال: ٢٦٤/٨٥.

حدّثنا أحمد بن الحسين بن سعيد، قال: حدّثني جعفر بن محمّد النّوْفليّ، عن يعقوب بن يزيد، قال: قال أبو عبدالله جعفر بن أحمد بن محمّد بن عبسىٰ بن محمّد بن عليّ بن عبدالله بن جعفر بن أبي طالب، قال: حدّثنا يعقوب بن عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا موسىٰ بن عُبيدة، عن عَمرو بن أبي العقدام، عن أبي إسحاق، عن الحارث، عن محمّد بن الحنفية (مواهد، وعمرو بن أبي المقدام، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالدم)، قال: الأنى رأس اليهود إلى عليّ بن أبي طالب (عبدالدم) عند مُنْصَرفه من وَقْعَة النّهروان، وهو جالس في مسجد الكوفة، فقال: يا أمير المؤمنين، إنّي أريد أن أسألك عن أشباء لا يعلمُها إلّا نبيّ، أو وصيّ نبيّ، فإن شِقْتَ سألتك، وإن شِقْتَ أعفيك. قال: سل عمّا بدا لك، با أخا اليهود.

قال: إنّا نجد في الكتاب أنّ الله عزّ وجلّ إذا بعَث نبيّاً أوحى إليه أن يتّخِذَ من أهل بيته من يقوم بأمْرِ أمّته من بعده، وأن يَعْهَد إليهم فيه عَهْداً يُحتَذَىٰ عليه، ويعمَل به في أمّته من بعده، وأنّ الله عزّ وجلّ يمتَحِن الأوصياء في حياة الأنبياء، ويمتَحِنهم بعد وَفاتهم عن مَرّة، وإلى ما يصبر آخِر أمر الأوصياء إذا رضى مِحْنَتَهم؟

فقال له عليّ (طبه الله على الذي لا إله غيره، الذي فـلّق البحر لبـني اسـرائـيل، وأنـزل التـوراة عـلى موسى (عليه السه) لئن أخبَرتُك بحقٌ عما تسأل عنه، لتُمَرَّنَّ به؟ قال: نعم.

قال (عليه بسلام): والذي فلق البحر لبني إسرائيل، وأنزل التوراة على موسى (عله بسلام)، لئن أجَبْتُك لتُسْلِمَنَ؟ قال: نعم.

فقال علي اعلم الله عزّ وجلّ بمنجن الأوصياء في حياة الأنبياء في سَبْعَة مَوَاطِن لِيَبْتَلِيَ طاعَتهم، فإذا رُضِيَ طاعتَهم ومِحْنَتَهم أمرَ الأنبياء أن يتَخِلُوهم أولياء في حياتهم، وأوصياء بعد وفاتهم، وتصير طاعة الأوصياء في أعناق الأمّم ممَّن يقول بطاعة الأنبياء، ثمّ يمتَحِنُ الأوصياء بعد وفاة الأنبياء (عليم السلام) في سبْعَة مواطن لِيَبْلُوَ صَبْرَهم، فإذا رَضِيَ مِحْنَتَهم ختم لهم بالشَّهادة (")، ليُلْحِثُهم بالأنبياء وقد أكْمَلَ لهم السَّعادة.

قال له رأس اليهود: صَدَقَت ـ يا أمير المؤمنين ـ فأخْيرْني، كم امتَحَنك الله في حياة محمّد من مَرَّة، وكم امتَحَنك بعد وفاتِه من مَرّة، وإلى ما يصير أمرُك؟ فأخَذ عليّ (عبدالله) بيده، وقال: انهض بنا أنبِغُك بذلك، يا أخا اليهود. فقام إليه جماعة من أصحابه، فقالوا: يا أمير المؤمنين، أنْبِئنا بذلك معه. فقال: إنّي أخاف أن لا تَحتملُه قلوبُكم. قالوا: ولم ذلك، يا أمير المؤمنين؟ قال: لأمور بدت لي من كثيرٍ منكم. فقام إليه الأشتر، فقال: يا أمير المؤمنين؟ الله الأرض وَصيُّ نبيّ سواك، وإنّا لنعلم أنّ الله لا يبعّث بعد المؤمنين، أنبِئنا بذلك، فوالله إنّا لتَعلَم أنّه ما على ظهر الأرض وَصيُّ نبيّ سواك، وإنّا لنعلم أنّ الله لا يبعّث بعد نبيّنا (صلاحه عبدوله)، فجلس عليّ (عبدالله)، فأقبَل على اليهوديّ، فقال: يا أخا اليّهود، إنّ الله عزّ وجلّ امتحنني في حياة نبيّنا (صلاحه عبدوله) في سَبْعَة مواطن، فوجدني فيهنّ ـ من غير تزكِيّة لنَفْسِى ـ بنعمة الله له مُطبعاً؟

 <sup>(</sup>١) في «جُ» والمصدر: بالسعادة.

قال: فيم، وفيمَ، يا أمير المؤمنين؟

قال: أمّا أوّلُهنّ ـ وساق الحديث بذكر الأولى، والثانية، والزابعة، إلى أن قال ـ: وأمّا الخامسة ـ يا أخا اليهود ـ فإنّ قُرْيُسنا والعرّب تجمّعت، وعَقَدَتْ بينها عَقْداً وميثاقاً لا تَرجع من وَجْهِها حتى تَقْتُلُ رسول الله (مله عبدراله)، وتفتُلنا معه معاشر بني عبدالمطلّب، ثمّ أقبلتْ بحدّها و حديدها حتى أناخت علينا بالمدينة، واثِمّة بأنفُسِها فيما توجّهت له، فهبَط جَبْر ثيل (طه السلام) على النبيّ (صلى الدعدراله) فأنبأه بذلك، فخنْدق على نفسه، ومَنْ معه من المهاجرين والأنصار، فقَدِمت قريش، فأقامَتْ على الخنْدق محاصِرة لنا، ترى في أنفُسِها القوّة، وفينا الضَّعْف، تُرعِد، وتبرق، ورسول الله (صلى العرب) يَدعوها إلى الله عز وجلّ، ويناشِدها بالقرابة والرَّحِم، فتأبى عليه، ولا يَزيدُها ذلك إلا عُتواً، وفارسها فارس العرب يَومَئذِ عَمْرو بن عبد ودّ، يَهدِر كالبَعير المُغْتَلِم ("، يدعو إلى البراز، ويرتَحِز، ويَخْطِر برُمْحِهِ مَرّة، وبسيفه مرة، لا يُقدِم عليه مُقْدِم، ولا يطمع فيه طامِع، ولا حَميّة تُهيجه، ولا بصرب بيده إلى ذي الفقار ـ فخرَجتُ إليه، ونساء أهل المدينة بَواكي إشفاقاً عليّ من ابن عَبد ودّ، فقتله الله عزّ وجلَ بيدي، والعرب بيده إلى ذي الفقار ـ فخرَجتُ إليه، ونساء أهل المدينة بَواكي إشفاقاً عليّ من ابن عَبد ودّ، فقتله الله عزّ وجلَ بيدي، والعرب بدلك، وبما كان مني الفقار ـ فخرَجتُ المِنه. ثمّ النفت (عد المورب عده الفرية ـ وأوماً بيده إلى هامته ـ فهزم الله قُريشاً والعرب بذلك، وبما كان مني فهم من النِكاية. ثمّ النفت (عد المد الله المدينة عراه ألى أصحابه، فقال: ألبس كذلك؟ قالوا: بلئ، يا أمير المؤمنين هذه الفرمين هذه المهرمن النِكاية. ثمّ النفت (عد المد المهرمن النه عليه من النِكاية . ثمّ النفت (عد المورب بذلك) وما كان مني

ثمّ ذكر السادسة، والسابعة، ثمّ ذكر أوّل السّبْع بعد وقاة رسول الله (منه عبد راه)، ثمّ الثانية، ثمّ الثائثة، ثمّ الرابعة، وذكرها، وقال (عبدالله) فيها: الوأمّا نفسي، فقد علم مَنْ حضّر ممّن تَرى، ومن غاب من أصحاب محمّد (منه عبدوالد)أنّ المَوت عندي بمنزلة الشُّرْبَة الباردة في اليوم الشديد الحرّ من ذي العطش الصّدي، ولقد كنت عاهدت الله عزّ وجلّ ورسوله (منراة عبداله): أنا، وعمّى حمزة، وأخي جعفر، وابن عمّي عُبَيدة على أمر وفينا به لله عزّ وجلّ ولرسوله، فتقدّ مني أَصحابي، وتخلّفت بعدهم لما أراد الله عزّ وجلّ، فأنزل الله فينا: ﴿ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رَجّالٌ صَدَقُواْ مَا عَاهَدُواْ آفة عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلاً ﴿ حمزة، وجعفر، وأنا \_ والله \_ المُنْنَظِرِهِ.

4/ A000 ـ ابن شهر آشوب: عن أبي الوَرْد، عن أبي جعفر (مداسلام): ﴿ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَاهَدُواْ آللَهُ عَلَيْهِ ﴾ قال: وعليّ، وحمزة، وجعفر، ﴿ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَىٰ نَحْبَهُ ﴾، قال: عَهْده، وهو حمزة، وجعفر ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ يَنْتَظِرُ ﴾، قال: علىّ بن أبي طالب (عبدالسلام)».

٥/ ٨٥٥٦ عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عبد المهام، في قوله: ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَاهَدُواْ آللَة عَلَيْهِ ﴾: «أي لا يغيّروا (١١) أبداً ﴿ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ نَحْبَهُ ﴾ أي أجَلَه، وهو

<sup>(</sup>٢) أي الهائبج.

٤ \_ المناقب ٣: ٩٢.

٥ ـ تفسير القمّي ٢: ١٨٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لا يفرّوا.

حمزة، وجعفر بن أبي طالب ﴿ وَمِنْهُم مِّن يَنْتَظِرُ ﴾ أَجَلَهُ، يعني علبًا (عداسلام)، ﴿ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلاً ﴾ لِيَجْزِيَ آللهُ آلصًا دِقينَ بِصِدْقِهِمْ وَيُعَذَّبَ آلْمُنَافِقِينَ إِنْ شَاءَ﴾ ٤. الآية.

٧/ ٨٥٥٨ عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأشعريّ، عن عبدالله بن مَيمون القَدّاح، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: اقال رسول الله (صلناه عليه وآله): يا عَليّ، من أحبّك ثمّ مات فقد قضى نحبّه، ومن أحبّك ولم يَمُتْ فهو ينتَظِر، وما طلّعَتْ شمسٌ ولا غَرَبت إلّا طلّعَتْ عليه برِزقٍ وإيمان، وفي تُسخة: «نوره.

٨/ ٨٥٥٩ من أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «المؤمن مؤمنان: فمؤمن صدّق بَعَهْدِ الله، ووَفي بشَرْطِه، وذلك قول الله الخَنْعَميّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «المؤمن مؤمنان: فمؤمن صدّق بَعَهْدِ الله، ووَفي بشَرْطِه، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَاهَدُواْ آلله عَلَيْهِ ﴾، فذلك الذي لا تُصيبه أهوال الدنيا، ولا أهوال الآخِرة، وذلك ممّن يَضيبه أهوال الدنيا، ونقوم أحياناً، وذلك ممّن تُصيبه أهوال الدنيا، وأهوال الآخِرة، وذلك ممّن يُشغَع له ولا يَشْغَع له ولا يَشْغَع الله ولا يَشْغَلُه الله ولا يَشْع الله ولا يَشْغَع الله ولا يَشْغَع الله ولا يَشْغَع الله ولا يَشْعُ الله ولا يَشْعُ الله ولا يَشْعُ الله ولا يَلْه ولا يَشْعُ الله ولا يَشْعُ الله ولا يَشْعُ الله ولا يَسْعُمُ الله ولا يَشْعُ الله ولا يَشْعُ الله ولا يَسْعُ الله ولا يَشْعُ الله ولا يَسْعُ الله ولا يَشْعُ الله ولا يَشْعُ الله ولا يَشْعُ الله ولا يَشْعُ الله ولا يَسْعُ الله ولا يَشْعُ الله ولا يَسْعُ الله ولا يَسْعُ

قوله تعالى:

# وَرَدَّ آللهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُواْ خَيراً وَكَفَىٰ آللهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ القِتَالَ [70]

١/٨٥٦٠ ـ عليّ بن إبراهيم: بعليّ بن أبي طالب (عليه السلام).

٦ ـ الكافي ٨: ٦/٣٤.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٠٢.

۷ ـ الكافي ٨: ٢٠٦/٥٧٥.

۸\_الكافي ۲: ۱۹۳٪.

<sup>(</sup>١) الخَامَةُ: الغَفْمَة الرّطبة من النبات. (الصحاح ـ خوم ـ ٥: ١٩١٦».

سورة الأحزاب آية ـ ٢٥ ـ

١ ـ تفسير القمّى ٢: ١٨٩.

٢/٨٥٦١ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا عليّ بن العبّاس، عن أبي سعيد عبّاد بن يعقوب، عن فَضْل بن القاسم البرّاد، عن شفيان الثّوريّ، عن زُبيد البّامي (١١)، عن مُرّة، عن عبدالله بن مسعود، أنّه كان يقرأ: «وكفى الله المؤمنين القِتال بعَلىّ وكان الله قوّياً عزيزاً».

٣/ ٨٥٦٢ عن بحدًا الحدَّنا محمَّد بن يونس بن مبارك، عن يحيى بن عبدالحميد الحِمَّاني، عن يحيى بن مُعلَى الأشلَمي، عن محمَّد بن عمّار بن زُرَيق، عن أبي إسحاق، عن زياد (١) بن مَطَر، قال: كان عبدالله بن مسعود يقرأ: ووكفى آلله المؤمنين القتال بعلى (١).

وسبب نزول هذه الآية: أنّ المؤمنين كُفُوا القتال بعليّ (عبداللهم)، وإنّ المشركين تحزّبوا، واجتمعوا في غَزَاة الخَنْدَق ـ والقصّة مشهورة، غير أنّا نحكي طرفاً منها ـ وهو: أنّ عَمْرو بن عبد ودّ كان فارس قُريش المشهور، وكان يُعدّ بألف فارس، وكان قد شَهِد بدراً، ولم يشَهدُ أَخَداً، فلمّاكان يومُ الخَنْدَق خرّج مُعلِماً ليرى الناس مقامّه، فلمّا رأى الخَنْدَق، قال: مكيدة، ولم نعرِفْها من قبل. وحمل فرسه عليه، فعطفه (٣)، ووقف بإزاء المسلمين، ونادئ: هل من مُبارز؟ فلم يُجِبّهُ أحد، فقام عليّ (عبداللهم)، وقال: وأنا، يا رسول الله، فقال له: وإنّه عَمْرو، اجلس»، فنادئ ثالثة فلم يُجِبه أحد، فقام عليّ (عبداللهم)، وقال: وأنا، يا رسول الله، فقال له: وإنّه عمرو، اجلس»، فنادئ ثالثة فلم يُجِبه أحد، فقام عليّ (عبداللهم)، وقال: وأنا، يا رسول الله، فقال له: وإنّه عمرو، اجلس»، فنادئ ثالثة فلم يُجِبه أحد، فقام عليّ (عبداللهم)، وقال: وأنا يا رسول الله، فقال له: وإنّه عَمْرو، فقال: وإن كان عَمْراً، فاستأذن أحد. فقام عليّ (عبدالله)، فأذِنَ له.

قال حُدْ يَفَة (مَنِ اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَن اللهُ اللهُ وَاللهُ وَمَن اللهُ اللهُ

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١٠/٤٥٠.

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ والمصدر: النامي، تصحيف صحيحه ما اثبتناء، أنظر تقريب التهذيب ١: ١٤/٥٧.

۴ ـ تأويل الآيات ۲: ۲۰(۱۹.

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ والمصدر: أبي زياد، عو عبدالله بن مطر، ويقال له: زياد بن مطر، راجع تهذيب التهذيب ٣: ٣٨٦ و٦: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: قال أبو زياد: وهي في مُصْحفه، هكذا رأيتها.

<sup>(</sup>٣) في «ي»: فقطعه،

النبيّ (منزاة ملدوالد): وأثيثر ـ يا عليّ ـ فلو وُزِنَ اليوم عَمَلك يعَمَل أُمَّةِ محمّد لرجّح عمَلُك بعملهم، وذلك أنّه لم يَبْقَ بيت من المُشْرِكين إلّا ودخَله وَهْن، ولا بيت من المسلمين إلّا ودخله عزّه.

قال: ولَمَا قُتِل عَمْرو، وخُذِل الأحزاب، أرسل الله عليهم ربحاً وجنوداً من الملائكة، فولُّوا مُذْيِرين بغير قِنال، وسبَبُه قَتْلُ عَمْرو، فمن ذلك قال سُبحانه: ﴿ وَكَفَىٰ آللهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلْقِتَالَ ﴾ بعليَ (عبدا-بع

4037 / 1 مابن شهر أشوب: قال الصادق (عبد الملام)، وابن مسعود، في قوله: ﴿ وَكُفَىٰ آلَةُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلْقِتَالَ ﴾ بعليّ بن أبي طالب (عبد السلام)، وَقَنْلِه عَمْرو بن عبد وَدّ.

قال: ورواه أبو تعيم الأصفهانيّ في (ما نزل من القرآن في أمير المؤمنين) بالإسناد، عن سفيان الثوريّ، عن رجل، عن مُرّة، عن عبدالله.

قال: وقال جماعة من المُفَسّرين، في قوله تعالىٰ: ﴿ أَذْكُرُواْ نِعْمَةُ آللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ ﴾ (١) أنّها نزلت في علىّ (طبالسلام)يوم الأحزاب.

٥/ ٨٥٦٤ مالطَّبَرْسِيّ: في معنى الآية: قبل: بعليّ بن أبي طالب، وقتَّله عَمْرو بن عبد وَدّ، وكان ذلك سبّب هزيمة القَوم، عن عبدالله بن مسعود. قال: وهو المرويّ عن أبي عبدالله (عبدالله).

م ١٩٥٩ الم على الحافظ منصور بن شَهْريار بن شِيرويه بإسناده إلى ابن عبّاس، قال: لمّا قتل علي (عله السلام) عسمراً، ودخيل عسلى رسول الله (سلالا عله والله وسيفه يَقطُر دَماً، فلمّا رآه كبّر، وكبّر المسلمون، وقال النبيّ (سلالا عله والله مُ أعْطِ عليّاً فضيلةً لم يُعطَها أحَدّ قَبْله، ولم يُعْطَها أحَدّ بعده الله قال: فهبَط بجبْرَ ثيل (عله الله من الجنّة أنرُجة، فقال: هيا رسول الله، إنّ الله عزّ وجلّ يقرأ عليك السلام، ويقول لك: حيّ بهذه عليّ بن أبي طالب الفال: فلفها العلى على إعلى المالية على بده فِلْقَتَين، فإذا فيها حريرة خضواء، فيها مكتوب سطران بخُضْرة: تُحْفَة من الطالب الغالب إلى عليّ بن أبي طالب.

قوله تعالى:

## وَأَنْزَلَ آلَّذِينَ ظَاهَرُوهُمْ مِنْ أَهلِ آلْكِتَابِ -إلى فوله تعالى ـ وَكَانَ آللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيراً [ ٢٦ - ٢٧ ]

١/ ٨٥٦٦ معلى بن إبراهيم: ونزلَ في بني قُريظة: ﴿ وَأَنْزَلَ ٱلَّذِينَ ظَاهَرُوهُمْ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ مِنْ صَيَاصِيهِمْ

١٣٤ : ١٣٤ .

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٣٣: ٩.

٥ ـ مجمع البيان ٨: ٥٥٠.

٦ .... المناقب (للخوارزمي): ١٠٥.

مورة الأحزاب آية ٢٦٠ ٢٧ ـ

وَقَذَفَ فِي قُلوبِهِمُ آلرُّعْبَ فَرِيْقاً تَقْتُلُونَ وَتَأْسِرُونَ فَرِيقاً \* وَأَوْرَثَكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِيَارَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ وَأَرْضاً لَمْ تَطَنُّوهَا وَكَانَ آللهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيراً ﴾ فلمّا دخل رسول الله (صفراه عليه والمدينة ، واللواء مَعفود ، أراد أن يغتَسِل من الغُبار ، فناداه جَبْرَئيل: ٥عَذيرُك من مُحارب، والله ما وضَعت الملائكة لأمّتها، فكيف نَضَع لأمتك؟ إنّ الله يأمُرك أن لا تُصَلَّى العَصْرَ إلا ببني قُرَيْظَة ، فإنّي مُتَقَدِّمُك ، ومُزَلْزل بهم حِصْنَهم ، إنّا كنّا في آثارِ القوم ، نَزْجُرُهم زَجْراً ، حتى للغوا حمراء الأسد (١) .

فخرَج رسول الله (منزاه عبدرانه)، فاستقبله حارثة بن التُعمان، فقال له: «ما الخبر، يا حارثة؟». قال: بأبي أنت وأُمّي - يا رسول الله دهذا دِحْيَة الكَلْبيّ ينادي في الناس: ألا لا يُصَلّين العَصْرَ أَحَدٌ إلّا في بني قُرَيْظَة. فقال: «ذلك جَبْرَئيل، أدعوا لي عليّاً». فجاء عليّ (عبداللهم)، فقال له: «نادٍ في الناس: لا يُصَلِّبنَّ أَحَدٌ العَصْرَ إلّا في بني قُرَيْظَة». فجاء أمير المؤمنين (عبداللهم)، فنادئ فيهم، فخرج الناس، فبادروا إلى بني قُرَيْظة.

وخرّج رسول الله (صنن للا على مناف عبد وآله)، وأمير المؤمنين (عبد السلام) بين يَديه، مع الراية العُظمى، وكان حبيّ بن أخطب لمّا انهزّمَتْ قريش، جاء ودخل حِصْن بني قُريظة، فجاء أمير المؤمنين (عبد السلام) وأحاطَ بحِصْنِهم، فأشرَف عليهم كعب بن أسد (1) من الحِصن يشتّمُهم، ويشتُم رسول الله (صن الله عبد وآله)، فأقبل رسول الله (صناف عليه وآله) على حمارٍ، فاستقبله أمير المؤمنين (عبد السلام)، فقال: «بأبي أنت وأمّي - يا رسول الله \_ لا تَدْنُ من الحِصن الله (صنول الله (صناف عليه وآله) من حصنهم، فقال: «يا إخوة الفِردة والخنازير، وعبدة الطاغوت، أنت من يا إنا إذا نَزَلنا بساحة قوم فساء صباحهم الله والشرف عليهم كعب بن أسد من الحِصْن، فقال: والله على أبا القاسم - ما كنت جهولاً. فاستحيا رسول الله (صناه عبد واله) حتى سقط الزّداء عن ظهره حياءً مما قال.

وكان حول الحصن نخل كثير، فأشار إليه رسول الله المراق بيده، فتباعد عنه، وتفرّق في المقازة، وأنزل رسول الله (ملزاظ به وآله) العسكر حول حِصْنِهم، فحاصَرَهم ثلاثة أيّام، فلم يُطلِع منهم أحدٌ رأسه، فلماكان بعد ثلاثة أيام نزل إليه غزال (٢) بن شمول، فقال: يا محمّد، تُعطينا ما أعطَيْتَ إخوانّنا من بني التَّضير؟ احقِنْ دماءًنا، وتُخلِي لك البلاد وما فيها، ولا نكتُمك شيئاً. فقال: الا، أو تَنْزِلون على حُكمي، فرجَع، وبقوا أيّاماً، فبكت النساء والصّبُبان إليهم، وجَزعوا جزّعاً شديداً، فلمًا اشتذ عليهم الحصار نزلوا على حُكم رسول الله (ملزاظ علي مائه (ملزاظ علي مائه (ملزاظ على مُكم رسول الله (ملزاظ علي مائه (ملزاظ الله عليه وأمر بالنّساء، فعُزلن.

وقامت الأوس إلى رسول الله (ملزاة عليه والد)، فقالوا: يا رسول الله، حُلفاؤنا ومَوالينا من دون الناس، تُصرونا

<sup>(</sup>١) حَمْراء الأسد: موضّع على ثمانية أميال من المدينة. «معجم البلدان ٢: ٣٠١».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أسيد، وكذا في المواضع الآتية.

<sup>(</sup>٣) في «ي»: عزَّ ال.

<sup>(</sup>٤) في «ي»: تسعمانة.

على المخرِّرَج في المواطن كلّها، وقد وهبت لعبدالله بن أبيّ سبع مائة دارع، وسبع مائة (٥) حاسِر في صبيحة واحدة، ولسنا نحن بأقل من عبدالله بن أبيّ. فلمّا أكثروا على رسول الله (سناه عبدرآنه)، قال لهم: وأما ترضُون أن يكون الحكمُ فيهم إلى رجل منكم؟، فقالوا: يلى، فمن هو؟ قال: «سعد بن مُعاذه. قالوا: قد رضينا بحكمُه، فأتوا به في مِحَقّة (١)، واجتَمعت الأوس حوله يقولون له: يا أبا عَمرو، اتّنِ الله، وأحْسِنْ في حُلفائِك ومواليك، فقد نصرونا بيُعات، والحدائق (١)، والمتواطن كلّها. فلمّا أكثروا عليه، قال: لقد آن لسَعْد أن لا تأخذه في الله لومة لائم. فقالت الأوس: واقوماه، ذهبت والله بنو قريَّظة آخِر الدّهر. وبكتِ النّساء والصّبيان إلى سَعْد، فلمّا سكتوا، قال لهم سَعْد: يا معشر اليّهود، أرضيتُم بحُكمي فيكم؟ قالوا: بلى، قد رَضِينا بحُكمِك، وقد رَجُونا نَصْفَك، ومَعروفك، وحُسْن نظرك. فأعاد عليهم القول، فقالوا: بلى، يا أبا عَمرو. فالتّفت إلى رسول الله (مدن ه عبدرة،) إجلالاً له، فقال: ما ترئ، بأبي أنت وأتي، يا رسول الله؟ قال: واحُكمْ فيهم - يا سَعْد عند رَضِيتُ بحُكمِك فيهم، فقال: قد حكمت يا بأبي أنت وأتي، يا رسول الله عنهم، وتُسَيّل نساؤهم وَذراريهم، وتُقسم غَنائمهم بين المُهاجرين والأنصار، فقام رسول الله رسول الله عنه أن تُعتل رجالهم، وتُسبّل نساؤهم وَذراريهم، وتُقسم غَنائمهم بين المُهاجرين والأنصار، فقام رسول الله رسان عبدرته، فقال: هقد حكمت بحُكم الله من فوق سبع أرقعة، ثمّ انفَجر جُرحٌ سَعْد بن مُعاذ، فما زال بنزِف حتَى فَضَى.

وساقوا الأسارى إلى المدينة، وأمر رسول الله(مـانالة طـهـراله) بأخدود، فحُفِرت بالبَقيع، فلمّا أمسى، أمر بإخراج رَجُل رَجُل، فكان يُضْرَبُ عُنُقُه، فقال حييّ بن أخطب لكمّب بن أسد: ما ترى يصْنَع بهم؟ فقال له: ما يسوؤك، أما ترى الداعي لا يُقلِع، والذي يذهّب لا يرجِعع؟ فعليكم بالصَّبْر، والنَّبات على دينكم.

فأخرج كعب بن أسد، مجموعة يديه إلى عُنقه، وكان جميلاً وسيماً، فلما نظر إليه رسول الله (ملن ه عليه والله) قال له: «ياكعب، أما نفعنك وصيّة ابن الخواس؟ الخير الذكيّ الذي قَدِم عليكم من الشام، فقال: تركتُ الخمرَ والخنزير (١٠٠)، وجئتُ إلى البؤس والتُمور، لنبيّ يُنقِئن، مَخْرَجُه يمكّة، ومُهاجرته في هذه البُحيرة، يَجنزى بالكُسبرات والتُميرات، وبركب الحِمار العُرْي، في عينيه حُمْرة، بين كَتِفيه خاتَم النُبوّة، يضع سيقه على عاتِقه، لا يُبالي من لاقىٰ منكم، يبلغ سلطانه منقطع الخُف والحافرة. فقال: قد كان ذلك يا محمّد، ولولا أنّ اليهود يُعيروني أني جَزِعتُ عند الفَيْل لآمنتُ بك، وصدَّقتُك، ولكني على دين اليهودية، عليه أحيا، وعليه أموت. فقال رسول الله (مان الله عليه وقد)، وقدً موه فاضربوا عنقه الخصّريت عُنقه.

ثمَ قُدَم حييَ بن أخطب، فقال له رسول الله (سلن الا ميه واله): «يا فاسق، كيف رأيت صُنعَ الله بك؟، فقال: والله - يا محمّد - ما ألوم نفسي في عداوتك، ولقد قَلقلتُ (١) كلّ مُقَلْقَلٍ، وجَهَدْتُ كلّ الجُهد، ولكن من يَخْذُل الله

<sup>(</sup>٥) في المصدر: ثلاثمانة.

<sup>(</sup>٦) العِحَقَّة: مَركَب من مراكب النساء كالهودج، إلَّا أنَّها لا تُقَبَّب. «الصحاح ـ حفف . ٤: ١٣٤٥».

<sup>(</sup>٧) بُعاث والحداثق: موضعان عند المدينة، كانت فيهما وقعتان بين الأوس والخزرج قبل الإِسلام، أنظر. «الكامل في التاريخ ١: ٦٧٦ و ١٠٨٠».

<sup>(</sup>٨) في «ج»: الخمير.

 <sup>(</sup>٩) قَلْقَل الشيء: حرَّكه فتحرَّك واضطرب. «لسان العرب ـ قلل ـ ١١: ٥٦٦».

سورة الأحزاب (٣٣) ...... ٣٣٠..... وهورة الأحزاب (٣٣) ......

يُخذَل، ثمّ قال حين قُدّم للقّتل:

#### لعَمْرِكَ مَا لَامَ ابنُ أخطب نفسه ولكنَّه مِن يَخُذُّلُ الله يُخذَلُ

فقُدُم، وضُرب عُنقه؛ فقتَلهم رسول الله (من الله من البَرْدين: بالغَداة، والعشيّ، في ثلاثة أيّام، وكان يقول: «اسقوهم العَذْب، وأطْعِموهم الطيّب، وأحسِنوا إسارهم، حتّى قتَلهم كلّهم، وأنزل الله على رسوله فيهم: ﴿ وَأَنْزَلَ اللهِ عَلَى رَسُولُهُ فَيهِم الرُّعْبَ ﴾ في من حُصونهم ﴿ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلرُّعْبَ ﴾ إلى فوله: ﴿ وَكَانَ آفَةُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيراً ﴾ .

٧٢ ٨٥٩٧ - الطَّبَرُسِيّ، في (إعلام الورئ)، قال: قال أبان بن عثمان: حدَّنني من سميع أبا عبدالله (عبدالله) يقول: دقام رسول الله (سلنالله على التلّ الذي عليه مسجد الفتح، في ليلة ظلّماء، ذات قرّة، قال: من يذهب فيأتينا بخبَرِهم، وله الجنّة؟ فلم يَقُمْ أحد. ثمّ عاد ثانية، وثالثة، فلم يَقُمْ أحد. وقام حُذَيْقَة، فقال (متنالا عليه وآله): فيأتينا بخبَرهم، وتأتيني بخبَرهم. فذهب، فقال: اللهم احفَظُهُ من بين يَديه، ومن خَلْفِه، وعن يَمينه، وعن شِماله، حتى تَرُدّه إليّ، وقال: لا تُحدِث شيئاً حتى تأتيني.

ولمّا توجّه حُذّيْهَ ، قام رسول الله (مدناه عبدراله) يصلّي ، ثمّ نادى بأشجى صوت: يا صريخ المكروبين ، يا مُجبِ دَعْوَة المُضْطَرين ، اكشِفْ هَمّي ، وكربي ، فقد ترى حالي ، وحال من معي . فنزل جَبْرُ ثيل (عبد العرم) ، فقال: يا رسول الله ، إنّ الله عزّ وجلّ سمع مقالتك ، واستجاب دعوتك ، وكفاك هول من تحرّب عليك وناوأك . فجنا رسول الله (مدناه عليه وآله) على رُكبَتَيه ، وبسَط يَدّيه ، وأرسل بالدَّمع عينيه ، ثمّ نادى : شُكراً ، شكراً ، كما آويتني ، وآويت من معي . ثمّ قال جَبْرَ ثبل (عبد العلم): يا رسول الله ، إنّ الله قد نضرك ، وبعث عليهم ريحاً من سماء الدنيا فيها الحصى ، وربحاً من السماء الرابعة فيها الجنادل .

قال حُذَيْفَة: فخَرجت، فإذا أنا بنيران القوم قَدَّ طُفَنْت، وَخَمَدَت، وَأَقبل جُند الله الأوّل: ريح شديدة فيها الحصّيٰ، فما ترك لهم ناراً إلّا أخمّدها، ولا خِباءً إلّا طرّحها، ولارُمحاً إلّا ألقاها، حتّى جعلوا ينترّسون من الحَصيٰ، وكنت أسمّع وقّع الحَصيٰ في التّرَسَة.

وأقبَل جُند الله الأعظم، فقام أبو سفيان إلى راحلته، ثمّ صاح في فريش: النجاء، النَجاء؛ ثمّ فعل عُيَيْنَة بن حِصْن مثلها، وفعل النجاء؛ ثمّ فعل عُيَيْنَة بن حِصْن مثلها، وفعل الحارث بن عوف مثلها، وذهب الأحزاب، ورجع حُذَيْفَة إلى رسول الله (منزله عبدرآله) فأخبَره الخَبر، وأنزل الله على رسوله: ﴿ أَذْكُرُواْ يَعْمَةَ آللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيْحاً وَجُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا ﴾ (١) إلى ما شاء الله من السورة.

وأصبَح رسول الله (صلنات عليه راله) بالمسلمين حتّى دخَل المدينة، فضربت له ابنته فاطمة (علمالسلام) غسولاً، فهي تغسِل رأسَه إذ أناه جَبْرَئيل (عليالسلام) على بغلةٍ، مُعْتَجِراً بعِمامةٍ بيضاء، عليه قَطيفة من استَبْرَق، معلَّق عليها

٢ ـ إعلام الورى: ٩٢.

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٢٢: ٩.

الدرّ والياقوت، عليه الغُبار، فقام رسول الله (صلناه عبه وآله)، فمسّح الغُبار عن وَجهه، فقال له جَبْرَثيل: رحِمك الله، وضَعْتَ السلاح ولم يَضعه أهل السماء؟ وما زلتُ أتَبعهم حتَىٰ بلغت الرّوحاء. ثمّ قال جَبْرَثيل (عبه السلام): انهَضْ إلى إخوانهم من أهل الكتاب، فوالله لأدقَّنُهم دقّ البيضةِ على الصَّخْرَة.

فدعا رسول الله (صلنه عبدواله) عليًا (عبدالله)، فقال: قدّم راية المُهاجرين إلى بني قُريّظة، وقال: عزمتُ عليكم ألا تُصَلّوا العَصْر إلا في بني قُريْظة، فأقبَل عليّ (عبدالله)، ومعه المُهاجِرون، وبنو عبدالأشهَل، وبنو النّجّار كلّها، لم يتخلّف عنه منهم أحّد، وجعّل النبيّ (صلنه عبدواله) يُسرِّب إليه الرِّجال، فما صلّى بعضُهم العصر إلا بعد العشاء، فأشرَفوا عليه، وسبّوه، وقالوا: فعل الله بك، وبابن عمّك، وهو واقف لا يُجيبهم، فلمّا أقبل رسول الله (صلناه عبدواله)، وألم سلمون حوله، تلقّاه أمير المؤمنين (عبدالله)، وقال: لا تأتيهم يا رسول الله، جَعلني الله فذاك فيان الله سيجزيهم، فعرف رسول الله (صلناه عبدواله) أنّهم قد شتَموه، فقال: أما إنّهم لو رأوني ما قالوا شيئاً ممّا سمِعت، وأقبّل، ثمّ قال: يا إخوة الفِرَدة، إنّا إذا نزلنا بساحة قوم فساء صباح المُنذَرين، يا عُبّاد الطواغيت، اخسؤوا، أخسأكم الله. فصاحوا يميناً وشِمالاً: يا أبا القاسم، ما كنت فحاشاً، فما بدا لك؟!ه.

قال الصادق (عب السلام): «فسقطت العَنَزَة (٢) من يده، وسقَط رِداؤه من خلقِه، وجعل يمشي إلى وراءه، حياءً ممّا قال لهم.

فحاصَرهم رسول الله اصلالة عبدواله، خمساً وعشرين ليلةً، حتّى نزلوا على حُكم سَعد بن مُعاذ، فحكم فيهم بقَتْلِ الرجال، وسَبي الذّراري والنساء، وقِسمة الأموال، وأن يُجعل عَقارهم للمُهاجرين دون الأنصار. فقال له النبيّ (منه هندوانه): لقد حَكمتَ فيهم بحُكم الله من فوق سبعة أرقعة.

فلمًا جيء بالأسارى، حُبِسوا في دَارِ، وأمر بعثرة، فأخرِجوا، فضرب أمير المؤمنين (طبه السلام) أعناقهم، ثمّ أمر بعشرة، فأخرِجوا، فضَرب الزُبير أعناقهم، وكلّ رجل من أصحاب رسول الله (صلاط عبه وآله) إلّا قتل الرجل والرجلين، قال: وثمّ انفجرت رَميّة سَعْد، والدّم يَنْضَح حتى قضى، ونزع رسول الله (صلاط عبه وآله) رداءه، فمشئ في جنازته بغير رداء، وبعث عبدالله بن عَيْبك إلى خيبر، فقتَل أبا رافع بن أبي الحُقَيق،

#### قوله تعالى:

يَا أَيُّهَا النَّبِئُ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ اَلْحَيوْةَ اَلدُّنْيَا وَرِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَنِّعْكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحاً جَمِيلاً \* وَإِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الآخِرَة فَإِنَّ آللهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ أَجْراً

<sup>. (</sup>٢) العَتَزَة: عصاً في قدر نصف الرُّمح أو أكثر شيئاً، فيها سِنان مثل سنان الرُمح. «لسان العرب . عنز . ٥٠ ٢٨٤».

سورة الأحزاب (٣٣) ...... ٢٣٠

### عَظِيماً -إلى قوله تعالى - وَأَعْتَذْنَا لَهَا رِزْقاً كَرِيماً [ ٢٨ - ٣١ ]

١/٨٥٦٨ ـ محمّد بن يعقوب: عن حُمَيد، عن إبن سَماعة، عن ابن رباط، عن عِبص بن القاسم، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن رجل خيَّر امرأته، فاختارت نفسَها، بانت منه؟ قال: الا، إنّما هذا شيء كان لرسول الله (مدالله) خاصّة، أمر بذلك ففعل، ولو اختَرْنَ أنْفسهنَ لطلقهنَ، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَ تُرِدْنَ ٱلْخَيوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتَّعْكُنَّ وَأُسَرَّحْكُنَّ سَرَاحاً جَمِيلاً ﴾.

٢/ ٨٥٦٩ - رعنه: عن محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي الصّبّاح الكِنانيّ، قال: ذكر أبو عبدالله (عبد السلام): وأنّ زينّب قالت لرسول الله (مدن اله عبد وآله): لا تَعدِل وأنت رسول الله؟! وقالت حَفْصة: إن طلّقنا وجَدنا في قومنا أكْفاء نا. فاحتبس الوحي عن رسول الله (مدن اله عبد وآله) عشرين يوماً وقال وفانف الله عز وجل لرسوله (مدن اله عبد وآله)، فأنزل: ﴿ يَا أَيُّهَا النّبِيمُ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنّ تُرِدُنَ عشرين يوماً وقال وفانف الله عز وجل لرسوله (مدن اله عبد وآله)، فأنزل: ﴿ يَا أَيُّهَا النّبِيمُ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنّ تُرِدُنَ عشرين يوماً وقال وفانف الله عز وجل لرسوله (مدن الله عنه وأَجْرَا عَظِيماً ﴾ وقال وفاحتَرُن الله ورسوله، ولو الحُتَرُن أنفسهن لَينً، وإن اختَرُن الله ورسوله فلبس بشيءه.

٣/٨٥٧٠ وعنه: عن حُمَيد بن زياد، عن ابن سَماعة، عن جعفر بن سَماعة، عن داود بن سِرحان، عن أبي عبدالله (عله السلام)، قال: «إنّ زينب بنت جَحْش قالت: أبّرى رسول الله (صن الله عله والد) إنّ خلَى سبيلنا أنّا لا نجِد زوجاً غيره! وقد كان اعتزل نساءه تسعاً وعشرين ليلةً. فلمّا قالت زينب الذي قالت، بعث الله عزّ وجلّ جَبْرَئيل إلى محمّد (صان الده عله والد)، فقال: ﴿قُلْ لِأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدُنَ ٱلْخَيْوَةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتَّعَكُنَّ وَأُسَرَّحْكُنً مَرَاحاً جَمِيلاً ﴾ الآبتين كِلتَيهما، فقُلْنَ: بل نخنار الله، ورسوله، والدار الآخِرة».

4/ ۸۵۷۱ منه: عن حُمّيد بن زياد، عن الحسن بن سَماعة، عن وُهّيب بن حَفْص، عن أبي بصير، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عدد الله عن أبي قال: وأنّ زينب بنت جَحْش قالت الرسول الله (من هامد والد): لا تَعْدِل وأنت نبيّ؟! فقال: وتَرِبَتْ يَعدِلْ؟». يَداكِ، إذا لم أعْدِلْ، فمَنْ يَعدِلْ؟».

فقالت: دعوت الله \_ يا رسول الله \_ ليقطّع يَداي؟ فقال: ولا، ولكن لتَتْرِبان (١).

فقالت: إنّك إِنْ طلّقتَنا وجَدْنا في قومِنا أكْفاءً. فاحنَبس الوحي عن رسول الله (منه عهدواله)تسعاً وعشرين للله أنه أنك إِنْ طلّقتَنا وجَدْنا في قومِنا أكْفاءً. فاحنَبس الوحي عن رسول الله (منه عهدواله) وأنهُ تُتُوذَنَ لله عزّ وجلّ لرسوله، فأنزل: ﴿ يَا أَيُّهَا النّبِيُّ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَ تُوذَنَ لللهُ عَلَى لللهُ عَلَى لللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

سورة الأحزاب آية - ٢٨ - ٣١.

۱ رالکافی ۲: ۳/۱۳۷.

۲ ـ الكافي ٦: ٢/١٣٨.

٣ ـ الكافي ٦: ١٣٨/٤.

٤ ـ الكافي ٦: ١٣٩ /٥.

<sup>(</sup>۱) في «ي»: لتثريان.

٥/ ٨٥٧٢ ـ ثمّ قال الكُلينيّ: وعنه، عن عبدالله بن جَبَلة، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، مثله.

ثمّ قال الكُلينيّ: وبهذا الإسناد، عن يعقوب بن سالم، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله (عبد السلام)، في الرجل إذا خيَّر أهله؟ فقال: اإنّما الخِيَرة لنا، ليس لأحدٍ، وإنّما خيّر رسول الله (منزاله عبدراله) لمكان عائشة، فاختَرْنَ الله ورسوله، ولم يَكنْ لهنَّ أنْ يختَرْنَ غير رسول الله (منزالة عبدراله)».

٣/٨٥٧٣ ـ وعنه: عن محمّد بن أبي عبدالله، عن معاوية بن حُكّيم، عن صَفوان، وعليّ بن الحسن ين رِباط، عن أبي أيّوب الخزّاز، عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا جعفر (عبدالسلام) عن الخِيار، فقال: «وما هو، وما ذاك؟ إنّما ذاك شيء كان لرسول الله (منزالة عبدراله)».

٧/ ٨٥٧٤ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فَضّال، عن ابن بُكير، عن زُرارة، قال: سيعت أبا جعفر (طبه السعم) يقول: وإنَّ الله عزّ وجل أنف لرسوله (صناه عليه واله) من مقالةٍ قالَتْهَا بعضُ نسائه، فأنزَل الله آية النَّخْيير، فاعتزل رسول الله (منزاة عبه واله) نساءَه تسعاً وعشرين ليلةً في مَشْرَبَة أمّ إبراهيم، ثمّ دعاهنّ، فخيَّرهنّ، فاختَرْنَه، فلم يكن شبئاً، ولو آخَتَرْنَ أنفُسَهن كانت واحدةً بائِنةً».

قال: وسألته عن مَقالةِ المَرأة، ماهي؟ قال: فقال: ﴿إِنَّهَا قالت: يرى محمَّد أنَّه لو طلَّقنا أنَّه لا يأتينا الأكْفَاء من قَومِنا يتزوَّجونا».

۸/ ۸۵۷۵ من عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن ابن أبي نصر، عن حمّاد بن عثمان، عن عبد الأعلى بن أعْبَن، قال: سمعت أبا عبدالله (عد الله عنول: وإنّ بعض نساء النبيّ (من الد عله وآله) قالت: أيرى محمّد أنّه لو طلّقنا لا نَجد الأكْفاء من قومِنا؟ وقال وفيضي الله عزّ وحلّ له من فَوق سبع سماواته، فأمرَه، فخيّرهن، حتى انتهى إلى زينب بنت جَحْش، فقامت، وفيّلت، وفالت: أختار الله ورسوله،

٩/٨٥٧٦ على بن إبراهيم: سبب نزولها: أنّه لَمّا رَجْع رسول الله (صاناة عليه وآلا) من غَزاة خيبر، وأصاب كنز آل أبي الحُقَيْق، قُلن أزواجُه: أعطِنا ما أصبت. فقال لهن رسول الله (صاناة عليه وآلا): القسمته بين المسلمين على ما أمر الله و فَعَضِبْنَ من ذلك، وقُلْن: لعلّك ترى أنّك إن طلّقتنا أنّا لا نجِد الأكفّاء من قومِنا يتزوّجونا! فأيف الله لرسوله (صناة عليه وآلا)، فأمّره أن يعتزِلَهن، فاعتزلهن رسول الله (صاناة عليه وآلا) في مَشْرَبة أمّ إبراهيم تسعة وعشرين يوماً، حتى حضن وطَهُرْن، ثمّ أنزل الله هذه الآية، وهي آية التخبير، فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا النّبِيمُ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَ وَمُ وَلَن الله عنه الحَرث الله عنه الآية، فقامت أمّ سَلَمة، وهي أوّل من قامت، فقالت: قد اختَرتُ الله ثُول الله عنه الآية، فقامت أمّ سَلَمة، وهي أوّل من قامت، فقالت: قد اختَرتُ الله

۵ ۱۲۹ /۲۰ م

۲ دالکافی ۲: ۱/۱۳۸

۷ ـ الكافي ٦: ١٢٧ /١.

۸ ـ الكافي ٦: ٢/١٣٨.

٩ ـ تفسير القمتي ٢: ١٩٢.

سورة الأحزاب (٣٣) ......

ورسولَه فَقُمْنَ كُلُهِنَ فَعَانَفْنَه، وقُلن مثل ذلك، فأنزل الله: ﴿ تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَتُنْوِيَ إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ ﴾ (١)، قال الصادق (عبالسلام): «من أوى فقد نكّح، ومن أرْجي فقد طلّق».

وقوله: ﴿ تُرْجِى مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَتُنُوىَ إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ ﴾ مع هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ ٱلْحَيوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتَّعْكُنَّ وَأُسَرَّحْكُنَّ سَرَاحاً جَمِيلاً \* وَإِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ اللهُ وَرَسُولَهُ وَٱلدَّارَ الآخِرَة فَإِنَّ آفَهُ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ أَجْراً عَظِيماً ﴾ وقد ٱخْرَت عنها في التأليف.

ثُمَّ خاطب الله عزّ وجلَ نساء نبيّه، فقال: ﴿ يَا نِسَاءَ ٱلنَّبِئَ مَنْ يَأْتِ مَنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضَاعَفْ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ﴾ إلى قوله نعالى: ﴿ نُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَدْنَا لَهَا رِزْقاً كَرِيماً ﴾.

١٠/٨٥٧٧ ـ ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبدالسلام)، قال: وأجرها مرّتين، وعذابها ضِعفين، كلّ هذا في الآخِرة، حيث يكون الأجّر، يكون العَذاب،

١١/٨٥٧٨ - ثمّ قال: حدّثنا محمّد بن أحمد، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله بن غالب، عن عبدالرحمن بن أبي نَجْران، عن حمّاد، عن حَريز، قال: سألت أبا عبدالله (عبوالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا نِسَاءَ ٱلنَّبِيّ مَنْ يَأْتِ مَنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضَاعَفْ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ﴾، قال: ٥الفاحِشة: الخُروج بالسَّيف».

۱۲/۸۵۷۹ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن كرّام، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن كرّام، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: قال لي: «أَثَدَّرِي ما الفاحِشة المبيِّنة؟، قلت: لا. قال: «قتال أمير المؤمنين (عبدالسلام)، يعنى أهل الجمّل.

۱۳/۸۵۸ - الطَّبَرْسِيّ: روى محمّد بن أبي عُمَير، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن عليّ بن عُبَيدالله (۱) بن الحسين، عن أبيه، عن عليّ بن الحسين زين العابدين العلمين، أنّه قال له رجل: إنّكم أهل بيتٍ مَغفورٌ لكم. قال: فغضِب، وقال: «نحن أحْرى أن يجري فينا ما أجرى الله في أزواج النبيّ (مان الاعليم الله عنه راله) من أن يكون (۱) كما تقول، إنّا نرى لمُحْسِنِنا ضِعْفَين من الأَجْر، ولمُسيئِنا ضِعْفَين من العَذاب، ثمّ قرأ الآيتين.

<sup>(</sup>١) الأحزاب: ٢٣: ٥١.

١٠ ـ تفسير القمتي ٢: ١٩٣.

١١ ـ تفسير القمتي ٢: ١٩٣.

١٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١٣/٤٥٣.

١٢ - مجمع البيان ٨: ٥٥٦.

<sup>(</sup>١) في جميع النسخ والمصدر: علي بن عبدالله، تصحيف صحيحه ما أثبتناه، راجع معجم رجال الحديث ١١: ٦٨ و١٢: ٨٨ و٨٨

<sup>(</sup>٢) في المصدر: نكون.

٤٤٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

. قوله تعالى:

# وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّخِنَ تَبَرُّجَ ٱلْجَاهِلِيَّة الْأُولَىٰ [٣٣]

۱/ ۸۵۸۱ معمّد بن إبراهيم، قال: حدّثنا حُميد بن زياد، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن يحيئ، عن طلحة بن زيد، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)) عن أبيه (عبدالله)، في هذه الآية: ﴿ وَلَا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجَ ٱلْجَاهِلِيَّةِ ٱلْأُولَى ﴾، فال: «أي ستكون جاهليَّة أخرى».

حدثنا حدثنا حدثنا على بن أحمد الدّقاق (رحداد)، قال: حدّثنا على بن أحمد الدّقاق (رحداد)، قال: حدّثنا حمزة بن القاسم، قال: حدّثنا أبو عَوانة، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ، عن عبدالرزّاق، عن أبيه، أبو الحسن عليّ بن الجُنَيْد الرازيّ، قال: حدّثنا أبو عَوانة، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ، عن عبدالرزّاق، عن أبيه عن عبدالله بن مسعود، قال: قلت للنبيّ (مان الله عبدراله): يا رسول الله، من يُغسَّلُك إذا مُتَ؟ قال: «يُغسَّل كلَّ نبيّ وصيُّه». قلت: فمن وصيُّك، يا رسول الله؟ قال: «عليّ بن أبي طالب».

قلت: كم يعيش بعدَك يا رسول الله؟ قال: «ثلاثين سنة، فإنّ يُوشُع بن نُون وصيّ موسى عاش بعد موسى ثلاثين سنة، وخرجت عليه صَفْراء بنت شُعبب زوجة موسى (عبد الهرم)، فقالت: أنا أحقّ منك بالأمر. فقاتلها، فقتل مُقانليها، وأسرَها فأحسَن أسْرَها، وإنّ ابنة أبي بكر ستخرُج على عليّ في كذا وكذا ألفاً من أمّني، فيقاتِلُها، فيقتُل مُقانليها، ويأسِرُها فبُحسِنُ أَسْرَها، وفيها أنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجَ ٱلْجَاهِلِيَّة الأُولَىٰ ﴾ يعنى صفْراء بنت شُعبه.

قوله تعالى:

# إِنَّمَا يُرِيدُ آللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ آلْوَ خِسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطهِرَكُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ آللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ آلْوَ خِسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطهِرَكُمْ تَطْهِيراً [٣٣]

١/٨٥٨٣ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن فَضّال، عن المُفَضّل بن صالح، عن محمّد بن عليّ الحلبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله): «وقوله: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ آللهُ لِيُذُهِبُ عَنْكُمُ المُفَضّل بن صالح، عن محمّد بن عليّ الحلبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، وولايتهم، من دخل فيها دخّل في ببت الرّبّخ من أهل البيّب ويُطهّر كُمْ تَطْهِيراً ﴾ يعني الأئمة (عبدالله)، وولايتهم، من دخل فيها دخّل في ببت النبيّ (مناه عبدالد)».

سورة الأحزاب آية ٣٣٠.

١ ـ تفسير القمتي ٢: ١٩٣.

٢ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٢٧.

سورة الاحزاب آية ٢٣٠.

۱ ـ الكافي ۱: ۳۵۰/۲۵۰.

٢/ ٨٥٨٤ عن سَهْل بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، وعليّ بن محمّد، عن سَهْل بن زياد أبي سعيد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن ابن مُسكان، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (على السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَطِيعُواْ آللَهُ وَأَطِيعُواْ آلوَّسُولَ وَأَوْلِى آلاَّمْ مِنكُمْ ﴾ (١). قال: «نزلت في عليّ بن أبي طالب، والحسين (عليم السلام)».

فقلت له: إنّ الناس يفولون: فما له لم يُسَمَّ عليّاً وأهل بيته (طهم شدم) في كتاب الله عزّ وجل؟ قال: فقال: «قولوا لهم: إنّ رسول الله (صن الله (صن الله الله عليه والله عليه الصلاة ولم يسمَّ الله لهم ثلاثاً، ولا أربَعاً، حتى كان رسول الله (صن الله الذي فسَّر ذلك لهم، ونزلت عليه الزكاة ولم يسمَّ لهم من كلّ أربعين دِرْهَماً دِرْهَماً ورهماً وحتى كان رسول الله (صلن الله عليه رأله) هو الذي فسَّر ذلك لهم، ونزل الحجّ ولم يقلُ لهم طوفوا سبعاً، حتى كان رسول الله (صلن الله عليه رأله) هو الذي قسَّر ذلك لهم.

ونزلت ﴿ أَطِسِيعُوا آللهُ وَ أَطِسِيعُوا آللهُ وَ أَوْلِسِي الْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ ونَزَلت في علي، والحسن والحسين (طبهم السلام)، فقال رسول الله (صلناله علم وآله)؛ من كنت مولاه فعليّ مولاه. وقال (صلناله علم وآله)؛ أوصيكم بكتاب الله وأهل بيتي، فإنّي سألت الله عزّ وجلّ أن لايفرّق بينهما حتّىٰ يورِدَهُما عليّ الحوض، فأعطاني ذلك. وقال: لا تعلّموهم، فهم أعلم منكم. وفال: إنّهم لن يُخرِجوكم من بابٍ هُدى، ولن يُدخِلوكم في بابٍ ضَلالة.

فلو سكت رسول الله (صلناة عليه والد) فلم يبين من أهل بيته لادّعاها آل فلان، وآل فلان، ولكنّ الله عزّ وجلّ نزّل في كتابه تصديقاً لنبيّه (صلناة عليه وآله): ﴿ إِنَّما يُرِيدُ آللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلْرَجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، في كتابه تصديقاً لنبيّه (صلناة عليه والمحسين، وفاطمة (عبهم هدم، فأدخلهم وسول الله (صلناة عليه وآله) تحت الكِساء، في بيت أمّ سكمة، ثمّ قال: اللهم، إنّ لكلّ نبيّ أهلاً وثَقَلاً، وهؤلاء أهل بيتي وتقلي. فقالت أمّ سلمّة: ألستُ من أهلِك؟ فقال: إنّك إلى خير، ولكنّ هؤلاء أهلى وثَقَلى.

فلمًا قُبِض رسول الله (من الله المن علي أولى الناس بالناس، لكثرة ما بلّغ فيه رسول الله (من الاعلى وآله)، وأقامته للناس، وأخذ بيده، فلمّا مضى عليّ لم يكن يستطيع عليّ ولم يكن ليفعل أن يُدخِل محمّد بن عليّ، ولا العبّاس بن عليّ، ولا واحِداً من ولدهِ، إذاً لفال الحسن والحسين: إنّ الله تبارك وتعالى أنزل فيناكما أنزل فيك، وأمرّ بطاعَتِناكما أمر بطاعِتِك، وبلّغ فينا رسول الله (من الله عبد وأنه) كما بلّغ فيك، وأذهَب عنا الرجّس كما أذهبَه عنك.

فلمًا مضى على (طبه السلام) كان الحسن (عبد السلام) أوْلَىٰ بها لكِبَرِه، فلمّا تُوفي لم يستَطِع أن يُدخِل وُلدَه، ولم يكن ليفعَل ذلك، والله عزّ وجلّ يقول: ﴿وَأُولُواْ الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِتَابِ آفَهِ﴾ (٢) فيجعلها في وُلده، إذن لقال الحسين (طبه السلام): أمر الله تبارك وتعالى بطاعتي كما أمر بطاعتك وطاعة أبيك، وبلّغ فيّ رسول الله (صلن الفعلم واله) كما بلّغ فيك وفي أبيك، وأذهب الله عنّي الرِجْسَ كما أذهَب عنك وعن أبيك.

۲ ـ الكافي ۱: ۱/۲۲٦.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٥٥.

 <sup>(</sup>۲) الأنفال ٨: ٥٥.

فلمًا صارت إلى الحسين (طبه السلام) لم يكُنُ أحد من أهل بينه يستَطيع أن يدّعي عليه كماكان هو يدّعي على أخيه، وعلى أبيه، لو أرادا أن يَصرِفا الأمر عنه، ولم يَكونا ليفعلا، ثمّ صارت حين أفضَت إلى الحسين (طبه الملام)، فجرئ تأويل هذه الآية: ﴿ وَأُولُوا الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ آللهِ ﴾، ثمّ صارَت من بعد الحسين لعليّ ابن الحسين (طبه السلام)، ثمّ صارت من بعد عليّ بن الحسين (طبه السلام)، إلى محمّد بن عليّ (طبه السلام)، وقال: والرجسُ: هو النّبك، والله لا نَشُكُ في ربّنا أبداً ه.

وعنه: عن محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسي، عن محمّد بن خالد، والحسين بن سعيد، عن النّضر بن سُويد، عن يحيئ بن عِمران الحلبيّ، عن أيّوب بن الحُرّ، وعِمران بن عليّ الحلبيّ، عن أبي يصير، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، مثل ذلك (٢).

٣/ ٨٥٨٥ عن أبي بصير، الحسن الصفّار: عن محمّد بن خالد الطيالسيّ، عن سَيف بن عَمِيرة، عن أبي بصير، عن أبي جعير، عن أبي جعير، عن أبي جعير، عنه أبي جعير، عبد السلم، قال: والرَّجُسُ: هو الشّك، ولا نَشُكُ في ديننا أبداً».

حدثنا العلم /٤ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أبي، ومحمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رمَيه عهما)، قالا: حدّثنا عبدالله بن جعفر الجميّري، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، قال: حدّثنا النَصْر بن شُعيب، عن عبدالغَفّار الجازيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّما يُرِيدُ آللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلْرُجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ الجازيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّما يُرِيدُ آللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلْرُجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، قال: الرَّجْسُ: هو النَّلك».

فقلت: يا رسول الله، وكم الأثمة بعدك؟ قال: أنت ـ يا عليّ ـ ثمّ ابناك: الحسن، والحسين، وبعد الحسين عليّ ابنه، وبعد عليّ الحسن ابنه، والحجّة من وُلد الحسين؛ هكذا وجدت أسماءَهم محمّد ابنه، وبعد محمّد عليّ ابنه، وبعد عليّ الحسن ابنه، والحجّة من وُلد الحسين؛ هكذا وجدت أسماءَهم محتوبة على ساق العرش، فسألت الله تعالى عن ذلك، فقال: يا محمّد، هم الأثمّة بعدك، مُطَهّرون معصومون، وأعداؤهم مَلعونونه.

<sup>(</sup>٣) الكافي ١: ٢٢٨.

٣ ـ بصائر الدرجات: ١٣/٢٢٦.

<sup>1</sup> ـ معاني الأخيار: ١٢٨ /١.

٥ ـكفاية إلأثر: ١٥٥.

٣٠٨ ١٠ - وعنه، قال: حدّثني أبي، قال: حدّثني سعد بن عبدالله، عن الحسن بن موسى الخشّاب، عن علي بن حسّان الواسطيّ، عن عمّه عبدالرحمن بن كثير، قال: قلت الأبي عبدالله (عبدالسلام): ما عنى الله عزّ وجلّ بفوله: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ آللهُ إِينَدْهِبَ عَنْكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطهّرَكُمْ تَطْهِيرًا﴾؟

قال: «نزلت في النبيّ، وأمير المؤمنين، والحسن، والحسين، وفاطمة (ملون المعلمة المتدن)، فلمّا قبض الله عزّ وجلّ نبيّه (ملزالا على وآله) أمير المؤمنين (عله السلام) إماماً، ثمّ الحسن (عله السلام)، ثمّ الحسين (عله السلام)، ثمّ وقع تأويل هذه الآية: ﴿ وَأُولُوا ٱلأَرْحَامِ بَعضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ آللهِ ﴾ (١)، وكان عليّ بن الحسين (عله السلام) إماماً، ثمّ جرّت في الأئمة من وُلده الأوصياء (علهم السلام)، فطاعتهم طاعة الله، ومعصِيتهم معصِية الله عزّ وجلّ.

٧/ ٨٥٨٩ اله على بن الحسين بن شاذويه المؤذّب، وجعفر بن محمّد بن مسرور (رميه عهما)، قالا: حدّ ثنا محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَري، عن أبيه، عن الريّان بن الصَّلْت، عن الرضا (عبدالله)، في حديث المأمون والعلماء وسؤالهم للرضا (عبدالله)، فكان فيه: قال (عبدالله): «فصارت الورّاثة للعِتْرة الطاهِرة، لا لغَيْرِهم». فقال المأمون: من العِتْرة الطاهِرة؟

فقال الرضا الهسلام: «الذين وصفَهم الله تعالى في كتابه، فقال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ آفَهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ آلُوَجْسَ أَهْلَ آلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ وهم الذين قال رسول الله (سناه عبرانه): إنّي مُخَلِّفٌ فيكم الثَقَلين: كتاب الله، وعِتْرَتي أهل بيني، ألا وإنهما لن يفتَرِقا حتى يَرِدا عليَّ الحَرْض، فانظُروا كيف تَخْلُفوني فيهما. أيها الناس، لا تُعلِّموهم، فإنّهم أعلم منكم،

وقي الحديث: قالت العلماء: فأخْبِرنا، هل فسّر الله تعالَىٰ الاصْطِفاء في الكتاب؟

فقال الرضا (عبه السلام): وفسر الاصطفاء في الظاهر سوى الباطن في اثني عشر موضعاً ومَوطِناً: فأوّل ذلك، قوله تعالى: ووأنّذِر عشيرتَك الأقرَبين ورهُطَك المُخلصين، هكذا في قراءة أبيّ بن كعب، وهي ثابتة في مُصْحَف عبدالله بن مسعود، وهذه منزِلة رفيعة، وفَضْل عظيم، وشرَف عال حين عنى الله عزّ وجلّ بذلك الآل، فذكره لرسول الله (ملن المعاملة عبدراله)، فهذه واحدة، والآية الثانية في الاصطفاء: قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّما يُرِيدُ آللهُ لِيدُ فَضُل بعد طَهارة أَلرّ جُسَ أَهْلَ آلْبَيْتِ وَيُطهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ وهذا الفَضْل الذي لا يجهَلُه أحَد إلا مُعانِد أصلاً، لأنّه فَضْل بعد طَهارة تُنتَظّر، فهذه الثانية، وساق الحديث بذكر الاثنى عشر.

٨٥٩٠ موعنه، قال: حَدَّثنا أبي، ومحمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رضياة عهما)، قالا: حدَّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدَّثنا محمد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن الحكم بن مسكين الثقفّي، عن أبي الجارود، وهِشام أبي ساسان، وأبي طارق السرّاج، عن عامر بن وائِلة، قال: كنتُ في البيت يوم الشورئ، فسمِعت عليّاً (علم السلام) وهو

٦ ـ علل الشرائع: ٢/٢٠٥.

<sup>(</sup>١) الأنفال ٨: ٧٥.

٧ ـ الأمالي: ١/٤٢١.

٨ ـ الخصال: ٣١/٥٥٣.

يقول: «استَخْلَفَ الناس أبا بكر وأنا ـ والله ـ أحق بالأمْرِ، وأولىٰ به منه، و استَخْلَف أبو بكر عمر وأنا والله أحقّ بالأمر، وأولى به منه، إلّا أنّ عُمر جَعلني مع خمسةٍ أنا سادسُهم، لا يُعرَف لهم عليَّ فَضْل، ولو أشاء لاحتَججْتُ عليهم بما لا يستطيع عَربيُّهم ولا عَجَميُّهم، المُعاهد منهم والمُشرك تغيير ذلك.

ثمّ ذكر (طبه السلام) ما احتج به على أهل الشورئ، فقال في ذلك: «نَشَدتُكم بالله، هل فيكم أحد أنزَل الله فيه آية التطهير على رسوله (من الا طبه وآله): ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ آللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلْرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطهَّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، فأخذ رسول الله (صن الله عب وآله) يحساءً خَيْبَريّاً، فضمَّني فيه، وفاطمة، والحسن، والحسين، ثمّ قال: يا ربّ إنّ هؤلاء أهل بيني فأذْهِب عنهم الرِّجْسَ، وطهرهم تطهيراً؟ ). قالوا: اللهم لا.

حدّ ثنا أبو جعفر محمّد بن حَفْص الحَثْمَمي، قال: حدّ ثنا الحسن القطان، قال: حدّ ثنا عبدالرحمن بن محمّد الحسني، قال: حدّ ثنا أبو جعفر محمّد بن حَفْص الحَثْمَمي، قال: حدّ ثنا الحسن بن عبدالواحد، قال: حدّ ثني أحمد بن التَغْلبي، قال: حدّ ثني أحمد بن عبدالحميد، قال: حدّ ثني حَفْص بن منصور العطار، قال: حدّ ثنا أبو سعيد الورّاق، عن أبيه، عن جدّه (عيهم اللهم)، قال: ولمّاكان من أمر أبي بكر وبيعة الناس له، وفعْلهم بعليّ بن أبي طالب (عبدالله) ماكان، لم يَزلُ أبو بكر يُظهر له الانبساط، ويرئ منه انقباضاً، فكبّر ذلك على أبي بكر، فأحبّ لقاءَه، واستخراج ما عنده، والمَعْذِرة إليه لما اجتمع الناس عليه، وتقليدهم إيّاه أمر الأمّة، وقِلّة رغبته في ذلك، وزُهْدِه فيه، أناه في وقتِ غَفْلَةٍ، وطلب منه الخَلْوَة، وقال له: والله \_يا أبا الحسن \_ماكان هذا الأمر مُواطأةً منّي، ولا رغبةً فيما وقَعْتُ فيه، ولا حِرْصاً عليه، ولا يُقَةً بنفسي ضما تحتاج إليه الأمّة، ولا قوّةً لي بمال، ولا كَثْرة العشيرة، ولا ابنزازاً له دون غيري، فما لك تُضْمِرُ عليً ما لا أستحقٌ منك، وتُظهر لي الكراهة فيما صِرْتُ إليه، وتنظر إليّ بعين البنامة منّى؟».

قال: «فقال له عليّ (طبه السلام): فما رَحِمَلُكُ عَلَيْهِ إِذَا لَمْ تَرْغَبُ فِيه، ولا حرَصْتَ عليه، ولا وثِقتَ بنفسك في القيام به و بما يُحتاج منك فيه؟

فقال أبو بكر: حديث سمِعته من رسول الله (ملزاة عليه والد): إنّ الله لا يجمّع أمّتي على ضَلال، ولما رأيت اجتماعَهم اتّبعتُ حديث النبيّ (ملزاة عليه والدّلثُ أن يكون اجتماعهم على خِلاف الهُدئ، وأعطَيتُهم قُود الإجابة، ولو علِمتُ أنّ أحداً يتخلُف لا متَنَعْتُ.

٩ \_ الخصال: ٢٠/٥٤٨.

قال: ما علِمْتُ بتخلُّفِهم إلا من بعد إبرام الأمر، وخِفْتُ إن دفَعْتُ عنّى الأمرَ أن يتفاقَم إلى أن يرجع الناس مُرْتَدّين عن الدين، وكان مُمارستكم إليَّ -إن أجَبتُم - أهوَن مؤونةً على الدين، وأبقى له من ضَرْبِ الناس بعضهم ببعض فيرجِعون كفَّاراً، وعلِمتُ أنّك لست بدوني في الإبقاء عليهم، وعلى أديانهم.

قال على (طبه السلام): أجَلَّ، ولكن أخْبِرْني عن الذي يستجِن هذا الأمر، بما يستحقّه؟ فقال أبو بكر: بالتَصيحة، والوقاء، ورفع المُداهَنة والمُحاباة، وحُسُن السِيرة، وإظهار العَدْل، والعِلْم بالكتاب والسُّنَة وفَصْل الخِطاب، مع الزُهد في الدُنيا وقِلَة الرَغْبَة فيها، وإنصاف المَظلوم من الظالم، القَريب والبَعيد. ثمّ سكَت. فقال على (عبه السلام): نشدتُك بالله \_ يا أبا الحسن».

ثمّ ذكر عليّ (طبه السلام) ما احتَجّ به على أبي بكر ممّا جاء فيه عن الله سُبحانه، وعن رسوله (صلن الفطيه وآله)، إلى أن قال (طبه السلام): وأُنشدك بالله، ألي ولأهلي وولدي آية التطهير من الرُّجْس، أم لك، ولأهل بيتك؟ قال: بل لك ولأهل بيتك، قال: فأنشدُك بالله، أنا صاحب دعوة رسول الله (صن الفراد)، وأهلي، وولدي يوم الكِساء: اللهم هؤلاء أهلي، إليك لا إلى النار، أم أنت؟ قال: بل أنت، وأهلك، وولدُك.

وذكر له أمير المؤمنين (عبه المرام) سبعين مَنْفَبَةً - ثمّ ذكر في الحديث بعد ذكر السبعين مَنْفَبةً - : فلم يزَل (عبه السلام) يعدُ عليه منافِبَه التي جَعلها الله عزّ وجلّ له دونه، ودون غيره، ويقول له أبو بكر: بل أنت. قال: فبهذا وشبهه يُستحقّ القيام بأمور أُمّة محمّد (صلاة عبه وآله). فقال له عليّ (عبه السلام): فما الذي غرّك عن الله، وعن رسوله، وعن دينه، وأنت خِلو ممّا يَحتاج إليه أهل دينه؟ قال: فبكي أبو بكر، وقال: صدّقت ـ يا أبا الحسن ـ أنظرني يومي هذا، فأدبر ما أنا فيه، وما سمِعت منك. قال: فقال له على رسه السلام): لك ذلك، يا أبا بكر.

فرجَع من عنده، وخلا بنفسه يومّه، ولم يأذَنَّ لأَحَدِ إلى اللبل، وعُمَر يتردّد في الناس لما بلغه من خلّوته بعلي المبال فبات في ليلته، فرأى رسول الله أصل الشار المبارك في منامه منتمثّلاً له في مجلسه، فقام إليه أبو بكر ليسلّم عليه، فرّلَى وجهه، فقال أبو بكر: يا رسول الله، هل أمرتَ بأمرٍ فلم أفعَلْ؟ فقال رسول الله (ملزاة عبدراله): أردُّ السلّم عليك، وقد عادّيتَ من ولاه الله ورسوله (١) إردُّ الحقَّ إلى أهلِه. قال: فقلت: مَنْ أهلُه؟ قال: من عاتبكَ عليه، وهو على قال: فقد رددْتُ عليه ـ يا رسول الله ـ بأمرك.

قال: فأصبَحَ، وبكى، وقال لعليّ (عبدالتلام): ابسُط يدك؛ فبايَعه، وسلَّم إليه الأمر، وقال له: نخرُج إلى مسجد رسول الله (صلناله عبدالله)، فأخيرُ الناسَ بما رأيتُه في ليلتي، وما جَرى بيني وبينك، فأخرِجُ نفسي من هذا الأمر، وأسلّم عليك بالإمرة. قال: فقال عليّ (عبدالسلام): نعم. فخرج من عنده متغيراً لونه، فصادفَه عُمر، وهو في طلّيه، فقال له فقال له: ما حالك، يا خليفة رسول الله؟ فأخبَره بماكان منه، وما رأئ، وما جرئ بينه وبين عليّ (عبداللهم)، فقال له عُمر: أنشُدك بالله \_يا خليفة رسول الله \_أن تغتر بسِحْرِ بني هاشم، فليس هذا بأوّل سِحْرٍ منهم. فما زال به حتى رقم عن رأيه، وصَرفه عن عَزْمِه، ورغَّبه فيما هو فيه، وأمره بالثبات عليه، والقيام به».

<sup>(</sup>١) في المصدر: عاديت الله ورسوله وعاديت من والى الله ورسوله.

قال: «فأتى عليّ (عليه السلام) المسجد للميعاد، فلم ير فيه منهم أحد، فأحسّ بالشرّ منهم، فقعد إلى قَبْرِ رسول الله (مناه عبدرانه)، فمرّ به عُمر، فقال له: يا عليّ، دون ما تَروم خَرْطُ القَتاد (٢). فعَلِمَ بالأمر، وقام، ورجَع إلى بيته».

المحتفيّة (من المعند)، وعمرو بن أبي المقدام، عن جابر الجعفيّ، عن أبي جعفر (عب الديم)، في حديث مع رأس الحنفيّة (من المعتون به الأوصياء، وذكر الحديث، إلى أن قال عليّ (عب الديم): « [ورأيتُ تجرّع الغُصّص، وردّ أنفاس البهود، فيما يُمتحن به الأوصياء، وذكر الحديث، إلى أن قال عليّ (عب الديم): « [ورأيتُ تجرّع الغُصّابة التي وصَفتُ أمرَهم الصُعداء، ولزوم الصبر حتّى يفتح الله أو يقضي بما أحب، أزيد لي في حظّي ] وأرفق بالعصابة التي وصَفتُ أمرَهم في وَكَانَ أَمْرُ آللهِ قَدَرًا مَقدُوراً في (١)، ولو لم أتّق هذه الحالة عيا أخا البهود علم طلبتُ حقّي لكنتُ أولى ممّن طلبه لعلم من مَضى من أصحاب رسول الله (من المعلم من بحضرتك منهم بأنّي كنت أكثر عدداً، وأعزّ عشيرةً، وأمنَع رجالاً، وأطوّع أمراً، وأوضّع حُجّة، وأكثرَ في هذا الدين مناقب وآثاراً، لسّوابقي، وقرابتي، ووراثتي، فضلاً عن استحقاقي ذلك بالوصيّة التي لا مَخْرَجَ للعباد منها، والبّيعة المتفدّمة في أعناقهم ممّن تَناولها.

وقد قُبض محمّد (ملن الدمل وإنّ ولاية الأمّة في يده، وفي بيته، لا في يد الأولى تناولوها، ولا في بيوتهم، وَلأَهْلُ بَيْتِه الذين أذهَب الله عنهم الرِجْسَ وطهّرهم تطهيراً أولى بالأمر بعده من غيرهم في جميع الخِصال». ثمّ التفت (عليه النام) إلى أصحابه، فقال: وأليس كذلك؟، قالوا: بلي، يا أمير المؤمنين.

والحديث مُخْتَصَر، وتقدّم سنده في قوله تعالى: ﴿ فَمِنْهُم مَّن قَضَيْ نَحْبَهُ ﴾ (٢)، الآية.

۱۱/۸۹۹۳ وقضلته، ولي سبعون منفَبةً لم يُشْرِكْني فيها أحد منهم».

قلت: يا أمير المؤمنين، فأخبرني بهن. فذكر أمير المؤمنين اطبال المناقب، إلى أن قال (عبدال برم) ووأمًا السبعون: فإنّ رسول الله (صداله عبداله) نام، ونوّ مني، وزوجتي فاطمة، وابنيّ الحسن والحسين، وألقى علينا عباءة قطّوانبّة، فأنزل الله تبارك وتعالى فينا: ﴿إِنَّما يُرِيدُ آفَةُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلْرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ وقال جَبْرَئيل (عبدالله)».

 <sup>(</sup>۲) مثل يُضرب للأمر الشاق. «المستقصى في أمثال العرب ۲: ۸۸۲. والقنادُ: شجر ذو شوك. «لسان العرب . قند ـ ۳: ۳۲۲».
 ۱ ـ الخصال: ۳۷۲.

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٣٣: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (٣) من تفسير الآيتين (٢١، ٢٣) من هذه السورة.

١١ ـ الخصال: ١/٥٧٢.

17/A095 على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمّير، عن عثمان بن عبسى، وحمّاد بن عثمان، عن أبي عُمّير، عن عثمان بن عبسى، وحمّاد بن عثمان، عن أبي عبدالله (طبالسلام)، في حديث، قال: وقال أمير المؤمنين (عبالسلام) لأبي بكر: يا أبا بكر، تقرأكتاب الله؟ قال: نعم. قال: فأخبرني عن قول الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ آللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلْرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ فيمن نزَلت، فينا أم في غيرنا؟ قال: بل فيكمه.

17/ A090 محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد، عن الحسن بن عليّ بن بَزيع، عن السماعيل بن بشّار الهاشميّ، عن قتيبة بن محمّد الأعشى، عن هاشم بن البريد، عن زيد بن عليّ، عن أبيه، عن جدّه (طبه السلام)، قال: وكان رسول الله (صلن الم عليه وآله) في بيت أمّ سلمة، فأتي بحَريرة (١)، فدعا عليّاً، وفاطمة، والحسن، والحسين (طبه السلام) فأكلوا منها، ثمّ جلّل عليهم كساءٌ خيبريّاً، ثمّ قال: ﴿ إِنَّما يُرِيدُ آللهُ لِيُدُهِبَ عَنْكُمُ والحسن، والحسين (طبه السلام) فأكلوا منها، ثمّ جلّل عليهم كساءٌ خيبريّاً، ثمّ قال: ﴿ إِنَّما يُرِيدُ آللهُ لِيُدُهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ آلْبَيْتِ وَيُطهَّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ ٤. فقالت أمّ سلمة: وأنا منهم، يا رسول الله؟ قال: وأنت إلى خيرة.

1٤/ ٨٥٩٦ - وعنه، قال : حدُننا عبدالعزيز بن يحيى، عن محمّد بن زكريًا، عن جعفر بن محمّد بن عُمارة، قال حدّ نني أبي طالب (عبدالسلام): إنَّ الله عزَّ وجلّ قال : حدَّنني أبي، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه (طبهاالسلام)، قال : اقال عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام): إنَّ الله عزَّ وجلّ فضًلنا أهل الببت، وكيف لا يكون كذلك، والله عزَّ وجلّ يقول في كتابه: ﴿ إِنَّما يُرِيدُ آللهُ لِيدُ هِبَ عَنْكُمُ ٱلْرُجْسَ فَضَالُهُ وَاللهُ عَنْ وَجلَ يقول في كتابه: ﴿ إِنَّما يُرِيدُ آللهُ لِيدُ هِبَ عَنْكُمُ ٱلْرُجْسَ أَهُلُ الْبَيْتِ وَيُطهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ ؟ فقد طهرنا الله من الفواحِش، ما ظهر منها وما بَطن، فنحن على مِنهاج الحق».

١٥/ ٨٥٩٧ ـ وعنه، قال: حدّثنا عبدالله بن عليّ بن عبدالعزيز، عن إسماعيل بن محمّد، عن عليّ بن جعفر ابن محمّد، عن الله عن عمر بن عليّ (عبدالله)، قال: خطب الحسن بن عليّ (عبدالله) الناس حين أثن محمّد، عن الحسين بن زيد، عن عمر بن عليّ (عبدالله)، قال: خطب الحسن بن عليّ (عبدالله)، الناس حين قُتل علي (عبدالله)، فقال: «قُبِضَ في هذه الليلة رجل لم يَسبقُه الأولون بعِلم، ولا يُدركُه الآخِرون، ما تَرك على ظهر الأرض صَفراء، ولا بَيْضَاء، إلّا سبع مائة دِرْهَم فَضَلَتْ من عَطائه، أراد أن يبتاع بها خادماً لأهله».

ثمّ قال: وأيّها الناس، من عَرفني فقد عَرَفني، وَمَن لَم يعرفني فأنا الحسن بن عليّ، وأنا ابن البشير النذير، الداعي إلى الله بإذنه، والسِراج المنير، أنا من أهل البيت الذي كان ينزل فيه جَبْرَئيل ويصعَد، أنا من أهل البيت الذين أذهب الله عنهم الرَّجْسَ، وطهَّرهم تطهيراً».

١٦/٨٥٩٨ ـ وعنه، قال: حدَّثنا مظفّر (١) بن يونس بن مبارك، عن عبدالأعلى بن حمّاد، عن مُخَوّل بن

١٢ ـ تفسير القشي ٢: ١٥٦.

١٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٥/٤٥٧.

<sup>(</sup>١) الحَرِيرةُ: دَقيقٌ يُطبخ بِلَبَنِ أَو دَسَم. الاالمعجم الوسيط ١: ١٦٦٪.

١٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٥/٤٥٨.

١٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٣/٤٥٨.

١٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٥/٤٥٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمد.

إبراهيم، عن عبدالجبّار بن (") العبّاس، عن عمّار الدُهْنيّ، عن عَمرة بنت أفعى، عن أمّ سلّمة، قالت: نزّلت هذه الآية في بسيتي، وفسي البسيت سبعة: جَـبْرَثيل، وميكاثيل، ورسول الله، وعليّ، وفاطمة، والحسن، والحسين (صواحات عليه أجمين). قالت: وكنت على الباب، فقلت: يا رسول الله، ألستُ من أهلِ البيت؟ قال: وإنّك إلى خير، إنّك من أزواج النبيّ». وما قال إنّك من أهل البيت.

المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المره الله المره الله المره المره الله المره المره الله المره المره المره المره المره المره المره المره الله المره المره

ورواه الشيخ المفيد في (أماليه)، قال: حدّثنا أبو بكر محمّد بن عمر، وساق الحديث بباقي السند والمتن (١).

محمّد الأزدي، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا عبدالنور بن عبدالله بن شيبان، قال: حدّثنا الحسين بن عبدالرحمن بن محمّد الأزدي، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا عبدالنور بن عبدالله بن شيبان، قال: حدّثنا سليمان بن قَرْم، قال: حدّثني أبو الجَحّاف، وسالم بن أبي حَفْصَة، عن تُفيع أبي داود، عن أبي الحَمراء، قال: شهدت النبيّ (صلناله عله وآله) أربعين صباحاً يجيء إلى باب عليّ وفاطمة (علهما قبله)، فبأخذ بعضادتي الباب، ثمّ يقول: «السلام عليكم أهل البيت ورحمة الله، الصلاة، برحمُكم الله ﴿إِنْهَا يُرِيدُ إِنْهَا يُرِيدُ اللهُ إِنّها يُرِيدُ اللهُ إِنّها يُرِيدُ اللهُ إِنّها يُرِيدُ اللهُ إِنّها ورحمة الله، الصلاة، برحمُكم الله ﴿إِنّها يُرِيدُ اللهُ اللهُ عَنْكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾».

19/ 19/ 19/ 19 وعنه، قال: أخبرنا أبو عمر عبدالواحد بل محمد بن عبدالله بن محمد بن مهدي، قال: حدّثنا أحمد بن محمد، يعني ابن سعيد بن عقدة، قال: أخبرنا أحمد بن يحين، قال: حدّثنا عبدالرحمن، قال: حدّثنا أبي، عن أبي إسحاق، عن عبدالله بن المُغيرة مولى أمّ سلمة، عن أمّ سلمة زوج النبيّ (مان الشعاء رآله)، أنّها قالت: نزلت هذه الآية في بيتها: ﴿ إِنّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلْرُجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، أمرتني رسول الله (مان الشعاء وآله) أن أرسِل إلى عليّ، وفاطمة، والحسن، والحسين (عليم السلام)، فلمّا أتوه اعتنق عليّاً (عبد السلام) بيمينه، والحسن (عبد السلام) بشماله، والحسين (عليه السلام) على بَطنه، وفاطمة (عليم السلام)، عند رجليه، ثمّ قال: «اللهم، هؤلاء أهلي، وعِترتي فأذّهِ عنهم الرّجْسَ، وطهّرهم تطهيراً ه. قالها ثلاث مرات، قلت: فأنا، يا رسول الله؟ فقال: «إلى خير، إن شاء الله ه.

<sup>(</sup>۲) في «ج» و«ط» نسخة بدل: عن.

١٧ \_الأمالي ١: ٨٧.

<sup>(</sup>١) الأمالي: ٤/٣١٨.

١٨ ـ الأمالي ١: ٢٥٦.

<sup>14</sup> رالأمالي 1: ٢٩٩.

۲۰/۸۹۰۲ وعنه، بإسناده عن عليّ بن الحسين (ميه السلام)، عن أمّ سلّمة، قالت: نزلت هذه الآية في ببتي، وفي يومي، كان رسول الله (من الدمله والدعادي، فدعا عليّاً، وفاطمة، والحسن، والحسين (عليم السلام)، وجاء جَبْرَ ثيل فمد عليهم كساء فد كيّاً، ثمّ قال: «اللهم، هولاء أهل بيتي - اللهم - أذْهِب عنهم الرّجْس، وطهّرهم تطهيراً». قال جَبْرَئيل: «وأنا منكم، يا محمد؟، فقال النبيّ (من الدملة عليه وأنت منّا، يا جَبْرَئيل».

قالت أمّ سلَمة: فقلت: يا رسول الله، وأنا من أهل بيتك، فجِنْتُ لأدخُل معهم، فقال: «كوني مكانك، يا أمّ سلمة، إنّك إلى خير، أنتِ من أزواج نبيّ الله». فقال جَبْرَثيل: «افرأ، يا محمّد: ﴿إِنّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ آلْرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً﴾، في النبيّ، وعليّ، وفاطمة، والحسن، والحسين(ملوك؛ عليم).

٣١/ ٨٦٠٣ - وعنه، قال: أخبرنا الحَفّار، قال: حدّثنا أبو بكر محمّد بن عمار الجِعابي الحافظ، قال: حدّثني أبو الحسن علي بن موسى الخزّاز من كتابه، قال: حدّثني الحسن بن علي الهاشمي، قال: حدّثنا إسماعيل بن أبان، قال: حدّثنا أبو مريم، عن ثوير بن أبي فاخِتة، عن عبدالرحمن بن أبي لبلى، قال: قال أبي: دفّع النبي (ملناه عليه رآله) قال: عدّ تنا أبو مريم، عن ثوير بن أبي طالب (عبدالله) ففتح الله عليه، وأوقفه يوم غدير خمّ، فأعلم الناس أنه مولى كلّ الراية يوم خيبر إلى علي بن أبي طالب (عبدالله)، وقال له: «تقاتل على التأويل كما قاتلتُ أنا على التنزيل». وقال له: «أنت منّي، وأنا منك». وقال له: «تقاتل على التأويل كما قاتلتُ أنا على التنزيل». وقال له: «أنت منّي بمنزلة هارون من موسى، إلّا أنه لا نبيّ بعدي». وقال له: «أنا سِلْمٌ لمَنْ سالَمْتَ، وحَرْبٌ لمن حارَثتَ».

وقال له: وأنت تبيّن لهم ما أشتبه عليهم بَعدي، وقال له: وأنت إمام كلّ مؤمنٍ ومؤمنة، ووليّ كلّ مؤمنٍ ومؤمنة بعدي، وقال له: وأنت الذي أنزل الله فيه: ﴿ وَأَذَانٌ مِنْ آلَةِ وَرَسُولِهِ إِلَىٰ ٱلنَّاسِ يَوْمَ ٱلْحَجّ ٱلْأَكْبَرِ ﴾ (١) وقال له: وأنت الآجِدُ بسُنتي، والذابٌ عن مِلتي، وقال له: وأنا أوّل من تنشَلُّ عنه الأرض، وأنت معي، وقال له: وأنا عند الحوض، وأنت معي، وقال له: وأنا أول من بدخُل الجنّة، وأنت بَعدي تدخُلها، والحسن، والحسين، وفاطمة، وقال له: وقال له: وقال له: وقال له: وقال له: وقال له: وأن الله أوحى إليّ أن أقومَ بفَضْلِك، فقَمْتُ به في الناس، وبلَّغتُهم ما أمرّني الله بتَبليغه، وقال له: وأن الله أوحى إليّ أن أقومَ بفَضْلِك، فقَمْتُ به في الناس، وبلَّغتُهم ما أمرّني الله بتَبليغه، وقال له: وأن الله في صدور من لا يُظهِرها إلّا بعد موتى، أولئك يلعَنُهم الله وبلعَنهم اللاعنون،

ثمّ بكى النبيّ (صلى الله عله وآله)، فقيل: مم بُكاؤك، يا رسول الله؟ قال: وأخبَرني جَبْرَئيل (عبه الله) أنهم يَظْلِمونَه، ويمنعُونه حقّه، ويُقاتِلونه، ويَقْتُلُون وُلدّه، ويَظْلِمونَهم بعدّه، وأخبَرني جَبْرَئيل (عبه الله) عن الله عزّ وجلّ أنّ ذلك يزول إذا قام قائمُهم، وعلَّتُ كلمتُهم، واجتَمعت الأمّة على محبّتهم، وكان الشائئ لهم قليلاً، والكاره لهم ذليلاً، و كثر المادح لهم، وذلك حين تَغبُّر البِلاد، وضَعْفُ العِباد، والإياس من القرح، فعند ذلك يظهر القائم فيهم (الهراء).

فقيل له: ما اسمه؟ قال النبيّ (ملزاة عليه وأله): «اسمه كاسمي، واسم أبيه كاسم أبي، وهو من وُلد ابنتي، يُظهر

۲۰ ـ الأمالي: ١: ٨٧٨.

۲۱ ـ الأمالي ۱: ۳٦١.

<sup>(</sup>١) التوبة ٩: ٣.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: منهم.

الله الحقُّ بهم، ويُخمِد الباطلَ بأسيافهم، ويتَبعهم الناس بين راغب إليهم، وخائف منهم،

قال: وسكن البُكاء عن رسول الله (صلاله على وقال: «معاشر المؤمنين، أبشِروا بالفَرج، فإنَّ وعد الله لا يُخلَف، وقضاؤه لا يُرَدَّ، وهو الحكيم الخبير، فإنَّ فتح الله قريب، اللهمَّ إنَّهم أهلي، فأذْهِبْ عنهُمُ الرَّجس، وطهِّرهم تطهيراً، اللهمَّ اكلاًهم وارْعَهُم، وكُنْ لهم، واحفَظهُم، وانصُرهم، وأعِنْهُم، وأعِزَهم، ولا تُذِلَّهُم، واخلُفْني فيهم، إنَّك على كلّ شيء قديره.

وروئ هذا الحديث من طريق المخالفين موفق بن أحمد، قال: أنبأني مهذّب الأثمّة أبو المُظفّر عبدالملك ابن عليّ بن محمّد الهمدانيّ إجازةً، أخبَرنا محمّد بن الحسين بن عليّ البزّاز، أخبرنا أبو منصور محمّد بن عبدالعزيز، أخبرنا هِلال بن محمّد بن جعفر، حدّثنا أبو بكر محمّد بن عُمر الحافظ، حدّثني أبو الحسن عليّ بن موسى الخرّاز من كتابه، حدّثنا الحسن بن عليّ الهاشمي، حدّثني إسماعيل بن أبان، حدّثنا أبو مريم، عن تُوير بن أبي فاخِتة، عن عبدالرحمن بن أبي ليلي، قال: قال أبي: دفّع النبيّ (مناه عليه داله) الراية يوم خيبر إلى عليّ بن أبي طالب (رميه عنه)، ففتَح الله تعالىٰ عليه، وأوقفَه يوم غدير خم، وأعلم الناس أنّه مولى كلّ مؤمن ومؤمنة. وساق الحديث إلى آخره (1).

٢٢/٨٦٠٤ وعنه، في (مجالسه)، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المفضّل، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ بن زكريّا العاصميّ، قال: حدّثنا أحمد بن عبيدالله الغُداني، قال: حدّثنا الربيع بن يسار، قال: حدّثنا الأعْمَش، عن سالم بن أبي الجَعْد، يرفّعُه إلى أبي ذرّ (رمي الاحمان أنّ عليّاً (طه الدلام)، وعثمان، وطَلْحَة، والزّبَير، وعبدالرحمن بن عوف، وسَعْد بن أبي وقاص، أمرهم عمر بن الخطّاب أن يدخلوا بَيناً، ويُغلِقوا عليهم بابه، ويتشاوروا في أمرهم، وأجّلَهم ثلاثة أيّام، فإن توافق خمسة على قول واحدٍ وأبي رجل منهم قُتل ذلك الرجل، وإن توافق أربعة وأبي اثنان قُتل الإننان، فلمّا توافقوا جميعاً على رأي واحدٍ، قال لهم عليّ بن أبي طالب (طب الدلام): وإني أحِبّ أن تسمّعوا منى ما أقول لكم، فإن يَكُن حقاً فاقبَلُوه، وإن يَكُن باطلاً فَانْكِرُوه، قالوا: قل.

فذكر من فضائله عن الله شبحانه، وعن رسوله (ملناه عليه والله)، وهم يوافِقونَه، ويصدُّقونه فيما قال، وكان فيما قال (عليه السلام): «فهل فيكم أحد أنزَل الله فيه آية التطهير، حيث بقول الله تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ غيري، وزوجتي، وابنَيَّ؟». قالوا: لا.

وعنه، قال: حدّ ثنا جماعة، عن أبي المفضّل، قال: حدّ ثنا أبو طالب محمّد بن أحمد بن أبي معشر السلميّ الحرّانيّ بحرّان، قال: حدّ ثنا أحمد بن الأسود أبو عليّ الحنفيّ القاضي، قال: حدّ ثنا عبيدالله بن محمّد بن حفص العائشيّ التيميّ، قال: حدّ ثني أبي، عن عمر بن أذينة العَبْدي، عن وهب بن عبدالله بن أبي دُبَي الهُنَائيّ، قال: حدّ ثنا أبو حرب بن أبي الأسود الدؤليّ، عن أبيه أبي الأسود، قال: لمّا طَعَن أبو لؤلؤة عمر بن الخطّاب جعل الأمرّ

<sup>(</sup>٣)كُلاَّهُ: أي حَلِظَهُ وَحَرَسَهُ. «الصحاح ـكلاً ـ ١: ٦٩».

<sup>(</sup>٤) مناقب الخوارزمي: ٢٣.

٢٢ ـ الأمالي ٢: ١٥٩.

بين سنّة نفر: عليّ بن أبي طالب (عب السلام)، وعُثمان بن عفّان، وعبدالرحمن بن عَوف، وطَلْحَة، والزبير، وسَعْد بن مالك، وعبدالله بن عمر معهم، يشهَد النّجُوي وليس له في الأمرِ نصيب. وذكر حديث المُناشدة، نحوه (١).

٢٣/ ٨٦٠٥ - وعنه، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُقَصَّل، قال: حدَّثنا محمَد بن عبدالله بن جوريّة الجنديسابوريّ من أصل كتابه، قال: حدَّثنا عليّ بن منصور التَرجُمانيّ، قال: أخبرنا الحسن بن عَنْبَسة التَهْشَلي، قال: حدَّثنا شَريك بن عبدالله النَّخَعيّ القاضي، عن أبي إسحاق، عن عَمرو بن مَيْمُون الأوديّ، أنّه ذكر عنده عليّ ابن أبي طالب (عبدالله)، فقال: إنّ قوماً ينالون منه، أولئك هم وقود النار، ولقد سبعت عدّة من أصحاب محمّد (صلناله عليه وآله)، منهم: حُذيفة بن اليّمان، وكَعْب بن عُجرة، يقول كلّ رجل منهم: لقد أعطي عليّ (عبدالسلام) ما لم يُعْطَه بشَر: هو زوج فاطِمة سيّدة نساء الأوّلين والآخرين، فمَن رأى مثلها، أو سمِع أنّه تزوّج بمثلها أحدٌ في الأوّلين والآخرين؟

وهو أبو الحسن والحسين سيّدا شباب أهل الجنّة من الأوّلين والآخرين، فمن له ـ أيّها الناس ـ مثلهما؟ ورسول الله (صلى الله (صلى الله (صلى الله (صلى الله (صلى الله (صلى الله الله الله وازواجه، وسدَّ الأبواب التي في المسجد كلّها غير بابه، وهو صاحب باب خيبر، وهو صاحب الراية يوم خيبر، وتقل رسول الله (صلى الله المساه عليه والدورة) يومَثِذِ في عينَيه وهو أرمد، فما اشتكاهما من بعد، ولا وَجدَّ حرّاً ولا قرّاً بعد يومه ذلك.

وهو صاحب يوم غدير خُمَ، إذ نوَّه رسول الله (من الاسمه، وألزَم أمّنه ولايته، وعرَّفهم بخَطَره، وبيَّن لهم مكانه، فقال: «أيّها الناس، من أولى بكم من أنفيكم؟ قالوا: الله، ورسوله. قال: «فمن كنتُ مَولاه فهذا عليّ مولاه». وهو صاحب الطائر، حين عليّ مولاه». وهو صاحب الطائر، حين قال رسول الله (من الله على الله عن الحبّ خلقِك إليك بأكّل معيه. فجاء عليّ (عب العه) فأكل معه.

وهو صاحب سورة براءة، حين نَزل بها جَبْرَئيل اطب الله منك رسول الله (صن اله عليه راته)، وقد سار أبو بكر بالسورة، فقال له: «يا محمّد، إنّه لا يبلّغُها إلّا أنت، أو عليّ، إنّه منك وأنت منه». فكان رسول الله (صل الله عليه واله) منه في حياته، وبعد وفاته.

وهو عيبة علم رسول الله (صلااة علمواته)، ومن قال له النبيّ (سلّزاة علمواته): «أنا مدينة العلم وعليّ بابها، فمَن أراد العِلْمَ فليأتي المدينةَ من بابها، كما أمر الله، فقال: ﴿وَأَتُواْ ٱلْبَيُوتَ مِنْ أَبُوابِهَا﴾ (١).

وهو مفرّج الكَرْب عن رسول الله (سلناة عليه آله) في الحروب، وهو أوّل من آمن برسول الله (سلناة عليه رآله)، وصدّقه واتَّبعَه، وهو أوّل من صَلّى. فمَنْ أعظمُ فِرْيَةً على الله، وعلى رسوله (سلناه عليه رآله)، ممّن قاس به أحَداً، أو شبَّه به بَشَراً!

<sup>(</sup>١) الأمالي ٢: ١٦٩.

۲۲ ـ الأمالي ۲: ۱۷۰.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٨٩.

۲٤/٨٦٠٦ ـ وعنه، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفَضَّل، قال: حدَّثني أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن سعيد بن عبدالرحمن الهَمدانيّ بالكوفة، وسألته، قال: حدَّثنا محمّد بن المُفَضَّل بن إبراهيم بن قيس الأشعريّ، قال: حدَّثنا عليّ بن حسّان الواسطي، قال: حدَّثنا عبدالرحمن بن كَثير، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه عليّ بن الحسين (عليم السلام)، قال: ولمّا أجمّع الحسن بن عليّ (عبدالله) على صُلح معاوية خرّج حتى لَقِيّه، فلمّا اجتَمعا قام معاوية خطيباً، فصعِد العِنْبَر، وأمر الحسن (عبدالله) أن يقوم أسفَل منه بدَرَجة. ثمّ تكلّم معاوية، فقال: أيّها الناس، هذا الحسن بن عليّ، وابن فاطمة، رآنا للخلافة أهلاً، ولم يرّ نفسه لها أهلاً، وقد أتانا ليّبايع طَوعاً.

ثمّ قال: قم، با حسن. فقام الحسن (عب السلام)، فخطّب، فقال: «الحمد لله المتحمّد (1) بالآلاء وتنابع النّعُماء، وصارِف الشّدائد والبلاء عند الفُهماء وغير الفُهماء المُذْعِنين من عباده، لامنِناعه بجلاله وكبريائه وعلوه عن لحوق الأوهام ببقائه، المُرتَفِع عن كُنْهِ ظَنانة المَخلوفين من أن تُحبط بمّكنون غَيبه رَويّات عقول الرّائين، وأشهد أن لا إله إلّا الله وحده في ربوبيّته ووحدانيّته، صمداً لا شريك له، فرداً لا ظهير له، وأشهد أنّ محمّداً (سان الا عليه والله عبد الله عبده ورسوله، اصطفاه وانتجبه وارتضاه، وبعنه داعباً إلى الحقّ، وسراجاً منبراً، وللعباد ممّا يخافون نذيراً، ولما يأمّلون بشيراً، فنصح الأمّة، وصدّع بالرسالة، وأبان لهم درجات العمالة، شهادةً عليها أموت وأحمّر، وبها في الآجلة أقرّب وأحبر.

وأقول معشر الخلائق فاسمعوا، ولكم أفيدة وأسماع، فعُوا: إنّا أهل بيت أكرمنا الله بالإسلام، وآختارتا، وأصطفانا، وآجتبانا، فأذهَب عنّا الرّجْسَ وطهّرتا تظهيراً، والرّجْسُ هو النّبك، فلا نشُكُ في الله الحقّ ودينه أبداً، وطهّرنا من كلّ أفّن (٢) وغيّة (٣)، مُخلِصين إلى آدم نعمة منه، لم يفترق الناس فرقتين إلا جَعلنا الله في خيرهما، فأدّت الأمور، وأفضَت الدهور إلى أن يَعِث الله محمّداً (سن له عبدراله) للنبوّة، وآختاره للرسالة، وأنزل عليه كتابه، ثمّ أمّره بالدُعاء إلى الله عزّ وجلّ، فكان أبي (عليه الله المنزل على نبيّه المرسل: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيّنَةٍ مّن رّبّه وَيَتْلُوهُ وَيَتْلُوهُ مَن الله ورسوله، وقد قال الله تعالى في كتابه المنزل على نبيّه المرسل: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيّنَةٍ مّن رّبّه وَيَتْلُوهُ مَن الله ورسوله، وهو شاهد منه.

وقد قال له رسول الله وسندة عله واله) حين أمره أن يسير إلى مكّة والموسم بيّراءة: سِرْ بها ـ يا عليّ ـ فإني أمِرتُ أن لا يسير بها إلّا أنا، أو رجُل منّي، وأنت هو يا عليّ. فعليّ من رسول الله (مند الله عبه واله)، ورسول الله منه. وقال له نبيّ الله (مند الله عبه واله) حين قضى بينه وبين أخيه جعفر بن أبي طالب (عنهما السلام) ومُولاه زيد بن حارثة، في ابنة حمزة: أمّا أنت ـ يا عليّ ـ فمنّي، وأنا منك، وأنت وليّ كلّ مؤمن بعدي.

<sup>£7</sup> ـ الأمالي ٢: ٤٧٤.

<sup>(</sup>١) في «طه والمصدر: المستحمد،

<sup>(</sup>٢) الأَفْن: النَفْص. «الصحاح \_ أَفن \_ ٥: ٢٠٧١».

<sup>(</sup>٣) في «ي، طـ» والمصدر: وعيبة.

<sup>(</sup>٤) هود ۲۱: ۱۷.

فصدَق أبي رسول الله (من الله عبه رآله) سابقاً، ووقاه بنفسه، ثمّ لم يَزلُ رسول الله (من الله عبه رآله) في كلُ مَوطنٍ يقدّمه، ولكلَ شَديدةٍ يُرْسِله، ثقةً منه به، وطمأنينة إليه، لعِلْمِه بنصيحته لله عزّ وجلّ ورسوله وإنّه أقرب المقرّبين من الله ورسوله، وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلسَّابِقُونَ ٱلْسَابِقُونَ \* أُولَئِكَ ٱلْمُقَرَّبُونَ ﴾ (٥) فكان أبي سابق السابقين إلى الله عزّ وجلّ وإلى رسوله (من الله عبدرآله)، وأقرَب الأقربين.

وقد قال الله تعالىٰ: ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنْكُمْ مَّنْ أَنْفَقَ مِن قَبْلِ الفَتْحِ وَقَاتَلَ أُوْلَئكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً ﴾ (^^، فأبي كان أوّلهم إسلاماً وإيماناً، وأوّلَهم إلى الله ورسوله هجرةً ولُحوفاً، وأوّلهم على وُجْده (^^ ووسعه نفقةً.

قال سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْدهمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا آغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاَ لِللَّذِينَ ءَامَنواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ ( "، فالناس من جميع الأمم يستغفرون له، لسّبْقِه إلى الإِيمان أحَد، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَٱلسَّابِقُونَ إِنَاهُم إِلَى الإِيمان أحَد، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَٱلسَّابِقُونَ إِنَّا اللَّهُ اللَّهِ مِن المُهَاجِرِينَ وَٱلأَنْصَارِ وَٱللَّذِينَ آتَبَعُوهم بإِحْسَانٍ رَّضِيَ آفَةُ عَنْهُم ﴾ ( " فهو سابق جميع السابقين، فكما أنّ الله عزّ وجل فصّل السابقين على السابقين والمناخرين، فكذلك فضّل سابق السابقين على السابقين، وقد قال الله عزّ وجل: ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَابَةَ ٱلْحَاجُ وَعِمَارَةَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ كَمَنْ ءَامَنَ بِاللهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلأَخِرِ وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِ الله حَقّا، وفيه نزلت هذه الآية.

وكان ممن استجاب لرسول الله (صلناه علم وآله) عمّه حمزة، وجعفر ابن عمّه، فقُتِلا شهيدَين (رضياه عهما) في قتلى كثيرة معهما من أصحاب رسول الله (صلناه علم وآله)، فجعل الله تعالى حمزة سيّد الشهداء من بينهم، وجعل لجعفر جناحين يطير بهما مع الملائكة كيف يشاء من بينهم، وذلك لمكانهما من رسول الله (ملناه علم وآله)، ومنزلتهما، وقرابتهما منه (صلناة علم وصلى رسول الله وعلى الله وعلى حمزة سبعين صلاةً من بين الشّهداء الذين استُشْهدوا معه.

وكذلك جعل الله تعالى لنساء النبيّ (منزاة عبه وآله)، للمُحْسِنة منهُنّ أَجْرَين، وللمُسيئة منهنّ وِزُرَيْن ضِعْفَين، لمكانهنّ من رسول الله (منزاة عبه وآله)، وجعل الصلاة في مسجد رسول الله (منزاة عبه وآله) بألف صلاة في سائر المساجد إلّا المسجد الحرام، ومسجد خليله إبراهيم (عبه السلام) بمكّة، وذلك لمكان رسول الله (منزاة عبه وآله) من ربّه.

وفرض الله عزّ وجلّ الصلاة على نبيّه (منزاة عله واله)، على كافّة المؤمنين، فقالوا: يا رسول الله، كيف الصلاة

<sup>(</sup>٥) الواقعة ٥٦: ١٠ و ١١.

<sup>(</sup>٦) الحديد ٥٧: ١٠.

<sup>(</sup>٧) الوُجد: اليسار والشُّعة. «لسان العرب \_وجد \_٣: ٤٤٥».

<sup>(</sup>٨) الحشر ٥٩: ١٠.

<sup>(</sup>٩) التوبة ٩: ١٠٠.

<sup>(</sup>۱۰) التوبة ٢: ١٩.

عليك؟ فقال: قولوا: اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد. فحقّ على كلّ مسلمٍ أن يصليّ علينا مع الصلاة على النبيّ (منزاة على دريضة واجبةً.

وأحلَ الله تعالى خُمس الغَنيمة لرسوله (ملزاة عدرانه)، وأوجبها له في كتابه، وأوجب لنا من ذلك ما أوجَبَ له، وحرَّم عليه الصَدفة، وحرَمها علينا معه، فأدخلنا ـ وله الحمد ـ فيما أدخل فيه نبيّه (ملزاه عبدرانه)، وأخرَجنا ونزَّهنا ممّا أخرجه منه ونزّهه عنه، كرامة أكرَمنا الله عزّ وجلّ بها، وفضيلة فضّلنا بها على سائر العِباد، فقال الله تعالى لمحمّد (سلزاه عبدرانه) حين جَحَده كَفرة أهل الكتاب وحاجّوه: ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ أَبْنَا عَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَيْسَا عَنَا وَفِيسَا عَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَيْسَا عَنَا وَفِيسَا عَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجَعَل لَعْنَتَ آللهِ عَلَىٰ ٱلْكَاذِبِينَ ﴾ (١١)، فأخرج رسول الله (ملزاه عليدرانه) من الأنفُس معه أبي، ومن البنين أنا وأخي، ومن النساء فاطمة أمّي من الناس جميعاً، فنحن أهلَه، ولَحْمُه، ودَمُه، ونض منه، وهو منّا.

وقد قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الله لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهَّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، فلما نزلت آية التطهير جمّعنا رسول الله (سلزاة عله رآله) أنا، وأخي، وأمّي، وأبي، فجللنا ونفسه في كساءٍ لأمّ سلّمة خيبريّ، وذلك في حُجْرَتها، وفي يومها، فقال: اللهمّ، هؤلاء أهل بيتي، وهؤلاء أهلي وعِنْزتي، فأذْهِبْ عنهم الرَّجْسَ، وطهرهم تطهيراً. فقالت أمّ سلمة (رمها عنه): أدخُل معهم، يا رسول الله؟ فقال لها رسول الله (صلن الله عله وآله): يرحَمكِ الله، أنت على خير، وإلى خير، وما أرضاني عنك! ولكنّها خاصِّة لي ولهم.

ثمّ مكث رسول الله (ملن الا مله وقد) بعد ذلك بفيّة عُمُره حتّىٰ فَبَضه الله إليه بأتينا في كلّ يوم عند طلوع الفّ فيفول: الصلاة، يرحَمكُم الله ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُلْدِيبُ عَنْكُمُ ٱلْرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾.

وأمرَّ رسول الله (ملن علم وآله) بسدُّ الأيواب الشارِعَة في مسجده غير بابنا، فكلَّموه في ذلك، فقال: أما إنّي لم أسُدُّ أبوابَكم وأفتح باب عليّ من تِلقاء نفسي، ولكن أثّب ما يوحىٰ إليّ، وإنّ الله أمر بسدَّها وفتح بابه، فلم يكن أحد من بعد ذلك تُصيبُه الجَناية في مسجد رسول الله (مسن الاعليم آله)، ويبولد فيه الأولاد، غير رسول الله وأبي (طهما السلام)، تكرِمَةً من الله تعالىٰ لنا، وفضلاً اختصَّنا به على جميع الناس.

وهذا باب أبي قرين باب رسول الله (ملناة عبدراته) في مسجده، ومنزلنا بين منازل رسول الله (ملناه عبدراته)، وذلك أنّ الله أمر نبيّه (ملناه عبدراته) أن يبني مسجده، فبنئ (١٢) فيه عشرة أبيات، تسعة لبنيه وأزواجه، وعاشِرُها دوهو متوسطها - لأبي، فها هو بسبيل مفيم، والبيت هو المسجد المطهّر، وهو الذي قال الله تعالى: ﴿أَهْلَ البَيْتِ ﴾، فنحن أهل البيت، ونحن الذين أذَهب الله عنّا الرّجس، وطهّرنا تطهيراً. أيّها الناس، إنّي لو قُمْتُ حَوْلاً فحَوْلاً أذكر الذي أعطانا الله عزّ وجلّ، وخصّنا به من الفضّل في كتابه وعلى لسان نبيّه (مان الاعليه والموقد)، وأنا ابن النذير البشير، والسِراج المنير، الذي جعّله الله رحمة للعالمين، وأبي عليّ وليّ المؤمنين، وشبيه هارون.

<sup>(</sup>۱۱) آل عمران ۲: ٦١۔

<sup>(</sup>۱۲) في «ج»: فييني.

وأنّ معاوية بن صَخْر زعَم أنّي رأيتُه للخِلافة إهلاً، ولم أرّ نفسي لها أهلاً! فكذَب معاوية، وايمُ الله لأنّا أولى الناس بالناس في كتاب الله، وعلى لسان رسول الله (سلاله عيدراته)، غير أنّا لم نزّل أهل البيت مخيفين، مظلومين، مضطَهدين منذ قُبِض رسول الله (سلاله عبدراته)، فالله بيننا وبين من ظلّمنا حقَّنا، ونزل على رقابنا، وحمّل الناس على أكتافنا، ومنعنا سهّمنا في كتاب الله من الفيء والغنائم، ومنع أمّنا فاطمة (عبهاالسلام) إرئها من أبيها.

إنّا لا نسمّي أحداً، ولكن أقسم بالله قسَما نالياً، لو أنّ الناس سمِعوا قول الله عزّ وجلّ ورسوله لأعطنهم السّماء قطرها، والأرضُ بركتها، ولما اختلف في هذه الأمّة سَبْفان، ولأكلوها خَضْراء خَضِرة إلى يوم القيامة، وما طمِعْتَ فيها، يا معاوية، ولكنّها لما أخرِجَتْ سالِفاً من مَعْدِنِها، وزُحْزِحتْ عن قواعِدِها، تَنازَعَتْها قُريشٌ بينها، وترامَتْها كترامي الكُرة، حتى طَمِعْتَ فيها أنت يا معاوية \_وأصحابك من بعدك، وقد قال رسول الله (سنن الدعاء والد)، ما ولك أمّة أمرَها رجلاً قط، وفيهم من هو أعلم منه، إلّا لم يزل أمرُهم يذهب سفالاً حتى يرجِعوا إلى ما تَرْكوا.

وقد تركّت بنو إسرائيل ـ وكانوا أصحاب موسى ـ هارون أخاه وخليفته ووزيره، وعَكَفوا على العِجُل، وأطاعوا فيه سامِريَّهم، وهم يعلمون أنه خليفة موسى، وقد سمِعَتْ هذه الأمّة رسول الله (سلناله عبدراله) يقول ذلك لأبي (عبدالله): إنّه منّي بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبيّ بعدي. وقد رأوا رسول الله (سلناله عبدراله) حين نصّبه لهم بغدير خُمّ، وسمعوه، ونادى له بالولاية، ثمّ أمرَهم أن يبلغ الشاهِدُ منهم الغائب، وقد خرج رسول الله (ملناله عبدراله) من قومه إلى الغار ـ لمّا أجمعوا على أن يَمْكُروا به وهو يدعوهم ـ لمّا لم يجِدُ عليهم أعواناً لجاهدهم.

وقد كفّ أبي يده، وناشَدَهم، واستَغاث أصحابه، فلم يُغَثّ، ولم يُنْصَرُ، ولو وجَد عليهم أعواناً ما أجابهم، وقد جُعلَ في سعةٍ كما جُعِل النبيّ (منزاه عله والدائق شَيّة.

رحد بعن في سعم فعا جعيل النبيّ (منزاه عليه والمجون للنعه. وقد خَذَلَتْني الأُمّة وبايَعَتْكَ - يا ابن حرب - ولو وجَدْتُ عليكَ أعواناً يُخْلِصون ما بايَعْتُك، وقد جَعل الله عزّ وجلّ هارون في سَعَةٍ حين استَضْعَفَه فومُه وعادَوه، كذلك أنا وأبي في سَعَةٍ من الله حين تركّتْنا الأُمّة وتابعت غَيرنا، ولم نَجِد عليهم أعواناً، وإنّما هي النُسُنَنُ والأمثال يثبَعُ بعضُها بعضاً.

أيها الناس، إنّكم لو التَمَسُتُم بين المَشْرِق والمَغْرِب رجُلاً جدّه رسول الله (من الدعه واله)، وأبوه وصيّ رسول الله لناس، إنّكم لو التَمَسُتُم بين المَشْرِق والمَغْرِب رجُلاً جدّه رسول الله (من الدعب المَعْرِي وغير أخي، فاتّقوا الله، ولا تَضِلُوا بعد البيان، وكيف بكم، وأنّى ذلك لكم؟ ألا وإنّي قد بايّعْتُ الله له أمّناعٌ إلى حِين الله (١٥٠).

أيّها الناس، إنّه لا يُعاب أحَد بتَرْكِ حقّه، وإنّما يُعاب أن يأخُذُ مَا لبس له، وكلُّ صَواب نافِع، وكلَّ خطأ ضارً لأهله، وقد كانت القَضيّة ففهَّمَها سليمان، فنفّعت سليمان، ولم تَضُرَّ داود، وأمّا القَرابة فقد نفّعَتِ المُشْرِك، وهي والله للمؤمن أنفّع، قول رسول الله (منزة عبه رته) لعمّه أبي طالب وهو في المؤت: قل لا إله إلّا الله أشفّع لك بها يوم

<sup>(</sup>١٣) في المصدر: حذاراً.

<sup>(</sup>١١) في المصدر: وبأيعت.

<sup>(</sup>١٥) الأنبياء ٢١: ١١١.

الفيامة. ولم يكن رسول الله (صناه عيه واله) يقول له ويَعِد إلّا ما يكون منه على يقين، وليس ذلك لأحَدٍ من الناس كلَهم غير شيخِنا، أعني أبا طالب، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلْتَوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسّيّئَاتِ حَتّىٰ إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ ٱلْأَنَ ولَا ٱلَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ أَوْلَئكَ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا ألِيما ﴾ (١٦).

أيّها الناس، اسمَعوا وَعُوا، واتَّقُوا الله وآرجِعوا، وهَبُهات منكم الرَّجعة إلى الحقّ وقد صارعَكم النُكوص، وخامَركم الطُغيان والجُحود ﴿ أَنْلَزِ مُكُمُوهَا وَأَنْتُمْ لَهَا كَارِهُونَ ﴾ (١٧)؟ والسلام على من اتّبع الهُدى، قال: وفقال معاوية: والله ما نزَل الحسّن حتّى أظلَمَتْ عليّ الأرض، وهَمَثْتُ أن أبطِشَ به، ثمّ عَلِمْتُ أنّ الإغضاء أقرَب إلى العافية».

٧٩/ ٨٦٠٧ - وعنه، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُقَضَّل، قال: حدَّ ثنا عبدالرحمن بن محمّد بن عبيدالله العرزميّ، عن أبيه، عن عمّار أبي البَقْظان، عن أبي عُمر زَاذان، قال: لمّا وادّع الحسّن بن عليّ (عبد الله) معاوية صعِدَ معاوية العِنْبَر، وجمع الناس، فخطبهم، وقال: إنّ الحسن بن عليّ رآني للخِلافة أهلاً، ولم يَرّ نفسه لها أهلاً. وكان الحسن (عبد الله تعالى بما هو أهله، ثمّ ذكر الحسن (عبد الله تعالى بما هو أهله، ثمّ ذكر المُباهلة، فقال: وقجاء رسول الله (من الد عبد الله إلى ألني، ومن الأبناء بي، وبأخي، ومن النساء بأمّي، وكنّا أهله، ونحن آله (١)، وهو منّا ونحن منه.

ولمّا نزَلتْ آبة التطهير جمّعنا رسول الله (منزيه عليه وآله) في كِساءٍ لأمّ سلّمة (رضراة عنها) خيبريّ، ثمّ قال: اللهمّ، هؤلاء أهل بيتي وعِتْرَتي، فأذْهِبْ عنهُم الرّجْسَ، وطهّرهم تطهيراً، فلم يكن أحَد في الكِساء غيري وأخي وأبي وأمّي.

ولم يكن أحد يجنُب في المسجد، ويولد له فيه إلّا النييّ (من الدعب وأبي، تَكرِمَةً من الله تعالىٰ لنا، وتفضيلاً منه لنا، وقد رأيتم مكان منزِلنا من رسول الله (من الأعلى رأله)، وأمر بسدُ الأبواب، فسدَّها وتَرك بابَنا، فقيل له في ذلك، فقال: أما إنّى لم أسُدَّها وأفتَحْ بابَه، ولكنّ الله عزّ وجلّ أمَرنى أن أشدَّها و أفتَحَ بابَه.

وإنّ معاوية زعم لكم أنّي رأبتُهُ للخِلافة أهلاً، ولم أرّ نفسي لها أهلاً، فكذّب معاوية، نحن أولئ الناس بالناس في كتاب الله، وعلى لسان نبيّه (من الله عبه وآله)، ولم نَـزَلْ أهـل البـيت مظلومين مـنذ قبض الله تعـالئ نبيّه (من الله بيننا و بين من ظلّمنا حقّنا، وتوثّب على رِفابنا، وحمّل الناس علينا، ومَنَعَنا سهمّنا من الفيء، ومنّع أمّنا ما جَعل لها رسول الله (من اله عبه وآله).

وأقسم بالله لو أنّ الناس بايَعوا أبي حين فارقَهم رسول الله (ملزاة عليه وقاء) لأعطتهم السَّماء قَطْرُها، والأرض بركتَها، وما طمِعْتَ فيها يا معاوية، فلمّا خرَجتُ من مَعْدِنِها تنازَعَتْها قُريش بينها، فطَمِعَتْ فيها الطُّلَقاء وأبناءُ

<sup>(</sup>١٦) النساء ٤: ١٨.

<sup>(</sup>۱۷) هود ۲۱: ۲۸.

٢٥ ـ الأمالي ٢: ١٧١.

<sup>(</sup>١) في «ط» والمصدر: ونحن له.

الطُّلُقاء، أنت وأصحابك، وقد قال رسول الله (ملن العبدرانه): ما ولَّت أُمَّةٌ أَمْرَها رَجُلاً وفيهم من هُوَ أعلَم منه إلّا لم يَزَلُ أَمرُهم يذُهَب سَفالاً، حتَىٰ يَرجِعوا إلى ما تَركوا.

وقد تركّت بنو إسرائيل هارون وهم يعلمون أنّه خليفة موسى فيهم، واتّبعوا السامِريّ، وقد تركّت هذه الأمّة أبي وبايّعوا غيره، وقد سَمِعوا رسول الله (ملناه طبه رآه) يقول: أنت منّي بمنزِلة هارون من موسى إلّا النّبُوّة. وقد رأوا رسول الله (سلناه عبه رآه) نصّب أبي يوم غدير خُمّ، وأمرَهم أن يُبلّغ الشاهِدُ منهم الغائِب، وقد هرَب رسول الله (سلناة عبه رآه) من قومِه وهو يدعوهم إلى الله تعالى، حتى دخل الغار، ولو وجد أعواناً ما هرب، وقد كفّ أبي يده حين ناشدهم واستغاث فلم يُغَثّ، فجعل الله هارون في سَعةٍ حبن استَضْعَفوه وكادوا يقتلونه، وجعل الله النبيّ (سلناه عبه رآه) في سَعةٍ حين دخل الغار ولم يَجِدُ أعواناً، وكذلك أبي وأنا في سَعةٍ من الله حين خَذَلَتْنا هذه الأمّة وبايّعوك يا معاوية، وإنّما هي السّنن والأمثال يتْبَعُ بعضُها بَعْضاً.

أيّها الناس، إنّكم لو التَمستُم فيما بين المَشْرِق والمغرِبْ أَن تَجدوا رجُلاً وَلَدَهُ نبيٌّ غيري وأخي لم تَجِدوا، وإنّي قد بايَغْتُ هذا ﴿ وَإِنْ أَذْرِي لَعَلَّهُ فِتْنَةٌ لَكُمْ وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حِينٍ ﴾ (").

مَدَقة البَرقيّ أملاه علَيّ إمّلاءً من كتابه، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا الرضا أبو الحسن عليّ بن موسئ، قال: صدّثني أبي موسئ بن جعفر، قال: حدّثني أبي محمّد بن عليّ، قال: حدّثني أبي موسئ بن جعفر، قال: حدّثني أبي محمّد بن عليّ، قال: حدّثني أبي موسئ بن جعفر، قال: حدّثني أبي عليّ بن الحسين، قال: حدّثني أبي عليّ بن الحسين، قال: حدّثني أبي الحسين بن عليّ بنهم صحرة الله أتى أبو بكر وعمر إلى منزل أمير المؤمنين (عليه السلام) وخاطباه في البَيْعة، وخرجا من عنده، خرج أمير المؤمنين (عليه السلام) إلى المسجد، فحمِد الله، وأثنى عليه بما اصطنع عندهم أهل البيت، إذ بَعَث فيهم رسولاً منهم، وأذهَب عنهم الرّجْسَ وطهرهم تطهيراً.

ثمّ قال: إنّ فَلاتاً وفَلاتاً أَيَاني وطالباني بالبَيْعة لمن سبيلُه أَن ببايعني، أنا ابنُ عمّ النبيّ، وأبو ابنيه، والصدّيق الأكبر، وأخو رسول الله (صلنه عبدواله)، لا يقولها أحد غيري إلاكاذب، وأسلَمْتُ وصَلّيت، وأنا وصيّه، وزُوج ابنيّه سيّدة نساء العالمين فاطمة بنت محمّد (صلنه عبدواله)، وأبو حسن وحُسين سبطي رسول الله (صلنه عبدواله)، ونحن أهلُ بيتِ الرحمة، بنا هداكم الله، وبنا استَنْقَذَ كُم من الضّلالة، وأنا صاحب يوم الدَّوْح، وفيّ نزلت سورة من القرآن، وأنا الوصي على الأموات من أهل بيته (صلنه عبدواله)، وأنا يقتّه (الأحياء من أمّته، فاتّقوا الله يُتَبّت أقدامكم، ويُتِمُّ نعمته عليكم. ثمّ رجع (عبداله) إلى بيته الله الله الله الله الله عليكم. ثمّ رجع (عبدالله) إلى بيته الله الله الله الله عليكم. في رجع (عبدالله) إلى بيته الله الله الله الله عليكم.

۲۷/۸۹۰۹ ـ وعنه، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المفَضّل، قال: حدّثنا محمّد بن هارون بن حُميد بن المجدّر، قال: حدّثنا محمّد بن حميد الرازي، قال: حدّثنا جَرير، عن أشعث بن إسحاق، عن جعفر بن أبي

<sup>(</sup>٢) الأنبياء ٢١: ١١١:

٢٦ ـ الأمالي ٢: ١٨١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بقيّة.

٢٧ ـ الأمالي ٢: ٢١١,

المُغيرة، عن سعيد بن جُبَيْر، عن ابن عبّاس، قال: كنت عند معاوية وقد نزل بذي طُوئ، فجاءه سعد بن أبي وقّاص فسلّم عليه، فقال معاوية: يا أهل الشام، هذا سعد بن أبي وقّاص، وهو صديق لعليّ. قال: فطأطأ القوم رؤوسهم، وسبّوا عليّاً (عبدالله)، فبكى سعد، فقال له معاوية: ما الذي أبكاك؟ قال: ولِمَ لا أبكي لرجلٍ من أصحاب رسول الله الله (مداله عبداله)، فبكى سعد، فقال له معاوية ما الذي أبكاك؟ قال: ولم لا أبكي لرجلٍ من أصحاب رسول الله (مداله عبداله)، فبكى سعد، فقال له معاوية ما الذي أبكاك؟ قال: ولم لا أبكي لرجلٍ من أصحاب رسول الله (مداله عبداله)، فبكى سعد، فقال له معاوية ما الذي أوقد كان في عليّ (مداله الله)، لمن تكون فيّ واحدة منهنّ أحبّ إلى من الدنيا وما فيها.

أَحَدُها: أنّ رجلاً كان باليّمن، فجَفاه (1) عليّ بن أبي طالب (عبد الله)، فقال: لأشكُونَك إلى رسول الله (مناه عبد وآد)، فقال: هأنشُدك الله الذي الله (مناه عبد وآد)، فقال: هأنشُدك الله الذي أنزل عليّ الله الكتاب، واختصّني بالرسالة، أعَنْ سَخَط تقول ما تقول في عليّ بن أبي طالب؟». قال: نعم، يا رسول الله. قال: «ألا تعْلَم أنّي أولى بالمؤمنين من أنفيسهم؟» قال: بلى. قال: «فمّن كنتُ مَولاه فعليّ مولاه».

والثانية: أنّه بعَث يوم خَيْبَز عمر بن الخطاب إلى الفِتال، فهُزِم وأصحابه، فقال (منه مه وآنه): والأُعطِيَنَّ الواية غداً إنساناً يُحِبَ الله ورسولَه، ويُحِبّه اللهُ ورسوله، فقعَد المسلمون، وعليّ (عبدالله) أرْمَد، فدعاه، فقال: وخُذ الراية، فقال: «يا رسول الله، إنّ عَيني كما تَرىٰه، فتفّل فيها، فقام فأحذ الراية، ثمّ مضى بها حتّى فتح الله عليه.

والثالثة: خلَّفه في بعضٍ مَغازيه، فقال عليّ: «يا رسول الله، حلَّفْتَني مع النساء والصبيان!». فقال رسول الله (ملناه عبدراله): «أما تَرْضَىٰ أن تكون منّى بمنزلة هارون من موسىٰ؟ إلّا أنّه لا نبيّ بعدي».

والرابعة: سدُّ الأبواب في المسجد إلَّا باب عليَّ

والخامسة: نزّلتْ هذه الآية: ﴿إِنّمَا يُرِيدُ الله لِيُفْاعِبَ عَنْكُمُ ٱلْرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً﴾، فدعا النبيّ (منزاة عبدوانه) عليّاً، وحسناً، وحسيناً، وفاطمة (عبداللهم)، فقال: «اللهم، هؤلاء أهلي، فأذْهِبْ عنهُم الرّجس، وطهِّرهُم تَطْهِيراً».

٢٨/٨٦١٠ عليّ بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عباسلام)، في قوله: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلْرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾.

قال: «نزَلَتْ هذه الآية في رسول الله (مناه مهداته)، وعليّ بن أبي طالب، وفاطمة، والحسن، والحسن، والحسن (عبه السلام)، وذلك في بيت أمّ سلمة زوج النبيّ (مناه عبداله)، فدعا رسول الله (مناه عبداله) أمير المؤمنين، وفاطمة، والحسن، والحسين (عبه السلام)، وألبّسهم كساءً له خَيْبَريّاً، ودخل معهم فيه، ثمّ قال: اللهم، هؤلاء أهل بيني الذين وَعَدْتَني فيهم ما وعَدْتَني، اللهمّ أذْهِبْ عنهم الرّجْس، وطَهّرهم تطهيراً. فقالت أمّ سلمة: وأنا معهم، يارسول الله؟ فقال: أبشري ديا أمّ سلمة دإنك إلى خيره.

٢٩/ ٨٦١١ ـ وعنه: قال أبو الجارود: وقال زيد بن عليّ بن الحسين (علمالسلام): إنّ جُهَّالاً من الناس يَزعُمون

<sup>(</sup>١) في المصدر: فجاءه.

٢٨ ـ تفسير القمّي ٢: ١٩٣.

٢٩ ـ تفسير القمّى ٢: ١٩٣.

أَنَما أَرَاد بهذه الآبة أزواج النبيّ (صلااة عليه رآله)، وقد كَذبوا وأثِموا، وايمُ الله لو عَنى بها أزواج النبيّ (صلااة عليه رآله) لقال: ليَذهِبَ عنكنَ الرَّجْسَ، ويطهّرَكُنَّ تطهيراً. ولكان الكلام مؤنّتاً، كما قال: ﴿ وَٱذْكُرْنَ مَا يُتْلَىٰ فِي بُيُوْتِكُنَّ ﴾ (١) وَ ﴿ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ ٱلنَّسَاءِ ﴾ (١).

٣٠/٨٦١٢ ـ الطَّبَرْسِيّ، قال: ذكر أبو حمزة الثماليّ في تفسيره، قال: حدَّثني شَهْر بن حَوْشَب، عن أمّ سلّمة (رضراف عها)، قالت: جاءت فاطمة (طهاالسلام) إلى النبيّ (صناف طهاراله) تحمِل حَرِيرة لها؛ فقال لها: «ادعي لي زوجَك وابنيك». فجاءت بهم، فطَعِموا، ثمّ ألقى عليهم كِساءٌ خيبَريّاً، وقال: «اللهمَّ، هؤلاء أهل بيتي وعِتْرَتي، فأذْهِبْ عنهم الرَّجْسَ، وطهَّرْهُم تطهيراً». فقلت: يا رسول الله، وأنا معهم؟ قال: «أنتِ إلى خير».

٣١/٨٦١٣ قال: وروى الثعلبيّ في تفسيره بالإسناد إلى أمّ سلّمة: أنّ النبيّ (ملناه عله وآله) كان في بينها فأتَنّهُ فاطمة (علمال الله ببُرْمة (الله على الثعلبيّ في الله في الله في الله في الله فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الله لِيُدْهِبَ عَنْكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، قالت: فأخَذ فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الله لِيُدُهِبَ عَنْكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، قالت: فأخَذ الله تعالى: «اللهمّ، هؤلاء أهل بيتي النبيّ (ماناه عله وآله) فَضْلَ الكِساء فَعَشَاهم به، ثمّ أخرَج يدّه فألوى بها إلى السماء، ثمّ قال: «اللهمّ، هؤلاء أهل بيتي وخاصَتي (الله في فأذ هِبُ عنهم الرَّجْسَ وطهَرْهُم تَطْهِيراً». فأدخَلْتُ رأسي البيت، وقلتُ: وأنا معَكم، يا رسول الله؟ قال: «إنّكِ فأذْهِبُ عنهم الرَّجْسَ وطهَرْهُم تَطْهِيراً». فأدخَلْتُ رأسي البيت، وقلتُ: وأنا معَكم، يا رسول الله؟ قال: «إنّكِ إلى خير».

حدّثنا محمّد بن مُضعّب، وهو القرْقَسائي، قال: حدّثنا الأوزاعيّ، عن شدّاد أبي عمّار، قال: دخلتُ على واثِلة بن الأشقّع وعنده قوم، فذكروا علياً وبهائيّ، قال: حدّثنا الأوزاعيّ، عن شدّاد أبي عمّار، قال: دخلتُ على واثِلة بن الأشقّع وعنده قوم، فذكروا علياً وبهائيم، فشتموه، فشتَمتُه معهم، فلمّا قاموا، قال لي: لِمَ شتَمتَ هذا الرجل؟ قلتُ: رأيتُ القومَ يشتَمونه، فشتَمتُه معهم. فقال: ألا أَخِيرُكُ بما وأبيّه من رسول الله (مان الا عبدواد)؟ قلت: بلى. قال: أتيتُ فاطمة (عليا الله) أسألها عن عليّ (عبدالله)، فقالت: «توجّه إلى رسول الله (مان الا عبدواد)». فجلستُ أنتظره، حمّى جاء رسول الله (مان الله المان عبدواد)، فجلس، ومعه عليّ وحسن وحسين، أخذ كلّ واحدٍ منهما بيده حمّى دخل، فأدنى علياً وفاطمة فأجلسهما بين يَديه، وأجلس حسنا وحسينا كلّ واحد منهما على فَخِذِه، ثمّ لفّ عليهم ثَوْبَه وقال: كِساءً ـ ثمّ تلا هذه الآية: ﴿ إِنّمَا يُرِيدُ اللله لِي يُعْلَمُ ٱلْرَجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، ثمّ قال: وقال بينى، وأهل بينى أحق».

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٣٢: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب ٢٢: ٢٢.

۲۰ ـ مجمع اليان ۸: ۵۵۹.

٣١ ـ مجمع البيان ٨: ٥٥٩. `

<sup>(</sup>١) البُرمة: القِدُر مطلقاً، وهي في الأصل المتّخذة من الحجر المعروف بالجِجاز واليمن. «لسان العرب ـ برم ـ ١٢: ٥٥».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وحامتي.

٣٢ ـ مسند أحمد ٤: ١٠٧ الطرائف: ١٢٨ /١٨٨.

٣٣/٨٦١٥ - وعنه: عن أبيه أحمد بن حَنْبَل، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّثنا عَوْف، عن أبي المُعَدّل عطيّة الطُفَاوي، عن أبيه: أنّ أمّ سلّمة حدّثتُه، قالت: بينما رسول الله (من الدعب وآله) في بيني يوماً، إذ قالت الخادم: إنّ عليّاً وفاطمة في السُّدَة. قالت: فقال لي: وقومي، فتنحّي لي عن أهل بيني، قالت: فقَمْت، فتنحّيْت قريباً، فدخل عليّ، وفاطمة، ومعهما الحسن، والحسين (عليم اللهم» وهما صبيّان صغيران، قالت: فأخذ الصبيّين فوضعَهما في حِجْرِه، فقبّل فاطمة، والحسين (عليم اللهم» وفاطمة باليّد الأخرى، فقبّل فاطمة، وقبّل فوضعَهما في حِجْرِه، فقبّل فاطمة، وقبّل معليّاً، فأغذف (١) عليهم خميصة (١) سوداء، وقال: واللهم، إليك لا إلى النار، أنا وأهل بيني». قالت: فقلت: وأنا يا رسول الله؟ قال: وأنت.

قال عبدالمُلك: وحدَّثني داود بن أبي عوف أبو الجَحَّاف، عن شَهْر بن حَوْشَب، عن أمَّ سلَمة بـمثله سواء (").

٣٥/٨٦١٧ - وعنه: عن أبيه أحمد بن حنبَل، قال: حدّثنا عفّان، قال: حدّثنا حمّاد بن سلّمة، قال: حدّثنا عفّان، قال حدّثنا حمّاد بن سلّمة، قال: حدّثنا على بن زيد، عن شَهْر بن حَوْشَب، عن أُمُّ سلّمة؛ أنَّ رسول الله (صلالة عليه آل لفاطمة (عليه اللهم): والسّنيني بزّوجِك وابنيك، فجاءت بهم فألقى عليهم كساءً فَدَكيّاً، قالت: ثمّ وضع يده عليهم، وقال: واللهم، هؤلاء آل محمّد، فاجْعَلْ صلوانِك وبركاتك على محمّد وآل محمّد، إنّك حميد مجيد، قالت أمّ سلّمة: فرفَعْتُ الكِساء لأدخّل معهم، فجذَبه من يدى، وقال: وإنّك على خير،

٣٢ ـ مستد أحمد ٦: ٢٩٦، الطرائف: ١٩١/١٢٤.

<sup>(</sup>١) أُخْذَف السّتر: أَرْسَلُه وأَسْبَله. «النهاية ٣: ٣٤٥».

<sup>(</sup>٢) الخَويصةُ: كساء أسود مربّع له عَلْمَانِ. «الصحاح ـ خمص . ٣: ١٠٣٨».

٣٤ ـ مسند أحمد ٦: ٢٩٢، الطرائف: ١٩٢/١٢٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: خَزِيرَة، والخَزِيرَة: لَحم يُقَطِّع صغاراً ويُصَبُّ عليه ماءٌ كَثِير، فإذا نَضِج ذُرَّ عليه الدَّقيق. «النهاية ٢: ٢٨».

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ۲: ۲۹۲.

٣٥ ـ مسند أحمد ٦: ٣٢٣، الطرائف: ١٩٣/١٢٥.

٣٦/٨٦١٨ وعنه: عن أبيه أحمد بن حَنْبَل، قال: حدّثنا إبراهيم بن عبدالله، قال: حدّثنا سليمان بن أحمد، قال: حدّثنا الوليد بن مسلم، قال: حدّثنا الأوزاعيّ، قال: حدّثنا شدّاد أبو عَمّار، عن وائِلة بن الأسْقَع، أنه حدّثه، قال: طلبّتُ علبًا في منزِله، فقالت فاطمة (عليهاالسلام): الذهب رسول الله (ملناه عبدرانه) (١٠) قال: فجاءا جَميعاً، فدخلا، ودخلتُ معهما، فأجلس علبًا (عبدالله) عن يساره، وفاطِمة عن يمينه، والحسن والحسين (عليهاالسلام) بين يَديه، ثمّ النفع (١١) عليهم بنَوبه، وقال: (هُ إِنّما يُرِيدُ الله يُريدُ اللهمّ، إنّ عليهم بنَوبه، وقال: (هُ إِنّما يُريدُ الله يُلِيدُ هِبَ عَنْكُمُ آلُرُجْسَ أَهْلَ آلْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيراً اللهمّ، إنّ هؤلاء أحق (١٠) قال وائِلة: فقلتُ من ناحية البيت: وأنا من أهلِك، يا رسول الله؟ قال: (وأنت من أهلي»، قال وائِلة: فذلك أرجى ما أرجو من عملي.

٣٧/ ٨٦١٩ وعنه: عن أبيه أحمد بن حَنْبَل، قال: حدّ ثنا عبدالله بن سليمان، قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد ابن عمر الحنفي، قال: حدّ ثنا عمر بن يونس، قال: حدّ ثنا سليمان بن أبي سليمان الرُّهْري، قال: حدّ ثنا يحيى بن أبي عمرو، حدّ ثني شدّاد بن عبدالله، قال: سمِعت وائِلة بن الأسقّع، وقد جيء برأس الحسين بن علي (عليها السلام)، قال: فلِقيه رجل من أهل الشام، فأظهر سُروراً، فغَضِبَ وائِلة، وقال: والله عيء برأس الحسين بن علي (عليها السلام)، قال: فلِقيه رجل من أهل الشام، فأظهر سُروراً، فغَضِبَ وائِلة، وقال: والله الأزال أحب علياً، وحَسَناً، وحُسَيْناً، وفاطمة أبداً بعد إذ سمِعتُ رسول الله (ملن هعبه داله)، وهو في منزل أمّ سلّمة، وجاء يقول فيهم ما قال. قال وائِلة: رأيتني ذات يوم، وقد جِنْتُ رسول الله (ملن هعبه الله على فَخِذِه اليُسرى، وقبّله، يقم جاء الحسين (عبدالله)، فأجلَسه على فَخِذِه اليُسرى، وقبّله، الم جاء الحسين (عبدالله)، فأجلَسه على فَخِذِه اليُسرى، وقبّله، ثمّ جاء الحسين (عبدالله)، فأجلَسه على فَخِذِه اليُسرى، وقبّله، ثمّ جاء الحسين (عبدالله)، فأجلَسه على فَخِذه اليُسرى، وقبّله، ثمّ جاءت فاطمة (عليه الله إيُولة الله ليُنْ يَعْ يَهُ مَالله على فَخِذه الرَّجُس أَهُلُ الْتُنْبُ وَيُطَهَّ رَكُمْ تَطْهِيرَاً هَى، قلت لوائِلة: ما الرَّجُس أَهُلُ النَّهُ عِنْ وجلًى. قال: الشكَ في الله عز وجلًى.

٠ ٣٨/ ٨٦٢٠ وعنه: عن أبيه أحمد بن حَنْبَل، قال: حدَّثنا يحيى بن حَمّاد، قال: حدَّثنا أبو عَوانة، قال: حدَّثنا أبو بَرَامِه، قال: حدَّثنا أبو عَوانة، قال: حدَّثنا أبو بَلْج، قال: حدَّثنا عَمرو بن مَيْمُون، قال: إنّي لجالس إلى ابن عبّاس (رمَه فعه) إذ أناه نسعة رَهْط والخبر طويل و قال ابن عبّاس (رمَه فع على علي وفاطمة والحسن قال ابن عبّاس (رمَه فال علي وفاطمة والحسن والحسن عبّاس (منه قال: وقال: وفي إنّمًا يُريْدُ الله (عنه عَنْكُمُ ٱلْرَجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيْرًا ﴾ ، وقال: وفال: وفي إنّمًا يُريْدُ الله (عنه عَنْكُمُ ٱلْرَجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيْرًا ﴾ ،

٣٩/٨٦٢١ وعنه: عن أبيه أحمد بن حَنْبَل، قال: حدَّثنا أبو النضر هاشم بن القاسم، قال: حدَّثنا عبدالحميد

٣٦ ـ فضائل أحمد ٢: ١٠٧٧/٦٣٢، العمدة: ١٤/٣٣.

<sup>(</sup>١) في الفضائل: يأتي برسول الله.

<sup>(</sup>٢) الالتفاع: الالتحاف بالثوب. «لسان المرب ـ لفع ـ ٨: ٣٢٠».

<sup>(</sup>٢) في المصدرين: اللهم أهلي أحق.

٢٧ ـ فضائل أحمد ٢: ١١٤٩/٦٧٢ ، العمدة: ١٥/٣٤ .

۲۸ مسند أحمد ۱: ۳۲۰ العمدة: ١٦/٢٥.

٣٩ ـ مسند أحمد ٦: ٢٩٨، الطرائف: ١٩٤/١٢٦.

يعني ابن بِهرام ـ قال: حدّ ثني شهر بن حَوشب، قال: سمِعتُ أمَّ سلّمة زوجّة النبيّ (سانة عبدراله) حين جاء نعي الحسين بن عليّ (طبهاالله) لعَنتُ أهلَ العراق، فقالت: قتلوه، قتَلهُم الله، غَرُّوه وأذّلُوه، لعنهم الله، فإنّي رأيتُ رسول الله (سانة عبدراله) وقد جاء ته فاطمة غُدُوة ببُرْمَة قد صنّعت له فيها عَصيدة، تحمِلُها في طبّقٍ لها، حتى وضعّتها بين بَديه، فقال لها: وأين ابنُ عمّك؟ و قالت: همو في البيت وقال: واذهبي فادعيه، والتبني بابنيه وقالت: فجاءت تقود ابنيها كلّ واحدٍ منهما بيد، وعليّ (عبدالله) يمشي في أثرهما، حتى دخلوا على رسول الله (سانة عبدراله) ابنيها كلّ واحدٍ منهما بيد، وعليّ (عبدالله) عن يمينه، وجلستُ فاطمة (طبهاالله) عن يساره. قالت أمّ سلّمة: فأجلسهما في حِجْرِه وجلّس عليّ (عبدالله) عن يمينه، وجلستُ فاطمة (طبهاالله) عن يساره. قالت أمّ سلّمة: فاجتذب من تحتي كِساءً خيبَريّاً كان بساطاً لنا على المنّامة في المدينة، فلفّه رسول الله (مانة عبدراله) [عليهم فاجتذب من تحتي كِساءً خيبَريّاً كان بساطاً لنا على المنّامة في المدينة، فلفّه رسول اللهم، هؤلاء أهل بيتي، أذْهِبُ عنهم الرّجْس، وطهرهم تطهيراً، اللهم هؤلاء أهل بيتي، أذْهِبُ عنهم الرّجْس وطهرهم تطهيراً، اللهم هؤلاء أهل بيثي، أذْهِبُ عنهم الرّجْس، وطهرهم تطهيراً، اللهم هؤلاء أهل بيثي، أذْهِبُ عنهم الرّجْسَ، وطهرهم تطهيراً، اللهم هؤلاء أهل بيثي، أنهبُ عنهم الرّجْسَ عمه عليّ وابنيه، وابنيه وابنيه الماهة (عيم السائم).

قلت: هذه الأحاديث من مُسنَد أحمد بن حَنْبَل.

٠٠/ ٨٦٢٢ عروى مسلم بن الحجّاج صاحب (الصّحاح)، قال: حدّثنا أبو بكر بن أبي شَيْبَة، ومحمّد بن عبدالله بن نمير، واللفظ لأبي بكر، قالا: حدّثنا محمّد بن بشر، عن زكريّا، عن مُصْعَب بن شَيْبَة، عن صَفيّة بنت مَيْبَة، قالت: قالت عائشة: خرجَ النبيّ (من الله عبدالله) غَداةً، وعليه مِرط مرحّل (١) من شعر أسود، فجاء الحسن بن عليّ (عبدالله) فأدخَله، ثمّ جاء الحسين (عبدالله)، فدخل معه، ثمّ جاءت فاطمة (عبدالله) فأدخَله، ثمّ جاء الحسين (عبدالله)، فدخل معه، ثمّ جاءت فاطمة (عبدالله)، فأدخَلها، ثمّ جاء عليّ (عبدالله)، فأدْخَله، ثمّ قال: وهو إنّمَا يُرِيدُ الله الله عنكُمُ آلرٌ جُسَ أهلَ آلْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيراً هي،

أبو عبدالله محمّد بن إسماعيل البُخاري صاحب (الصّحاح)، يرفعُه إلى مصْعب بن شَيْبَة، عن صَفيّة بنت شَيْبَة، عن عائِشة، الحديث بعينه (۱)

عالى: ﴿ الله الله الله المحمّد بن المحمّد بن إبراهيم الثعلبيّ، صاحب التفسير، في تفسير قوله تعالى: ﴿ طَه ﴾ (١)، قال: قال جعفر بن محمّد الصادق (علب السلام)؛ و﴿ طَه ﴾ طهارة أهل بيت محمّد (عليم السلام)؛ ثمّ قرأ: ﴿ إِنَّمَا يُوِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلْرَجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾.

<sup>(</sup>١) في المسند: فادخلي في الكساء، قالت: فدخلت في الكساء.

<sup>1 -</sup> صحيح مسلم ٤: ٢٤٢٤/١٨٨٣.

<sup>(</sup>١) العيرط: الكساء، والمُرّحّل: الذي نقش فيه تُصاوير الرّحال. (النهاية ٢: ٢١٠، ٤: ٢١٩٩.

<sup>(</sup>٢) ...، تفسير الطبري ٢٢: ٥، مستدرك الحاكم ٣: ١٤٧، مصابيح السنة ٤: ١٨٣/ ٤٧٩٦/ كفاية الطالب: ٥٥، الممدة: ٣٠/٤٣.

١٤ ـ تفسير الثعلبي: ٧٥ «مخطوط»، العمدة: ٢٨.

<sup>(</sup>۱) طه ۲۰: ۱.

٢٢/ ٨٦٢٤ - الثعلبيّ أيضاً، في تفسير قوله تعالى: ﴿ يَا أَيهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّهُ وَٱلْمِتَعُواْ إِلَيْهِ ٱلْوَسِيْلَة ﴾ (١) قال: روى سعد بن طريف، عن الأصبغ بن نُباتة، عن عليّ بن أبي طالب (مله السلام)، قال: وفي الجنّة لؤلوّتان إلى بُطنان العرش (١): إحداهما بَيْضاء، والأخرى صَفراء، في كلّ واحدةٍ منهما سبعون ألف غُرْفَة، أكوابُها وأبوابُها من عِرقٍ واحدٍ، فالبَيضاء لمحمّد وأهل بيته، والصّفراء لإبراهيم وأهل بيته (ملن الاعليم أجمعين)».

٤٣/ ٨٦٢٥ - وعنه، قال: أخبَرني عقيل بن محمّد الجُرْجانيّ، أخبرنا المُعافى بن زكريّا البغداديّ، أخبرنا محمّد بن جَرير، حدّثني المثنّى، حدّثني أبو بكر بن يحيى بن ريّان الغنّوي، حدّثنا مسنداً إلى مَندل، عن الأعمَش ابن عطيّة، عن أبي سعيد الخُدْريّ، قال: قال رسول الله (سلالة عنه والد): انزلت هذه الآية في خمسة: فيّ، وفي عليّ، ابن عطيّة، عن أبي سعيد الخُدْريّ، قال: قال رسول الله (سلالة عنه والد): انزلت هذه الآية في خمسة فيّ، وفي عليّ، وفي حسن، وحُسَين، وفاطمة (عيم الدم) ﴿ إِنْمَا يُرِيدُ اللهُ لِيدُ هِبَ عَنْكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ .

أحمد بن خَنْبَل، حدُنني أبي، حدَننا عبدالله بن نُصر، حدَننا عبدالملك ـ يعني ابن سليمان ـ عن عَطاء بن أبي رَسَاح، حدد بن خَنْبَل، حدُنني أبي، حدَننا عبدالله بن نُصر، حدَننا عبدالملك ـ يعني ابن سليمان ـ عن عَطاء بن أبي رَسَاح، حدد نني من سَمِع أُمّ سلمة (رَسَراهُ عبد) نَذكُر؛ أَنَّ النبيّ (سلاهُ عليه الله) في بينها، فأتتُهُ فاطمة (صلوات الله عليه) ببرومة فيها حَرِيْرة، فد خَلَتُ بها عليه، فقال لها: دادعي زوجَك وابنيَك، فجاء عليّ، والحسن، والحسن (عبه الله)، فد خلوا عليه، فجلسوا بأكلون من تلك الحريرة، وهو وهم على مَنامٍ له، على دُكانٍ، تحتَه كِساء خَيْبَريّ. قالت: وأنا في الحُجرة أصلي، فأنزل الله عزّ وجلَ هذه الآية: ﴿إِنّهَا يُرِيدُ الله لِيدُهِ وَأَم بَهُ الرَّجْسَ أَفْرُجُسَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ فَلْمُ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾. قالت: فأخرَج بدَه، وأوماً بها إلى السّماء، ثمّ أَفْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾. قال: دهؤلاء أهل ببتي، وخاصتي، فأذهبُ عنهم الرَّجْسَ، وطَهُرْهُم تطهيراً». قالت: فأدخلتُ رأسي البيت، فقلتُ: وأنا معَكُم، يا رسول الله؟ قال: دالم الله عنه مالرَّجْسَ، وأنا معكم، يا رسول الله؟ قال: دالله على خيره.

٧٠٢٧ / ١٤٥٤ ـ وعنه، قال: أخبرني الحسين بن محمد بن الخمين بن عبدالله الثقفيّ، حدّثنا عمر بن الخطّاب، حدّثنا عبدالله بن الفَصْل، حدّثنا الحسن بن عليّ، حدّثنا يزيد بن هارون، أخبرنا العَوَام بن حَوْشَب، حدّثني ابن عمّ لي من بني الحارث بن تيم الله، يقال له مُجَمّع، قال: دخلتُ مع أمّي على عائِشة، فسأ لَنّها أمّي، قالت: رأيتِ خُروجَك يوم الجَمّل؟ قالت: إنّه كان قدراً من الله تعالى. فسأ لَنّها عن عليّ، فقالت: سألتني عن أحبّ الناس كان إلى رسول الله (صلن الله عليه رأيت علياً، وفاطمة، وحسناً، وحُسَيناً، وقد جمّع رسول الله (صلن اله عليه رآله) إلى وسول الله (صلن اله عليه رآله) إلى وسول الله (صلن الله عليه رآله) الفاعاً (١)

٢٤ ـ ... عنه العمدة: ٢٠/٣٨، مجمع البيان ٣: ٢٩٣.

<sup>(</sup>١) المائدة ٥: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) أبطنان العرش: وَسَطه، وقيل: أصله. «النهاية ١: ١٣٧».

<sup>25 ....،</sup> العمدة: ٢١/٣٨، الطرائف: ١٩٥/١٢٧.

<sup>14</sup> ـ .... العمدة: ٢٢/٣٩ الطرائف: ١٩٢/١٢٥.

<sup>20</sup> \_...، العمدة: ٢٣/٣٩، الطرائف: ١٩٦//١٢٧.

<sup>(</sup>١) اللَّفاع: المِلْحَفة أو الكِساء. «تاج العروس ـ لفع ـ ٥: ١ · ٥».

عليهم، ثمّ قال: «هؤلاء أهل بيني، وخاصّتي، فأذْهِبْ عنهم الرّجْسَ، وطهّرهم تطهيراً». قالت أمّ سلمة: (٢) يا رسول الله، أنا من أهلِك؟ فقال: «تنحّى، إنّك إلى خير».

حدثني حدّثنا أبو زُرعة، حدّثني الحسين بن محمّد، حدّثنا ابن حَبْش المُقري، حدّثنا أبو زُرعة، حدّثني عبدالرحمن بن عبدالملك بن شَيْبَة، حدّثني أبو فُدَيك، حدّثني ابن أبي مُليكة، عن إسماعيل بن عبدالله بن جعفر الطيّار، عن أبيه، قال: لمّا نظر رسول الله (منه عبداله) إلى الرّحْمَة هابطةً من السَّماء، قال: امن يَدْعُ؟ مرّتين. قالت زينب: أنا، يا رسول الله. فقال: اادعي عليّاً وفاطمة، والحسن، والحسين، قال: فجعّل حسّناً عن يَمينه، وحُسيناً عن شِماله، وعليّاً وفاطمة تِجاهَه، ثمّ غشاهم كساءً خَيْبَريّاً، ثمّ قال: «اللهم إنّ لكلّ نبيّ أهلاً، وهؤلاء أهل بيني». فأنزلَ الله عزّ وجلّ: ﴿إِنّمَا يُرِيدُ الله لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلرّجْسَ أهلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطْهَرَكُمْ تَطْهِيرَا ﴾، فقالت زينب: يا رسول الله، ألا أدخُلُ معكم؟ فقال رسول الله (صلاة عبدواله): «مكانك، فإنك إلى خير، إن شاء الله تعالى».

۱۹۸/۸۹۳۰ وعنه، قال: أخبرنا أبو عبدالله بن فنجويه الدَّينوريّ، حدَّثنا ابن حَبَّش المُقري، حدَّثنا محمّد بن عِمران، حدَّثنا أبو كُرَيب، حدَّثنا وَكِيع، عن أبيه، عن سعيد بن مَشروق، عن يزيد بن حيّان، عن زيد بن أرقم، قال: قال رسول الله ومن الا عبد راد»: وأنشُدُكُم الله في أهل بيتي، مرتين.

٤٩/٨٦٣١ ـ وعنه، قال: أخبرني أبو عبدالله، حدّثنا أبو سعيد أحمد بن عليّ بن عمر بن حَبْش الرازيّ،

<sup>(</sup>٢) في الممدة: قلت.

٤٦ ....، العمدة: ٤٠ /٤٠ الطرائف: ١٩٧/١٢٧.

٤٧ ـــ العمدة: ١٥/٤٠ الطرائف: ١٨٨/١٢٣.

٨٤ \_...، العمدة: ٢٦/٤١.

٤٩ ـ...، العمدة: ٤١ /٧٧، الطرائف: ١٢٨ /١٩٨.

حدّثنا أحمد بن عبدالرحيم الشّاميّ (1) أبو عبدالرحمن، حدّثنا أبو كُرَيب، حدّثنا هِشام، عن يونس، عن أبي اسحاق، عن نُفَيع، عن أبي داود، عن أبي الحَمْراء، قال: أقَمْتُ بالمدينة تسعة أشهرٍ كيومٍ واحدٍ، وكان رسول الله (منزلة علمرآله) يجيء كلّ غَداةٍ، فيقوم على باب عليّ وفاطمة (طهماالسلام)، فيقول: والصلاة ﴿إِنّمَا يُويدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلْرَجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾.

١٩٦٢ / ١٩٠٥ وعنه، قال: أخبَرني أبو عبدالله، حدّ ثنا عبدالله بن أحمد بن يوسف بن مالك، حدّ ثنا محمّد بن إبراهيم بن زياد الرازيّ، حدّ ثنا الحارث بن عبدالله الحارثيّ، حدّ ثنا فيس بن الربيع، عن الأعْمَش، عن عَباية بن ربعي، عن ابن عبّاس (رمي المعنه)، قال: قال رسول الله (مدنه عله وقد): اقشّم الله الخَلْقُ قِسْمَين، فجعلَني في خَيرهما قِسماً، فذلك قوله تعالى: ﴿ فَأَصْحَابُ آلْيَعِينِ ﴾ (۱)، فأنا خير أصحاب البمين، ثمّ جعل القِسْمَين أثلاثاً، فجعلني في خَيرها تُلثاً، فذلك قوله تعالى: ﴿ فَأَصْحَابُ آلْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ آلْمَيْمَنَةِ السَابِقين، وأنا من خير السابقين، وأنا من خير السابقين، وأنا من خير السابقين، وأضحابُ آلْمَشْمَةِ الله وَله تعالى: ﴿ فَأَصْحَابُ آلْمَشْمَةِ الله وَله تعالى: ﴿ وَالمَا بِيعَانُ وَلَه الله وَله الله وَله وَله الله وَله الله وَله تعالى: ﴿ وَالله وَله الله وَله الله وَله الله وَله الله وَله تعالى: ﴿ وَالمَا الله وَله وَله الله والله وَله الله وَله الله والله والل

الصحيحين: من البُخاري، ومُسلم، من مُسنَد عائشة، عن مُضَعُب بن شَيْبَة، عن صَفيّة بنت شيبة، عن عائشة، قالت: خرج النبيّ (ماناة عبه رآك غداة وعليه مِرْطٌ مُرَخُّل من شعر أسود، فجاء الحسن بن عليّ (عبه الله) فأدخَله، ثمّ جاء المحسين (عبه النهي) فدخل معه، ثمّ جاءت فاطمة (عبه النهي) فأدخَله، ثمّ جاء عليّ (عبه النه) فأدخَله، ثمّ قال: ﴿إِنّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلرُّجْسَ أَهْلَ ٱلبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾. وليس لمصعب بن شيبة عن صفيّة في مُسند عائشة من الصحيح غير هذا.

٥٢/ ٨٦٣٤ ـ أبو الحسن رَزين بن معاوية العبدري السَّرَقُسْطِي الأندلُسيّ جامع الصِّحاح الستَّة: مُوطّاً مالك،

<sup>(</sup>١) في «ج»: الساني، وفي «ي، ط»: الساتي.

٥٠ \_...، العمدة: ٢٨/٤٢.

<sup>(</sup>١) الواقعة ٥٦: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) الواقعة ٥٦: ٨ ـ ١٠.

<sup>(</sup>٣) الحجرات ٤٩: ١٣.

٥١ ....، صحيح مسلم ٤: ٢٤ / ١٨٨٣، ٢٤ ، تفسير الطبري ٢٢: ٥، مستدرك الحاكم ٣: ١٤٧، شواهد التنزيل ٢: ٢٧٦/٣٣ و: ٢٨١/٣٦، مصابيح السنة ٤: ١٨٢/١٨٢، العمدة ٢٠/٤٣، كفاية الطالب ٥٤، الطرائف: ٢٠٠/١٢٨.

<sup>(</sup>١) في العمدة: السابع والستون.

<sup>07 -</sup> العمدة: 13/17.

وصحيح مسلم، والبُخاري، وسُنَن أبي داود السِجسْتاني، وصَحيح التَّرمِذي، والنُسخة الكبيرة من صحيح النَسائي، قال: في البجزء الثاني من أجزاء ثلاثة في سورة الأحزاب، من صحيح أبي داود السِجسْتاني، وهو في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيراً ﴾، عن عائشة، قالت: خرج رسول الله (من العملة رمايه مِرْطُ مُرَحَّل من شعر أسود، فجاء الحسن (مله السلام) فأدخله، ثمّ جاء الحسين (مله السلام) فأدخله، ثمّ جاء الحسين (مله السلام) فأدخله، ثمّ جاءت فاطمة (عله السلام) فأدخله، ثمّ جاء عليّ (عله السلام) فأدخله، ثمّ قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلرُّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيراً ﴾.

٥٣/ ٨٩٣٥ - عن أمّ سلّمة زوج النبيّ (صلاف عليه وآله): أنّ هذه الآية نزلت في بينها: ﴿إِنّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذُهِبَ عَنْكُمُ ٱلْرَجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، قالت: وأنا جالِسة عند الباب، فقلت: يا رسول الله، ألسّتُ من أهل البيت؟ فقال: وإنّك إلى خير، إنّكِ من أزواج رسول الله (صلاف عليه مقالت: وفي البيت رسول الله، وعليّ، وفاطمة، والحسن، والحسن (صلاف علهم رسم، فجلّلهم بكساء، وقال: «اللّهم، هؤلاء أهل بيني، فأذْهِبْ عنهم الرّجس، وطهرهم تطهيراً».

٧٩٦٣٧ من الحتاب المذكور، من المجنو والحسين (طهبالسلام)، من الجزء الثالث من الكتاب المذكور، من صحيح أبي داود، وهو (السنَن) بالإسناد المُنقَدِّم: عن صفيّة بنت شَيْبَة، قالت: قالت عائشة: خرّج رسول الله (ملناله مله راله) غَداة، وعليه مِرْطٌ مُرَّحَّل من شعر أسود، فجاء الحسن بن عليّ (طهماالسلام) فأدخَله، ثمّ جاء الحسين (عبالسلام) فدخل معه، ثمّ جاءت فاطمة فأدخَلها، ثمّ جاء عليّ (عبالسلام) فأدخَله، ثمّ قال: (﴿ إِنّهَا يُرِيدُ اللهُ لِيدُ هِبَ عَنكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهيراً ﴾ .

٥٦/ ٨٦٣٨ مسلم بن الحَجَاج، في (صحيحه)، قال: حدّثني زُهَير بن حَرْب، وشُجاع بن مَخْلَد جميعاً، عن ابن عُليّة، قال زهير: حدّثنا إسماعيل بن إبراهيم، حدّثني أبو حيّان، حدّثني يزيد بن حيّان، عن زيد بن أرقم، قال: قام رسول الله اصداد عليه ووعَظ، وذكر، ثمّ قال: «أمّا بعد -أيّها الناس -إنّما أنا بشر مثلكم، يوشَك أن يأتيني رسول ربّي وأجيب، وأنا تارك فيكم تَقَلبن: أوّلهما:

٥٣ ـ ... العمدة: ١٤٤/٢٣.

٥٤ \_... العمدة: ٢٢/٤٥ الطرائف: ١٩٩/١٢٨.

<sup>00 . ...</sup> العمدة: ٣٣/٤٥، الطرائف: ٢٠١/١٢٩.

٥٦ \_صحيح مسلم ٤: ١٨٧٢ /٢٤٠٨.

سورة الأحزاب (٣٣) ..... ٢٦٠

كتاب الله، فيه الهُدى والنُور، فخُذوا بكتاب الله، واستَمْسِكوا به فحثَ على كتاب الله، ورغَّب فيه، ثمّ قال وأهل بيتي، أذكّركم الله في أهل بيتي، أذكّركم الله في أهل بيتي، أذكّركم الله في أهل بيتي، فقال حُصَين: مَنْ أهل بيته يا زيد وأليس نساؤه من أهل بينه؟ قال: نساؤه من أهل بيته، ولكنّ أهل بيته من حُرِم الصدقة بعده.

معيد . هو المناه عن قال: حدّ ثنا محمّد بن بكّار بن الريّان، حدّ ثنا حسّان ـ يعني ابن إبراهيم ـ عن سعيد . هو ابن مسروق ـ عن يزيد بن حيّان، عن زَيد بن أرقم، قال: قال رسول الله (صداله عبدواله): وألا وإنّي تارك فيكم النّقلين، أحدهما: كتاب الله، هو حَبُل الله، من اتّبَعه كان على الهُدى، ومن تَرَكَه كان على ضَلالة. وثانيهما: أهل بيتي (١). فقلنا: مَنْ أهل بيته، نساؤه؟ قال: لا، وايمُ الله، إنّ المرأة تكون مع الرجّل العصر من الدّهر، ثمّ يطلّقها فترجع إلى أهلها وقومِها، أهلُ بيته أصلُه، وعَصَبَتُه الذين حُرموا الصدقة بعده.

الحسين القاضي، وأبو عبدالرحمن السَّلَميّ، قالوا: حدّثنا أبو العبّاس محمّد بن يعقّوب، حدّثنا الحسن بن مُكرَّم، الحسين القاضي، وأبو عبدالرحمن السَّلَميّ، قالوا: حدّثنا أبو العبّاس محمّد بن يعقّوب، حدّثنا الحسن بن مُكرَّم، حدَثنا عبدالرحمن بن عبدالله بن دينار، عن شريك بن أبي نَمِر، عن عَطاء بن يَسار، عن أمّ حدَثنا عُثمان بن عُمر، حدّثنا عبدالرحمن بن عبدالله بن دينار، عن شريك بن أبي نَمِر، عن عَطاء بن يَسار، عن أمّ مَلَمة (منها عنها» قالت: في بيتي نزلت: ﴿ إِنّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلْرَجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾.

٥٧ ـ صحيح مسلم ٤: ١٨٧٤/٢٧.

<sup>(</sup>١) (وثانيهما أهل بيتي) ليس في المصدر.

٥٨ ـ مناقب الخوارزميُّ: ٢٢.

٥٩ ـ مناقب الخوارزمي: ٢٣.

<sup>(</sup>۱) طه ۲۰: ۱۳۲.

٦٠ ـ مناقب الخوارزمي: ٢٣.

قالت: فأرسَل رسول الله (منزاة عبدراله) إلى عليّ وفاطمة، والحسن، والحسين (عليمالله)، فقال: «هؤلاء أهلي (١٠). فقلت: يا رسولَ الله، ما أنا من أهل البيت؟ فقال: «بلي، إن شاء الله».

٦١/ ٨٦٤٣ ـ ابن شهر أشوب: نزَلت في عليّ (على الله الملام) بالإجماع: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلْرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾.

٦٢/ ٨٦٤٤ ـ عليّ بن إبراهيم: ثمّ انقطَعت مُخاطَبة نساء النبيّ (سنناه عبدولا)، وخاطب أهل بيت رسول الله (سننه عبدولا)، فقال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ ٱلْرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾.

ثمَ عطَف على نساء النبيّ اسن الله على رآلا)، فقال: ﴿ وَآذْكُرْنَ مَا يُتْلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَاتِ آلْهِ وَالحِكْمَةِ إِنَّ آللَٰهَ كَانَ لَطِيفاً خَبِيراً ﴾ (١).

ثمّ عطف على آل محمّد (ملهم اللهم)، فقال: ﴿إِنَّ المُسْلِمِينَ والمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَٱلْقَانِتِينَ وَٱلْقَانِتَاتِ وَٱلصَّادِقِينَ وَٱلْصَّادِقَاتِ وَٱلصَّابِرِينَ وَٱلصَّابِرَاتِ﴾ إلى قوله تعالىٰ: ﴿أَعدَّ اللهُ لَهُمْ مَغْفِرةً وَأَجْراً عَظِيماً﴾ (").

` قوله تعالى:

وَمَاكَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَىٰ آللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُ آلْخِيَرةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَحْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَـقَدْ ضَـلً ضَـلالاً مُنيناً [٣٦]

1/ 1/ 1/ على بن إبراهيم: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عده الله)، في قوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَىٰ آفَة وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيَرةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ وذلك أنّ رسول الله (من الدمل عله وآله) خطب على زبد بن حارثة زينب بنت جَحْش الأسَديّة، من بني أسد بن خُزَيمة، وهي بنت عمّة النبيّ (من الدعب وآله) فقالت: يا رسول الله، حتى أو آمر نفسي فأنظر. فأنزل الله: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَىٰ آفَة وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُّ ٱلْخِيرةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ الله وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبِيناً ﴾ فقالت: يا رسول الله، أمري بيدك. فزوّجها لهم أنْخِيرة مِنْ أمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ الله وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبِيناً ﴾ فقالت: يا رسول الله، أمري بيدك. فزوّجها

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة؛ أهل البيت.

٦١ ـ العناقب ٢: ١٧٥.

٦٢ ـ تفسير القمني ٢: ١٩٣.

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٣٣: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الأسوراب ٣٣: ٣٥.

سورة الأحزاب آية ـ٣٦ـ

سورة الأحزاب (٣٣) ......

إيّاه، فمكثت عند زيد ما شاء الله، ثمّ إنّهما تشاجرا في شيء إلى رسول الله (سنده منه رآد)، فنظر إليها النبيّ (سندة عنه رآد) فأعجَبتُهُ، فقال زَيد: يا رسول الله، انْذَنْ لي في طَلاقها، فإنّ فيها كِبْراً، وإنّها لتُودْيني بلسانِها، فقال رسول الله، وأمْسِك عليك زوجَك، وأحسِنْ إليها». ثمّ إنّ زيداً طلّقها، وانقَضَتْ عِدّتُها، فأنزل الله نِكاحَها على رسول الله، فقال: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مُنْهَا وَطَراً زَوَجْناكَهَا﴾ (١)

#### قوله تعالى:

الممام المُكتّب، وعليّ بن عبدالله الورّاق (رنب الا عبم) قالوا الحدّ تناعليّ بن إبراهيم بن هاشم، قال: حدّ ثنا الفاسم بن المُكتّب، وعليّ بن عبدالله الورّاق (رنب الا عبم) قالوا الحدّ ثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، قال: حدّ ثنا الفاسم بن محمّد البَرْمَكيّ، قال: حدّ ثنا أبو الصَّلْت الهرّوي، قال: لمّا جمّع المأمون لعليّ بن موسى الرضا (عبدالله) أهل المقالات، من أهل الإسلام، والديانات: من اليهود، والنصاري، والمتجوس، والصابئين، وسائر أهل المقالات، فلم المقالات، من أهل الإسلام، والديانات: من اليهود، والنصاري، والمتجوس، والصابئين، وسائر أهل المقالات، فلم يقم أحدّ إلّا وقد ألزمَه حُجّته، كأنه ألقِمَ حجراً، قام إليه عليّ بن محمّد بن الجَهْم، فقال له: يا بن رسول الله، أتقول بعصمة الأنبياء؟ قال: «نعم». قال: فما تقول في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبَّهُ فَغَوَىٰ ﴾؟ (١) وفي قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبَّهُ فَغَوىٰ ﴾؟ (١) وفي قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَصَىٰ عَادَمُ رَبَّهُ فَعَوىٰ ﴾؟ (١) وفي قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَصَىٰ عَادَمُ رَبَّهُ فَعَوىٰ ﴾؟ (١) وفي قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَصَىٰ عَادَمُ رَبَّهُ فَعَوىٰ هُ عَلَالله المناها وقوله عزّ وجلّ في يُوسف (عليه الله) عنو وجلّ في في وجلّ في معناها و وقوله عزّ وجلّ في وجلّ في معناها و وقوله عزّ وجلّ في وجلّ في معناها و وقوله عزّ وجلّ في معناها و وقوله عزّ وجلّ في

سورة الأحزاب آية ٣٧٠ ـ ٣٨.

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٣٣: ٣٧.

١ ـ عيون أخبار الرضا إعليه التلام) ١: ١٩١١/٠٠

<sup>(</sup>۱) طه ۲۰: ۱۲۱.

<sup>(</sup>۲) الأنياء ۲۱: ۸۷

<sup>(</sup>۲) يوسف ۱۲: ۲۶.

داود (مه السلام): ﴿ وَظُنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَتَنَّاهُ ﴾ (<sup>؟)</sup>؟ ـ وسنأتي في مواضعها إن شاء الله تعالى، ومعناها عن الرضا (مه السلام) ـ وقوله عزّ وجلّ في نبيّه محمّد (ملزاة عليه رآله): ﴿ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا آلَةُ مُبْدِيهِ ﴾ ؟

قال: فبكئ عليّ بن محمّد بن الجَهْم، وقال: يا بن رسول الله، أنا تائِب إلى الله تعالىٰ من أن أنطِقَ, في أنبيائه (عليهمالسلام) بعد يومي هذا إلّا بما ذكرتَه.

٧٠٩٤٧ - وعنه، قال: حدّ ثنا تَميم بن عبدالله بن قميم القُرَشيّ (تنهاه عنه)، قال: حدّ ثني أبي، عن حَمْدان بن سليمان النَّبْسَابوريّ، عن عليّ بن محمّد بن الجهّم، قال: حضرتُ مجلس المأمون، وعنده الرضا عليّ بن موسى طبيبالله، فقال له المأمون: با بن رسول الله، أليس من قولك: «إنّ الأنبياء معصومون؟» قال: «بليّ». فسأله المأمون عن آياتٍ في الأنبياء، وذكرناها في غواضِعها ومعناها عن الرضا المبدله به، إلى أن قال المأمون: فأخبرني عن قول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعَمُ آفَةً عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَآتَقِ آفَة وَتُخْفِي فِي عَنْ قَلْ اللهُ مَبْدِيهِ وَتَخْشَىٰ آلنَّاسَ وَآفَة أَحقُ أَنْ تَخْشَاهُ ﴾.

<sup>(</sup>٤) سورة ص ٢٨: ٢٤.

<sup>(</sup>o) آل عمران ۲: v.

٢ ـ عيون أخبار الرضا (عندالـ ١١٥٥).

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ٤٠.

فلمّا عاد زيد إلى منزله أخبَرَتْه امرأته بمّجيء الرسول (سنزاه على والدي وقوله لها: سُبحان الذي خلَقَكِ، فلَمْ يعلَمْ زيد ما أراد بذلك، فظنَّ أنه قال ذلك لما أعجبه من حُسْنِها، فجاء إلى النبيّ (سنزاه على وربّك، فقال له: يا رسول الله، إنّ امرأتي في خُلْنِها سُوء، وإنّي أُريد طَلاقها، فقال له النبيّ (سنزاه على والمي أسِكُ عليك زوجَك، وآتي الله. وقد كان الله تعالى عرّفه عدد أزواجه، وأنّ تلك المرأة منهنّ، فأخفى ذلك في نفسِه، ولم بَبْدِه لزَيد، وخَشِي الناس أن يقولوا: إنّ محمّداً (سن عبه عبه منه) يقول لموّلاه: إنّ امرأتك ستكون لي زوجةً؛ فيميبونه بذلك، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِذْ عَمْ لَلْ مَحْمَداً (سن عبه عبه منه) بالإسلام ﴿ وَأَنْعَمَتَ عَلَيهِ ﴾ يعني بالعَنق ﴿ أَمْسِكُ عَلَيْكَ رَوْجَكَ وَآتَيْ آلَةُ وَتُحْفَى فَي نَفْسِكُ مَا آللهُ مُبْدِيهِ وَتَحْشَىٰ النَّاسَ وَآللهُ أَحقُ أَنْ تَحْشَاهُ ﴾، فم إنّ زيد بن حارِثه طلّقها، واعتدَّت منه، فروّجها الله تعالى من نبيته محمد (سنزاه عبه رائه)، وأنزل بذلك قرآناً، فقال عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمّا قضَى زيلًا مِنْهَا وَطَرَأ وَكَانَ أَمْوُ آلهُ مَقْهُولاً ﴾، ثم إنّ زيد بن حارِثه أمْو آلله وَرَن عَلَى المُؤْمِنِينَ حَرّجٌ فِي أَزُواجٍ أَدْعِيَائِهِمْ إِذَا قَضَوْا مِنْهَنَّ وَطَراً وَكَانَ أَمْوُ آلةٍ مَقْهُولاً ﴾، ثم الله عز وجلَ أنّ المنافقين سَيَعبونَهُ بَرَويجها، فأنزل الله تعالى: ﴿ مَاكَانَ عَلَى آلنَّيِى مِنْ حَرَجٍ فِيمَا فَرَضَ آللهُ وَلَى اللهُ عَلَى المُو مِنْهُ وَلَوْلَ الله عَلَى اللهُ عَد وجلَ أنّ المنافقين سَيَعبونَهُ بَرَويجها، فأنزل الله تعالى: ﴿ مَاكَانَ عَلَى آلنَّيِى مِنْ حَرَجٍ فِيمَا فَرَضَ آللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا أنّ المنافقين سَيَعبونَهُ بُرَويجها، فأنزل الله تعالى: ﴿ مَاكَانَ عَلَى آلنَا مِنْ عَلَى المُونِ فَيمَا فَرَضَى آللهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَكُولُ أنّ المنافقين سَيَعبونَهُ بُرَويجها، فأنزل الله تعالى: ﴿ مَاكَانَ عَلَى آلنَّهُ عَلَى اللهُ عَلَمَ اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَى المُدَّالِهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى المُوافِقِ ال

فقال المأمون: لقد شَفَيْت ""صدري - يا بن رسول الله - وأوضَحْتَ لَي ماكان ملتَبِساً عليّ، فجزاك الله تعالىٰ عن أنبيائه، وعن الإسلام خيراً.

٣/ ٨٦٤٨ على الطّبَرْسِيّ: قبل: الذي أخفاه في نفسه: أنّ الله سبحانه أعْلَمَه أنّها سنكون من أزواجه، وأنّ زيداً سبطَلَقُها، فلمّا جاء زيد، وقال: إنّي أريد أن أطلّق زينب، فال له: «أشيك عَلَيْكَ زَوْجَكَ». فقال سبحانه: ولِمَ قُلْتَ: أمْسِك عليك زوجَك، وقد أعلَمْتُكَ أنّها ستكون من أزواجك على قال: ورُوي ذلك عن عليّ بن الحسين (عليها السلام)، وهذا التأويل مطابق لنلاوة الآية.

وقد تفدّمت رواية أخرى في ذلك، في قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ أَدْعِياءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ﴾ (١).

قوله تعالى:

# مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبآ أَحَدٍ مِنْ رِجَـالِكُمْ وَلَكِـنْ رَسُــولَ اللهِ وَخَــاتَمَ النَبِيِّينَ [٤٠]

١/٨٦٤٩ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: هذه نزلت في شأن زيد بن حارثة، قالت قُريش: يُعيِّرُنا محمّد أن يدّعي

<sup>(</sup>٢) في ((ط)) نسخة بدل: شرحت.

٣ ـ مجمع اليان ١٠ ١٤ ف.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (١) من تفسير الآيتين (٤ و٥) من هذه السورة.

سورة الأحزاب آية ـ ٤٠ ـ

١ ـ تفسير القمّي: ٢: ١٩٤.

بعضّنا بعضاً وقد ادّعيٰ هو زيداً! فقال الله: ﴿ مَاكَانَ مُحَمَّدٌ أَباَ أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾ يعني يومَئذٍ أنّه ليس بأبي زيد. قال: قوله: ﴿ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّينَ ﴾ يعني لا نبيّ بعد محمّد (سلزاله عليداله).

#### فوله تعالى:

# يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ آذْكُرُواْ اللهَ ذِكْراً كَثِيراً \* وسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً \* هُوَ الَّذِى يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلاَئِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ آلظُّلُماتِ إلىٰ النُّورِ وَكانَ بِالمُؤْمِنينَ رَحِيماً [31-22]

٢/ ٨٦٥١ عن عليّ بن الحكم، الحكم، عن أحمد بن يعقوب: عن محمّد بن عبسى، عن عليّ بن الحكم، عن عليّ بن الحكم، عن سبف بن عَمِيْرَة، عن بكر بن أبي بكر، عن زُرارة بن أعين، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: انسبيح فاطمة الزهراء (علمه السلام) من الذّكر الكثير الذي قال الله عزّ وجلّ: ﴿ آذْكُرُواْ آلَهُ ذِكْراً كَثِيراً ﴾ .

٣/ ٨٦٥٢ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى عن أحمل بن محمّد بن عبسى، عن يعقوب بن عبدالله، عن إسحاق بن فرّوخ مولى آل طَلْحَة، قال: قال أبو عبدالله (عبد الله): «با إسحاق بن فرّوخ، من صلّى على محمّد وآل محمّد عشراً صلّى الله وملائكته عليه مائة مرّة، ومن صلّى على محمّد وآل محمّد مائة مرّة صلّى الله عليه وملائكته ألف مرّة، أما تسمع قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هُوَ آلَّذِي يُصَلِّى عَلَيكُمْ وَمَلائِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ آلظُلْمَاتِ إِلَى آلنُورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيماً ﴾؟.

4/ ١٦٥٣ عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأَشْعَريِّ، عن ابن القدّاح، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: دما من شيء إلا وله حدّ بنتهي إليه إلا الذكر فليس له حدٌّ بنتهي إليه، فرض الله عزّ وجلّ الفرائض، فمن أدّاهُنَ فهو حدُّه، وشهرَ رَمضان، فمَنْ صامّه فهو حدُّه، والحجَّ فمن حَجَّ فهو حدَّه، إلّا

سورة الأحزاب آية . ٤١ ـ ٢٣ .

۱ ـ مسائل على بن جعفر: ١٦٩/١٤٣.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۳۲۲.

<sup>(</sup>١) الكافي ٢: ٣٦٣.

٣ ـ الكافي ٢: ٢٥٨/١٤,

<sup>£</sup> ـ الكافي ۲: ۱/۳۲۱.

الذِّكر، فإنَّ الله عزَّ وجلَ لم يَرْضَ منه بالقَليل، ولم يَجْعَلْ له حَدّاً ينتهي إليه». ثمَّ تلا: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ آمَنُواْ آذْكُرُواْ اللهَ ذِكْراً كَثِيراً \* وسَبِّحُوهُ بُكْرةً وَأَصِيلاً ﴾، فقال: «لم يجعل الله عزّ وجلّ له حدّاً ينتهي إليه».

قال: «وكان أبي (على السلام)كثير الذِّكر، لقد كنتُ أمشي معه وإنّه لَيذكُر الله تعالى، وآكُل معه الطعام وإنّه لَيذكُر الله تعالى، ولقد كان يُحدِّث القومَ وما يَشْغَلُه ذلك عن ذِكر الله، وكنت أرى لِسانَه لازِقاً بحَنَكِه، يقول: لا إله إلّا الله. وكان يجمعنا ويأمُرنا بالذِّكر حتَى تَطْلُعَ الشمس، ويأمُر بالقِراءة من كان يقرأ منّا، ومن كان لا يقرأ منّا أمرَه بالذكر.

والبيت الذي يُقرأ فيه القرآن، ويُذكر الله عزّ وجلّ فيه تَكثُر بركَتُه، وتَخْضُرُهُ الملائكة، وتهجُره الشياطين، ويُضيء لأهل السماء كما يضيء الكوكب الدُّرَيّ لأهل الأرض، والبيت الذي لا يُقرأ فيه القرآن، ولا يُذْكر الله فيه تَقِلّ بركتُه، وتهجُره الملائكة، وتحضُّرهُ الشياطين.

وقد قال رسول الله (ملن له مبدرانه) ألا أخيرُكم بخَير أعمالِكم لكُم، أرفَعها في درجاتكم، وأزكاها عـند مليكِكم، وخير لكم من الديناز والدُّرْهَم، وخير لكم من أن تَلقوا عدوَّكم فتقتُلوهم ويقتُلوكم؟ فقالوا: بلئ. قال: ذِكر الله عزَّ وجلّ كثيراً».

ثمّ قال: دجاء رجل إلى النبيّ (سنزاه طبه وآله)، فقال: مَنْ خَير أهل المسجد؟ فقال: أكثرهم لله ذِكراً. وقال رسول الله (سنزاله عليه وآله) فقد أعطِي خيرَ الدنيا والآخِرة. وقال في قوله تعالى: ﴿وَلَا تَسْمَنُنْ تَسْتَكُثِر﴾ (١) قال: لا تستكُثِرُ ما عَمِلتَ من خيرِ لله».

٥/ ٨٦٥٤ ـ وعنه: عن حُميد بن زياد، عن ابن سَماعة، عن وُهيب بن حَفْص، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وشيعتُنا الذين إذا خَلوا ذكروا الله فِكُراً كثيراً،

محمّد عن الحسين بن محمّد، عن معلَى بن محمّد، وعدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد جميعاً، عن الحمد بن محمّد جميعاً، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، عن داود بن يسرحان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وقال رسول الله (صلناة عبدالله): مَنْ أَكْثَرَ ذِكْرَ الله عزّ وجلّ أحبّه الله، ومَنْ ذكّر الله كثيراً كُتِبت له براءتان: براءة من النار، وبراءة من النفاة، هن النفاة، ه.

<sup>(</sup>١) المدّثر ٧٤ ٦.

٥ ـ الكافي ٢: ٢/٣٦٢.

٦ ـ الكافي ٢: ٣/٣٦٢.

۷ ـ الكافي ۲: ۳۲۳/٥.

۸ ـ الكافي ۲: ۲۰۲۷.

قال: وإذا ذُكِر النبيّ (منزاد عبدراله) فأكثِروا الصلاة عليه، فإنّه من صلّى على النبيّ صلاةً واحدةً صلّى الله عليه ألفّ صلاةٍ في ألفِ صَفَّ من الملائكة، ولم يَبْنَ شيء ممّا خلق الله إلّا صلّىٰ على العبد لصلاة الله عليه، وصلاة ملائكته، فمن لم يَرْغَبْ في هذا فهو جاهِل مغرور، قد يرئ الله منه، ورسوله وأهل بينه؛.

٩/ ٨٦٥٨ عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأشْعَري، عن ابن القَدّاح، عن أبي عبدالله (مله السلام)، قال: «قال رسول الله (صلن اله ملن الله علي عليّ صلّى الله عليه وملائكته، ومن شاءً فليُقِلَ، ومن شاء فليُكثِر».

وسيأتي إن شاء الله تعالى معنى الصلاة من الله تعالى، وكيفيّة الصلاة على محمّد (منن عبدرته)، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ آللَة وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَىٰ آلتَّبِيّ ﴾ (١) الآية.

١٠/ ٨٦٥٩ ـ ابن بابويه، مُرسَلاً: عن الصادق رميه السلام، أنّه سُئل عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَذْكُرُواْ آلَهُ ذِكْراً كَثِيراً﴾، ما هذا الذِّكر الكثير؟ قال: «من سبَّح تسبيح فاطمة رميها السلام، فقد ذكر الذِّكرَ الكثير».

الكثير الذي قال الله عزّ وجلّ: ﴿ أَذْكُرُواْ أَلَهُ ذِكْراً كَثِيراً ﴾ ؟ .

۱۲/۸۶۲۱ ـ وعنه، قال: حدّثنا الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسيٰ، عن يونس، عن إسماعيل بن عمار، قال: قلت لأبي عبدالله (عباسلام): قول الله عزّ وحلّ: ﴿ أَذْكُرُواْ آللهَ ذِكْراً كَثِيراً ﴾ ما حَدُّه؟

قال: وإنّ رسول الله (منه عبدراله) علّم فاطبة (علما سلام) أن تُكبِّر أربعاً وثلاثين تكبيرةً، وتُسبّح ثلاثاً وثلاثين تسبيحةً، وتَحمَد ثلاثاً وثلاثين تَحْمِيْدةً، فإذا فعلتَ ذلك بالليل مرّةً، وبالنهار مرّةً، فقد ذكرتَ الله ذِكراً كثيراً».

۱۳/۸۶۱۲ ـ شرف الدين النجفيّ: رُوي مرفوعاً عن ابن عبّاس، أنّه قال في تأويل قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلائِكَتُهُ ﴾، قال: الصلاة على النبيّ وأهل بيته (سلزاة عليهم).

۱٤/ ٨٦٦٣ ـ الطَّبَرْسِيّ: عن زُرارة، وحُمران ابني أعْيَن، عن أبي عبدالله(علىهسلام)، قال: «من سبَّح تسبيح الزّهراء (عليهاالنلام) فقد ذكر الله كثيراً».

۹ ـ الكافي ۲: ۲۰۷۷.

<sup>(</sup>١) يأتي في تفسير الآية (٥٦) من هذه السورة.

١٠ ـ معاني الأخبار: ١٩٣/٥.

١١ ـ تأويل الآيات ٢: ١٥/٤٥٤.

١٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١٥١/١٦.

١٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١٥٤/١٧.

۱٤ ـ مجمع البيان ٨٠ ٥٦٨.

١٥/ ٨٦٦٤ ـ قال: ورُوي عن أَنْمَننا (طبهم السلام): «من قال: سُبحان الله، والحَمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر ثلاثين مرّة، فقد ذكر الله كثيراً».

17/ 170 - عمر بن إبراهيم الأوسي، قال: رُوي عن النبيّ (سان عبدراد)، أنّه قال: «لمّا كانت الليلة التي أسري بي إلى السّماء، وقَف جَبْرَ ثبل في مقامه، وغِبْتُ عن تحبّة كلّ ملّك وكلامِه، وصِرْتُ بمَقام انقطَعت عنّي فيه الأصوات، ونساوَى عندي الأحياء والأموات، اضطرب قلبي، وتضاعَف كَربي، قسمِعتُ منادياً بُنادي بلغّة عليّ الأصوات، ونساوَى عندي الأحياء والأموات، اضطرب قلبي، وتضاعَف كَربي، قسمِعتُ منادياً بُنادي بلغّة عليّ ابن أبي طالب: قِفْ عيا محمّد عان ربّك يُصلّي. قلت: كيف يُصلّي وهو غَنّي عن الصلاة لأحد، وكيف بلّغ عليّ هذا المقام؟ فقال الله تعالى: اقرأ عيا محمّد على هؤ الذي يُصلّى عليْكُمْ وَمَلاَئِكَتُهُ لِيُخْرِجُكُمْ مِنَ الظّلُماتِ إلى النّورِي وصَلاتي رحمة لك ولا متك. فأمّا سَماعك صَوْت عليّ، فإنّ أخاك موسى بن عِمران لمّا جاء جَبل الطور، وعاين ما عاينَ من عظيم الأمور أذهلَهُ ما رآء عمّا يُلقَى إليه، فضَغلتُه عن الهَبْبَة بذِكْر أحبَ الأشياء إليه، وهي العَصا، إذ قلت له: ﴿ وَمَا يَلْكَ بِيَمِينِكَ يَا مُوسَى ﴾ (١)، ولمّاكان عليّ أحبّ الناس إليك نادّ يُنّاك بلُغَيّه وكلامه، لبَسكُن ما يقلبُه من الرُّعب، ولتَفْهَمَ ما يُلقى إليك».

وقال: ﴿ وَلِيَ فِيْهَا مَنَارِبُ أُخْرَىٰ ﴾ ("). بها ألف مُعْجِزُ ليس هذا موضعها.

قوله تعالى:

إِنَّا أَرْسَلْنُكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً \* وَذَاعِياً إِلَى آللهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجاً مُّنِيراً \* وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ مِّنَ آللهِ فَضْلاً كَبِيراً \* وَلَا تُطِعِ آلْكَافِرِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَدَعْ أَذَاهُمْ وَتُوكُلُ عَلَى آللهِ وَكَفَىٰ بِاللهِ وَكِيلاً [20-23]

١/٨٦٦٦ - عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنُكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً ۞ وَدَاعِياً إِلَى آتَهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجاً مُّنِيراً﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَدَعْ أَذَاهُمْ وَتَوكَّلْ عَلَى آللهِ وَكَفَىٰ بِاللهِ وَكِيلاً﴾ فإنّها نزلت بمكّة قبل الهجرة بخمس سنين، فهذا دليل على خِلاف التأليف.

١٥ . مجمع الياذ ١٠ ٥٦٨.

<sup>.... 17</sup> 

<sup>(</sup>۱) ځه ۲۰: ۱۷.

<sup>(</sup>۲) طه ۲۰: ۱۸.

سورة الأحزاب آية ـ ٤٨ ـ ٤٨ ـ

٤٧٨ ...... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

#### فَمَتِّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحاً جَمِيلاً [ ٤٩ ]

١/٨٦٦٧ ـ الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن محمّد بن عليّ بن محبوب، عن الكوفيّ، عن الحسن بن سيف (١)، عن أخيه عليّ، عن أبيه، عن عَمرو بن شِمْرِ، عن جابر، عن أبي جعفر (عبه السلام)، في قوله تعالىٰ: ﴿ فَمَتَّعُوهُنَّ وَسَرَّحُوهُنَّ سَرَاحاً جَمِيلاً ﴾.

قال: «مَتَّعوهنَّ: جمَّلوهنَّ (") بِما قَدَرْتُم عليه من مَعروف، فإنَّهنَّ بَرْجِعْن بِكاَبة وخَشية وهمَّ عظيم، وشَماتة من أعدائهنَ، فإنَّ الله كريم، يستحيي ويُحبُ أهل الخياء، إنَّ أكرمكم أشدٌكم إكراماً لحلائله».

قوله تعالى:

## ياً أَيُّهَا آلنَّبِيُّ إِنَّا أَخْلَلْنَا لَكَ -إلى نوله تعالى - وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ [٥٠-٥٢]

١/ ٨٦٦٨ على بن إبراهيم: ثمّ خاطب الله نبيّه (من اله عدد الله) فقال: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَخْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ ٱلّٰتِيَ وَاتَيْتَ أَجُورَهُنَّ وَمَا مَلَكَ يُمِينُكُ مِمّا آفَاء اللهُ عَلَيْكَ ﴾ يعني من الغنيمة ﴿ وَبَنَاتِ عَمَّكَ وَبَنَاتِ عَمَّاتِكَ وَبَنَاتِ عَمَّاتِكَ وَبَنَاتِ خَمَّاتِكَ وَبَنَاتِ خَمَّاتِكَ وَبَنَاتِ خَمَّاتِكَ وَبَنَاتِ خَمَّاتِكَ وَبَنَاتِ خَمَّاتِكَ وَبَنَاتِ خَمَالِكَ وَبَنَاتِ خَمَالِكَ وَبَنَاتِ خَمَالِكَ وَبَنَاتِ خَمَالِكُ وَبَنَاتِ خَمَالِكُ وَبَنَاتِ خَمَالِكُ وَبَنَاتِ عَمَّاتِكَ وَبَنَاتِ خَمَالِكَ وَبَنَاتِ خَمَالِكُ وَبَنَاتِ خَمَالِكُ وَبَنَاتِ خَالِاتِكَ آلَيْتِي هَاجَرْنَ فَعَلَى وَآهُوا أَهُ مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِللَّهِي إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِي أَنْ وَمَنِ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِاتِكَ آلَيْتِي هَا جَرْنَ فَعَلَى وَآهُوا أَهُ مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِللَّبِي إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِي أَنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِللَّهِ مِنْ وَبَنَاتِ خَالِاتِكَ آلَنْتِي هَاجَرْنَ فَعَلَى وَآهُوا أَمْ مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِللَّذِي إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِي أَنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِللَّبِي إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِي أَنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِللَّهُ وَمِنْ إِنْ وَمَنِكُ مِنْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ مِنْ وَالْمَالُولُهُ وَبُنْكُ وَمُنَاتِ وَمَا مَلَالًا كُلُكُ مِنْ دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

٣/٨٦٦٩ عن أحمد بن بعقوب: عن عَدَّة عن أصحابناء عن الله الله عن أحمد بن محمد بن أبي نَصْر، عن داود بن سِرحان، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عبالسلام)، قال: سألته عن قول الله عز وجل : ﴿ وَآمْرَأَةُ مُوْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيّ ﴾. فقال: «لا تَحِلَ الهِبَة إلا لرسول الله (منزاله عندراله)، وأمّا غبره فلا يَصلُح نكاح إلا بمَهْرٍ. وستأتي الروايات في هذه الآية في الآية التي بعدها، إن شاء الله تعالى.

سورة الأحزاب آية ـ 19 ـ

١ ـ التهذيب ١٨ ١٤١/٨٨٨.

سورة الأحزاب آية ـ ٥٠ ـ ٥٢ ـ

<sup>(</sup>١)كذا في النسخ والمصدر، والذي في جامع الرواة ١: ٢٤٣ الحسين بن سيف.

<sup>(</sup>٢) في «ي، ط»: حمتلوهنّ.

١ ـ تفسير القمتي ٢: ١٩٥.

۲ ـ الكافي ٥: ٢/٣٨٤.

سورة الأحرَاب (٣٣) ............

٣/٨٦٧٠ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، جميعاً، عن ابن أبي عُمَير، عن حَمَاد، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله (علمالسلام)، قال: سألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلنَّبِيُّ إِنّا أَخْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ ﴾ قلت: كم أحّلٌ له من النساء؟ قال: «ما شاء من شيء».

قلت: قوله: ﴿ لَا يَحِلُّ لَكَ ٱلنِّسَاءُ مِنْ بَعْدُ وَلَا أَنْ تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَذْوَاجٍ ﴾ ، فقال: هلرسول الله (ملزاة عليه وآله) أن يَنكِح ما شاء من بنات عمّه ، وبنات عمّاته ، وبنات خاله ، وبنات خالاته ، وأزواجه اللاتي ها جَوْنَ معه ، وأحِلُ له أن يَنْكِح من عرض المؤمنين بغير مَهْر ، وهي الهِبَة ، ولا تَحِلَ الهِبَة إلّا لرسول الله (ملزاة عليه وآله) ، فأمّا لغير رسول الله (ملزاة عليه وآله) فلا يَصْلُحُ نِكاح إلّا بمَهْر ، وذلك معنى قوله تعالىٰ: ﴿ وَآمْرَ أَةٌ مُؤْمِنَةٌ إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَها لِللَّبِيّ ﴾ ».

قلت: أرأيت قوله تعالى: ﴿ تُرْجِى مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَتُنْوِى إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ﴾؟ قال: «من آوى فقد نَكَح، ومن أرْجى فلم يَنْكِحْه.

فلت: قوله: ﴿ لَا يَحِلُ لَكَ ٱلنَّسَاءُ مِنْ بَعْدُ ﴾ ؟ قال: «إنّما عنى به النساء اللاتي حرّم عليه في هذه الآية: ﴿ حُرَّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا تُكُمْ وَبَنَا تُكُمْ وَأَخَوَا تُكُمْ ﴾ (١) إلى آخر الآية، ولوكان الأمركما يقولون، كان قد أحلّ لكم ما لم يَحِلَ له، إنّ أحدَكم يستَبْدِل كلّما أراد، ولكن ليس الأمركما يقولون، إنّ الله عزّ وجلّ أحلّ لنبيّه (من اله عنه واله) ما أراد من النساء، إلّا ما حرَّم عليه في هذه الآية التي في النساء».

الا ۱۸۹۷ عنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن ابن أبي تَجْران، عن عاصم بن حُميد، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (طبه السلام)، عن قول الله عزّ وحلّ الله عزّ وحلّ الله عن قبل لَهُ تَبَدَّلَ بِهِنَّ أَنْ تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَذْوَاجٍ وَلَوْ أَغْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ إِلّا مَا مَلْكَتْ يَمِينُكَ ﴾.

فقال: وأراكم وأننم تَزْعُمون أنّه يَحِلّ لكم ما لم يَحِلّ لرسول الله رمن همه وآده! وقد أحلّ الله تعالىٰ لرسوله (من همه وآده)! وقد أحلّ الله تعالىٰ لرسوله (من همه وآده) أن يتزوّج من النساء ما شاءه إنّما قال: لا يَحِلّ لك النساء من بعد الذي حرَّم عليك قوله: ﴿ حُرَّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا تُكُمْ وَبَنَا تُكُمْ ﴾ (١) إلى آخر الآية».

قلت: قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَآمْرَأَهُ مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيّ ﴾ فقال: «لا تَحِلُ الهِبَة إلّا لرسول الله (سنن ه عبه رقه)، وأما لغير رسول الله (صنن ه عبه رقه) فلا يَصْلُح نِكاحٌ إلّا بِمَهْرٍه.

۳ ـ الكافي ٥: ١/٢٨٧.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٢٢.

<sup>£</sup> \_الكافي ٥: ٣٨٨/٢.

<sup>(</sup>۱) التاء ٤: ٢٣.

٥ ـ الكافي ٥: ٢٨٩/٤.

قلت: أرَأيت قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَا يَحِلُّ لَكَ آلنَّسَاءُ مِنْ بَعْدُ ﴾؟ فقال: ﴿إِنَّمَا عَنَى به: لا يَحِلَ لك النساء الني حرّم الله في هذه الآية: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أَمَّهَا تُكُمْ وَبَنَا تُكُمْ وَأَخُوا تُكُمْ وَعَمَّا تُكُمْ وَخَالَا تُكُمْ ﴾ إلى آني حرّم الله في هذه الآية: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أَمَّهَا تُكُمْ وَبَنَا تُكُمْ وَأَخُوا تُكُمْ وَعَمَّا تُكُمْ وَخَالَا تُكُمْ ﴾ أن يُنكِح من النساء ما أراد، إلّا ما حرّم عليه في هذه الآية في سورة النساء.

٣/٨٦٧٣ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد العاصِميّ، عن عليّ بن الحسن بن فضّال، عن عليّ بن أسباط، عن عمّه يعقوب بن سالم، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قلت له: أرأيت قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَا يَجِلُّ يَجِلُّ لَا يَجِلُّ لَا يَعِلُ لَا يَعِلُمُ لَا يَعِلُمُ لَا يَعِلُمُ لَا يَعِلُمُ لَا يَعِلُ لَا يَعْلَى إِلَا يَعْلَى إِلَا يَعْلَى لَا يَعِلُ لَا يَعْلَى إِلَى اللهِ عِلْمَا لَا لَا يَعْلَى إِلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى إِلَا يَعْلَى إِلَا يَعْلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الله

فقال: «إنّما لم يَحِلُ له النساء التي حرَّم الله عليه في هذه الآية: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا تُكُمْ وَبَنَا تُكُمْ ﴾ (١) في هذه الآية كلّها، ولو كان الأمركما يقولون لكان قد أُحِلَ لكم ما لم يَحِلُ له هو، لأنَ أحدكم يستَبُدِل كلّما أراد، ولكن ليس الأمركما يقولون، أحاديث آل محمّد (طبهم السلام) خلاف أحاديث الناس، إنَ الله عزّ وجلَ أَحَلَّ لنبيّه (صن العموال)، أن يَنْكِحَ من النِساء ما أراد، إلاّ ما حرّم عليه في سورة النساء، في هذه الآية ٤.

٧/ ٨٦٧٤ عن الحسين بن محمّد، عن معلَى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، عن جميل بن دَرّاج، ومحمّد بن حُمران، عن أبي عبدالله (مبدالله (مبدالله (مبدالله (مبدالله (مبدالله (مبدالله (مبدالله (مبدالله (مبدالله (مبدالله)) قال: هما شاء، مقول بيبه هكذا موهى له حلال، يعنى يَقبِضُ يدّه.

٨٩٧٥ - وعنه: بإسناده عن عاصم بن خميد، عن أبي بصير، وغيره، في تسمية نساء النبي (منه عبه وآله)، ونَسَبَهن، وصِفَتهن عائشة، وحَفْصَة، وأمّ حَبيب بنت أبي شفيان بن حَرْب، وزينَب بنت جَحْش، وسَوْدَة بنت رَمْعَة، ومَيْمونة بنت أبي شفيان بن حَرْب، وزينَب بنت جَحْش، وسَوْدَة بنت رَمْعَة، ومَيْمونة بنت الحارث.

وكانت عائشة من تَيم، وحَفْصَة من عَدِي، وأمّ سَلْمة من بني مَخْزوم، وسَوْدة من بني أسد بن عبدالعُزّى، وزينب بنت جحش من بني أسد، وعدادها من بني أميّة، وأمّ حبيب (١) بنت أبي سُفيان من بني أميّة، ومَبْمُونة بنت الحارث من بني هِلال، وصفيّة بنت حيى بن أخطب من بني إسرائيل.

ومات (منزاة عبه راله) عن يُسع نساء، وكانت له سِواهُنّ: التي وهبت نفسها للنبيّ (منزاة عبه راله)، وخَديجة بنت

<sup>(</sup>۱) الناء 1: ۲۳.

٦ ـ الكافي ٥: ٣٩١/٨

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٢٣.

۷ ـ الكافي ۵: ۳/۲۸۹.

۸ ـ الكافي ٥: ٣٩٠/٥.

<sup>(</sup>١) في «ي، ط»: أمّ حبيبة.

سورة الأحزاب (٣٣) ......٨١

خُوَيْلِد أُمُّ وُلدِه، وزينَتِ بنت أبي الجوزاء (٢) التي جُذمت (٣)، والكِنديّة.

٩/٨٦٧٦ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن حمّاد، عن الحلبي، عن أبي عبدالله (عبدالله): «أنّ رسول الله (صلى اله عليه رآله) لم يتزوّج على خديجة (رضياة عها)».

۱۰/۸۹۷۷ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن سلّمة بن الخطّاب، عن الحسن بن عليّ بن يَقْطِين، عن عاصِم ابن حُمّيد، عن إبراهيم بن أبي يحيى، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: «تزوّج رسول الله (صن اله عبدراله) أمّ سَلّمة، زوّجَها إيّاه عُمر بن أبي سَلّمة، وهو صغير لم يبلُغ الحُلم».

۱۱/۸۹۷۸ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده، عن الحسين بن سعيد، عن أحمد بن محمّد، عن داود بن سِرحان، عن زُرارة، قال: سألته: كم أحِلَ لرسول الله (منزاة عليه واله) من التساء؟ قال: دما شاء من شيء،

قلت: فأخبرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَآمْرَأَةً مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِئَ ﴾. قال: ولا تَحِلّ الهِبَة إلّا لرسول الله إصلالة عليداله)، وأمّا غيره فلا يَصْلُح له نِكاح إلّا بِمَهْرٍ».

ابن عليّ بن الحسين السُكَّري، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطالقانيّ (رضية عنه، قال: حدّثنا الحسين ابن عليّ بن الحسين السُكَّري، قال: حدّثنا محمّد بن زكريّاء الجَوهري، عن جعفر بن محمّد بن عُمارة، عن أبيه عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد الصادق (طهالهم)، قال: «تزوّج رسول الله (صلناه عبدرآنه) بخمس عشرة احرأة، ودخّل بئلاث عشرة منهنّ، وقبض عن تِسبع، فأمّا اللتان لم يَدْخُلْ بهما: فعَمْرَة، والشّنباء (۱)، وأمّا الثلاث عشرة اللاتي دخل بهن: فأولُهن خديجة بنت خويلد، ثمّ سَوْدَة بنت وَهُمُعَة، ثمّ أمّ سَلَمة، واستُها: هند بنت أبي أميّة، ثمّ أمّ عبدالله عائشة بنت أبي بكر، ثمّ حَفْصة بنت عمر، ثمّ زينب بنت خويرية بنت الحارث أمّ المساكين، ثمّ زينب بنت عميس، ثمّ جُويرية بنت بحضْ، ثمّ أمّ حبيب (۱) رَمْلة بنت أبي سفيان، ثمّ مَيْمُونة بنت الحارث، ثمّ زينب بنت عُميس، ثمّ جُويرية بنت الحارث، ثمّ وَينب بنت عُميس، ثمّ جُويرية بنت الحارث، ثمّ صَفيّة بنت حييّ بن أخطب، والني وهيّت نفسها للنبيّ المالة عدواله) خولة بنت حكيم السّلمي، وكانت له سُرّيّنان (۱) يُقَسّم لهما مع أزواجه: ماريّة القبطيّة، ورَيحانة الخنّدة فيّة.

والتسع اللاتي قُبض عنهُنَ: عائشة، وحَفْضة، وأمّ سلّمة، وزينب بنت جحّش، ومَيمونة بنت الحارث، وأمّ حبيب بنت أبي سفيان، وصفيّة بنت حييّ بن أخطب، وجُوَيْريَّة بنت الحارث، وسَودَة بنت زَمعة، وأفضلهنّ:

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الجون.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: خدعت، وفي «ج»: جزمت.

۹ ـ الكافي ٥: ٦/٣٩١.

۱۰ ـ الكافي ٥: ۲۹۱٪.

۱۱ . التهذيب ۷: ۲۹۴/۸۷۸.

١٢ ـ الخصال: ١٩ ١٣/٤١٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: والسني.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أمّ حبية.

<sup>(</sup>٣) السُّرَّيَّة: الأَمَّة التي أَمْرَلتها بِيناً. «أقرب الموارد ـ سور ـ ١: ٥١١ه».

خديجة بنت خويلد، ثمَّ أمَّ سلمة بنت أبي أميَّة، ثمَّ جُويرية بنت الحارث،

١٣/٨٩٨٠ عليّ بن إبراهيم: إنّه كان سبب نزولها: أنّ إمرأةً من الأنصار أنت رسول الله (من الله عبه وآله)، وقد تهيّأت ونزيّنت، فقالت: يا رسول الله، هل لك في حاجة، فقد وهبّتُ نفسي لك؟ فقالت لها عائشة: فبّحكِ الله، ما أنّهمك للرجال؟! فقال لها رسول الله (سلن الده واله): ومه عائشة عنائه وغيبت في رسول الله إذْ زَهدتِ (١) فيه، ثمّ قال: ورّحِمتكُم با معاشر الأنصار، نصرني رجالكم، ورّغِبتْ فيّ نساؤكم، ارجِعي -رّحِمتكِ الله مفإنّي أنتظر أمر الله، فأنزل الله: ﴿ وَآمرَ أَنّه مُؤْمِنة إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنّبِيّ إِنْ أَرَادَ آلنّبِيّ أَنْ يَسْتَنْكِحَهَا خَالِصةً لَكَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾، فلا تَحِلَ الهِبَة إلّا لرسول الله (ملن الفطير آله).

قوله تعالى:

# يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَذْخُلُواْ بُيُوتَ آلنَّبِيِّ إِلَّا أَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَىٰ طَعامٍ غَيْرَ ناظِرِينَ إِنَاهُ ـ إلى فوله نعالىٰ ـ من وَرَاءِ حِجَابِ [ ٥٣ ]

١/ ٨٩٨٧ ـ ابن بابويه، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسيل بن سعيد، عن الحسين بن عُلوان، عن الأعْمَش، عن عَباية الأسديّ، عن عبدالله بن عبّاس: أنّ رسول الله (مان ه مه وآنه) تزوّج زينب بنت جَحْش، فأوْلَم، وكانت وَليمتُه الحبيس (١)، وكان يدعو عشرةً عشرةً، فكانوا إذا أصابوا طعام رسول الله (مان ه عبه وآنه) استأنسوا إلى حديث، واستَغْنَموا النظر إلى وجهه، وكان رسول الله (مان اله عبه والله عبه فيخُلُو لَهُ المنزل، لأنّه حديثُ عهدٍ بعُرس، وكان يكره أذى المؤمنين له، فأنزَل الله عزّ وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ لاَ تَدْخُلُواْ بَيُوتَ ٱلنّبِيّ إِلّا أنْ يُؤذّنَ لَكُمْ إِلَىٰ طَعَامٍ غَيْرَ ناظِرِينَ إِنَاهُ وَلَكِنْ إِذا دُعيتُم فَاذْخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانْتَشِرُواْ وَلا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَديثٍ إِنَّ يُؤذّنَ لَكُمْ إِلَىٰ طَعَامٍ غَيْرَ ناظِرِينَ إِنَاهُ وَلَكِنْ إِذا دُعيتُم فَاذْخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانْتَشِرُواْ وَلا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَديثٍ يُؤذّنَ لَكُمْ إِلَىٰ طَعَامٍ غَيْرَ ناظِرِينَ إِنَاهُ وَلَكِنْ إِذا دُعيتُم فَاذْخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانْتَشِرُواْ وَلا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَديثٍ إِلَى الله عَيْرَ ناظِرِينَ إِنَاهُ وَلَكِنْ إِذا دُعيتُم فَاذَخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانْتَشِرُواْ وَلا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَديثٍ إِنْ اللهُ وَلَكِنْ إِذَا دُعيتُم فَاذَخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانْتَشِرُواْ وَلا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَديثٍ إِنْ الْعَامِ عَيْرَ ناظِرِينَ إِنَاهُ وَلَكِنْ إِذَا دُعيتُم فَاذُخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانْتَشِرُواْ وَلا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَديثُ

١٣ ـ تفسير القمّي ٢: ١٩٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: زهدتنّ.

سورة الأحزاب آية ١٥٠٠

١ ـ تفسير القمّى ٢: ١٩٥.

٢ ـ علل الشوائع: ٦٥.

<sup>(</sup>١) الخيس: هو الطُّعام المتَّخَذ من التَّمر والدُّقيق والسَّمن. «النهاية ١: ١٦٧)».

ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي النَّبِيَّ فَيَسْتَحْبِي مِنْكُمْ وَٱللهُ لا يستَحْبِي مِنْ ٱلْحَقَ، فلمَا نزلت هذه الآبة، كان الناس إذا أصابوا طعام نبيَّهم (سلناه عليه واله) لم يَلبَثُوا أن يخرُجوا.

قال: فلبِثَ رسول الله (ملناة عله وقام) سبعة أيّام بلياليهنّ عند زينب بنت جَحْش، ثمّ تحوّل إلى بيت أمّ سَلَمة بنت أبي أميّة، وكانت ليلتها وصبيحة يومِها من رسول الله (ملناة عله وآله)، قال: فلمّا تعالى النهار انتهى عليّ (عله السلام) إلى الباب، فدقّه دفّا خفيفاً له، عرف رسول الله (ملناة عله وأنكرتُه أمّ سَلَمة. فقال لها: ١١ أمّ سَلَمة، قومي فافتّحي له الباب، فقالت: يا رسول الله، من هذا الذي يبلُغ من خطره أن أقوم له فأفتّح له الباب، وقد نزل فينا بالأمس ما قد نزل من قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَسْتَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ﴾، فمن هذا الذي بلَغ من خطره أن أستَقْبِلَه بمَحاسِنى ومَعاصِمى؟

قال: فقال لها رسول الله (من الله عليه واله) كهيئة المُغضب: « وَمَنْ يُطِعِ ٱلْرَسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ آلَهُ (٢) ، قومي فافَتحي له الباب، فإنّ بالباب رجُلاً ليس بالخرِق (٢) ، ولا بالنَزِق (١) ، ولا بالعَجول في أمره ، يُحبّ الله ورسولَه ، ويُحبّه الله ورسوله ، وليس بفاتِح الباب حتى يتوارى عنه الوّطء » . فقامت أمّ سَلَمة وهي لا تدري من بالباب، غير أنّها قد حقيظت النعت والمدح ، فمشت نحو الباب وهي تقول: بخ ، بَخ لرجل يُحِبُ الله ورسوله ، ويُحِبّه الله ورسوله . ففتحت له الباب، فأمسك بعِضَادتى الباب، ولم يزل قائماً حتى خفى عنه الوّطء .

ودخلت أمّ سَلَمة خِدرها، ففتح الباب ودخل، فسلّم على رسول الله (ملنه عليه وآله)، فقال رسول الله: «يا أمّ سلّمة وخليه ؟ قالت: نعم، وهنيئاً له، هذا عليّ بن أبي طالب (ملات عليه وآله)، فقال: «صدقت يها أمّ سَلّمة عليّ بن أبي طالب، لحمّه من لحمي، ودمّه من دمي، وهو منّي بمنزلة هارون من موسى، إلّا أنّ الانبيّ بعدي. يا أمّ سلمة، إسمّعي، وأشهدي: هذا عليّ بن أبي طالب أمار المؤملين، وسيّد الوصيين (٥٠)، وهو عَيْبَة علمي، وبابي الذي أوتى منه، وهو الوصيّ على الأموات من أهل بيتي، والخليفة على الأحياء من أمّتي، وأخي في الدنيا والآخرة، وهو معي في آلسّنام الأعلى. اشهدي - يا أمّ سلمة - والحفظي: أنّه يُقاتل الناكِثين، والقاسطين، والمارقين».

ورواه السيّد الرضيّ في كتاب (المناقب): بإسناده عن الأعْمَش، عن عَباية الأسديّ، عن عـبدالله بـن عبّاس <sup>(۱)</sup>.

٣/٨٦٨٣ ـ الشيخ في (أماليه)، قال: حدّثنا محمّد بن محمّد، قال: حدّثنا أبو الحسن عليّ بن بلال المُهَلّبيّ، قال: حدّثنا مُزاحِم بن عبدالوارث بن عبّاد البَصريّ بمِصْر، قال: حدّثنا محمّد بن زكريّا الغَلابيّ، قال: حدّثنا العبّاس

<sup>(</sup>۲) النساء ٤: ٨٠.

<sup>(</sup>٣) الخُرُق: الجهل والحُمْق. «لسان العرب ـ خرق ـ ١٠: ٥٧٥.

<sup>(</sup>٤) النِّزَق: الخِفَّة والطَّيْش. «لسان العرب ـ نزق ـ ١٠: ٣٥٢».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: سيد المسلمين،

<sup>(3)</sup> 

٣ ـ الأمالي ١: ١٥٩.

ابن بكار، قال: حدّثنا أبو بكر الهلاليّ، عن عِكْرِمّة، عن ابن عبّاس. قال الفّلابيّ: وحدّثنا أحمد بن محمّد الواسطيّ، قال: حدّثنا عمر بن يونس اليّماميّ، عن الكَلْبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس. قال: وحدّثنا أبو عيسى عبيدالله بن الفضل الطائيّ، قال: حدّثنا الحسين بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عبهم السلام)، قال: حدّثنا الحسين بن عليّ بن الحرين عمد الواسطيّ، قال: حدّثنا محمّد طالب (عبهم السلام)، قال: حدّثنا عمر بن يُونس اليّمانيّ، عن الكلّبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، قال: دخّل الحسين بن عليّ على أخيه الحسن (علهما السلام) في مَرْضِه الذي تُوفّي فيه، فقال له: قاكتُب عا أخي عذا ما أوصى به الحسن بن عليّ إلى أخيه الحسين بن عليّ (علهم السلام)؛ أوصى أنّه يشهَد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك ما أوصى به الحسن بن عليّ إلى أخيه الحسين بن عليّ (علهم السلام)؛ أوصى أنّه يشهَد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك أولى من عبد، وأحق من حُمِد، من أطاعه رّشَد، ومن عَصاه غَوى، ومن تاب إليه اهتدى.

فإني أوصيك ـ يا حسين ـ بمن خلّفت من أهلي، وولدي، وأهل بيتك، أن تصفّح عن مسيئهم، وتفبّل من مُحْسِنهم، وتكون لهم خلّفاً ووالداً، وأن تدفّنني مع جدّي رسول الله إصلناله على رائد فإنني أحق به وبببته ممن أدخل بيته بغير إذنه، ولاكتاب جاءهم من يعده، قال الله تعالى فيما أنزله على نبيّه (صلناله على كتابه: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ لَا تَدْخُلُواْ بَيُوتَ ٱلنّبِيّعَ إِلّا أَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ ﴾، فوالله ما أذن لهم في الدُخول عليه في حياته بغير إذنه، ولا جاءهم الإذن في ذلك من بعد وفاته! ونحن مأذون لنا في التصرّف فيما وَرِثناه من بعده، فإن رأيت أن تفاقم عليك الأمر (١) فأنشِدك بالقرابة التي قرّب الله عزّ وجلّ منك، والرّحِم الماسّة من رسول الله (صلناله على رابه) أن لا تُهريق في مخجّمة من دَم، حتى نلقى رسول الله (صلناله على رابه) فنختِص م إليه، فنُخبِرُه بما كان من الناس إلينا بعدَه، شمّ فَبض (عبدالد)،

مرزتمين تامية زرص إسدوى

قوله تعالى:

#### وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤْذُواْ رَسُولَ آللهِ ـ إلى فوله تعالىٰ ـ بِكُلِّ شَـىءٍ عَلِيماً [٥٣-٥٤]

١/ ٨٦٨٤ محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعلَىٰ بن محمّد، عن أحمد بن النَّضْر، عن محمّد ابن مَروان، رفَعه إليهم (عبهم اللهم الله عن قول الله عز وجلّ: ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُدُودُواْ رَسُولَ آللهِ فَي عليّ والأَئمَة (علهم اللهم) ﴿ كَالَّذِينَ ءَاذُواْ مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ اللهُ مِمَّا قَالُواْ وَكَانَ عِنْدَ اللهِ وَجِيها ﴾ (١).

سورة الأحزاب آية ـ ٥٣ ـ ٥٤ ـ

<sup>(</sup>١) في المصدر: فإن أبت عليك الامرأة.

۱ \_الكافي ۱: ۲۲۲/۴.

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٢٣: ١٩.

٢/ ٨٦٨٥ - على بن إبراهيم: فإنّه كان سبب نزولها: أنّه لمّا أنزل الله ﴿ النّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ ﴾ (١) وحرّم الله نساء النبيّ على المسلمين غَضِبَ طَلْحَة، فقال: يُحرُم علينا نساء ويتزوّج هو نساءَنا! لئن أمات الله محمّداً لنَرْكُضَنّ بين خَلاخِل نسائه كما ركض بين خَلاخِل نسائنا. فأنزل الله: ﴿ وَمَاكَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤْذُواْ رَسُولَ آلَهِ وَلَا أَنْ تَنْكِحُواْ أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدا إِنَّ ذَلِكُم كَانَ عِنْدَ آللهِ عَظيماً \* إِنْ تُبْدُواْ شَيْئاً أُو تُخْفُوهُ فَإِنَّ آللهُ كَانَ عِنْدَ آللهِ عَظيماً \* إِنْ تُبْدُواْ شَيْئاً أُو تُخْفُوهُ فَإِنَّ آللهُ كَانَ عِنْدَ آللهِ عَظيماً \* إِنْ تُبْدُواْ شَيْئاً أُو تُخْفُوهُ فَإِنَّ آللهَ كَانَ عِنْدَ آللهِ عَظيماً \* إِنْ تُبْدُواْ شَيْئاً أُو تُخْفُوهُ فَإِنَّ آللهُ كَانَ عِنْدَ آللهِ عَظيماً \* إِنْ تُبْدُواْ شَيْءًا أَوْ تُخْفُوهُ فَإِنْ آللهُ كَانَ عِنْدَ آللهِ عَظيماً \* إِنْ تُبْدُواْ شَيْعاً أُو تُخْفُوهُ وَإِنْ آللهُ كَانَ بِكُلُّ شَىءً عَلِيماً ﴾.

٣/ ٨٦٨٦ عن الحكم، عن العَلاء ابن وقوب: عن محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن العَلاء ابن رَذِين، عن محمّد بن مسلم، عن أحدِهما (عليماالسلام)، قال: «لو لم يُحَرَّم على الناس أزواجُ النبيّ (ملناه عليه رآله) بقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤْذُواْ رَسُولَ آللهِ ولا أَنْ تَنْكِحُواْ أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدا ﴾ حُرَّمن على الحسن والحسين (عليماالدلام) لقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلا تَنْكِحُواْ مَا نَكَحَ ءَابِاؤُكُمْ مِّنَ ٱلنِسَّاءِ ﴾ (١) ولا يصْلُحُ للرَجُل أَنْ يَنْكِحُ امرأة جَدّه).

٧٨٦٨٧ عن أبان بن عُثمان، عن الحسين بن محمّد، عن مُعلّى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ، عن أبان بن عُثمان، عن أبي الجارود، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول، وذكر هذه الآية: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْنَا ﴾ (١)، فقال: «رسول الله (صناة عبدالله) أجَدُ الوالِدَين، فقال عبدالله بن عَجْلان: مَن الآخر؟ فقال: «عليّ (عبدالله)، ونساؤه علينا حرام، وهي لنا خاصّة».

۸۹۸۸ مروعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عُمر بن أذَيْنَة، قال: حدّ ثني سعيد بن أبي عَروية (١) عن قَتادة، عن الحسن البَصريّ: أنّ رسول الله (منزلة عبدراله) تزوَّج امرأةً من بني عامر بن صَعْصَعة، يقال لها شنباء (١) وكانت من أجمَل أهل زمانها، فلمّا تظرّت إليها عائشة وحَفْصَة، قالتا: لتغلّبنا هذه على رسول الله (منزلة عبدراله) بجمالها، فقالتا لها: لا يرى منك رسول الله (منزلة عبدراله) حِرْصاً. فلمّا دخلت على رسول الله (منزلة عبدراله) عنها، فطلّقها وألحقها بأهلها.

وتزوّج رسول الله (مان له عبدراله) امرأةً من كِنْدَة، بنت أبي الجَون ""، فلمّا مات إسراهيم بن رسول الله (مان له عندراله) ابن ماريّة الفِبُطيّة، قالت: لو كان نبيّاً ما مات ابنّه. فألحقها رسول الله (مان له عيدراله) بأهلها قبلَ أن

٢ ـ تفسير القتى ٢: ١٩٥.

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٢٣: ٦.

۳ ـ الكافي ٥: ١/٤٢٠.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٢٢.

٤ ـ الكافي ٥: ٢/٤٣٠.

العنكبوت ٢٦: ٨

٥ ـ الكافي ٥: ٣/٤٢١.

<sup>(</sup>١) في لاج، ي،طــــ، سعيد بن أبي عوذة، وفي المصدر: سعد بن أبي عروة، تصحيف صحيحه ما أثبتناه، انظر تهذيب التهذيب ٤: ٦٣ و١٨ ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: سنى.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: بنت أبي الجوزاء.

يدخُلَ بها، فلمّا قُبض رسول الله (منه عبورته) ووّلي الناسَ أبو بكر، أتّنَهُ العامِريّة والكِنديّة وقد خُطِبَتا، فاجتمع أبو بكر وعمر، فقالا لهما: اختارا إن شئتما الحِجاب، وإنْ شِئتما الباه (1). فاختارَتا الباه، فتزوَّجتا، فجُذِمَ أحدُ الرجُلَين، وجُنَّ الآخر.

قال عمر بن أذينة: فحدَّثت بهذا الحديث زُرارة والفُّضَيَّل، فرَويا عن أبي جعفر (طباسلام) أنّه قال: دما نهى الله عزَ وجلَ عن شيء إلّا وقد عُصي فيه، حتَّىٰ لقد نكَحِوا أزواجَ رسول الله (صلالة عليه وآله) من بعده، وذكر هاتين: العامِريّة، والكِنديّة.

ثمّ قال أبو جعفر (علمه السلام): «لو سألتَهم عن رجل تزوَّج امرأةً فطلَقها قبل أن يدخُلَ بها، أتَحِلَ لابنه؟ لقالوا: لا، فرسول الله (سن الله علم داله) أعظمٌ حُرمةً من آبائهم».

وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن موسىٰ بن بكر، عن زُرارة بن أغْيَن، عن أبي جعفر (عبالله)، نحوه (٥).

٣٨٩٨٩ - ابن طاؤس في (طرائِفِه)، قال: ومن طَرائِف ما شَهِدوا به على عنمان وطَلحة ما ذكَره السُدّيُ في تفسيره للقُرآن، في تفسير سورة الأحزاب، في تفسير قوله بَعالىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤْذُواْ رَسُولَ آتُهِ وَلَا أَنْ تَنْكِحُواْ أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَداً إِنَّ ذَلِكُم كَانَ عِنْدَ آللهِ عَظيماً ﴾.

قال السُدّي: لمّا توفّي أبو سلّمة، وحُنَيس بن حُذافة، وتزوّج رسول الله (ملناه طهراله) بأمراتيهما: أمّ سلّمة، وحَفْضة، قال طلحة وعثمان: أينكِحُ محمّد (سلناه عبراله) نساءنا إذا مثنا ولا نَنْكِحُ نساءَه إذا مات! والله لو قد مات لقد أجلنا على نسائه بالسّهام. وكان طَلْحَة يُريد عائشة، وعُثمان يُريد أمّ سَلّمة، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُودُواْ رَسُولَ آشِولَ آشِولَ آشِولَ آشِولَ آشَو وَلا أَنْ تَنْكِحُواْ أَزْوَاجَةُ مِنْ بَعْلِواْ بَدالُهُ اللّه، وأنزل الله تعالى: ﴿ إِنْ تَبْدُواْ شَيْنا أُو تُخفُوهُ فَإِنَّ آللهُ تَوْدُولُ الله تعالى: ﴿ إِنْ تَبْدُواْ شَيْنا أُو تُخفُوهُ فَإِنَّ آللهُ لَا لَهُ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ آللهُ فِي ٱلدُّنْيَا وٱلآخِرةِ وأَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً مُهِيناً ﴾ (١) عَذَل تعالى: ﴿ إِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ آللهُ فِي ٱلدُّنْيَا وٱلآخِرةِ وأَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً مُهِيناً ﴾ (١) عَذَل تعالى: ﴿ إِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَنَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ مُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الل

قوله تعالى:

### لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَّ -إلى فوله تعالىٰ - عَلَى كُلِّ شَيءٍ شَهِيداً [00]

١/٨٦٩٠ ـ عليّ بن إبراهيم: ثمّ رخُّص لِقُوم مَعروفين في الدُّخول عليهنّ بغير إذن، فقال: ﴿ لَا جُنَاحَ

<sup>(</sup>٤) البّاهُ: الجِماع، «الصحاح ـ بوه ـ ٢: ٢٢٢٨».

<sup>(</sup>٥) الكافي ٥: ٤/٤٢١.

٦ ـ الطرائف: ٤٩٢.

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٣٣: ٥٧.

عَلَيْهِنَّ فِي ءَاباَئِهِنَّ وَلَا أَبْنَائِهِنَّ وَلَا إِخْوَانِهِنَّ وَلَا أَبْنَاءِ إِخْوَانِهِنَّ﴾ إلى فبوله نعالىٰ: ﴿إِنَّ آفَة كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ شَهِيداً﴾.

٢/٨٦٩١ - محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل، عن إبراهيم بن أبي البلاد، ويحيى بن إبراهيم، عن أبيه إبراهيم، عن مُعاوية بن عمّار، قال: كنّا عند أبي عبدالله (عبدالله) نحواً من ثلاثين رجُلاً إذ دخل عليه أبي، فرخّب به أبو عبدالله (عبدالله)، وأجلَسه إلى جَنْبِه، فأقبَل عليه طويلاً، ثمّ قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله)، فقال لي أبي: ارجع، يا مُعاوية. قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله)، وهذا ابتُك؟، فقال: نعم، وهو يزعُم أنّ أهل المدينة يصنَعون شيئاً لا يَحِلَ لهم، قال: وما هو؟ه قلت: إنّ المرأة القُرَشية والهاشميّة تَرْكَبُ وتضَعُ يدها على رأس الأسود، وذِرَاعَها على عُنْقه.

فقال أبو عبدالله (عبد الله): (يا بُني، أما تقرأ القرآن، قلت: بلئ. قال: «اقرأ هذه الآية: ﴿لا جُنَاحَ عَلَيْهِنَ فِي عَابَائِهِنَّ ـ حتى بلغ ـ وَلَا مَا مَلَكَتْ أَيْمَالُهُنَّ ﴾ ـ ثمّ قال ـ يا بُني، لا بأس أن يَرى المَمْلُوك الشَّعَر، والساق،

قوله تعالى:

# إِنَّ اللهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَىٰ النَّبِئَ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَشْلِيمِاً [٥٦]

۱/۸۹۹۲ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن الحسن، عن سَهْل بن زياد، عن ابن فَضّال، عن عليّ بن التُعمان، عن ابن فَضّال، عن عليّ بن التُعمان، عن أبي جعفر (مدال الله على الل

قال: ولمّا غسّله أمير المؤمنين (مبدسم) وكَفَّنه، سَجّاه، ثمّ أدخل عليه عَشرةً، فدارُوا حَوْلَهُ، ثمّ وفف أمير المؤمنين (مبدسم) في وسطهم، فقال: ﴿إِنَّ اللهُ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَىٰ النَّبِئَ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلَّمُواْ تَسْلِيماً ﴾، فيقول القوم كما يقول، حتّى صلّىٰ عليه أهل المدينة، وأهل العَوَالي،

٣/٨٩٩٣ ـ وعنه: عن محمد بن يحيئ، عن سلمة بن الخطّاب، عن عليّ بن سيف، عن عَمرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: «لمّا قُبض رسول الله (من الاعليه والد) صلّت عليه الملائِكة، والمُهاجرون، والأنصار، فؤجاً فَوْجاً».

قال: «وقال أمير المؤمنين (عبدالسلام): سمِعت رسول الله (ملن اله عبدراله) يقول في صحّته وسلامته: إنّما أنزلت

۲ ـ الكافي ٥: ٢/٥٣١.

سورة الأحزاب آية ـ01 ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۳٥/۳۷٤.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۸/۳۷۰.

هذه الآية في الصلاة عليَّ بعد قَبض الله لي: ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَىٰ النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلَّمُواْ تَسْلِيماً ﴾ ،

٣/٨٦٩٤ عن أبي بصير، قال: سألت أبا عن سَعْدان بن مسلم، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (طبائسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ اللهُ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَىٰ النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلَّمُواْ تَسْلِيماً ﴾، قال: والصلاة عليه، والنسليم له في كلّ شيءٍ جاء به».

۸۹۹۵ - ابن بابویه، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عبدالرحمن المُقْرئ، قال: حدّثنا أبو عمرو محمّد بن عبدالرحمن المُقْرئ الجُرْجَانِيّ، قال: حدّثنا أبو بكر محمّد بن الحسن المَوْصليّ ببغداد، قال: حدّثنا محمّد بن عاصِم الطَريفي، قال: حدّثنا أبو زيد عيّاش (۱) بن بزيد بن الحسن بن عليّ الكحّال مَولى زيد بن عليّ، قال: حدّثني أبي يزيد بن الحسن، قال: حدّثني موسى بن جعفر (عيماه المره) قال: وقال الصادق جعفر بن محمّد (عيماه المره): من صلّى على النبيّ وآلِه فمَعْناه: أنّي أنا على الميثاق والوّفاء الذي قَبلتُ حين قوله: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبَّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ ﴾ (۱) ه.

٥٩٦٩٦ - وعنه، قال: حدّ ثنا جعفر بن محمّد بن مسرور (رضها عنه)، قال: حدّ ثنا الحسين بن محمّد بن عامر، قال: حدّ ثنا المُعلَى بن محمّد البَصري، عن محمّد بن جُمهور العَمّي، عن أحمد بن حَفْص البزّاز الكوفيّ، عن أبيه، عن ابن أبي حمزة، قال: سألت أبا عبدالله (طبه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ الله وَمَلاثِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَىٰ النّبِيّ يَا أَيُهَا الّذِينَ آمَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلَّمُواْ تَسْلِيماً ﴾، فقال: «الصلاة من الله عزّ وجلّ رحمة، ومن الملائكة تزكية (١)، ومن الناس دُعاء، وأمّا قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَسَلَّمُواْ تَسْلِيماً ﴾، فإنّه يعنى التسليم له فيما ورد عنه».

قال: فقلت له: كيف تُصلّي على محمّد وآل محمّد؟ قال: اتقولون: صَلوات الله، وصَلَوات ملائكتِه، وأنبيائه، ورُسُلِه، وجميع خَلقِه على محمّد وآل محمّد، والسلام عليه وعليهم ورحمة الله وبركاته».

قال: قلت: فما ثواب من صلّى على النبيّ وآله بهذه الصلاة؟ قال: «الخروج من الذنوب ـ والله ـ كهيئتهِ يَوم وَلَدَتُهُ ٱمُّه،

٦/٨٦٩٧ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد، قال: حدّثنا أبي، عن أبي المُغيرة، قال: سمعت أبا الحسن (عبد عبر) يقول: دمن قال في دُيُر صلاة الصَّبح، وصَلاة المَغْرب قبل أن يثني رجّليه، أو يكلّم أحداً: ﴿إِنَّ اللهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَىٰ النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلَّمُواْ تَسْلِيماً ﴾

٣ ـ المحاسن: ٢٧١/٢٧١.

<sup>1</sup> ـ معاني الأخبار: ١١٥.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: عباس.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ١٧٢.

٥ ـ معانى الأخبار: ١/٣٦٧.

<sup>(</sup>١) في «ج»: بَرَكة.

٦ ـ ثواب الأعمال: ١٥٦.

اللهمَّ صلَّ على محمّدٍ وذُّرّيّتِه، قضيُّ الله له مائة حاجَة: سبعين في الدنيا، وثلاثين في الآخِرة».

قال: قلت: ما معنى صلاة الله وملائكته، وصلاة المؤمنين؟ قال: اصلاة الله رحمة من الله، وصلاة الملائكة تزكية منهم له، وصلاة المؤمنين دعاء منهم له».

٧/ ٨٦٩٨ الشيخ بإسناده في (مجالسه): عن العبّاس، عن بِشر بن بَكَار، عن عمرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر المبالسلام، قال: «إنّ مَلَكاً من الملائكة سأل الله أن يُعطيَه سَمْع العباد فأعطاه، فذلك الملك قائم حتى أبي جعفر المبالسلام، قال: «إنّ مَلَكاً من الملائكة سأل الله أن يُعطيَه سَمْع العباد فأعطاه، فذلك الملك قائم حتى نقوم الساعة، ليس أحد من المؤمنين يقول: صلى الله على محمد وآله وسلّم، إلّا وقال الملك: وعليك السلام. ثمّ يقول الملك: با رسول الله، إنّ فلاناً يُقرئك السلام. فيقول رسول الله (سلن المعادة): وعليه السلام.

١٠١٥ محمّد، كما باركتَ على إبراهيم، قال: صلاة الله عليه تزكية له وثناء عليه، وصلاة الملائكة مدحُهم له، وصلاة الناس دعاؤهم له والتصديق والإقرار بفَضْلِه، وقوله: ﴿ وَسَلَّمُواْ تَسْلِيماً ﴾ يعني: سلَّموا له بالولاية، وبما جاء به. الناس دعاؤهم له والتصديق والإقرار بفَضْلِه، وقوله: ﴿ وَسَلَّمُواْ تَسْلِيماً ﴾ يعني: سلَّموا له بالولاية، وبما جاء به. الناس دعاؤهم له والتصديق العبّاس، قال: حدِّثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن عليّ بن الجغد، عن شُعيب، عن الحكم، قال: إنّ رسول قال: سمِعت ابن أبي لبلى يقول: لقيني كَعْبُ بن عُجرة، فقال: ألا أهدي لك هَديّة؟ قلت: يلى. قال: إنّ رسول الله (مدن الله عليه)، فكيف الصلاة عليك؟ فقال: وقولوا: الله (مدن على محمّد والربطة على إبراهيم وآل إبراهيم، إنّك حَميدٌ مَجيد؛ وبارك على محمّد وآل محمّد، كما باركتَ على إبراهيم، إنّك حَميدٌ مَجيد،

۱۰/۸۷۰۱ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، وعبد المحمّد، عن عليّ بن الحكم، وعبدالرحمن بن أبي نجران، جميعاً، عن صَفوان الجَمّال، عن أبي عبدالله (طبدالسلام)، قال: «كلَّ دُعاءٍ يُلدعىٰ الله عزّ وجلّ به مُحجوبٌ عن السّماء حتَىٰ يُصلَىٰ على محمّد وآل محمّد».

۱۱/ ۸۷۰۲ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمّد بن عيسى، عن صفوان بن يحيى، قال: كنت عند الرضا (عبد الله)، فعطس، فقلت له: صلّى الله عليك. ثمّ عَطس، فقلت: صلّى الله عليك. وقلت له: جُعلت فداك، إذا عطس مثلك نقول له كما يقول بعضّنا لبعض: برحَمُك الله، أو كما تقول الله عليه وقلت الله على محمّد وآل محمّد؟، قلت: بلى. قال: «ارحَمُ محمّداً وآل محمّد؟» قال: «ارحَمُ محمّداً وآل محمّد؟، قال: «بلى، وقد صلى الله عليه ورَحِمه، وإنّما صلواتنا عليه رحمةً لنا وقُريةً».

١٢/ ٨٧٠٣ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن القاسم بن يحيى، عن جَدّه الحسن بن

٧ ـ الأمالي ٢: ٢٩٠.

٨ ـ تفسير القشى ٢: ١٩٩١.

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٦/٤٦٠.

۱۰ ـ الكافي ۲: ۲۵۷/۱۰.

١١ ـ الكافي ٢: ٢٨٤/٤.

<sup>(</sup>١) في «ي» والمصدر: نقول.

۱۲ ـ الكافي ۲: ۲۸/۱۸۰.

راشد، عن أبي عبدالله (عبد المعم)، قال: دمن عطس، ثمّ وضّع يده على قَصَبة أَنْفِه، ثمّ قال: الحَمدُ لله ربّ العالمين، [الحمد لله حمداً]كثيراً كما هو أهله، وصلّى الله على محمّد النبيّ وآله وسلّم، خرج من مَنْخَرِه الأيسر طائِر أصغر من الجَراد، وأكبر من الذباب حنّى يصير تحت العَرش، يستغفر الله له إلى يوم القيامة.

۱۳/۸۷۰۱ ـ وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن عمرو بن عثمان، عن محمّد بن عَذافر، عن عمر بن يزيد، قال: قال لي أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): ويا عمر، إنّه إذا كان ليلة الجُمّعة نزل من السّماء ملائِكة بعدد الذّر، في أيديهم أقلام الذهّب، وقراطيس الفِضّة، لا يكتُبون إلى ليلة السبت إلّا الصّلاة على محمّد وآل محمّد صلّى الله عليه وعليهم، فأكثِرُ منها».

وقال: ديا عمر، إنّ من السُنّة أن يُصلّىٰ على محمّدٍ وعلى أهل بيته في كلّ يوم جُمُعة ألف مرّة، وفي سائر الأيام مائة مرّة».

۱٤/۸۷۰۵ ـ وعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن يعقوب بن عبدالله، عن إسحاق بن فرّوخ مولى آل طَلْحَة، قال: قال أبو عبدالله اعبدالله الله الله الله الله الله الله على محمّد وآل محمّد عشراً صلى الله عليه محمّد عشراً صلى الله عليه وملائكته مائة مرّة، ومن صلى على محمّد وآل محمّد مائة مرّة صلى الله عليه وملائكته ألفاً، أمّا نسمع قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هَوَ ٱلَّذِى يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلائِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ ٱلظَّلْمَاتِ إِلَىٰ النّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيماً ﴾ (١٠).

10/ AV • وعنه: عن عدّة من أصحابناه عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن إسماعيل بن مِهران، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، وحسين بن أبي القلاء، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مداله)، قال: قال: «إذا ذُكِرَ النبيّ (منه عبه وآله) فأكثروا الصلاة عليه، فإنّه من صَلّى على النبيّ صلاة واحدة صلّى الله عليه ألف صلّة في ألف صفّ من الملائكة، ولم يَبْقَ شيء ممّا خَلق الله إلا صلّى على العبد لصلاة الله عليه وصلاة ملائكته، فمن لم يَرْغَبُ في هذا فهو جاهِل مغرور، قد بَرئ الله منه، ورسوله وأهل بيته على

۱۹/۸۷۰۷ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن أبي أيّوب، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما (طبهما السلام)، قال: «ما في المبزان شيء أنْقَل من الصلاة على محمّدٍ وآل محمّد، وإنّ الرّجُل لتوضّع أعمالُه في ميزانِه فيميل به، فيُخرِج (منها عليه رآه) الصلاة عليه، فيضّعها في ميزانِه فيرجَح».

١٧/٨٧٠٨ - ابن بابويه في (أماليه): بإسناده عن أبان بن تَغْلِب، عن أبي جعفر محمّد بن علي الباقر، عن أبيه عليّ بن الحسين سيّد العابدين، عن أبيه الحسين بن عليّ سيّد الشهداء، عن أبيه عليّ بن أبي طالب سيّد

۱۳ ـ الكافي ۳: ۱۳/۱۱.

۱۱ ـ الكافي ۲: ۱٤/۳۵۸.

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٢٣: ٤٣.

١٥ ـ الكافي ٢: ٦/٣٥٧.

١٦ ـ الكافي ٢: ١٥/٢٥٨.

١٧ ـ الأمالي: ١٦/ ٨٦.

الأوصياء (منوانات عليم)، قال: «قال رسول الله (ملزاة عليه وآله): من صلّى عليَّ ولم يُصَلُّ على آلي لم يَجِدُ ريحَ الجنّة، وأنّ ريحَها لتوجد من مسيرة خمسمائة عام».

۱۸/۸۷۰۹ وعنه: بإستاده عن ناجية، قال: قال أبو جعفر (عبدالملام) (۱۱): وإذا صلّيتَ العصر (۱۳ يوم الجُمُعة، فقل: اللهم صلّ على محمّد وآل محمّد الأوصياء المرضييّن بأفضّلِ صَلواتك، وبارِكٌ عليهم بأفضّلِ بركاتِك، والسلام عليهم (۱۱)، وعلى أرواجهم، وأجسادِهم ورحمة الله وبركاته. فإنّ من قالها بعد العصر (۱۱)، كتب الله عزّ وجلّ له مائة ألف حسنة، ومحا عنه مائة ألف سيئة، وقضى له بها مائة ألف حاجة، ورفع له بها مائة ألف درجة».

ابن إسماعيل، قالا: حدّ ثنا عبدالواحد بن زياد، قال: حدّ ثنا أبو فَرْوَة مسلم بن سالم الهَمْدانيّ، حدّ ثني عبدالله بن ابن إسماعيل، قالا: حدّ ثنا عبدالواحد بن زياد، قال: حدّ ثنا أبو فَرْوَة مسلم بن سالم الهَمْدانيّ، حدّ ثني عبدالله بن عيسى، سمع عبدالرحمن بن أبي ليلى، قال: لقيني كعب بن عُجْرَة، فقال: ألا أهدي لك هديّة سمعتها من النبيّ (صلنات عبدواله)؟ فقلتُ: بلى، فأهدِها لي. فقال: سألنا رسول الله (ملناة عبدواله)، فقلنا: با رسول الله، كيف الصلاة عليكم - أهلَ البيت - فإنَ الله قد علمنا كيف نسلم؟ قال: فقولوا: اللهم صلّ على محمّدٍ وعلى أل محمّدٍ، كما باركت صلّبت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنّك حميدً مجيدًا؛ اللهم بارك على محمّدٍ وعلى آل إبراهيم، إنّك حميدً مجيدًا؛ اللهم بارك على محمّدٍ وعلى آل إبراهيم، إنّك حميدً مجيدًا،

۲۱/ ۸۷۱۲ ـ وعنه، قال: حدّثني سعيد بن يحيى بن سعيد، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا مِشعَر، عن الحَكم، عن الحَكم، عن ابن أبي ليلي، عن كَعْب بن عُجْرة، قيل: يا رسول الله، أمّا السلام عليك فقد عَرفناه، فكيف الصلاة عليك؟ قال: «قولوا: اللهمّ صلّ على محمّدٍ وعلى آل محمّدٍ، كما صلّيتَ على إبراهيم وعلى (۱۱) آل ابراهيم، إنّك حَميد مَجيد؛

١٨ ـ ثواب الأعمال: ١٥٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن ناجية، عن أحدهما وعليها السلام.

<sup>(</sup>٢) (العصر) ليس في المصدر،

<sup>(</sup>٣) في المصدر: عليه وعليهم.

<sup>(</sup>٤) (فإن من قالها بعد العصر) ليس في المصدر.

١٩ ـ الاحتجاج: ٢٥٢.

٢٠ - صحيح البخاري ٤: ٢٨٩/٢٨٩.

<sup>(</sup>١) (على) ليس في «ج».

٢١ ـ صحيح البخاري ٦: ٢٩١/٢١٧.

<sup>(</sup>١، ٢) (إبراهيم وعلى) ليس في «ج» والمصدر.

اللهم بارك على محمّد وعلى أل محمّد، كما بارَكْتَ على إبراهيم وعلى (٢) آلِ إبراهيم، إنّك حَميد مَجيد.

۲۲/ ۸۷۱۳ ـ وعنه بإسناده، قال: حدّثنا عبدالله بن يُوسُف، قال: حدّثنا اللّيث، قال: حدّثني ابن الهاد، عن عبدالله بن خباب، عن أبي سعيد الخُدْريِ (رمياه عنه)، قال: قلنا: يا رسول الله، هذا التسليم، فكيف تُصليّ عليك؟ قال: هقولوا: اللهم صلَّ على محمّدٍ عبدك ورسولك، كما صلّيتَ على آل إبراهيم؛ وبارِك على محمّدٍ وآل محمّدٍ، كما باركتَ على آل إبراهيم».

۲۳/ ۸۷۱٤ ـ وعنه بإسناده، قال: حدّثنًا إبراهيم بن حمزة، قال: حدّثنا ابن أبي حازم، والدّراوَرْدي، عن يزيد، وقال: «كما صلّيت على إبراهيم». وقال أبو صالح عن الليث: «على محمّدٍ وعلى آل محمّدٍ،كما باركت على آل إبراهيم».

۲٤/ ۸۷۱۵ الثعلبيّ في (تفسيره)، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ آفَة وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَىٰ آلنَّبِيّ ﴾، قال: أخبرنا أبو طالب محمّد بن أحمد بن عثمان بن الفرج بن الأزهر البغداديّ، قدم علينا واسط، قال: أخبرني أبو الحسن عليّ بن محمّد بن عَرَفَة بن لؤلؤ، قال: حدّثني محمّد بن خَلَف الحدّادي قال: محمّد بن عَرَفَة بن لؤلؤ، قال: حدّثني عمر بن محمّد القافلائي (۱۱)، قال: حدّثني محمّد بن خَلَف الحدّادي قال: حدّثني عبدالرحمن بن عبدالرحمن بن قيس أبو معاوية، قال: حدّثني عمر بن ثابت، عن يزيد بن أبي زياد، عن عبدالرحمن بن شعاد (۱۱)، عن أبي أيوب الأنصاري، قال: قال رسول الله (ملن القامية عليه الملائكة عليّ وعلى عليّ سبع سنين، وذلك أنّه لم يصلّ معى أحد غيره».

۲۵/۸۷۱٦ وعنه، قال: أخبرني أبو القاسم عبدالواحد بن عليّ بن العبّاس البزّاز (۱) قال: حدّثني أبو القاسم عبدالله (۱) بن محمّد بن أحمد بن أسد البزّاز (۱) إملاءً، قال: حدّثني ابن مُقاتل (۱) حدّثني الحسن بن أحمد بن منصور، قال: حدّثني سَهْل بن صالح المَروزي، قال: سمِعت أبا مَعْمَر عبّاد بن عبدالصّمد، يقول: سمعت أنس بن مالك يقول: قال رسول الله (من الاعبرالد): وصلّت الملائكة عليّ وعلى عليّ سبعاً، وذلك أنّه لم تُرفع إلى السماء شهادة أن لا إله إلّا الله وأنّ محمّداً عبد، ورسوله إلا منّى ومنه،

۲۲ ـ صحيح البخاري ٦: ٢٩٢/٢١٧.

٢٣ ـ صحيح البخاري ٦: ٢٩٣/٢١٨ و: ٢١٧ ذيل حديث ٢٩٢.

٢٤ ـ ...، مناقب ابن المغازلي: ١٢ /١٧، العمدة: ٢٥/٨٥.

 <sup>(</sup>١) في «ج، ي، ط»: العاقلاني، وفي المصدر: الباقلاني، أنظر تاريخ بغداد ١١: ٢٢٢.

 <sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط»: عبدالرحمن بن سعد، وفي المصدر: عبدالرحمن بن سعيد، تصحيف صحيحه ما أثبتاه، راجع تهذيب الكمال ١٨ ١٩٠،
 تهذيب التهذيب ٦: ١٨٣.

٢٥ ....، مناقب ابن المفازلي: ١٩/١٤ العمدة: ٧٩/٦٥.

<sup>(</sup>٢٠١) في المصدرين: البزار.

<sup>(</sup>٢) في المصدرين: عبيدالله.

<sup>(</sup>٤) في المصدرين: محمّد أبو مقاتل.

سورة الأحزاب (٣٣) ....... E٩٣ .....

فوله تعالى:

16610

### إِنَّ ٱلَّذِينَ مُؤْذُونَ ٱللَّهَ -إلى فوله تعالى - وَإِثْماً مُبِيناً [٥٧ ـ ٥٥]

١/٨٧١٧ - عليّ بن إبراهيم: في قوله نعالىٰ: ﴿وَٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ﴾ يعني عليّاً وفاطمة (عيماالسلام) ﴿ بِغَيْرِ مَا ٱكْتَسَبُواْ فَقَدْ ٱحْتَمَلُواْ بُهْنَاناً وَإِثْماً مُبِيناً﴾ وهي جارية في الناسكلهم.

٨٧١٨ - الطَّبَرْسِيّ: حدّثنا السيّد أبو الحمّد، قال: حدّثنا الحاكم أبو القاسم الحسكانيّ، قال: حدّثنا الحاكم أبو عبدالله الحافظ، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن أبي دارِم الحافظ، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد العِجليّ، قال: حدّثنا عبّاد بن يعقوب، قال: حدّثنا أرطاة بن حبيب، قال: حدّثني أبو خالد الواسطيّ وهو آخِذ بشعره، قال: حدّثني زيد بن عليّ بن الحسين (عليماالسلام) وهو آخِذ بشعره، قال: حدّثني عليّ بن الحسين (عليماالسلام) وهو آخِذ بشعره، قال: حدّثني عليّ بن الحسين عليّ بن أبي بشعره، قال: حدّثني عليّ بن أبي طالب (عليماالسلام) وهو آخِذ بشعره، قال: حدّثني عليّ بن أبي طالب (عبدالله) وهو آخِذ بشعره، قال: حدّثني عليّ بن أبي طالب (عليماالسلام) وهو آخِذ بشعره، قال: همن آذى شعّرةً منكن أبي طالب (عبدالله) وهو آخِذ بشعره، ققال: «من آذى الله، ومن آذى الله فعليه لعنة الله».

٣/ ٨٧١٩ - الإمام أبو محمّد العسكريّ (عبد الله)، قال: «إنّ رسول الله (صن الدمية)، بعث تجيشاً ذات يوم لغزاة، وأمَّر عليهم عليّاً (عبد الله) - وما بعث تجيشاً قطّ وفيهم عليّ (عبد الله) إلّا جعله أميرهم - فلمّا غَيْموا رَغِب عليّ (عبد الله) في أن يشتري من تجملة الغنائم جارية، ويجعّل ثَمّنها في تجملة الغنائم، فكايّدَه فيها حاطِب بن أبي بلنّعة، وبُريدة الأسلميّ، وزايداه، فلمّا نظر إليهما يُكايدانه ويُزايدانه الثقطر إلى أن بلغت قيمتُها قيمة عدل في يومها فأخذها بذلك، فلمّا رجّعوا إلى رسول الله امن الله امن الله على أن يقولا ذلك (١) لرسول الله (صن الله عبد رآله)، وقال: يا وسول الله (مان الله إصن الله الله) على أن يقولا ذلك (١) عليّ بن أبي طالب أخذ جاريةً من المعتمن المسلمين؟ فأعرض عنه، فجاء عن يساره، فقالها، فأعرض عنه، المعتمن عنه، فجاء عن يساره، فقالها، فأعرض عنه، فعاء عن يساره، فقالها، فأعرض عنه، في الله (مان الله (مان الله عنه وتميّر لونُه، وتربّد (٣) وانتفَخت أوداتِه، وارتعدت أعضاؤه، فقال المعتمن ألله يعن يمينه على أنّ الله يق وحلّ وارتعدت أعضاؤه، فقال الله عنه ألله يقيّم ألله في أنّ الله يق ورسُول الله منذ اليوم، أما سمِعت قول الله عزّ وجلّ: ﴿إنْ اللّهِ ينَ يُؤذُونَ آلَة وَرَسُولَة لَعَنَهُمُ آللهُ في بُريدة - آذيت رسول الله منذ اليوم، أما سمِعت قول الله عزّ وجلّ: ﴿إنْ اللّهِ ينَ يُؤذُونَ آلله ورَسُولَة لَعَنَهُمُ آللهُ في

سورة الأعزاب آية ١٥٨٠٥٠.

١ - تفسير الفعني ٢: ١٩٩٦.

٢ ـ مجمع البيان ٨: ٥٧٩، شواهد التنزيل ٢: ٧٧٦/٩٨ مناقب الخوارزمي: ٢٣٥.

٣ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مه النام): ٧٠/ ١٣٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يقول ذلك بريدة.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: تَرَ أَنَّ.

<sup>(</sup>٣) تَرَبَّدُ: إحمرُ وجهه حمرةُ فيها سواد عند الغضب. السان العرب ـ ربد ـ ٣: ١٧٠ ».

ٱلْدُّنْيَا وَٱلأَخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً مُهِيناً \* وَٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا ٱكْتَسَبُواْ فَقَدِ آحَتَمَلُواْ بُهْتَاناً وَإِثْماً مُبِيناً ﴾؟

فقال بُريدة: يا رسول الله ما علِمتُ أنَّى قد قَصدتُك بأذى.

فقال رسول الله (صلناه عليه رآله): أو تَظُنّ - يا بُرَيدة - أنّه لا يُؤذِيّنِي إلّا من قصد ذات نفسي، أما علِمتَ أنّ عليّاً مني وأنا منه، وأنّ من آذى عليّاً فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله، ومن آذى آلله فحقٌ على الله أن يُؤذِيّه بأليم عذابه في نار جَهنّم؟ يا بُرَيدة، أنت أعلم، أم الله عزّ وجلّ؟ أنت أعلم، أم ملك الأرحام؟ فقال بُريدة: بل الله أعلم، وقُرّاء اللوح المتحفوظ، وملك الأرحام أعلم.

فقال رسول الله (مـننه مبـواند): يا بُرَيدة، أنت أعلمَ أم حَفَظَة عليّ بن أبي طالب؟ قال: بل حَفَظَة عليّ بن أبي طالب.

فقال رسول الله رسان على مدراته: فكيفَ تُخطئه، وتلومه، وتوبّخه، وتُشنِع عليه في فعله، وهذا جَبْرَيْيْل رسول الله رسان عن حَفَظَة عليّ أنهم ماكتبوا عليه قَطَّ خطيئةً منذ وُلد؟ وهذا ملَك الأرحام حدّثني أنه كُنب (1) قبل أن يولد، حين استَحكم في بطن أمه: أنّه لا يكون منه خطيئة أبداً، وهؤلاء قُراء اللوح المحفوظ أخبَروني ليلة أسري بي إلى السماء أنهم وجَدوا في اللوح المحفوظ مكتوباً: عليّ معصوم من كلّ خطأ وزَلل. فكيف تُخطئه أنت ـ يا بُرَيدة ـ وقد صوّبه ربُّ العالمين، والملائِكة المُقرَّبون؟! يا بُرَيدة، لا تتعرَّضْ لعليّ بخِلاف الخسن الجميل، فإنّه أمير المؤمنين، وسيّد الوصيين، وسيّد الصالحين، وفارس المُسلمين، وقائِد الغُرّ المُحَجَّلين، وقسيم الجنّة والنار، يقول يوم القيامة للنار: هذا لي وهيّدا لكِ.

ثمّ قال: يا بُرَيدة، أترى ليس لعليّ من التحقّ عليكم عماشر المسلمين - ألا تُكايدوه، ولا تعاندوه، ولا تؤيدوه؟ هيهات هيهات، إنّ قَدْرَ عليّ عند الله تعالى أعظم من قَدْره عندكم، ألا أخير كم؟ قالوا: بلى، يا رسول الله فقال رسول الله (سانه عبداله): إنّ الله سبحانه وتعالى ببعث يوم القيامة أقواماً تمتلى من جهة السيّئات موازينهم، فيقال لهم: هذه السيّئات، فأين الحسنات، وإلّا فقد عَطِبْتُم؟ فيقولون: يا ربّنا، ما نعرف لنا حسّنات. فإذا النداء من قبّل الله عزّ وجلّ: إن لم تَعْرِفوا لأنفيكم حسنات، فإنّي أعرفها لكم، وأوفّرها عليكم. ثمّ تأتي الربح برُقعة صغيرة وتطرّحها في كفّة حسناتهم فتر جح بسيّاتهم بأكثر ممّا بين السماء والأرض، فيقال لأحدهم: خُذْ بيد أبيك، وأمّك، وإخوانك، وأخوانك، وخاصّيك، وقراباتك، وأخدانك ومعارفك فأدخِلهم الجنّة. فيقول أهل المحشّر: يا ربّنا، أمّا الذنوب فقد عرّفناها، فماكانت حسناتهم؟ فيقول الله عزّ وجلّ: يا عبادي، إنّ أحدهم مشى ببقيّة دَين عليه لأخيه الم أخيه، فقال له: خُذْها، فإنّي أحبّك بحبّك لعليّ بن أبي طالب (عبد عم)، فقال له الآخر: قد تركتها لك بحبّك لعليّ بن أبي طالب (عبد عم)، فقال له الآخر: قد تركتها لك بحبّك لعليّ بن أبي طالب (عبد الله م خطاياهما، وجعل ذلك في حشو لعليّ بن أبي طالب، ولك من مالي ما شِنْتَ. فشكر الله تعالى ذلك لهما، فحَطَ به خطاياهما، وجعل ذلك في حشو تفهما وموازينهما، وأوجّب لهما ولوالديهما ولذريتهما الجنّة.

ثمّ قال: يا بُرَيدة، إنّ مَنْ يدخُلِ النار ببُغض عليّ أكثر من حصى الخَذْف الذي يُرميْ بها عند الجَمرات فإيّاك

<sup>(</sup>٤) في المصدر: إنهم كثبوا.

أن تكون منهم.

١٤٢٠ - ابن شهر آشوب: عن الواحديّ في (أسباب النزول)، ومُقاتل بن سليمان، وأبي القاسم الفُشيريّ في تفسيريهما: أنّه نزل قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ بِغَيرٍ مَا ٱكْتَسَبُوا﴾ الآية، في عليّ بن أبي طالب (طبالسلام)، وذلك أنّ نفَراً من المنافقين كانوا يؤذُونه، ويُسمِعونه، ويكذِبون عليه.

المخطأب، قال: ﴿ الله عَلَيْ وَلَهُ عَلَيّاً ، وَلَى الْخَصَائُصُ ) عن أَخْطُونِ وَجَابِر الْأَنْصَارِيّ ، وَلَي (الفضائل) عن أَبِي المُظفّر بإسناده عن جابر الأنصاريّ ، وفي (الخصائص) عن النَطَنّزِيّ بإسناده عن جابر ، كلّهم عن عمر بن الخطّاب، قال: كنت أَجفُو عليّاً ، فلقيني رسول الله (من الله عليه وآله) ، فقال: ﴿إِنّكَ آذَيْتَنِي ، يا عُمر ، فقلت: أعوذ بالله من أذى رسول الله . قال: ﴿إِنَّكَ أَذَيْتَنِي ، يا عُمر ، فقلت: أعوذ بالله من أذى رسول الله . قال: ﴿إِنَّكَ أَذَيْتَنِي ، يا عُمر ، فقلت: أعوذ بالله من أذى رسول الله . قال: ﴿إِنَّكَ قَدْ آذَانِي ﴾ .

المحرس المحالفين: الترمذي في (الجامع)، وأبو تُعَبِم في (الحجامع)، وأبو تُعَبِم في (الحلية)، والبُخاريّ في (الصحيح)، والمعرّصليّ في (المُسنَد)، وأحمد في (الفضائل) و(المُسنَد) أيضاً (() والخطيب في (الأربعين)، عن عمران بن المحصّين، وابن عبّاس، وبُرَيدة، أنّه رَغِب عليّ (عبداله) من الغنائم في جارية، فزايدة حاطِب بن أبي بَلْتَعَة، وبُرَيْدة المُسلّمي، فلمّا بسلّغت قيمتُها قيمة عدل في يومِها أخذَها بدلك، فلمّا رجّعوا وقف بُريُدة فُدام الرسول (سدنه عبدراله)، وشكا من عليّ (عبداله)، فأعرض عنه النبيّ (سدنه عبدراله) وتغيّر لونّه، وتربّد وجهه، ومن خلقه يشكوه، فأعرَض عنه، ثمّ قام بين يديه، فقالها، فَغَضِبَ النبيّ (سدنه عبدراله) وتغيّر لونّه، وتربّد وجهه، وانتضَحت أودابجه، وقال: «ما لك ـ يا بُريْدة - آذيت رسول الله منذ اليوم؟! أما سمِعت أنّ الله تعالى يقول: ﴿إِنّ اللّهِ مِن يَقُول: ﴿إِنّ اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَلَى اللهُ أن يؤذِيه بأليم عَذابه في نار جهنّم؟ وأنّ من آذي علياً فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله ومن آذى الله فعن على الله أن يؤذِيه بأليم عَذابه في نار جهنّم؟ وأنّ من أن علياً منه أم ملك الأرحام على أنه أعلم - يا بُريدة - أم حَفَظة عليّ بن أبي طالب؟ وقال: بل حَفَظته. قال: وفهذا جَبْرُئيل أخبَرني عن حَفَظة عليّ من أبي طالب؟ وقال الأرحام، وقرّاء اللوح المحفوظ، وفيها: هما تريدون على أنهم ما كتبوا عليه قطّ خطيئة منذُ ولده. ثم حكى عن مَلَك الأرحام، وقرّاء اللوح المحفوظ، وفيها: هما تريدون من على الله من ما على الله مرات. ثمّ قال (من هذه على الله منه) وهو ولي كل مؤمن بعدي هم على الله من على الله على عن من على المن على المن على المدي المؤمن المدي المنه على المن على المن على الله على الله عن عن من على والله المن على المؤمن المدي والمن على المؤمن المدي المؤمن المدي المؤمن المعدي المؤمن المدي المؤمن المدي المؤمن المدي المؤمن المدي المؤمن المدي المؤمن المؤمن المدي المؤمن المدي المؤمن المؤمن المدي المؤمن المدي المؤمن المؤمن المؤمن المدي المؤمن المؤمن

كا قوله تعالى:

## يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لأَزْوَاجِكَ ـ إلى فوله تعالى ـ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَّا

<sup>\$ -</sup> المناقب ٣: ٢١٠، شواهد التنزيل ٣: ٧٧٥/٩٣، أسباب النزول: ٢٠٥.

٥ - المناقب ٢: ٢١٠.

٢ ـ المناقب ٢: ٢١١.

<sup>(</sup>١) (والمسند أيضاً) ليس في المصدر.

٤٩٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### تَلِيلاً [٥٩-٢٠]

١/٨٧٢٣ على بن إبراهبم: وأمّا قوله: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلنّبِئُ قُل لأَزُواجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَ مِن جَلابِيبِهِنَ ﴾ كان سبب نزولها: أنّ النساء كُنَّ يَخْرُجْنَ إلى المَسْجِد، ويُصلّبنَ خَلْفَ رسول الله (ملناه على وآد)، فإذا كان الليل خَرَجْنَ إلى صلاة المَغْرِب، والعِشاء الآخِرة، والغَداة، يقعُد الشّبَان لهنّ في طريقهنَ في طريقهنَ في وَنَعَرَضون لهنّ، فأنزَل الله: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلنّبِي قُل لأَزُواجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ إلى قوله: ﴿ ذَلِكَ فَيُودُونَهِنّ، ويتَعرَّضون لهنّ، فأنزَل الله: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلنّبِي قُل لأَزُواجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ إلى قوله: ﴿ ذَلِكَ أَنْ يُعْرَفَنَ فَلا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ آفَهُ غَفُوراً رَحِيماً ﴾.

وقال: وأمّا قوله: ﴿ لَيْنَ لَمْ يَنْتُهِ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرضٌ وَٱلْمُزْجِفُونَ فِي المَدِينَةِ لَنُغْرِيَنَكَ بِهِمْ ثُمّ لَا يُجاوِرُونَكَ فِيْهَا إِلَّا قَلِيلاً ﴾ فإنّها نزلت في قوم مُنافقين كانوا في المدينة يُرجِفون برسول الله (مان الله عبه وآله) إذا خرج في بعض غَزَواته، يقولون: قُتل، وأُسِر، فيغتم المسلمون لذلك، ويشكُون إلى رسول الله (مان اله عبه وآله)، فأنزَل الله في ذلك: ﴿ لَيْنَ لَمْ يَنْتُهِ ٱلْمُنَافِقُونَ وَآلَذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرضٌ ﴾ أي شَكَ ﴿ وَٱلْمُرْجِفُون فِي المَدِينَةِ لَنُغْرِيَنَكَ بِهِمْ مُمْ ضُهُ الله عَلَيْ المَدِينَةِ لَنُغْرِيَنَكَ بِهِمْ مُمْ لَا يُجاوِرُونَكَ فِيهَا ﴾ أي نأمُرك بإخراجِهم من المدينة ﴿ إِلّا قليلاً ﴾ .

y قوله تعالى:

#### مَلْعُونِينَ أَينَما ثُقِفُولِ أُخِذُواْ وَتُتَّلُواْ تَقْتِيلاً [٦١]

1/AV۲٤ ـ ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وفي روايه أبي الجارود، عن أبي جعفر (مدهـ به)، قال: «ملعونين، فوجَبت عليهم اللَّمْنَة، يقول الله بعد اللمْنَة: ﴿ أَيْنَمَا ثُقِفُوا أَخِذُوا وَقُتَّلُوا تَقْتِيلاً ﴾ .

مرزختات كيتزرون بسدوى

° فوله تعالى:

#### يَوْمَ ثُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ -إلى فوله تعالىٰ -عِندَ اللهِ وَجِيهاً [ ٦٦ - ٦٩ ]

١/ ٨٧٢٥ - عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ يَوْمَ تُقَلَّبُ وَجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ ﴾، فإنّها كِناية عن الذين غصبوا آل محمّد (عليم السلام) حقَّهم ﴿ يَقُولُونَ يَا لَيْتَنا أَطَعْنَا آلَةَ وأَطَعْنَا ٱلرَّسُولَا ﴾ يعني في أمير المؤمنين (عليه السلام) ﴿ وَقَالُواْ

سورة الأحزاب آية . ٥٩ . ٩٠ .

١ ـ تفسير القمّي ٢: ١٩٦.

سورة الأحزاب آية ـ ٦١ ـ

١ ـ تفسير القمتي ٢: ١٩٧.

سورة الأحزاب آية ١٦٠ ـ ١٩ ـ

١ ـ تفسير القمني ٢: ١٩٧.

رَبُّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَراءَنا فَأَضَلُونَا ٱلسَّبِيْلا﴾ وهما الرّجُلان، والسادَة والكُبَراء، هما أوّل من بَدأ بظُلْمِهم وغصبهم.

قال: قوله: ﴿ فَأَضَلُونَا ٱلسَّبِيْكِ ﴾ أي طريق الجنّة، والسبيل: أمير المؤمنين (عدالسلام)، ثمّ يقولون: ﴿ رَبَّنَا ءَاتِهِمْ ضِعْفَيْن مِنَ ٱلْعَذَابِ وَٱلْعَنْهُمْ لَعْنَاكَبِيراً ﴾.

َ اللهِ عَلَىٰ وَأَمَّا قُولُهُ: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِ بِنَ ءَامَنُواْ لَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ ءَاذَوْاْ مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ آللَهُ مِمَّا قَالُواْ وَكَانَ عِنْدَ آللهِ وَجِيها﴾ أي ذا جاه.

٣/ ٨٧٢٧ عن أحمد بن النَّضُر، عن محمّد، عن المُعَلَىٰ بن محمّد، عن أحمد بن النَّضُر، عن محمّد بن مروان، رفعه إليهم (طهم السلام)، فقال: ه ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِيْنَ ءَامَنُواْ﴾ لا تُؤْذوا رسولَ الله في عليّ والأثمّة (طهم السلام)كما ﴿ ءَاذَواْ مُوسَىٰ فَبَرَّأَهُ آللَهُ مِمَا قَالُواْ وَكَانَ عِنْدَ آللَهِ وَجِيها ﴾ .

محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، إلى آخره (١).

۸۷۲۸ عن محمدان بن بابویه: عن أبیه، قال: حدّثنا، عليّ بن محمّد بن قُتيْبَة، عن حمدان بن سلیمان، عن نوح بن شُعَیب، عن محمّد بن إسماعیل، عن صالح بن عُقبة، عن عُلقمة، عن الصادق (علمه الهم)، في حديث: (ألم يَنْشبوا موسى (علم الهم) إلى أنّه عِنّين، وآذَوه حتّى برّأه الله ممّا قالوا، وكان عند الله وجيهاً؟).

قوله تعالى:

## يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُوا آللهَ وقُولُواْ قَوْلاً سَدِيداً \* يُصْلِحُ لَكُمْ أغمَالَكُم [٧١-٧١]

١/٨٧٢٩ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسىٰ بن عبيد، عن يُونس، قال: قال أبو

٢ ـ تفسير القمتي ٢: ١٩٧.

٣ ـ تفسير القمّي ٢: ١٩٧.

<sup>(</sup>١) الكافي ١: ٩/٣٤٢.

٤ ـ الأمالي: ٢/٩١.

عبدالله (مداسعم) لعبّاد بن كثير الصوفيّ البَصريّ: ووبحك - يا عبّاد - غرّك أن عفّ بطنّك وفرنجك؟ إنّ الله عزّ وجلّ يقول في كتابه: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُوا آلَة وقُولُواْ قَوْلاً سَدِيداً \* يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُم ﴾ إعلم أنّه لا يتقبّل الله عزّ وجلّ منك شيئاً حتّى تقولَ قولاً سديداً (١٠).

قوله تعالى:

#### وَمَنْ يُطِعِ آللَٰهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزَأُ عَظِيماً [٧١]

١/٨٧٣٠ محمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد، عن مُعلَىٰ بن محمد، عن عليٌ بن أسباط، عن عليٌ المباط، عن عليٌ ابن أبي حبدالله (طبالله) أنه قال: دومن يُطِع الله ورسولَه في ولاية عليٌ والأثمّة من بعده فقد فاز فوزاً عظيماً، هكذا نزلت».

وروى الحديث عليّ بن إبراهيم بَعين السنَد والمثن، إلى أن قال في آخِره: «هكذا نزلت والله (١٠).

٢/ ٨٧٣١ محمد بن العبّاس (رحداف): عن أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السيّاريّ، عن محمّد بن محمّد بن عليّ بن أمي حمرة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبد السلام) أنّه قال: «ومن يُطِع الله ورسوله في ولاية عليّ والأثمّة من بعده فقد فاز فوزاً عظيماً».

ابن شهر أشوب: عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مه السلام)كما في رواية محمّد بن يعقوب (١).

قوله تعالى:

# إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَاوَاتِ والأَرْضِ وَالجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَخْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِثْهَا وَحَمَّلُهَا ٱلْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً اللهِ يَخْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِثْهَا وَحَمَّلُهَا ٱلْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً اللهِ عَلَى وَكَانَ آللهُ غَفُوراً رَحِيماً [٧٣-٧٣]

١/٨٧٣٢ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن الحكم بن مِسكين، عن

(١) في المصدر: قولاً عدلاً.

سورة الأحزاب آية ـ ٧١ ـ

۱ . الكافي ۱: ۳٤۲/۸

(١) تفسير القمّى ٢: ١٩٧.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٣٩/٤٦٩.

(۱) المناقب ۲: ۱۰۹.

سورة الأحزاب آية ـ ٧٢ ـ ٧٢ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲/۳۱۱.

إسحاق بن عمّار، عن رجُل، عن أبي عبدالله (عبد به)، في قول الله عزّ وجل: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّماواتِ والأَرْضِ وَالجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلإِنْسانُ إِنّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾، قال: دهي ولاية أمير المؤمنين (طبه السلام)».

7/AVTT - ابن بابویه، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن الهَیّشَم العِجليّ (رضیات عنه)، قال: حدّثنا أبو العبّاس أحمد بن يحيى بن زكريّا القطّان، قال: حدّثنا أبو محمّد بكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثنا تَميم بن بُهلول، عن أبيه، عن محمّد بن سِنان، عن المُفَضَّل بن عُمر، قال: قال أبو عبدالله (عبدالسلام): وإنّ الله تبارك وتعالى خلّق الأرواح قبل الأجساد بألفي عام، فجعل أعلاها وأشرَقها أرواح محمّد، وعليّ، وفاطمة، والحسن، والحسين، والأثمّة بعدهم (مارات الأعليم)، فعَرضها على السماوات، والأرض، والجبال، فعَشِيبها نورٌهم.

فقال الله تبارك وتعالى للسماوات والأرض والجبال: هؤلاء أحبّائي، وأوليائي، وحُجَجي على خُلْقي، وأثمّة بَرِيّني، ما خَلَقْتُ خَلقاً أحب إليّ منهم، لهم ولِمَن تَولاهم خَلَقْتُ جَنّتي، ولمَنْ خالفهم وعاداهم خلقتُ ناري، فمن أدّعيٰ منزلتهم مني، ومَحَلَهم من عظمني عذّبته عذاباً أليماً لا أعذَبُه أحداً من العالمين، وجعلته معهم في المُشرِكين في أسفَلِ دَركٍ من ناري، ومن أقرّبولايتهم، ولم يدَّعِ منزلتهم مني ومَكانهم من عظمتي جعلته معهم في وضات جنّاني، وكان لهم فيها ما يشاءون عندي، وأبحتُهم كرامتي، وأخللتهم جواري، وشفّعتُهم في المُذنبين من عبادي وإمائي، فولايتهم أمانة (۱) عند خَلْقي، فأيُكم يَحمِلُها بأثقالها، ويدَّعيها لنفسه دون خِبرَتي؟ فأبَتِ عبادي وإمائي، فولايتهم أمانة (۱) عند خَلْقي، فأيُكم يَحمِلُها بأثقالها، ويدَّعيها من عظمة ربّها، فلمّا أسكن الله السماوات والأرض والجبال أن يَحْمِلُنها، وأشفَقْنَ من آدُعاء مَنزلتها، وتَمنّي مَحلّها من عظمة ربّها، فلمّا أسكن الله عزّ وجل آدم وزوجته الجنّة، وقال لهما: ﴿ وَكُلا مِنْهَا رَغُلُوا عَيْنَ شِعْمَا وَلا تَقْرَبَا هَذِهِ آلشّجَرَةً ﴾ (١) يعني شجرة الجنطة ﴿ فَتَكُونًا مِنَ آلظًالِمِينَ ﴾ (١) يعني شجرة الجنطة ﴿ فَتَكُونًا مِنَ آلظًالِمِينَ ﴾ (١)

فنظرًا إلى منزلة محمّد، وعليّ، وفاطمة، والتحسّن والتحسّن، والأثمّة بعدهم (سلوان عليم)، فوجداها أشرف منازل الجنّة، فقالا: يا ربّنا، لمن هذه المنزلة؟ فقال الله جلّ جلاله: ارفّعا رؤوسَكما إلى ساقي عرّشي. فرفعا رؤوسَهما، فوجدا اسم محمّد، وعليّ، وفاطمة، والحسن، والحسين، والأثمّة بعدهم (سلون الدعيم) مكتوبة على ساق العرش بنورٍ من نور الجبّار جلّ جلاله، فقالا: يا ربّنا، ما أكرم أهل هذه المنزلة عليك، وما أحبّهم إليك، وما أشرفهم لديك؟ فقال الله جلّ جلاله: لولاهم ما خلقتُكما، هؤلاء خَزَنة علمي، وأمنائي على سرّي، إيّاكما أن تنظرا إليهم بعبن الحسّد، وتتمثّيا منزلتهم عندي ومحلّهم من كرامتي، فتدخّلا بذلك في نهيي وعصياني، فتكونا من الظالمين. قالا: ربّنا، فأرنا منازل ظالميهم في نارك، حتّى الظالمين. قالا: ربّنا، ومن الظالمون؟ قال: المُدَّعونَ منزلتهم بغير حقّ. قالا: ربّنا، فأرنا منازل ظالميهم في نارك، حتّى ناها كما رأينا منزلتهم في جنّتك.

فأمر الله تبارك وتعالى النارَ فأبرَزَتْ جميعَ ما فيها من ألوان النَّكال والعَذاب، وقال عزّ وجلَّ: مكان الظالمين

٢ ـ معاني الأخبار: ١/١٠٨.

<sup>(</sup>١) في «ط»: أمانتي.

<sup>(</sup>٢، ٣) البقرة ٢: ٣٥.

لهم، المُدَّعين لمنزلَتِهم في أسفلِ ذرك منها، كلّما أرادوا أن بخرُجوا منها أعيدوا فيها، وكلّما نَضِجَت جلودُهم بُدّلوا سِواها ليَذوقوا العذاب. يا آدم، ويا حوّاء، لا تنظُرا إلى أنواري وحُجَجي بعَين الحَسد فأهبِطكما من جِواري، وأُحِلّ بكما هَواني.

نوسوس لهما الشيطان ليُبدي لهما ما وُورِيَ عنهما من سوآيهما، وقال: ما نهاكما ربُّكما عن هذه الشجرة إلا أن تكونا مَلكين، أو تكونا من الخالدين، وقاسَمَهُما إنِّي لكما لمِنَ الناصحين، فدلاهما بغُرور، وحَملهُما على تَمنّي منزلتهم، فتَظرا إليهم بمّين الحسّد، فخُذِلا حتَىٰ أكلا من شَجرةِ الجِنطة، فعاد مكان ما أكلا شَعيراً - فأصل الجنطة كلها ممّا لم يأكلاه، وأصل الشعير كلّه ممّا عاد مكان ما أكلاه - فلمّا أكلا من الشجرة طار الحُليّ والحُلل عن أحسادهما، وبقيا عُريائين ﴿ وَطَفِقا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ ٱلْجَنّةِ وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهَكُمَا عَنْ يَلْكُمَا أَلْشَجَرةٍ وَأَقُلْ لَكُمَا إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُولٌ مُبِينٌ \* قَالَا رَبّنَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنْكُونَنَّ مِنَ الشَّجَرةِ وَأَقُلْ لَكُمَا أَلُمْ أَنْهَكُما عَدُولٌ مُبِينٌ \* قَالَ آهِبِطُوا﴾ (١٠) من جواري، فلا يُجاورني في جنّتي من يَعصيني، فأهبِطا موكولَين إلى أنفُسهما في طلب المعاش.

فلمًا أراد الله عزّ وجلّ أن يتوب عليهما جاءهما جَبُرَتيل (عداللهم)، فقال لهما؛ إنّكما إنّما ظلمتُما أنفُسكما بتمنّي منزلة من فُضّل عليكُما، فجزاؤكما ما قد عُوقبتما به من الهبوط من جوار الله عزّ وجلّ إلى أرضه، فاسألا وتكما بحق هذه الأسماء التي رأيتموها على ساق العَرش، حتّى يتوب عليكما. فقالا: اللهم، إنّا نسألك بحق الأكرّمين عليك: محمّد، وعليّ، وفاطمة، والحسن، والمحسين، والأثمّة (عبهماللهم) إلّا تُبْتَ علينا، ورَحِمتنا. فتاب الله عليهما، إنّه هو التواب الرحيم.

فلم يزل أنبياء الله بعد ذلك بحفظون مذه الأمانة، ويحبرون بها أوصياء هم، والمخلصين من أممهم فيأبون حمثلها، ويُشفِقون من ادّعائها، وحملها الإنسان الذي قد عرف، فأصل كلّ ظلم منه إلى يوم القيامة، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الأمَانَةَ عَلَى السَّماواتِ والأَرْضِ وَالجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإِنسانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾.

٣/ ٨٧٣٤ . وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المتوكّل (رضيه عنه)، قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن الحسن بن عليّ بن فَضّال، عن مروان بن مسلم، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (عبه الدم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّماواتِ والأَرْضِ وَالجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ سألت أبا عبدالله (عبه الدم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّماواتِ والأَرْضِ وَالجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ سألت أبا عبدالله (عبه الدم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّماواتِ والأَرْضِ وَالجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَعْلَى الله عزّ وجلّ الله عزّ وجلّ عَلَى الله عزّ وجلّ المُعالِقة عَلَى السَّماواتِ والأَرْضِ وَالجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ الله عزّ وجلّ الله عزّ وجلّ المُعلق الله عزه و أبو الشّرور يَحْمِلْنَهَا وأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ ، قال: «الأمانة: الولاية، والإنسان: هو أبو الشّرور المنافق».

٤/٨٧٣٥ ـ وعنه، قال: حدَّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهَمْدانيّ، قال: حدَّثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن

<sup>(1)</sup> الأعراف ٧: ٢٢ ـ ٢٤.

٣ ـ معاني الأخبار: ٢/١١٠.

٤ ـ معاتي الأخبار: ٦/١١٠.

عليّ بن مَعْبَد، عن الحسين بن خالد، قال: سألت أبا الحسن عليّ بن موسى الرضا (طهما الله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّماواتِ والأَرْضِ وَالجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا﴾، الآية. فقال: «الأمانة: الولاية، من ادّعاها بغير حتَّ كفر».

٥/٨٧٣٦ محمد بن الحسن الصفّار: عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن عثمان بن سعيد، عن عثمان بن سعيد، عن مغمان بن سعيد، عن مغلّ عن مغلّ عن مغلّ عن أبي جعفر (عيم الله بيارك و الله بيارك و تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةُ عَلَى عن مفضّل بن صالح، عن جابر، عن أبي جعفر (عيم الله بي قول الله بيارك و تعالى: ﴿وَحَمَلُهَا ٱلْإِنْسَانَ ﴾ آلسّماواتِ والأرْضِ وَالجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا ﴾، قال: «هي الولاية، أبين أن يَحْمِلْنَها ألْإِنْسَانَ ﴾ والإنسان الذي حَمَلها: أبو فلان ع.

٣/٨٧٣٧ - محمّد بن العبّاس، عن الحسين بن عامر، عن محمّد بن الحسين، عن الحكم بن مسكين، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله (علم الله عن ورل الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّماواتِ والأَرْضِ وَالجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلإِنْسانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾، قال: ديعني بها ولاية عليّ بن أبي طالب (علم السلام)».

٧/٨٧٣٨ على بن إبراهيم، قال: الأمانة هي الإمامة، والأمر والنهي. والدليل على أنّ الأمانة هي الإمامة، فوله عزّ وجلّ في الأئمة: ﴿إِنَّ آللهُ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا ٱلأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا ﴾ (١)، يعني الإمامة، فالأمانة هي الإمامة، فوله عزّ وجلّ في الأئمة: ﴿إِنَّ آللهُ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا ٱلأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا ﴾ (١)، يعني الإمامة، فالأمانة هي الإمامة، عرضت على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يَحْمِلْنَها، قال: أبين أن يَدَّعوها، أو يَغصِبوها أهلها ﴿ وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلإِنْسَانُ ﴾ أي الأوّل ﴿إِنّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴿ لِيُعذِّبَ آللهُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلمُؤْمِنِينَ وَٱلمُؤْمِنَاتِ وَكَانَ أَللهُ غَلُوماً رَحِيماً ﴾.

٨٧٣٩ / ١- ابن شهر آشوب: عن أبي بكر الشيرازي في (تُزول القرآن في شأن عليّ (طبه الهر))، بالإسناد عن مُقاتل، عن محمّد بن الحنفيّة، عن أمير المؤمنين السندي، في قوله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى السّماواتِ والأَرْضِ﴾.

قال: وعرّض الله أمانتي على السماوات السبع بالنّواب والعقاب، فقلن: ربّنا، لا نَحْمِلها بالثواب والعقاب، لكن نحمِلها بلا ثواب ولا عقاب، وإنّ الله عرّض أمانتي وولايتي على الطيور، فأوّل من آمن بها: البُرّاة والقّنابر، وأوّل من جَحَدها من الطيور: البوم والعَنْقاء، فلعنهما الله تعالى من بين الطيور، فأمّا البُوم فلا تقدِر أن تَظهر بالنهار لبُغض الطيور لها، وأمّا العَنْقاء، فغابت في البحار لا تُرى.

٥ ـ بصائر الدرجات: ٣/٩٦.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر:كغراً بها وعناداً.

٦ ـ تأويل الآبات ٢: ١٧٠ / ٤٠.

٧ ـ تفسير القمّى ٢: ١٩٨.

<sup>(</sup>١) النساء 1: ٥٨.

٨ ـ المناقب ٢: ٣١٤.

وإنّ الله عَرضَ أمانتي على الأرض، فكلّ بُفعَةٍ آمنت بولايتي وأمانتي جَعلها الله طيّبةٌ مياركَةً زكيّة، وجعَلَ نباتها وثمرَها حُلِواً عذباً، وجعَل ماءها زُلالاً، وكلّ بُفعَةٍ جَحَدت إمامتي (١) وأنكرت ولايتي جَعلها سَبْخَة، وجعَل نَباتَها مُرّاً عَلْقَمَاً، وجَعل ثمرَها العَوسَج والحَنْظَل، وجَعل ماءَها مِلْحَاً أجاجاً».

ثمّ قال: ﴿وَحَمَلَهَا ٱلْإِنْسَانُ﴾ يعني أمّتك يا محمّد، ولاية أمير المؤمنين وإمامته (١) بما فيها من الثواب والعقاب ﴿إِنَّه كَانَ ظَلُوماً﴾ لنفسه ﴿جَهُولاً﴾ لأمر ربّه، من لم يُؤدّها بحقّها فهو ظَلوم وغَشوم.

وقال أمير المؤمنين (عب السلام): ولا يُحبُّني إلَّا مؤمن، ولَا يَبْغُضُني إلَّا مُنافق ووَلد حَرام،

٩/٨٧٤٠ عمر بن إبراهيم الأوسيّ: عن صاحب كتاب (الدرّ الثمين) يقول: قوله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السّماواتِ والأَرْضِ وَالجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وأَشْفَقْنَ مِنْهَا﴾، الأمانة: وهي إنكار ولاية عليّ بن أبي طالب وطبال هُرضَت على ما ذكرنا، فأبَيْنَ أن يَحْمِلْنَها ﴿ وَحَمَلُهَا ٱلإِنْسانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ وهو الأول. لأي الأشياء! ﴿ لِيُعَذَّبَ آللهُ ٱلْفِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقَاتِ ﴾ فقد خابوا والله، وفاز المؤمنون والمؤمنات.

10/ AV 1 - شرف الدين النّجفي: قال في تأويل ﴿إِنَّا عَرَضْنَا﴾: أي عارَضْنا وقابَلنا، والأمانة هنا: الولاية. قال: وقوله: ﴿عَلَىٰ ٱلسَّمَاواتِ وآلارضِ وَآلْجِبَالِ﴾ فيه قولان: الأوّل: إنَّ العَرْض على أهل السماوات والأرض من الملائكة، والجِنّ، والإنس، فحُذِف المُضاف وأقيم المُضاف إليه مقامه. والثاني: قول ابن عبّاس: وهو أنّه عُرِضَت على نفسِ السماوات والأرض والجِبال، فامتنّعتْ من حَمْلِها، وأشفَقنَ منها، لأنّ نفس الأمانة قد حَفِظتُها الملائكة والأنبياء والمؤمنون، وقاموا بها.

(١) في «ج، ي، ط»: أمانشي.

<sup>(</sup>۲) في «ي، ط»: وأمانته.

<sup>.....</sup> 

١٠ ـ تأويل الآيات ٢: ١٦٩.

٤

مرکز تحقیقات کامپیتو نرطاوی سدی مرکز تحقیقات کامپیتو نرطاوی سدی

.

# سورة سَبَأ

#### فضلها

١/ ٨٧٤٢ - ابن بابويه بإسناده عن ابن أذينة، عن أبي عبدالله (عبدالله): التحمّدان جميعاً: حَمّد سبأ، وحَمّد فاطر، من قرأهما في ليلة لم يَزلُ في ليلتِه في حِفْظِ الله وكلاءته، ومن قرأهُما في نهاره لم يُصِبّه في نهارِه مكروه، وأعطي من خير الدنيا وخير الإخرة ما لم يَخطِرُ على قلبه ولم يبلُغُ مُناه،

٢/ ٨٧٤٣ ـ ومن (خواصّ القرآن): رُوي عن النبيّ (سلناه عبدوانه) أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة، لم يَبْقَ شَيء إلّا كان يوم القيامة رفيقاً صالحاً، ومن كتبّها وعلّقها عليه لم يقُرُبُه دابّة ولا هَوامٌ؛ وإنّ شَرِب ماءَها، ورَشَّ عليه، وكان يقْرَق من شيء، أمِنَ وسكن رَوعُه، ولا يفزّع إن غَسل وجهّه يمانها،

٣/ ٨٧٤٤ على وجهه منها، وكان خائفاً، أمِنَ مُمَا يَخَافُ مِنْهُ، وسكن رَوعُه».

سورة سبأ ـ فضلها ـ

١ - ثواب الأعمال: ١١٠.

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمْنِ آلرَّحِيم آلْحَمْدُ للهِ آلَّذِي لَهُ مَا فِي آلْسَّمَـٰواتِ وَمَا فِي آلْأَرْضِ -إلى فوله نعالىٰ -إلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينِ [١-٣]

٢/ ٨٧٤٦ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن هِشام، عن أبي عبدالله (مد المدم، قال: وأوّل ما خلق الله؛ القَلم، فقال له: اكتُب. فكتُب ماكان، وما هو كائن إلى يوم القيامة».

قوله تعالى:

وَيَرِى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ ٱلَّذِى أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ هُوَ ٱلْحَقَّ -إلى

سورة سبأ آية ـ ١ ـ ٣ ـ

١ ـ تفسير القمّى ٢: ١٩٨.

(١) سيأني في تفسير الآية (٧) من سورة المجادلة.

٢ ـ تفسير القمني ٢: ١٩٨.

٥٠٨ ....... البرهان في تفسير القرآن

#### قوله تعالى ـ أَنِ آغمَل سَابِغَاتٍ وَقَدِّرْ فِي آلسَّرْدِ [ ١١- ١١ ]

١/٨٧٤٧ - على بن إبراهيم في فوله تعالى: ﴿ وَيَرَى آلَّذِينَ أُوتُواْ آلْعِلْمَ آلَّذِى أُنزِلَ إِلَيْكَ من رَّبُكَ هُوَ آلْحَقَ ﴾، قال: هو أمير المؤمنين (طبالسلام)، صدّق رسول الله (مناه عبوراله) بما أنزل الله عليه أن مُحكى قولَ الزّنادِقة ، فقال: ﴿ وَقَالَ آلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ يُنَبُّنُكُمْ إِذَا مُزَّقَتُمْ كُلَّ مُمَزَّقِ ﴾ أي مُتُم وصِرتُم تُرابَا ﴿ إِنَّكُمْ لَفِي فَفَال: ﴿ وَقَالَ آلَذِينَ كَفَرُواْ هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ يُنَبُّنُكُمْ إِذَا مُزَّقَتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ ﴾ أي مجنون؟ فرد الله خَلْق جَديدٍ ﴾ تعجَبوا أن يُعبدهم الله خَلْقاً جديداً ﴿ أَفْتَرَىٰ عَلَى آلْهِ كَذِبَا أَمْ بِهِ جِنَّةٌ ﴾ أي مجنون؟ فرد الله عليهم، فقال: ﴿ بَلْ إِلَا يُؤْمِنُونَ بِالأَخِرَةِ فِي آلْعَذَابِ وَالضَّلالِ آلْبَعِيدِ ﴾ .

ثم ذكر ما أعطى داود (مداسعم)، فقال: ﴿ وَلَقَدْ مَا تَيْنَا دَاوُدَ مِنَا فَضْلاً يا جِبَالُ أَوْبِي مَعَهُ ﴾ أي سبّحي الله ﴿ وَٱلطَّيْرَ وَأَلْنَا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ﴾ ، قال: كان داود (مداسعم) إذا مرَّ في البّراري فقرأ الزُّبُور تُسبّح الجبال والطير والوحوش معه، وألان الله له الحديد مثل الشّمع، حتى كان يتّخذ منه ما أحّب.

قال: وقال الصادق: منه السلام: واطلُبوا الحَواتج يـوم الثُلاثـاء، فـإنّه اليـوم الذي ألان الله فـيه الحـديد لداود «منه انسلام».

٣/٨٧٤٨ ـ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، وعليّ بن محمد جميعاً، عن القاسم بن محمد، عن سُليمان بن داود المِنْقَريّ، عن حَفْص بن غِياث، عن أبي عبدالله (مبدالله)، قال: ومَنْ تعذّر عليه الحواتج فليَلْتَمِس طَلبها يوم الثُلاثاء، فإنّه اليوم الذي ألان الله فيه الحديد لداود (مبدالله)».

٣/٨٧٤٩ ـ عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ أَنِ آغَمَلُ سَايِغَاتٍ ﴾، قال: الدُروع ﴿ وَقَدَّرْ فِي ٱلسَّرْدِ ﴾، قال: المسامير الني في الحَلْقَة.

• ٨٧٥ عن أبي عبدالله رعبه السلام: وأنّ أمير المؤمنين (منوات الدعب)، قال: أوحى الله عزّ وجلّ إلى داود (عبدالدهم): أنّك نِعْمَ أَوَى عن أبي عبدالله رعبه السلام): وأنّ أمير المؤمنين (منوات الدعب)، قال: أوحى الله عزّ وجلّ إلى داود (عبدالدهم): أنّك نِعْمَ العَبد لولا أنّك تأكّل من ببت المال، ولا تعمل بيدك. قال: فبكيّ داود رعبه السلام، أربعين صباحاً، فأوحى الله عزّ وجلّ إلى الحديد أن إنْ لعبدي داود. فألان الله عزّ وجلّ له الحديد، فكان يعمل كلّ يوم درعاً فيبيعُها بألف دِرْهَم، فعَمِل ثلاثمائة وستّين درعاً، فباعها بثلاثمائة وستّين ألفاً، واستَغنى عن بيت المال».

٥/ ٨٧٥١ منه، بإسناده عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، قال: سألنا الرضا (طهاف هل مِن أصحابكم مَن يُعالج السلاح؟ ه. فقلت: رجل من أصحابنا زرّاد. فقال: «إنّما هو سرّاد، أما تقرأكتاب الله عزّ وجلّ لداود: ﴿ أَنِ

سورة سبأ آية ١١٠٦٠.

١ ـ تفسير القشي ٢: ١٩٨.

٢ ـ الكافي ٨: ٩/١٤٣ (قطعة منه).

٣ ـ تفسير القمّي ٢: ١٩٩.

<sup>£</sup> ـ الكافي ٥: ٤٧/٥.

٥ ـ قرب الإسناد: ١٦٠.

سورة سبأ (۴۲) ...... (۴٤) ...... (۳٤)

آعْمَلْ سَابِغَاتٍ وَقَدَّرْ فِي ٱلسَّرْدِ ﴾ (١).

🛚 قوله تعالى:

#### وَلِسُلَيْمَانَ آلرُيحَ غُدُوُّهَا شَهْرٌ -إلى فوله نعالى - آغهمَلُواْ ءالَ دَاوُدَ شُكْراً [١٣-١٢]

١/٨٧٥٢ - عليّ بن إبراهيم، قال: قوله: ﴿وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرَّيْعَ غُدُوُهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ ﴾، قال: كانت الربح تحمِل كُرسيَّ سُلبمان، فتسير به في الغَداة مسيرة شَهر، وبالعَشيّ مسيرة شهر.

وقوله: ﴿ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ﴾ أي الصَّفْر ﴿ وَمِنَ ٱلْجِنَّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبَّهِ وَمَنْ يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا تُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ ﴿ وقوله: ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشاَءُ مِنْ مَّحَارِيبَ وَتَمَاثِيلَ﴾ قال: في الشجَر.

٢/٨٧٥٣ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد، وعبدالله ابنّي محمّد بن عبسى، عن عليّ ابن الحكّم، عن أباذ بن عثمان، عن أبي العبّاس، عن أبي عبدالله (عب الله)، في قول الله عزّوجلَ: ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَحَارِيبَ وَتَمَاثِيلَ ﴾، فقال: «والله ما هي تماثيل الرجال والنساء، ولكنّها تماثيل (١) الشجَر وشِبهه».

٣/ ٨٧٥٤ ـ الطَّبَرْسِيّ: رُوي عن الصادق صدال أنّه قال: «والله ما هي تماثيل الرجال والنساء، ولكنّه الشجر وما أشْبَهه».

٤/ Α۷٥٥ على بن إبراهيم: قوله: ﴿ وَجِفَانِ كَالْجُوَابِ ﴾ أي جَفْنَة كالحُفْرَة ﴿ وَقُدُورٍ رَّاسِيَاتِ ﴾ أي ثابِنات. ثمّ قال: ﴿ آغْمَلُواْ عَالَ دَاوُدَ شُكُراً ﴾ قال: اعملوا ما تُشكرون عليه.

قوله تعالى:

فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ إِلَّا دَابَّةُ ٱلأرضِ تَأْكُلُ مِنْسَأْتَهُ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ ٱلْجِنُّ أَنْ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَبِثُواْ

سورة مسبأ آية . ١٣. ١٣ .

١ ـ تفسير القمّي ٢: ١٩٩.

۲ ـ الكافي ٦: ٧/٥٢٧.

(١) (تماثيل) ليس في المصدر.

۲ ـ مجمع البيان ۸: ۲۰۰

٤ ـ تفسير القمّي ٢: ١٩٩.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدرة الحلقة بعد الحلقة.

٥١٠ ...... البرهان في تفسير القرآن

#### فِي آلعَذَابِ آلْمُهِينِ [ ١٤ ]

مالح، عن الوليد بن صبيح، عن أبي عبدالله (مبدالله)، قال: «إنّ الله عزّ وجل أوحى إلى سليمان بن صالح، عن الوليد بن صبيح، عن أبي عبدالله (مبدالله)، قال: «إنّ الله عزّ وجل أوحى إلى سليمان بن داود (عنها الدون)؛ أنّ آية مويل أنّ شجَرةً تخرُج من بيت المقدس يقال لها الخرنوبة. فنظر سُليمان يوماً، فإذا الشجرة الخرنوبة قد طلّعت من بيت المقدس، فقال لها؛ ما اسمُك؟ قالت: الخَرْنُوبة ـ قال ـ فولَى سليمان مُذْيِراً إلى مِحْرابِه، فقام فيه متكناً على عَصاه، فقبَض روحه من ساعته ـ قال ـ فجعَلتِ الجنّ والإنس يَخْدِمونه، ويسْعَون في أمره كما كانوا، وهم يظنّون أنّه حيّ لم يَمُتْ، يَغْدُون ويروحون وهو قائم ثابت، حتى دبّتِ الأرضة من عَصاه، فأكلت مِنْسَانه، فانكسَرَت، وخرّ سليمان (عبد الديم) إلى الأرض، أفلا نسمع قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمّا خَرّ تَبَيّتَتِ ٱلْجِنَّ أَنْ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَيِنُواْ فِي آلغذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴾ ».

٢/ ٨٧٥٧ - ابن بابويه، قال: حدّ ثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني وضراه على قال: حدّ ثنا علي بن إبراهيم ابن هاشم، عن أبيه، عن علي بن مغيّد، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن علي بن موسى الرضاء عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمد (() عليهم البلام، قال: «إنّ سليمان بن داود (مله السلام) قال ذات يوم لأصحابه: إنّ الله تبارك وتعالى قد وهب لي مُلكاً لا ينبّغي لأحّدٍ من بُعدي، سخّر لي الريح والإنس والجنّ والطبر والوحوش، وعلّمني منطق الطبر، وآتاني من كلّ شيء، ومع جميع ما أوتيت من المُلك ما تمّ سروري يوماً (ا) إلى الليل، وقد أحبَيْتُ أن أدخُل قَصْري في غدٍ، فأصفد أعلاء وأنظر إلى مَمالكي، فلا تأذّنوا لأحدٍ عليّ لئلا يَرِد عليّ ما يُنغَصَ عليّ يومي. فتالوا: نعم.

فلما كان من الغد، أخذ عصاء ببده وصيد إلى أعلى موضع من قَصْرِه، ووقف متكناً على عصاه ينظر إلى ممالكه، مسروراً بما أوتي، فرحاً بما أعطي، إذ نظر إلى شابٌ حسن الوجه واللباس قد خرج عليه من بمعض زوايا قصره، فلما أبضر به سُليمان اعبى الله عن أدخلك إلى هذا القصر، وقد أردْتُ أن أخْلوَ فيه هذا اليوم، وبإذن مَنْ دخلت؟ قال الشاب: أدخلني هذا القصر ربُّه، وبإذنه دخلت. فقال: ربُّه أحقُ به منّي، فمن أنت؟ قال: أنا ملك الموت. قال: وقيم جئت؟ قال جئت الأقبض روحك. قال: امْضِ لما أمِرْتَ به، فهذا يوم سروري، وأبى الله عزّ وجل أن يكون لى سرور دون لِقائه.

فقبَض ملك الموت روحه وهو متكئ على عَصاه، فبقي سُليمان متّكناً على عَصاه وهو ميّت ما شاء الله،

سورة سبأ آية ـ ١٤ ـ

۱ ـ الكافي ٨: ١٦٤/١٤٤.

٢ ـ عيون أخبار الرضا 1: ٢٤/٢٦٥، علل الشرائع: ٢/٧٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: عن أبيه محمد بن عليّ.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ما تمّ لي سرور يوم.

سورة سبأ (٣٤) ...... المستمارة المست

والناس بنظُرون إليه وهم يُقدّرون أنّه حيّ، فافتَتنوا فيه، واختَلفوا، فمنهم من قال: إنّ سليمان قد بقي متّكِئاً على عصاء هذه الأيّام الكثيرة ولم يَتعَب، ولم ينمّ، ولم يأكُل، ولم يشرب! إنّه لربّنا الذي يجب علينا أن نَعْبُدَه. وقال قوم: إنّ سليمان ساحر، وإنّه ليُرينا أنّه واقِف متّكئ على عَصاه فيستحر أعبُننا، وليس كذلك. وقال المؤمنون: إنّ سليمان هو عبدالله ونبيّه، يدبّر الله أمرّهُ بما شاء.

فلمًا اختلفوا بعث الله عزّ وجلّ الأرضّة فدبّت في عَصا سُليمان، فلمّا أكلّت جَوْفَها انكسّرت العَصا، وخرّ سليمان من قصره على وجهه، فشكّرتِ الجِنّ الأرضّة على صنيعها، فلأجل ذلك لا توجد الأرضّة في مكان إلا وعندها ماء وطين، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَىٰ مَوْتِهِ إِلَّا دَابَّةُ ٱلأرضِ تَأْكُلُ مِنْسَأَتَهُ ﴾ يعني عَصاه ﴿ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ ٱلْجِنُّ أَنْ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَبِثُواْ فِي ٱلعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴾ .

ثمّ قال الصادق صيد العمري: «وما نزّلت هذه الآية هكذا، وإنّما نزّلت: فلمّا خرّ تبيَّنَتِ الإنس أنّ الجنّ لو كانوا يعلّمونَ الغَيْبَ ما لَبِثوا في العَذابِ المُهينِ».

٣/ ٨٧٥٨ عن ابن أبي عمّير، عن أبان، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عليه الله)، قال: وأمر سُلَيمان بن داود الجِنّ هاشم، عن ابن أبي عمّير، عن أبان، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عليه الله)، قال: وأمر سُلَيمان بن داود الجِنّ فصنَعوا له قُبّةً من قوارير، فبينما هو متّكئ على عَصاه في القُبّة ينظر إلى الجِنّ كيف يعمّلون، وهم ينظرون إليه، إذ حانت منها التِقاتة، فإذا رجُل معه في القُبّة، قال: من أنت؟ قال أنا الذي لا أقبَل الرُشا، ولا أهاب المُلوك، أنا ملك الموت. ففبَضه وهو قائم متكئ على عَصاه في القُبّة، والجِنَ يَنظُرون إليه وقال عمكثوا سنة يدأبون له حتى بعَث الله عزّ وجل الأرضَة، فأكلت مِنْسَأته، وهي العَصا ﴿ فَلَقًا خُرَا تَبَيّنَتِ ٱلْجِنُ أَنْ لَوْ كَاتُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَيِثُواْ فِي الله عزّ وجلَ الأرضَة، فأكلت مِنْسَأته، وهي العَصا ﴿ فَلَقًا خُرًا تَبَيْتُتِ ٱلْجِنُ أَنْ لَوْ كَاتُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَيِثُواْ فِي الْقَدَابِ ٱلْمُهِينِ ﴾ .

قال أبو جعفر رسه الملام): «إنّ الجنّ يشكرون الأرْضَة ما صنّعت بعضا سليمان (ميه الملام)، فما تكاد تراها في مكان إلّا وعندها ماء وطين.

الحسن بن أبان، عن محمّد بن أوْرَمَة، عن الحسن بن عليّ، عن عليّ بن عُقْبَة، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (مباسلام)، قال: القد شَكرَتِ الشياطين الأَرْضَة حبن أكلت عَصا سُليمان (مباسلام) حتّى سقط، وقالوا: عليكِ الخَراب، وعلينا الماء والطين، فلا تَكاد تراها في موضِع إلارأيتَ ماءً وطيناًه.

محمّد بن محمّد بن أبي نَصْر البَرَتُطِيّ، وفضالة، عن أبان، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (على البيرة عنه)، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن محمّد، عن العبّاس بن معروف، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن أحمد بن محمّد، عن العبّاس بن معروف، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن أحمد بن محمّد بن أبي بعفر (على السلام)، قال: وإنّ الجنّ

٣ ـ علل انشرائع: ٣/٧٤.

٤ ـ علل الشرائع: ١/٧٤.

٥ ـ علل الشرائع: ١/٧٢.

شكرَت الأرْضَة ما صنَعت بعَصا سليمان، فما تكاد تراها (١) إلّا وعندها ماء وطين.

قوارير، ووضّعوه في لُجَّةِ البَحْر، ودخَله فاتكا على عَصاه، وكان يقرأ الزَّبور والشياطين أن يتَخذوا له بيتاً من قوارير، ووضّعوه في لُجَّةِ البَحْر، ودخَله فاتكا على عَصاه، وكان يقرأ الزَّبور والشياطين حوله ينظرون إليه لا يجسّرون أن يبرّحوا، فبينما هوكذلك إذ حانت منه التِفاتة، فإذا هو برجُل معه في القُبّة، ففزع منه سُليمان، فقال له: ومن أنت؟، قال: أنا الذي لا أقبل الرّشا، ولا أهابِ المُلوك. فقبَضه وهو متكئ على عَصاه سنة والجنّ يعَملون له، ولا يعلمون بموته، حتى بعث الله الأرضة، فأكلت مِنْسأته، فلما خرَّ على وجهه تبيّنت الإنس أن لوكان الجن (١) يعلمون يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين، فهكذا نزَلت هذه الآية، وذلك أنّ الإنس كانوا يقولون: إنّ الجنّ يعلمون الغيب، فلمًا سقّط سُليمان على وجُهَهِ عَلِم الإنس أن لو يعلم الجنُّ الغيبَ لم يعملوا سنة لسليمان وهو ميّت، ويتَوهّمونه حيّاً -قال - فالجنّ نشكر الأرضّة بما عَمِلت بعَصا سُليمان.

قال: فلمّا هلك سُليمان وضّع إبليس السّحر وكتّبه في كتاب، ثمّ طواه وكتّب على ظهره: هذا ما وضّعه آصِف بن برخيا للمّلِك سليمان بن داود من ذخائر كنوز المُلك والعِلم، من أراد كذا وكذا فليعمل كذا وكذا، ثمّ دفنه تحت السرير، ثمّ استثاره لهم، فقال الكافرون: ماكان يغلِبنا سُليمان إلّا بهذا. وقال المؤمنون: بل هو عبدالله ونبيّه.

٧/٨٧٦٢ ـ الطَّبَرْسِيّ: «تَبَيَّنَت الإنْس» وهي قراءة عليّ بن الحسين، وأبي عبدالله (طيه السلام).

قوله تعالى:

لَقَذْ كَانَ لِسَبَأَ فِى مَسْكَنِهِمْ أَبَّهُ جَنْنَاكِ عَنْ يَمِينٍ وَشِمَالٍ كُلُوا مِنْ رِزْقِ رَبِّكُمْ وَأَشْكُرُوا لَهُ بَلْدَهُ طَيِّبَةٌ وَرُبُ غَفُورٌ -إلى نوله نعالى - لأَيَاتٍ رِزْقِ رَبِّكُمْ وَأَشْكُرُوا لَهُ بَلْدَهُ طَيِّبَةٌ وَرُبُ غَفُورٌ -إلى نوله نعالى - لأَيَاتٍ لَرُنْ فَهُورٌ - إلى الله عالى - لأَيَاتٍ لَكُلُّ صَبَّادٍ شَكُودٍ [10 - 19]

١/ ٨٧٦٣ محمد بن يعفوب: عن محمد، عن أحمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن سَدير، قال سأل رجل أبا جعفر (طب السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَقَالُواْ رَبُّنَا بَاعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ ﴾.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: في مكان.

٦ - تفسير القبتي ٢: ١٩٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أن لو كانوا، أي الجن.

٧ - مجمع البيان ٨: ٥٩٤.

سورة سيأ (٣٤) ...... ١٣٠

فقال: «هؤلاء قوم كانت لهم قُرى متَّصِلة ينظُر بعضُهم إلى بعض، وأنهار جارية، وأموال ظاهِرة، فكفَروا بأنعُمِ آللهِ، وغيّروا ما بأنفُسِهم، فأرسَل الله عزّ وجلّ عليهم سَيْلَ العَرِم، فغزَّق قُراهم، وخزَّب ديارهم، وأذهَب أموالهم، وأبدَلهم مكان جنّاتهم جنّتين ذواتَي أكُل خَمطٍ (١)، وأثل، وشيءٍ من سِدرٍ قليل، ثمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَكُ جَزَيْنَاهُمْ بِمَا كَفَرُواْ وَهَلْ نُجَازِى إِلّا ٱلْكَفُورَ ﴾.

٢/٨٧٦٤ - وعنه: عن عليٌ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن سَدير، قال: سأل رجُل أبا عبدالله (مله السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَقَالُواْ رَبَّنَا بَاعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ ﴾ الآية.

فقال: «هؤلاء قوم كانت لهم قُرئ متَصِلة ينظُر بعضُهم إلى بعض، وأنهارٌ جارية، وأموالٌ ظاهِرة، فكفَروا بأنعُم الله، وغيَّروا ما بأنفُسِهم من عافية الله، فغيّر الله ما بهم من نعمة وإن الله لا يغيّر ما بقومٍ حتَىٰ يغيِّروا ما بأنفسهم، فأرسل الله عليهم سيل العَرِم، فغرَق قُراهم، وخرَّب ديارهم، وأذهَب أموالهم، وأبدَلُهم مكان جنّاتِهم جنتَين ذواتَي أكُلٍ خَمْطٍ، وأثْلٍ، وشيء من سِدرٍ قليل، ثمّ قال: ﴿ ذَلكَ جَزَيْنَاهُمْ بِمَا كَفَرُواْ وَهَلْ نُجَاذِي إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴾ ..

البّحر العَذْب إلى بلاد الهند، ففعلوا ذلك، وعقدوا له عقدة عظيمة من الصّخر والكِلش حتى يفيض على بلادِهم، وجعلوا للخليج مَجاري، فكانوا إذا أرادوا أن يُرسِلوا منه الماء أرسَلوه بقدر ما يحتاجون إليه، وكان لهم جنّتان عن يمين وشِمال، عن مسيرة عشرة أيّام، فيها بمرّ المارّ لا تفع عليه الشمس من التِفافهما ()، فلمّا عَمِلوا بالمتعاصي، يمين وشِمال، عن مسيرة عشرة أيّام، فيها بمرّ المارّ لا تفع عليه الشمس من التِفافهما ()، فلمّا عَمِلوا بالمتعاصي، وعَنوا عن أمر ربّهم، ونَهاهُم الصالِحون فلم ينتهوا، بعن الله على ذلك السدّ الجُرَد وهي الفارة الكبيرة \_ فكانت تقلّع الصّخرة التي لا يستقلِعها () الرجل، وترمي بها، فلمّا رأى ذلك قوم منهم هربوا وتركوا البلاد، فما زال الجُرد يقلّع الحجر حتى خرّبوا ذلك السدّ، فلم يشعروا حتى غضِيم وشيئهم السّيل، وخرّب بلادَهم، وقلّع أشجارَهم، وهو قوله: يقلّع الحجر حتى خرّبوا ذلك السدّ، فلم يشعروا حتى غضِيم وشيئهم السّيل، وخرّب بلادَهم، وقلّع أشجارَهم، وهو قوله: فلمّا العرم في يعني العظيم الشديد ﴿ وَتَدَّ لَنْ اللّهُ مَ اللّه مُنْ يَعْمَلُ اللّه عَلَى قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلُ العَرم عن الطّرفاء ﴿ وَشَيْءُ مِن سِدْر قليل \* ذلك جَرَيْنَاهُمْ بِمَاكَفُرُوا ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ بَارَكْنَا فِيْهَا ﴾ قال: مكة. الطّرفاء ﴿ وَشَيْءُ مِن سِدْر قليل \* ذلك جَرَيْنَاهُمْ بِمَاكَفُرُوا ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ بَارَكْنَا فِيْهَا ﴾ قال: مكة.

۱۹۷۹۹ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن محمّد بن سِنان، عن زَيد الشّحّام، قال: دخّل قَتادة بن دِعامّة على أبي جعفر (عبد السّلام)، فقال: «يا قَتادة، أنت فقيه أهل البّصرة؟» فقال: هكذا يزعمون. فقال أبو جعفر (عبد السلام): «بلغني أنّك تفسّر القُرآن؟» قال له قَتادة: نعم. فقال له أبو

<sup>(</sup>١) الخَمْط: كلّ نبت قد أخذ طعماً من مرارة حتى لا يمكن أكلُه. «لـان العرب ـ خمط ـ ٧: ٢٩٦».

۲ ـ الكافي ۲: ۲۲/۲۱۰.

٣ ـ تفسير القمتي ٢: ٢٠٠.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: فيها ثمرٌ لا يقع عليها الشمس من التفافها.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يستقيلها.

٤ ـ الكافي ٦: ٢١١/٥٨٥.

جعفر (عليه السلام): «بعلم تفسّره، أم بجهل؟». قال: لا، بعلم. فقال له أبو جعفر (عليه السلام): «فإن كنت تُفسّره بعِلم فأنت أنت، وأنا أسألك». قال قَتادة: سَلْ.

قال: وأخبِرُني عن قول الله عزّ وجلّ في سبأ: ﴿ وَقَدَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّيْرَ سِيرُواْ فِيْهَا لَيَالِي وَأَيَّامَا مَامِنِينَ ﴾ .. فقال قَنادة: ذلك من خرّج من ببته بزادٍ، وراحِلةٍ، وكِراءٍ حلال يُريد هذا الببت، كان آمناً حتّى يرجع إلى أهله.

فقال أبو جعفر (عبدسم): «أنشدك بالله ـ يا قتادة ـ هل تعلّم أنّه قد يخرُج الرجُل من بيته بزادٍ حلالي، [وراحِلةِ] وكِراءٍ حَلال، يُريد هذا البيت، فيُقطَع عليه الطريق، فتذهّب نَفَقَتُه، ويُضْرَب مع ذلك ضَرْبةً فيها اجتياحه؟، قال قَتادة: اللهمّ نعم.

فقال أبو جعفر (عبد السلام): دو يحك \_ يا قتادة \_ إنْ كُنْتَ إنّما فسّرتَ القُرآن من يَلقاء نفسِك فقد هلكتَ وأهلكت، وإن كنت أخَذْتَه من الرّجال فقد هلكتَ وأهلكتَ. ويحك \_ يا قتادة \_ ذلك من خَرج من بيته بزادٍ، وراحلة، وكراء خلال يروم هذا البيت، عارفاً بحقّنا، يَهوانا قلبه، كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ ٱلنّاسِ تَهْوِيّ النّهِمْ ﴾ (١) ولم يَعْنِ البيت، فيقول: إليه، فنحن والله دعوة إبراهيم (منزاة عليه) التي من هوانا قلبُه قُبِلت حِجّنه، وإلا فلا. يا قتادة، فإذا كان كذلك كان آمِناً من عَذاب جَهنّم يوم القيامة».

قال قَتادة: لا جَرم، والله لا فسَّرتُها إلَّا هكذا. فقال أبو جعفر (عب السلام): ﴿ إِنَّمَا يَعْرِفُ القُرآنَ من خوطِبَ يِهِ ٤٠

مالح الهمداني، قال: كتبت إلى صاحب الزمان، طبال إن أهل بيني يُؤذونني، ويُقَرَّعونني (أُ بالحديث الذي صالح الهمداني، قال: كتبت إلى صاحب الزمان، طبال بيني أن أهل بيني يُؤذونني، ويُقَرَّعونني (أُ بالحديث الذي رُوي عن أبائك (طبهم السلام)، أنهم قالوا: الحدّامنا وقُوّامنا شِرار خَلْقِ الله، فكتَب: «ويحكم، ما تقرءون ما قال الله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى آلَيْنِي بَارَكْنَا فِيهَا قُرى ظَاهِرَة ﴾ فنحن والله القرى التي بارك الله فيها، وأنتم القرئ الظاهرة».

ورواه ابن بابويه في (غَيبَته)، قال: حدّثنا أبي، ومحمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قالا: حدّثنا عبدالله ابن جعفر الحِمْيَري، عن محمّد بن صالح الهَمداني، عن صاحب الزمان (عبه السلام)، الحديث إلى آخره (1).

٩/٨٧٩٨ - ابن بابويه: بإسناده عن أبي عبدالله (مله السلام) - في حديث في معنى الآية - قال: «يا أبا بكر، وسيرُوا فِيهَا لَيَالِي وَأَيَّاماً ءَامِئِينَ، له - فقال - مع قائمنا أهل البيت».

٧/ ٨٧٦٩ . محمّد بن العبّاس: عن الحسين بن عليّ بن زكريّا البصري، عن الهَيشم بن عبدالله الرّمّاني، قال:

<sup>(</sup>۱) إبراهيم ۱٤: ۳۷.

٥ ـ الغيبة: ٢٩٥/٣٤٥.

<sup>(</sup>١) التقريع: التأثيب-والتغنيف. «لسان العرب ـ قرع ـ ١٨ ٢٦٦». في «ي، ط»: ويفزعوني.

<sup>(</sup>٢)كمال الدين وتمام النممة: ٢/٤٨٣.

٦ ـ علل الشرائع: ٩١/ذح٥.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ١/٤٧١.

سورة سبأ (٣٤) ...... ١٥٠

حدَثني عليّ بن موسى، قال: «حدَثني أبي موسى، عن أبيه جعفر (طبه الدي أنال: دخل على أبي بعض من يُفسّر الفرآن، فقال له: أنت فلان؟ وسَمّاه باسمه، قال: نعم. فقال: أنت الذي تُفسّر الفرآن؟ قال: نعم. قال: فكيف تُفسّر هذه الآبة: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَارَكْنَا فِيْهَا قُرى ظَاهِرَةٌ وَقَدَّرْنَا فِيْهَا آلسَّيْرَ سِيرُواْ فِيْهَا لَيَالِي وَأَيَّاماً هذه الآبة: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَارَكْنَا فِيْهَا قُرى ظَاهِرَةٌ وَقَدَّرْنَا فِيْهَا ٱلسَّيْرَ سِيرُواْ فِيهَا لَيَالِي وَأَيَّاماً عَدْه الآبة وقطع؟ قال: نعم. عَوْف وقطع؟ قال: نعم. قال: فموضع يقول الله عزّ وجلّ: آمِن، يكون فيه خوف وقطع؟! قال: فما هو؟ قال: ذاك نحن أهل البيت، قد سمّاكم الله أناساً، وسَمّانا قُرى.

قال: مُعِلَّ فداك، أَوَجدْتَ هذا في كتاب الله أَنَّ القُرئ رجال؟ قال أبو عبدالله (مدالله): أليس الله تعالى يقول: ﴿ وَسَعَلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِي أَقْبَلْنَا فِيْهَا﴾ (١)، فللجُدران والحبطان السؤال، أم للناس؟ وقال تعالى: ﴿ وَإِن مِّنْ قَرْيَةٍ إِلَّا نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْقِيَمَٰةِ أَوْ مُعَذَّبُوهَا عَذَاباً شَدِيداً ﴾ (١) فلِمَنِ العَذاب: للرجال، أم للجُدران والحيطان؟.

الأنصاري، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (على الله عن إبراهيم بن إسحاق النّهاوندي، عن عبدالله بن حمّاد الأنصاري، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (على الله على الدخل الحسن البصريّ على محمّد بن عليّ (على الله الله)، فقال له: يا أخا أهل البصرة، بلغني أنّك فسّرتَ آيةٌ من كتاب الله على غير ما أنزِلت، فإن كنت فعلتَ فقد هلكتَ واستهلكت (الله وما هي، جُعِلتُ فِداك؟ قال: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي فَقَد هلكتَ واستهلكت (الله عن ما هي، جُعِلتُ فِداك؟ قال: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَارَكُنَا فِيهَا قُرى ظَاهِرَةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّيْرَ سِيرُواْ فِيهَا لَيَالِي وَأَيَّاماً ءَامِنِينَ ﴾. ويحك، كيف يجعّل الله لقومٍ أماناً ومتاعّهم يُسرق بمكّة والمدينة وما ببنهما، وربّما أخِلْ عنداً، ﴿ قُتل ، وفاتت نفسه ـ ثمّ مَكَث مليّاً، ثمّ أوماً بيده إلى صَدره، وقال ـ نحن القرئ التي بارك الله فيها.

قال: جُعِلتُ فداك، أوَجَدْتَ هذا في كتاب الله أَنْ التُرئى حَال؟ قال: نعم، قوله عزّ وجلَ: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ عَنَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ فَحَاسَبْنَاهَا حِسَاباً شَدِيداً وَعَذَّبْنَاهَا عَذَاباً نُكُراً ﴾ (''، فمَن العاتي على الله عزّ وجلّ: الحبطان، أم البيوتِ، أم الرجال؟

فقال: الرجال ثمّ قال: مُجعِلتُ فداك، زِدْني. قال: قوله عزّ وجلّ في سورة يوسف صدالله، ﴿ وَسُئُلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنّا فِيْهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِيّ أَقْبَلْنَا فِيهَا﴾ (٣)، لمَنْ أمروه أن يسأل، التّرية والعِير، أم الرِجال؟

فقال: بُعِلت فِداك، فأخبِرني عن القُرئ الظاهِرة. قال: هم شيعتنا ـ بعني العُلماء منهم ـ..

<sup>(</sup>۱) يوسف ۱۲: ۸۲

<sup>(</sup>٢) الإسراء ١٧: ٥٨.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٢/٤٧٢.

<sup>(</sup>١) استهلكه: بسعني أعلكه.

<sup>(</sup>۲) الطلاق ۱۵: ۸.

<sup>(</sup>۲) يوسف ۱۲: ۸۲

٩/٨٧٧١ وفي قوله تعالى: ﴿ سِيْرُواْ فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيَّاماً ءَامِنِينَ ﴾ رُوي عن أبي حمزة النُماليّ، عن عليّ بن الحسين (طبالله)، أنّه قال: «آمنين من الزَّيْخ» أي فيما يقتَبِسون منهم من العِلم في الدنيا والدين.

١٠/ ٨٧٧٢ ـ الطَّبَرْسِيَ في (الاحتجاج): عن أبي حمزة التُماليّ، قال: دخَل قاضٍ من قُضاة أهل الكوفة على عليّ بن الحسين اعليما السلام،، فقال له: جعَلني الله قداك، أخبِرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ اللّهُ عَن وَجِلَ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ اللّهُ عَن وَجِلَ الله عَز وجلّ فَيها قَرَى ظَاهِرَةً وَقَدَّرْنَا فِيْهَا ٱلسَّيرَ سِيْرُواْ فِيها لَيّالِيّ وأيّاماً مَامِنِينَ ﴾. قال له: «ما تقول الناس فيها قِبَلكم بالعراق؟». فقال: يقولون إنّها مكّة. فقال: «وهل رأيت السّرِق في مَوضِع أكثر منه بمكّة؟».

قال: فما هو؟ قال: «إنّما عنى الرجال». قال: وأين ذلك في كتاب الله؟ فقال: وأوما تسمّع إلى قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَأَيِّنْ مِن قَرْيَةٍ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ ﴾ (١)، وقال: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْقُرِّيَ أَهْلَكْنَاهُمْ ﴾ (١)، وقال: ﴿ وَسْئَلِ ٱلْقَرْيَةُ اللّهُ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ ﴾ (١)، أفيسأل القرية، والعِبر، أو الرجال؟». قال: وتَلا عليه آيات في هذا المعنى.

قال: جُعِلْنا فِداك، فمن هُم؟ قال: «نحن هم». وقوله: ﴿ سِيرُواْ فِيهَا لَيَالِيّ وَأَيَّاماً عَامِنِينَ ﴾، قال: «آمنين من الزَّيْغ».

11/AVV۳ ـ وعنه، في (الاحتجاج): عن أبي حمزة التُمالي، قال: أتى الحسنُ البصريّ أبا جعفر (عبدالله)، قال: يا أبا جعفر، ألا اسألك عن أشياء من كتاب الله؟ فقال له أبو جعفر (عبدالله): «ألستّ فقيه أهل البصرة؟» قال: قد يُقال ذلك. فقال له أبو جعفر (عبدالله): «هل بالبصرة أخلّ تأخّذ عنه؟» قال: لا. قال: «فجميع أهل البصرة يأخّذون عنك؟» قال: نعم.

فقال أبو جعفر المداسلام؛ وسُبحان الله! لقد تعلَّدَتْ عظيماً من الأمر، بلغني عنك أمرٌ فما أدري أكذلك أنت، أم يُكذَّبُ عليك؟، قال: ما هو؟ قال: وزعموا أنَّك تقول: إنَّ الله تحلّق العِبادَ وفوّض إليهم أمورَهم، قال: فسكّ الحسن، فقال: وأرَأيتَ مَنْ قال الله له في كتابه: إنَّك آمِنْ، هل عليه خَوْف بعد هذا القّول؟، فقال الحسن: لا.

فقال أبو جعفر (عبدالسلام): ﴿إِنِّي أعرض عليك آبةً، وأنهي إليك خِطابًا، ولا أحسَبك إلا وقد فسّرته على غير وجهه، فإن كنت فعلت ذلك فقد هلَكت وأهلَكت، فقال له: ما هو؟ فقال: ﴿أَرَأَيت الله حيث يقول: ﴿وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَارَكْنَا فِيْهَا قُرِئ ظَاهِرةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا ٱلسَّيْرَ سِيرُواْ فِيهَا لَيَالِي وَأَيَّاماً عَامِنِينَ ﴾ با حَسن، بلغني أنّك أفتَبْتَ الناسَ، فقلتَ: هي مكَة؟ه.

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ٣/٤٧٣.

١٠ ـ الاحتجاج: ٣١٣.

<sup>(</sup>١) الطلاق ٥٥: ٨.

<sup>(</sup>۲) الكهف ۱۸: ۹۵.

<sup>(</sup>۲) پوسف ۱۲: ۸۲

١١ ـ الاحتجاج: ٣٢٧.

سورة سبأ (٣٤) ............

وقال أبو جعفر (عبدالسلام): افهل يُقطعُ على من حَجّ مكّة، وهل يَخاف أهل مكّة، وهل تذهّب أموالهُم؟». قال: بلى. قال: افمتى يكونون آمِنين؟ بل فينا ضَرب الله الأمثال في القرآن، فنحن القُرى التي بارك الله فيها، وذلك قول الله عزّ وجلّ. فمَنْ أقرَّ بفَضْلِنا حيث أمرَهم الله أن يأتونا، فقال: ﴿وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَارَكْنَا فِيها ﴿ قُرى ظَاهِرةً ﴾، والقُرى الظاهِرة: الرُّسُل، والنَقَلَة عنّا إلى شبعتنا إلى شبعتنا.

وقوله تعالى: ﴿ وَقَدَّرْنَا فِيهَا آلسَّيْرَ ﴾ ، فالسَّيْر مثَل للعِلم ﴿ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيَّاماً ﴾ ، مثَل لما يسبر من العِلم في الليالي والأيام عنّا إليهم في الحلال، والحرام، والفرائض، والأحكام ﴿ المِينِينَ ﴾ فيها إذا أخذوا من معْدِيها الذي أمِروا أن يأخذوا منه، آمنين من الشّكُ والضّلال، والنقلة من الحرام إلى الحلال لأنهم أخذوا العِلم ممّن وجَبَ لهم أخذُهم إيّاه عنهم بالمعرفة (1) لأنهم أهل مبراث العِلم من آدم إلى حيث انتهوا، ذُريّة مُصْطَفاة بعضُها من بعض، فلم يثتّه الأمر (1) إليكم، بل إلينا انتهى، ونحنُ تلك الذُّريّة المصطفاة، لا أنت، ولا أشباهك، يا حسن. فلو قلتُ لك حين ادّعيتُ ما ليس لك، وليس إليك: يا جاهِلَ أهل البَصرة، لم أقُل فيك إلّا ما عَلِمْتُه منك، وظهر لي عنك، وإيّاك أن تقول بالتّفويض، فإنّ الله عزّ وجلّ لم يفوّض الأمرَ إلى خَلْيَه وَهناً منه وضَعفاً، ولا أجْبَرَهُم على معاصيه ظُلماً».

۱۲/۸۷۷۱ - وعنه في (الاحتجاج): أنّ الصادق (طبالله) قال لأبي حَنيفة لمّا دخَل عليه، قال: ومن أنت؟، قال: أبو حنيفة. قال (طبالله): أمل العِراق؟، قال: نعم قال: دبم تُفتيهم؟، قال: بكتاب الله، قال (طبالله): ووإنّك لَعالِمٌ بكتاب الله: ناسِخه، ومنسوخه، ومُحْكَمة، ومُثنابهه؟، قال: نعم.

قال: وفأخبِرْني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَدَّرْنَا لِيهَا ٱلسَّيْرَ سِيْرُوا فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيَّاماً ءَامِنِينَ ﴾ أيّ مَوْضِع هو؟، قال أبو حنيفة: هو ما بين مكّة والمدينة. فالتفيّ أبو عبدالله عند الله على جلسائه، وقال: «نَشَدْتُكم بالله، هل تسيرون بين مكّة والمدبنة ولا تأمنون على دِمائكم من القتل، ولا على أموالكم من السّرِق؟». فقالوا: اللهمّ نعم.

فقال أبو عبدالله (عبدالله) «ويحَكَ - يا أبا حنيفة - إنّ الله لا يقول إلّا حَقّاً، أخبِرْني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ ءَامِناً ﴾ (١) أي مَوْضِع هو؟ قال: ذلك ببت الله الحرام. فالتفت أبو عبدالله (عبدالله) إلى مجلسائه وقال: ونشدتُكم بالله، هل تعلّمون أنّ عبدالله بن الزبير، وسعيد بن مجبّير دخلاه فلم يأمّنا القتل؟ عن قالوا: اللهم نعم. فقال أبو عبدالله (عبدالله) هل تعلم بكتاب الله، فقال أبو عبدالله (عبدالله) هو علم بكتاب الله، إنّما أنا صاحِبُ قِياس وساق حديثاً طوبلاً ..

<sup>(</sup>١) في «ج»: ممن وجب لهم بأخذهم إياه عنهم المغفرة.

<sup>(</sup>٢) في «ج» والمصدر: الاصطفاء.

١٢ . الاحتجاج: ٢٦٠.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۹۷.

۱۳/ ۸۷۷۵ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن ثابت، عن القاسم بن إسماعيل، عن محمّد ابن سِنان، عن سَماعة بن مِهران، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (طبهاسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا سِنان، عن سَماعة بن مِهران، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (طبهاسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا اللهُ عَنْ وَجَلَ: ﴿ وَجَلَ: ﴿ وَجَلَ: ﴿ وَجَلَ: ﴿ وَجَلَ اللهُ فَي فَينا، لَكُلُ صَبّارٍ شَكُورٍ ﴾. قال: «صبّار على مودّتنا، وعلى ما نَزل به من شِدّةٍ أو رَخاء، صَبور على الأذي فينا، شكور لله تعالى على ولايتنا أهل البيت.

قوله تعالى:

#### وَلَـقَدْ صَـدَّقَ عَـلَيْهِمْ إِبْـلِيشَ ظَـنَّهُ فَاتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقاً مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ [٢٠]

١/ ٨٧٧٦ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيئ، عن أحمد بن سليمان، عن عبدالله بن محمد اليماني، عن مِسمع بن الحجّاج، عن صَبَّاح الحَذَّاء، عن صَبَّاح المُزنيّ، عن جابر، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: الممّا أخَذَ رسول الله (سلناله عليه وآله) بيد عليّ (عليه السلام) يوم الغّدير، صرّخ إبليس في مُجنودٍه صرخةً، فلم يَبْقَ منهم أحَدَّ في بَرّ ولا بَحر إلا أتاه، فقالوا: يا سيّدهم ومولاهم، ماذا دهاك، فما سمِعنا لَكَ صرخةً أوحَش من صَرخيتك هذه؟ فقال لهم: فَعَل هذا النبيّ فِعُلاً إن تم لم يُعْصَ الله أبداً. فقالوا: يا سيّدهم، أنت كنت لآدم.

فلمًا قال المنافقون: إنّه يَنْطِقُ عن الهَوى، وقال أحدُهما لصاحبه: أما ترى عَيْنَيه تَدوران في رأسه كأنّه مَجْنون، يَعنون رسول الله (منه عبواله)، صرّخ إبليس صرخة بطَرَب، فجمع أولياءَه، فقال: أما عَلِمْتُم أنّي كنت لآدم من قبل؟ قالوا: نعم قال: آدم نَقَضَ العَهْد ولم يَكفُر بالرّب، وهؤلاء نَقضوا العَهْد، وكفروا بالرسول.

فلمًا قَبِض رسول الله رصن المعلم وآله المؤلّق الناس غير على للنقل إبليس تاج الملك، ونصّب مِنْبَراً، وقعَد في الزينة (1) وجمع خيلَه ورَجِلَه (1) ثم قال لهم: اطرَبوا، لا يُطاع الله حتى يُقام إمام (الله. وتلا أبو جعفر (عب السلام): ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسٌ ظَنّهُ فَاتَبَعُوهُ إِلّا فَرِيقاً مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ قال أبو جعفر (عب الله): «كان تأويل هذه الآية لمّا قَبِض رسول الله (صن الله من الله من إبليس، حين قالوا لرسول الله (صن العب الله عن الهوئ، فظن إبليس بهم ظنّاً فصدّ قوا ظنّه».

سورة سبأ آية ـ ٢٠ ـ

١٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٣ /٤.

۱ \_الكافي ۱م: ۴٤٤/۳٤٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الوثبة. وقعد في الوثبة: أي الوسادة. «مرآة العقول ٢٦: ٧٠٥».

<sup>(</sup>٢) رَجِلُه: أي رَجَالته.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: حتَّىٰ يقوم الإمام.

سورة سبأ (٣٤) ...... المستقال المستقال

من فوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسَ ظَنَّهُ فَاتَبَعُوهُ إِلّا فَرِيقاً مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾، قال: «لمَا أمر الله نبيّه أن عن فوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسَ ظَنَّهُ فَاتَبَعُوهُ إِلّا فَرِيقاً مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾، قال: «لمَا أمر الله نبيّه أن بُنصّب أمير المؤمنين (علم السلام) للناس، وهو قوله: ﴿ يَا أَيّهَا ٱلرّ شُولُ بَلّغُ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبُكَ ﴾ في علي ﴿ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلّغْتَ رِسَالَته ﴾ (١) أخذ رسول الله (سلن المعارفة) ببد علي (عبد السلام) يوم غدير خمّ، وقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه، حَثَتِ الأبالِسَة التُراب على رؤوسها، فقال لهم إبليس الأكبر: ما لكم؟ قالوا: قد عقد هذا الرجل اليوم عُقْدَةً لا يَحُلُها إنسيّ إلى يوم القيامة. فقال لهم إبليس عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ فَاتَبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقاً مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عِلمَا الله سبحانه هذه الآبة: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ فَاتَبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقاً مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهِمْ أَبْلِيسُ ظَنَّهُ فَاتَبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقاً مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى شيعة أمير المؤمنين (عبد المه)».

ه قوله تعالى:

#### وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِّنْ سُلْطَانٍ -إلى فوله نعالىٰ - وَلَا تَنْفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ

٢ ـ تفسير القمني ٢: ٢٠١.

<sup>(</sup>١) المائدة ٥: ١٧.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: رؤوسهم.

٣ ـ تأريل الآيات ٢: ٤٧٣ /٥.

٤ ـ تأويل الآبات ٢: ٧٤/٤.

<sup>(</sup>١) المائدة ٥: ١٧.

٥٢٠ ...... البرهان في تفسير القرآن

#### إِلَّا لِمَن أَذِنَ لَهُ [ ٢٦ ـ ٢٣ ]

١/ ٨٧٨٠ ـ عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ وَمَاكَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ مِّنْ سُلْطَانِ ﴾ كِنَايَة عن إبليس ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمْ مَنْ يُؤْمِنُ بِالأَخِرَةِ مِمَّنْ هُوَ مِنْهَا فِي شَكُّ وَرَبُّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴾ .

ثمّ قال عزّ وجلّ احتجاجاً منه على عَبَدَة الأوثان: ﴿ قُلِ آدْعُواْ آلَذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ آفَهِ لَا يَمْلِكُونَ مِغْقَالَ 
ذَرَّةٍ فِي آلْسَمَاوَاتِ وَلَا فِي آلأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا ﴾ كناية عن السَّماوات والأرض ﴿ مِنْ شِرْكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّنْ 
ظَهِيرٍ ﴾ وقوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَنْفَعُ آلشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ ﴾ قال: لا يشفَع أحدٌ من أنبياء الله ورُسُلِهِ يومَ 
القيامة حتى يأذَن الله له إلا رسول الله (سلن عب رآد،) فإنّ الله قد أذِنَ له في الشّفاعة من قبل يوم القيامة، والشّفاعة له وللأثمّة من وُلده، ومن بعد ذلك للأنبياء (عنهم السلام).

۲/۸۷۸۱ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَيّر، عن معاوية بن عمّار، عن أبي العبّاس المكبر، قال: دخَل مَولَىٰ لامرأة عليّ بن الحسين (هبال الام) على أبي جعفر (عبال الله)، يقال له أبو أيمن، فقال: يا أبا جعفر، يَغُرُون (۱) الناس، ويقولون: «شفاعة محمّد، شفاعة محمّده؟! فغَضِبَ أبو جعفر (عبال الله) حتّى تغيّر (۱) وجهه، ثمّ قال: «وبحك ـ يا أبا أيمن ـ أغرّك أن عفّ بطنك وفَرجُك، أما لو رأيت أفزاع القيامة لقد احتَجْتَ إلى شفاعة محمّد (من الاعبادة»، وبلك فهل يشفّع إلّا لمن وجبت له النار».

ثمّ قال: دما من أحدٍ من الأوّلين والآخرين إلّا وهو محتاجٌ إلى شفاعة محمّد رسول الله (من الله عبه رآله) يوم القيامة».

ثمّ قال أبو جعفر (مب سلام): «إنّ لرسول الله (عن الأعلى إلى الشفاعة في أمّته، ولنا الشفياعة في شيعتنا، ولشيعتنا الشفاعة في أهاليهم». ثمّ قال: «وإنّ المؤمّن ليَشْفَع في مثل رَبيعة ومُضَر، وإنّ المؤمن ليشفّع حـتّىٰ لخادمه، يقول: يا ربّ، حقّ خدمتي، كان يقيني الحرّ والبّرد».

لخادمه، يقول: يا ربّ، حقّ خدمتي، كان يقيني الحرّ والبرده.
٢/ ٨٧٨٢ ـ شرف الدين النجفي: قال عليّ بن إبراهيم (حداث): رُوي عن أبي جعفو (١٠) (عبدالله) أنه قال: «الا يقبل الله الشفاعة يوم القيامة الأحَدِ من الأنبياء والرُسُل حتى يأذنَ له في الشفاعة إلارسول الله (صان اله عبدوالد)، فإنّ الله قد أذِنَ له في الشفاعة من قبل يوم القيامة، فالشفاعة له، والأمير المؤمنين (عبدالله)، وللأثمّة من ولده (عبهمالله)، ثمّ من بعد ذلك للأنبياء اصلادا عليهم)».

سورة سبأ آية - ٢١ - ٢٣ -

١ ـ تفسير القمتي ٢: ٢٠١.

٢ ـ تفسير القمتي ٢: ٢٠٢.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: تغرّون الناس وتقولون.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: تربّد،

٣ ـ تأريل الآيات ٢: ٨/٤٧٦.

<sup>(</sup>١) في ﴿جِ ، ي ﴾ والمصدر: أبي عبدالله.

سورة سبأ (٣٤) ......

عبدالله (عبه الله عن شفاعة النبيّ (مان الفعله واله عليّ بن مِهران، عن زُرْعَة، عن سَماعة، قال: سألت أبا عبدالله (عبه الله) عن شفاعة النبيّ (مان الفعله واله القيامة قال: ﴿يُحشّر الناس يوم القيامة في صَعيدٍ واحدٍ، فيُلْحِمُهم الْعَرَق، فيقولون: انطلِقوا بنا إلى أبينا آدم (عبه الله) يشفّع لنا. فيأتون آدم (عبه الله)، فيقولون له: اشفّعٌ لنا عند ربّك. فيقول: إنّ لي ذنباً وخطيئة، وإنّي أستحيى من ربّي، فعليكم بنوح. فيأتون نوحاً، فيرُدُهُم إلى من يَليه، ويرُدُهم كلّ نبيّ إلى من يَليه من الأنبياء، حتى ينتهوا إلى عبسى (عبه اللهم)، فيقول: عليكم بمحمد (صلاالة عبه وآله). فيأتون محمداً (صلاالة عبه وآله)، فيعرضون أنفسهم عليه، ويسألونه أن يشفّع لهم، فيقول: انطلقوا بنا فينطلقون حتى يأتي بابّ الجنّة، فيستقبل وَجُمّة الرحمن سُبحانه، ويَخِرّ ساجداً، فيمكُثُ ما شاء الله، فيقول الله له: ارْفَعْ وأسَك يا محمد واشْفَعْ ، وسَلْ تُعْظَى فيهم».

قوله تعالى:

## حَستَىٰ إِذَا فُسزِّعَ عَسنْ قُسلُوبِهِم - إلى صَوله نعساليٰ - وَهُمَ وَ ٱلْفَتَّاحُ ٱلْعَلِيمُ [ ٢٦ - ٢٦]

1/ AVA£ على بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عيدالدم)، في قوله: ﴿حَتَىٰ إِذَا قُرُّعَ عَنْ قُلُوبِهِم قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ ﴾: «وذلك أنّ أهل السماوات لم يسمّعوا وَحْياً فيما بين أن بُعث عيسى بن مريم (مهدالدم) إلى أن بُعِث محمد (ملاه على والله بعث الله جَبْرَتيل إلى رسول الله (ملناة عبدرالد)، فلما بعث الله جَبْرَتيل إلى رسول الله (ملناة عبدرالد)، فسمِع أهل السماوات صوت وَحْي القُران كُوفْع الحديد على الصّفا، فصّعِق أهل السماوات، فلما فرّغ من الوَحْي انحذر جَبْرَتيل، كلما مرّ بأهل سماء فُزْع عن قلوبهم. يقول: كُشِف عن قلوبهم، فقال بعضُهم لبعض: ماذا قال ربّكم؟ قالوا: الحقّ، وهو العليّ الكبيرة.

قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا ﴾ ، يقول: يقضي بيننا ﴿ بِالحَقَّ وَهُوَ ٱلْفَتَّاحُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ قال: القاضى العليم.

قوله تعالى:

#### وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ [ ٢٨ ]

١/ ٨٧٨٥ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدَّثنا عليّ بن جعفر، قال: حدَّثني محمّد بن عبدالله الطائيّ، قال: حدّثنا

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٧٦/٩.

سورة سبأ آية ـ ٢٣ ـ ٢٦ ـ

١ ـ تفسير القمّي ٢: ٢٠٢.

سورة سبأ آية ٢٨٠ .

١ ـ تفسير القمّي ٢: ٢٠٢.

محمّد بن أبي عُمَير، قال: حدّثنا حَفْص الكُناسيّ، قال: سمِعت عبدالله بن بكر الأرَّجاني، قال: قال لي الصادق جعفر بن محمّد (عليه السلام): وأخيرني عن رسول الله (صلالة عليه والد)، كان أرسل عامّة للناس، أليس قد قال الله في مُحكم كتابه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّاكَاقَةً لِلنَّاسِ ﴾ لأهل المشرق والمغرب، وأهل السماء والأرض من الجنّ والإنس، هل بلّغ (١) رسالته إليهم كلّهم؟، قلت: لا أدري.

قال: «يا بن يكر، إنَّ رسول الله (سلزَاه عليه رآله) لم يخرُّج من المدينة، فكيف أبلَغ أهل المشرق والمغرب؟، قلت: لا أدرى.

قال: وإنّ الله تعالىٰ أمر جَبْرَئيل فاقتَلَع الأرض بريشةٍ من جَناحه، ونصّبَها لرسول الله (صلى الله عبدواله)، فكانت بين يديه مثل راحته في كفّه، ينظر إلى أهل المشرق والمغرب، ويُخاطب كلَّ قومٍ بألسنَتِهم، ويدعوهم إلى الله تعالىٰ وإلى نُبوّته بنفسه، فما بقيت قرية ولا مدينة إلّا ودّعاهم النبيّ (صلى الاعبداله) بنفسه ا

١٠٨٧٩٦ - أبو القاسم جعفر بن محمد بن قُوْلَوَيْه، قال: حدّثني محمد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، عن أبيه، عن عليّ بن محمد بن سليمان، عن محمد بن خالد، عن عبدالله بن حمّاد البصري، عن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله عن عبدالله بن بكر الأرّجانيّ، عن أبي عبدالله اعداله اعداله عن حديث طويل قلت له: جعلت فداك، فهل يرى الإمام ما بين المشرق والمغرب؟

قال: «يا بن بكر، فكيف يكون حُجّة على ما بين قُطْريها وهو لا يَراهم، ولا يحكم فيهم؟ وكيف يكون حُجّة على قوم غُيّب لا يقدِر عليهم ولا يقدِرون عليه؟ وكيف يكون مؤدّياً عن آلله، وشاهِداً على الخلّق وهو لا يراهم؟ وكيف يكون حُجّة عليهم وهو محجوب عنهم، وقد حيل بينهم وبينه أن يقوم بأمر ربّه فيهم، والله يقول: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلّا كَآفَةً لِلنّاسِ ﴾ يعني به مَنْ على الأرض، والحُجّة من يعد النبيّ (سلناه عليه رآله) يقوم مقام النبيّ (ملناه عليه رآله) وهو الدليل على ما تشاجرت فيه الأمّة، والآخذ بحقوق الناس».

وقد تقدّم حديث صالح بن مِينَمَّرُ عَن أَبِي جِعِفْرُ رَبِ سِينٍ، في قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِى فَرَضَ عَـلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَآدُكَ إلى مَعَادٍ﴾ (١).

قوله تعالى:

#### وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَنْ تُؤْمِنَ بِهَذَا القُرْءَانِ ـ إلى قوله تعالى ـ وأَسَرُّواْ ٱلنَّدَامَةَ لَمَّا رَأَوُاْ ٱلْعَذَابَ [ ٣٦ ـ ٣٣ ]

١/ ٨٧٨٧ ـ عليّ بن إبراهيم: ثمّ حكىٰ الله لنبيّه قول الكفّار من قريش وغيرهم: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَنْ

<sup>(</sup>١) في «ي» و «ط» نسخة بدل: أبلغ.

٢ ـ كامل الزيارات: ٢/٣٢٦.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٤، ٧) من تفسير الآية (٨٥) من سورة القصص.

سورة سبأ آية -٣٣٠٣١.

نُوْمِنَ بِهَذَا القُرَءَانِ وَلَا بِالَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ من كُتُبِ الأنببآء ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّالِمُونَ مَوْقُولُونَ عِندَ رَّبِهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ ٱلْقَوْلَ يَقُولُ ٱلَّذِينَ آسْتُضْعِفُواْ لِلَّذِينَ آسْتَكْبَرُواْ ﴾ وهم الرؤساءِ ﴿ لَوْلَا أَنْتُمْ لَكُنَّا مُوْمِنِينَ ﴾ قَالَ ٱلَّذِينَ آسْتَكْبَرُواْ لِلَّذِينَ آسْتُضْعِفُواْ أَنْحُنُ صَدَدْنَاكُمْ عَنِ ٱلْهُدَىٰ ﴾ وهو البيان العظيم ﴿ بَلْ كُنتُم مُّجْرِمِينَ ﴾ ، ثمّ بقول الذين استُضعِفُوا للذين استَكبَروا: ﴿ بَلْ مَكْرُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾ يعني مَكرتُم بالليل والنَّهارِ.

ُ قال: قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَسَرُّواْ ٱلنَّدَامَةَ لَمَّا رَأُواْ ٱلْعَذَابَ ﴾ قال: «يُسِرُونَ النَدامة في النار إذا رأوا وليّ الله، فقيل: يا بن رسول الله، وما يُغنِيهم إسرار النَدامة وهم في العَذاب؟ قال: «يكرَهون شَماتة الأعداء».

قوله تيمالي:

## 

١/ ٨٧٨٩ - عليّ بن إبراهيم: ثمّ افتخروا على الله بالغين، فقالوا: ﴿نَحْنُ أَكْثَرُ أَمْوَالاً وَأَوْلَاداً وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ﴾ فردّ الله عليهم، فقال: ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّى يَبْسُطُ آلرِزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلْنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ \* وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلاَ أَوْلَادُكُمْ بِالَّتِى تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَىَ إِلَّا مِّنْ فَامْنَ وَعْمِلْ صَالِحاً﴾

٣/٨٧٩١ ـ ابن بابويه، قال: حدَّثنا أبي، قال: حدَّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسين، عن

٢ ـ تفسير القمّى ١: ٣١٣.

سورة سبأ آية ـ ٢٥ ـ ٢٧ ـ

۱ ـ تفسير القمّي ۲: ۲۰۳.

٢ ـ تفسير الفمّي ٢: ٢٠٣.

٣ ـ علل الشرائع: ٧٣/٦٠٤.

ابن محبوب، عن إبراهيم الجازي (1)، عن أبي بصير، قال: ذكرنا عند أبي جعفر (عليه السلام) من الأغنياء من الشبعة، فكأنّه كرِه ما سمِع منّا فيهم، قال: «با أبا محمّد، إذاكان المؤمن غَنيّاً، رحيماً، وصولاً، له معروف إلى أصحابه أعطاه الله أجْرَ ما يُنْفِق في البِرّ أجرَه مرّتين ضِعْفَين، لأنّ الله عز وجلّ يقول في كتابه: ﴿ وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلاَ أَوْلَادُكُمْ بِالَّتِي اللهُ أَجْرَ ما يُنْفِق في البِرّ أجرَه مرّتين ضِعْفَين، لأنّ الله عز وجلّ يقول في كتابه: ﴿ وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلاَ أَوْلَادُكُمْ بِالَّتِي اللهُ أَجْرَ ما يُنْفِق في البِرّ أجرَه مرّتين ضِعْفَين، لأنّ الله عز وجلّ يقول في كتابه: ﴿ وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلاَ أَوْلَادُكُمْ بِاللَّبِي اللهُ عَنْ عَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ لَهُمْ جَزَاءٌ الضِعْف بِمَا عَمِلُواْ وَهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ عَامِنُونَ ﴾ .

قوله تعالى:

#### وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ـ إلى فوله نعالىٰ ـ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلجِّنِّ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُّؤْمِنُونَ [ ٣٩ ـ ٤١ ]

١/ ٨٧٩٢ ـ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عثمان بن عيسى، عمَن حدَثه، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: قلت: آيتان في كتاب الله عزّ وجلّ، أطلبهما فلا أجِدهُما. قال: «وما هما؟» قلت: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ آدْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ (١) فندعوه، ولا نرى إجابة. قال: «أفترى الله عزّ وجلّ أخلَف وَعْدَهُ؟» قلت: لا قال: «فَمم ذلك؟». قلت: لا أدري. قال: «لكنّي أخيرك، من أطاع الله عزّ وجلّ فيما أمره، ثمّ دَعاه (١) من جهة الدُّعاء أجابه».

قلت: وما جهة الدعاء؟ قال: «تبدأ فتحمد الله، وتلذكر نِعَمَهُ عندك، ثمّ تشكّره، ثمّ تُصلّي على النبيّ (مننه عنه والد)، ثمّ تذكّر ذنوبك فنقرّ بها، ثمّ نستُعيذ منها، فهذا جهة الدعاء».

ثم قال: هوما الآية الأخرى؟، قلت: قول الله عز واحل: هو قما أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾، وإنّي أَنفِقُ ولا أرى خَلَفاً؟ قال: «أَفترى الله عزّ وجلَ أَخْلَف وَعْدَه؟». قلت: لا. قال: «فَمِمَّ ذلك؟». قلت: لا أدرى. قال: «لو أَنَ أَحَدكم اكتسبَ المال من حِلَه، وأَنفَقَه في حِلَه، لم يُنْفِقُ دِرهَما إلّا أَخلِف عليه».

٢/٨٧٩٣ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن حمّاد، عن حَريز، عن أبي عبدالله اعبدالسلام،، قال: وإنّ الربّ تبارك وتعالى يُنزل أمرَه كلّ ليلة جُمُعة إلى السماء الدنيا من أوّل الليل، وفي كلّ ليلة في الثلث الأخير،

سورة سبأ آية ـ ٣٩ ـ ٤١ ـ 3 ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۲۵۲/۸

<sup>(</sup>۱) غافر ۱۶: ۲۰.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط»: من دعائه.

٢ ـ تفسير القشي ٢: ٢٠٤.

وأمامه '' مَلَكان بُناديان ''؛ هل من تائبٍ يُتاب عليه؟ هل من مستَغفِرٍ فيُغفَر له؟ هل من سائلٍ فيُعطئ سُؤله؟ اللهمّ أعْطِ كلَّ مُنفِّرٍ خَلَفاً، وكلَ مُمْسكٍ تَلَفاً '''. فإذا طلع الفجر عاد أمر الربّ إلى عَرشه، فيُقسّم الأرزاق بين العباده.

ئمّ قال للفُضيل بن بسار: «با فُضيل، نصيبك من ذلك، وهو قول الله: ﴿ وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّاذِقِينَ \* وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ثمَّ يقُولُ لِلْمَلاَئِكَةِ أَهَوُلاءِ إِيَّاكُمْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴾ فنقول الملائكة: ﴿ سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِمْ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ آلجِنَّ أَكْثَرُهُم بِهِمْ مُّؤْمِنُونَ﴾ .

قوله تعالى:

## وَكَذَّبَ آلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُواْ مِعْشَارَ مَا آتَيْنَاهُمْ فَكَذَّبُواْ رُسُلِي فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ [ 20 ]

المحكم، عن سيف بن غيرة، عن حسّان، عن هشام بن عمّار، يرفَعُه، في قوله: ﴿ وَكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَمَا بن الحكم، عن سيف بن عَمِيرة، عن حسّان، عن هشام بن عمّار، يرفَعُه، في قوله: ﴿ وَكَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُواْ مِغْشَارَ مَا آتَيْنَاهُمْ فَكَذَّبُواْ رُسُلِي فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾، قال: «كذّب الذين من قبلِهم رُسُلَهم، وما بلَغ ما آتَينا رُسُلَهم مِعْشَارَ ما آتَينا محمّداً وآل محمّد (عليم السلام)».

قوله تعالى:

# قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَقُومُواْ للهِ مَثْنَىٰ وَفُرَادَىٰ [ 27 ]

1/AV90 عليّ بن إبراهيم، عن جعفر بن أحمد، قال: حدّثنا عبدالكريم بن عبدالرحيم، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي حمزة الثُّمَالي، قال: سألت أبا جعفر (عبداللهم) عن قوله: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ﴾، قال: «إنّما أعظكم بولاية علىّ (عبداللهم) (1).

<sup>(</sup>١) في «جه ي، ط» زيادة: يعني آخره.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ملك ينادي.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: إلى أن يطلع الفجر.

سورة سبأ آية . 20 ـ

١ ـ تفسير القمني ٢: ٢٠١.

سورة سبأ آية ـ ٤٦ ـ

١ - تفسير القمني ٢: ٢٠١.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: هي الواحدة التي قال الله.

٢/٨٧٩٦ ـ محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعلَىٰ بن محمّد، عن الوَشّاء، عن محمّد بن الفُضّيل، عن أبي حمزة، قال: سألت أبا جعفر (عبدالله) عن قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ﴾، فقال: «إنّما أعظكُم بولاية عليّ (عبدالنلام)، هي الواحدة التي قال الله تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ﴾ .

٣/ ٨٧٩٧ ـ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد النّوْفَليّ، عن يعقوب بن يـزيد، عـن أبـي عبدالله الله الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَقُومُواْ للهِ مَثْنَىٰ وَقُرَادَىٰ﴾، قال: «بالولاية».

قلت: وكيف ذاك؟ قال: «إنّه لمّا نصَّب النبئ (صن الاعب المؤمنين (عبدالله) للناس، فقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه، اغتابه رجل، وقال: إنّ محمّداً ليَدعو كلَّ يوم إلى أمر جديد، وقد بدأ بأهل بيته يُملّكهم رقابَنا. فأنزل الله عزّ وجلّ على نبيّه (ملن الله عرائه) بذلك قرآناً، فقال له: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ﴾، فقد أدّيتُ إليكم ما افترّض ربُّكم عليكم».

قلت: فما معنى قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَنْ تَقُومُواْ لَهُ مَثْنَىٰ وَقُرَادَىٰ ﴾؟ فقال: هأما مَثنىٰ: يعني طاعة رسول الله رمنزان عبدواله)، وطاعة أمير المؤمنين (عبدالهما)، وأما قوله قُرادى: فيعني طاعة الإِمام من ذرّيتهما من بعدهما، ولا والله - با يعقوب - ما عنىٰ غير ذلك.

١٤/ ٨٧٩٨ على الطّبَرْسِيّ في (الاحتجاج): عن أمير المؤمنين (عليه الله)، في قوله: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ﴾ ، قال: «فإنّ الله جلّ ذِكره أنزَل عزائم الشرائع، وآيات الفرائض في أوقات مختلفة كما خلق السماوات والأرض في ستة أيّام، ولو شاء الله لخلّفها في أفل من لَمْع البَصَر، ولكنّه جعّل الأناة والمُداراة مثالاً لأمنائه، وإيجاباً لحُجَجِه ("على خلقه، فكان أوّل ما قيّدهم بعن الإفرار له بالوحدانية والربوبيّة، والشهادة بأن لا إله إلّا الله، فلمّا اقرّوا بذلك تلاه بالإقرار لنبيّه (سناه عهواته) بالتبوّق، والشهادة له بالرسالة، فلمّا انقادوا لذلك فرض عليهم الصلاة، ثمّ النوكاة، ثمّ الصوم، ثمّ الحجّ (")، ثمّ الصدقات و ما يجري مجراها من مال الفيء.

فقال المنافقون: هل بقي لربّك علينا بعد الذي فرض شيء آخر يفتَرضه، فتَذْكُره لتَسْكُنَ أنفُسُنا إلى أنه لم يَبْقَ غيره؟ فأنزل الله في ذلك: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ﴾ يعني الولاية، وأنزل الله: ﴿ إِنَّمَا وَلِيُكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّل

۲ ـ الكافي ۱: ۱/۳٤٧.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١٠/٤٧٧.

٤ ـ الاحتجاج: ٢٥١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: المحجّة.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: ثم الجهاد.

<sup>(</sup>٣) المائدة ٥: ٥٥.

### الله عزَ وجَل: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلَتُ لَكُمْ وِيْنَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ وِيناً ﴾ (١).

قوله تعالى:

## قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ [ ٤٧ ]

1/AV99 محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمد، عن عليّ بن العبّاس، عن عليّ بن حمّاد، عن عَمْرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (علمالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً ثَرِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً ﴾ (1), قال: قمن تولّىٰ الأوصياء من آل محمد، واتّبع آثارَهم فذاك يَزيده ولاية من مضى من النبييّن والمؤمنين الأولين حتى تصل ولايتهم إلى آدم (عبد الله عنه وهو قول تعالى: ﴿ مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مَّنْهَا ﴾ (١), يُدخله الجنّة وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مَنْ أَجْرٍ فَهُو لَكُمْ ﴾، يقول: أجرُ المَوَدَة الذي لم أسألْكُم غيره فهو لكم، تهتَدون به، وتنجون من عذاب يوم القيامة».

٢/٨٨٠٠ عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عليمالله)، في قوله: ﴿قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِّنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ ﴾: «وذلك أنّ رسول الله (صان الله عليه وآله) سأل قومه أن يُوادّوا أقاربه ولا يؤذوهم، وأمّا قوله:
 ﴿فَهُوَ لَكُمْ ﴾ يفول: ثواتِه لكم ».

قوله تعالى:

## وَمَا يُبْدِئُ آلْبِاطِلُ وَمَا يُعِيدُ [ 23 ]

1/۸۸۰۱ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن حمّاد بن عثمان، قال: أوْلَمَ إسماعيل، فقال له أبو عبدالله (عبدالله): دعليك بالمساكين فأشْيِعْهُم، فإنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَمَا يُبْدِئُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَزْ وجلّ يقول: ﴿ وَمَا يُبْدِئُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّى الل

(٤) المائدة ٥: ٣.

سورة سبأ آية . ٤٧ ـ

۱ ـ الكافي ٨: ٣٧٩/٤٧٥.

(۱) الشوري ۲۲: ۲۳.

(۲) النمل ۲۷: ۸۹.

٢ ـ تفسير الشتي ٢: ٢٠٤.

سورة سبأ آية ـ 19ـ

۱ ـ الكافي ٦: ٢٩٩/٢١.

۵۲۸ ...... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعال*ي*:

## وَلَوْ تَرِيْ إِذْ فَزِعُواْ فَكَا فَوْتَ وَأُخِذُواْ مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ـ إِلَى فوله تعالىٰ ـ إِنَّهُم كَانُواْ فِي شَكِّ مُرِيبٍ [ ٥١ - ٥٤ ]

١/ ١/ ١/ ١ محمّد بن إبراهيم النعمائي: عن عليّ بن أحمد، عن عبيدالله بن موسى العلوي، عن عبدالله بن موسى العلوي، عن عبدالله بن محمّد، قال: حدّ ثنا محمّد بن خالد، عن الحسن بن مبارك، عن أبي إسحاق الهَمّداني، عن الحارث الهَمْداني، عن عليّ أمير المؤمنين (عبدال بهم، أنّه قال: «المهديّ أقبلُ (١) جَعْدٌ، بِخَدٌه خال، يكون مبدأه من قِبَل المشرق. فإذا كان ذلك خَرج السفياني، فيَملِك قَدْرَ حَمْلِ امرأة: تسعة أشهر، يخرُج بالشام، فيَنقاد له أهلُ الشام إلّا طوائِف من المُقيمين على الحقّ يعصِمهُم الله عن الخروج معه، ويأتي المدينة بجَيشٍ جَرّارٍ، حتّى إذا انتهى إلى بَيْداء المدينة خسف الله به، وذلك قول الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَرْعُواْ فَلَا فَوْتَ وَأُخِذُواْ مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾ .

خالد الكابكي، قال: قال أبو جعفر (عدال الله الكأني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن منصور بن يُونس، عن أبي خالد الكابكي، قال: قال أبو جعفر (عدال الله لكأني أنظر إلى القائم (عدال الله) وقد أسنَد ظَهْرَهُ إلى الحجر، ثمّ يُنشد الله حقّه، ثمّ يقول: يا أيّها الناس، من يُحاجَني في آدم فأنا أولى بالله أيّها الناس، من يحاجَني في آدم فأنا أولى بنوح. أيّها الناس، من يُحاجَني في إبراهيم فأنا أولى بإبراهيم. أيّها الناس، من يُحاجَني في موسى فأنا أولى بموسى أيّها الناس، من يُحاجَني في عيسى فأنا أولى بعيسى. أيّها الناس، من يُحاجَني في عيسى فأنا أولى بموسى أيّها الناس، من يُحاجَني في عيسى فأنا أولى بعيسى. أيّها الناس، من يُحاجَني في موسى فأنا أولى برسول الله أيّها الناس، من يُحاجَني في كتاب الله فأنا أولى برسول الله أيّها الناس، من يُحاجَني في كتاب الله فأنا أولى بكتاب الله في ينتهى إلى المقام، فيُصلى رَكْعَنين، ويُنشِد الله حقّه،

ثمّ قال أبو جعفر (مله الله): «هو وَالله المُصَّطَرُ فِي كَتَابِ اللهُ، في قوله: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلْسُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفاءَ ٱلأَرْضِ ﴾ ''، فيكون أوّل من يُبايعه جَبْرَثيل، ثمّ الثلاث مائة والثلاثة عشر رجلاً، فمن كان ابتلي بالمسير وافئ، ومن لم يُبْتَل بالمسير فَيْدَ عَنْ فِراشه، وهو قول أمير المؤمنين (مله الله): هم المفقودون عن فُرُشهم. وذلك قول الله: ﴿ فَاسْتَبِقُواْ ٱلْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ آللهُ جَمِيعاً ﴾ '' وقال الخيرات: الولاية، وقال في مَوضِع آخر: ﴿ وَلَئِنْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّةٍ مَعْدُودَةٍ ﴾ ''، وهم أصحاب

سورة سبأ آية ـ ٥١ ـ ٥٤ ـ

١ ـ الغينة: ١٤/٣٠٤.

<sup>(</sup>١) القَبَلُ في العين: إقبالُ السواد على الأنف، وهو الذي كأنَّه ينظر إلى طَرَف أننه. «الصحاح ـ قبل ـ ٥: ١٧٩٦».

۲ ـ تفسير القشى ۲: ۲۰۵.

<sup>(</sup>١) النمل ٢٧: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ١٤٨.

<sup>(</sup>۳) هود ۱۱: ۸.

الفائم (على السلام)، يجتمِعون إليه في ساعةٍ واحِدةٍ.

فإذا جاء إلى البيداء يخُرج إليه جيش السُفياني، فيأمرُ الله الأرض فتأخُذ أقدامَهم، وهو قوله: ﴿ وَلَوْ تَرِيٰ إِذْ فَرْعُواْ فَكَلَ فَوْتَ وَأُخِذُواْ مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ \* وَقَالُواْ ءَامَنَا بِهِ ﴾ يعني بالفائم من آل محمّد (عليم السبم»، ﴿ وَأَنَّىٰ لَهُمُ ٱلتَّنَاوُشُ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ - إلى قوله - وَحِيلَ بَيْنَهُم وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ يعني أن لا يُعذّبوا ﴿ كَمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِمْ مِّنْ قَبْلُ ﴾ يعنى من كان قبلهم من المكذّبين هلكواه.

٣/ ٨٨٠٤ ـ قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عيمالسلام)، في قوله: ﴿ وَلَوْ تَرَىّ إِذْ فَرْعُواْ﴾ . قال: دمن الصَّوْت، وذلك الصَّوْت من السماء».

وفي قوله: ﴿ وَأَخِذُواْ مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾ قال: دمن تحت أقدامهم خُسِف بهم».

٤/ ٨٨٠٥ - ثمّ قال: أخبرنا الحسين بن محمّد، عن معلّىٰ بن محمّد، عن محمّد بن مجمهور، عن ابن محبوب، عن أبي حجوب، عن أبي حمزة، قال: سألت أبا جعفر (علم السلام) عن قوله: ﴿ وَأَنَّىٰ لَهُمُ ٱلتَّنَاوُشُ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾، قال: وإنّهم طلبوا الهُدىٰ من حيث لا يُنال، وقد كان لهم مبذولاً من حيث يُنال،

وذكر حديثاً طويلاً يتضمّن غَيبة صاحب الأمر (طباله) وظهوره، إلى أن قال (طباله) و فيدعو الناس ـ يعني القائم (طباله) والله وطباله) وظهوره، إلى أن قال (طباله) وفيدعو الناس ـ يعني القائم (طباله) والبراءة من عدوّه، ولا يُسمّي القائم (طباله) والبراءة من عدوّه، ولا يُسمّي أحداً، حتّى ينتهي إلى البيداء، فيخرج إليه جيش السفياني، فيأمر الله الأرض فتأخذهم من تحت أقدامهم، وهو قول الله: ﴿ وَلَوْ تَرِي إِذْ قَزِعُواْ فَكَ فَوْتَ وَأَخِذُواْ مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ \* وَقَالُواْ ءَامَنّا بِهِ يعني بقائم آل محمد ﴿ وَقَد كَفَرُواْ بِهِ يعني بقائم آل محمد ﴿ وَقَد كَفَرُواْ بِهِ يعني بقائم آل محمد والسورة - فلا يبقى منهم إلا رجلان، يقال لهما: وتر، ووتيرة (١)، من مُراد، وجوهُهما في أَقْفِينِهما، يَمشيان الفَهْفَرى، يُخيِران النّاس بما قُعِل بأصحابهما،

والحديث بطوله تقدّم في قوله: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلَّهُ قَهُ ﴾ من سورة الأنفال (١٠).

7/ ٨٨٠٧ ـ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن عليّ بن الصبّاح المدائني، عن الحسن بن محمّد بن شُعَيب، عن موسىٰ بن عمر بن يزيد، عن ابن أبي عُمّير، عن منصور بن يونس، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي خعفر (عبدالسلام)، قال: ويخرُج القائم (عبدالسلام)، فيسير حتّىٰ يمرّ بمرّ (١٠)، فيبلُغه أنّ عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: ويخرُج القائم (عبدالسلام)، فيسير حتّىٰ يمرّ بمرّ (١٠)، فيبلُغه أنّ

٣ ـ تفسير القمتي ٢: ٢٠٥.

٤ ـ تفسير القشى ٢: ٢٠٦.

٥ ـ تفسير العياشي ٢: ٥٦/٥٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وتير.

<sup>(</sup>٢) تَقَدُّم فِي الحديث (٣) من تفسير الآية (٣٩) من سورة الأنفال.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٨٨.

<sup>(</sup>١) مرّ: وادِ في بطن إضّم ـ وهو الوادي الذي فيه المدينة المنورة ـ «معجم البلدان ١: ٢١٤ و٥: ٢٠٠٪.

عامله قد قُيل، فبرجع إليهم، فيقتُل المقايلة، ولا يزيد على ذلك شيئاً، ثمّ ينطلق "، فيدعو الناس حتى ينتهي إلى البيداء، فيخرج جيش " للسفياني، فيأمُر الله عزّ وجلّ الأرض أن تأخذ بأقدامهم، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَوْ تَرِيٰ إِذْ فَزِعُواْ فَكَلا فَوْتَ وَأَخِذُواْ مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ \* وَقَالُواْ ءَامَنّا بِهِ ﴾ يعني بقيام القائم (عبد الله)، ﴿ وَقَدْ كَفَرُواْ بِهِ مِنْ قَبْلُ ﴾ يعني بقيام القائم (عبد الله) ﴿ وَقَدْ كَفَرُواْ بِهِ مِنْ قَبْلُ ﴾ يعني بقيام القائم (عبد الله) ﴿ وَقَدْ كَفَرُواْ بِهِ مِنْ قَبْلُ ﴾ يَشْتَهُونَ بِالْغَيْبِ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ \* وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ بِأَشْيَاعِهِمْ مِنْ قَبْلُ \* إِنَّهُمْ كَانُواْ فِي شَكُ مُرِيبٍ ﴾ "



<sup>(</sup>٢) في «ي، ط»: ينطق.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: جيشان.



#### سورة فاطر

#### فضلها

تقدّم في سورة سبأ.

١/ ٨٨٠٨ - ومن (خواصّ القرآن): رُوي عن النبيّ (ملناة طبرآن) أنّه قال: «من قرأ هذه السورة يُريدُ بها ما عند الله تعالى نادَتْهُ بوم القيامة ثمانية أبواب الجنّة، وكلّ باب يقول: هلمّ ادخُل منّي إلى الجنّة، فيدخُل من أيّها شاء، ومن كتبها في قارورةٍ، وجعلها في حِجر من شاء من الناس، لم يقدِر أن يقوم من مكانه حتى ينزِعها من حِجره، بإذن الله تعالى،

٢/ ٨٨٠٩ ـ وقال رسول الله (منزاة عليه وآله): «من كتبها وتركها في قارورةِ خشبٍ، وتركها في حِجر من أراد من الناس بحيث لا يعلم به، لم يقدِر أن يقوم حتّى ينزعها».

٣/ ٨٨١٠ ـ وقال الصادق (طه المهر): ٥من كتبها في قارورة وأحرّز ما عليها، وجعلها مع من أواد، لم يخرُج من مكانه حتّىٰ يرفّعها عنه، وإن تركّها في حِجر رجلٍ على غفلةٍ، لم يقدِر أن يقومَ من موضِعه حتّىٰ يرفع عنه، بإذن الله تعالىٰء.

الله المه / ٤/ ٨٨١٩ من أهل مَرْو وهو عنده جالس. قال: فشكا ذلك إلى أبي عبدالله (عبد الله (عبد الله)، قال: فصدَع ابن لرجلٍ من أهل مَرْو وهو عنده جالس. قال: فشكا ذلك إلى أبي عبدالله (عبد الله)، قال: «أَدْنِه منّي» قال: فصدَع ابن لرجلٍ من أهل مَرْو وهو عنده جالس. قال: فشكا ذلك إلى أبي عبدالله (عبد الله)، قال: «أَدْنِه منّي» قال: فصدح على رأسه، ثمّ تلا: ﴿إِنَّ آفَة يُمْسِكُ آلسَّمَواتِ وَالأَرْضَ أَن تَرُولًا وَلَئِنْ زَالَتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدٍ مَن بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُوراً ﴾ (١٠).

٨٨١٢ /٥ ـ وعنه، في (التهذيب): بإسناده عن محمّد بن عليّ بن محبوب، عن محمّد بن حمّاد الكوفيّ، عن

سورة فاطر ـ فضلها ـ

..... 1

.... T

٣ ـ خواص القرآن: ١٨ (مخطوط).

\$ ـ الأمالي ٢: ٢٨٤.

(١) فاطر ٣٥: 11.

٥ ـ التهذيب ٣: ٨٩٢/٢٩٤.

محمّد بن خالد، عن عبيدالله بن الحسين، عن عليّ بن الحسين، عن عليّ بن أبي حمزة، عن ابن يَقطين، قال: قال أبو عبدالله (طبه الدمن): «من أصابته زلزلة فليقرأ: يا من يُمسك السماوات والأرضِ أن تزولا، ولِيْن زالتا إن أمسكهما من أحَدٍ من بعده إنّه كان حليماً غفوراً، صلّ على محمّد وآل محمّد، وأمسِك عتّي السوء إنّك على كلّ شيء فديره. قال: «من فرأها عند النوم لم يسقُط عليه البيت، إن شاء الله تعالىء.

٦/ ٨٨١٣ ـ وقال الشيخ أيضاً: روى العبّاس بن هلال، عن أبي الحسن الرضا، عن أبيه (عليه السلام)، قال: دلم يَقُلُ أَحَدٌ قَطَ إذا أراد أن ينام: ﴿ إِنَّ آفَهُ يُمْسِكُ آلسَّمَ واتِ وَالأَرْضَ أَن تَزولًا وَلَئِنْ زَالَتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِّن بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً ﴾ (١)، فسقط عليه الببت».



٦ دالتهذيب ۲: ۱۱۷/۱۹۰

<sup>(</sup>١) فاطر ٢٥: ٤١.

### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمٰنِ آلرَّحِيم آلْحَمْدُ للهِ فَاطِرِ آلسَّمَـٰواتِ وَآلاً رُضِ جَاعِلِ آلْمَلائكَةِ رُسُلاً أُولِى أَجْنِحَةٍ مَثْنَىٰ وَتُلْثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِى آلْخَلْقِ مَا يَشَآءُ إِنَّ آللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ [١]

١/ ٨٨١٤ محمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، وعليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، جميعاً، عن ابن محبوب، عن داود الرَّقِيّ، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «ليس خَلْق أكثر من الملائكة، إنّه لينزل كلّ ليلة من السماء سبعون ألف ملَك فيطوفون بالبيث الخرام ليلتهم، وكذلك في كلّ يوم».

٣/ ٨٨١٥ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَعُل بن زياد، وعلي بن إبراهيم، عن أبيه، قالا: حدّثنا ابن محبوب، عن عبدالله بن طلحة رفعه، قال: قال النبيّ (مان اله عليه وآله): «الملائكة على ثلاثة أجزاء: جزء له تجناحان، وجزء له ثلاثة أجنحة، وجزء له أربعة أجنحة».

٣/ ٨٨١٦ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن معاوية بن مَيْسَرة، عن الحكم بن عُتيبة، عن أبي جعفر اعبدالسلام، قال: «إنّ في الجنّة نهراً يغتَمِس فيه جَبْرَئيل (عليدالسلام) كلّ غَداة، ثمّ يخرجُ منه فينتَفِض، فيخلُق الله عزّ وجلٌ من كلّ قطرة تقطر منه مَلَكاً».

٤/٨٨١٧ ـ ثمّ قال محمّد بن يعقوب: عنه، عن بعض أصحابه، عن زياد القُنْديّ، عن دُرُست بن أبسي

سورة فاطر آية ـ ١ ـ

۱ ـ الكافي ٨: ٢٧٢/٢٠٢]

۲ ـ الكافي ٨: ٢٠٢/٢٧٢.

٣\_الكافي ٨: ٢٧٢/٤٠٤.

<sup>£</sup> ـ الكافي ٨: ٢٧٢ /٥٠٤.

منصور، عن رجل، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «إنّ اللهِ عزّ وجلّ مَلَكَأُ ما بين شحمة أذَّنه إلى عاتِقه مسيرة خمسمائة عام خَفقان الطير».

٨٨١٨ - وعنه: عن الحسين بن محمد، عن معلّى بن محمد، عن الوشّاء، عن محمد بن القُضيل، عن أبي جعفر (طبه السلام)، قال: وإِنَ الله عزّ وجلّ ديكاً رِجْلاه في الأرض السابعة، وعنقه مَثْنيَّة تحت العرش، وتجناحاه في الهواء، إذا كان في نصف الليل، أو الثُلث الثاني من آخر الليل ضَرب بجناحَيه، وصاح: سُبّوح، قُدُوس، ربّنا الله المملك الحقّ المُبين، فلا إله غيره، ربّ الملائكة والروح. فتضرب الدِيَكة (١١)، بأجنِحَتها وتصبح».

۱/۸۸۱۹ معلى بن إبراهيم، قال: قال الصادق (عبدالسلام): اخلق الله الملائكة مختلفة، وقد رأى رسول الله (صدراله) جَيْرَئيل وله ستَمائة جناح، على ساقِه الدرّ مثل القَطر على البَقل، وقد ملأ ما بين السماء والأرض.

وقال: «إذا أمر الله ميكائيل بالهبوط إلى الدُّنيا صارت رجله اليمنى في السماء السابعة، والأخرى في الأرّض السابعة، وإنّ للهِ ملائكةً أنصافهم من بَرَد، وأنصافهم من نار، يقولون: يا مؤلّفاً بين البَرّد والنار، ثبّت فلوبنا على طاعتكه.

وقال: ﴿إِنَّ لللهِ عَزُ وجلَ مَلَكًا بُعد ما بين شَحْمَةِ أَذُنيه إلى عَيْنَيه مسيرة خمسمائة عام بخفقان الطيره:

وقال: «إنَّ الملائكة لايأكلون، ولا يشرَبون، ولا ينكحون، وإنَّما يعيشون بنَسيم العرش، وإنَّ لله ملائكة رُكَعاً إلى يوم القيامة، وإنَّ لله ملائكةً سُجّداً إلى يوم القيامة؛

ثمّ قال أبو عبدالله (طبالبه): «قال رسول الله (منازله عبدوله): ما من شيءٍ ممّا خلّق الله أكثر من الملائكة، وإنّه لَبَهبِط في كلّ يوم، أو في كلّ لبلة سبعون ألف ملك، فيأتون البيت الحرام، فيطوفون به، ثمّ يأتون رسول الله (مناه عبدوله)، ثمّ يأتون أمير المؤمنين اعلى البرم، فيُسكِمون عليه، ثمّ يأتون الحُسين (عبده هم) فيُقيمون عنده، فإذا كان عند السَحَر وُضِع لهم مِعراج إلى السماء، ثمّ لا يَعودون أبداً».

٧/٨٨٢٠ وقال أبو جعفر (عنه السلام): «إنّ الله تعالى خلّق جَبْرَ ثيل، وميكائيل، وإسرافيل من سبحةٍ (١) واحدةٍ، وجعل لهم السمع، والبّصر، وجَوْدَة العَقْل، وسُرعة الفّهم».

٨٨٨١١ مروقال أمير المؤمنين (عبدالمعم) في خَلْق الملائكة: «وملائكة خلقتَهم، وأسكنتَهم سماواتك، ليس فبهم فَتْرَة، ولاعندهم غَفْلَة، ولا فيهم معصية، هم أعلم خَلْقِكَ بك، وأخْرَف خَلْقِك منك، وأقرَب خَلْقِك إليك،

۵ ـ الكافي ٨: ٢٧٢/٢٠١.

<sup>(</sup>١) في «ي، ط»: الملائكة.

٦ ـ تفسير القمني ٢: ٢٠٦.

٧ ـ تفسير القشي ٢: ٢٠٦.

<sup>(</sup>١) السُبحة (بضم السين): الدعاء، وبفتحها: المرّة، وفي «ي»: سنحة، وفي «ج، ي، ط» نسخة بدل، والمصدر: تسبيحة.

٨ ـ تفسير القمتي ٢: ٢٠٧.

وأعمَلهم بطاعتك، لايَغشاهم نَوم العيون، ولا سَهُو القلوب (١)، ولَا فَتْرَة الْإبدان، لَم يَسْكُنوا الأصلاب، ولم تتضَمَّنُهم الأرحام، ولم تخلُقُهم من ماء مَهين، أنشأتُهم إنشاءً، فأسكنْنَهم سماواتك، وأكرمْتَهم بجِوارك، وآثَتَمَنْتَهم على وَحْيِك، وجنَّبْتَهم الآفات، ووَقَيْتَهم البَلبَات، وطهّرتَهم من الذنوب.

ولولا فوتك لم يَفووا، ولولا نثبينك لم يثبُتوا، ولولا رحمتك لم يُطيعوا، ولولا أنت لم يكونوا، أما إنّهم على مكاناتهم منك، وطاعتهم (1) إيّاك، ومنزلتهم عندك، وقلّة غفلتهم عن أمرك، لو عاينوا ما خَفي عنهم (الله لاحتقروا أعمالهم، ولزروا (1) على أنفسهم، ولَعَلِموا أنّهم لم يعبُدوك حقّ عبادتك، سبحانَك خالقاً ومَعبوداً، ما أحسَن بلاءكَ عند خَلقِك.

وقد تقدّم باب فيه ذكر عظمة الله تعالى من الملائكة وغيرهم، في قوله تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ آلَهُ يُسَبِّحُ لَهُ مَنْ فِي السَّمُواتِ وَالْأَرضِ وَالطَّيْرُ صَاقَاتٍ ﴾ من سورة النور (٥).

فوله تعالى:

### مَا يَفْتَحِ آللهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَكَلَّا مُمْسِكَ لَهَا [٢]

۱/ ۸۸۲۲ معلىّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن مالك بن عبدالله بن أسلّم، عن أبيه، عن رجل من الكوفييّن (۱)، عن أبي عبدالله (عبد الله)، في قول الله: ﴿ مَا يَفْتَحِ آللهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَكَلَّ مُمْسِكَ لَهَا﴾، قال: «والمُتعة من ذلك».

٢/ ٨٨٢٣ عن العبّاس، قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد النوفلي، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عُمّير، عن مُراذِم، عن أبي عُمّير، عن مُراذِم، عن أبي عبد الله (مله السلام)، قال: قول الله عزّ وجل: ﴿ مَا يَفْتَحِ أَلَةٌ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا ﴾، قال: «هي ما أجرى الله على لسان الإمام».

<sup>(</sup>١) في المصدر: العقول.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: مكانتهم منك وطواعيتهم.

<sup>(</sup>٣) زّاد في المصدر: منك.

<sup>(</sup> ٤) زَرَىٰ عَليه: عابه. «لسان العرب ـ زرى ـ ١٤: ٣٥٦).

<sup>(</sup>٥) تَقَدُّم في ذيل تفسير الآية (٤١) من سورة النور.

سورة فاطر آية ـ ٢ ـ

١ ـ تفسير القمّي ٢: ٢٠٧.

<sup>(</sup>١) (من الكوفيين) ليس في «ج».

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١/٤٧٨.

٥٣٨ ...... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوَّءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً فَإِنَّ آللهَ يُضِلُّ مَنْ يَشَآءُ وَيَهْدِى مَنْ يَشَآءُ فَكَلَا تَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ إِنَّ آللهَ عَلِيمٌ بِمَا يَضْنَغُونَ [٨]

1/۸۸۲٤ على بن إبراهيم: عن أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمد، عن على بن الحكم، عن سَيْف بن عَميْرة، عن حسّان، عن هائيم بن عَمّار، يرفعه، في قوله: ﴿ أَفَعَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوّهُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً فَإِنَّ آفَة يُضِلُّ مَنْ يَشاءُ وَيَهْدِى مَنْ يَشاءُ فَكَلَ تَذْهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ إِنَّ آفَة عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾، قال: «نزلت في زُريق، وحَبْتَره.

المراد الطّبَرْسِيّ، في (الاحتجاج): عن أبي الحسن عليّ بن محمّد العسكريّ (عليماالسلام)، في رسالته إلى أمل الأهواز حين سألوه عن الجبّر والتقويض وذكر الرسالة إلى أن قال (عليه العلام): و [فإن قالوا ما الحُجّة في قول الله تعالى: ] ﴿ فَيُضِلُّ آفّهُ مَنْ يَشَآءُ وَيَهْدِى مَنْ يَشَآءُ ﴾ (١)، وما أشبه ذلك؟ قُلنا: فعلى مَجاز هذه الآية يفتضي مَعْنَيِين: أحدهما: أنّه إخبار عن كونه تعالى قادراً على هداية من يشاء وضّالالة من يشاء، ولو أجبرهم على أحدهما لم يَجِب لهم ثواب، ولا عليهم عقاب، على ما شرحتاه والمعنى الآخر: أنّ الهداية منه: التعريف، كقوله تعالى: ﴿ وَأَمّا تَمُوهُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ عَلَىٰ ٱلْهُدَىٰ ﴾ (١) وليس كلّ آية مشتبهة في القرآن كانت الآية حُجّةُ على حكم الآيات اللاني أمر بالأخذ بها وتقليدها ومي قوله: ﴿ هُوَ ٱلّذِى أَنْزَلَ عَلَيْكَ ٱلْمُتَابِ مِنْهُ عَايَاتٌ مُحكماتُ حكم الآيات اللاني أمر بالأخذ بها وتقليدها ومي قوله: ﴿ هُوَ ٱلّذِى أَنْزَلَ عَلَيْكَ ٱلْمُتَابِ مِنْهُ عَايَاتٌ مُحكماتُ حكم الآيات اللاني أمر بالأخذ بها وتقليدها ومي قوله: ﴿ هُوَ ٱلّذِى أَنْزَلَ عَلَيْكَ ٱلْمُتَابِ مِنْهُ عَايَاتٌ مُحكماتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْمُتَابِ وَأُخْرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمًا ٱلّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَة مِنْهُ آبِينَا هَا آلَذِينَ هَدَاهُمُ ٱللهُ وَالْمَلِيكُ مُنْ أَمُّ الْذِينَ هَدَاهُمُ ٱللهُ وَأَلْفَلُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَة مِنْهُ آلِدِينَ هَدَاهُمُ ٱلللهُ وَأُولَئِكَ هُمْ ٱللهِ عَلَيْكَ الذِينَ هَدَاهُمُ آللهُ وَأُولُولُ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ أَوْلِيْكَ آلذِينَ هَدَاهُمُ آللهُ وَلَوْكُ هُمْ أَوْلُولُ المَعْنَى الْخَرَابُ اللهِ عَلَيْكَ الْمُعَلَّلُكُ مُنْ أَلُولُ اللهُ وَلَالُهُ مُ الْمُولُ الْحَدَى الْقَوْلُ فَيَتَبِعُونَ أَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ مُنْهُ أَلْوَلُولُ اللهُ عَلَيْكُ الْمُعَلِقُولُ فَيَتُهُ وَلَوْكُ أَلْوَلُولُ اللهُ اللهُ الْمُولُولُ اللهُولُ اللهُ اللهُ الْمُعَلِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ المُعَلِقُ اللهُ المُعَلَّلُهُ المُعْلَقُ المُعْلُولُ المُعْلَقُ المُعْلَلُكُ المُعْلُولُ المُولُولُ المُعْلِقُ المُعْلُولُ المُعْلُقُ المُعْلَالُهُ المُعْلُولُ المُعْلُولُ المُعْلُ

سورة فاطر آية ـ ٨ ـ

١ ـ تفسير القمّى ٢: ٢٠٧.

٢ ـ الاحتجاج: ٤٥٢.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم ۱۱: 1.

<sup>(</sup>١) فصلت ٤١: ١٧.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۲: ۱۷.

<sup>(</sup>٤) الزمر ٢٩: ١٧ و١٨.

سورة فاطر (۳۵) ...... ۳۵..... ۳۵... ۳۵... ۳۵... ۳۵... ۳۵.

<sup>ح ق</sup>ولهِ تعالى:

## وَ آللهُ ٱلَّذِى أَرْسَلَ ٱلرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَاباً فَسُفْنَاهُ إِلَىٰ بَلَدٍ مَّيِّتٍ فَأَخْيَيْنَا بِهِ ٱلأَرضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ ٱلْنُشُورُ [ ٩ ]

١/ ٨٨٢٦ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن الحسين بن سعيد، عن ابن العَرْزَميّ، رفعه، قال: قال أمير المؤمنين (عله السلام)، وسئل عن السّحاب، أبن يكون؟ قال: ديكون على شجر على كثيبٍ على شاطئ البحر يأوي إليه، فإذا أراد الله عزّ وجل أن يُرسِلَه أرسَل ريحاً فأثارَتْهُ، ووكل به ملائكة يضربونه بالمتخاريق -وهو البَرق -فيرتفِع، ثمّ قرأ هذه الآية: د و وَآفَهُ الَّذِي أَرْسَلَ ٱلرَّيَاحَ فَتَثِيرُ سَحَاماً فَسُقْنَاهُ إلىٰ بَلْكِ مَيَّتِ اللهِ اللهَ الله اسمه (الرّعد)،

٢/٨٨٢٧ - وقال عليّ بن إبراهيم: ثمّ أحتجٌ عزّ وجلّ على الزنادِقة، والدَّهْرِيّة، فقال: ﴿ وَآفَةُ ٱلَّذِي أَرْسَلَ الرَّيَاحَ فَتَثِيرُ سَحَاباً فَسُقْنَاهُ إلىٰ بَلَدٍ مَّيْتٍ ﴾، وهو الذي لا نبات فيه ﴿ فَأَحْيَيْنَا بِهِ ٱلأَرضَ يَعْدَ مَوْتِهَا ﴾، أي بالمطر، ثمّ قال: ﴿ كَذَٰلِكَ ٱلنَّشُورُ ﴾.

قوله تعالى:

# مَنْ كَانَ يُرِيدُ آلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ آلْعِزَّةُ جَمِيعًا إِلَيْهِ يَضَعَدُ آلْكَلِمُ الطَّبِّبُ وَآلْعَمَلُ الطَّالِحُ يُزَفَّعُهُ [10]

۱/۸۸۲۸ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمد، وغيره، عن سَهل بن زِياد، عن يعقوب بن يزيد، عن زياه الفَنْدِيّ، عن زياه الفَنْدِيّ، عن عَمَار الأسدي، عن أبي عبدالله (طبالسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ ٱلْكَلِمُ الطَّيْبُ وَٱلْعَمَلُ الضَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾، قال: «ولابتنا أهل الببت ـ وأهوى بيده إلى صدره ـ فمن لم يتَولّنا لم يرفَع الله له عَمَلاً.

٢/٨٨٢٩ - وعن الرضارعب السلام،، في فوله تعالىٰ: ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ ٱلْكَلِمُ الطَّيّبُ وَٱلْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ ،
 قال: «الكلِمُ الطبّب هو فول المؤمن: لا إله إلا الله، محمد رسول الله، عليّ وليّ الله وخليفته حقّاً، وخُلفاؤه خُلفاء الله.

سورة فاطرآية ـ ٩ ـ

سورة فاطر آية ـ ١٠ ـ

۱ . الكافي ۸: ۲۱۸/۲۱۸.

۲ ـ تفسير القشى ۲: ۲۰۷.

۱ ـ الكافي ۱: ۲۰۵/۲۰۸

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٤/٤٧٩، تنبيه الخواطر ٢: ١٠٩.

والعَمل الصالح يرفعه إليه، فهو دليله، وعمله: اعتقاده الذي في قلبه بأنَّ (١) الكلام صحيح كما قلته بلساني،

٣/ ٨٨٣٠ الطَّبَرُسِيّ، في (الاحتجاج): عن الأصبغ بن نُباتة، عن أمير المُؤمنين(علىهالمه)، وقد سأله ابن الكوّاء، قال: يا أمير المؤمنين، كم بين مَوضِع قدّمك إلى عرش ربّك؟ قال: «تَكَلَّتُكَ أَمِّكَ ـ يا بن الكوّاء ـ اسأل مُتعلّماً، ولا تسأل مُتَعنَّتاً، من مَوضِع قَدَمي إلى عرش ربّي أن يقول قائل مُخلصاً: لا إله إلّا الله».

قال: يا أمير المؤمنين، فما ثواب من قال: لا إله إلا الله؟ قال: دمن قال: لا إله إلا الله، مخلصاً، طُمِست ذُنوبه كما يُطمَس الحَرف الأسود من الرَّق الأبيض. فإذا قال ثانيةً: لا إله إلا الله، مُخلِصاً، حُرِفَت أبواب السماوات وصفوف الملائكة، حنَىٰ تقول الملائكة بعضها لبعض: اخشَعوا لعظمة الله. فإذا قال ثالثةً: مُخْلِصاً، لم تُنَهنَه (١) دون العرش، فيقول الجليل: اسكُني، فوعزَتي وجلالي لأغفِرَنَ لقائلك بما كان فيه، ثمّ تلا هذه الآبة: ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ الْكَلِمُ الطّيْبُ وَالْمَعَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ عَلَى بعني إذا كان عملُه خالِصاً (١) ارتفع قوله وكلامه.

قالوا: يا بن رسول الله، وما إخلاص الشهادة لله؟ قال: «طاعة الله، وطاعة رسوله، وولاية أهل بيته (ملهم السلام)».

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: هذا.

٣ ـ الاحتجاج: ٢٥٩.

<sup>(</sup>١) النَّهْنَهة: الكَفّ، وفي حديث واثل: «لقد ابتَدَرها اثنا عَشَر مَلَكاً، فما نَهْنَهها شيءٌ دون العَرْش» أي ما مَنَعها وكفّها عن الوصول إليه. «لسان العرب ـ نهنه ـ ١٣: ٥٥٠».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: صالحاً.

٤ ـ الأمالي ٢: ٢٠١.

<sup>(</sup>١) قال المجلسي (رحمه ١٤): القرابَعَة: الموضع المتسع الذي كانوا يخرجون إليه في الربيع للتنزُّه. «البحار ٣: ١٥/٦». وفي المصدر: المرتعة.

<sup>(</sup>٢) العِطْرَف: النوب الذي في طَرَفَيه عَلَمان. ((النهاية ٣: ١٢١)).

<sup>(</sup>٣) في هج، ي، ط» زيادة :بشهادة أن.

<sup>(</sup>٤) في الج، ي، ط) زيادة: الجنّة.

٥/ ٨٨٣٢ محمّد بن يعفوب: عن الحسين بن محمّد، عن معلّىٰ بن مجمّد، وعدّة من أصحابنا، عن أحمد ابن محمّد جميعاً، عن الوشّاء، عن أحمد بن عائذ، عن أبي الحسن السوّاق، عن أبان بن تَغلِّب، عن أبي عبدالله (مداسلام)، قال: «يا أبان، إذا قَدِمت الكوفة فارْوِ هذا الحديث: من شَهِد أن لا إله إلّا الله مُخلصاً وجبّت له الجنّة».

قال: قلت له: إنّه يأتيني من كلّ صنف، أفأروي لهم هذا الحديث؟ فال: دنعم ـ يا أبان ـ إنّه إذا كان يوم القيامة، وجمّع الله الأوّلين والآخرين، فتُسلب لا إله إلّا الله منهم إلّا من كان على هذا الأمر».

٦/ ٨٨٣٣ - عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَضْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾، قال: كلمة الإخلاص، والإقرار بما جاء من عندالله من الفرائض، والولاية تَرفَع العمل الصالح إلى الله.

٧/ ٨٨٣٤ على ولم الله وعن الصادق (عليه السلام) أنّه قال: والكلِّم الطيّب: قول المؤمن: لا إله إلّا الله، محمّد رسول الله، عليّ وليّ الله وخليفة رسول الله (منزاه عليه وقال: وقال: والعمل الصالح: الاعتقاد بالقلب أنّ هذا هو الحقّ من عند الله لا شكّ فيه من ربّ العالمين؟.

٨٨٣٥ /٨ عنال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبالسلام)، قال: دقال رسول الله (صلوالا عبدراله)؛ إنّ لكلّ قول مِصداقاً من عمل يُصدّقه، أو يكذّبه، فإذا قال ابن آدم وصدّق قوله بعملٍ رُفع قولُه بِعَمَلِه إلى الله، وإذا قال وخالف عملُه قولَه رُدّ قوله على عمَلِه الخَبيث، وهَوىٰ في النار».

قوله تعالى:

### وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِتَابٍ [11]

١/ ٨٨٣٦ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنْفَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِتَابٍ ﴾ يعني يُكتب في كتاب، وهو ردّ على من يُنكِر البَداء.

٣/ ٨٨٣٧ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد الله محمّد بن عبيدالله، قال: قال أبو الحسن الرضا (عبدالله): ديكون الرجل يَصِلُ رَحِمَه، فيكون قد

٥ ـ الكافي ٢: ١/٣٧٨.

٦ ـ تفسير القشي ٢: ٢٠٨.

٧ ـ تفسير القمني ٢: ٨٠٨.

٨ ـ تفسير القمتي ٢: ٢٠٨.

سورة فاطر آية ـ ١١ ـ

١ ـ تفسير القمّي ٢: ٢٠٨.

۲ ـ الكافي ۲: ۱۲۱/۳.

بقى من عُمُرِه ثلاث سنين، فيُصيّرها الله ثلاثين سنةً، ويفعَلُ الله ما يشاء،

٣/٨٨٣٨ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن صَفُوان بن يحيى، غن إسحاق بن عمّار، قال: قال أبو عبدالله (طبالسلام): دما نعلَم شيئاً يَزيد في العُمْر إلّا صِلَةَ الرَّحِم، حتّىٰ أنّ الرجل يكون أجله ثلاث سنين فيكون وصولاً للرّحِم، فيزيد الله في عُمُره ثلاثين سنة، فيجعَلها ثلاثاً وثلاثين سنة ويكون أجَله ثلاثاً وثلاثين سنة فيكون قاطعاً للرَّحِم، فينَقُصُه الله ثلاثين سنة، ويجعل أجَله إلى ثلاث سنين».

وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن معلّىٰ بن محمّد، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، عن أبي الحسن الرضا (عليه الله) مثله.

4/AAT9 أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قُولُويه، في (كامل الزيارات)، قال: حدّثني أبي (رحمه الله)، وجماعة مشابخي رحِمَهُم الله، عن سعد بن عبدالله، ومحمّد بن يحيى العطار، وعبدالله بن جعفر الحِمْيَري، جميعاً، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن إسماعيل بن بَزِيع، عن أبي أيّوب، عن محمّد بن مسلم، عن أبي أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن على (عليه السلام)، فإنّ إنيانه يَزيد في الرّزق، ويمُدّ في العُمْر، ويدفع (السوء، وإنيانه مفروض (الله على كلّ مؤمن يُقِرُّ للحسين بالإمامة من الله تعالى».

• ٨٨٤ - وعنه، قال: حدّثني محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَري، عن أبيه، عن محمّد بن عبدالحميد، عن سَبف بن عَميرة، عن منصور بن حازم، قال: سَمِعناه يقول: «من أتى عليه حَوَّل لم يأتِ قبرَ الحسين (مبه الهم) أنفص الله من عُمُره حَوَّلاً، ولو قلت أنّ أحدَكم يموت قبل أجَله بثلاثين سنة لكنت صادقاً، وذلك أنّكم (١) تتركون زيارته، فلا تَدَعوا زيارته بمُد الله في أعماركم ويزيد في أرزاقكم، وإذا تركتم زيارته نقص الله من أعماركم وأرزاقكم، فإذا تركتم زيارته نقص الله من أعماركم وأرزاقكم، فالذا تركتم أيارته نقص الله من أعماركم وأرزاقكم، فالله عندالله، وعند عليّ وفاطمة (ملهم السلام).

١٩٨٨٤١ - وعنه، قال: حدّثني أبي رَحمه في عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن السماعيل، عمن حدّثه، عن عبدالله بن وضاح، عن داود الحمّار، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «من لم يَرُرُ قبر الحُسين (عبدالله) فقد حُرِم خيراً كثيراً، ونقص من عمره سنة».

۳ ـ الكافي ۲: ۱۲۲/۱۲۳.

٤ ـ كامل الزيارات: ١٥٠.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: مدافع.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: مفترض.

٥ ـ كامل الزيارات: ١٥١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لأنه.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فتنافسوا.

٦ مكامل الزيارات: ١٥١.

` قوله تعالى:

#### وَمَا يَسْتَوِي آلْبَحْرَانِ هَلْدًا عَذْبٌ فُراتٌ . إلى نوله تعالىٰ . فِينِهِ مَوَاخِرَ [١٢]

١/ ٨٨٤٢ على بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طه السلام)، في قوله: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى الْبَحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَآئِغٌ شَرَائِهُ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ ﴾: دفالأجاج: المرّ. قوله: ﴿ وَتَرَىٰ ٱلْفُلْكَ فِيْهِ مَوَاخِرَ ﴾ يقول: الفلك مُقبِلة ومُدبرة بربح واحِدة».

قوله تعالى:

## يُولِجُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّيْلِ [ ١٣ ]

مرّ تفسيره في سورة لقمان (١).

قوله تعالى:

#### وَ ٱلَّذِينَ تَذْعُونَ -إلى قوله تعالى - غُرَّابِيْبُ سُودٌ [ ٢٧ ـ ٢٢ ]

1/ ۸۸۶۳ على بن إبراهبم: قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَلْعُونُ مِنْ دُولِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ ﴾ قال: الجِلْدَة الرقيقة التي على ظَهر نواة النّمر. ثمّ أحنج على عَبَدَة الأصنام، فقال: ﴿ إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا التي على ظَهر نواة النّمر. ثمّ أحنج على عَبَدَة الأصنام، فقال: ﴿ إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا أَسْتَجَابُواْ لَكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِذْرَ أَنْحِدُونَ بَشِركُكُمْ لَهم يوم القيامة أَقوله: ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِذْرَ أَنْحِدُنُ ﴾ أي لا تحمِلُ آئمة إثم أخرى .

قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ تَذْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَىٰ حِمْلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُربَىٰ ﴾ يعني لا يُحمل ذنبُ أحَد على أحَدٍ، إلّا من يَأْمر به، فيحمله الآمر والمأمور. قوله: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾ مثَل ضَربه الله للمؤمن والكافر ﴿ وَلَا ٱلْظُلُمَاتُ وَلَا ٱلْنُورُ \* وَلَا ٱلْظُلُّ وَلَا ٱلْحَرُورُ ﴾ فالظلّ للناس، والحَرور للبهائم

سورة فاطر آبة ـ ١٢ ـ

١ ـ تفسير القمتي ٢: ٢٠٨.

سورة فاطر آية- ١٣ .

(١) تقدَّم في الحديث (٢) من تفسير الآيات (٢٨ ـ ٣٤) من سورة لقمان.

سورة فاطر آية ـ ١٣ ـ ٢٧ .

١ ـ تفسير القمتي ٢: ٢٠٨.

(١) في المصدر: قالظلّ: الناس، والحرور: البهاثم.

قوله: ﴿ وَمَا يَستَوِى ٱلأَحْيَاءُ وَلَا ٱلأَمْوَاتُ إِنَّ آللَهُ يُسْمِعُ مَنْ يَشَاءُ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعِ مَنْ فِي ٱلْفَتُبُورِ ﴾، قال: هؤلاء يسمَعون منك كما لا يسمَع مَنْ فِي القُبورُ فوله: ﴿ وَإِنْ مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾، قال: لكل زمانٍ إمام. ثمّ ذكر كبرياء، وعظمنه أَ فقال: ﴿ أَلَمْ تُوَ ﴾ يا محمّد ﴿ أَنَّ آللَهُ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ تَمَوَاتٍ مُحْتَلِفاً أَلُوالنَهَا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَغَرَابِيبُ سُودٌ ﴾ أي الغِرْبَان.

٢/ ٨٨٤٤ - وروي من طريق المُخالفين: عن مالك بن أنس، عن ابن شهاب، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، قال: قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾.

قال: الأعمى أبو جَهْل، والبَصير أمير المؤمنين (مبديه). ﴿ وَلَا ٱلظُّلْمَاتُ وَلَا ٱلنُّورُ ﴾ فالظلمات أبو جَهْل، والنور أمير المؤمنين (عبدالله) في الجنّة، والحرور والنور أمير المؤمنين (عبدالله) في الجنّة، والحرور يعني جهنّم لأبي جَهْل، ثمّ جمعهم جميعاً، فقال: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلأَحْيَاءُ وَلَا ٱلأَمْوَاتُ ﴾ فالأحياء: عليّ، وحمزة، وجعفر، والحسن، والحسين، وفاطمة، وخديجة (عبه اللهم)، والأموات: كفّار مكّة.

قوله تعالى:

#### إِنَّمَا يَخْشَىٰ آللهَ مِنْ عِبَادِهِ آلْعُلَمَـٰؤُا - إلى نوله تعالىٰ - إنَّ آللهَ بعِبَـادِهِ لَخَبِيرٌ يَضِيرٌ [ ٣١-٣١]

1/۸۸٤٥ ـ محمّد بن يعقوب: عن علي بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن حمّاد بن عثمان، عن المحمّد بن عيسى، عن حمّاد بن عثمان، عن المعنوة النصري، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّمَا يَخْشَىٰ آللهُ مِنْ عِثمَان، عن المُغيرة النصري، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّمَا يَخْشَىٰ آللهُ مِنْ المُعْمَاء مَنْ صَدَّقَ فَعَلَهُ قُولُهِ، ومن كم يُصَدّق فعلُه قولَه فليس بعالم،

٣/٨٨٤٦ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن بعض أصحابه، عن صالح بن حمزة، رفعه، قال: قال أبو عبدالله (عليه الله عن العبادة شدّة الخوف من الله عزّ وجلّ، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنّ من العبادة شدّة الخوف من الله عزّ وجلّ، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَىٰ آفَة مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَ وَقَال جلّ ثناؤه: ﴿ فَلَا تَخْشَوُا ٱلنَّاسَ وَآخْشَوْنِ ﴾ (١)، وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ ٱللهُ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجاً ﴾ (١).

قال: وقال أبو عبدالله (مباسعم): وإنَّ حبَّ الشَّرَف والذِّكر لا يكونان في قلب الخائف الراهب،

۲ ـ شواهد التنزيل ۲: ۲-۱/۱۰۱ مناقب ابن شهر آشوب ۳: ۸۱ تأویل الآیات ۲: ۸۱/۱۸۰. صورة فاطرآیة ـ ۲۸ ـ ۳۱ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲/۲۸.

۲ ـ الكافي ۲: ۵۱/۷.

<sup>(</sup>١) المائدة ٥: ١٤.

<sup>(</sup>٢) الطلاق ٦٥: ٢.

٣/ ٨٨٤٧ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عن أبي حمزة قال: ما سبِعتُ بأحّد من الناس كان أزهد من عليّ بن الحسين (عليماالسلام) إلّا ما بَلَغني عن عليّ بن أبي طالب (عليهالسلام).

قال أبو حمزة: كان الإمام عليّ بن الحسين (عيما المرم) إذا تكلّم في الزُهد ووعَظ أبكىٰ من بحَضْرَته. قال أبو حمزة: وقرأت صحيفة فيها كلام زهد من كلام عليّ بن الحسين (عيما السلام)، وكتبتُ ما فيها، ثمّ أتيتُ عليّ بن الحسين (عيما الله الرحمن الرحيم وذكر الصحيفة، الحسين (عيما الله الرحمن الرحيم وذكر الصحيفة، وكان ممّا فيها وما أثر قوم قطّ الدنيا على الآخِرة إلاساء مُنْقَلَبُهم وساء مَصيْرُهم، وما العِلمُ بالله والعَمل إلا إلفان مؤتلفان، فمن عرَف الله خافه، وحثّة الخوف على القمل بطاعة الله، وإنّ أرباب العلم وأتباعهم الذين عَرَفُوا الله، فعرا له ورَغِبوا إليه، قال الله: ﴿إِنْمَا يَخْشَىٰ آفة مِنْ عِبَادِهِ آلْعُلَمَ وَأَلهُ».

٤/ ٨٨٤٨ عن جعفر بن العبّاس، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد (١)، عن إبراهيم بن محمّد، عن جعفر بن عمر، عن مُقاتل بن سليمان، عن الضحّاك بن مُزاحِم، عن ابن عبّاس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّمَا يَخْشَىٰ آللهُ مِنْ عِمر، عن مُقاتل بن سليمان، عن الضحّاك بن مُزاحِم، عن ابن عبّاس، في قوله عزّ وجلّ ويُراقِبه، ويعمّل بقرَائضِه، عِبّادِهِ ٱلْعُلَمَـوُّهُ ، قال: يعني به عليّاً (عبد السلام)، كان عالِماً بالله، ويخشىٰ الله عزّ وجلّ ويُراقِبه، ويعمّل بقرَائضِه، ويُجاهد في سبينه، ويتبّع في جميع أمرِه مرضاته ومرضَاة رسوله (سلن عدراله).

٥/٨٨٤٩ - ابن الفارسيّ، في (روضة الواعظين) قال: قال ابن عبّاس: ﴿إِنَّمَا يَسخْشَىٰ آلَةَ مِنْ عِبَادِهِ آلْعُلَمَ وَأَلَى ، قال: كان عليّ (عبائله) يخشَىٰ الله ويراقبه، ويعمل بفرائضه، ويجاهد في سبيله، وكان إذا صفّ في الفتال كأنّه بنيان مرصوص، يقول الله: ﴿إِنَّ آللهُ يُحِبُّ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفّاً كَأَنَّهُمْ بُنْيَانٌ مَرْصُوصٌ ﴾ (١)، بنبع في جميع أمرِه مرضاة الله ورسوله، وما قتَل الميشركين قبله أحد.

٦/ ٨٨٥٠ على بن إبراهيم، في معنى: الآية بمعناه بخشاه عبادة العلماء. ثم ذكر المؤمنين المنفقين أموالهم في طاعة الله، فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ ٱللهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنْفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرَا وَعَلاَئِيةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَى طاعة الله، فقال: ﴿ وَاللَّذِي اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

٣ ـ الكافي ٨: ١٤ /١.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٠ /٢.

<sup>(</sup>١) في ﴿ج٠ ي، طـــ: على بن أبي طالب، وما أثبتناه في المنن بقرينة الأحاديث الموجودة في المصدر، ولم نعثر عليه في كتب الرجال. ٥ ـ روضة الواعظين ١: ١٠٥.

<sup>(</sup>١) الصف ٦١: ٤.

٦ ـ تفسير القمني ٢: ٢٠٩.

٥٤٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

# ثُمَّ أَوْرَثْنَا آلْكِتَابَ آلَّذِينَ آصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُم ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالخَيرَاتِ بإِذْنِ آللهِ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَضْلُ آلْكَبِيرُ -إلى نوله تعالى - وَلَا يَمَسُّنَا فِيهَا لُغُوبٍ [٣٢-٣٥]

1/۸۸۵۱ محمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد، عن مُعلَىٰ بن محمد، عن محمد، عن محمد بن مجمهور، عن حمد بن مُجمهور، عن حماد بن عيسىٰ، عن عبدالمؤمن، عن سالم، قال: سألت أبا جعفر (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا أَلْكِتَابَ آلَّذِينَ آصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيرَاتِ بِإِذْنِ آلله ﴾، قال: «السابق بالخيرات: الإمام، والمقتصد: العارف بالإمام، والظالم لنفسه: الذي لا يعرِف الإمام».

٢/ ٨٨٥٢ من سليمان بن محمّد، عن مُعلَىٰ، عن الوَشَاء، عن عبدالكريم، عن سليمان بن خالد، عن أبي عبدالله وطبه الله عن المنالة عن قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾، فقال: وأي شيء تقولون أنتم؟، فلت: نقول: إنها في الفاطمييّن. قال: وليس حيث تذهب، ليس يدخُل في هذا من أشار بسَيفه، ودعا الناس إلى خِلاف (١).

فقلت: فأي شيء الظالِم لنفسه؟ قال: «الجالِس في بيته لا يعرِف حتى الإِمام، والمُقْتَصِد: العارف يحتى الإمام، والسابق بالخيرات: الإِمام».

٣/ ٨٨٥٣ عن الحسين بن محمد، عن أمَّعَلَى، عن الحسن، عن أحمد بن عمر، قال: سألت أبا الحسن الرضاء عن الحمد بن عمر، قال: سألت أبا الحسن الرضاء عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مُمَّ أَوْرَثْنَا آلْكِتَابَ ٱللّذِينَ أَصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ الآية، فقال: ووُلد فاطمة (عليه السبح)، والسابق بالخيرات: الإمام، والمقتصد: العارف بالإمام، والظالِم لنفسه: الذي لا يعرف الإمام.

٤/ ٨٨٥٤ ـ وعنه: عن محمّد بن بحبى، عن أحمد بن أبي زاهر، أو غيره، عن محمّد بن حمّاد، عن أخيه أحمد بن حمّاد، عن إبراهيم، عن أبيه، عن أبي الحسن الأوّل (طبالسلام)، قال: قلت له: جُعِلْتُ فِداك، أخيرني عن النبي (سلنالا عليه وآله)، وَرِث النبيين كلّهم؟ قال: «نعم». قلت: من لَدُن آدم حتّى انتهى إلى نفسه؟ قال: «ما بعَث الله نبيّاً إلى نفسه؟ قال: «ما بعَث الله نبيّاً إلى ومحمّد (سلنالا عليه وآله) أعلم منه».

قال: قلت: وإنَّ عيسيٰ بن مريم كان يُحيى الموتيٰ بإذن الله تعاليٰ! قال: ٥صَدَّقتَ، وسُليمان بن داود كان

سورة فاطرآية ٣٢٠ ٢٥.

۱ ـ الكافي ۱: ۱/۱۲۷ ـ

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۱٦٧.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، ط» نسخة بدل: ضلال.

٣\_الكافي ١: ٣/١٦٧.

<sup>£</sup> ـ الكافي ۱: ۷/۱۷٦.

يفهَم مَنْطِق الطير، وكان رسول الله (سننه عبدوته) بفدِر على هذه المنازل، قال: فقال: وإنّ سليمان بن داود قال المهدّ للهدّ هُدَ حين فقده وشكَ فِي أمره، فقال: ﴿ مَالِئَ لَا أَرَىٰ ٱلْهُدْهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ ٱلْغَائِبِينَ ﴾ (ا)، حين فقده فغضِب عليه، فقال: ﴿ لَأَعَذَ بَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِيَنِّي بِسُلْطَانٍ مُبِينٍ ﴾ (ا)، وإنّما غَضِبَ لأنّه كان يدله على عليه، فقال: ﴿ لَأَعَذُ بَنَا شَدِيداً أَوْ لَأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِيَنِّي بِسُلْطَانٍ مُبِينٍ ﴾ (ا)، وإنّما غَضِبَ لأنّه كان يدله على الماء، فهذا وهو طائر قد أعطي ما لم يُعْطَ سُليمان، وكانت الربح والنّمل والجِنّ والإنس والشياطين والمَرّدة له طائعين، ولم يكن يعرف الماء تحت الهواء، وكان الطير يعرفه.

وإنّ الله يقول في كتابه: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْ ءَانَا سُيُّرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطَّعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ ٱلْمَوْتَىٰ ﴾ (٣)، وقد وَرِثْنَا نحن هذا القرآن الذي فيه ما تُسَيَّرْ به ألجِبال، وتُقطَّع به البُلدان، وتُحيىٰ به الموتىٰ، ونحن نعرِف الماء نحت الهواء، وإنّ في كتاب الله لآيات ما يُراد بها أمرٌ إلّا أن يأذن الله به، مع ما قد يأذن الله ممّاكتبه الماضون وجعَله لنا في ، أمّ الكتاب، إنّ الله يقول: ﴿ وَمَا مِنْ غَآئِبَةٍ فِي آلسَّمَا ءِ وَآلاً رضِ إلّا فِي كِتابٍ شَبِينٍ ﴾ (١)، ثمّ قال:

﴿ ثُمَّ أَوْرَثُنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ آصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾، فنحن الذين أصطَفاناً الله عزَّ وجلّ، ثمّ أورَثَنا هذا الذي فيه تِبيان كلّ شيء،

ورواه محمّد بن الحسن الصفّار في (البصائر) عن محمّد بن حمّاد، عن أخيه أحمد بن حمّاد، عن إبراهيم ابن عبدالحميد، عن أبيه، عن أبي الحسن الأول (عليه المعرم) (٥).

٥٨٨٥٥ /٥ - محمّد بن الحسن الصفّار: عن أحمد بن الحسن بن عليّ بن فَضَال، عن حُمَيْد بن المئنّى، عن أورَ ثُنَا أبي سلام المرعشي، عن سورة بن كُليب، قال: سألت أبا جعفر «السلام» عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَ ثُنَا أَلِي سلام المرعشي، عن سورة بن كُليب، قال: ألكِتَابَ ٱلَّذِينَ آصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لّنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ آفَهِ ﴾، قال: السابق بالخيرات: الإمام ه.

٦/٨٨٥٦ - وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النّضر بن سُويد، عن يحيئ الحلبيّ، عن ابن مُسْكان، عن مُيسَر، عن سَوْرَة بن كُلّيب، عن أبي جعفر (عبد عبد)، أنّه قال في هذه الآبة: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ابن مُسْكان، عن مُيسَر، عن سَوْرَة بن كُلّيب، عن أبي جعفر (عبد عبد)، أنّه قال في هذه الآبة: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ الْكِتَابَ الْكِتَابَ الْكِتَابَ الْكِتَابَ الْكِتَابَ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ إلى آخر الآبة، قال: «السابق بالخيرات: الإمام، فهي في وُلد عليّ وفاطمة (عبهم الدم)». ألّذِينَ أَصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ إلى آخر الآبة، قال: «حدّ ثنا أبو عبدالله عليّ بن نَصْر البُخاريّ المُقْرِئ، قال: حدّ ثنا أبو جعفر محمّد بن عليّ بن نَصْر البُخاريّ المُقْرِئ، قال: حدّ ثنا أبو عبدالله

<sup>(</sup>۱) النمل ۲۷: ۲۰.

<sup>(</sup>۲) النمل ۲۷: ۲۱.

<sup>(</sup>٢) الرعد ١٣: ٣١.

<sup>(</sup>١) النمل ٢٧: ٧٥.

<sup>(</sup>٥) بصائر الدرجات: ١٣٤/٣.

٥ ـ بصائر الدرجات: ١/٦٤.

٦ ـ بصائر الدرجات: ٦/٦٥.

٧ ـ معاني الأخبار: ١/١٠٤.

الكوفيّ العَلويّ الفقيه بفرغانة، بإسناد مُتَّصل إلى الصادق جعفر بن محمّد (عليما السلام)، أنَّه سُئل عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ آصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَبْرَاتِ بِإِذْنِ آفِهِ﴾، فقال: والظالم يَحوم (١) حَوْم نفسه، والمفتَصِد يَحوْم حَوْم قلبه، والسابق يَحوم حَوْم ربّه عزّ وجلّ».

٨/٨٨٥٨ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطّان، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ بن الحسين السّكري، قال: أخبرنا محمّد بن زكريًا الجُوْهَريّ، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن عُمارة، عن أبيه، عن جابر بن يزيد الجُعْفيّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر (عبدالله)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ أُوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ أَضْطَقَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ آقْهِ ﴾، فقال: والظالم لنفسِه: من لا يعرف حق الإمام، والمقتصد: العارف بحق الإمام، والسابق بالخيرات بإذن الله: هو الإمام، ﴿ جَنَّاتُ عَذْنِ يَدْخُلُونَهَا ﴾ يعنى السابق والمقتصد:

٩/٨٨٥٩ ـ وعنه، قال: حدّ ثنا أبو عبدالله الحسين بن يحيى البّجليّ، قال: حدّ ثنا أبي، قال: حدّ ثنا أبو عوانة (الموسى بن يوسف الكوفيّ، قال: حدّ ثنا عبدالله (الله بن يحيى، عن يعقوب بن يحيى، عن أبي حقص، عن أبي حمزة التّمالي، قال: كنت جالساً في المسجد الحرام مع أبي جعفر (عبدالسلام) إذ أتاه رجلان من أهل البصرة، فقالا له: يا بن رسول الله، إنّما تُريد أن نسألك عن مسألة فقال لهما: «سلا عمّا شِئتما». قالا: أخبِرنا عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ أَوْرَ ثُنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمْ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ وَجِلَة ذَلِك هُوَ ٱلْفَضْلُ ٱلْكَبِيرُ ﴾، إلى آخر الآبتين، قال: «نزلت فينا أهل البيت».

قال أبو حمزة الثمالي: فقلت: بأبي أنت وأني، فَمن الظالِمُ لنفْسِه منكم؟ قال: «من آستَوت حسناتُه وسيّئاتُه منّا أهل البيت، فهو الظالم لنفسِه». فقلت: من المفتصد منكم؟ قال: «العابد لله في الحالَين حتّى يأتبه اليقين». فقلت: فمن السابق منكم بالخيرات؟ قال: «من دعاً والله بإلى سببل ربّه، وأمر بالمعروف ونهى عن المُنكر، ولم يَكُنُ للمُضِلِّين عَضُداً، ولا للخائنين خصيماً، ولم يَرْضَ بحُكم الفاسقين، إلّا من خاف على نفسه ودينه ولم يَجِدْ أعواناً».

۱۰/۸۸۹۰ ـ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين بن شاذويه المؤدّب، وجعفر بن محمّد بن مسرور (رضه عنه)، قالا: حدّثنا محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَري، عن أبيه، عن الريّان بن الصَّلْت، قال: حضر الرضا (عبدالله) مجلس المأمون بمَرْو وقد اجتمع إليه في مجلسه جماعة من علماء أهل العراق وخُراسان، فقال

<sup>(</sup>١) خَامَّ: أي دار. المجمع البحرين - حوم - ٦: ٥٣».

٨ ـ مماتي الأخبار: ٢/١٠٤.

٩ ـ معاني الأخبار: ١٠٥ /٣.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، ط»: أبو غراقة.

<sup>(</sup>٣) في «ج، ي، طـ»: أبو عبدالله.

١٠ ـ عيون أخبار الرضا (مليه اشلام) ١: ١٠/٢٢٨، أمالي الصدوق: ١/٤٢١.

المأمون: أخبِروني عن معنىٰ هذه الآية: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ أَصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾، فقالت العلماء: أراد الله عزّوجلّ بذلك الأمّة كلّها.

فقال المأمون: ما تقول، يا أبا الحسن؟ فقال الرضا (عبد المهر): ولا أقول كما قالوا، ولكن أقول: أراد الله عزّ وجلّ بذلك العِترة الطاهرة، فقال المأمون: وكيف عنى العِترة من دون الأُمّة؟ فقال له الرضا (عبد السلام): ولو أراد الأُمّة لكانت بأحمَها في الجنّة لقول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لَّنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُّفْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ لكانت بأحمَها في الجنّة لقول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُّفْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ للكانت بأحمَها في الجنّة، فقال عزّ وجلَ: ﴿ جَنَاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا يُحَلَّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ ﴾ ، فصارت الوراثة للعِترة الطاهرة لالغيرهم الله .

فقال المأمون: من العِترة الطاهرة؟ فقال الرضا (عليه السلام): «الذين وصفهم الله في كتابه، فقال عزّ وجلّ: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ آفَة لِيُنْدِ عَنْكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهَّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (١)، وهم الذين قال رسول الله (ملزاه عليه وآله): إلّي مُخَلِّفٌ فيكم الثَّقَلِين: كتاب الله، وعِتْرَتي أهل بيتي، ألا وإنهما لن يفترقا حتى يَردًا عليَّ الحَوض، فانظُروا كيف تَخُلُفوني فيهما. أيّها الناس، لا تُعلَّموهم، فإنهم أعلَم منكم،

قالت العلماء: أخبِرنا ـ يا أبا الحسن ـ عن العِترة: هم الآل، أم غير الآل؟ فقال الرضا (عليه السلام): وهم الآل». قالت العلماء: وهذا رسول الله (سلناه عليه وآله) يُؤثّر عنه أنّه قال: وأصّتي آلي، وهؤلاء أصحابه يقولون بالخبر المُستَفاض الذي لا يمكن دفعه: الآل أمّته.

فقال أبو الحسن (عبد المده المخروني: هل تحرُّم الصَّدَّقَةُ على الال؟». قالوا: نعم. قال: افتحرُّم على الأُمّة؟» قالوا: لا. قال: هذا فَرْق بين الآل والأُمّة، ويُحكم، أين يُذهب بكم، أضربُتُم عن الذَّكر صَفْحًا، أم أنتم قوم مُسرفون، أما علِمتُم أنه وفعت الوراثة والطهارة ("على المصطفين المهتليين دون سائرهم؟!» قالوا: من أين، يا أبا الحسن؟ قال: امن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا تُوحًا وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنًا فِي ذُرّيَّتِهِمَا ٱلنَّبُوةَ وَٱلْكِتَابَ فَمِنْهُم قال: امن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا تُوحًا وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنًا فِي ذُرّيَّتِهِمَا ٱلنَّبُوةَ وَٱلْكِتَابَ فَمِنْهُم قال: همن قول الله عزّ وجلّ: فصارت ورانة [النبوة و] الكتاب للمُهتدين دون الفاسِقين، أما عَلِمتُم أنّ نوحًا الله عز وجلّ وعَده أن يُنجبه وأهله، فقال له: ﴿ يَا تُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَكَ تَسْتَلْنِ وَلَكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَكَ تَسْتُلْنِ مَا لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنّى أَعِطُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ ٱلْجَاهِلِينَ ﴾ (")؛

والحديث طويل أخذنا ذلك منه، وربّما ذكرنا منه في هذا الكتاب في مواضع تليق به ".

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٢٢: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: وقف الوراثة الظاهيرة.

<sup>(</sup>٣) الحديد ٥٧: ٢٦.

<sup>(</sup>٤، ٥) هود ۱۱: ٥٤، ٤٦.

<sup>(</sup>٦) تقدّم في الحديث (٧) من تفسير الآية (٣٣) من سورة الأحزاب، ويأتي أيضاً في الحديث (١) من تفسير الآية (٢٦) من سورة الحديد.

11/ AA 11 - محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد، عن إبراهيم بن محمد، عن عثمان بن سعيد، عن إسحاق بن يزيد الفرّاء (1)، عن غالب الهمّدانيّ، عن أبي إسحاق السّبيعيّ، قال: خَرَجت حاجّاً فلقيت محمّد بن علي (مبه عدم)، فسألته عن هذه الآية: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ آصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾، فقال: «ما يقول محمّد بن علي (مبه عدم)، فسألته عن هذه الآية: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ آصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾، فقال: «ما يقول فيها قومك، يا أبا إسحاق؟ ويعني أهل الكوفة. قال: قلت: يقولون إنّها لهم. قال: «فما يخوّفهم إذا كانوا من أهل الجنّة؟ و.

قلت: فما تقول أنت، مجعِلتُ فداك؟ قال: وهي لنا خاصة \_ يا أبا اسحاق \_ أمّا السابقون بالخَبرات: فعليّ، والحسن، والحسين وطبهم السلام، والإمام منّا، والمقتصد: فصائم بالنهار، وقائم بالليل، والظالم لنفسه: فقيه ما في الناس، وهو مغفور له. يا أبا إسحاق، بنا يَقُكُ الله رقابَكم، وينا يحُلَ الله رِبَاق الذُّلُ من أعناقكم، وبنا يغفِر الله فنوبَكم، وبنا يفتح، وبنا يختِم، ونحن كهفُكم كَكَهْفِ أصحاب الكَهْف، ونحن سفينتُكم كسفينة نوح، ونحن باب حِطّتكم كباب حِطّة بنى إسرائيل.

١٢/ ٨٨٦٢ ـ وعنه، قال: حدّ ثنا حميد بن زياد، عن الحسن بن محمّد بن سَماعة، عن محمّد بن أبي حمزة، عن زكريًا المؤمن، عن أبي سلام، عن سَورة بن كُلب، قال: قلت لأبي جعفر (عبدالتلام): ما معنى قوله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾ الآية؟ قال: والظالم لنفسه: الذي لا يعرف الإمام، قلت: فمن المقتصد؟ قال: والذي يعرف الإمام، قلت: فمن السابق بالخيرات؟ قال: والإمام، قلت: فما لشيعتكم؟ قال: وتُكفَّر الله لهم، وتقضى ديونهم، ونحن باب حِطّتهم، وبنا يَعْفِر الله لهم،

۱۳/ ۸۸۹۳ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن حميد، عن جعفر بن عبدالله المُحَمَّديّ، عن كَثير بن عَيَّاش، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر(عيدالتـلام، في قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾.

قال: «فهم آل محمّد صَفْوَة الله، فمنهم الظالم لنفسِه، وهو الهالك، ومنهم المقتَصِد، وهم الصالحون، ومنهم سابقٌ بالخيرات بإذن الله، فهو عليّ بن أبي طالب (عب التلام)».

يقول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَضُّلُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ يعني القرآن.

يفول الله عزّ وجلّ: ﴿ جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا﴾ يعني آل محمّد يدخُلون قُصور جنّات، كلّ قَصر من لؤلؤة واحدة ليس فيها صدع (١)، ولا وَصْل، ولو اجتمع أهل الإسلام فيها ماكان ذلك القَصر إلّا سعّةً لهم، له القِياب من الزُّبَرْجَد، كلّ قُبّة لها مِصراعان، المِصراع طوله اثنا عشر ميلاً.

١١ ـ تأويل الآيات ٢: ٧/١٨١.

١٢ . تأويل الآيات ٢: ١٨١/٨

١٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١٠/٤٨٢.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، ط»: صدف.

يفول الله عزّ وجلّ: ﴿ يُحَلُّونَ فِيْهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَلُوْلُواْ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ \* وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لَهُو آلَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا ٱلْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ﴾، قال: والحزّن ما أصابهم في الدنيا من الخَوف والشدّة.

15/ AA74 مالطَّبَرْسِيّ، في (الاحتجاج): عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (مدهته) عن هذه الآية: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا آلْكِتَابَ آلَّذِينَ أَصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾، قال: وأيّ شيء تقول؟، قلت: إنّي أقول: إنّها خاصّة في وُلد فاطمة (منهاالتلام)، فقال (مدالتلام): وأمّا من سلّ سيفَه، ودعا الناس إلى نفسِه إلى الصَّلال، من وُلدِ فاطمة وغيرهم فليس بداخل في هذه الآية».

قلت: من يدخُل فيها؟ قال: «الظالم لنفسه: الذي لا يدعو الناس إلى ضَلال ولا هُدى، والمقتَصِد منّا أهل البيت: هو العارف حقّ الإمام، والسابق بالخيرات: هو الإمام».

١٥/ ٨٨٦٥ ـ ابن شهر أشوب: عن محمّد بن عبدالله بن الحسن، عن آبائه، والسُّدِّي، عن أبي مالك، عن ابن عبّاس، ومحمّد الباقر (عبستلام)، في قوله تعالى: ﴿وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ آللهِ ﴾: «والله لَهُوَ عليّ بن أبي طالبه.

١٩/ ٨٨٦٦ ـ الطَّبَرُسِيّ: روى أصحابنا، عن مُيَسَّر بن عبدالعزيز، عن الصادق (عبدالتلام) أنّه قال: والظالم لنفسه منّا: من لا يعرِف حقّ الإمام، والمُقتَصِد منّا: العارِف بحقّ الإمام، والسابق بالخيرات: هو الإمام، وهؤلاء كلّهم مغفور لهم».

۱۷/ ۸۸۹۷ ـ وعن زياد بن المُنذِر، عن أبي جعفر المهائدي، قال: دوأمّا الظالم لنفسه منّا: فمَن عَمِل صالحاً وآخر سيّئاً، وأمّا المُقتَصِد: فهو المُتَعبّد المُجتَهِد، وأمّا السابق بالخيّرات: فعليّ، والحسن، والحسين (عليهم التلام)، ومن قُتل من آل مجمّد (ملّن التعبراله) شهيداً».

١٨/ ٨٩٦٨ - صاحب (الناقب في المناقب)؛ عن أبي هاشم الجَعْفُري، قال: كنت عند أبي محمد - يعني الحسن (عبدنه) - فسألناه عن قول الله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَقْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لَنَفْسِهِ الحسن (عبدنه) - فسألناه عن قول الله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَقْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لَنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ آفِهِ . قال (عبدائتلام): اكلّهم من آل محمد (عيم التلام)؛ الظالم لنفسِه: الذي لا يُقِرّ بالإمام، والمُقتَصِد: العارف بالإمام، والسابق بالخَيرات بإذن الله: الإمام،

قال: فدّمَعت عَبناي، وجعَلت أفكّر في نفسي عظم ما أعطى الله آل محمّد، فنظر إليّ، وقال: والأمر أعظم مما حدّثَتُكَ به نفسُك من عِظم شأن آل محمّد، فاحْمَدِ الله فقد جَعَلك مستَمْسِكاً بحَبْلِهم، تُدعى يوم القيامة بهم إذا دُعي كلّ أناس ٍ بإمامهم، فأبشِرْ ـ يا أبا هاشم ـ فإنّك على خيره.

١٤ - الاحتجاج: ٣٧٥.

١٥ -المناقب ٢: ١٢٢.

١٦ ـ مجمع البيان ٨: ٦٢٨.

١٧ ـ مجمع البيان ١٠ ٦٢٩.

١٨ ـ الثاقب في المناقب: ٥٠٦/٥٦٦.

١٩/٨٨٦٩ ـ ومن طريق المخالفين: قال عليّ (عبدائسلام): و﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا﴾ نحن أولئك».

٢٠/٨٨٧٠ على بن إبراهيم: ثم ذكر آل محمد، فقال: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾
 وهم الأثمة (طبه الندم)، ثم قال: ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ ﴾ من آل محمد غير الأثمة، وهو الجاحِد للإمام ﴿ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ ﴾ وهو الأثمة (طبه الأمام ﴿ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ آفَهِ ﴾ وهو الإمام.

ثمّ ذكر ما أعدّ الله لهم عنده، فقال: ﴿ جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فِيْهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَلُوْلُوْاً وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ \* وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ فَهِ ٱلَّذِيّ أَذْهَبَ عَنَّا ٱلْحَوَّنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ \* ٱلَّذِي أَحَلَنَا دَارَ ٱلْمُقَامَةِ مِن فَضْلِهِ لَا يَمَشُنَا فِيهَا نَصْبٌ وَلَا يَمَسُّنَا فِيهَا لُغُوبٌ ﴾ قال: النَصَب: العَناء، واللَّغوب: الكسّل والضَجَر، ودار المُقامة: دار البَقاء.

۲۱/۸۸۷۱ - ابن بابویه، قال: حدّ ثنا عبدالله بن محمّد بن عبدالوهاب، عن أبي الحسن أحمد بن محمّد الشّعرائي، عن أبي محمّد عبدالباقي، عن عمر بن سِنان المَنْبجي (۱۱)، عن حاجب بن سليمان، عن وَكِبع بن الجّرّاح، عن سليمان الأعمش، عن أبي ظِبيان (۱۱)، عن أبي ذرّ (زجهاله)، قال: رأيت سلمان وبلالاً يُقبلان إلى النبيّ (ملّن ه عبدراله) إذ انكبّ سلمان على قدم رسول الله (ملّن ه عبدراله) يُقبّلها، فزجّره النبيّ (ملّن ه عبدراله)] عن ذلك، ثمّ قال له: ويا سلمان، لا تصنع بي كما تصنع الأعاجم بملوكها، إنّما أنا عبد من عبيد الله، آكلُ كما يأكل العبد، وأقعُد كما يقعُد العبد».

فقال له سلمان: يا مولاي، سألتك بالله إلا أحكرتني بقضل فاطمة (علمالاتلام) يوم القيامة، قال: فأقبل النبيّ (سنن العبد وآله) ضاحكاً مستبشراً، ثمّ قال: «والذي تفسي ببله إنها الجارية التي تجوز في عرّصة القيامة على نافة رأسها من خشية الله، وعَيناها من نور الله، وخطاعها من حكل الله، وعُنقها من بَهاء الله، وسنامها من رضوان الله، وذنبها من قُدْسِ الله، وقوائمها من متجد الله، إن مَشَتْ سبّحت، وإن رغَتْ قَدَّست. عليها هَوْدَج من نور فيه جارية إنسية (٢٠ حورية عزيزة، مجمعت فخُلقت، وصنعت فمثلت من ثلاثة أصناف: فأوّلها من مِسْك أذفّر، وأوسطها من العَنْبَر الأشهب، وآخِرها من الزَّعْفَران الأحمَر، عُجنت بماء الحَيَوان، لو تقلت تقلّة في سبعة أبحُر مالحة لَعَذُبت، ولو أخرَجت ظُفْرَ خِنْصَرها إلى دار الدنيا لغُشى الشمس والقمر.

جَبْرَنيل عن يمينها، وميكانيل عن شِمالها، وعمليّ أمامها، والحسن والحسين وراءهما، والله يَكْمَلُوْها

١٩ مغاية المرام: ١٩٣١.

٢٠ ـ تفسير القمّي ٢: ٢٠٩.

٢١ ـ ....، تأويل الآيات ٢: ١٢/٤٨٣.

<sup>(</sup>١) لعله عمر بن سعيد بن سِنان المنبجي، راجع أنساب السمعاني ٥: ٣٨٨.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي»: الأعمش بن ظبيان، وفي «ط»: الأعمش، عن ظبيان، تصحيف صحيحه ما أثبتناه راجع تهذيب التهذيب £: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) غي «ط»: أشيه.

ويحفّظها، فيجوزون في عَرَصة القيامة، فإذا النِداء من قِبَل الله جلّ جلاله: مَعْاشر الخَلائق، غُضّوا أبصارَكم، ونَخْسُوا رؤوسكم، هذه فاطمة بنت محمّد نبيّكم، زوجة عليّ إمامكم، أمّ الحسن والحسين. فنجوز الصِراط وعليها رئطتان (١) بيضاوان، فإذا دخلت الجنّة، ونظرت إلى ما أعدّ الله لها من الكرامة، قرأتْ: ﴿ بِسَمِ آلْهِ آلرّ حَمْنِ آلرّ حِيمِ آلْهُ عَمْدُ ثَهِ آلَذِى أَذْهَبَ عَنّا آلْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لَعَقُورٌ شَكُورٌ \* آلّذِى أَحَلّنَا دَارَ آلمُقَامَةِ مِن فَضْلِهِ لَا يَمَشُنَا فِيهَا نَصَبُّ الْحَمْدُ ثَهِ آلَذِى أَذْهَبَ عَنّا آلْحَزَنَ إِنَّ رَبَّنَا لَعَقُورٌ شَكُورٌ \* آلّذِى أَحَلّنَا دَارَ آلمُقَامَةِ مِن فَضْلِهِ لَا يَمَشُنَا فِيهَا نَصَبُّ وَمُحمَّد ثَهِ آلَيْنِي أُعطِكِ، وتَمنِّي عليَ أُرضِك، فتقول: وَلَا يَعْشَى عليَ أُرضِك، فتقول: اللهي، أنت المُنى، وفَوق المُنى، أسألك أن لا تُعذّب مُحبّيً ومُحبّى عِنْرَني بالنار، فيُوحي الله تعالى إليها: يا فاطمة، وعَرْبَ وجَلالي وارتفاع مكاني لقد آلبُتُ على نفسي من قَبل أن أخْلُق السماوات والأرض بألفي عام أن لا أعذّب مُحبّيً ومُحبّى عِنْرَتِي عليه المارض بألفي عام أن لا أعذّب مُحبّيك، ومُحبّى عِنْرَتِي بالنار، فيُوحي بالله على النار،

المدني، عن أبي جعفر وحدالتهم، قال: وإنّ رسول الله ومنزاد عبدواله، شيل عن أبن محبوب، عن محمّد بن إسحاق المدني، عن أبي جعفر وحدالتهم، قال: وإنّ رسول الله ومنزاد عبدواله، شيل عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمُ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَىٰ آلرَّ حُمْنِ وَفْداً ﴾، فقال: با علي، إنّ الوّفد لا يكونون إلّا رُكباناً، أولئك رجال اتّقوا الله فأحبّهم الله، واختصّهم، ورَضِيَ أعمالهم، فسمّاهم ﴿ المُتَّقِينَ ﴾ ـ ثمّ ذكر ما أعد الله سبحانه لهم، إلى أن قال في الحديث ـ فإذا دخل المؤمن إلى منازله في الجنة وضع على رأسه تاج الملك والكرامة، وألبس حُلل الذهب والفضّة والياقوت والدُر، منظومة (١) في الإكليل تحت التاج - قال - وألبس سبعين حُلة حرير بألوان مختلفة، وضُروب مختلفة، منسوجة بالذهب والفضّة واللؤلز والياقوت الأحمر، فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ يُحَلُّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ منسوجة بالذهب والفضّة واللؤلز والياقوت الأحمر، فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ يُحَلُّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ

والحديث طويل، ذكرناه في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَىٰ ٱلرَّحْمٰنِ وَفْداً ﴾ من سورة مريم (١).

قوله تعالى:

## وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ -إلى نوله تعالى -مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَـن تَذَكَّرَ [٣٧٠٣٦]

١/ ٨٨٧٣ ـ عليّ بن إبراهيم: ثمّ ذكر ما أعدُ الله لأعدائهم - يعني أعداء آل محمّد (منزاة عبه وآله) - ومن خالفَهم

<sup>(</sup>٤) الرِّيْطَة: المُلاءة. ((الصحاح ـ ريط ـ ٣: ١٢٨)).

۲۲ ـ الكافي ۸: ۲۵/۹۵.

إ(١) في المصدر: المنظوم.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (١١) من تفسير الآيات (٧٢ ـ ٩٨) من سورة مريم. سورة فاطر آبة .٣٦ ـ ٣٧ ـ ٣٧

١ ـ تفسير الفشي ٢: ٢٠٩.

وظلَمهم، فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا ﴾ أي يَصبحون ويُنادون ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحاً غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ ﴾، فردّ الله عليهم فقال: ﴿ أَوَلَمْ نُعَمِّرُكُمْ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ ﴾ أي عُمُرتم حتى عرفتم الأمور كلها ﴿ وَجَاءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ ﴾ يعني رسول الله (سنن الدعيدة).

۲/ ۸۸۷٤ محمد بن العبّاس، قال: حدّ ثنا محمد بن سَهْل العطّار، عن عمر بن عبدالجبّار، عن عليّ (۱) عن جدّه أبيه، عن جدّه عن عليّ بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه عن عليّ بن الحسين، عن أبيه، عن جدّه أمير المؤمنين (صارات عنهم أحسين)، قال: (قال لي رسول الله (مقاله عليه الله عليّ، ما بين من بُحِبُّك وبين أن يرى ما تَقَرّ به عيناه إلّا أن يُعاين المَوت، ثمّ تلا: ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا تَعْمَلْ صَالِحاً غَيْرَ آلَّذِى كُنّا نَعْمَلْ ﴾ يعنى أنّ أعداء إذا دخلوا النار قالوا: ﴿ رَبَّنَا أَخْوِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحاً ﴾ في ولاية علي (طبرات به) ﴿ عَيْرَ آلَذِى كُنّا نَعْمَلُ ﴾ في عداوته، فيفال لهم في الجواب: ﴿ أَوَلَمْ نُعَمِّرُكُمْ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ آلنَّذِيرُ ﴾ وهو النبيّ (سقراه مله واله في الجواب: ﴿ أَوَلَمْ نُعَمِّرُكُمْ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ آلنَّذِيرُ ﴾ وهو النبيّ (سقراه مله والا يُخجيهم عنه).

٣/ ٨٨٧٥ عبدالله، قال: حدّثنا أبي (رضياه منه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا أحمد بن أبي عبدالله البرقيّ بإسناده، رفعه إلى أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوْلَمْ نُعَمَّرْكُمْ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَقَدَّكُرُ فَيهِ مَن تَقَالَ: «توبيخ لابن ثماني عشرة سنة».

١٤٠٦ عبد، قال: حدّ ثنا أبي (منه العدان) عن المنظمة قال: حدّ ثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن داود بن التُعمان، عن سيغًا التمّار، عن أبي بصير، قال: قال الصادق أبو عبدالله (عدالته): وإنّ العَبْدَ لفي فُسْحَةٍ من أمرِه ما بينه وبين أربعين سنة، فإذا بلغ أربعين سنة أوحى الله عزّ وجلّ إلى ملائكته: أنّي قد عَمّرت عبدي عُمُراً، فغلظا وشدّدا و تحفّظا واكتُبا عليه قليلَ عَمَلِه وكثيرَه، وصغيرَه وكبيرَه،

وسُئل الصادق (عبدالتلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوَلَمْ نُعَمَّرْكُمْ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ ﴾ فقال: «توبيخ لابن ثماني عشرة سنة».

وروى ابن بابويه الحديث الآخير في (الفقيه) أيضاً، مُرسَلاً عن الصادق (مبدائلام) (١).

٢ ـ تأويل الآبات ٢: ١٣/١٨٥.

<sup>(</sup>١) (علي) ليس في المصدر.

٣ ـ الخمال: ٢/٥٠٩.

<sup>£</sup> ـ أمالي الصدوق: ١/٤٠.

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه ١: ٥٦١/١١٨.

قوله تعالى:

## وَأَقْسَمُواْ بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ - إلى نوله نعالى - فَإِنَّ اللهُ كَـانَ بِعِبَـادِهِ بَصِيراً [21-20]

١/٨٨٧٧ - عليّ بن إبراهيم: ثمّ حكى الله عزّ وجلّ قول قُرَيش، فقال: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَشِن جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَّيَكُونُنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَىٰ الْأَمَمِ ﴾ يعني الذين هلكوا ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ نَـذِيرٌ ﴾ يعني رسول الله (سنراه عبدراه) ﴿ مَّا زَادَهُمْ إِلَا نُقُوراً \* أَسْتِكْبَاراً فِي الأَرْضِ وَمَكْرَ ٱلسَّيِّيْ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّيِّئِ إِلَّا بِأَهْلِهِ ﴾.

ثلاث خصال مَرْجِعُها على الناس في كتاب الله: البَغْي، والمَكْر، والنَكْث، قال الله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم ﴾ (1)، وقال: ﴿ فَمَن نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَىٰ نَفْسِه ﴾ (1)، وقال: ﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّيِّئِي إِلَّا بِأَهْلِهِ ﴾، وقد بَغَيا علينا، ونَكَثا بيعَتى، ومَكرا بيء.

محمّد بن عيسى، عن محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يعيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن خالد، والحسين بن سعيد جميعاً، عن النَّشر بن سُويد، عن يحيى الحلبي، عن عبدالله بن مُسكان، عن بدر (۱) بن الوليد الخَثْمَميّ، عن أبي الربيع الشاميّ، قال: سألت أبا عبدالله (عدالله (عدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي الأَرْضِ النَّقُمُ وَا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبُلُ ﴾ (۱)، فقال: «عنى بذلك: أي انظروا في القرآن، فاعلمواكيف كان عاقبة الذين من قبلكم، وما أخبركم عنه».

سورة فاطر آية \_ ٤٢ \_ ٤٥ \_

١ ـ تفسير القمني ٢: ٢١٠.

٢ ـ تفسير القمّى ٢: ٢١٠.

<sup>(</sup>۱) يوتس ۱۰: ۲۳.

<sup>(</sup>۲) الفتح ۱۸: ۱۰.

٣ ـ تفسير القمّي ٢: ٢١٠.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، ط» زيادة: رجعة.

<sup>£</sup> ـ الكافي له: ٢٤٨/٢٤٨.

<sup>(</sup>١) في «ي، ط»: بريد، وفي «ج»: يزيد، وفي المصدر: زيد، تصحيف صحيحه ما أثبتناه، راجع جامع الرواة ٢: ٢٨٥.

<sup>(</sup>۲) الروم ۲۰: ۲۲.

٨٨٨١ /٥ ـ عليّ بن إبراهيم، في قوله نعالى: ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللهُ ٱلنَّاسَ بِمَاكَسَبُواْ مَا تَوَكَ عَلَىٰ ظَهْرِها مِن دَا بَهْ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمّى ﴾، قال: لا بُؤاخذهم الله عند المعاصي، وعند اغترارهم بالله.

٦/٨٨٨٢ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وحدّثني أبي، عن النّوفَليّ، عن السَّكونيّ، عن جعفر، عن أبيه (عليما الله) ومَضى القضاء، وتَمّ القَدَر بتحقيق أبيه (عليما الله) ومَضى القضاء، وتَمّ القَدَر بتحقيق الكتاب، وتصديق الرُسُل، بالسعادة من الله لمن آمن واتّقى، والشّقاء لمن كذّب وكفّر بالولاية من الله للمؤمنين، وبالبّراءة منه للمشركين.

وقال رسول الله (منزاه عبدرانه): إنّ الله يقول: يابن آدم، بمشبّتي كنتَ أنت الذي تشاء لنفسك ما تشاء، وبإرادتي كنتَ أنت الذي تُربد لنفسِك ما تُربد، وبِفَضْل نعمتي عليك قَوِيْتَ على مَعْصِيَتي، ويقوّتي وعِصْمَتي وعافيتي أدَيْتَ إليَّ قَرائِضي، وأنا أولى بحسناتك منك، وأنت أولى بذنْبِك متّي، الخيرُ متّي إليك واصل بما أولَيْتُك، والشَرُّ متّي إليك بما جَنَيْتَ جَزاءً، وبكثير من تسليطي (11 لك انطَوَيْتَ عن طاعتي، ويسوء ظنّك بي قنطت من رَحْمَتي، فلي الحَد والحُجّة عليك بالبّبان، ولي السّبيل عليك بالعِصْبان، ولك الجَزاء الحسن عندي بالإحسان، ثمّ لم أدع تحذيرك بي، ثمّ لم آخذُك عند غِرَّتك (11)، وهو قوله: ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللهُ آلنَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرْكَ عَلَىٰ ظَهْرِها مِن دَآيَةٍ ﴾، لم أكلُفك فوق طاقتِك، ولم أحَمُلُك من الأمانة إلّا ما أفرَرْتَ بها على نَفْسِك، ورَضيتُ لنفسي منك ما رَضِيتَ به لنفسِك منّي، ثمّ قال عزّ وجلّ: ﴿ وَلَكِن يُوْخُرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ اللهُ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيراً ﴾ ه.

مراحمة تركية وارطن اسدوى

٥ ـ تفسير القتى ٢: ٢١٠.

٦ ـ تفسير القمني ٢: ٢١٠.

<sup>(</sup>۱) في «ي، ط»: تسلّطي.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط»: عزّ تك.

#### المُسْتَدرك

#### (سُورةً فاطر)

قوله تعالى:

### إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوّاً [٦]

١ - في (مصباح الشريعة): قال الصادق (عبدائنلام): ولا يتمكن الشيطان بالوسوسة من العبد إلا وقد أعرض عن ذكر الله تعالى، واستهان وسكن إلى نهيه، ونسي إطلاعه على سرّه، فالوسوسة ما تكون من خارج القلب بإشارة معرفة العقل ومجاورة الطبع، وأمّا إذا تمكن في القلب فذلك غيُّ وضلالة وكفر، والله عزّ وجل دعا عباده بلطف دعوته وعرّفهم عداوة إبليس، فقال تعالى: ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُولًا فَا تَخِذُوهُ عَدُولًا ﴾.

مرزخت كالمتزار على السادي

٤

مرکز تنحیقات <u>کامپ</u>وز برعاوی <sub>ا</sub>سدوی

#### سورة يس

#### فضلها

١/٨٨٨٣ مابن بابويه: بإسناده عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: وإنّ لكلّ شيء قلباً، وإنّ قلبَ القرآن يس، فَمَن قَرأها قبل أن ينام، أو في نهارِه قبل أن يُمسي (1) كان في نهارِه من المَحفوظين والمَرزوقين حتّى يُمسي. ومن قرأها في لَيلِه قبل أن بنام وكل الله به ألفّ ملكٍ يحفظونه مِن شَرّ كلّ شيطانٍ رجيم، ومن كلّ آفةٍ، وإن مات في يومِه أد خله الله الجنّة، وحضر غُسلَه ثلاثون ألفّ مَلكٍ، كلّهم يستغفرون له، ويُشبّعونه إلى قبره بالاستغفار له. فإذا دخل في لَحده كانوا في بجوف قبره يعبُدون الله، وثوابُ عبادتِهم له، وفُسِح له في قبره مَدّ بصَره، وأومِن من ضَعْطة القبر، ولم يزل له في قبره نور ساطع إلى عنان السماء إلى أن يُخرِجه الله من قبْره، فإذا أخرَجه لم تزل ملائكة الله يُشتِعونه، ويُحدّ ثونه، ويضحَكون في وجهه، ويُسلّح وثه بكلّ خبر حتى يجوزوا به على الصَّراط والمِيزان، وهو مع ويُوقِفونه من الله مَوقِفاً لا يكونُ عند الله خَلْق أقرب منه إلا ملائكة الله المتقرّبون، وأنبياؤه المُرْسَلون، وهو مع النبيّين واقفّ بين يدي الله، لا يحزَن مع مَن يحزّن ولا يهتم من يهتم (1)، ولا يجزّعُ مع مَن يجزّع.

ثم يقول له الربّ تبارك وتعالى: اشفَعْ ـ عبدي ـ أشَفَعْك في جميع ما تَشفَع، وسَلْني أعطِك ـ عبدي " - جميع ما تشفّع، ولا يُوقف مع من يوقف، ولا يُذكّ من جميع ما تسأل. فيسأل فيُعطى، ويَشفع فيُشفّع، ولا يُحاسَب فيمَن يُحاسَب، ولا يوقّف مع من يوقف، ولا يُذكّ من من يُذلّ، ولا يُكتبُ بخطيئينه، ولا بشيءٍ من سوءٍ عَملِه، ويُعطى كناباً منشوراً حتّى يهيِطَ من عند الله، فيقول الناس بأجمّعِهم: سُبحانَ الله، ماكان لهذا العَبْدِ من خطيئةٍ واحدة! ويكون من رُفّقاء محمّد (سنزاة عبورته)».

٢/٨٨٨٤ - وعنه، قال: حدَّثني محمَّد بن الحسن، قال: حدَّثني محمَّد بن الحسن الصفَّار، عن محمَّد بن الحسين بن أبي الخطَّاب، عن عليَ بن أسباط، عن يعقوب بن سالم، عن أبي الحسن العَبَّديّ، عن جابر الجُعْفيّ،

سورة يس ـ فضلها ـ

١ \_ ثواب الأعمال: ١١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يمشي.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ولا يهم مع من يهم.

<sup>(</sup>٣) في «ج، ي» و«ط» نسخة بدل: عندي.

٢ ـ ثواب الأعمال: ١١١.

عن أبي جعفر المدانية، قال: امَنْ قَرأ سورة يس في عُمْرِه مَّرةً كَتَبَ الله له بكلِّ خَلْقٍ في الدنيا، وبكلَ خَلْقٍ في الآخرة، وفي السماء، وبكلَ واحدٍ ألفَي ألف حسنة، ومَحاعنه مثِلَ ذلك، ولم يُصِبُه فَقَرٌ، ولا غُرُمٌ (١١)، ولا هَدْمٌ، ولا تُصَبّ، ولا جُنونٌ، ولا جُذامٌ، ولا وَسُواسٌ، ولا داءٌ يَضُرّه، وخفف الله عنه سَكَرات الموت وأهواله، وولييَ قَبْضَ روحِه، وكان ممّن يَضمَن الله له السَعّة في معيشَتِه، والفرح (١) عند لقائِه، والرضا بالتّواب في آخِرَتِه، وقال الله تعالى لملائكتِه أجمعين، مَن في السماوات ومّن في الأرض: قد رَضِيتُ عن قُلان، فاستُغفِروا له».

٣/٨٨٨٥- الشيخ في (متجالِسِه): بإستادِه، قال: قال أبو عبدالله؛ عبدالله؛ «علَّموا أولادَكم (يس)، فـإنّها رَيْحَانةُ القُرآن».

١٨٨٨٦ ومن (خواصّ القرآن): رُوي عن النبيّ (منزاه على الله قال: دمن قرأ هذه السنورة يُمريد بها الله عزّ وجلّ غَفَر الله له، وأعطي من الأجرِ كأنّما قرأ القرآن اثنتي عَشْرَة مرّةً؛ وأيّما مريض قُرِئت عليه عند موته نزل عليه بعدد كلّ آيةٍ عشرةُ أملاكٍ، يقومون بين يديه صفوفاً، ويستغفِرون له، ويشهَدون موته، ويتبَعون جَنازته، ويُصَلّون عليه، ويشهَدون دفتَه.

وإن قرأها المريضُ عند موتِه لم يفيِض مَلَكُ الموتِ روحَه حتَى يُؤتى بشَرابٍ من الجنّة ويشرَيه، وهو على فراشِه، فيقبِضُ مَلَكُ الموتِ روحَه وهو رَيّان، فيُدخَلُ قَبرَه وهو رَيّان، ويُبعَث وهو ريّان، ويَدخُل الجنّة وهو رَيّان؛ ومن كتَبها وعلَّقها عليه كانت حِرزَه من كلّ أفةٍ ومرّض».

٥٠٨٨٨٧ وقال رسول الله رملز الا مبدراله : «مَنْ قَرَأُها عند كلّ مريض عند مَوتِه نَزل عليه بعدَد كلّ آيةٍ مَلَكَ ـ وقبل عَشَرةُ أملاكٍ ـ يقومون بين يدَيه صُفوفاً، يستَغفِرون الله ويُشبَعون جَنازَته، ويُقْبِلون عليه، ويُشاهِدون غُسْلَه، ودَفتَه.

وإن قُرِئت على مريض عند مَوتِه لم يقبِضْ مَلَكُ المَواتِ روحَه حتّى يأتيه بشُرْبةٍ من الجنَّة يشرَبها وهو على فِراشِه، ويقبِض روحَه وهو ريّانُ (١٠)، ويُدخل فبرَه وهو ريّان؛ ومن كتبها بماء وَرْدٍ، وعلَّفها عليه كانت له جرزاً من كلّ آفةٍ وسوءه.

٦/٨٨٨٨ وقال الصادق (عبدالتلام): ومن كتّبها بماء وَرَّدٍ وزَعْفَرَانٍ سبعَ مرّاتٍ، وشرِيَها سبعَ مرّاتٍ مُتَوالِياتٍ، كلّ يوم مرّةً، حَفِظ كلّ ما سمِعَه، وغَلَب على من يُناظِره، وعَظُم في أعين الناس.

ومن كتّبها وعلَقها على جسّدِه أمِنَ على جَسدِه من الحسّد والعَيّن، ومن الجِنّ والإنس، والجُنون والهّوام، والأعراض، والأوجاع، بإذن الله تعالى، وإذا شَرِبتْ ماءَها امرأةٌ ذرّ لبنّها، وكان فيه للمُرضِع غذاءٌ جيّداً بإذن الله تعالى».

<sup>(</sup>١) الغُرَّم: الدَّين. «لسان العرب ـ غرم ـ ١٢: ٤٣٦».

<sup>(</sup> ٢) في «ي» والمصدر: الفرج.

٣ ـ الأمالي ٦: ٢٩٠.

انحوه في مجمع البيان ١٨ ٦٤٦، جوامع الجامع: ٣٩٠.

<sup>.... 0</sup> 

<sup>(</sup>١) في «ج، ي»: نائم.

٦ ـ خواص القرآن: ٦ «قطعة منه».

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمُنِ آلرَّحِيمِ يُسَ \* وَالْقُرْءَانِ آلْحَكِيمِ \* إِنَّكَ لَمِنَ آلْمُرْسَلِينَ - إلى قوله نعالى - فِي إمّامٍ مُّبِينِ [١-١٢]

1/۸۸۸۹ - سَعْد بن عبدالله: عن إبراهيم بن هاشم، عن عثمان بن عيسى، عن حَمَاد الطَّنافِسيّ، عن الكَلْبيّ، عن الكَلْبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: قال لي: «ياكلْبيّ، كمَّ لمحمّدٍ رمنَن الله عبدالله (عبدالله) قال: قال لي: «ياكلْبيّ، كمَّ لمحمّدٍ رمنَن الله طبداله) من اسمٍ في القُرآان؟ الفقل: اسمان، أو ثلاثة. فقال: «ياكلْبيّ، له عَشَرة أسماءٍ الدكر (عبدالتلام) العشرة وقال فيها: و ﴿ يُسَ \* وَالْقُرْءَانِ آلْحَكِيمِ \* إِنَّكَ لَمِنَ أَلُونَ سَورة طعُنْ اللهُ وَسَلِينَ ﴾، وقد ذكرنا الحديث بتمامِه في أوّل سورة طعُنا!

٢/٨٨٩٠ - ابن بابويه، قال: أخبرنا أبو الحسن محمّد بن هارون الزّنجانيّ فيماكتب إليَّ على يدّي عليّ بن أحمد البغّداديّ الورّاق، قال: حدّثنا مُعاذ بن المُثَنَّى العُنْبُرِيّ، قال: حدّثنا عبدالله بن أسماء، قال: حدّثنا مُحويرية، عن سفيان بن سَعيد النّوريّ، عن الصادق (عبدالله) قال له: يابنّ رّسولِ الله، ما معنى قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يس ﴾ ؟ عن سفيان بن سَعيد النّوريّ، عن الصادق (عبدالله) قال له: يابنّ رّسولِ الله، ما معنى قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يس ﴾ ؟ قال: «اسم من أسماء النبيّ (منزاه عبدواله)، ومعناه: يا أيّها السامِعُ الوّحْيّ، والقرآنَ الحكيم، إنّك لمن المُرسلين على صراط مستقيم».

٣/٨٨٩١ الطَّبَرْسيّ في (الاحتجاج): عن أمير المؤمنين (مدانتلام)، وقد سأله بعضُ الزّنادِقة عن آي من القُرآن، فكان فيما قال له (عدالتلام): هقوله: ﴿ يُسَ \* وَالْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ \* إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ فسمّى الله النبيّ بهذا الاسم، حيث قال: ﴿ يُسَ \* وَالْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ \* إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ .

مورة بس آية ١٠١٠.

١ . مختصر بصائر الدرجات: ٦٧.

<sup>(</sup>١) تقدم في الحديث (١) من تفسير الآيات (١ ـ ٣**) من سورة ط**ه.

٢ ـ معاني الأخبار: ١/٢٢.

٢ ـ الاحتجاج: ٢٥٢.

٤/٨٨٩٢ ـ الطَّبَرُسيّ: روى محمّد بن مُسْلِم، عن أبي جعفر (عليه التلام) قال: وإنَّ لِرَسولِ الله (ملن اله عليه وآله) اثنّي عَشَر إسماً، خمسة منها في الفرآن: محمّد، وأحمد، وعبدالله، ويس، ونون».

۵/۸۸۹۳ عليّ بن إبراهيم، قال: قال الصادق (عبدائله): «يس اسمُ رُسولِ الله (ملناه عبدائه)، والذّليلُ على ذلك قوله: ﴿إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ \* عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ـ قال ـ على الطريق الواضِح».

﴿ تَنزِيلَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ قال: القُرآن ﴿ لِتُنْذِرَ قُوْماً مَّا أَنْذِرَ ءَابَآ وُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ ۞ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقُولُ عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ ﴾ يعني نَزل بهم العَذابُ ﴿ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ . قال: قوله: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِيَ أَغْنَاتِهِمْ أَغْلَالًا فَهِيَ إِلَىٰ ٱلْأَذْقَانِ قَهُم مُقْمَحُونَ ﴾ ، قال: قد رفعوا رؤوسهم.

٩/٨٨٩٤ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن سَلَمَة بن الخطّاب، عن الحسن بن عبدالرحمن، عن على على عن المحمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن سَلَمَة بن الخطّاب، عن الله: ﴿لِتُنْفِرَ قُوماً مَّا أُنْفِرَ على بن الله على بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن قول الله: ﴿لِتُنْفِرَ قُوماً مَّا أُنْفِرَ عَلَى الله عَلَوْنَ ﴾.

قال: ولِتُنذِرَ القومَ الذين أنتَ فيهم كما أنذر آباؤهم فهم غافِلون عن الله، وعن رَسولِه، وعن وعِيدِه (1) ﴿ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقُولُ عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ ﴾ مِتن لا يُقِرُون بولاية أمير المؤمنين (عنده تلا) والأئمة من بعده ﴿ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ بإمامة أمير المؤمنين والأوصياء من بعده، فلمّا لم يُقرّوا كانت عقوبَتُهم ما ذكر الله: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِمْ أَغُلالاً فَهِي إِلَىٰ ٱلْأَذْقَانِ فَهُم مُقْمَحُونَ ﴾ في نار جهنّم؛ ثمّ قال: ﴿ وَجَعَلْنَا مِن يَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدّاً وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدّاً فَي الْمُؤْمَنِين (عبدت ) والأئمةِ من بعده، هذا في فأغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لا يُبْصِرُونَ ﴾ عقوبة منه حيث أنكروا ولاية أمير المؤمنين (عبدت ) والأئمةِ من بعده، هذا في الدنيا، وفي الآخِرة في نارِ جَهَنّم مُقْمَحون.

ثمّ قال: يا محمّد: ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنَا رُتَهُمْ أَمْ لَمْ تُتَغِيْرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ بالله، وبولاية عليّ ومن بعده، ثمّ قال: ﴿ إِنَّمَا تُنْذِرُ مَنِ آتَبَعَ ٱلذِّكْرَ ﴾ يعني أَمَّى المؤمّنين (عبدتلا) ﴿ وَخَشِى ٱلرَّحْمُنَ بِالْغَيْبِ فَبَشَرْهُ ﴾ يا محمّد ﴿ بِمَغْفِرَةٍ وَأَجْرٍ كَرِيمٍ ﴾ ».

٧/٨٨٩٥ والطَّبَرُّسيّ في (الاحتجاج): عن موسى بن جعفر (عليه التلام)، عن أمير المؤمنين (عليه التلام)، في سؤالِ يَهُوديُّ، قال له اليهوديّ: فإذَّ إبراهيم (عليه النلام) حُجِبَ عن نُمْرود بحُجُبِ ثلاث.

قال عليّ رسد عنه القد كان كذلك، ومحمّد رسلن عند رس حُجِبٌ عن مَنْ أراد قَتْلَه بحُجُبٍ خَمْس، فتَلاثة بثلاثة، واثنان فَضْل، قال الله عزّ وجلّ وهو يَصِفُ أمر محمّد رسلن عبدرانه، ﴿ وَجَعَلْنَا مِن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدّاً ﴾ فهذا الحِجابُ الثاني ﴿ فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ فهذا الحِجابُ الثاني ﴿ فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ فهذا الحِجابُ

٤ ـ مجمع البيان ٨: ١٤٧.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٢١١.

٦ ـ الكافي ١: ٩٠/٣٥٧.

<sup>(</sup>١) في «ي، ط»: وعده.

٧ ـ الاحتجاج: ٢١٢.

الثالث، ثمّ قال: ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ حِجَاباً مَّسْتُوراً ﴾ (١) فهذا الحِجابُ الرابع، ثمّ قال: ﴿ فَهِيَ إِلَىٰ ٱلْأَذْقَانِ فَهُم مُقْمَحُونَ ﴾ فهذه خَمْسَةُ حُجُبٍ.

وأبو السبخ في (أماليه)، قال: أخبَرنا جماعة، منهم: الحسين بن عبيدالله، وأحمد بن عَبْدون، وأبو طالب بن غُرُور، وأبو الحسن الصَفّار، وأبو عليّ الحسن بن إسماعيل (أ) بن أشناس، قالوا: حدّثنا أبو المُفَضَّل محمّد بن عبدالله بن المُطلّب الشَيْباني، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن بن العبّاس النَحْويّ، قال: حدّثنا أحمد بن عُبيد بن ناصِح، قال: حدّثنا إبراهيم بن إسماعيل بن عُبيد بن ناصِح، قال: حدّثنا محمّد بن عُمّر بن واقِد الأسْلَمِيّ قاضي الشَرْقيّة، قال: حدّثنا إبراهيم بن إسماعيل بن أبي حَبية -يعني الأشْهَليّ -عن داود بن الحصين، عن أبي غَطَفان، عن ابن عبّاس، قال: اجتمع المُسْركون في دار النَدوة ليتَسْاوروا في أمر رَسولِ الله (من الله عبدراله)، فأتى جَبْرُثيلُ رسولَ الله (من الله عبدراله) فأخبره الخبر، وأمره أن لا ينام في مَضْجَعِه تلك الليلة، فبات عليّ (عب النهم)، وتغشّى بِبُرْدٍ أخضَر حَضْرَميّ، كان رسول الله (من الله المن الله (من المعبولة)) وهم الله المنا الجتمع أولئك النَفر من فُريش يَطوفون ويرصُدونه، يُريدون قَتْلَه، فخرَج رسولُ الله (من المعبولة) وهو يقرأ: جنبه، فلمًا اجتمع أولئك النَفر من فُريش يَطوفون ويرصُدونه، يُريدون قَتْلَه، فخرَج رسولُ الله (من المعبولة) وهو يقرأ: بيش \* وَالْقُرْ عَانِ آلْحَكِيم \* حتّى بلغ ﴿ فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لَا يُبْعِرُونَ \*.

فقال لهم قائل: ما تَنْتَظِرون؟ قالوا: محمّداً؟ قال: خِبْتُم وخَسِرتُم، قد والله مَرّ بِكُم، فما منكم رَجُل إلّا وقد جعَل على رأسِه نُراباً. قالوا: والله ما أبصَرْناه، قال: فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُثْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ آللهُ وَآللهُ خَيْرُ ٱلْهَاكِرِينَ ﴾ (").

٩/٨٩٩٧ عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الحارود، عن أبي جعفر (عدائله)، في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدّاً وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدّاً وَأَغْشَيْنَاهُمْ ﴾ بغول: وفاعميناهم ﴿ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ الهدى، أخذ الله بسَمْعِهم، وأبصارِهم، وقُلوبهم، فأعماهُم عن الهُدى، نزّلت في أبي جَهْل بن هِشام ونَفَر من أهل بَيتِه، وذلك أنّ النبيّ (منناه عبداته) قام يُصلّي وقد حَلف أبو جَهْل (سه الله) نَيْنُ رآه يُصلّي لَيَدْمَغَنّه، فجاء ومعه حجَر، والنبيّ قائم يُصلّي، فجعًل كلّما رفع الحجر لِيرْميه أثبت الله يده إلى عُنْقِه، ولا يَدور الحجر بيده، فلمّا رجّع إلى أصحابه سقَط الحجرُ من يَدِه، ثمّ قام رجل آخر، وهو من رَهْطِه أيضاً، وقال: أنا أفتُلُه. فلمّا دَنا منه فجعًل يسمّع قراءة رَسولِ الله (منه الله عبداته) فأرعِب، فرجَع إلى أصحابه، فقال: حال بيني وبينه كَهَيْقَة الفَحْل (١)، يَخطِر بذَنَه،

<sup>(</sup>١) الاسراء ١٧: ٥٥.

٨ ـ الأمالي ٢: ٦٠.

<sup>(</sup>١) في تاريخ بغداد ٧: ٣٥٪ الحسن بن محمد بن إسماعيل.

<sup>(</sup>٢) الأثقال ١٠ ٣٠.

٩ ـ تفسير القمى ٢: ٢١٢.

<sup>(</sup>١) الفَحُلُ: الذكر القوي من كلّ حيوان. «المعجم الوسيط ٢: ٦٧٦»، وفي المصدر: العجل.

٥٦٦ ----- البرهان في تفسير القرآن

فِخِفتُ أَن أَتَقَدُّم،

وفوله: ﴿ وَسَوَاءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ قال: افلم يؤمِنْ مِن أُولِئِك الرَّمْط من بني مَخزوم أحَد، (<sup>۱)</sup>.

١٠/٨٩٨ منهم، المستمونة أيضاً من خَلْفِهم، فانصر فوا ولم يَجِدوا إليه سبيلاً، فذلك قوله سبحانه: ﴿ وَجَعَلْنَا مِن بَيْنِ مَخْلُوم مَنهم الله عَلَمُ الله المحادة على المحادة المحادة المحادة المحادة المحادة المحادة على المحادة المحادة المحادة المحادة المحادة على المحادة المحادة على المحادة المحادة المحادة المحادة على المحادة المحا

ُ ١١/٨٨٩٩ - وفال على بن إبراهيم، في قوله: ﴿ وَسَوَاءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ أَخْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ أي في كتابٍ مبين '''

وذكر ابن عبّاس عن أمير المؤمّنين (عله الشلام)، أنّه قال: وأنا ـ والله ـ الإمامُ المُبِين، أَبِينُ الحقّ من الباطِل، ورِثْتُه من رَسولِ الله (منن ه عله وآله)».

المحمد، عن الحارث بن جعفر، عن عليّ بن إسماعيل بن يقطين، عن عيسى بن المُستفاد أبي موسى الضّرير، قال: حدّ ثني موسى بن بخفر، عن عليّ بن إسماعيل بن يقطين، عن عيسى بن المُستفاد أبي موسى الضّرير، قال: حدّ ثني موسى بن جعفر (عليم المنه)، قال: وقلتُ لأبي عبدالله (عبدالله (عبدالله): أليس كان أمير المؤمنين (عبدالله) كايّبُ الوَصِيَّة، ورّسول الله (ملن الله اسلن الله المُمثلي عليه، ويَحتر ثبل والمكلائكة المُقرّبون (عليم سلام اله) شُهود؟ قال: فأطرَق طويلاً، ثم قال: يا أبا الحسن، قد كان ما قلت، ولكن حين نزّل برسول الله (من اله عبداله) الأمرُ نزّلت الوَصِيّة من عند الله كتابا مُسَجّلاً، نزّل به جَبْرَ ثبل (عبدالله) مع أمناء الله تبارك وتعالى من الملائكة، فقال جَبْرَ ثبل (عبدالله): يا محمد، مرّ باخراج من عندك إلّا وصيّك، لتقيضها (١) منا، ولتشهيدنا بدَفْعِك إيّاها إلبه ضامِناً لها ـ يعني عليّاً (عبدالله) ـ فأمر النبيّ (من الملائكة عليك، وشيؤدث به عليك، وشيؤدث به عليك، وشول: هذا كتابُ ما كنتُ عَهِدْتُ إليك، وشرَطتُ عليك، وشهِدْتُ به عليك،

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي» والمصدر زيادة: يعنى ابن المغيرة.

۱۰ ـ اعلام الورى: ۲۰

١١ ـ تفسير القمى ٢: ٢١٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وهو محكم.

۱۲ ـ الكافي ۱: ۲۲۲/۱.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ليقبضها.

#### وأشهَدتُ به عليك ملائِكتي، وكفي بي ـ يا محمّد ـ شهيداً.

قال: فارتَعَدتْ مَفَاصِلُ النبيّ استناه عبدواله، وقال: يا جَبْرَثيل، ربّي هو السّلام، ومنه [السلام]، وإليه بعود السّلام، صدّق عزّ وجلّ وبرّ، هاتِ الكتاب. فدفّعه إليه وأمّره، بدّفّعه إلى أمير المؤمنين (عبدالتلام)، فقال له: اقرأ. فقرأة حَرْفاً حَرْفاً، فقال: يا عليّ هذا عَهدُ ربّي تبارك وتعالى إليّ، وشَرْطُه عليّ، وأمانته، وقد بلّغت، ونصّحت، وأدّيتُ. فقال عليّ (عبدالتلام): وأنا أشهد لك بأبي أنت وأمّي بالبّلاغ، والنّصيحة، والتّصديق على ما قلت، ويشهدُ لك به سَمْعي، وبَصَري، ولحمي، ودّمي، فقال جَبْرَئيل (عبدالتلام): وأنا أنها هدين.

فقال رسول الله (سنزاد عبدراند): يا عليّ، أخذت وصيّتي، وعرّفتها، وضمِنت لله وليّ الوفاء بما فيها؟ فقال عليّ (عبدالسلام): نعم ـ بأبي أنت وأمّي ـ عليّ ضمائها، وعلى الله عَوْني وتوفيقي على أدائها. فقال رسول الله (صنزات عبدواله): يا عليّ، إنّي أريد أن أشهد عليك بموافاتي بها يوم القيامة. فقال عليّ: نعم أسهد. فقال النبيّ (صرات عبدواله): إنّ جَبْرَئيل وميكائيل فيما بيني وبينك الآن، وهما حاضِران، معهما المقلائكة المشقرّبون، لأشهِدَهم عليك. فقال: نعم، ليشهدوا، وأنا ـ بأبي أنت وأمّى ـ أشهِدُهم. فأشهدَهم رسول الله (منزاة عبدواله).

وكان فيما اشترط عليه النبيّ (منزاة عليه والبراءة والعداوة لمن عادي الله ورّسوله، والبراءة منهم، والصبر منك تفي بما فيها من مُوالاة من والى الله ورّسوله، والبراءة والعداوة لمن عادي الله ورّسوله، والبراءة منهم، والصبر منك على (٢) كَظُم الغيظ، وعلى ذَهابِ حَقَّك، وغَصب حُمْسِك، وانتهاك حُرْمتِك. فقال: نعم، يا رسول الله. فقال أمير المورنين المهاتلام، والذي قلق الحبة، وبرأ النسمة، لقد مبومت جَبْرتيل (مهاتلام) يقول للنبي (مقال عليه والد): يا المؤمنين المهاتلام، والذي قلق الحبّة، وبرأ النسمة، لقد مبومت جَبْرتيل (مهاتلام) وعلى أن تخصب لحيته من محمد، عرّقه أنه يُنتهك الحرّمة وهي حُرْمة الله وحرّمة الله وحرّمة الله عليه الله ومن الله ومن عبيط.

قال أمير المؤمنين وهومنتهم: فضعفتُ حين المتعنى الكالمة من الأمين جَبْرَئيل، حتّى سقطتُ على وجُهي، وقلتُ: نعم، قبِلتُ ورَضِبت، وإنِ النّهِكَتِ الحُرْمَة، وعُطلتِ السُنَن، ومُؤْقَ الكِتاب، وهُدِمتِ الكَفْبَة، وخُضِبَتْ لِحُبْبَة مِن رأسي بدّم عَبيطٍ، صابِراً مُحتَسِباً أبّداً حتّى أقدّمَ عليك.

نم دعا رسول الله اصنراله على والحسن، والحسن، والحسن املهم السلام، وأعلم مثل ما أعلم أميرَ المؤمنين اعبه السلام، فقالوا مثلَ قولِه، فخُتِمَتِ الوَصِيّةُ بخواتيم من ذَهبٍ لم تَعسَه النار، ودُفِعَت إلى أمير المؤمنين اعبه النلام، و

فقلتُ لأبي الحسن (عليه الشهر): بأبي أنتَ وأمّي، ألا تَذكُر ما كانَ في الوّصِيّة؟ فقال: سُنَنُ الله، وسُنَنُ رَسولِه. فقلتُ: أكانَ في الوّصِيّة تَوَثّبهم، وخِلافهم على أمير المؤمنين (عليه الشعم)؟ فقال: نعم، شَيْئاً شَيْئاً، وحَرْفاً حَرْفاً، أما سمِعتَ قولَ الله عزَ وجلَ: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْبِي ٱلْمَوْتَىٰ وَنَكْتُبُ مَا قَدْمُواْ وَءَاثَارَهُمْ وَكُلّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي

<sup>(</sup>٢) في المصدر: على الصبر منك وعلى.

<sup>(</sup>٣) في «ي» والمصدر: فهمت.

٥٦٨ ...... البرهان في تفسير القرآن

إِمَّامٍ مُّبِينٍ ﴾؟ والله لقد قال رسولُ الله (ملن له عبه رآنه) لأميرِ المؤمنين وفاطمة (عبهما النام): أليس قد فَهِمتُما ما تقدّمتُ به إليكما، وقَبِلْتُماه فقالا: بلي، وصَبَرُنا على ما ساءَنا وغاظنا».

وفي تُشخَةِ الصَّفُوانيّ زيادة.

۱۳/۸۹۰۱ - وعنه: عن الحسين بن محمد، عن مُعلَى بن محمد، عن الوَشَّاء، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي جمزة، عن أبي جعفر المهانديم، قال: سمِعتُه بقول: «انَّفوا المُحَقِّرات من الذُّنوب، فإن لها طالِباً، لا يقول أحدُكم؟ أَذْنِبُ وأستغفِرُ، إن الله عزَ وجل بفول: ﴿ وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُجْدِنِ وَاللهُ عزَ وجلَ: ﴿ إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمُواتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا آفَةُ إِنَّ آفَة لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴾ (١) م.

الذراء عن ابن فضّال، والحجّال جميعاً، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن ابن فضّال، والحجّال جميعاً، عن فعلَيّة، عن زياد، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله) رسول الله (ملناه عبدواله) نزّل بأرض فَرْعاء، فقال لأصحابه: اثنوا بخطب، فقالوا: با رسول الله، نحنُ بأرض فَرْعاء، ما بها من خطّب. قال: فلّبأتِ كلَّ إنسانٍ بما فذر عليه، فجاءوا به حتى رَمَوا به بين يدّيه، بعضه على بعض، فقال رسول الله (منزاه عبدواله): هكذا تجتمعُ الذنوب، ثمّ قال: وإيّاكم والمُحقرات من الذُنوب، فإنّ لكلً شيء طالباً، ألا وإنّ طالبتها يكتُب مَا قَدَّمُوا وآثارهم ﴿ وَكُلَّ شَيْء أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمّام مُبِينِ ﴾ ١.

10/۸۹۰۳ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شاذان جميعاً، عن ابن أبي عُمَير، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن أبي أسامة زيد الشَحَّام، قال: قال أبو عبدالله (عدالله): واتَقوا المُحَقِّرات؟ قال: والرجُل بُذنِبُ الذَّنْب، فبقول: طُوبي لي لو لمُ يَكُن لي غير ذلك،

١٦/٨٩٠٤ -الطَّبَرْسِيّ: عن أبي سعيد الخُدْريّ: أنّ بني سَلَمة كانوا في ناحيةٍ من المدينة، فشَكُوا إلى رسول الله (منن ه عبد وآله) بُعدَ مَنازِلهم من المَسْجِد والصّلاة معه، فنزلت الآية.

۱۷/۸۹۰۵ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن الصّقْر الصائغ، قال: حدّثنا عيسى بن محمّد العلَويّ، قال: حدّثنا أحمد بن سَلام الكوفيّ، قال: حدّثنا الحسين بن عبدالواحد، قال: حدّثنا حَرب بن الحسن، قال: حدّثنا أحمد بن إسماعيل بن صَدَقَة، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر، عن أبيه، عن جدّه (علهم التلام)،

۱۲ ـ الكافي ۲: ۱۰/۲۰۷.

<sup>(</sup>١) لقمان ٢١: ١٦.

۱٤ ـ الكافي ٢: ٣/٣١٨.

۱۵ ـ الكافي ۲: ۱/۲۱۸.

١٦ -مجمع البيان ١٨ ٢٥٣.

١٧ ـ معاني الأخبار: ١/٩٥.

سورة يس (۲۹) ..... ۲۱ المسترين المسترين

قال: هلمّا نزّلت هذه الآية على رسول الله (منن الله عبد وقد): ﴿ وَكُلَّ شَلْي عِ أَخْصَيْنَاهُ فِي إِمّامٍ مُبِينٍ ﴾ قام أبو بكر وعمر من مَجْلِسَيهما، فقالا: يا رسولَ الله، هو التّوراة؟ قال: لا. قالا: فهو الإنجيل؟ قال: لا. قالا: فهو القرآن؟ قال: لا ـ قال ـ فأفبَل أمير المؤمنين (عبد الله تبارك وتعالى فيه عِلمَ كلّ شيءٍ».

١٨/٨٩٠٦ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا عبدالله بن العّلاء، عن محمّد بن الحسن بن شَمُّون، عن عبدالله ابن عبدالله ابن عبدالله ابن عبدالله عن عبدالله عن عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله)) يقوأ: ﴿ وَكُلُّ ابن عبدالله عبدالله (عبدالله) عن عبدالله (عبدالله) عن عبدالله (عبدالله) عن عبدالله (عبدالله) عنه عبدالله) عنه عبدالله عبدال

۱۹/۸۹۰۷ - الشيخ، في كتاب (مصباح الأنوار): بإسناده عن رجاله، مرفوعاً إلى المُفَضَّل بن عمر، قال: دخَلْتُ على الصادق (عبدالله)، ذات يوم، فقال لي: «يا مُفَضِّل، عَرفتَ محمّداً، وعليّاً، وفاطمة، والحسن، والحسين (عليم الشلام) كُنْة معرِفَتِهم؟ قال: «يَا مُفَضَّل، تَعلم أَنَهم في طير عن الخَلاثق بجَنْبِ الرَوْضَةِ الخَضْراء، فمَنْ عرَفهم كُنْة مَعرِفَتِهم كان معنا في السّنام الأعلى».

قال: قلتُ: عرَّفْني ذلك، يا سبّدي. قال: «يا مُفَضَّل، تعلَم أنّهم عَلِموا ما خلَق الله عزّ وجلّ، وذَرّاه، وبَرَاه، وأنّهم كلمةُ النّقوى، وخُزَّان السّماء نَجْم، وملّك، والرّمال، والبِحار، وعَرفواكم في السّماء نَجْم، وملّك، ووَزن الجبال، وكبل ماءِ البِحار، وأنهارها، وعُبونها، وما تسقُط من ورفةٍ إلّا عَلِموها، ولا حَبّةٍ في ظُلمات الأرضِ، ولا رَطْب، ولا يابس إلّا في كتاب مُبين، وهو في عِلمِهم، وقل عَلِموا ذلك.

فقلت: يا سيّدي، قد عَلِمتُ ذلك، وأقرَرتُ به، وأمتُ قال؛ ونعم يا مُغَضّل، نعم يا مُكَرَم، نعم يا طيّب، نعم يا محبوب، طِبْتَ وطابَت لك الجنّة، ولكلّ مُؤمنِ بها،

٢٠/٨٩٠٨ وعنه: رواه عن أبي ذرّ، في كتاب (مصباح الأنوار)، قال: كنتُ سائِراً في أغراضِ أمير المؤمنين (طبهالسلام) إذ مرّرُنا بوادٍ وَنَمْلُه كالسَّيْلِ سارٍ (١)، فَذَهِلتُ ممّا رأيتُ، فقلتُ: الله أكبَر، جَلَّ مُحصِيه. فقال أمير المؤمنين (طبهالسلام): ولا تَقُلُ ذلك ميا أبا ذرّ ولكن قُلْ: جَلَّ بارِيه، فوالذي صوَّرك أنّي أحصِي عدّدَهم، وأعلَمُ الذّكرَ من الأنثى (١) بإذن الله عزّ وجلّه.

٢١/٨٩٠٩ - وعن عَمَار بن ياسِر، قال: كنتُ مع أمير المؤمنين (عبدائنلام) في بعض غَزَواته، فمرَرنا بوادٍ مَملوء نَمْلاً، فقلتُ: يا أميرَ المؤمنين، ترى يكون أحَدٌ مِن خَلْقِ الله يعلمُ كم عددَ هذا النَّمل؟ قال: «نعم ـ يا عمّار ـ أنا أعرِف

١٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٢/٤٨٧.

١٩ - مصباح الأنوار: ١٣٤ «مخطوط»، تأويل الآيات ٢: ٤/٤٨٨.

۲۰ ـ.... عنه: تأويل الآيات ۲: ۹۰٪۸٪

<sup>(</sup>١) في المصدر: الساري.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الذكر منهم والأنثن.

٢١ ـ الفضائل لابن شاذان: ٩٤.

رجُلاً يعلَمُ كم عدده، وكم فيه ذكر، وكم فيه أنثى، فقلتُ: مَنْ ذلك ما مولاي مالرجُل؟ فقال: وبا عمّار، أما قرأتَ في سورة يس: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ أَخْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ﴾؟ فقلتُ: بلي، يا مَولاي. قال: وأنا ذلك الإمامُ المُبين،

• ٢٢/٨٩١٠ - البُرْسِيّ: عن ابن عبّاس، قال: لمّا نُوَلت هذه الآية: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَخْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾، قام رجُلان، فقالا: با رسولَ الله، أهُو التوراة؟ قال: ولاء. قالا: فهو الإنجيل؟ قال: ولاء. قالا: فهو القُرآن؟ قال: ولاء. فأقبَل أميرُ المؤمنين (عب الله)، فقال: وهذا هو الذي أحصى الله قيه عِلمَ كلَّ شيءٍ، وإنَّ السّعيد كلَّ السّعيد مَنْ أَحَبَّ عَليًا في حياته، وبعدَ وفاتِه، وإنَّ الشّقِيَّ كلَّ الشّقِيَّ مَنْ أَبغَض هذا في حياته، وبعدَ وفاتِه،

قوله تعالى:

### وَآضَرِبْ لَهُمْ مَثَلاً أَصْحَابَ آلْقَرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا آلْـمُرْسَلُونَ \* إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ آثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُما فَعَرَّزْنَا بِشَالِثٍ فَقَـالُوا إِنَّـا إِلَـيْكُمْ مُرْسَلُونَ [١٣] و١٤]

النّماليّ، عن أبي جعفر (عبه النهم، قال: حدّ لني أبي، عن الحسن بن مَحبوب، عن مالك بن عَطيّة، عن أبي حمزة النّماليّ، عن أبي جعفر (عبه النهم، قال: سألتُه عن تفسير هذه الآية. فقال: وبعث الله رجّلَين إلى أهلِ مَدينة أنطاكيّة، فجاءاهم بما لا يعرفون، فغَلظوا عليهما، فأخدوهما وحبّسوهما في بيتِ الأصنام، فبَعث الله الثالِث، فدخَل الممدينة، فقال: أرشدوني إلى باب الملك. قال: فلمّا وقف على الباب، قال: أنا رجُل كنتُ أتعبّدُ في فَلاةٍ من الأرض، وقد أحبّبتُ أن أعبّد إله الملك، فأيلغواكلاقه الملك، ففال: أدخِلوه إلى بيتِ الآلهة. فأدخلوه، فمَكَث سنة الأرض، وقد أحبّبه، فقال لهما: بهذا يُنقَل قومٌ من دِينٍ إلى دِين، بالخُرق (١١)، ألا رَفقتُما؟! ثمّ قال لَهما: لا تُقرّان بمعرِفتي. مع صاحبته، فقال لهما: بهذا يُنقَل قومٌ من دِينٍ إلى دِين، بالخُرق (١١)، ألا رَفقتُما؟! ثمّ قال لَهما: لا تُقرّان بمعرِفتي. ثمّ أدخِل على المقلِك، فقال له المقلِك: بلغني أنك كنتَ نعبُدُ إلهي، فلم أزّل و أنتَ أخي، فسَلْني حاجتك. قال: مالي من حاجة -أيها المقلِك - ولكنّي رأيتُ رَجُلَبن في بيتِ الآلهة، فما بالهما؟ قال المقلِك: هذانِ رجُلان أتياني قال: مالي من حاجة -أيها المقلِك - ولكنّي رأيتُ رَجُلَبن في بيتِ الآلهة، فما بالهما؟ قال المقلِك: هذانِ رجُلان أتياني يُضَلاني عن دِيني (١٠)، ويَدعُواني إلى إلهِ السماوات (٣)، فقال: أيها المقلِك، مناظرَة جميلة، فإن يَكُنِ الحَقُّ لهما أنَّبه عناهما، وإن يَكُن الحَقَّ لنا دَخلا معنا في دينِنا، فكانَ لهُما مائنا، وعليهما ما عليناء.

قال: وفيعَث المَلِكُ إليهما، فلمّا دخَلا إليه قال لهُما صاحِبُهما: ما الذي جِنتُما به؟ قالا: جِنْنا تَدعو إلى عبادَةِ

٢٢ ـ مشارق أنوار اليقين: ٥٥.

سورة پس آية -١٤ - ١٤ -

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢١٢.

<sup>(</sup>١) الخُرُقُ: تَقِيضَ الرُّفق. «لسان العرب ـ خرق ـ ١٠: ٧٥ه.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بيطلان ديني.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: إله سماوي.

الله الذي خلّق السّماواتِ والأرض، ويخلّق في الأرحام ما يشاء، ويُصَوّر كيف يَشاء، وأنبَتَ الأشجارَ والبُمار، وأنزَل الفَطْر من السّماء ـ قال ـ فقال لهما: إلهكما هذا الذي تَدُعوان إليه، وإلى عبادّتِه، إن جنّنا بأعمى يقدِرُ أن يَرُدُه صَحيحاً؟ قالا: إن سألناه أن يفعَل فعَل إن شاء. قال: أيّها الملك، عليَّ بأعمى لم يُبْصِر شيئاً قطَّ. فأنيَ به، فقال: ادعُوا إلهَكُما أن يُردَّ بَصَر هذا، فقاما، وصَلَّيًا رَكْعَتَين، فإذا عَيْنَاهُ مفتوحَنان وهو ينظُر إلى السماء. فقال: أيّها المَلِك، عليَّ بأعمى آخَر، فأنيَ به، فسجَد سَجْدَةً، ثمّ رفع رأسِه فإذا الأعمى الآخر بصير.

فقال: أيّها الملك، حُجَّة بحُجّة، عليَّ بمُقْعَد، فأتي به، فقال لهما مثل ذلك، فصليًا، ودَعَوا الله، فإذا المُقْعَد قد أُطلِقَت رِجُلاه، وقام يَمشي. فقال: أيّها الملك، عليَّ بمُقعَد آخر، فأتي به، فصنَع به كما صَنع أوّل مرّق، فانطَلق المُقعَد، فقال: أيّها الملك، قد أتّيا بحُجَّتَين وأتينا بعِثله، ولكن بقي شيءٌ واحدٌ، فإن هما فعَلاه دخلتُ معهما في دينهما، وينهما، ثمّ قال: أيّها الملك، بلَغني أنّه كان للملك ابنٌ واحِد، وماتَ، فإن أحياهُ إلهُهُما دخلتُ معهما في دينهما، فقال له المَلِك، وأنا أيضاً معك.

ثمّ قال لُهما: قد بقِيَت هذه الخَصْلَة الواحِدَة: قد ماتَ ابنُ المَلِك، فادْعُوا إلهٰكُما ليُحْيِيَه. فوقَعا إلى الأرض ساجِدَين لله، وأطالا السّجود، ثمّ رفَعا رأسَيْهما، وقالا للمَلِك: ابعَثْ إلى قَبْرِ ابنِك تَجِدْهُ قد قامٌ من قَبْرِه، إن شاء الله، قال: فخرَج الناسُ ينظُرون، فوجَدوه قد خرَج من قَبْرِهِ ينقُض رأسَه من النُراب.

قال: فأتي به إلى الملك، فعرَف أنه ابنه، فقال له: ما حالك، يا بُنيّ؟ قال: كنتُ مَيناً فرأيتُ رَجُلَين بين يَدَي ربي الساعة ساجِدَين يسألانه أن يُحيِيني، فأحياني. قال: يا بُنيّ نعرِفُهما إذا رأيتهما؟ قال: نعم. قال: فأخرَج الناسَ جُملةً إلى الصحراء، فكان يمرّ عليه رجُل رجُل، فيقول له أبوه انظر. فيقول: لا، لا. ثمّ مرّوا عليه بأحدِهما بعد جَمْع كثير، فقال: هذا أحدُهما. وأشارَ بيدِه إليه، ثمّ مرّوا أبضاً بقوم كثير، حتى رأى صاحِبَه الآخر، فقال: وهذا الآخر. فقال المملك: الآخر. فقال المملك: وأنا أيضاً آمَنتُ بإلهِكُما، وأمن أهلُ مَمْلَكتِه كلّهم،

٢/٨٩١٢ - الطَّبَرْسيَ: قال: وَهْبُ بن مُنَبَّه، بَعث عيسى (عبه النه) هذَين الرّسولَين إلى أنطاكية، فأتباها ولم يَصِلا إلى مَلِكها، وطالت مُدّة مقامِهما، فخرَج المَلِكُ ذات يوم، فكبَّرا، وذكرا الله، فغَضِب الملك وأمر بحبْسِهما، وجلد كلّ واحدٍ منهما مائة جَلْدةٍ، فلمّا كُذَب الرّسولان وضُرِبا بَعث عيسى (عبه النهم) شَمعون الصَفَّا ـ رأسَ الحَواريّين ـ على أثرِهما ليَنْصُرَهما، فد خل شَمعون البَلْدَة مُتَفكِّراً، فجعَل يُعاشِر حاشِية المَلِك حتى أنِسُوا به، فرفعوا خَبَره إلى الملك، فدَعاه، ورَضِي عِشْرته، وأنِسَ به وأكرَمه.

ثمّ قال له ذات يوم: أيّها المَلِك، بِلَغني أنّك حَبَسْتَ رَجُلَين في السِجن، وضرَبْتَهُما حين دَعَواك إلى غيرٍ دِينِك، فهل سَمِعتَ قولَهُما؟ قال الملك: حالَ الغضَبُ بيني وبينَ ذلك. قال: فإن رأى المَلِكُ دَعاهُما حتّى نطّلِعَ ما عندَهما. فدَعاهما المَلِك، فقال لهما شَمْعون، مَنْ أرسَلَكُما إلى هاهنا؟ قالا: الله الذي خلَق كلَّ شيء، لا شَرِيكَ له.

۲ ـ مجمع البيان ۸: ٦٥٥.

قال: وما آيَتُكما؟ قالا: ما تَتَمنّاه. فأمّر المَلِك حتّى جاءوا بغُلام مَطْمُوس العَيْنَين، ومَوْضِعُ عينَيه كالجَبْهَة، فما زالا يَدعُوان الله حتّى انشَقَّ مَوضِعُ البَصَر، فأخذا بُنْدُقَنَين مِن الطين فوضَعاهُما في حدَقَتَيه، فصارنا مُقْلَتين يُبصِرُ بهما، فنعجَّب المَلِك.

نقال شمعون للملك: أرأيت لو سألت إلهك حتى يصنَع صنعاً مثل هذا، فبكون حُجّة لك، ولإلهك شرفا؟ فقال الملك: لبس لي عنك سرّ، إنّ إلهنا الذي نعبُده لا يَضُرّ ولا ينفّع. ثمّ قال الملّك للرّسولين: إن قدّر إلهكما على إحباء مَيت آمنًا به ويكما. قالا: إلهنا قادِرٌ على كلّ شيءٍ. فقال الملك: إنّ هاهنا مَيتاً ماتَ منذُ سبعة أيّام، لم نَدفُنه حتى يَرجِعَ أبوه، وكان غايباً. فجاءوا بالمَيت، وقد تَغيّر وأرْوَح، فجعلا يَدعُوان ربّهما عَلانية، وجعل شمعون يدعو ربّه سِرّا، فقام المَيت، وقال لهم: إنّي قد مُتُ منذ سبعة أيّام، وأدخِلتُ في سبعة أودية من النار، وأنا أحذَرُكم ما أنتُم فيه، فآمنوا بالله. فتعجّب المَلِك، فلمّا عَلِمَ شَمْعون أنّ قولَه أثّر في المَلِك دَعاه إلى الله، فآمّن، وآمَنَ مِن أهلِ مَمْلُكيته قوم، وكفر آخرون.

ثمّ قال الطَّيَرْسِيّ: وقد روى مثل ذلك العيَّاشيّ بإسناده عن النَّمالِي، وغـيره، عـن أبـي جـعفر، وأبـي عبدالله (عليماالتلام)، إلّا أنّ في بعض الروايات: بعَث الله الرّسولَين إلى أنطاكيّة، ثمّ بَعث الثالِثَ.

وفي بعضِها: أنَّ عيسى أوحى الله إليه أن يبَعنَهُما، ثمّ بَعث وَصِيَّه شَمعون ليُخَلَّصَهما، وأنَّ المَيتَ الذي أحياه الله تعالى بدُعائِهماكان ابنَ المَلِك، وذكر نحو ما تقدّم بنوع من النَغبير.

٣/٨٩١٣ الطَّبَرُسيِّ: عن ابن عبّاس: أسماءُ الرَّسُلِ: صادِق، وصَدوق، والثالث: سَلوم.

قوله تعالى:

#### إِنَّا تَطَيَّرْنَا بِكُمْ ـ إِلَى قُولَهُ صَالَى فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ [ ١٨ ـ ٢٩ ]

١/٨٩١٤ عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿إِنَّا تَطَيَّرْمَا بِكُمْ ﴾ قال: بأسمائكم ﴿ وقوله: ﴿ وَجَاءَ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ قَالَ يَا قَوْمِ ٱتَّبِعُواْ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ ، قال: نزلت في خبيب النّجَار، إلى قوله: ﴿ وَجَعَلَنِي مِن ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ . وقوله: ﴿ إِنْ كَانَتْ إِلَّا صَيْحةً وَاحِدةً فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ ﴾ أي مبّنون.

٢/٨٩١٥ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحبى، عن محمّد بن الحسين، عن صَفّوان، عن مُعاوية بن عَمّار، عن ناجِية، قال: قلت لأبي جعفر (هـ التهرية): إنّ المُغيرة يفول: إنّ المؤمن لا يُبتّلى بالجُذام، ولا البّرّص، ولا يكذا، ولا يكذا؟

٣ ـ مجمع البيان ١٠ ٢٥٤.

سورة پس آية ١٨٠ ـ ٢٩ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢١٤.

۲ ـ الكافي ۲: ۱۲/۱۹۷.

فقال: «إن كان لغافلاً عن صاحِب يس إنّه كان مُكْنَعاً (1) ثمّ رُدت أصابعه. فقال: وكأنّي أنظر إلى تَكْنيعه، أتاهم فأنذَرهم، ثمّ عاد إليهم من الغد، فقتلوه. ثمّ قال: إنّ المؤمن يُبتلى بكلّ بليّةٍ، ويموت بكلّ ميتة، إلّا أنّه لا يَقتُل نفسه».

٣/٨٩١٦-ابن بابويه، قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد بن عبدالوهّاب الأصبّهانيّ، عن أحمد بن الفضل بن المُغيرة، عن أبي نصر منصور بن عبدالله بن إبراهيم الأصبهاني، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله، قال: حدّثنا محمّد بن هارون بن حُميد، قال: حدّثنا بحيى بن الحسين المَدائِنيّ، قال: حدّثنا ابن تَهيعَة، عن أبي الزُّبَير، عن جابر بن عبدالله (مني الشان قال: قال رسول الله (منن المعارف): وقلاقة لم يكفُروا بالوّحي طَرْفة عين: مُوْمِن آل يس، وعلى بن أبي طالب، وآسِبّة امرأة فِرْعَون،

4/491۷ وعنه، قال: أخبَرني محمّد بن عليّ بن إسماعيل، قال: حدّثنا النّعمان بن أبي الدِلهاث البَلديّ، قال: حدّثنا الحسين بن عبدالرحمن، قال: حدّثنا عبيدالله بن موسى، عن محمّد بن أبي ليلي الأنصاريّ، قال: قال رسول الله (سننه عندرانه): والصِدِّيقونَ ثَلاثَةً: عليُّ بن أبي طالب، وحَبيبُ النّجّار، ومُؤمِنُ آل فِرْعَون».

٥/٨٩١٨ - وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهَمْدانيّ، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن جعفر بن سَلَمَة الأهوازيّ، عن إبراهيم بن محمّد الثَقَفيّ، قال: حدّثنا أحمد بن عِمران بن محمّد بن أبي ليلى الأنصاريّ، قال: حدّثنا الحسن بن عبدالله، عن خالد بن عيسى الأنصاريّ، عن عبدالرحمن بن أبي ليلى، رفعه، قال: قال رسول الله (متن عبدالله): «الصِدّيقون ثَلاثةٌ: حَبيث النّجار مُؤمِنُ آل يس الذي يقول: اتّبِعوا المُرسَلين، اتّبِعوا مَنْ لا يسألكم أَجْراً وهم مُهتَدون، وحَزْقِيل مُؤمِنُ آلِ فِرْعَون، وعليُّ بن أبي طالب، وهو أفضلُهم».

٩/٨٩١٩ ومن طريق المُخالفين: الثَعْلَبيّ في (تفسيره) بالإسناد عن عبدالرحمن بن أبي ليلي، عن أبيه، قال: سُبَاقُ الأَمَم ثلاثَةٌ، لم يَكفُروا بالله طَرْقَة عين عليّ بن أبي طالب، وصاحِبٌ بس، ومؤمِنُ آل فِرْعَون، فهم الصِدّيقون، وعلى أفضَلُهم،

ورَواه صاحِبُ (الأربَعين)، بإسنادِه عن مُجاهِد، عن ابن عبّاس، وفَضائِل أحمد (١).

قوله تعالى:

### سُبْحَانَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْأَزْوَاجَ كُلُّهَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ

<sup>(</sup>١) كَنِعَتْ أَصَابِعُه: أي تَشْنَجَت ويَبِسَت. «النهاية ٤: ٢٠١».

٢ ـ الخصال: ١٧٤ /٢٢٠.

٤ ـ الخصال: ١٨٤/١٥٤.

٥ ـ أمالي الصدوق: ١٨/٣٨٥.

٦ ـ تفسير الثعلبي: ٦٨ \$ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) .... فضائل الصحابة ٢: ١٠٧٢/٦٢٧.

٥٧٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### وُمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ [٣٦]

١/٨٩٢٠ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن النّضر بن سُويد، عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: (إنّ النّطُفَةَ تَقَعٌ من السّماء إلى الأرضِ على النّباتِ والثّمَرِ والشّجَرِ، فتأكّل الناسُ منه والبّهائم، فتّجرِي فيهم».

٢/٨٩٢١ عن أبي الرّبيع، قال: سألتُ أبا عبدالله (مبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ سُبْحَانَ آلَّذِي خَلَقَ آلُأَ وَاجَ كُلُّهَا مِمَّا تُنْبِتُ آلْأَرْضُ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ، فقال: وإنّ النّطْفَة ـ يعني الماء ـ تَقَع من السّماء إلى الأرض على النبات والثِمار والشجَر، فتأكل الناسُ منها، والبّهائِم، فتَجري فيهم».

ثمّ قال أبو عبدالله (عبدالله): «إنّ الإنسانَ خُلِق من أضعَفِ ما يَكون خَلْقاً، مِن نُطْفَةٍ قُطِرت، ثمّ جُعِلت عَلَقَةً، ثمّ جُعِلت مُضْغةً، ثمّ جُعِلت عِظاماً غَليظةً، ثمّ كُسي العِظام لَحْماً، فتبّارك الله أحسَنُ الخالِقِين».

قوله تعالى:

#### وَ آيَةٌ لَهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ [ ٣٧ ]

محمد بن جابر، عن أبي جعفر (عبدالنلام)، قال: «قال الله عزّ وجلّ لمحمد (منن العبّاس، عن عليّ بن حمّاد، عن عمرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالنلام)، قال: «قال الله عزّ وجلّ لمحمد (منن الدي الحقيّة في صُدروكم من تَستَغجِلُونَ بِهِ لَقُضِى آلْأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ (ا) قال: أو أنّي أمرتُ أن أعلِمكم الذي الحقيّة في صُدروكم من استِعجالكم بمرتي لِتَظلِموا أهلَ بيتي من بعدي، فكان مَنْلكم كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ كَمَثُلِ آلَّذِي آسْتُوقَدَ نَاراً فَلَمّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ﴾ (ا) يقول: أضاءَتِ الأرضُ بنور محمد (سنراه عبدرانه) كما تُضيء الشَمش، فضرَب الله مثَل محمد (منن ه عبدرانه) كما تُضيء الشَمش ضِياءً وَالْقَمَر محمد (منن ه عبدرانه) وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْس ضِياءً وَالْقَمَر فوراً ﴾ (عن وقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَلْمَ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ وَقُوله عزّ وجلّ: ﴿ وَقُلْهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ وَقُلْهُ مِنْ وَمَلْ الْوَصِي القَمْر، وهو قُولُه عزّ وجلّ: ﴿ وقوله عزّ وجلّ : ﴿ وَقُوله عزّ وجلّ : ﴿ وَقَلْهُ مِنْ اللهُ مِنْ مُنْ اللهُ مِنْ مُنْ اللهُ مَنْ وجلّ : ﴿ وَقُلْهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ وَقُلْهُ مِنْ الظّلْمَة ، فلم يُبصِرُونَ ﴾ (اللهُ عني قُبِض محمد (منزاه عبدرانه)، فظهرت الظُلْمَة ، فلم يُبصِرُونَ ﴾ (اللهُ عني ظُلُمُونَ ﴾ (المُنْ عني قُبض محمّد (منزاه عبدرانه)، فظهرت الظُلْمَة ، فلم يُبصِرُونَ ﴾ (اللهُ عني قُبض محمّد (منزاه عبدرانه)، فظهرت الظُلْمَة ، فلم يُبصِروا فَضَلَ أهلِ

سورة يس آية ـ ٣٦ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢١٥.

...<u>.</u> ۲

سورة پس آية ـ ٣٧ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۲۸۰/۲۸۰.

(١) الأنعام ٦: ٨٥.

(٢) البقرة ٢: ١٧.

(۲) يونس: ۱۰: ۵.

(٤) البقرة ٢: ١٧.

سورة يس (۲۹) ...... ۵۷۵

البيت، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَىٰ ٱلْهَدَىٰ لَا يَسْمَعُواْ وَتَرَاهُمْ يَنظُّرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ (٥٠٪.

قوله تعالى:

## وَ ٱلشَّمْسُ تَجْرِى لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ \* وَٱلْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ كَالْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ [٣٨ و ٣٩]

1/۸۹۲۳ - ابن بابویه، قال: حدّثنا محمّد بن موسی بن المُتَوكّل، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن موسی بن عِمران النَّخَعي، عن عَمّه الحسين بن يَزيد، عن إسماعيل بن مُسلم، عن أبي نُعَيم البَلْخي، عن مُقاتِل بن حَيّان، عن عبدالرحمن بن أبزي، عن أبي ذرّ الغفاري (رَجه الله)، قال: كنتُ آخِذ بيد النبيّ (منناه عله وآله) ونحنُ نتَماشی جميعاً، فمازِلْنا تَنْظُر إلی الشَمْسِ حتّی غابّت، فقلتُ: يا رسولَ الله، أين تَعيب؟ قال: هفي السَماء، ثمّ تُرفَع من سَماء إلی سَماء، حتّی تُرفَع إلی السَماء السابعة العُليا، حتّی تكونَ تحت العَرْش، فتَخِرُ ساجِدةً، فتسجُد معها الملائكة المُوكّلون بها، ثمّ تقول: يا رَبّ، مِن أين تأمّرني أن أطلِع، أمِن مَغْرِبي، أم من مَطْلِعي؟ فذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَ الشّمْسُ تَجْرِی لِمُسْتَقَرّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَلِيمِ ﴿ يعني بذلك صَنْعَ الرّبَ العزيز في مُلكِه، العَليم بخَلْقِه».

قال: «فيأتبها جَبْرَثيل عبد الله الله الله في أيام القوائد العَوْش على مقادير ساعاتِ النّهار، على طوله في أيّام الصّيف، أو قُصْره في الثِنْتَاء، أو ما بين ذلك في الخَريف والرّبيع، قال: فتلبّس تلك الحُلَّة كما يَلبّسُ أحدُكم ثيابَه، ثمّ تنطَلِقُ بها في جَوّ السّماء حتّى تَطلُعَ من مَطْلِعها».

قال النبيّ (مِنْ الله عِدِ وَالله) وَ الْحَالَى بِها وقد خُيئُوت مِقدار ثلاثة أيّام، شمّ لا تُكسى ضَوْءاً، وتؤمّر أن تَطلِعَ من مَطْلعِه مَغْرِبها، فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوَرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلنَّجُومُ ٱنكَدَرَتْ ﴾ (١)، والقَمَر كذلك، من مَطْلعِه ومَجْراه في ٱفْق السّماء، ومَغْرِبه وارتفاعِه إلى السّماء السابعة، ويسجُد تحتّ العَرْش، ثمّ يأتبه جَبْرَئيل بالحُلّةِ من نورِ الكُرسيّ، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ هُو ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيّاً ءُ وَٱلْقَمَرَ نُوراً ﴾ (١).

قال أبو ذرّ (زجمة علم): ثمّ اعترَّلتُ مع رسول الله اصلن الله عليه والله)، فصلَّينا المُغرب.

٢/٨٩٢٤ ـ محمّد بن يعقوب: عن عدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن ابن فَضّال، عن

سورة بس آية . ٢٨ ـ ٢٩.

<sup>(</sup>٥) الأعراف ٧: ١٩٨.

١ ـ التوحيد: ٧/٢٨٠.

<sup>(</sup>۱) التكوير ۸۱ ، ۱ و۲.

<sup>(</sup>۲) يونس ۱۰: ٥.

۲ ـ الكافي ۸: ۱۹۵ /۲۳۳.

الحسن بن أسباط، عن عبدالرحمن بن سَيابة، قال: قلت لأبي عبدالله (مدالله): مُحِيلتُ لك الفِداء، إنّ الناس يقولون: إنّ النُجومَ لا يَحِلّ النَظَرُ فيها. وهي تُعجِبُني، فإنكانت تَضُرُّ بدِيني فلا حاجةً لي في شيءٍ يَضُرُّ بدِيني، وإن كانت لا تَضُرَ بديني فوالله إنّي لأشنَهيها، وأشنَهي النَظَر فيها.

فقال: «ليس كما يقولون، لا تضّرَ بدِينك. ثمّ قال: إنّكم تَنظُرون في شيءٍ منهاكثيره لا يُدرَك، وقليلُه لا يُنتَفّع به، تحسُبون على طالِع القَمَره.

ثمّ قال: «أتدري كم بين المُشْتَري والزُهرَة من دقيقة؟» قلت: لا والله. ثمّ قال: «أفَتدري كم بين الزُهرَة والقَمر من دقيقة؟» قلت: لا. قال: «أفَتدري كم بين السَّمْسِ والسُّنْبُلة من دقيقة؟» قُلت: لا. والله، ما سمِعتُه من أحّدٍ من المُنَجِّمين قَطَّ. قال: «أفَتدري كم بين السُّبُلة وبين اللّوح المَحفوظ من دقيقة؟» قلت: لا والله، ما سمِعتُه من مُنَجّم قطّ.

قال: قال: قما بين كلّ واحِدٍ منها إلى صاحِبه ستُون، أو سبعون دقيقةً». شكَّ عبدالرحمن. ثمّ قال: «يا عبدالرحمن، هذا حساب إذا حَسَبه الرجل، ووقع عليه عرّف القَصّبة التي وَسط الأجَمّة (١)، وعَدَد ما عن يَمينها، وعَدَد ما عن خَلفها، وعدد ما عن أمامها حتّى لا يُخفى عليه من قَصَب الأجَمّة واحِدَةً».

٣/٨٩٢٥ وعنه: عن عليّ ، عن أبيه، عن داود النَّهْديّ، عن بعض أصحابه (١)، قال دخّل ابنُ أبي سعيد المُكاريُ على أبي الحسن الرضا (عبالله)، فقال له: أَبَلَغ مِن قَدرِك أَن تَدَّعي ما ادّعي أبوك؟

فقال: «مالك، أطفأ الله نورّك، وأدخّل الفَقْرَ بيتَك، أما عَلِمتَ أنّ الله تعالى أوحى إلى عِمران: أنّي واهِبّ لك ذَكَرًاً. فوهَب له مَرْيَم، ووهَب لِمَرْيَم عبسى (طبه التلاء)، فعيسى مِن مَرْيَم، ومَرْيَم مِن عبسى، وعبسى ومَرْيَم شيء واحدٌ، وأنا من أبي، وأبى منّي، وأنا وأبي شيءٌ وانحقُه،

فقال له ابنُ أبي سعيد: أسألك عنَّ مسألة ققال: «لا أَحالُك تَفْتِلُ منّي ولَسْتَ من غنمي، ولكن هَلُمّها ""». فقال: رجُلٌ قال عند مَوتِه: كلّ مَملوك لي قَديم فهو حُرِّ لوَجْهِ الله؟

قال: «نعم، إنّ الله عزّ وجلّ قال في كتابه: ﴿ حَتَّىٰ عَادَ كَالْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴾ فَماكان مِن مَماليكه أنى عليه ستّة أشهر فهو قَديم، وهو حُرَّه. قال: فخرَج من عنده، فعَمي، وافتقَر، حتّى مات ولم يكن عنده مَبيت ليلة.

ورواه الشيخ في (التهذيب) (")، وعليّ بن إبراهيم في (تفسيره) (١٠)، عن أبيه، عن داود بن محمّد النَّهْديّ، إلّا أنّ في رواية عليّ بن إبراهيم: دخل أبو سعيد المُكاريّ على أبي الحسن الرضا (عبدالتلام).

٤/٨٩٢٦ - عليّ بن إبراهيم في (تفسيره)، قال: العُرْجُون: طَلْعُ النّحْل، وهو مِثل الهِلال في أوَّل طُلوعِه.

<sup>(</sup>١) الأَجَمَة: الشجر الكثير الملتفُّ. «لسان العرب ـ أجم ـ ١٢: ٨٥.

٣ ـ الكافي ٦: ١٩٥٥/٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أصحابنا.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط» زيادة: وفي نسخة هاتها.

<sup>(</sup>۲) التهذيب ١٨ ٢٣١/٥٢٨

<sup>(</sup>٤) تفسير القمي ٢: ٢١٥.

١٤ - تفسير القمى ٢: ٢١٤.

صورة يس (٢٩) ...... ٧١٠

قوله تعالى:

#### لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبَغِى لَهَا أَنْ تُدْرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلَّيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ [٤٠]

1/۸۹۲۷ - على بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارُود، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، في قوله تعالى: ﴿لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِى لَهَا أَن تُدْرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلَّيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ وَكُلّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ ﴾ يقول: «الشّمسُ سُلطانُ النّهار، والفّمَرُ سُلطانُ اللّبل، لا يَنْبَغي للشّمْسِ أن تكونَ مع ضَوْءِ الفّمَر باللّيل، ولا يَسبِقُ اللبلُ النهارَ، يقول: لا يَذهبُ اللّيلُ حتى يُدرِكَه النّهار ﴿ وَكُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ ﴾ يفول: يجري (١) وَزَاء فَلَكِ الاستِدارة».

٨٩٢٨ - الطّبَرْسيّ: روى العَيّاشيّ في (تفسيره)، بالإسناد عن الأشعَث بن حاتِم، قال: كنتُ بحُرَاسان حيث اجتمَع الرضا طبه التلام، والفَضْل بن سَهْل، والمأمون في الإيوان (١) بمرُو، فوضِعتِ المائدة، فقال الرضاطب التلام، وإنّ رجلاً من بني إسرائيل سألني بالمدينة، فقال: النهارُ خُلق قبل، أم الليل، فما عندكم؟، قال: فأداروا الكلام، فلم يكن عندهم في ذلك شيء، فقال الفَضْل للرضا (عبدالتلام): أخبِرْنا بها، أصلحَك الله. قال: ونعم، من القُسْل؛ من جهة الحساب.

فقال: «قد عَلِمتَ ما فَضْل مأنَ طالِعَ الدُنيا السَرَطان، والكواكب في مواضِع شرَفها، فزُحَل في الميزان، والمُشْتَري في السَرَطان، والشّمس في الحَمَل، والقّمر في النَّوْر، فذلك يذُلّ على كَيْنُونةِ الشّمس في الحَمَل في العاشِر من الطالِع في وسط السماء (<sup>17)</sup>، فالنهار خُلِق قبل الليل».

قوله تعالى:

## وَءَايَةٌ لَهُمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِيَّتَهُمْ - إلى فُولَه تعالى - لَـهُم مِّن مِّـفْلِهِ مَـا يَرْكَبُونَ [ ٤٦ و ٤٢ ]

١/٨٩٢٩ ـ عليّ بن إبراهيم: قول: ﴿ وَءَايَةً لَّهُمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرَّيَّتُهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴾، قال: السُفُن

سورة يس آية . ١٠ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢١٤.

(١) في المصدر: يجيء.

۲ ـ مجمع البيان ۱۸ ۲۹۲.

(١) في المصدر: إيوان الحبري.

(٢) في «ج»: السماء الدنيا.

سورة يس آية - 21 ـ 21 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢١٥.

۵۷۸ ..... البرهان في تفسير القرآن

المليئة ﴿ وَخَلَقْنَا لَهُم مِّن مُثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ ﴾ ، قال: يَعني الدّوابّ والأنعام.

قوله تعالى:

#### وَإِذَا قِسِلَ لَسَهُمُ آتَّـُقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَّكُمْ تُزحَمُونَ [10]

، ۱/۸۹۳ ـ الطَّبَرْسيّ: روى الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالته) قال: «معناه: اتَّقُوا ما بينَ أبدِيكُم من الذُّنوب، وما خَلْفَكُم من العُفوبة».

قوله تعالى:

#### وَيَسْقُولُونَ مَسْتَىٰ هَسْذَا ٱلْـوَعْدُ ـ إلى قوله تعالى ـ وَلَا إِلَــىٰ أَهْــلِهِمْ يَرْجِعُونَ [ ٥٠ ـ ٥٠]

١/٨٩٣١ ـ عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ \* مَا يَنظُرُونَ إِلَّا صَيْحةً وَاحِدَهُ تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصَّمُونَ﴾.

قال: ذلك في أُخِر الزّمان، بمصاح فيهم صبحةً وهم في أسواقهم يَتخاصَمون، فيَموتون كلّهم في مكانِهم، لا يَرجِع أَحَدٌ منهم إلى مَنْزِلِه، ولا يُرْصي بوَصيّة، وذلك قوله: ﴿ فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيةً وَلاَ إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ﴾.

مرزختات كاليتزار طويسوى

قوله تعالى:

#### وَ نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ -إلى نوله نعالى - فِي شُغُلِ فَاكِهُونَ [ ٥١ -٥٥ ]

١/٨٩٣٢ عليّ بن إبراهبم، وقوله: ﴿ وَتُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ﴾ قال: مِن القُبور.

٣/٨٩٣٣ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارُود، عن أبي جعفر (عب النلام): دفي قوله: ﴿ قَالُواْ يَا وَيْلَنَا

سورة يس آية ـ ٤٥ ـ

١ . مجمع البيان ٨: ٦٦٧.

سورة يس آية ـ ٤٨ ـ ٥٠ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢١٥.

سورة پس آية ـ ٥١ ـ ٥٥ ـ

۱ ـ تفسير القمي ۲: ۲۱۹.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢١٦.

سورة يس (۲۹) ....... ۲۹۰

مَن بَعَثْنَا مِن مَّرْقَدِنَا﴾، فإنَّ القَوم كانوا في القُبور، فلمَّا قاموا حَسِبوا أَنَهم كانوا نِياماً، قالوا: يا وَيُلَنا، مَنْ بَعَثَنا مِن مَرْقَدِنا؟ قالت المَلائكة: ﴿ هَذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْمَٰنُ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ﴾،

٣٠٨٩٣٤ - محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، ومحمّد بن يحبى، جميعاً، عن محمّد بن سالم بن أبي سَلَمَة، عن الحسن بن شاذان الواسِطيّ، قال: كتَبتُ إلى أبي الحسّن الرِضا (طهان به) أشكو جَفاءَ أهلِ واسِط، وجَهْلَهم (١) عليّ، وكانت عِصابةٌ من العُثمانيّة تُؤذبني، فوقّع بخَطّه: وإنّ الله تبارك وتعالى قد أخذ ميثاق أوليائِه (١) على الصَبْر في دَوْلَةِ البَاطِل، فاصبِر لحُكم ربّك، فلو قد قام سَيّدُ الخَلق، لقالوا: ﴿ يَا وَيْلَنَا مَن بَعَثَنَا مِن مَرْقَدِقا هَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمُنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴾ ويعني به سيّد الخلق (٣).

1/۸۹۳۵ عليّ بن إبراهيم: ثمّ ذكر النَّفْخَة الثانية، فقال: ﴿إِنْ كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَهُ فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَّذَيْنَا. مُخْضَرُونَ﴾، وقوله: ﴿إِنَّ أَصْحَابَ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيَوْمَ فِي شُغُلٍ فَاكِهُونَ﴾ قال: في افتِضاض العَذَارَى فاكِهون، قال: يُفاكِهون النِساءَ ويُلاعِبونَهُنّ.

٥/٨٩٣٦ الطَّبَرُسيّ، في قوله تعالى: ﴿ فِي شُغُلٍ فَاكِهُونَ ﴾، عن أبي عبدالله (عبدالله): (معناه شُغِلوا بافتِضاض العَذَاري».

قوله تعالى:

### فِى ظِلَالٍ عَلَىٰ ٱلْأَرَائِكِ مُتَّكِثُونَ إِلَى قُرْلَهُ نِعَالَى ـ ٱصْلَوْهَا ٱلْيَوْمَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ [٥٠ - ١٤]

١/٨٩٣٧ .عليّ بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارُود، عن أبي جعفر (مبدائدم) في قوله: ﴿ فِي ظِلالٍ عَلَىٰ آلاَرَائِكِ مُتَّكِنُونَ﴾، قال: «الأرائِك: السُّرُر، عليها الحِجال (١).

٢/٨٩٣٨ - وقال عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ سَكَامٌ قَوْلاً مِّن رَّبِّ رَّحِيمٍ ﴾، قال: السلام منه تعالى هو الأمان.

۲ ـ الكافي ٨: ٢٤٦/٢٤٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وحملهم،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أوليائنا.

<sup>(</sup>٣) (ويعني به سيد الخلق) ليس في المصدر.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٢١٦.

٥ ـ مجمع البيان ١٠٠.

سورة بس آبة - ٩٤٠٥٦ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢١٦.

<sup>(</sup>١) الحَجَلة: بيت كالقُبَّة يُستَر بالتَّيَاب، وتكون له أزرَاركبار، وتجمع على حِجَال. ﴿النهاية ١: ٣٤٦٪

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢١٦.

قوله: ﴿ وَآمْتَازُواْ آلْيَوْمَ أَيُهَا آلْمُجْرِمُونَ ﴾ ، قال: إذا جمّع الله الخَلْقَ يوم القيامة بَقوا فياماً على أقدامهم حتى يُلجِمَهم العَرَق، فينادون: يا ربّنا، حاسِبْنا، ولو إلى النار. قال: فيبعَثُ الله رياجاً فتَضرِبُ بينهم، وينادي منادٍ: ﴿ وَآمْتَازُواْ آلْيَوْمَ أَيْهَا آلْمُجْرِمُونَ ﴾ ، فَيُميّز بينهم، فصار المُجرمون إلى النار، ومن كان في قلبه إيمان صار إلى الجنّة. وقوله: ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنْكُمْ جِبِلاً كَثِيراً ﴾ يعني خَلْقاً كثيراً قد أهلك.

نوله: ﴿ هَذِهِ جَهَنَّمُ ٱلَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ \* أَصْلَوْهَا ٱلْيَوْمَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ ﴾. فإنّه مُحْكَم.

قوله تعالى:

الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ـ إلى قوله تعالى ـ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُم وَهُمْ لَهُمْ جُنْدٌ مُخضَرُونَ [70-٧٥]

1/4979 محمد بن يعقوب: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن بُرَيد، قال: حدثنا أبو عَمرو الزُّبَيري، عن أبي عبدالله (عبدالنه) في حديث طويل، قال (عبدالنه) فيه: و فَرَضَ الله على الرُّجُلَين أن لا يَمْشي بهما إلى شيء مِن مَعاصِي الله، و فَرَضَ عليهما المَشْيَ إلى ما يُرضي الله عزّ وجل، فقال: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحاً إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ ٱلْجِبَالَ طُولاً ﴾ (١)، وقال: ﴿ وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَآغْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكَرَ ٱلْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ ﴾ (١)

وقال فيما شَهِدَتِ الأيدِي والأرجُلُ على أَنْفَيِها، وعلى أربابها، مِن تَضْيِعها لِما أمَر الله عزّ وجل به، وفَرَضه عليها: ﴿ ٱلْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَاكَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾، فهذا أيضاً ممّا فَرَض الله على اليّدَين وعلى الرِّجُلَين، وهو عَمَلُهما، وهو من الإيمان».

والحَديثُ بطولِه تقدّم في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أَنْزِلَتْ سُورَةٌ ﴾ من سورة بَراءة "".

٢/٨٩٤٠ على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفْوَاهِهِمْ ـ إلى قوله تعالى ـ بِمَا كَاتُواْ يَكْسِبُونَ ﴾، قال: إذا جمّع الله الخَلائِق يومَ القِيامة دفّع إلى كلّ إنسانٍ كنابَه، فيَنظُرونَ فيه، فيُنكِرون أنّهم عَمِلوا من

سورة يس آية ـ ٦٥ ـ ٧٥ .

۱ ـ الكافي ۲: ۱/۲۸.

<sup>(</sup>١) الاسراء ١٧: ٣٧.

<sup>(</sup>۲) لقمان ۲۱: ۱۹.

<sup>(</sup>٣) تَقَدَّم في الحديث (١) من تفسير الآيتين (١٢٤ ـ ١٢٥) من سورة التوبة.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢١٦.

سورة پس (۲۹) ...... (۲۹) هورة پس (۲۹) هوره پس (۲۹)

ذلك شَيْئاً، فَتَشْهَدُ عليهِمُ المَلائِكة، فيقولون: يا ربّ، مَلائِكتُك يَشْهَدون لك. ثمّ يَحلِفون أنّهم لم يَفْعَلوا من ذلك شَيْئاً، وهو فوله: ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ آللهُ جَمِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ ﴾ (١) فإذا فعَلوا ذلك حتَم الله على ألسِنَيْهم، وتَنطِقُ جَوارِحُهم بماكانوا يكسِبون.

قوله: ﴿ وَلَوْ نَشَاءٌ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَعْيُنِهِمْ فَاسْتَبَقُواْ ٱلصَّرَاطَ فَأَنَّىٰ يُبْصِرُونَ ﴾ ، يقول: كيفَ يُبْصِرون ﴿ وَلَوْ نَشَآهُ لَمَسَخْنَاهُمْ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ ﴾ يعني في الدُنبا ﴿ فَمَا ٱسْتَطَاعُواْ مُضِيّاً وَلَا يَرْجِعُونَ ﴾ . وقوله: ﴿ وَمَن نُعَمِّرُهُ لَنَكِّسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ أَفَك يَعْقِلُونَ ﴾ ، فإنه رَدُّ على الزّنادِقة الذين يُبطِلون التوحيد، ويقولون: إنّ الرجُلَ إذا نكَعَ المَوْاة وصارَتِ النُطْفة في رَحِمِها تَلقَتهُ الأسكال من الغِذاء، ودار عليه الفلك، ومرَّ عليه الليلُ والنهار، فيتوَلَدُ الإنسانُ بالطبائِع من الغِذاء ومُرود الليلِ والنهار؛ فنقضَ الله عليهم قولَهم في حَرْف واحِد، فقال: ﴿ وَمَن نُعَمَّرُهُ لَنَكُسُهُ فِي اللّهُ الْخَلْق أَفَلا يَعْقِلُونَ ﴾ .

قال: لوكان هذاكما يقولون لكان ينبَغي أن يَزيدَ الإنسان أبداً، ما دامَتِ الأشكال قائمةً، والليلُ والنّهارُ قائِمَين، والفَلَك يدور، فكيف صار يرجِع إلى النُقْصان، كلّما ازداد في الكِبَر، إلى حَدّ الطَّفوليّة، ونُقْصان السّمْع، والبَصَر، والقُوّة، والعِلم، والمَنْطِق حتّى ينقصَ، ويُنكّس في الخَلْق؟ ولكنّ ذلك من خَلْق العزيز العليم، وتقديره.

وقوله: ﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ ٱلشَّعْرَ وَمَا يَنبَغِى لَهُ ﴾ ، قال: كانت قريش تقول: إنّ هذا الذي يقول محمّد شعراً. فردّ الله عليهم، فقال: ﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ ٱلشَّعْرَ وَمَا يَنبَغِى لَهُ إِنْ هُوَ إِلّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ ﴾ ولم يَقُل رسولُ الله (سلن الذعب واله) شعراً فطّ.

وقوله: ﴿ لِيُنذِرَ مَن كَانَ حَيَّا ﴾ يعني مؤمناً حيّ القلب، ونقدّم حديث في هذه الآية، في قوله تعالى: ﴿ يُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ﴾ (") في سورة الأنعام.

وقوله: ﴿ وَيَحِقَّ الْقَوْلُ عَلَىٰ الْكَافِرِينَ ﴾ يعني العداب. وقوله: ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْاْ أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَاماً ﴾ أي خلفناها بقوتنا. وقوله: ﴿ وَذَلَّلْنَاهَا لَهُمْ ﴾ يعني الإبل مع قوتها وعِظَمِها يَسوقُها الطِفل. وقوله: ﴿ وَلَهُمْ فِيهَا مَنافِعُ ﴾ يعني ما يكسِبون بها وما يركبون، قوله: ﴿ وَمَشَارِبُ ﴾ يعني ألبانها.

٣/٨٩٤١ ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، في قوله: ﴿ وَٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللهِ ءَالِهَةٌ لَّعَلَّهُمْ يُنصَرُونَ \* لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُم وَهُمْ لَهُمْ جُنْدٌ مُحْضَرُونَ ﴾ يقول: (لا تستَطيع الآلهة لهم نَصْراً، وهم للآلهة جندٌ مُحضَرون».

<sup>(</sup>١) المجادلة ٥٨: ١٨.

 <sup>(</sup>٦) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآيتين (٩٥، ٩٦) من سورة الأنهام.
 ٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢١٧.

٥٨٢ ...... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

#### فَلا يَحْزُنْكَ قَوْلُهُمْ ـ إلى نوله نعالى ـ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ [٧٦ - ٨٣]

١/٨٩٤٢ عليّ بن إبراهيم، قال: ثمّ خاطب الله نبيّه، فقال: ﴿ فَلَا يَخْزُنْكَ قَوْلُهُمْ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِمُونَ ﴾ فوله: ﴿ فَلَا يَخْزُنْكَ قَوْلُهُمْ إِنَّا مَثْلًا وَنَسِى خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُعْلِمُونَ ﴾ فوله: ﴿ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴾ ، في ناطِقٌ، عالِمٌ، بَليغ. وقوله: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُخْمِى آلْعِظَامَ وَهِى رَمِيمٌ ﴾ ، فقال الله: ﴿ قُلْ ﴾ إلى محمّد، ﴿ يُخْمِيهَا ٱلَّذِي أَنشَأُهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ ﴾ . عَلِيمٌ ﴾ .

قال: فلو أنّ الإنسانَ تفَكَّر في خَلْقِ نفسِه لَدَلَّه ذلك على خالقِه، لأنّه بعلم كلُّ إنسانٍ أنّه ليسَ بقَدِيم، لأنّه يَرى نفسَه وغيرَه مخلوقاً مُحْدَثاً، ويعلَم أنّه لم يَخلُق نفسَه، لأنّ كلَّ خالقٍ قَبْل خَلْقه، ولو خَلَق نفسَه لدفّع عنها الآفات، والأوجاع، والأمراض، والمَوت، فثبَت عند ذلك أنّ لَها إلهاً، خالِقاً، مُدبّراً هو الله الواحِدُ القهّار.

٢/٨٩٤٣ - الشيخ في (أماليه)، قال: أخبرنا محمّد بن محمّد، قال: أخبرني أبو محمّد بن عبدالله بن أبي شيخ إجازةً، قال: أخبرنا أبو عبدالله أبو سعيد البَصريّ، قال: أخبرنا غبدالرحمن بن عبدالله أبو سعيد البَصريّ، قال: حدّثنا وهب بن جَرير، عن أبيه، قال: حدّثنا محمّد بن إسحاق بن يسار المَدنيّ، قال: حدّثنا سعيد بن مِيناء، عن غير واحد من أصحابنا: أنّ نَفَراً من قُريش اعترضوا رسولَ الله (منناه عبد والد)، منهم، عُتْبة بن رَبيعة، وأبّي (١) بن خلف، والوليد بن المُغيرة، والعاص بن سعيد، فمشى إليه أبّي بن خَلف بِعَظْم رَميم، فَفتَّه في يَدِه، ثمّ نَفَخَه، وقال: أتزعُمُ أنّ رَبُّك يُحبي هذا بعد ما ترى؟! فأنزَل الله تَعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِى خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِى ٱلْمِظَامَ وَهِي رَمِيمٌ \* قُلْ يُحْيِيهِ اللّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوْ بِكُلُّ لَعَلِيمٌ ﴾، إلى آخِر السورة.

ورواه المُفيد في (أماليه) بالسنّد والتنفن المُفيد في (أماليه) بالسنّد والتنفن المُفيرَر على السنّد

٣/٨٩٤٤ - العبّاشيّ: عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالتلام)، قال: وجاء أبّيّ بن خلف فأخذ عَظْماً بالياً من حائط، فَفَتُّه، ثمّ قال: يا محمّد، إذا كنّا عِظاماً ورُفاتاً أثنًا لمَبْعونون، مَنْ يحبي العِظام وهي رميم؟ فنزلت: ﴿قُلْ يُخيِيهَا ٱلَّذِيّ أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيمٌ ﴾ .

٤/٨٩٤٥ - الإمام أبو محمد العسكري (عبدالمرم) قال: «قال الصادق (عبدالمرم) ـ في حديثٍ يذكر فيه الجِدال

سورة پس آية . ٧٦ ـ ٨٣ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢١٧.

٢ ـ الأمالي ١: ١٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وأُمية.

<sup>(</sup>٢) أمالي المفيد: ٢/٢٤٦.

٣ ـ تفسير العياشي ٢: ٢٩٦/٢٩٦

التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عب التلام): ٣٢٢/٥٢٧.

بالتي هي أحسن، والأمربه، والجِدال بالتي هي غير أحسن والنّهي عنه، فقال -: وأمّا الجِدال بالتي هي أحسن فهو ما أمرالله تعالى به نبيّه أن يُجادِل به من جَحَدِ البّهْ فَ بعد المَوت، وإحباء له، فقال الله تعالى حاكباً عنه: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِي خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِى ٱلْعِظَامَ وَهِي رَمِيمٌ ﴾، فقال الله في الرّد عليه: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد، ﴿ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشأَها أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ \* الَّذِي جَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلشَّجِرِ ٱلأَخْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنتُم مِّنْهُ تُوقِدُونَ ﴾ الّذِي أَنشأَها أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ \* الَّذِي جَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلشَّجِرِ ٱلأَخْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنتُم مِّنْهُ تُوقِدُونَ ﴾ الله آخِرِ السورة. فأراد الله مِن نَبيّهِ أن يُجادِلَ المُبْطِلَ الذي قال: كيف يَجوز أن يبعث الله هذه العِظام وهي رَميم؟ الله تعالى: ﴿ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِي أَنشاها أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ افيعجِزُ مَن ابتَداه لا من شيء أن يُعيدَه بعد أن يَبلى؟ بل ابتِداؤه أصعَب عندكم من إعادَنِه.

ثمّ قال: ﴿ اللَّذِى جَعَلَ لَكُم مِّنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَاراً ﴾ أي إذا كان قد كَمَنَ النار الحارَّة في الشجَر الأخضر كالرَطْب، ثمّ يستخرجها، يُعَرَفكم أنّه على إعادة ما يَبلى أقدَر، ثمّ قال: ﴿ أَوَ لَيْسَ اللَّذِى خَلَقَ السَّمَاواتِ وَالْأَرْضَ كَالرَطْب، ثمّ يستخرجها، يُعَرَفكم أنّه على إعادة ما يَبلى أقدَر، ثمّ قال: ﴿ أَوَ لَيْسَ اللَّذِى خَلَقَ السَّمَاواتِ وَالأَرْضِ أَعظَم وأبعَد في بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُم بَلَىٰ وَهُوَ الْخَلَاقُ الْعَلِيمُ ﴾ أي إذا كان خَلْقُ السماوات والأرض أعظم وأبعَد في أوهامِكم وقدركم أن تقدِروا عليه من إعادة البالي، فكيف جَوَرْتم من الله خَلْقَ هذا الأعجَب عندكم، والأصعَب لديكم، ولم تُجوّرُوا ما هو سَهْلُ عندكم من إعادة البالي؟ وقال الصادق (عبائتلام): فهذا الجِدال بالتي هي أحسَن، لأنّ فيها انقطاع دعوى (١٠ الكافرين، وإزالة شُبَهتِهم».

٥/٨٩٤٦ الطّبَرْسيّ في (الاحتجاج): عن موسى بن جعفو (طهماالتلام)، عن أمير المؤمنين (عليهالتلام) وقد سأله يهوديّ، فقال: إنّ إبراهيم قد بَهَتَ كافراً ببُرهانِ نبوّيه. قال له علي (عبهالتلام): «لقد كان كذلك، ومحمّد (ملن ه علي دعبالتلام): «لقد كان كذلك، ومحمّد (ملن ه علي دعبالتلام): «لقد كان كذلك، ومحمّد، من يُحيي أتاه مُكذّب بالبَعْث بعد الموت، وهو أبيّ بن خلف الجُمْحيّ، معه عَظْم نَخِر، فَقَرَكه، ثمّ قال: يا محمّد، من يُحيي العظام وهي رميم؟ فأنطق الله محمّداً (ملن الله علي والدي أنشأها أول مرة وهو بكل خلق عليم، فانصرف مبهوتاً» الله عليه الذي أنشأها أول مرة وهو بكل خلق عليم، فانصرف مبهوتاً» الله الله عليه الله عليه الله عليه وتاً» الله عليه وتاً الله عليه وتاً الله عليه وتاً الله عليه وتاً الله عليه وتاً» الله عليه وتاً الله ع

الطَّبَرُسيّ: عن أبي عبدالله (طبه التلام): وأنَّ القائل أبِّيّ بن خَلف).

١/٨٩٤٧ محمّد بن يعفوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن هِشام بن سالم، عن أبي حَمزة، قال: سمِعتُ عليّ بن الحسين (عليماتلام) يقول: عَجَبٌ كلّ العَجَبِ لِمَن أنكرَ المَوت وهو يَرى مَنْ يَموتُ كلّ يومٍ وليلةٍ، والعَجَب كلّ العَجَب كلّ العَجب لِمَن أنكر النَشْأةَ الأخرى وهو يَرى النَشْأةَ الأولى.

٧/٨٩٤٨ - عليّ بن إبراهيم: فوله: ﴿ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنتُم مَنْهُ تُوقِدُونَ ﴾ وهو المَرْخ والعَفَار (١)، ويكون في ناحية بلاد المغرب، فإذا أرادوا أن يَستوقِدوا أخذوا من ذلك الشجّر، ثمّ أخذوا عوداً

<sup>(</sup>١) في «ج، ط»: عرى، وفي المصدر: قطع عذر.

٥ ـ الاحتجاج؛ ٢١٣.

٦ ـ الكافي ٣: ٢٥٨/٢٥٨.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٢١٨.

<sup>(</sup>١) المَرخُ والعَفَارُ: شجر تان فيهما نار ليس في غيرهما من الشجر، ويُسوّى من أغصانها الزّناد فيُقتَدّح بها. «لسان العرب ـ عفر ـ ١؛ ٥٨٩».

٥٨٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### فحرَّكوه فيه، فيستَوقِدوا منه النار.

٨٩٩٤٩-ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن (رمي ه مد)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصَّفَار، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّد بن سِنان، عن المُفَضَّل بن عمر، عن أبي عبدالله (طبائتلام) قال: وقوامُ الإنسان وبَقاوُه بأربعة: بالنار، والنور، والربح، والماء. فبالنار يأكُل ويشرّب، وبالنّور يُبْصِر ويَعْقِل، وبالربح يسمّع ويشَمّ، وبالماء يَجِد لَذَّةَ الطّعام والشّراب، فلولا النار في مَعِدَته لما هَضمَتِ الطعام، ولولا أنّ النور في بَصَرِه لما أبصر ولا عَقَل، ولولا الربح لما التهبّت نار المَعِدة، ولولا الماء لم يَجِد لذّةَ الطّعام والشّراب».

قال: وسألته عن النيران؟ فقال: «النيرانُ أربَعة: نار تَأكُل وتَشرَب، ونار تَأكل ولا تَشرب، ونار تَشرَب ولا تَأكل، ونار لا تَأكل ولا تَشرب. فالنار التي تَأكل وتشرب فنارُ ابن آدم، وجميع الحَيَوان، والتي تَأكُل ولا تَشرَب فنارُ الوقود، والتي تَشرَب ولا تَأكل فنارُ الشجرَة، والتي لا تَأكُل ولا تَشرَب فنار القَدّاحة (١)، والحُباحِب (١).

٩/٨٩٥٠ عليّ بن إبراهيم، قال: قال عزّ وجلّ: ﴿ أَوَ لَيْسَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمْواتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَادِرٍ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ قال: خَزائِنُه في كافٍ ونون.

10/4901 محمد بن يعقوب: عن أحمد بن إدريس، عن محمد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيى، قال: قلتُ لأبي الحسن (صنف عله وآله): أخبرني عن الإرادة من الله، ومن الخلّق؟ قال: فقال: فقال: والإرادة من الخهمير، وما يَبدو لهم بعد ذلك من الفِعل. وأمّا من الله تعالى فإرادتُه: إحداثُه، لا غير ذلك، لأنّه لا يُرَوّي، ولا يَهُمّ، ولا بتفكر، وهذه الصفات مَنْفِية عنه، وهي صِفاتُ الخلّق، فإرادة الله الفعل لا غير ذلك، يقول له: كُنْ، فيكون. بلا لَفْظ، ولا نُطّق بلسان، ولا هِمّة، ولا تَفكر، ولاكيف لذلك، كما أنّه لاكيف له، فسُبْحانَ الذي بيدِه مَلكوت كلّ شيء وإليه تُرْجَعون».

11/490۲ - ابن بابویه، قال: حدّ ثنا محقد بن محقد بن مسرو (دخراه عه)، قال: حدّ ثنا الحسین بن محمّد بن عامر، عن عمّه عبدالله بن عامر، عن الحسن بن محبوب، عن مقاتل بن سلیمان، قال: قال أبو عبدالله الصادق (عبدالله): ولمّا صَعِد موسى (عبدالله) إلى الطور فنّاجى ربّه عزّ وجلّ، قال: رَبّ، أرني خزائِنك، فقال: يا موسى، إنّما خزائِني إذا أردتُ شبئاً أن أقول له: كُنْ، فبكون،

٨ ـ الخصال: ٦٢/٢٢٧.

<sup>(</sup>١) القَدَّاحة: الحجر الذي يُوري النار. ﴿الصحاح \_ قدح \_ ١: ٢٩٤٪.

<sup>(</sup>٢) الحُباحِب: ذُبابِ يَطير بالليل، كأنَّه نارُ، له شُعاع كالسَّراج. «لسان العرب ـ حبحب ـ ١: ٢٩٧».

٩ ـ تفسير القمي ٢: ٢١٨.

۱۰ ـ الكافي ۱: ۳/۸٥.

١١ ـ التوحيد: ١٧/ ١٣٢.

#### المُشتَدرك

#### (سُورةً پس)

قوله تعالى:

### يَا حَسْرَةً عَلَىٰ العِبَادِ مَا يَأْتِيهِم مِّنْ رَّسُولٍ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ [٣٠]

ا - أُخْبَرَنا مُحَمد بن هَمَام، ومحمد بن الحسن بن محمد بن جُمثهور، جميعاً، عن الحسن بن محمد بن جُمثهور، قال: حدَثنا أبي، عن بعض رِجاله، عن المُفَضَّل بن عُمثر، قال: قال أبو عبدالله (على التعام): «خَبَرُّ تَدْرِيهِ خَيْرٌ مِنْ عَشْرِ نَرْوِيهِ، إنَّ لِكُلِّ حَقِيقَة، وَلِكُلُّ صَوابِ نوراً»
 مِنْ عَشْرِ نَرْوِيهِ، إنَّ لِكُلُّ حَقْ حَقِيقَة، وَلِكُلُّ صَوابِ نوراً»

ثُمَّ قَالَ: وإِنَّا وَالله لا نَعُدُّ الرَّجُلَ مِن شِيعَنِنا فَقِيها حَنَّى يُلْحَنَ لَهُ فَيَعْرِفَ اللَّحْنَ، إِنَّ أَمِيرَ المُؤْمِنِين (عبدالتهم) قال على مِنْبَرِ الكُوفةِ: إِنَّ مِنْ وَرائِكُم فِنَنا مُظلِمةً عَمْبًا مُنْكُسفة الابْتَجُو مِنْها إِلَّا النُّومَة ، فِيلَ: يا أمير المؤمنين، وَمَا النُّومَة ؟ قال: الذي يعْرِفُ النَّاسَ وَلا يَعْرفونه. وَاعْلَمُوا أَنَّ الارْضَ لا تَخْلُو مِنْ حُجَّةٍ للهِ عزَ وجلَ، ولكِنَّ الله سَيعْمِي خَلَقة عَنْها يِظلِّمِهم وَجَوْرِهِم وَإِسْرافِهِم عَلَىٰ أَنْفُسِهِم، ولَوْ خَلَتِ الأَرْضُ ساعةً واحِدة مِنْ حُجَّةٍ لله السَاحَتُ بِأَهْلِها، ولكنَّ الحُجَّة بَعْرِفُ النَّاسَ وَلا يَعْرفُونَه، كما كان يُوسف يعرف الناسَ وهم له منكرون، ثمّ نلا: ﴿ يَا حَسْرة عَلَىٰ العِبَادِ مَا يَأْتِيهِم مِّن رَسُولٍ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾.

٨٦٥ ...... البرهان في تفسير القرآن

فوله تعالى:

#### وَإِذَا قِيلَ لَهُم أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ آللهُ [ 22 ]

1 - ابن بابويه في كتاب (الخصال)، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثني سعد بن عبدالله، قال: حدّثني محمّد بن عبسى بن عبيد اليقطيني، عن القاسم بن يحيى، عن جدّه الحسن بن راشد، عن أبي بصير، ومحمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله) فإنّ الصدقة بالليل تطفئ أبي عبدالله (عبدالله) فإنّ الصدقة بالليل تطفئ غضب الربّ جلّ جلاله، احسبواكلامكم من أعمالكم، يقلّ كلامكم إلّا في خير، أنفقوا ممّا رزقكم الله عزّ وجلّ، فإنّ المنفق بمنزلة المجاهد في سبيل الله، فمن أيقن بالخلف جاد وسخت نفسه بالنفقة،

قوله تعالى:

#### أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي ءَادَم أَن لَا تَعْبُدُوا ٱلشَّيطَانَ [ ٦٠ ]

 ١ - ابن بابويه، في (اعتقادات الإمامية): عن الصادق (ع) أنّه قال: «من أصغى إلى ناطق فقد عبده، فإن كان الناطق عن الله فقد عبدالله، وإن كان الناطق عن إبليس فقد عبده».



مستدرك سورة يس آية ـ ٤٧ ـ

١ ـ الخصال: ٦١٩/١١٩.

#### 



## سورة الصافّات

#### فضلها

المحمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن موسى بن الحسن، عن سليمان الجَعْفَرِيّ، قال: رأيتُ أبا الحسن المبائلة، يقول لابنِه القاسِم: «قم ـ با بنيّ ـ فاقراً عند رأس أخيك ﴿ وَالصَّاقَاتِ صَفّا ﴾ حتى تستَتِمَها، فقراً، فلمّا بلغ: ﴿ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَم مَّنْ خَلَقْنَا ﴾ (ا فضى الفتى، فلمّا سُجّي وخرجوا، أفبَل عليه يعقوب ابن جعفر، فقال له: كنّا نعهد المبت إذا نزل به الموت يُقرأ عنده ﴿ يسَ \* وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ فصِرتَ تأمُرنا بالصافات؟ فقال: «يا بُنيّ، لم تُقرأ عند مكروب من مَوتٍ قطّ إلا عجّل الله راحته».

ورواه الشيخ في (التهذيب) بإسناده عن محمّد بن يحيى، عن موسى بن الحسن، عن سليمان الجعفري، قال: رأيت أبا الحسّن (عبه التلام)، مثله (٢).

٢/٨٩٥٤ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدّثني أحمد بن إدريس، قال: حدّثني محمّد بن أحمد بن يحيى، عن محمّد بن حسّان، عن إسماعيل بن مِهْران، عن الحسّن بن عليّ، عن الحسبن بن أبي العَلاء، عن أبي عبدالله (به النه) قال: همّن قرأ سورة الصّافّات في كلّ مجمعة لم يَزل مَحفوظاً مِن كُلّ آفة، مَدفوعاً عنه كلّ بَلِيّة في الحياة الدُنيا، مَرزوقاً في الدُنيا في أوسَع ما يكون من الرِزق، ولم يُصِبّه في مالِه وولِدِه ولا بَدَنه بسوء من شيطان رجيم، ولا مِن جَبّارٍ عنبد، وإن مات في يومه، أو في ليلته بعثه الله شَهيداً، وأماتَه شَهيداً، وأدخله الجنّة مع الشُهداء في أعلى درجة من الجنّة ال

٣/٨٩٥٥ - ومن (خَواصَّ القُرآن): رُوي عن النبيّ (منزاة عليه واله) أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة أعطاه الله عشر

سورة الصافّات . فضلها .

۱ \_الكافي ۲: ۱۲۱/٥.

<sup>(</sup>١) المافّات ٦٧: ١١.

<sup>(</sup>۲) التهذيب ۱: ۱۲۵۸/٤۲۷.

٢ ـ ثواب الأعمال: ١١٢.

٣ ـ خواص القرآن: ٤٨ «مخطوط»، مجمع البيان ٨: ٦٨١.

حَسَنات بعدَدِكلَ جِنّي وشَبطان؛ ومن كتبَها في إناء زجاج، وجعَلها في صندوق رأى الجِنَّ يُهرَعون إليه، ويأتون أفواجاً، ولا يَضْرَون أحَداً من الناس بشيءه.

٤/٨٩٥٦ وقال رسول لله (سلزاله عنه والد): «من كتبها وجعَلها في إناء زجاج ضيّق الرّأس، وعلّقها في صندوق، رأى الجِنَّ يُهْرَعون إليه، ويأتون أفواجاً أفواجاً، ولا يَضرُّونه».

٥/٨٩٥٧ وقال الصادق رهبه التلام): ومن كتّبها في إناء زجاج ضَيّق الرأس، وجعّلها في منزله رأى الجِنَّ في منزله ي مَنزِله يذهّبون ويأتون أفواجاً أفواجاً، ولا يَضُرّون أحّداً بشيء، ويستَحِمّ بمائها الوّلهان والرّجفان ليسكن ما به، إن شاء الله تعالى».



غواص القرآن: ١٨ «مخطوط».

#### لله قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمْنِ آلرَّحِيمِ وَ ٱلصَّافَّاتِ صَفَّاً -إلى فوله نعالى -إنَّا خَلَقْنَاهُم مِن طِينِ لَازِبِ [١٦-١١]

١/٨٩٥٨ - علىّ بن إبراهيم: ﴿ وَٱلصَّافَاتِ صَفَاكُ قَالَ: الملائكة، والأنبياء، ومن صفّ لله وعبده ﴿ فَالزَّاجِرَاتِ زَجْراً ﴾ الذين يفرءون الكتاب من الناس، فهو قَسَم، ﴿ فَالنَّالِيَاتِ ذِكْراً ﴾ الذين يفرءون الكتاب من الناس، فهو قَسَم، وجوابه ﴿ إِنَّا إِلنَّهُ السَّمَاءَ ٱلدُّنْيَا بِزِينَةٍ وَجُوابه ﴿ إِنَّا إِلنَّهُ السَّمَاءَ ٱلدُّنْيَا بِزِينَةٍ الْكَوَاكِب ﴾.

٢/٨٩٥٩ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّ ثني أبي، ويعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عُمّير، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «قال أمير المؤمنين (عبدالله): لهذه النّجوم التي في السّماء مّدائِن مِثل المَدائن التي في الأرض، مربوطة كلّ مدينة إلى عُمود مِن نور، طول ذلك العُمود في السّماء مسيرة مائنين وخمسين سنةً».

قوله: ﴿ وَحِفْظاً مِّن كُلِّ شَيْطَان مَّارِدٍ ﴾ قال: المارِد: الخبيث، ﴿ لَا يَسَّمَّعُونَ إِلَىٰ ٱلْمَلَا ٱلأَعْلَىٰ وَيُقْذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ۞ دُحُوراً ﴾ يعني الكواكب التي يُرْمَون بها ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ وَاصِبٌ ﴾ أي واجب، وقوله: ﴿ إِلَّا مَن خَطِفَ ٱلْخَطْفَةَ ﴾ يعني بسمعون الكلمة فيَحْفَظونها ﴿ فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴾، وهو ما يُرمَون به فيحترقون.

٣/٨٩٦٠ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (على الشلام)، قال: ﴿ عَذَابٌ وَاصِبٌ ﴾ أي دائم موجع، قد خلص إلى قلوبهم، وقوله: ﴿ شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴾ أي مضيء، إذا أضاء فهو تُقوبه، (١٠).

سورة الصافّات آية ١٠ـ١١.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢١٨.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١١٨.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إذا أصابهم نفوا به.

1/4911 على بن إبراهيم، قال: حكى أبي، عن محمّد بن أبي عُمَير، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله المهاللة المهاللة على أن قال (صلّالا على وقد تُله وقد تُله وقد تُله وقد تُله وقد تُله الله الله الله الله عزّ وجلّ: ﴿إِلّا مَن عَمْ إلى السّماء الدُنيا، وعليها مَلك يقال له إسماعيل، وهو صاحِبُ الخَطْفَة التي قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِلّا مَن خَطِفَ ٱلْخَطْفَة قَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴾ وتحتَه سبعون ألف مَلك، تحت كلّ مَلكٍ سبعون ألف مَلك.

والحَديثُ طَويل، ذكَرْناهُ بطولِه في قوله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِيَّ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلاً ﴾ (١).

٥/٨٩٦٢ عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ فَاسْتَفْتِهِمْ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَمْ مَنْ خَلَقْنَا إِنَّا خَلَقْنَاهُم مَن طِينٍ لَازِبٍ﴾ بعني يَلصَقُ بالبّد.

٦/٨٩٦٣ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسن، عن النّصْر بن شُعيب، عن عبدالغفّار الجازي، عن أبي عبدالله (عليه الله عن الله عزّ وجلّ خلّق المُؤمِنَ من طينة الجَنّة، وخلق الكافِرَ من طينة الناره.

وقال: هإذا أراد الله عزّ وجلّ بعبدٍ خبراً طَبَب روحه (¹) وجسَده، فلا يسمَع شيئاً من الخَير إلّا عَرَفه، ولا يسمَع شيئاً من المُنكَر إلّا أنكَره».

قال: وسَمِعتُه بِقُول: الطيناتُ ثلاث: طِينةُ الأنبياء، والمؤمن من تلك الطينة، إلَّا أنّ الأنبياء هم من صُفُوتِها، هم الأصلُ ولهم فَضْلُهم، والمُوْمِنون الفَرْعُ من طين لازِب، كذلك لا يُفَرِّق الله عزّ وجلّ بينهم وبين شيعتهم». وقال: اطينة الناصِب من حَماً مَسنون، وأمّا المستَضْعَفِينَ فِين ثُراب، لا يَتحوّل مُؤمِنٌ عن إيمانه، ولا ناصِبٌ عن نَصْبِه، ولله المَشيئة فيهم».

مراحمة تكوية راض سدوى

قوله تعالى:

# بَــلْ عَـجِبْتَ وَيَسْخَرُونَ ـ إلى نـوله نعالى ـ يَـا وَيْلَنا هَـذَا يَـوْمُ اللّهِ فَـوله نعالى ـ يَـا وَيْلَنا هَـذَا يَـوْمُ اللّهِ فَـوله نعالى ـ يَـا وَيْلَنا هَـذَا يَـوْمُ اللّهِ فَـوله نعالى ـ يَـا وَيْلَنا هَـذَا يَـوْمُ اللّهِ فَاللّهُ فَاللّ

١/٨٩٦٤ - عليَ بن إبراهيم: ﴿ بَلْ عَجِبْتَ وَيَسْخَرُونَ ۞ وَإِذَا ذُكِّـرُواْ لَا يَـذْكُـرُونَ ۞ وَإِذَا رَأَوْاْ ءَايِـةً

أ - تفسير القمى ٢: ٤.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (١) من تفسير الآية (١) من سورة الإسراء.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢١.

٦ ـ الكافي ٢: ٢/٢.

<sup>(</sup>۱) في «ج، ي، ط»: ريحه.

سورة الصافّات آية ـ ١٢ ـ ٢٠ ـ

يَسْتَسْخِرُونَ﴾ بعني قُريشاً. ثمّ حكى قول الدَّهْرِيَّة من قُريش، فقال: ﴿ أَءِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَاباً وَعِظَاماً﴾ إلى قوله نعالى: ﴿ دَاخِرُونَ﴾ أي مَطْروحونَ في النار ﴿ فَإِنَّمَا هِىَ زَجْرَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ يَنْظُرُونَ﴾، وقوله: ﴿ وَقَالُواْ يَاوَيْلَنَا هَذَا يَوْمُ آلدِّينِ﴾، قال: يوم الحِساب والمُجازاة.

٢/٨٩٦٥ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمّير، عن النّضر بن سُوَيد، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله: ﴿ وَقَالُواْ يَاوَيْلُنَا هَذَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴾: «بعني يوم الحِساب».

قوله تعالى:

## آخشُــرُوا آلُـــذِينَ ظَــلَمُواْ -إلى قــوله تعـالى - إلَــئ صِــرَاطِ آلجَحِيم [ ٢٢ و ٢٣ ]

١/٨٩٦٦ - عليّ بن إبراهيم، وقوله: ﴿ آخشُرُوا ٱلِّذِينَ ظَلَمُواْ وَأَزْوَاجَهُمْ ﴾، قال: الذين ظلَموا آل محمّدٍ حقّهم، وأزواجَهم ﴿ قال: الذين ظلَموا آل محمّدٍ حقّهم، وأزواجَهم قال: يعني أشباههم ﴿ وَمَاكَانُواْ يَعْبُدُونَ ۞ مِن دُونِ آللهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْجَحِيمِ ﴾. حقّهم، وأزواجَهم قال: يعني أشباههم ﴿ وَمَاكَانُواْ يَعْبُدُونَ ۞ مِن دُونِ آللهِ فَاهْدُوهُمْ إلى عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدائنلام) في قوله: ﴿ فَاهْدُوهُمْ إلَىٰ صَرَاطِ ٱلْجَحِيم ﴾، يقول: «ادعُوهُم إلى طَريقِ الجَحيم».

قوله نعالي:

# وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْنُولُونَ إِلَى قِولِهِ تِعَالِي فَواكِهُ وَهُمْ مَسْنُولُونَ [ ٢٤ ] مُكْرَمُونَ [ ٢٤ ]

١/٨٩٦٨ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أبو القاسم، عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدقّاق (رضواة عدى قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله الحسنيّ، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الحسنيّ، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الحسنيّ، قال: حدّثنا سيّدي عليّ بن محمّد بن عليّ الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن عليّ (ملهم النلام)، قال: اقال رسول الله (منن عليّ بن محمّد بن عليّ الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن عليّ (ملهم النلام)، قال: الله الله (منن عليّ من أبيم أن أبا بكر مني لَبِمَنْزِلَةِ السّمْع، وإنّ عُمَرَ مِنّي لَبِمَنْزِلَةِ اللهُواد. قال:

٢ ـ تفسير القمي ١: ٢٨.

سورة الصافّات آية ٢٢٠ ٢٠ .

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٢٢.

٢ ـ تفسير القمّي ٢: ٢٢٢.

سورة الصافّات آية ـ ٢٤ ـ ٤٢ .

١ ـ عيون أخيار الرضا وعيدالشلام؛ ١: ٨٦/٣١٣.

فلمًا كان من الغَد، دخَلتُ عليه وعنده أمير المؤمنين (عبداتهم) وأبو بكر، وعمر، وعثمان، فقلتُ له: يها أبت، سَمِعتُك تقول في أصحابك هؤلاء قولاً، فما هو؟ فقال (منزاه عبدرانه): نعم، ثمّ أشار إليهم، فقال: هم السَمْعُ والبَصَرُ والفُوْادُ وسَيُسألون عن ولاية وَصيّى هذا، وأشار إلى عليّ بن أبي طالب (منزان عليه)، ثمّ قال: إنّ الله عزّ وجلّ يقول: في السّمنع وَالْبَصَرَ وَالْفُوْادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولاً في (منزاه عبدرانه): وعِزَّةٍ رَبِّي إنّ جميع أمّني لمَوْفوون يومَ القِيامَةِ، ومَسؤولون عن وِلاَيَنِه، وذلك فول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ ﴾ (الله عزّ وجلّ) الله عزّ وجلًا الله عنه وقولون عن ولايَنِه، وذلك فول الله عزّ وجلّ الله عزّ وجلًا الله عزّ وخلُول الله عزّ وجلًا الله عزّ وحل الله عزّ وحل الله عزّ وحل الله عزّ وحل الله عزّ وخلًا الله عزّ وحل الله عزه وحل الله عزّ وحل الله عزه وحله الله عزه الله عزه الله عزه وحله الله عزه الله عزه الله عزه الله عزه الله الله عزه الله عزه الله عزه الله عزه الله الله الله عزه الله عزه الله الله الله عزه الله الله الله الله اله

٣/٨٩٦٩ وعنه: عن محمّد بن عمر الحافظ الجِعابيّ، قال: حدّثني عبدالله بن محمّد بن سعيد بن زياد من أصل كتابه (١) قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا حَفْص بن عمر العُمَريّ، قال: حدّثنا عِصام بن طَلبق، عن أبي هارون، عن أبي سعيد، عن النبيّ (ملن المعبد الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ ﴾، قال: وعن ولاية عليّ، ما صنّعوا في أمرِه وقد أعلَمَهُم الله عزّ وجلّ أنّه الخليفة من بعد رّسولِه».

٣/٨٩٧٠ أبو الحسن النّاذانيّ: عن أبي سعيد الخُدْريّ، قال: سمِعتُ رسولَ الله (من اله من اله عله رآله) يقول: اإذا كان يوم القيامة أمر الله تعالى مَلكين يَقعُدان على الصِراط، فلا يجوز أحَدَّ إلّا ببَراءة علي بن أبي طالب، ومن لم تكن له براءة أمير المؤمنين أكبّه الله (١) على مِنْخَرِيه في النار، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ ﴾ ١.

قلت: فداك أبي وأُمّي ـ يا رسول الله ـ ما معنى البراءة التي أعطاها عليّ؟ فقال: «مكتوب ("): لا إله إلّا الله، محمّد رسول الله، وأمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب وصيّ رسول الله، (").

١٤٨٩٧١ الشيخ في (أماليه): عن أبي محمد الفَحَام، قال: حدّثنا أبو الفَضْل محمد بن هاشم الهاشمي صاحب الصلاة بسُرَّ مَن رَأَى، قال: حدّثنا أبي هاشم بن الفاسم، قال: حدّثنا محمد بن زَكْرِيَا بن عبدالله الجَوَّهَريّ البَصْرِيّ، عن عبدالله بن المُستنى، عن نُماحة بن عبدالله بن أنس بن مالك، عن أبيه، عن جَدّه، عن النبيّ (من النبيّ (من النبيّ (من النبيّ من النبيّ من النبيّ (من النبيّ هنال: ﴿ وَتِقُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ ﴾ ، يعني عن ولاية عليّ بن أبي طالب، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَتِقُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ ﴾ ، يعني عن ولاية عليّ بن أبي طالب».

محمد بن العبّاس: عن صالح بن أحمد، عن أبي مُقاتل، عن الحسين بن الحسن، عن الحسين بن الحسن، عن الحسين بن تصر بن مُزاحِم، عن القاسم بن عبدالغفّار، عن أبي الأحوص، عن مُغيرة، عن الشّغبيّ، عن ابن عبّاس، في قول

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ٣٦.

٢ ـ معاني الأخبار: ٧/٦٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: كتاب أبيه.

۲ ـ مائة منقبة: ۱٦/۲۹.

<sup>(</sup>١) في المصدر: له براءة، أمر الله تعالى الملكين الموكلين على الجواز أن يوقفاه ويسألاه فلماعجز عن جوابهما فيكبّاه.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: بالنور الساطع.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: محمّد رسول الله، على وليّ الله.

٤ ـ الأمالي ١: ٢٩٦.

٥ ـ تأويل الآبات ٢: ١/٤٩٢.

سورة الصاقات (٣٧) ...... ٢٧٠

#### الله عزّ وجلَ: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ ﴾ قال: عن ولاية عليّ بن أبي طالب (عبدالتلام).

٣/٨٩٧٣ ابن شَهْر آشوب: عن الشيرازيّ في كتابه، عن أبي مُعاوية الضرير، عن الأعْمَش، عن مسلم البَطين، عن سعيد بن جُبَير، عن ابن عبّاس، قال: إذا كان يوم القيامة أمر الله مالِكاً أن بُسَعَر النيران السّبْع، وأمّر رضّوان أن يُزَخْرِفَ الجِنان النّمانية، ويقول: يا ميكائيل، مُدَّ الصِراط على مَثْن جَهَنَم ويقول: يا جَبْرئيل، انصِب ميزانَ العَدْلِ تحبّ العَرْش، ونادِ: يا محمّد، قرّب أمّنك للحِساب.

ثمّ يأمّر الله تعالى أن يُعقَد على الصِراط سبعٌ فناطِر، طول كلّ قَنْطَرة سبعة عشر ألف فَرْسَخ، وعلى كلّ قَنْطَرة سبعون ألف ملك فيام، فيسألون هذه الأمّة، نساءَهم ورِجالَهم، على القَنْطَرة الأولى: عن ولاية أمير المؤمنين (عبدالتلام) وحُبّ أهل بيت محمّد (عبهمالتلام)، فمَنْ أنى به جاز على القَنْطَرة الأولى كالبَرْفي الخاطف، ومن لم يُحِبّ أهلَ بيت نبيته سقط على أمّ رأسِه في فَعْر جَهنّم، ولو كان معه من أعمال البِرّ عَمَل سبعين صِدّيقاً. وعلى القَنْطَرة الثانية: يُسألون عن الوكاة، وعلى الرابعة: عن الصِيام، وعلى الخامِسة: عن الصَاف عن الصِيام، وعلى الخامِسة: عن الحَبّ وعلى السادسة: عن الجهاد، وعلى السابعة: عن العَدْل. فمن أنى بشيء من ذلك جازَ على الصِراط كالبَرْق الخاطِف، ومن لم يأتِ عُذَب، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَقِقُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ ﴾ يعني مَعاشِر الملائكة، وقِفُوهم يعني العباد ـ على الفَنْطَرة الأولى عن ولاية على، وحُبّ أهل البَيت (عبهماتلام).

وسئل البافر (على النلام) عن هذه الآية، قال: اليففون فيُسألون: ما لكم لا تناصرون في الآخرة كما تعاوّلتُم في الدنيا على عليّ (على النلام)؟ قال: يقول الله: ﴿ بَلْ هُمُ ٱلْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ ﴾ يعني للعذاب، ثمّ حكى الله عنهم قولهم: ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَسَاّ مَلُونَ \_ إلى قوله \_ بِالْلَهْجُرِ مِينَ ﴾

٧/٨٩٧٤ عن محمّد بن إسحاق، والشّغبي، والأعْمَش، ولسّعبد بن جُبَير، وابن عبّاس، وأبو نعّيم الأصفَهانيّ، والحاكِم الحسكانيّ، والنَطَنْزِي، وخَمّاعة أهل البيت (طيهراندام): ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ ﴾ عن ولاية علي بن أبي طالب، وحُبّ أهل البيت (طهم الندم).

مصباح الأنوار): بإسناده عن عبدالله بن عبّاس، قال: قال رسول الله (منه عبداله): بإذا كان يوم الفيامة أقف أنا وَعليّ على الصِراط، بيدكلّ واحدٍ منّا سَيف، فلا يَمُرّ أحَدّ مِن خَلْق الله إلا سألناه عن ولاية عليّ بن أبي طالب، فمن كان معه شيء منها نَجا، وإلا ضرّبنا عُنْقَه وألقيناه في الناره. ثمّ تلا قوله تعالى: ﴿ وَقِقُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ \* مَالَكُم لَا تَنَاصَرُونَ \* بَلْ هُمُ ٱلْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ \* .

٩/٨٩٧٦ وعنه، في (أماليه)، قال: أخبرني محمّد بن محمّد، قال: أخبرني أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قُوْلُويه، قال: حدّثني أبي، عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن أبي

٦ ـ المناقب ٢: ١٥٢.

٧ - المناقب ٢: ١٥٢.

مصباح الأنوار: ٩١ «مخطوط».

٩ ـ أمالي الطوسي ١: ١٢٤.

حمزة النَّماليّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ (عليماالتلام)، قال: دقال رسول الله (ملّن اله عليه وآله): لا تزول قدم عبد مؤمنٍ يوم القيامة من بين يَدَي الله عزّ وجلّ حتى يسأله عن أربّع خِصال: عُمُرك، فيما أفنَيْتُه؟ وجَسّدك، فيما أبلَيْتُه؟ ومالك، مِن أين اكتَسَبْنَه، وأين وَضَعْتُه؟ وعن حُبّنا أهل البيث.

فقال رجَل من القوم: وما عَلامةٌ حُبُّكم، يا رسولَ الله؟ فقال: مَحبُّةُ هذا،ووضَع بده على رأس عليٌ بن أبي طالب،

١٠/٨٩٧٧ ـ ومن طريق المُخالفين، مُوَفِّق بن أحمد، قال: روى أبو الأحُوّص، عن أبي إسحاق، في قوله تعالى: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْنُولُونَ ﴾ قال: يعني عن ولاية عليّ (علمائلام).

١١/٨٩٧٨ ـ وعن ابن شِيرويه: عن أبي سعيد الخُدريّ، عن النبيّ (سَلَنَهُ مَلِمُونَا): ﴿ وَقِلْهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَا﴾ عن ولاية علىّ بن أبي ظالب(عليه النهم)».

وعن الحِبَريّ في (كتابه)، يرفعه إلى ابن عبّاس، مثله (١).

۱۲/۸۹۷۹ موفّق بن أحمد في كتاب (المناقب)، بإسناده عن أبي بَرْزة، قال: قال رسول الله (ملّناله على وآله): الا تَزول قدَمُ عبدٍ يومَ القيامة حتى يسأله الله نبارك وتعالى عن أربع: عن عُمُرِه فيما أفناه، وعن جَسّدِه فيما أبلاه، وعن مالِه ممّاكسّبه، وفيما أنفّقَه، وعن حُبّنا أهل البيت».

فقال عُمَر بن الخطّاب: فما آيةً حُبَّكُم من بعدك؟ فوضَع بدّه على رأس عليّ (عليه التلام) ـ وهو إلى جانبه ـ، فقال: ﴿إِنَّ آيةً حُبّي من بَعدي: حُبُّ هذا، وطاعَنُه طاعني، و مُخالفتُه مُخالفتي».

۱۳/۸۹۸۰ ـ النعلبيّ في (تفسيره): عن مُجاهد، عن ابن عبّاس، وأبو القاسم القُشيريّ، في (تفسيره): عن الحاكم الحافظ بإسناده عن أبي بَرْزة، وابن بُطّة في (إبائيه): عن أبي سعيد الخُدَّرِيّ، كلّهم، عن النبيّ (منه عله وآده)، قال: «لا تزول قدم عبدٍ يوم القيامة حتى بُسْأَل عن أربع: عن عُمُرِه فيما أفناه، وعن شَبابِه فيما أبلاه، وعن مالِه: مِن أبنَ اكتَسَبه، وفيما أنفَقَه، وعن حُبّنا أهل الببت.

١٤/٨٩٨١ ـ وعن ابن عبّاس، قال النبيّ (مازادعه والدي بَعَثَني بالحقّ نبيّاً، لا يقبل الله من عَبدٍ حَسَنةً حَتَى يسأله عن حُبّ على بن أبي طالب.

١٥/٨٩٨٢ ـ عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ ﴾، قال: عن ولاية أمير الصوّمنين

١٠ ـ مناقب الخوارزمي: ١٩٥.

١٦ ـ العمدة: ٥٠٦/٣٠١ عن الفردوس لابن شيرويه.

<sup>(</sup>١) تفسير الحبري: ٣١٢/٠١٢.

١٢ ـ مناقب الخوارزمي: ٣٥.

۱۲ ـ ....، مناقب ابن شهرآشوب ۲: ۱۵۳.

۱۵ ـ ....، مناقب ابن شهرآشوب ۲: ۱۵۳.

١٥ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٢.

على رسه سندم. قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُمُ آلْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ ﴾ يعني للغذاب، ثمّ حكى الله عزّ وجلّ عنهم قولهم: ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَتَسَاّءَلُونَ \* قَالُوٓاْ إِنَّكُمْ كُنتُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ آلْيَمِينِ ﴾ بعني فلاتاً وفلاتاً ﴿ قَالُواْ بَل لّم تَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ قوله: ﴿ فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا إِنَّا لَذَا يَقُونَ ﴾ ، قال: العَذاب ﴿ فَأَغْوَيْنَاكُمْ إِنَّا كُنَّا غَاوِينَ ﴾ .

وقوله: ﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَئِذٍ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ﴾ إلى قوله: ﴿ يَسْتَكْبِرُونَ﴾ فإنّه مُحكَم، قوله: ﴿ وَيَقُولُونَ أَئِنًا لَتَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِرٍ مَجْنُونِ﴾ يعني رسول الله (سنن عبراله)، فرد الله عليهم: ﴿ بَلْ جَآءَ بِالْحَقِّ وصَدَّقَ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ يعني الذين كانوا قَبْلَهُ أَنْمَ حكى ما أعَدَّ الله للمُؤمنين، فقال: ﴿ أُولَئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴾ يعني في الجَنَة.

١٦/٨٩٨٣ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن محمد بن اسحاق المَدنيّ، عن أبي جعفر (علمالتلام)، قال: قوله: ﴿ أُولَئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَّعْلُومٌ \* قَوَاكِهُ وَهُم مُّكْرَمُونَ ﴾، قال: ويُعلّمه الخُدّام، فيأتون به إلى أولياء الله قبل أن يَسألوهم إيّاه ١٤. وأمّا قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَوَاكِهُ وَهُم مُّكْرَمُونَ ﴾، قال: افإنهم لا يَشْتَهون شَيْناً في الجَنّة إلا أكرموا به ١٠.

قوله تعالى:

# لَا فِيهَا غَوْلُ - إلى نوله تعالى - وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّى لَكُنْتُ مِنَ اللهُ فَيْهَا المُحْضَرِينَ [٧٧-٥٧]

1/۸۹۸۱ - على بن إبراهيم: فوله: ﴿ لَا فِيهَا غَوْلَ ﴾ يعني الفساد ﴿ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾ أي لا يُطرَدون منها، فوله: ﴿ وَعِندَهُم قَاصِرَاتُ ٱلطَّرْفِ عِينٌ ﴾ يعني الحُور العِين، يَقَصُر الطَّرْفُ عَن النَظَر إليها من صَفائِها وحُسْنِها: ﴿ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكْنُونٌ ﴾ يعني مَخْزون ﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَسَاّ عَلُونَ \* قَالَ قَائِلٌ مِّنْهُمْ إِلَى كَانَ لَوحُسْنِها: ﴿ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكْنُونٌ ﴾ يعني مَخْزون ﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَسَاّ عَلُونَ \* قَالَ قَائِلٌ مِّنْهُمْ إِلَى كَانَ لِحَدْنِهِ \* وَلَو لَلْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَالًى اللهُ عَنْ عَالًى اللهُ عَنْ عَالًى اللهُ عَنْ عَلَى اللهُ عَنْ عَلَى اللهُ عَنْ عَالُونَ \* وَلَوْ لَا يَعْمَلُهُمْ فَيْ وَلَا لَهُ عَنْ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَلَى سَوَاء ٱلْجَحِيمِ ﴾ ، فيقول له: ﴿ تَافَهُ إِن كِدتَ لَتُرْدِينِ \* وَلَوْ لَا يَعْمَهُ وَمَا اللهُ عَنْ المُحْضَرِينَ ﴾ . وَلَوْ لَا يَعْمَلُهُ مَنْ المُحْضَرِينَ ﴾ .

ب ٢/٨٩٨٥ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبد النهر) في قوله: ﴿ فَاطَّلُعَ فَرَءَاهُ فِي سَوَاءِ ٱلْجَحِيمِ ﴾، يقول: دفي وسَط الجَحيمه.

<sup>-</sup> ۱۱ ـ الكافي ٨: ١٥/١٥.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٢.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٢٢.

۵۹۸ ...... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

### أَفَمَا نَحْنُ بِمَيِّتِينَ \* إِلَّا مَوْتَتَنَا ٱلْأُوْلَىٰ وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ ـ إلى نوله تعالى ـ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي الأَخِرِينَ [٥٨ ـ ٧٨]

1/4947 - الحسين بن سعيد في كتاب (الزهد): عن النَّضْر بن سُويد، عن دُرُسْت، عن أبي المَغْرا، عن أبي بصير، قال: لا أعلمه ذكره إلا عن أبي جعفر (عب السّلام)، قال: وإذا أدخَل الله أهلَ الجَنّةِ الجَنّة وأهلَ النارِ النارَ؛ جي، بالموت في صورة كَبْش حتى يُوقَف بين الجَنّة والنار. قال: ثمّ ينادي منادٍ يُسمِع أهلَ الدّارين جميعاً: يا أهلَ الجَنّةِ، يا أهلَ النار. فإذا سَمِعوا الصّوت أقبَلوا: قال، فيقال لهم: أتدرون ما هذا؟ هذا هو الموت الذي كنتُم تَخافون منه في الدُنيا. قال: فيقول أهلُ النار: اللهمّ أدخِلِ المَوت علينا. قال: ثمّ يُذبَحُ كما تُذبَحُ الشّاة».

قال: «ثمّ ينادي منادٍ: لا مُوتَ أبداً، أيفِنوا بالخُلود. قال: فيفرَحُ أهلُ الجَنَةِ فرَحاً لوكان أحَد يومئذٍ يَموت مِن فرّحٍ لَماتوا، قال: ثمّ فراً هذه الآية: ﴿ أَفَمَا نَحْنُ بِمَيْتِينَ \* إِلّا مَوْتَتَنَا ٱلْأُولَىٰ وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّ بِينَ \* إِنَّ هَذَا لَهُو ٱلْفَوْرُ لَمَاتوا، قال: ثمّ فَرا هذه الآية عَلَم الله عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ أَعْلَ اللهُ عَنْ وَجَلّ : ﴿ وَاللّهُ عَنْ مَاتوا، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَالذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْحَسْرَةِ إِذْ قُضِيَ ٱلْأَمْرُ ﴾ ، (١).

٣/٨٩٨٧ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي عن عليّ بن مَهْزِيار، والحسن بن محبوب، عن النَّضْر بن سُويد، عن دُرست، عن أبي بصبر، عن أبي جعفر (عنه الله)، قال: وإذا دخل أهلُ الجَنّةِ الجَنّة وأهلُ النارِ النارَ؛ جيء بالمَوتِ فَيُذَبّح كالكَبْش بين الجنّة والنار، ثمّ يُقال لهم : خُلودٌ، فلا موتَ أبداً. فيقول أهل الجنّة : ﴿ أَفَمَا نَحْنُ بِمَينّتِينَ \* إِلّا مَوْتَنَنّا ٱلْأُولَىٰ وَمَا نَحْنُ بِمُعَذّبِينَ \* إِنَّ هَذَا لَهُو ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ \* لِمِثْل هَذَا فَلْيَعْمَل ٱلْعَامِلُونَ ﴾ .

ثمّ قال عزّ وجلّ: ﴿ أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلا أَمْ شَجَرَةً ٱلزَّقُومِ \* إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِتْنَةً لِلظَّالِمِينَ ﴾ يعني بالفِنْنَةِ هاهنا العَذاب ﴿ إِنَّها شَجَرَةً تَخْرُجُ فِي أَصْلِ ٱلْجَحِيمِ \* طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ ٱلشَّيَاطِينِ \* فَإِنَّهُمْ لَأَكِلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا ٱلْبَطُونِ ﴾ فإنّه مُحكَم.

قوله: ﴿ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْباً مِّنْ حَمِيمٍ بَعني عَذَاباً على عَذَابِ. ﴿ ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَىٰ ٱلْجَحِيمِ \* إِنَّهُمْ أَلَفُواْ ءَابَاءَهُمْ ضَالِّينَ \* فَهُمْ عَلَىٰ ءَاثَارِهِمْ يُهْرَعُونَ ﴾ أي بَمرُون ﴿ وَلَقَدْ أُرسَلْنَا فِيهِم مُنذِرِينَ ﴾ يعني الأنبياء ﴿ وَلَقَدْ أُرسَلْنَا فِيهِم مُنذِرِينَ ﴾ يعني الأنبياء ﴿ وَلَقَدْ الله عَلَىٰ عَاقِبَةُ المُنذَرِينَ ﴾ يعني الأمم الهالِكَة، ثمّ ذكر عزّ وجلّ نِداءَ الأنبياء، فقال: ﴿ وَلَقَدْ نَاذَانَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ فِي ٱلْأَخِرِينَ ﴾ .

سورة الصافّات آية ٥٠٠.٧٨.

١ ـ الزهد: ١٠٠/٢٧٣.

<sup>(</sup>۱) مریم ۱۹: ۳۹.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٣.

٣/٨٩٨٨ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طهالتلام)، في قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا 
دُرِّيَّتَهُ هُمُ ٱلْبَاقِينَ ﴾ ، يقول: «الحقّ، والنبوّة، والكتاب، والإيمان في عَقِيه، وليس كلّ مَن في الأرض من بَني آدم من 
ولد نوح، قال الله في كتابه: ﴿ قُلْنَا آحْمِلْ فِيهَا مِن كُلُّ زَوْجَيْنِ آثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ آلْقُولُ ﴾ منهم 
﴿ وَمَنْ ءَامَنَ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ (١، وقال أيضاً: ﴿ ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ ﴾ ، (١).

2/4949 - ابن بابويه، قال: حدّ ثنا محمّد بن عليّ ماجِيلويه، ومحمّد بن مُوسى بن المُتُوكِّل، وأحمد بن محمّد بن يحيى العطّار، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن محمّد بن يحيى العطّار، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن محمّد بن أوْرَمَة، عن محمّد بن سِنان، عن إسماعيل بن جابر، وعبدالكريم بن عمرو، عن عبدالحميد بن أبي الدّيلم، عن أبي عبدالله الصادق (عبدالله) قال: عاشَ نوح بعد نُزوله من السّفينة خمسين سبنةً، ثمّ أتاه بجبْرتيل (عبدالله الصادق (عبدالله) قال: عاشَ نوح بعد نُزوله من السّفينة خمسين سبنةً، ثمّ أتاه بجبْرتيل (عبدالله) فقال له: يا نوح، قد انقضّت نُبرّتك، واستُكمِلَتْ أَتَامُك، فانظُر الاسمَ الأكبر، وميراتَ العِلم، وآثارَ عِلمِ النّبَوِّةِ التي معك فادفَعُها إلى ابينك سام، فإنّي لا أنرُك الأرضَ إلّا وفيها عالِمٌ تُعرَف به طاعتي، فيكون نجاةً فيما بين قَبْضِ النّبيّ ومَبْعَث النّبيّ الآخر، ولم أكنْ أترُك الناسَ بغير حُجّة، وداع إليّ، وهادٍ إلى سّبيلي، وعادٍ بأمْري، فإنّي قد قضَبتُ أن أجعَل لكُلٌ قومٍ هادِياً أهدِي به السُّعَداء، ويكُون حُجّةً على الأشقِياء».

قال: «فدفع نوح طهات الاسم الأكبر، وميرات العلم، وآثارَ عِلمِ النّبوّة إلى ابنِه سام، وأمّا حام ويافث فلم يكن عندَهُما عِلمٌ ينتَفِعان به. قال: وبشّرَهم نوحٌ بهود (طهات الم وأمرَهم باتّباعِه، وأن يفتَحوا الوّصيّة كلّ عام فينظُروا فيها، ويكونُ عبداً لهم، كما أمرَهم آدّم اطهات الله فظهرتِ الجَبْريّة في ولدِ حام ويافث، فاستَخفى ولدُ سام بما عِندَهم من العِلم، وجرّت على سام بعد نوح الدّولة لحام ويافث، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَتَوَكّنَا عَلَيْهِ فِي اللّهِ عِن يقول: تُوكِت على نوح دولة الجَبّارين، ونَصَر الله محمّداً (منزه عبدراله) بذلك».

قال: «وؤلِد لحام: السِند، والهِند، والحَبَش، وؤلِد لسام: العَرَب، والعَجَم، وجَرت عليهم الدولة، وكانوا يتَوارثون الوَصِيّة عالِم بعد عالِم، حتّى بَعث الله عَرُّ وجلَّ هُوداً (عَلِيهِ النَّلَةِم)).

قوله تعالى:

#### وَإِنَّ مِنْ شِيْعَتِهِ لَإِبْرَاهِيمَ [ ٨٣ ]

١/٨٩٩٠ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبو العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد، عن محمّد بن عيسي،

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٢٢٣،

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۱۰.

<sup>(</sup>٢) الإسواء ١٧: ٣.

٤ .كمال الدين وتمام النعمة: ١٣٤ /٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ويعزّ.

سورة الصاقّات آية . ٨٣.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٣.

عن النَّضْر بن سُويد، عن سَماعة، عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (طبالتلام) أنّه قال: «لِيَهْنِئكم الاسم». قلت: وما هو، جُعِلت فِداك؟ قال: والشيعة».

قيل: إنَّ الناس يُعَيِّرُونَنا بذلك! قال: وأما نسمع قول الله: ﴿ وَإِنَّ مِنْ شِيْعَتِهِ لَإِبْرَاهِيمَ ﴾، وقوله: ﴿ فَاسْتَغَاثُهُ آلَّذِي مِن شِيعَتِهِ عَلَىٰ ٱلَّذِي مِنْ عَدُوّهِ ﴾ (١) فلِيَهْنِئكم الاسم،

٣/٨٩٩١ مَنْ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللّّلَّا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ ا

٣/٨٩٩٢ قال: ويؤيد هذا التأويل - أنّ إبراهيم (طبهائلام) من شيعة أمير المؤمنين (طبهائلام) - ما رواه الشيخ محمّد بن العباس، عن محمّد بن وهبان، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ بن رحيم، عن العبّاس بن محمّد، قال: حدّثني أبي، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بَصير يحيى بن أبي القاسم، قال: سأل جابر بن يزيد الجُعفيّ جعفر بن محمّد الصادق (طبهائلام) عن تفسير هذه الآية: ﴿ وَإِنَّ مِنْ شِيْعَتِهِ لَإِبْرَاهِيمَ ﴾.

فقال (عبدالنهم): «إنّ الله سُبحانه لمّا خلّق إبراهيم (عبدالنهم) كشّف له عن بَصرِه، فنظَر، فرأى نوراً إلى جَنْبِ العَرْش، فقال: إلهي، ما هذا النور؟ فقيل له: هذا نور محمّد صَفُوتي من خَلْقي. ورأى نوراً إلى جَنْبِه، فقال: إلهي، وما هذا النور؟ فقيل له: هذا نور عليّ بن أبي طالب ناصِر ديني. ورأى إلى جَنبِهما ثلاثة أنوار، فقال: إلهي، وما هذه الأنوار؟ فقيل له: هذا نور فاطمة، فَطمَتْ مُحبّيها من الناد، ونورٌ ولَدّيها: الحسن، والحسين. ورأى تسعة أنوار قد حَفّوا بهم؟ فقال: إلهي، وما هذه الأنوار النسعة؟ فيل: يا إبراهيم، هؤلاء الأثمّة من ولد على وفاطِمة.

فقال إبراهيم: إلهي، بحقّ هؤلاء الخمسة، إلا ما عرّفتني مَنِ النِسعةُ. فقيل: يا إبراهيم، أوّلُهم عليّ بـن الحسين، وابنه محمّد، وابنه جعفر، وابنه مؤسى، وابنه عليّ، وابنه محمّد،وابنه عليّ، وابنه الحسن، والحُجّّةُ القائِم ابنه.

فقال إبراهيم: إلهي وسيّدي، أرى أنواراً قد أحدّقوا بهم، لا يُحصِي عددَهم إلّا أنت؟ قبل: يا إبراهيم، هؤلاء شيعتهم، شيعة أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب. فقال إبراهيم: ويم تُعرَف شيعتُه؟ فقال: بصّلاةٍ إحدى وخمسين، والجَهْرِ ببسم الله الرحمن الرحيم، والقُنوت قبل الرُكوع، والتَّخَتُّم في اليّمين. فعند ذلك قال إبراهيم: اللهمّ، اجعَلني من شيعة أمير المؤمنين. قال: فأخبر الله في كتابه، فقال: ﴿ وَإِنَّ مِنْ شِيْعَتِهِ لَإِبْرَاهِيمَ ﴾ .

الأنبياء والمُرسَلين من شيعة المُرابِ الدِّين: وممَّا يَدُلُّ على أنَّ إبراهيم (عبدالنلام) وجميع الأنبياء والمُرسَلين من شيعة أهل البيت (عبه النلام)، ما رُوي عن الصادق (عبدالنلام) أنه قال: «ليس إلَّا الله ورَسوله، ونحنُ، وشيعَتنا، والباقى في

<sup>(</sup>١) القصص ٢٨: ١٥.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١٩٥٥/٨

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٤٩٦/٩.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ١٠/٤٩٧.

سورة الصافّات (٣٧)

النارء.

٥/٨٩٩٤ الإمام أبو محمّد العَسْكُويّ (عه النهر) في تفسير قوله تعالى: ﴿ بَلَيْ مَن كَسَبَ سَيَّتُهُ وَأَحَاطَتْ بِهِ

قال (علمالتلام): «السَيِّئَةُ المُحيطَةُ به: هي التي تُخرِجُه من جُمْلَةِ دينِ الله، وتَنزِعه عن ولاية الله، وترميه في سَخَط الله، وهي الشِرْك بالله، والكُفّر به، والكُفْرُ بنبوَّة محمّد رسول الله (ملزله عليه، قد)، والكُفْرُ بولاية عليّ بن أبي طالب(علمالتلام)، كلِّ واحِدَةٍ من هذه سيّئةٌ مُحيطة (٢) به، أي تُحيط بأعمالِه فتُبطِلُها، وتَمْحَقها، فأولئك، الذين عَمِلُوا هذه السيِّئة المُحيطة، أصحابُ النارِ هم فيها خالدون.

يُصيب أهلَها من التَطْهير منها بمِحَنِ الدنيا، وببعض العَذاب في الآخرة إلى أن ينجو منها بشفاعة مَواليه الطيّبين الطاهرين، وإنَّ ولاية أضدادٍ عليَّ، ومخالفة عليّ سيِّئة لا ينفِّع معها شيء إلّا ما ينفِّعُهم بطاعاتهم في الدنيا بالنِّعُم، والصِحّة، والسَّعَة، فَيَرِدُونَ الآخرة ولا يكون لهم إلّا دائم العَذاب.

ثمَ قال: إنَّ مَن جحَد ولاية عليَ لا يرى الجنَّة بعَينِه أبدأ، إلَّا ما يراه بما يَعْرِف به أنَّه لو كان يُواليه لكان ذلك مَحَلَّه ومأواه ومَنزِله، فيزداد حسَراتٍ ونّدامات، وأنّ من توالى عليّاً وبرئ من أعدائه، وسلّم لأولياء الله، لا يرى النار بعينه أبداً، إلّا ما يراه فيقال له: لوكنتَ على غير هذا لكان ذلك مأواك، وإلّا ما يباشِرُه منها إنكان مُسرِفاً على نفيمهِ بما دون الكفر إلى أن يُنظِّف بجَهنَّم كما يُنظِّف القَذَرِ من يَدَّنِهُ بالحَمَّام الحامي، ثمّ ينتَقِل عنها بشَّفاعةٍ مَواليه.

ثمّ قال رسول الله (ملن؛ مله والله: اتّقوا الله ـ معاشِرَ الشّيعة ـ فإنّ الجنّة لن تَفوتَكُم وإن أبطأت بكم عنها فبائِحُ أعمالِكم، فتّنافَسوا في درّجاتِها. للم

كم، فتَنافَسوا في درَجاتِها. " قيل: فهل بدخُل جهنّمَ أحدٌ من مُحِبّيك، ومُحِبّي عليّ (عبدالسلام)؟ قال: من فذّر نفسَه بمخالفة محمّد وعليّ، وواقعَ المحرَّمات وظلَم المؤمنين والمؤمنات، وخالَف ما رُسِم له من الشّرعيّات جاء يوم القيامة قَذِراً، طَفِساً (''، يقول له محمّد وعليّ: يا فلان، أنت قَذِر طَفِس، لا تَصلُح لمُرافقة مَواليك الأخيار، ولالِمُعانقة الحُور الحِسان، ولا لملائكة الله المقرّبين، ولا تَصِل إلى ما هناك إلّا أن يَطُّهُر منك ما هناك (٥٠ ـ يعني ما عليه من الذنوب ـ فيدخُل إلى الطّبق الأعلى من نار جهنّم، فيُعذُّب ببعض ذُنوبه. ومنهم من تُصيبه الشّدائِد في المَحْشَر يبعض ذنوبه، ثمّ يلقُطُه من هنا ومن هنا مَن يبعثُهم إليه مَواليه من خِيار شيعتهم كما يلقُط الطّيرُ الحَبِّ. ومنهم من تكون ذنوبُه أقلّ وأخَفّ،

٥ - التفسير المنسوب إلى الإمام المسكري (عد التدم): ١٤٧/٣٠١ \_ ١٤٩.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٨١

<sup>(</sup>٢) في «ج» والمصدر: تحيط.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: لا يضُرّ معها شيء.

<sup>(</sup>٤) الطَّفَس:انوَسَخ والدِّرن.(الصحاح ـ طفس ٢٠: ٩٤٤).

<sup>(</sup>٥) في المصدر: عنك ما هاهنا.

فيَطهُر منها بالشدائد والنّوائب من السلاطين وغيرهم، ومن الآفات في الأبدان في الدنيا ليُدلَى في قبره وهو طاهر من ذنوبه. ومنهم من يقرُبُ موتُه وقد بقيت عليه، فيشتد نَزْعُه، ويكفَّر به عنه، فإن بَفي شيء وقَوِيَت عليه يكون له يَطَن (١) أو اضطِراب في يوم مَويِه، فيَقِلَ من يحضُره، فيَلْحَقُه به الذُّلَ، فيكفَّر عنه، فإن بقي شيء أتي به ولمّا يُلحَد فيوضَع، فيتفرّقون عنه، فيطهُر.

وَإِنْ كَانِتَ ذَنُوبِهِ أَعظُم وأَكثر طُهَر منها بشدائد عَرَصات القيامة، فإن كانت أكثر وأعظم طُهُر منها في الطبق الأعلى من جهنّم، وهؤلاء أشَدُّ مُحِبِّينا عذاباً، وأعظَمُهم ذنوباً، وليس هؤلاء يُسمَّون بشيعتنا، ولكنّهم يُسمَّون محبِّينا، والموالين لأوليائنا، والمعادين لأعدائنا. إنّ شيعتَنا من شايعَنا، واتبع آثارنا، واقتدى بأعمالنا».

ماهم مراهم وعد الته المرام وعد الته وعلى الله والله و

وفيل لأمير المؤمنين (عليه التلام): فلانًا مسرفً على نفسه بالذنوب المُوبقات، وهو مع ذلك من شيعتكم! فقال أمير المؤمنين (عليه التلام): قد كُتِبَت عليك كِذْبَة، أو كِذْبَتان، إن كان مُسرِفاً بالذنوب على نفسه، يُحِبُّنا ويبغُض أعداءنا، فهو كِذبَةٌ واحِدة، هو من محبّينا لا من شيعتناء وإن كان يوالي أولياءنا، ويعادي أعداءنا، وليس هو بمُسرِف على نفسِه في الذنوب كما ذكرت فهو متك كِذبة، لأنه لا يُسرِف في الذنوب، وإن كان لا يُسرِف في الذنوب، ولا يُعادى أعداءنا فهو منك كِذْبَتان.

وقال رجل لامرأته: اذهبي إلى فاطعة وطهائية من رسول الله (من المدراته) فاسأليها عني: أنا من شيعتكم، أو لستُ من شيعتكم؟ فسألتها، فقالت (طهاالتلام): قولي له: إن كنتَ تعمَل بما أمّرُناك، وتنتَهي عمّا رَجُرناك، فأنتَ من شيعتِنا، وإلا فلا. فرجعت، فأخبرُنّه، فقال: يا ويلي، ومَن يَنْفَكُ من الذنوب والخَطايا؟ فأنا إذن خالِدٌ في النار، فإخعت المَرأة، فقالت لفاطِمة (طهاالتلام) ما قال لها زوجها، فقالت فإن من ليس من شيعتهم فهو خالد في النار. فرجعت المَرأة، فقالت لفاطِمة (طهاالتلام) ما قال لها زوجها، فقالت فاطمة (طهاالتلام): ليس هكذا، إن شيعتنا من خِيار أهل الجنّة، وكل مُحبّينا، ومُوالي أوليائنا، ومُعادي أعدائنا، والمسلم بقلبه ولسانه لنا، ليسوا من شيعتنا إذا خالفوا أوامِرّنا ونواهينا في سائر المُوبقات، وهم مع ذلك في الجنّة، ولكن بعدما يطهرون، من ذنوبهم بالبلايا والرّزايا أو في عَرَصات القيامة بأنواع شدائِدِها، أو في الطبق الأعلى من جهنّم بعذابها، إلى أن نستَثْقِذَهُم بحبّنا منها، وننقُلهم إلى حَضْرَيّنا.

وقال رجل للحسّن بن عليّ (طبهما التلام): يابن رسول الله، إنّي من شيعتكم. فقال الحسن بن عليّ (طبهما التلام): يا

<sup>(</sup>٦) يُطِنَ الرجل: اشتكى بَطْنَهُ. «الصحاح ـ بطن ـ ٥: ٢٠٧٩».

٦ . التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عدالتلام): ١٥٠/٣٠٧ . ١٦٠.

عبدَالله، إن كُنتَ لنا في أوامِرِنا وزَواجِرِنا مُطبعاً فقد صَدَقْتَ، وإن كنتَ بخِلافِ ذلك فلا تَزِد في ذنوبك بدَعُواك مَرْتَبةً شريفةً لستَ من أهلها، لا تَقُل: أنا من شبعتكم، ولكن قل: أنا من مَواليكم، ومُحِبِّيكم، ومُعادي أعدائِكم. وأنتَ في خير، وإلى خير.

وقال رجل للحسين بن عليّ بن أبي طالب (عليماالنلام): يابنَ رسول الله، أنا من شيعتكم. قال (عليه النلام): اتّق الله، ولا تَدَّعِيَنَ شيئاً يقول لك الله: كذّبت، وفَجُرت في دعواك. إنّ شيعتَنا من سَلِمَت قلوبُهم من كلّ غِشً وغِلً ودَغَل (۱)، ولكن قل: إنّي من مَواليكم ومُحِبّيكم.

وقال رجل لعليّ بن الحسبن (طبه التلام): يابنَ رَسولِ الله، أنا من شبعتكم الخُلُص. فقال له: يا عبد الله، فإذن أنت كإبراهيم \* إِذْ جَاءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ \* أَنْ ثِينَ تِينَعَتِهِ لَإِبْرَاهِيمَ \* إِذْ جَاءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ \* أَنْ فَإِنْ لَمْ يَعْنَ فَلِيهُ عَلَيْهِ وَهُو طَاهِرٌ مِن الْغِشَ وَالْغِلُ فَأَنت مِن مُحبِّينا، وَإِلّا فَإِنّك كَانَ فَلَبُك كَقَلْبِه، وهو طاهِرٌ من الغِشَ والْغِلُ فأنت من مُحبِّينا، وإلّا فإنّك كَانُ فَلَبُك كَقَلْبِه، وهو طاهِرٌ من الغِشَ والْغِلُ فأنت من محبِّينا، وإلّا فإنّك كان فلبُك كَقَلْبِه للهُ إلى المَوت، أو مُحذام ليكون كفّارة لكِذبك هذا.

وقال الباقر (طبه النه) لرجل فَخَرَ على آخر، قال: أتّفا خِرني وأنا من شبعة محمّد (منن المعبدوالله) وآل محمّد الطبّبين؟! فقال له الباقر (طبه النهم): ما فخَرت عليه وربّ الكعبة، وغُبنٌ منك على الكِذب. يا عبدالله، أمالك الذي معك تُنفِقُه على نفسك أحّب إليك، أم تُنفِقُه على إخوانِك المؤمنين؟ قال: بل أنفِقُه على نفسي. قال: فلسّت من شبعينا، فإنّا نحنُ ما تُنفِق على المُنتَحِلين من إخوانِنا أحّب إلينا من أن نُنفِقَ على أنفُسِنا، ولكن قل: أنا من مُحبّيكم، ومن الرّاجِينَ للنّجاةِ بمحبّيكم.

وقيل للصادق (علمالتلام): إنّ عمّاراً الدُّهْنيّ شَهِد اليّوم عند ابن أبي ليلى قاضي الكوفة بشهادة، فقال له القاضي: قم - يا عمّار - فقد عرّفناك، لا نقبَلُ شهادتَك لأنك رافِضيّ. فقام عمّار، وقد ارتعدت فرافِصُه، واستفرّغه البّكاء، فقال له ابن أبي ليلى: أنت رجل من أهل العلم والحديث، إن كان يسوؤك أن يقال لك رافِضيّ فتَبرًا من الرّفض، فأنت من إخوانِنا.

فقال له عمّار: يا هذا، ما ذَهبتُ ـ والله ـ حبثُ ذهبتُ، ولكنّي بكيتُ عليك وعليَّ: أمّا بكائي على نفسي، فإنّك نسّبتني إلى رُتبةٍ شريفة لستُ من أهلها، زعمتُ أنّي رافضيّ، ويحَك، لقد حدّثني الصادق (عبدالشلام): أنّ أوّل من شمّي الرافضة السَّحرةُ الذين لمّا شاهَدوا آية موسى (عبدالشلام) في عَصاه آمنوا به، ورَضوا به، واتّبعوه، ورَفضوا أمْرَ فِرْعَون، واستَسْلَموا لكلّ ما نزّل بهم، فسمّاهم فِرْعَون الرافضة لمّا رفضوا دينه. فالرافضيّ: من رفض كلّ ما كره الله تعالى، وفعل كلّ ما أمر به الله تعالى، فأين في الزمان مثل هذا؟ فإنّما بكبتُ على نفسي خَشْيَة أن يَطلّع الله تعالى على قلبي وقد تقبّلت هذا الاسم الشريف، فيُعاقبني ربّي عزّ وجلّ، ويقول: يا عمّار أكنتَ رافِضاً للأباطيل، علي إن عامرةً للطاعات كما قال لك؟ فيكون ذلك تقصيراً بي في الدرجات إن سامحَني، مُوجباً لشديد العقاب علي إن

<sup>(</sup>١) الدَّغَل: الفساد. «الصحاح ـ دغل ـ ٤: ١٦٩٧».

<sup>(</sup>٢) الصافات ٢٧: ٨٢ و ٨٤

ناقشني، إلّا أن يتدارَكني مواليُّ بشفاعتهم، وأمّا بُكائي عليك، فلعِظَمِ كذبك في تَسْمِيَتي بغير اسمي، وشفّقتي الشديدة عليك من عذاب الله تعالى أن صرّفت أشرَف الأسماء إلى أن جعلته من أرْذَلِها، كيف يَصبِرُ بَدنُك على عذاب الله وعذاب كلمتِك هذه.

فقال الصادق (طبه الشلام): لو أنَّ على عمّار من الذنوب ما هو أعظم من السماوات والأرضين لمُحِبَثْ عنه بهذه الكلمات، وإنّها لتزيد في حسّناتِه عند ربّه عزّ وجلّ حتّى يجعّل كلّ خَرْدَلةً منها أعظم من الدنيا ألف مرّة».

قال: «وقيل لموسى بن جعفر (عبدالتلام): مَرَزْنا برَجُلٍ في السوق وهو ينادي: أنا من شبعة محمَّد وآل محمّد الخُلَّص، وهو ينادي على ثباب يَبيعُها على من يَزيد. فقال موسى (عبدالتلام): ما جُهل ولا ضاع أمرؤ عَرف قَدْر نفسِه، أندرون ما مَثل هذا؟ هذاكمن قال: أنا مِثلُ سلمان، وأبي ذرّ، والمِقداد، وعمّار، وهو مع ذلك يُباخِسُ في بَيعِه، ويُدَلِّس عبوبَ المَبيع على مُشتَريه، ويشتَري الشيء بثَمنٍ فيُزايدُ الغريب، يطلبه فبوجِبُ له، ثمّ إذا غاب المُشتري، قال: لا أريده إلّا بكذا، بدون ماكان يطلبه منه، أيكون هذاكسلمان، وأبي ذرّ، والمِقداد، وعمّار؟ حاشَ لله أن يكون هذاكهم، ولكن لا يمنعه أن (٣) يقول: أنا من محبّي محمّد وآل محمّد، ومن مُوالي أولبائهم، ومعادي أعدائهم.

قال رمد النام، ولمّا جُعِل إلى عليّ بن موسى (عليما النهم) ولاية العهد دخل عليه آذِنّه، فقال: إنّ قوماً بالباب يستأذِنون عليك، يقولون: نحنُ من شيعة عليّ رعد النهم، فقال رعد النهم، أنا مشغول، فاصرفهم. فلمّا كان في اليوم الثاني جاءوا وقالوا كذلك، فقال مثلها فصرفهم إلى أن جاءوا، هكذا يقولون ويصرِقُهم شهرين. ثمّ أيسوا من الوصول، وقالوا للحاجب: قُل لمّولانا: إنّا شبعة أبيك عليّ بن أبي طالب (عد النهم)، وقد شَمِتُ بنا أعداؤنا في حجابك لنا، ونحن ننصّرِف هذه الكرّة، ونهرُب من بلدنا حجّلاً وأنفّة ممّا لحِقنا، وعجزاً عن احتِمال مَضَض ما يَلحَقُنا بشَماتَة أعدائِنا، فقال عليّ بن موسى اعبال النهم؛ الذخلوا، فدخلوا، فسلّموا عليه، ولم يأذن لهم بالجُلوس، فبقوا قياماً، فقالوا: يابن رَسولِ الله، ما هذا الجَفاء العَظيم، والاستِخْفاف بعد هذا الحِجاب الصّعْب، أي باقية تُبقى منا بعد هذا الحِجاب الصّعْب، أي

فقال الرضا (عب النام): اقرءوا: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ (ا)، ما اقتدَيتُ إلّا بربّي عنز وجلّ، وسرسول الله (سنن اله عليه وبأمير المؤمنين (عليه الشلام)، ومَن بعدَه من آبائي الطاهرين (عليم الشلام)، عنّبوا عليكم فاقتدَيتُ بهم.

قالوا: لماذا، بابنَ رَسولِ الله؟ قال: لدَعُواكُم أنّكم شيعةُ أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبدالتلام)، وَيْحَكُم، إنّما شيعَتُه: الحسن، والحسين (عبهما النهم)، وسلمان، والمقداد، وأبو ذرّ، وعمّار، ومحمّد بن أبي بكر، الذين لم يُخالِفوا شيئاً من أوامِرِه، ولم يرتَكِبوا شيئاً من فُنونِ زَواجِرِه، فأمّا أنتُم إذا قُلتُم إنّكم شِيعَتُه، وأنتُم في أكثرٍ أعمالِكُم

<sup>(</sup>٣) في المصدر: لا تمنعه من أن.

<sup>(</sup>٤) الشوري ٤٢: ٣٠.

له مُخالِفون، مُقَصَّرون في كثيرٍ مِنَ الفَرائِض، ومتَهاوِنون بعظيم حقوق إخوانكم في الله، وتتَقون حبث لا تَجِبُ التَقِيّة، وتَتركُون التقيّة حيث لا بدّ من التقيّة، ولو قُلتُم أنّكم مُوالوه ومُحِبّوه، المُوالون لأوليائه، والمُعادون لأعدائه لم أنكُره من قَولِكم، ولكن هذه مَرْتَبةٌ شَريفة ادَّعبتُموها، إن لم تُصَدّقوا قولَكم بفعلِكم هلَكتُم، إلّا أن تقداركَكُم رَحمَةٌ مِن رَبَّكم.

قالوا: يابن رَسولِ الله، فإنّا نستَغْفِرُ الله، ونتوبُ إليه من قولِنا، بل نقول كما علّمنا مولانا: نحنُ مُحِبّوكم، ومُعادوا أعدائكم. قال الرضاره الله النهر فمرحباً بكم . يا إخواني وأهل ودّي ـ ارتفعوا، ارتفعوا، ارتفعوا، فما ذال يرفَعُهم حتّى ألصَقَهُم بنَفسِه، ثمّ قال لحاجبه: كم مرّةً حجَبُتَهم؟ قال: ستّينَ مرّةً فقال لحاجبه: فاختلِف فما ذال يرفَعُهم حتّى ألصَقَهُم بنفسِه، ثمّ قال لحاجبه: كم مرّةً حجَبُتَهم؟ قال: ستّين مرّةً مُتواليةً، فسلّم عليهم، وأقرئهم سلامي، فقد مَحوا ماكان من ذنوبهم باستِغفارِهم وتوبَيتهم، واستَحقوا الكرامة لمَحبَّتِهم لنا ومُوالاتِهم، وتفققًد أمورَهم وأمور عيالاتِهم، فأوسِعُهم بنققاتٍ ومَبَرَّاتٍ وصِلاتٍ ودَفْع مضرّاتٍ (٥).

قال (طبهالتلام): الودخل رجل على محمّد بن عليّ بن موسى الرضا (عليهمالتلام) وهو مسرور، فقال: مالي أراك مسروراً؟ قال: يابنّ رسولِ الله، سمِعتُ أباك يقول: أحقُّ يومٍ بأن يُسَرّ العَبدُ فيه: يومَ برزُفه الله صدّقاتٍ ومبرّاتٍ وسَدَّ خَلاتٍ من إخوانٍ له مؤمنين، وأنّه فصّدني اليوم عَشرَة من إخواني المؤمنين القُفّراء، لهم عيالات، قصّدوني من بَلدكذا وكذا، فأعطَيتُ كلَّ واحدٍ منهم، فلهذا شروري.

فقال محمّد بن عليّ (علهماالمتلام): لعَمْرِي إنّك حَقِيقٌ بأن تُسَرّ إن لم تَكن أحبّطته، أو لم تُحيِطه فيما بعد. فقال الرجل: وكيف أحبطتُه وأنا من شيعتكم الخُلُص؟ قال: ها قد أَلِطُلْتَ برَّكَ بإخوانِك وأصدِقائك (<sup>١١</sup>.

قال: وكيف ذلك، يابنَ رسول الله؟ قال له محمّد بن علي الله الداء اقرأ قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ لَا تُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِالْمَنِّ وَٱلْأَذَىٰ ﴾ (٧).

قال الرجل: يابن رسول الله، ما مَنَنْتُ على القوم الذين تصدُّقتُ عليهم، ولا آذَيتُهم. قال له محمد بن علي البساسة من إلى الله عزّ وجل إنما قال: ﴿ لا تُبطِلُوا صَدَقَاتِكُم بِالْمَنْ وَٱلْأَذَى ﴾ ولم يقل: لا تُبطِلُوا بالمن على من تتصدُّقون عليه، وبالأذى لِمَن تتصدُقون عليه، وهو كلّ أذى. أفترى أذاك للقوم الذين تصدَّقت عليهم أعظم، أم أذاك لِحَفظَيك، وملائِكة الله المُقرَّبين حَوالَيك، أم أذاك لنا؟ فقال الرجل: بل هذا، يابن رسول الله. فقال: فقد آذيتني، وآذيتهم، وأبطلت صدقتك. قال: لماذا؟ قال: لقولك: وكيف أحبَطتُه وأنا من شبعتِكم الخُلُص؟ ويحك، أندري مَنْ شبعتُنا الخُلُص؟ قال: لا. قال: شبعتنا الخُلُص حَزْقِبلُ المؤمن، مؤمن آل فِرْعَون، وصاحِبُ يس الذي أندري مَنْ شبعتُنا الخُلَص؟ قال: لا. قال: شبعتنا الخُلَص حَزْقِبلُ المؤمن، مؤمن آل فِرْعَون، وصاحِبُ يس الذي قال الله تعالى فيه: ﴿ وَجَاءَ مِن أَقْصًا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ ﴾ (^^ وسلمان، وأبو ذرّ، والمِقداد، وعمّار. أسوّيتُ

<sup>(</sup>٥) في المصدر: المعرّات.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: صدقاتك.

<sup>(</sup>٧) البقرة ٢: ٢٦٤.

<sup>(</sup>۸) یس ۲۱: ۲۰.

نفسَك بهؤلاء، أما آذيتَ بهذا الملائِكَة، وآذَيْنَنا؟ فقال الرجل: أستَغفِرُ الله وأتوبُ إليه، فكيف أقول؟ قال: قل: أنا من مُواليكم، ومُحبّيكم، ومُعادي أعدائكم، ومُوالي أوليائكم.

فقال:كذلك أقول، وكذلك أنا ـ بابنَ رَسولِ الله ـ وقد تُبّتُ من القول الذي أنكرتَه، وأنكرَنُه الملائكة، فما أنكَرتُم ذلك إلاّ لإنكارِ الله عزّ وجلّ. فقال محمّد بن عليّ بن موسى (عليم النلام): الآن قد عادَت إليك مَثوباتُ صدقاتِك، وزالَ عنك الإحباط».

فقال الوالي: كَفَيْتَني مؤونَته، الآن أضرِبُه حَمْس مائة طُربة لا حَرَج عليَّ فيها. فلمّا نحّاه بعيداً، قال: ابطُحوه، وأقام عليه جلادَين: واحِداً عَن يَمِينه، وآخر عن شمّاله، وقال: أوجِعاه. فأموّيا إليه بعِصبُهما، فكانا لا يُصبيان آسْتَه شيئاً، إنّما يصيبان الأرض، فضّجَر من ذلك، وقال: وَيُلّكما، تَضرِبان الأرض؟ اضرِبا استّه، فذهبا يضربان استّه، فعدّلت أيديهما، فجعلا يضرب بعضُهما بعضاً، ويصبح، ويتأوّه، فقال: ويحكما، أمجنونان أنتما، يضرب بعضُكما بعضاً؟! اضربا الرجل. فقالا: ما نضرب إلّا الرّجل، وما نقصِدُ سِواه، ولكن تعدِل أيدينا حتى يضرب بعضنا بعضاً. قال: فقال: يا فلان، ويا فلان، حتى دعا أربعةً، وصاروا مع الأوّلَين ستّةً، وقال: أحيطوا به فحان يعدّل بأيديهم وتُرفّع عِصِيّهم إلى فوق، فكانت لا تقع إلّا بالوالي، فسقَط عن دابّته، وقال: فأحاطوا به، فكان يعدّل بأيديهم وتُرفّع عِصِيّهم إلى فوق، فكانت لا تقع إلّا بالوالي، فسقَط عن دابّته، وقال: فقال: ويلكم، إيّاي تضربون؟! قالوا: لا والله، ما ضربتا إلّا إيّاه. ثمّ قال لغيرهم: تعالوا فاضربوا هذا. فجاء وا يضربونه بعد، فقال: ويلكم، إيّاي تضربون؟! قالوا: لا والله، ما نضرب إلّا الرجّل: قال الوالي. فمِن أين لي هذه الشّجاة برأسي، فقال: ويلكم، إيّاي تضربونوا تضربوني؟ قالوا: شلّت أيماننا إن كنّا قصّدْناك بقرن.

٧ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عله النادم): ١٦١/٢١٦.

<sup>(</sup>١) الرَّوْزُنَة: الكُوَّة، معرّبة. «لسان العرب مرزن ١٣٠: ١٧٩».

فقال الرجل للوالي: يا عبدَ الله، أما تعتبر بهذه الألطاف التي بها يُصرَف عني هذا الضرب ـ ويلك ـ رُدَّني إلى الإمام، وامتثل في أمره. قال: فردَّه الوالي بعد بين يدي الحسن بن عليّ (عليما التلام)، فقال: يابن رسول الله، عجباً لهذا، أنكرتَ أن يكونَ مِن شيعتِكم، ومن لم يكن من شيعتكم فهو من شيعة إبليس، وهو في النار، وقد رأيتُ له من المُعجِزات ما لا يكون إلّا للأنبياء! فقال الحسن عليّ (عليما السّلام)، قبل: وأو للأوصياء، فقال الحسن بن عليّ (عليما السّلام) للوالي: ويا عبدالله، إنّه كذّب في دعواه أنّه من شيعتِنا كِذبةً لو عرّفها ثمّ تعمّدها لابتكيّ بجميع عليّ (عليما الله للوالي في المُطيق (٢) ثلاثين سنة، ولكنّ الله تعالى رَحِمَه لإطلاق كلمة على ما عنى، لا على تعمّد كِذُب. وأنت ـ يا عبدالله ـ قاعلم أنّ الله عزّ وجلّ قد خلّصه من يديك، خلّ عنه، فإنّه مِن مُوالينا ومُحبّينا، وليس من شيعتناه.

فقال الوالي: ماكان هذاكلَه عندنا إلا سواء، فما الفَرْق؟ قال له الإمام (عبدالتلام): «الفَرْقُ: أنَّ شيعتَنا هم الذين يتَّيعون آثارَنا، ويُطيعونا في جميع أوامِرِنا ونَواهِينا، فأولئِك من شيعَتِنا، فأمّا مَنْ خَالَفَنا في كثير ممّا فَرض الله عليه فليسوا من شيعتنا».

قال الإمام (عبدالله)، للوالي: «وأنتَ قد كذَبت كِذبةٌ لو تعمّدتُها وكذبتها لابتَلاك الله عزّ وجلّ بضرّب ألف سوط، وسجن ثلاثين سنةٌ في المُطْبِق، فقال: وما هي، يابنَ رسول الله؟ قال: زعَمتَ أنّك رأيتَ له مُعجِزات، إنّ المُعجِزات ليست له، إنّما هي لنا، أظهرَها الله تعالى فيه إبانةً لحُجَّنِنا، وإيضاحاً لجَلالَتِنا وشَرَفِنا، ولو قلتَ: شاهدتُ فيه معجزات لم أنكِره عليك، أليس إحياء عبسى (عبدالله) الميّت معجزة، أهي للميّت أم لعيسى؟ أوليس خَلَق من الطين كهيئة الطّبر، فصار طَيراً بإذن الله معجزة، أهي للطائن، أو لعبسى (عبدالله)؟ أوليس الذين جُعِلوا فِرَدةً خاسِئين معجزة، أهى للقِرَدة، أو لنَبِي ذلك الزّمان؟ وفقال الوالي؛ أستَغفِرُ الله ربّى وأتوب إليه.

ثمّ قال الحسن بن علي (ملهما النام) للرجل القري قال انه من شبعة علي (عبد النام): (ها عبد الله لست من شبعة علي (عبد النام) إنّما أنت من مُحبّيه، إنّ شبعة علي (عبد النام): الذين قال الله تعالى فيهم: ﴿ وَ اللّهِ يَوَ اللّهِ يَوَ اللّهِ يَوَ اللّهِ يَوَ اللّهِ النام ووصَفوه بصِفاته، ونزَّهوه عن الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ (٢)، وهم الذين آمنوا بالله، ووصَفوه بصِفاته، ونزَّهوه عن خلاف صِفاتِه، وصدَّقوا محمّداً في أقواله، وصوَّبوه في كلَ أفعاله، وقالوا: إنّ عليًا بعده سيّداً إماماً، وقَرْماً (١) هُماماً، لا يَعدِله من أمّة محمّد أحد، ولا كلّهم إذا اجتمعوا في كفّة يُوزَنون بوزِّنه، بل يَرجَع عليهم كما تَرجَع السّماء والأرض على الذرَّة، وشبعة علي (عبدالنلام) هم الذين لا يبالون في سبيل الله أوقع الموتُ عليهم، أو وقعوا على الموت، وشبعة علي (عبدالنلام) هم الذين يُؤثِرون إخوانَهم على أنفُسِهم، ولو كان بهم خصاصَة، وهم الذين لا يَراهُم الله حيث نهاهم، ولا يَفقِدُهم من حيثُ أمرَهم، وشبعة علي (عبدالنلام) هم الذين يغتَدون بِعَليّ في إكرام يوانِهم المؤمنين. ما عن قولي أقول لك هذا، بل أقوله عن قول محمّد (سنان عبدالله)، فذلك قوله تعالى: إخوانِهم المؤمنين. ما عن قولي أقول لك هذا، بل أقوله عن قول محمّد (سنان عبداله)، فذلك قوله تعالى:

<sup>(</sup>٢) المُطَيِق: السِجن تحت الأرض. «أقرب الموارد ١: ٦٩٧».

<sup>(</sup>٣) البقرة ٢: ٨٢

<sup>(1)</sup> القُرَّم من الرجال: السيد المعظّم. «لسان العرب \_ قرم \_ ١٢: ٣٧٣».

٦٠٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

﴿ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ﴾ فَضَوا الفرائِضَ كلَّها بعد التوحيد، واعتِقاد النَّبَوّة والإمامة، وأعظمها فَرْضان: فَضاءُ حُقوقِ الإخوان في الله، واستِعمال التَّقِيَّة من أعداء الله عزّ وجلّ.

//قوله تعالى:

#### إذْ جَاءَ رَبُّهُ بِقُلْبٍ سَلِيمٍ [ ٨٤ ]

١/٨٩٩٧ - عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿إِذْ جَاءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾، قال: السّليم من الشّكُ. ٢/٨٩٩٨ - الطّبَرْسيّ: عن أبي عبدالله (عبدالسّلام): «بقلّبٍ سليم من كلّ ما سوى الله نعالى، لم يتعلّق بشيءٍ ره».

وتقدُّم معنى الآية في الحديث الطويل في الآية السابقة، عن عليّ بن الحسين (عبدالتلام) (١).

قوله تعالى:

#### فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي ٱلنُّجُومِ \* فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ [ ٨٨ ـ ٨٨ ]

1/4999 محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، رفعه، عن أبي عبدالله (عبدالتلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي ٱلنَّجُومِ \* فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ﴾، قال: «حَمْتِ، فرأى ما يَحُلّ بالحسين (عبدالتلام)، فقال: إنّي سقيم لما يَحُلّ بالحسين (عبدالتلام)،

٢/٩٠٠٠ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عُثمان بن عيسى، عن سماعة، عن أبي بصير، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): «التقبّة من دين الله». قلت: من دين الله؟! قال: إي والله، من دين الله، ولقد قال ولقد قال يوسف (عبدالته): ﴿ أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ (١)، والله ما كانوا سرَقوا شيئاً، ولقد قال إبزاهيم (عبدالنه): ﴿ إِنِّي سَقِيمٌ ﴾ ، والله ما كان سقيماً».

سورة الصافّات آية ـ ٨٤ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٣.

۲ ـ مجمع البيان ۱۸ ۲۰۱.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٦) من تفسير الآية (٨٣) من هذه السورة.

سورة الصافّات آية ـ ٨٨ ـ ٨٩ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲۸۷/۵.

٢ ـ الكافي ٢: ٢/١٧٢.

<sup>(</sup>۱) يوسف ۱۲: ۷۰.

٣/٩٠١١- وعنه: عن الحسين بن محمّد الأشعريّ، عن مُعلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن أبان بن عُثمان، عن أبي بصير، قال: قبل لأبي جعفر (عليه التلام) وأنا عنده: إنّ سالم بن أبي حَفْصة وأصحابه يَروون عنك أنّك تكلّم على سبعين وجهاً، لك منها المَخرج.

فقال: وما يُريد سالم منّي، أيريد أن أجيء بالملائكة! والله ما جاءت بهذا النبيّون، فلقد قال إبراهيم (علدالله): ﴿ إِنِّى سَقِيمٌ ﴾ (1)، وما كان سقيماً، ولاكذّب، ولقد قال إبراهيم (علدالله): ﴿ إِنِّى سَقِيمٌ ﴾ (2)، وما كان سقيماً، ولاكذّب، ولقد قال إبراهيم (علدالله): ﴿ أَيْتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ ﴾ (2)، والله ما كانوا سارقين، وما كذّب،

٢ • • • • ١٩٠٠ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن أبان بن عُثمان، عن حُجر: وقال أبو جعفر (علم السّلام): ووالله ما كُجر: وقال أبو جعفر (علم السّلام): ووالله ما كان سقيماً، وما كذّب.

٩٠٠٣- ١٩٠١م ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطّار، عن محمّد بن أحمد، عن أبي إسحاق إبراهيم بن هاشم، عن صالح بن سعيد، عن رجل من أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالتلام) قلت: قوله: ﴿إِنَّى سَقِيمٌ ﴾؟ قال: «ماكان إبراهيم سقيماً، وماكذَب، إنّما عنى سقيماً في دينه مرتاداً،

قال: ورُوي أنَّه عني أنِّي سقيمٌ بما يُفعَل بالحُسَين (مِله النَّلام).

1/٩٠٠٤ قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدَقَاق (رضياة على، قال: حدّثنا حمزة بن القاسم العَلَوي العبّاسي، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مالك الكوفي القراريّ، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن زَيد الزّيّات، قال: حدّثنا محمّد بن زياد الأزديّ، عن المَفْضُل بن عمر، عن الصادق جعفر بن محمّد (عليماالتلام) قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذْ آبْتَلَىٰ إِبْرَاهِيمُ رَبُّهُ بِكُلِمَاتِ ﴾ (١) فدكر (عبدالله) ما ابتلي به إبراهيم (عبدالتلام)، فقال (عبدالله) والقمر فقال (عبدالله) المحرفة بقِدَم باريّه، وتوحيده، وتنزيهه عن النشبيه، حين (١) نظر إلى الكواكب والقمر والشمس، فاستَدل بأفول كلّ واحد منها على حدوثه، وبحدويْه على مُحدِثه، ثمّ علّمه (عبدالله) بأنَ الحُكم بالنجوم خَطأ، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي ٱلنّجُومِ \* فَقَالَ إِنّي سَقِيمٌ ﴾، وإنّما قيّده الله سُبحانه بالنظرة

۳ ـ الكافي ٨: ١٠٠/٠٠.

<sup>(</sup>۱) الصافات ۲۷: ۸۹

<sup>(</sup>٢) الأنياء ٢١: ٦٢.

<sup>(</sup>۲) يوسف ۱۲: ۷۰.

٤ ـ الكافي لم: ٣٦٩/٢٦٩.

٥ ـ معاني الأخيار: ١/٢٠٩.

٦ ـ معاني الأخيار: ١/١٢٧.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: حتّى.

الواحدة، لأنّ النَظْرَة الواحِدَة لا توجِبُ الخَطأ (٢٠ إلّا بعد النظرة الثانية، بدلالة قول النبيّ (ملن الدين الما قال لأمير المؤمنين (طب الشلام): يا عليّ أوّل النظرة لك، والثانية عليك لالك».

قوله تعالى:

# فَرَاغَ إِلَىٰ آلِهَتِهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ \* مَالَكُم لَا تَنْطِقُونَ \* فَرَاغَ عَلَيْهِمْ ضَرْباً بِالْيَمِينِ \* فَأَقْبَلُواْ إِلَيْهِ يَزِفُونَ \* قَالَ أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ \* وَآللهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ [ ٩٦ - ٩٦]

1/٩٠٠٥ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن هِشام بن سالم، عن أبي التوب الخزّاز، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: وإنّ آزَرَ أبا إبراهيم (عبدالله) كان مُنتجماً لتُمرُّود، ولم يكن يَصدُر إلّا عن أمرِه، فنظر ليلةً في النجوم، فأصبَح وهو يقول لتُمرُّود: لقد رأيتُ عجباً. قال: وما هو؟ قال: رأيت مولوداً يولّدُ في أرضِنا، بكونُ هَلاكنا على يدّيه، ولا يلبّتُ إلّا فليلاً حتّى يُحمَلُ به. قال: فتعجب من ذلك، وقال: هل حمَلتُ به النساء؟ قال: لا. فحجب النساء عن الرجال، فلم يدّع امرأة إلا جعلها في المدينة لا يُخلص إليها، ووقع آزَرُ بأهلِه، فعلِقتُ بإبراهيم (منه عبه) فظن أنه صاحبه، فأرسَل إلى نساء من القوابِل في ذلك الزمان لا يكون في الرّجم شيء إلا عَلِمْنَ به، فنظرُنَ، فألزَم الله عزّ رجلُ ما في الرّجم إلى الظهر، فقلن: ما نرى في بَطنِها شيئاً، وكان فيما أوتي من العلم: أنّه سيُحرَق بالنار، ولم يؤتَ عِلمَ أنّ الله تبارك ونعالى سيُنجَبه.

قال: فلمّا وضَعت أمّ إبراهيم أراد آزُرُ إن يدّهو به إلى تُمْرُود ليفتُلُه، فقالت له امرأته: لا تذهب بابنك إلى تُمْرُود فيقتُلَه، دَعْني أذهَب به إلى بعض الغيران، أجعّله فيه حتّى يأتي عليه أجَله، ولا تكون أنت الذي تقتّل ابنك. فقال لها: فامضي به قال: فذهبت به إلى غار، ثمّ أرضَعَتِه، ثمّ جعّلت على باب الغار صَخْرَة، ثمّ انصرَفت عنه قال: فجعّل الله عزّ وجل رِزقَه في إبهامِه، فجعّل يَمُصّها فتَشخُب لبناً، وجعّل يَشِبّ في اليوم كما يَشِبّ غيره في الجمعة، ويَشِبّ في الشهر، ويَشِبّ في الشهر كما يَشِبّ غيره في السنّة، فمكث ما شاء الله مان يَمْكُن.

ثم إنّ أمّه قالت الأبيه: لو أذِنْتَ لي حتى أدهبَ إلى ذلك الصّبيّ، فَعلتُ. قال: فافعَلي. فذهبت، فإذا هي بإبراهيم رعيدات لام، وإذا عَيناه تَزهُران كأنّهما سِراجان. قال: فأخَذتهُ، وضمَّتهُ إلى صَدّرِها، وأرضَعَتْهُ، ثمّ انصرَفت

<sup>(</sup>٣) في «ج»: الخطايا.

عنه، فسألها آزَرُ عنه، فقالت: قد وارَبتُه في التراب. فـمَكنَت تعتلُ (١)، وتخرُّج في الحاجة، وتذهب إلى إبراهيم (طهالتلام)، فتَضَمّه إليها وتُرضِعه، ثمّ تنصَرِف. فلمّا تحرُّك أتنه كماكانت تأتيه، فصنّعت به كماكانت تصنّع، فلمّا أرادَتِ الانصِراف أخَذ بنَوبها، فقالت له: مالك؟ فقال لها: اذهبي بي معك. فقالت له: حتّى أستَأْمِرَ أباك. فأتَتْ فلمّا أرادَتِ الانصِراف أخَذ بنَوبها، فقال لها: اثنيني به، فأقيديه على الطريق، فإذا مرّ به إخوتُه دخل معهم ولا أم إبراهيم (طهالتلام) آزَرَ فأعلمته القِصّة، فقال لها: اثنيني به، فأقيديه على الطريق، فإذا مرّ به إخوتُه دخل معهم ولا يُعرّف، قال: وكان إخوة إبراهيم (طهالتلام) يعمَلون الأصنام ويذهبون بها إلى الأسواق، ويبيعونها».

قال: وفذهبت إليه، فجاءت به حتى أفعدته على الطريق، ومَرّ إخوتُه، فدخَل معهم فلمّا رآه أبوه وقعت عليه المتحبّة منه، فمكّث ما شاء الله. قال: فبينما إخوتُه بعملون يوماً من الأيّام الأصنام إذ أخذ إبراهيم (عله الشلام) الفَدُوم (")، وأخذ خشَبة، فنجَر منها صنّماً لم يُر مِثلُه قطّ. فقال آزَرُ لأمّه: إنّي لأرجو أن نُصبت خيراً ببركة ابنك هذا، قال: فبينما هي كذلك إذ أخذ إبراهيم (عله الشلام) القَدُوم، فكسّر الصنّم الذي عَمِله، فقزع أبوه من ذلك فزعاً شديداً، فقال له: أيّ شيء عَمِلت؟ فقال له إبراهيم (عله الشلام): فقال له: أيّ شيء عَمِلت؟ فقال له إبراهيم (عله الشلام): أتعبُدون ما تَنْجِتون؟ فقال آزَر لأمّه: هذا الذي يكون ذهاب مُلكِنا على بديه على المهاه.

۲/۹۰۰۹ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن أبان بن عثمان، عن حُجْر، عن أبي عبدالله (طبالتلام) قال: «خالَفَ إبراهيمُ (منزاه مله) قومّه، وعابّ آلهتَهم حتّى أدخِل على تُمْرُود، فخاصَمه. فقال إبراهيم (منزاه علي) ﴿ رَبِّي آلَّذِي يُخْيِي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُخْيِي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ آللهُ يَأْتِي فَخْدُو أَنْهُ لَا يَهْدِي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ آللهُ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبُهِتَ آلَّذِي كُفْرُ وَآفَهُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ آلظَّالِمِينَ ﴾ (١).

وقال أبو جعفر (على التلام): عابَ آلهتَهم فنظر نظرةً في النجوام، فقال: ﴿ إِنِّي سَقِيمٌ ﴾. قال أبو جعفر (على التلام): والله ماكان سقيماً، وماكذَب.

فلمّا نولّوا عنه مُديرين إلى عيدٍ لهم دخل إبراهيم الله التهام الهنهم بقَدُوم فكسّرها، إلكبيراً لهم، ووضع القدّوم في عُنفِه، فرجعوا إلى آلهتهم، فنظروا إلى ما صُنع بها، فقالوا: لا والله، ما اجترأ عليها ولاكسّرها إلا الفتى الذي كان بَعيبُها وبَبَراً منها. فلم يَجِدوا له قَتْلةً أعظم من النار، فجمعوا له الحَطّب، واستَجادوه، حتى إذاكان اليوم الذي كان بَعيبُها وبَبَراً منها. فلم يَجِدوا له قَتْلةً أعظم من النار، فجمعوا له الحَطّب، واستَجادوه، حتى إذاكان اليوم الذي يُحرق فيه برّز له نُمْرُود وجنودُه، وقد بُني له بناءً لينظُرَ إليه كيف تأخّذه النار، ووضع إبراهيم (علمالتهم) في الذي يُحرق فيه برّز له نُمْرُود وجنودُه، وقد بُني له بناءً لينظُر إليه كيف تأخّذه النار! فقال الربّ: إنْ دَعاني كفّيتُه. من منجنيق، وقالتِ الأرضُ: يا ربّ، لبس على ظهري أحَد يعبدك غيره، يُحرّق بالنار! فقال الربّ: إنْ دَعاني كفّيتُه.

فذكر أبان عن محمّد بن مروان، عن زُرارة (٢)، عن أبي جعفر (عليه النهرية وأنّ دعاء إبراهيم (عليه النهر) يومئذ كان: يا أحَد، يا أحَد، يا صمّد، يا صمّد، يا من لم يَلِدٌ ولم يولَد، ولم يكن له كفُواً أحد. ثمّ قال: توكّلتُ على الله. فقال

<sup>(</sup>١) في «ج، ي» والمصدر: تفعل.

<sup>(</sup>٢) القَدُوم: آلَةُ للنَّجُر والنَّحْت. «أقرب العوارد ـ قدم ـ ٢: ٩٧٣».

۲ ـ الكافي ۸: ۲۳۸/۲۵۵.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عمَّن رواه.

الرب تبارك وتعالى: كُفِيتَ. فقال للنار: ﴿ كُونِي بَرْداً ﴾ ("). قال: فاضطرَبت أسنانُ إبراهيم (عبدالنه) من البَرْد حتى قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَسَلاماً عَلَىٰ إِبْرَاهِيم ﴾ (ا) وانحَطَّ جَبْرَئيل (عبدالنه) فإذا هو جالس مع إبراهيم (سنناه على يُحدُّنه في النار، قال نُمْرُود: مَنِ اتّخَذ إلها فليتَّخِذ مثل إله إبراهيم. قال: فقال عظيم من عُظمائهم: إنّي عزّمتُ على النار أن لا تُحرِقَه، فأخذ عُنق من النارِ نحوه حتى أحرقه، قال: «فأمنَ له لوطٌ، وخرَج مهاجراً إلى الشام، هو وسارة ولوط».

#### قوله تعالى:

### وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهْدِينِ [ ٩٩ ]

۱/۹۰۰۷ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، وعدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن إبراهيم بن أبي زياد الكَرْخِيّ، قال: سمعت أبا عبدالله (مهالتهم) يقول: وإنّ إبراهيم (علبه الله) كان مَولِدُه بِكُوثَى رَبّى (1)، وكان أبوه من أهلها، وكانت أمّ إبراهيم وأمّ لوط مسارة وورقة (1) أختَين، وهما ابنتا لاحج، وكان لاحج نبيّاً منذِراً ولم يكن رسولاً.

وكان إبراهيم اطبه التلام، في شبيبته على الفيطرة التي فطر الله عزّ وجلّ الخَلْق عليها حتى هداه الله عزّ وجلّ إلى دينه واجتباه، وأنّه تزوّج بسارة ابنة لاحج (٢٠)، وهي ابنة خالته، وكانت سارة صاحبة ماشية كثيرة، وأرض واسعة، وحال حَسَنة، وكانت قد ملكت إبراهيم الماسات م جميع ما كانت تَملِكه، فقام فيه فأصلحه، وكشُرت الماشية والزّرع حتى لم يكن بأرض كُوئى ربّى رجل أحسن حالاً منه.

وإنّ إبراهيم (عباسه) لماكسر أصنام تُمَوّرون أمريو نُموُود فأويْق، وعمِل له حَيْراً (3)، وجَمع له فيه الحطب، وألهب فيه النار، ثم قَذَفَ إبراهيم (عباسه) في النار لِتحرِفه، ثُمَّ اعتزَلُوها حَتىٰ خَمَدَتْ النار، ثم أسرّفوا على الحيّر؛ فإذا هم بإبراهيم (عباسه) من مللقاً من وَثاقِه، فأخبِر نُمرُود خبرَه، فأمرهم أن يَنفوا إبراهيم (عباسه) من بلاده، وأن يمنعوه من الخروج بماشِبّته وماله، فحاجهم إبراهيم (عباسه) عند ذلك، فقال: إن أخذتُم ماشيتي ومالي، فإن حقي عليكم أن تردّوا عليّ ما ذهب مِن عُمري في بلادِكم. واختصّموا إلى قاضي نُمرُود، فقضى على

(٣ و٤) الأنبياء ٢١: ٦٩.

#### سورة الصافّات آية ـ 99 ـ

#### ۱ ـ الکافی ۱۰ /۳۷۰ ۲۰.

<sup>(</sup>١)كوثي ربّي: موضع في العراق و بها مشهة. إبراهيم الخليل (عليه اشلام). «معجم البلّدان ٤: ٤٨٧».

<sup>(</sup>٢) وفي نسخة من «ي، ط» والمصدر: رقية، و (ج»: رضية.

<sup>(</sup>٣) قوله رعليه التلام): ابنة لا حج، الظاهر أنَّه كان: ابنة ابنة لا حج، فتوهم النشاخ التكرار فاسقطوا إحداهما. «مرآة العقول ٢٦: ٥٥٦».

<sup>(</sup>٤) الخير: ثبه الخطيرة أو الجمّى. «الصحاح ـ حير ـ ٢: ١ ٢٩٥٠.

إبراهيم (طبالتلام) أن يُسلَم إليهم جميعَ ما أصابَ في بِلادهم، وقضىٰ علىٰ أصحابِ تُـمْرود أن يَـرُدُوا عـلى إبراهيم (طبالتلام) جميع ما ذهَب من عُمُرِه في بلادِهم. فأخيِر بذلك تُمْرُود، فأمرَهم أن يُخَلُوا سبيله، وسبيلَ ماشِيَتِه وماله، وأن يُخرِجوه، وقال: إنّه إن بقي في بلادِكم أفسَد دينَكم، وأضَرّ بآلهتِكم.

فأخرَجوا إبراهيمَ ولوط معه (صلات الله عليها) من بالادهم إلى الشام فخرَج ومعه لوط لا يُفارقه، وسارّة، وقال لهم: ﴿ إِنِّى ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبِّى سَيَهْدِينِ ﴾ يعني ببت المَقْدِس، فتحمّل إبراهيم (عبدات لام) بماشِبَتِه ومالِه، وعَمِل تابوتاً، وجعَل فيه سارة، وشدّ عليها الأغلاق غَيْرة منه عليها، ومضى حتّى خرّج من سُلطانِ تُمْرُود، وصار إلى سُلطانِ رجُلٍ من القِبْط، يقال له عرارة، فمرّ بعاشِر (٥) له، فاعترضه العاشِر ليعشر ما معه، فلما انتهى إلى العاشِر ومعه التابوت، قال العاشِر والبراهيم (عبدات لام): افتح هذا التابوت حتّى تَعشَرَ ما فيه. فقال له إبراهيم (عبدات لام): شَنْتُ فيه من ذهب وفِضَّة حتّى تُعطي عُشرَه، ولا نفتَحه. قال: فأبي العاشِر إلا فتحه. قال: وغَضِب إبراهيم (عبدات لام): على فتَجِه، فلما بدَت له سارة ـ وكانت مَوْصوفة بالحُسْنِ والجَمال ـ قال له العاشِر: ما هذه المرأة منك؟ قال إبراهيم (عبدات لام): هي حُرْمتي وابنَةُ خالَتي، فقال له العاشِر: فما دَعاك إلى أن خَبَيْتَها في هذا التابوت؟ فقال إبراهيم (عبدات لام): الغيْرة عليها أن يَراها أحَد. فقال له العاشِر: لستُ أدَعك تبرَح حتى أعلِم المَلِك حالَها وحالك.

قال: فبَعث إلى المَلِك رسولاً، فأعلَمه، فبَعث المَلِك رُسُلاً من قِبَله لبأتوه بالتابوت، فأتوا ليذهبوا به، فقال لهم إبراهيم (عدائنهم): إنّي لست أفارِق التابوت حتى تُفارِقَ روحي جسَدي. فأخبروا المَلِك بذلك، فأرسل المَلِك أن آحمِلوه والتابوت معه، فحمَلوا إبراهيم (عدائنهم) والتابوت، وجميع ماكان معه، حتى أدخِل على المَلِك، فقال له المَلِك: افتَح التابوت. فقال له إبراهيم (منه على: أيها الملك، إن فيه حُرْمتي وابنَة خالتي، وأنا مُفتَدٍ فتحَه بجميع ما معي. قال: فغصب المَلِك إبراهيم (عدائلهم) على فتُجِه، فلما رأى سارة لم يَملِك جلمُه سفّهه أن مَدَّ يدَه إليها، فأغرض إبراهيم (عدائلهم) بوجهه عنها وعنه غَيْرَةً منه، وقال اللهم احبِش يذه عن حُرْمتي وابنَة خالتي. فلم تَصِل يدُه إليها، ولم تَرْجِع إليه. فقال له المَلِك: إن الهمَك هو الذي فعَل بي هذا؟ فقال: نعم، إنّ إلهي غَيورٌ يكرّه الحَرام، وهو الذي حالًا بينك وبين ما أردت من الحَرام، فقال له المَلِك: فادعُ إلهك يَرُدُ عليَّ يدي، فإن أجابَك لم أعرض لها. فقال إبراهيم (عدائهم): إلهي رُدَّ عليه يدَه ليَكُفٌ عن حرمتي.

قال: فردَّ الله عزّ وجلَ عليه يدَه، فأقبل المَلِكُ نحوَها بِبَصَرِه، ثمّ عادّ بيدِه نحوَها، فأعرَض إبراهيم (عبالتلام) عنه بوجهه غيرة منه، وقال: اللهمّ احيِسْ يدَه عنها. قال: فبَيِسَتْ يدُه، ولم تَصِلْ إليها. فقال المَلِكُ لابراهيم (عباقتلام): إنّ إلهك لَغَيور، وإنّك لَغَيور، فادعُ إلهك يرُدَّ عليَّ يدي، فإنّه إن فعَل لم أعُدُ. فقال له إبراهيم (عبالتلام): إبراهيم (عبالتلام): أسأله ذلك على أنّك إن عُدْتَ لم تسألني أن أسأله. فقال له المَلِكُ: تعم. فقال إبراهيم (عبالتلام): اللّهُم، إن كان صادِفاً فرُدَّ عليه يدَه. فرجَعت إليه يدُه.

فلمّا رأى ذلك المَلِك من الغيرة ما رأى، ورأى الآية في يَدِه عَظَم إبراهيم (عليه النّلام)، وهابّه، وأكرَمه واتّقاه،

<sup>(</sup>٥) المعاشِر والعَشَّار: قابض المُشر. «لسان العرب ـ عشر ـ ٤: ٥٧٠».

وقال له: قد أمِنت من أن أعرض لها، أو لشيءٍ ممّا معك، فانطَلِق حيث شِئت، ولكن لي إليك حاجة؟ فقال إبراهيم (عيدائنلام): ما هي؟ قال له: ٱحِبّ أن تأذّن لي أن أخدِمَها فِبطيّةً عندي، جميلةً عاقلةً تكون لها خادمةً قال: فأذِن له إبراهيم (عبدائنلام)، فدعا بها فوهَبها لسارة، وهي هاجر أمّ إسماعيل (عبدائنلام).

فسار إبراهيم (عبدالتلام) بجميع ما معه، وخرّج المَلِكُ معه يَمشي خَلْف إبراهيم (عبدالتلام)، إعظاماً لإبراهيم (عبدالله)، وهَيْبَهُ له، فأوحى الله تبارك وتعالى إلى إبراهيم: أن قِفْ، ولا تَمْشِ قُدّام الجَبّار المُتَسَلَّط ويمشي هو خلقك، ولكن اجعَلْهُ أمامَكُ وآمْشِ خلفَه، وعظمه، وهِبْهُ، فإنّه مُسَلَّط، ولابُدَّ من إمرَةٍ في الأرض بَرّةُ أو فاجرةً. قوقف إبراهيم (عبدالله)، وقال للمَلِك: امضِ، فإنّ إلهي أوحى إليّ الساعة أن أعظمَك وأهابَك، وأن أقدَّمَك أمامي وأمشي خلفَك، إجلالاً لك. فقال له المَلِك: أوحى إليك بهذا؟ فقال له إبراهيم (عبدالله): نعم. فقال الملك: أشهد أنّ إلهك لرفيق، حليم، كريم، وأنّك تُرغّبني في دينك.

قال: وودَّعه المَلِك، وسار إبراهيم (عبدالتلام) حتَى نزَل بأعلى الشامات، وخلَف لوطاً (عبدالتلام) في أدنى الشامات، ثمّ إنّ إبراهيم (عبدالتلام) لمّا أبطأ عليه الوّلد، قال لسارة: لو شِئتِ لبِعْتِني هاجَر، لعلّ الله أن يرزُقَنا مِنها ولَداً، فيكون لنا خَلَفاً. فابناع إبراهيم (عبدالتلام)».

۲/۹۰۰۸ - الطبرسيّ في (الاحتجاج): عن أمير المؤمنين (على التهائل) - في حديث له في سؤال زنديق عن آياتٍ من القُرآن - قال له (على التلام): الله عزّ وجلّ يكونُ تأويلُه على غير تنزيله، ولا يُشبّه تأويلُه يكلامِ البشر (۱۱) من القُرآن - قال له (على التبئل بمثال لذلك تكتفي به إن شاء الله تعالى، وهو حكاية الله عزَّ وجلّ عن إبراهيم (على التبار)، ولا فِعل البنس في عبادته (۱۱) واجتهاده، ألا ترى أنّ تأويلَه غير تنزيلِه؟).

قوله تعالى:

رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّالِحِينَ ﴿ فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّغَى قَالَ لِلهُ بَنَى إِنِّى أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّى أَذْ بَحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَىٰ أَلْسَعْمَ قَالَ لِلهُ بَنْ أَذْ بَحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَىٰ السَّغْمَ قَالَ لِلهُ اللهُ ال

مرزخت كيوزرونوي سدى

-إلى فوله نعالى ـ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِينٌ [ ١٠٠ - ١١٣ ]

١/٩٠٠٩ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد،

٢ ـ الاحتجاج: ٢٥٠.

<sup>(1)</sup> فمي «ط»: يشبه تأويل الكلام البشر.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: توجيه عبادته إليه.

والحسين بن محمد، عن عبدَويه بن عامر جميعاً، عن أحمد بن محمد بن أبي نُضْر، عن أبان بن عثمان، عن أبي بصير، أنّه سَمِع أبا جعفر وأبا عبدالله (طبهاالتلام) يذكران جَبْرَثيل: وأنّه لمّاكان يوم التَرْوِيّة فال جَبْرَثل لإبراهيم (طبهاالتلام) تَرَو (1) من الماء. فسُمّبت التَرْوِيّة. ثمّ أتى مِنى فأباته بها، ثمّ غَدا به إلى عرَفات فضرَب خِباءه بنمرّة، دون عَرَفة، فبنى مسجداً بأحجار بيض . وكان يُعرف أثر مسجد إبراهيم حتّى أدخِل في هذا المسجد الذي بنمرّة، حيث يصلى الإمام يوم عرفة . فصلى بها الظهر والعصر.

ثمّ غدا (۱) به إلى عرّفات، فقال: هذه عرّفات، فاعرِفْ بها مناسِكَك، واعتَرِفْ بذَنْبِك، فسُمّي عرّفات. ثمّ أفاض إلى المُزْدَلِفة، فسُمّيتِ المُزدَلِفة لأنّه ازدَلَف إليها، ثمّ قام على المَشْعَرِ الحَرام، فأمَره الله أن يذبّح ابنه، وقد رأى فيه شمائِلُه، وخلائِقَه، وآنس ماكان إليه، فلمّا أصبّح أفاضَ من المَشْعَرِ إلى مِنى، فقال لأمّه: زوري البيت أنتِ، واحتَبس الغُلام، فقال: يا بنيّ هاتِ الحِمارَ والسِكّين حتّى أُقرَّبَ القُرْبان».

فقال أبان: فقلت لأبي بصبر: ما أراد بالجمار والسِكَين؟ قال: وأراد أن يذبَحه، ثمّ يَحمِله، فيُجهّزه ويَدفُنهه. قال: وفجاء الفُلام بالجمار والسِكَين، فقال: يا أبتِ، أينَ القُربان؟ فقال: ربّك يعلم أين هو. يا بنيّ، أنتَ والله هو، إنّ الله قد أمّرني بذَبْحِك، فانظُر ماذا تَرى؟ ﴿قَالَ يَا أَبَتِ آفْعَلْ مَا تُسؤُمّر سَستَجِدُنِي إِن شَساءَ آفَة مِنَ الصّابِرِينَ ﴾ (". قال: فلمّا عزَم على الذَبْح قال: يا أبتِ، خَمُر وَجهي وشُدَّ وَناقي. قال: يا بُنيّ، الوثاق مع الذّبح؟ والله لا أجمّعُهما عليك اليوم. قال أبو جعفر (عبد النهرية فطرح له قُرطان (1) الحمار، ثمّ أضجَعه عليه، وأخذ المُدية فوضّعها على حَلْقِه، قال: فأفبَل شبخ، فقال: ما تُربد مِن هذا الفُلام؟ قال: أربدُ أن أذبَحه، فقال: سُبْحانَ الله، غُلامٌ لم يغضِ الله طَرْفَة عَيْن، تَذبَحُه! قال: نعم، إنّ الله قد أمرَى بذّائِحِه، فقال: بل ربّك نهاك عن ذَبْحِه، وإنّما أمرَك بهذا الشبطان في مَنامِك. قال: وَيُلك، الكلامُ الذي سمِعتُ عو الذي بلّغ بي ما ترى، لا والله لا أكلُمك. ثمّ عزم على الشبطان في مَنامِك. قال: وَيُلك، الكلامُ الذي سمِعتُ عو الذي بلّغ بي ما ترى، لا والله لا أكلُمك. ثمّ عزم على الذّبح، فقال الشبخ: با إبراهيم، إنّك إمامٌ يُفتَدُى بَك، فإن فَيَحْتَ ولذَك ذبتح الناسُ أولادَهم، فمَهلاً. فأبى أن

قال أبو بصبر: سَمِعتُ أبا جعفر (مبالنهم) يقول: افأضجَعه عند الجَمْرَةِ الوُسطى، ثمّ أخَذ المُدية فوضَعها على حَلْقِه، ثمّ رفّع رأسه إلى السَماء، ثمّ انتَحى (أعليه، فقلَبها جَبْرَئيل (عبالنهم) عن حَلْقِه، فنظر إبراهيم فإذا هي مقلوبة، فقلَبها إبراهيم على حَدِّها، وقلَبها جَبْرَئيل على قفاها، فقعل ذلك مِراراً، ثمّ نُودي من مَيْسَرة مسجد الخيف: ﴿ أَن يَا إِبْرَاهِيمُ \* قَدْ صَدِّقَتَ ٱلرُّهُ يَا إَلَى وَاجنَرُ الغلام من تحته، وتناول جَبْرَئيل (عبالتهم) الكَبْشَ من قُلة

<sup>(</sup>١) في «ي» والمصدر: تروّه.

<sup>(</sup>٢) في نسخة من «ي، ط» والمصدر: عمد.

<sup>(</sup>٣) الصافات ٢٧: ١٠٢.

<sup>(1)</sup> القُرطان: قيل: هو كالبرذعة يُطرح تحت السَوْج. «لسان العرب ٧: ٢٧٦».

 <sup>(</sup>٥) الانتحاء: الاعتماد والميل. «الصحاح ـ نحا ـ ٦: ٢٥٠٣».

٦١٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

ئېير <sup>(١)</sup> فوضَعه تحته.

وخرَج الشيخ الخبيث حتى لَحِقَ بالعَجوز حين نظرت إلى البيت، والبَيثُ في وَسَط الوادي، فقال: ما شيَخ رأبته بمنى؟ فنَعت نَعْتَه. قالت: ذلك ابني. قال: فما وَصيف رأيته معه؟ ونَعت نَعْتَه. قالت: ذلك ابني. قال: فإنّي رأيتُه أضجَعه، وأخَذ المُديّة ليَذْبَحَه. قالت: كلا، ما رأيتُ إبراهيمَ إلا أرحَم الناس، وكيف رأيتَه يذبَح ابنَه؟ قال: فورَبُ السّماء والأرض، ورَبٌ هذه البّنِبّة، لقد رأيتُه أضجَعه وأخذ المُديّة ليَذْبَحَه. قالت: لِمَ؟ قال: زَعم أنّ ربّه أمرَه بذَبْحِه. قالت: فحق له أن بُطيعَ ربّه.

قال: فلمّا قَضَتْ مَناسِكُها فرَقت أن يكونَ قد نزَل في ابنها شيء، فكأنّي أنظُر إليها مُسْرِعةً في الوادي، واضِعةً يدَها على رأسِها، وهي تقول: ربّ، لا تُؤاخِذْني بما عَمِلتُ بأمّ إسماعيل قال: فلمّا جاءت سارة فأخبِرَت الحبّر، قامت إلى ابنها تنظُر، فإذا أثر السِكّين تحدوشاً في حَلْقِه، ففزِعَت، واشتَكتْ، وكان بَدْءُ مَرَضِها الذي هلَكت فيهه.

وذكر أبان عن أبي بصير، عن أبي جعفر (طبالتلام)، قال: هأراد أن يذبّحه في المَوْضِع الذي حمّلت أمّ رسول الله (سنّن الله عبه والله) عند الجَمْرَةِ الوُسطى، فلم يزّل مَضْرِبهم يتَوارَثونه كابِر عن كابِر، حتّى كان آخِر من ارتّحل منه عليّ ابن الحسين (طبهما التلام) في شيءٍ كان بين بني هاشم وبني أميّة، فارتحَل، فضرّب بالعَرين، (٧٠).

۱۹۹۱۱ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد، والحسن بن محبوب، عن العَلاء بن رَدِين، عن محمّد بن مُسلِم، قال: سألت أبا جعفر (عيدالثلام): أبن أراد إبراهيم (عيدالثلام) أن يَذْبَح ابنَه؟ قال: وعلى الجَمْرَةِ الوُسطى.

وسألتُه عن كَبْشِ إبراهيم (مدامه): ماكان لونُه، وأينَ نزّل؟ فقال: «كان أملَح (١)، وكان أقرّن، ونزّل من السّماء على الجّبل الأيمن من مسجِد مِنى، وكان يَمَنِي في سُواد، وبأكُل في سّواد، وينظُر، ويبعَر، ويبول في سّواد».

الماء لك والأهلك. ولم يكن بين إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن فضّالة بن أيوب، عن مُعاوية بن عَمّار، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) أنا مجبّرتيل عند زَوالِ الشّمس من يوم التروية، فقال: يا إبراهيم، ارتو من الماء لك والأهلك. ولم يكن بين مكة وعرّفات ماء، فسُمّيت التروية بذلك، فذهب به حتى انتهى به إلى منى، فصلى الظهر، والعصر، والعشاءين، والفَجْر، حتى إذا بزَغَتِ الشمسُ خرّج إلى عرّفات، فنزّل بِنَمِرة، وهي بَطْن عرّفة، فلمّا زالتِ الشّمسُ خرّج واغتسَل، فصلى الظهر والعصر بأذانٍ واحد وإقامتين، وصلى في موضِعِ المسجد الذي بعرفات، وقد كانت ثمّة أحجار بيض فأدخِلَت في المسجد الذي بُنى.

<sup>(</sup>٦) تَبير: هو أعلى جبال مكَّة وأعظمها. «كتاب الروض المعطار: ١٤٩».

<sup>(</sup>٧) عَرين مكَّة: فِناوُها، والعرين في الأصل: مأوَّى الأشد، شُبَهت به لعزُّها ومنعَيَها. «النهاية ٣: ٢٢٣».

۲ ـ الكافي ٤: ١٩/٢٠٩.

<sup>(</sup>١) المُلْحَة من الأنوان: بياض يخالطه سواد. «الصحاح ـ ملع ـ ١: ٧٠٤».

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٢٢٤.

ثمّ مضى به إلى المَوقِف، فقال: با إبراهيم، اعترف بذنبك، واعرف مناسكك. فلذلك سميّت عَرَفة وأقام به حتى غَرَبت الشمس به أفاض به، فقال: با إبراهيم، ازدَلِفْ إلى المَشْعَر الحَرام، فسُمّيت المُزْدَلِفَة، وأتى به المَشْعَر الحَرام، فسُمّيت المُزْدَلِفَة، وأتى به المَشْعَر الحَرام، فصلى به المَغْرِب والعِشاء الآخِرَة بأذانٍ واحِدٍ وإقامَتَين، ثمّ باتَ بها، حتى إذا صلى بها صَلاة الصّبح أراه الحَرام، فصلى به المَغْرِب والعِشاء الآخِرَة بأذانٍ واحِدٍ وإقامَتَين، ثمّ باتَ بها، حتى إذا صلى بها صَلاة الصّبح أراه المَوْفِفَ، ثمّ أفاضَ إلى منى، فأمرَه، فرّمى جَمْرَة العقبة، وعِندَها ظهر له إبليس (سنده)، ثمّ أمرَه الله بالذّبح.

وإنّ إبراهيم (عليه النوم أفاضَ من عرّفات بات على المَشْعَر الحَرام، وهو فَنِع، فرأى في النوم أنّه يذبّحُ ابنّه إسحاق، وقد كان إسحاق حَجّ بوالِدَيّه سارّة، فلمّا انتهى إلى منى رّمى جَمْرَة العقبة هو وأهله، وأمر أهله فسارت إلى البيت، واحتبس الغُلام فانطَلَق به إلى مَوْضِع الجَمْرَة الوُسطى، فاستَشار ابنه كما حكى الله فويّا بُنَى فسارت إلى البيت، واحتبس الغُلام فانطَلَق به إلى مَوْضِع الجَمْرَة الوُسطى، فاستَشار ابنه كما حكى الله فويّا بُنَى أَذِي فَي الْمَنَامِ أُنِّى أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَىٰ في؟ فقال الغُلام كما ذكر الله عنه: في آلمَنَامِ أُنِّى أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَىٰ في؟ فقال الغُلام كما ذكر الله عنه: في آلمَنامِ أُنِّى أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَىٰ في؟ فقال الغُلام كما ذكر الله عنه: في آلمَنامِ أنَّى أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا لأمر الله.

وأقبَل شبخ، فقال: يا إبراهيم، ما تُريد مِن هذا الغُلام؟ قال: أريدُ أن أذبحه. فقال: سُبُحانَ الله، تَذبَعُ عُلاماً لم يَعْص الله طَرْفَة عَيْن! فقال إبراهيم: إنّ الله أمرني بذلك. فقال: ربُّك يَنهاك عن ذلك، وإنّما أمرَك بذلك الشيطان. فقال له إبراهيم: ويلّك، إنّ الذي بلَغني هذا المَبلغ هو الذي أمرني به، والكلام الذي وقع في أذني. فقال: لا والله ما أمرَك بهذا إلّا الشّيطان. فقال إبراهيم: والله لا أكلَّمك. ثمّ عزّم إبراهيم (عب السّلام) على الذّبح. فقال: يا إبراهيم، إنّك إمام يُقتدى بك، وإنّك إن ذَبحت ولذك، ذبّح الناس أولادَهم. فلم يُكلِّمُه.

وأقبَل على الغُلام واستَشاره في الذَبْح، فلمّا أسلَما جميعاً لأمر الله قال الغلام: يا أبتاه، خَمَّرٌ وَجهي، وشُدُّ وَثَافَي. فقال إبراهيم: يا بُنيّ، الوّثاق مع الذّبح؟ لا والله لا أجمّعهما عليك اليوم. فرمى بقُرطانِ الحِمار، ثمّ أضجَعه عليه، فأخذ المُدْيَة فوضَعها على حَلْقِه، ورفّع رأسه إلى السّماء، ثمّ انتَعى (1) عليه المُدية، فقلَب جَبْرَثيل المُدْيَة عليه، فأخذ المُدْية فوضَعها على حَلْقِه، ورفّع رأسه إلى السّماء، ثمّ انتَعى الكَبْشَ مَكان الغُلام، ونُودِيَ من مَبْسَرَةِ على قَفَاها، واجتَرَ الكَبْشَ من قبَلِ تَبير، وأثارَ الغُلامُ من تحتِه، ووضع الكَبْشَ مَكان الغُلام، ونُودِيَ من مَبْسَرَةِ على قَفَاها، واجتَرَ الكَبْشُ من قبَلِ تَبير، وأثارَ الغُلامُ من تحتِه، ووضع الكَبْشَ مَكان الغُلام، ونُودِيَ من مَبْسَرَةِ مَسْجِد الخَيف: ﴿ أَن يَا إِبْرَاهِيمُ \* قَدْ صَدَّقْتَ ٱلرُّهُ يَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ \* إِنَّ هَذَا لَهُوَ ٱلْمُبِينُ ﴾.

قال: ولَحِقَ إبليسَ بأُمَّ الغُلام حينَ نظرَت إلى الكعبة في وسَط الوادي، بحِدَاء البيت، فقال لها: ما شيخ رأيته؟ قالت: إنّ ذلك بعلي. قال: فوصيف رأيته معه؟ قالت: ذلك ابني. فقال: لقد رأيته أضجَعه، وأخذ المُدَّية ليذبحه، فقالت: كذبت، إنّ إبراهيم أرحَم الناس، كيف يذبّح ابنّه؟ قال: فوَرَبُّ السّماء والأرض، وربّ هذا البيت ليذبحه، فقالت: ولم الناس، كيف يذبّح ابنّه؟ قال: فورّبُ السّماء والأرض، وربّ هذا البيت لقد رأيته أضجَعه وأخذ المُدْية لبذبتحه. فقالت: ولم اقل: زعم أنّ ربّه أمّره بذلك. قالت: فحق له أن يُطبع ربّه. فوقع في نفيها أنه قد أمر في ابنها بأمر، فلمّا قضّت مناسِكَها أسرَعت في الوادي راجعة إلى مِنى، وهي واضعة بدّها على رأسِها، نقول: يا ربّ، لا تُؤاخِذني بما عَمِلتُ بأمّ إسماعيل».

قلت: فأين أراد أن يذبحَه؟ قال: وعند الجَمْرَة الوُسطى، قال: وونزَل الكَبشُ على الجَبل الذي عن يَمين مُسجِد مِنى، نزَل من السَماء، وكان يأكُل في سَواد، ويَمشى في سَواد، أقرَن.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل: اجتر.

قلتُ: ماكان لونُه؟ قال: دكان أملَح، أغبر (٢).

14.9.17 وقال عليّ بن إبراهيم: حدّثني أبي، عن صَفُوان بن يحيى، وحَمّاد، عن عبدالله بن المُغِيرة، عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله (عبه التلام) قال: سألته عن صاحِب الذّبح، فقال: وإسماعيل.

94.14 مراه من الخبران عن رسول الله (من الاعباراله) أنّه قال: «أنا ابنُ الذَبِيحَين» يعني: إسماعيل، وعبدالله ابن عبدالمُطَلِب، فهذان الخبران عن الخاصّة في الذبيح، قد اختلفوا في إسحاق وإسماعيل، وقد روت العامّة خبرَين مُختَلِفَين في إسماعيل و إسحاق، فناداه الله عزّ وجلّ: ﴿قَدْ صَدَّقْتَ ٱلرُّهُ يَا ﴾ الآية. قال: إنّه لمّا عَزَم بجرين مُختَلِفَين في إسماعيل و إسحاق، فناداه الله عزّ وجلّ: ﴿قَدْ صَدَّقْتَ ٱلرُّهُ يَا ﴾ الآية. قال: إنّه لمّا عَزَم بابراهيم على ذبح ابنه، وسَلَما لأمر الله تعالى، قال عزّ وجلّ: ﴿إِنّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً ﴾. فقال إبراهيم: ﴿وَمِن أَرْبَيْتِي ﴾، قال: ﴿لا يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (١)، أي لا يكون بعَهدي إمامٌ ظالِم».

عن ١٤ - ٩/٩٠ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المُتَوكّل، قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحِمْيَرِيّ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن داود بن كَثير الرَقّيّ، قال: قلت لأبي عبدالله (طبهالتلام): أيّهما كان أكبر: إسماعيل، أو إسحاق، وأيّهما كان الذّبيح؟

فقال: «كان إسماعيل أكبّر من إسحاق بخمس سنين، وكان الذّبيح إسماعيل، وكانت مكّة منزِل إسماعيل، وإنّما أراد إبراهيم أن يذبّح إسماعيل أيّام المَوسِم بمِنى. قال: وكان بين بشارة الله إبراهيم بإسماعيل و بين يشارّته بإسحاق خمس سنين، أما تسمّع لِقُول إبراهيم (عبدالله)، حيث يقول: ﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصّالِحِينَ ﴾؟ إنّما سأل الله عزَ وجلّ أن يَرزُقَه غُلاماً من الصالحين، وقال في سورة الصافّات: ﴿ فَبَشّرْنَاهُ بِغُلامٍ حَلِيمٍ ﴾، بعني إسماعيل من ها جَر. قال: فقَدى إسماعيل بكبش عظيم،

فقال أبو عبدالله اصدالتهم: وثمّ قال ﴿ وَيُشَرِّنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِّنَ ٱلصَّالِحِينَ \* وَبَارَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحَنْقَ﴾ يعني بذلك إسماعيل قبل البشارة بإسحاق، فمن زَعَم أنّ إسحاق أكبَر من إسماعيل، وأنّ الذّبيح إسحاق فقد كذّب بما أنزَل الله عزّ وجلّ في القُرآن من نَبأهِماه.

٧٩٠١٥ وعنه، قال: حدّ ثنا عبدالواحد بن محمّد بن عَبْدُوس النَيْسابوريّ العَطَّار بنَيْسَابور، في شعبان سنة اثنين وخمسين وثلاث مائة، قال: حدّ ثنا عليّ بن محمّد بن قُتَيبة النَّيْسَابوريّ، عن الفَضْل بن شَاذان، قال: سمِعتُ الرضا (عباسلام) يقول: هلمًا أمر الله تعالى إبراهيم (عباسلام) أن يذبّح مَكانَ ابنه إسماعيل الكَبْشَ الذي أنزَله عليه، تمنّى إبراهيم (عباسلام) أن يكونَ قد ذبّح ابنَه إسماعيل (عباسلام) بيدِه، وأنّه لم يُؤمّر بذَبْح الكَبْش مَكانَه، ليَرجِع إلى

 <sup>(</sup>٢) الغُبرَةُ: لونُ الأُغتِرِ، وهو شبيه بالغُبّار، «الصحاح ـ غبر ـ ٢: ٧٦١».

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٦.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٦.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٢٤.

٦ ـ معاني الأخبار: ٣٤/٣٩١.

٧ ـ عيون أخبار الرضا ١: ١/٢٠٩.

سورة الصاقات (٣٧) ......

قلبه ما يَرجِع إلى قَلبِ الوالِد الذي يذبَح [أعزَ] وُلده بيده، فيستَحِقَّ بذلك أرفع درَجات أهلِ الثَوابِ على المَصائِب.

فأوحى الله عزّوجل إليه: يا إبراهيم، مَنْ أَحَبُّ خَلْقِي إليك؟ فقال: يا ربّ، ما خَلَقَتَ خَلْقاً أَحَبُ إليّ مِن نفسي. حَبيبِكَ محمّد. فأوحى الله عزّوجل إليه: يا إبراهيم، فهو أحّب إليك، أو نفسك؟ فقال: بل هو أحّب إليّ من نفسي. قال: فوَلَدُه أحّب إليك، أو وَلَدك؟ قال: بل وَلَده. قال: فذَيْحُ وَلَدِه ظُلْماً على أيدي أعدائِه أو جَع لقلبِك، أو ذَيْحُ وَلَدِ فَلُهما على أيدي أعدائِه أوجَع لقلبِك، أو ذَيْحُ ولَدِك بيدِك في طاعتي؟ قال: يا ربّ، بَل ذَبحه على أيدي أعدائه أوجَعُ لقلبي. قال: يا إبراهيم، إنّ طائفة تزعُم أنها من أمّة محمّد، ستقتُل الحُسين ابنَه من بعدِه ظلماً وعُدواناً، كما يُذبَحُ الكَبْس، فيستَوجِبون بذلك غضبي (١٠). فجَزع من أمّة محمّد، ستقتُل الحُسين ابنَه من بعدِه ظلماً وعُدواناً، كما يُذبَحُ الكَبْس، فيستَوجِبون بذلك غضبي (١٠). وتوجَّع قلبُه، وأقبَل يبكي، فأوحى الله عزّوجل إليه: يا إبراهيم، قد فدَيتُ جزَعك على البُسين وقتْلِه، وأوجَبتُ لك أَرفَعَ دَرجاتِ أهلِ النّواب على المتصائِب. فذلك قولُ الله عزّوجل: ﴿ وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْع عَظِيم ﴾ .

۱۹ - ۸/۹۰ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسنُ القَطّانُ، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد الكوفي، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبيه، قال: سألتُ أبا الحسن عليّ بن موسى الرضا (عبدالتلام) عن معنى قول النبيّ (ملّناة عبدواله): وأنا ابن الذّبيحين».

قال: «يعني إسماعيل بن إبراهيم الخليل (عله النه بن عبدالله بن عبدالمُطلَب. أمّا إسماعيل فهو الغُلام الحليم الذي بشّر الله تعالى به إبراهيم (علمالتلام)، فلمّا بلغ معه السّعْي (١) وقال: يا بُنيّ، إنّي أرى في المنّام أنّي أذبَحُك، فانظُر ماذا تَرى؟ قال: يا أبَتِ افعلُ ما تُؤمّر ولم يَقُل له: يا أبّتِ افعلُ ما رَأيت وستَجِدُني إن شاء الله من الصابرين. فلمنّا عزّم على ذَبحِه فداه الله تعالى بذبح عظيم، بكبش أملح، بأكُل في سواد، ويشرّبُ في سواد، وينظر في سواد، وينظر في سواد، ويود (١) ويبعر في سواد، ويبول (١) ويبعر في سواد، وكان عربي خيل ذلك في رياض الجنّة أربعين عاماً، وما خرّج من رَجم أنثى. وإنّما قال الله عزّ وجلّ له: كُن؛ فكان، ليَفدي به إسماعيل (علمالتلام) فكلٌ ما يُذبَح بمِنى فهو فِدْيَة الإسماعيل إلى يوم القيامة، فهذا أحد الذّبيحين.

وأمّا الآخر فإنّ عبدالمُطلّب كان تعلّق بحَلْقة باب الكعبة، ودعا الله عزّ وجلّ أن يَرزُقه عَشَرة بنين، ونذَر لله عزّ وجلّ أن يذبّح واحِداً منهم منى أجاب الله دعوته، فلمّا بلغوا عشرة، قال: قد وفى الله لي، فَلأفِينَ لله عزّ وجلّ أن يذبّح واحِداً منهم منى أجاب الله دعوته، فلمّا بلغوا عشرة، قال: قد وفى الله لي، فَلأفِينَ لله عزّ وجلّ فأدخل وُلدَه الكعبة، وأسهم بينهم، فخرَج سَهمُ عبدالله أبي رسول الله (ملناه عبدراله)، وكان أحّب وُلدِه إليه، ثمّ أجالها ثالثة فخرّج سَهمُ عبدالله، فأخذه وحبّسه، وعزّم على ذَبحِه، إليه، ثمّ أجالها ثالثة فخرّج سَهمُ عبدالله، فأخذه وحبّسه، وعزّم على ذَبحِه، فاجتمعت قُريش ومنعَنهُ من ذلك، واجتمع نساءُ عبدالمُطلّب يَبْكِينَ وَيَصِحْنَ، فقالت له ابنتُه عاتِكة: يا أبتاه، أعذِر

<sup>(</sup>١) في نسخة من «ج، ي، ط»، والمصدر: سخطي.

٨ ـ الخصال: ٥٥ / ٧٨.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، ط» زيادة : قال: وهو لما عمل مثل عمله.

<sup>(</sup>٢) في «ط، ج»: ويبرك.

فيما بينك وبين الله عزّ وجلّ في قُتْلِ ابينك. قال: كيف أعذِر - يا بُنيّة - فإنّك مباركة. قالت: اعمِد إلى تلك السّوائم التي لك في الحَرم، فاضرِب بالقِداح على ابينك وعلى الإبل، واعطِ ربّك حتى يَرضى. فبعث عبدالمُطلب إلى إبيله فأحضَرها، وعزّل منها عَشراً، وضرّب بالسِهام، فخرّج سَهمُ عبدالله، فما ذال يَزيد عَشراً عشراً حتى بلغت مائة، فضرّب فخرّج السّهم على الإبل فكبُّرت قُريش تكبيرةً ارتجّت لها جِبال تِهامة، فقال عبدالمطلب: لا، حتى أضرِب بالقِداح فلاث مرّات، فضرب ثلاثاً، كلّ ذلك يخرُج السّهم على الإبل. فلمّا كان في الثالثة اجتذّبه الزّبير، وأبو طالب، وإخوائهما (") من تحتِ رِجُلَيه، فحملوه وقد انسلَخت جِلدّةُ خَدّه الذي كان على الأرض، وأقبَلوا يرفّعونه، ويُعتبلونه، ويمسّحون عنه التُراب، وأمر عبدالمُطلّب أن تُنحَر الإبل بالحَزّقرَة (")، ولا يُمنَع أحَد منها، وكانت مائة.

وكانت لعبدِ المُطلب خمس من السُّنن، أجراها الله عزّ وجَل في الإسلام: حرَّم نِساءَ الآباء على الأبناء، وسَنَّ الدِية في القَتْل مائة من الإبل، وكان يَطوفُ بالبَيت سبعة أشواط، ووجَد كنزاً فأخرَج منه الخُمس، وسمّى زَمْزَم حين حفَرها سِقايّة الحاجّ. ولولا أنّ عبد المُطلب كان حُجّة، وأنّ عَزمته على ذَبحِ ابنه عبد الله شبية بعزّم إبراهيم (عبد النه على ذَبحِ ابنه إسماعيل (عبد النه)، لَمّا افتخر النبيّ (ملزاة عبد رآلا) بالانتساب إليهما لأجل أنهما الذّبيحان، في قوله (ملزاة عبد رألا): أنا ابنُ الذّبيحين.

والعِلّة التي من أجلها دفّع الله عزّ وجلّ الذبح عن إسماعيل هي العِلّة التي من أجلها دفّع الذّبح عن عبدالله، وهي كونُ النّبيّ والأئمّة (ملهم النهم) في صُلْبِهما، فبِبَرّكة النبيّ (مفناه عليه وآله) والأثمّة (ملهم النهم) دفّع الله الذّبح عنهما، فلم تَجْرِ السُنّة في الناس بقَتْلِ أولادِهم، ولولا ذلك لوجب على الناس كلّ أضحى التَقَرُّب إلى الله تعالى ذكره بقتل أولادِهم، وكلّ ما ينقرّب به الناس إلى الله عزّ وجُل من أضحيَّة فهو فِداء لإسماعيل (مله النه الله عزّ وجُل من أضحيَّة فهو فِداء لإسماعيل (مله النه الله عز وجُل من أضحيَّة فهو فِداء لإسماعيل (مله النه الله عوم القيامة ».

ثمّ قال محمّد بن بابویه: اختلفت الروایات فی الذّبیج فمنها ما ورّد بأنّه إسحاق، ومنها ما ورّد أنّه إسماعیل محمّد بن بابویه: اختلفت الروایات فی الذّبیج فمنها ما ورّد بأنّه إسماعیل (مبهالسلام)، لکِنَّ إسماعیل (مبهالسلام)، لکِنَّ إسحاق (مبهالسلام)، لمّن أن یکون هو الذي أمِر أبوه بذّبچه، فکان یَصیِر لأمر الله تعالی ویُسلّم له کَصَبْرِ أَخیه وتسلیمه، فبنال بذلك درجَته فی الثواب، فعلم الله عزّ وجلّ ذلك من قُلْیِه فسّمًاه الله عزّ وجلّ بین الملائكة ذّبیحاً لتَمَنَّیه لذلك. وقد أخرَجتُ الخبر فی ذلك مسنداً فی كتاب (النبوّة).

٩/٩٠١٧ وعنه، في كتاب (الخصال): حدّثني بذلك ـ إشارةً إلى ما ذكرناه عنه ـ محمّد بن عليّ البَشّاريّ القزوينيّ (رضره عنه)، قال: حدّثنا المُظفَّر بن أحمد القَزْوينيّ، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر الكوفيّ الأسديّ، عن محمّد بن إسماعيل البَرْمَكيّ، عن عبدالله بن داهِر، عن أبي قَتادة الحَرّانيّ، عن وَكيع بن الجَرّاح، عن سُليمان بن

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وإخوانه.

<sup>(</sup>٤)كانت الحَزْوَرَة سوق مكّة، فدخلت في المسجد لمّا زيد فيه. «معجم البلدان ٢: ٢٥٥».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: متي.

٩ ـ الخصال: ٧٨/٥٨.

سورة الصافّات (۳۷) .......

مِهْران، عن أبي عبدالله جعفر بن محمد (علهمالتلام): دوقول النبيّ (صنّ عله وابه): أنا ابنُ الذَبيحَين؛ يُريد بذلك العَمّ، لأنّ العَمّ فد سَمّاه الله عزّ وجل أباً، في قوله: ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ ٱلْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِن بَعْدِى قَالُواْ تَعْبُدُ إِلَىٰ عَابَا ثِكَ إِبْرُهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَلْقَ ﴾ (١)، وكان إسماعيل عمّ يعقوب فسمّاه الله في كتابه (١) أباً، وقد قال النبيّ (صنن المعهد وآله): العَمّ والِده.

ثمّ قال ابن بابويه: فعلى هذا الأصل يطَرد قول النبيّ (ملّناه عبدانه): «أنا ابن الذّبِيحَين». أحدهما ذَبيحٌ بالحقيقة، والآخر ذَبيح بالمَجاز، واستِحقاق الثّواب على النِيّة والتّمنّي، فالنبيّ (ملّناه عبدانه) هو ابنُ الذّبيحين من وَجُهَين، على ما ذكرناه.

۱۰/۹۰۱۸ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، والحسبن بن محمد، عن عبدويه بن عامر، ومحمد بن يحيى، عن أجمد بن محمد بن محمد بن عشمان، عن عُقبّة ومحمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن محمد بن أبي نَصْر، عن أبان بن عثمان، عن عُقبّة ابن يشير، عن أحدِهما (طبها التلام) - في حديث - قال: الوحج إبراهيم (طبالتلام) هو وأهله ووُلده، فمَن زعم أنّ الذّبيح هو إسحاق فمِن هاهنا كان ذبحه».

وذكر عن أبي بصير أنّه سمع أبا جعفر، وأبا عبدالله (طهماالتلام) يَزعُمان أنّه إسحاق، فأمّا زُرارة فزَعم أنّه إسماعيل.

11/9·19 والشيخ، في (أماليه)، قال: أخبَرنا أحمد بن محمّد بن الصّلْت، قال: أخبَرنا أحمد بن محمّد بن محمّد بن عيسى، قال: حدّثنا معنى ابن عُقْدَة وقال: أخبرنا عليّ بن محمّد الحسينيّ، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن عيسى، قال: حدّثنا عبيد الله بن عليّ، قال: حدّثنا عليّ بن موسى، عن أبيه، عن حدّه عن آبائه، عن عليّ بن أبي طالب (مدالتهم) قال: مرؤيا الأنبياء وَحْيه.

و ۱۲/۹۰۲۰ - ابن الصلت، عن ابن عُفْدَة، قال: حَدَّلنا جَعَفْر بن عَنْبَسَة بن عمر، قال: حدَّثنا سليمان بن يزيد، قال: حدَّثنا عليّ بن موسى، قال: حدَّثني أبي، عن أبيه أبي عبدالله، عن آبائه اعليم النلام، عن عليّ (عليه النلام) والذّبيح: إسماعيل،

١٣/٩٠٢١ -الطّبَرْسِيّ: رَوى العَيّاشيّ بإسناده عن بُريد بن معاوية العجلي، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): كم كان بين بِشارة إبراهيم (عبدالله) بإسماعيل (عبدالله) وبين بِشارَتِه بإسحاق؟ قال: دكان بين البشارَتَين خمس سنين، قال الله سبحانه: ﴿ فَبَشَّرْنَاهُ بِغُـكُم حَلِيمٍ ﴾، يعني إسماعيل، وهي أوّل بِشارة بشّر الله بِها إبراهيم في الوّلد،

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: في هذا الموضع.

۱۰ ـ الكافي ٤: ٤/٢٠٥ «قطعة منه».

١١ ـ الأمالي ١: ٣٤٨.

١٢ ـ الأمالي ١: ٢٤٨.

۱۳ ـ مجمع البيان ۸: ۷۱۰.

ولمّا ولد لإبراهيم إسحاق من سارّة، وبلّغ إسحاق ثلاث سنين أقبَل إسماعيل (مدانتلام) إلى إسحاق وهو في حِجر إبراهيم، فنَحّاه وجلّس في مَجْلِسه، فبَصُرت به سارة، فقالت: يا إبراهيم، يُنَحّي ابنُ هاجَر ابني من حِجْرِك، ّ ويَجلِس هو في مكانه! والله لا تُجاوِرُني هاجَرُ وابنُها في بلادٍ أبَداً، فنحّهما عنّي.

وكان إبراهيم مكرماً لسارة، يُعِزّها، ويَعرِف حقَّها، وذلك أنهاكانت من وُلدِ الأنبياء، وبنت خالَتِه، فشَقَ ذلك على إبراهيم، واغتَمّ بفِراق إسماعيل (عبدالله)، فلما كان الليل أتى إبراهيم آتٍ من ربّه، فأراه الرؤيا في ذَبْحِ ابنه إسماعيل بمَوسِم مَكَة، فأصبَح إبراهيم حزيناً للرُؤيا التي رآها. فلمّا حَضَر مَوسِمُ ذلك العام حمَل إبراهيم هاجَر وإسماعيل في ذي الحجّة من أرض الشام، فانطلق بهما إلى مكّة ليذبَحه في المَوسِم، فبَدا بقواعِد البيت الحرام، فلمّا رفّع قواعِد خرّج إلى منى حاجًا، وقضى تُشكّه بعنى، ورجّع إلى مكّة، فطافا بالبيت أسبوعاً، ثمّ انطلقا إلى السّعي، فلمّا صارا في المسعى، قال إبراهيم لإسماعيل (عيماستلام): يا بنيّ إنّي أرى في الممّنام أنّي أذبحُك في الموسِم عامي هذا، فماذا ترى؟ قال: يا أبنِ، افعَلْ ما تُؤمّر. فلمّا فرغا من سَعْيِهما انطلق به إبراهيم إلى مِنى، وذلك يوم النّحر، فلمّا انتهى به إلى الجَمْرَة الوسطى، وأضجَعه لجَنْبِه الأيسَر، وأخَذ الشّغْرَة ليذبَحه، نودي: ﴿أَن يَا المَساعين،

۱٤/٩٠٢٢ عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (طوالتلام) قال: سألتُه عن كَبْشِ إبراهيم (طوالتلام)، ما كان لونُه؟ قال: هأمُلُح، أقرَن، ونزَل من السّماء على الجبُل الأيمَنِ من مَسجِد مِنى، بحِيالِ الجَمْرَةِ الوُسطى، وكان يَمشي في سَواد، ويأكُل في سَواد، وينظُر في سَواد ويَنْغَر في سواد، ويَبول (١) في سَواده.

۱۵/۹۰۲۳ ـ وعن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، أنّه سُئل عن صاحب الذبيح، قال: «هـ و إسماعيل».

17/9.74 عمر بن إبراهيم الأوسي، قال: قال: رسول الله (مننه عبواله) لجَبْرَ ثيل (عبه التلام): وأنتَ مع قوَيَكَ هل تَعِبْتَ قَطَ؟ يعني أصابَك تَعَب ومشَقّة. قال: ونعم ـ يا محمّد ـ ثلاث مرّات: يوم ألقي إبراهيم في النار أوحى الله إليّ: أن أدرِكُه، فوَعِزّتي وجَلالي لَيْنُ سبقَك إلى النار لأمْحُونَ اسمَك من ديوان الملائكة. فنزَلتُ إليه بشرعة، وأدرَكتُه بين النار والهواء، فقلتُ: يا إبراهيم، هل لك حاجة؟ قال: إلى الله نعم، أمّا إليك فلا.

والثانية: يوم أمِرَ إبراهيمُ بذَبحِ وَلَدِه إسماعيل أوحى الله إليّ: أن أدرِكُه، فوَعِزَّتي وجَلالي لئِنْ سبَقَنْكَ السِكَين إلى حَلْقِه لأمحُونَ اسمَك من ديوان الملائكة. فنزلتُ إليه بشرعة، حتّى حوّلتُ السِكَين وقلَبتُها في يَدِه، وأتيتُه بالفِداء.

۱٤ \_مجمع البيان ٨: ٧١١.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل: ويبرك.

<sup>10</sup> ـ مجمع البيان ١٨ ٧١١.

۱٦ ـ...

والثائثة: حين رُمي يوسف (طوائته) في الجُبّ أوحى الله تعالى إليّ: أدرِكُهُ ـ يا جَبْرَ ثيل ـ فوعِزَّتي وجَلالي إنْ سبقك إلى قَعْرِ الجُبّ لأمحُونَ اسمَك من ديوان الملائكة، فنزَلتُ بسُرعة، وأدرَكتُه إلى الفَضاء، ورفَعتُه إلى الصَخْرةِ التي كانت في قَعْرِ الجُبّ، وأنزَلتُه عليها سالمِاً، فعَيِيتُ، وكان الجُبّ مأوى الحَيّات والأفاعي، فلمّا حَسّت به قالت كلَّ واحِدةٍ لِصاحبَتِها: إيّاكِ أن تَتحرَّكي، فإنّ نبيّاً كريماً نزَل بنا، وحَل بساحتِنا؛ فلم تخرُج واحِدةً من وَكرِها، إلا الأفاعي، فإنّها خرَجت وأرادت لَدْغَه، فصِحتُ بهنّ صيحةً صَمّت آذائهُنّ إلى يوم القيامة».

#### فوله تعالى:

# وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ \* إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَلَا تَتَّقُونَ \* أَتَدْعُونَ بَعْلاً وَتَذَرُونَ أَخْسَنَ ٱلْخَالِقِينَ [ ١٢٣ ـ ١٢٥]

١/٩٠٢٥ -عليّ بن إبراهيم، قال: كان لهم صنّمٌ يُسَمّونَه بَعْلاً، وسأل رجُل أعرابياً عن نافَةٍ واقِفَةٍ، فقال: لِمَنْ هذه النّاقة؟ فقال الأعرابيّ: أنا بَعْلُها. وسمّى الربّ بَعْلاً.

7/4·17 محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمد، ومحمد بن الحسن، عن سَهْل بن زِياد، عن بَكْر بن صالح، عن محمد بن سِنان، عن مُفَضّل بن عمر، قال: أتينا بابّ أبي عبدالله (عبدالتلام) ونحنُ نُريد الإذنَ عليه، فسّمِعناه يتكلّم بكلام ليس بالعربيّة، فتوهّمنا أنّه بالسِريانيّة، ثمّ بكي، فبكينا إليكائه، ثمّ خرّج إلينا الغُلام فأذِنَ لنا، فدخلنا عليه، فقلتُ: أصلَحك الله، أتيناك نُريدُ الإذنَ عليك، فسّمِعناك تتكلّم بكلامٍ ليس بالعربيّة، فتوهّمنا أنّه بالسِريانيّة، ثمّ بكيه فقلتُ: أصلَحك الله، أتيناك نُريدُ الإذنَ عليك، فسّمِعناك تتكلّم بكلامٍ ليس بالعربيّة، فتوهّمنا أنّه بالسِريانيّة، ثمّ بكيتَ فبكينا لبُكائِك.

فقال: ونعم، ذكرتُ إلياسَ النبيّ (طهالتهم)، وكان من عُبّاد ألبياء بني إسرائيل، فقلتُ كما كان يقول في شجوده، ثمّ الدفع فيه بالسِريانيّة، فلا والله ما رأيتُ قِسّبساً (1)، ولا جائليقاً أفضح لَهْجَةً منه فيه، ثمّ فَسّره لنا بالعربيّة، فقال: «كان يقول في سجوده: أتراك مُعَذّبي وقد أظمأتُ لك هَواجِري؟ أثراك مُعَذّبي وقد عفرّتُ لك في التُرابِ وَجُهي؟ أثراك مُعَذّبي وقد اجتَنبْتُ لك المعاصي؟ أثراك مُعَذّبي وقد أسهَرتُ لك ليلي؟ قال: فأوحى الله إليه: أن ارفع رأسك، فإني غير معذبتك. قال: فقال: إن قلت لا أعذّبك ثمّ عذّبتني ماذا؟ ألستُ عبدك وأنت ربّي؟ فأوحى الله فأوحى الله إليه: أن ارفع رأسك، فإني غير معذبك، إنى إذا وعَدتُ وَعُداً وفيتُ به».

٣/٩٠٢٧- ابن شهر أشوب: عن أنس: أنَّ النبيِّ (صلن الدعب واله) سَمِعَ صَوْناً من قُلَّةِ جَبَل: اللهم اجعَلْني من

سورة الصافحات آية ـ ١٢٣ ـ ١٢٥ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٦.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۷۷/۲.

<sup>(</sup>١) في المصدر: رأينا قساً.

٣ ـ المناقب ١: ١٣٧.

الأُمّة المرحومة المغفورة، فأتى رسول الله (ملّن الدين الله مراقع الله الله على الله فإذا بشيخ أشيّب، قامّتُه ثلاث مائة ذِراع، فلمّا رأى رسولَ الله (ملن الدعب راله) عانقه، ثمّ قال: إنّني آكُل في كلّ سنةٍ مرّةً واحدةً، وهذا أوانُه. فإذا هو بمائدةٍ أنزِلَت من السّماء، فأكلا. وكان إلياس (عيد النهم).

وسيأتي ـ إن شاء الله تعالى ـ حديث إلياس (عبه التلام) مع الباقر (عبه التلام) في تفسير: ﴿ إِنَّا أَنزَ لْنَاهُ ﴾ (١).

فوله تعالى:

### سَكَامٌ عَلَىٰ إِلْ يَاسِينَ [١٣٠]

1/9.۲۸ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطالقانيّ (رضيه منه)، قال: حدّثنا أبو أحمد عبدالعزيز بن يحيى بن أحمد بن عيسى الجَلوديّ البَصْريّ، قال: حدّثنا محمّد بن سَهْل، قال: حدّثنا الخِضر بن أبي فاطمة البَلخيّ، قال: حدّثنا وُهَيب (١) بن نافع، قال: حدّثنا كادِح، عن الصادق جعفر بن محمّد، عن آبائه، عن عليّ (عبهمالتلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ إِلْ يَاسِينَ ﴾، قال: «يس محمّد (سنناه عبدراله)، ونحنُ آل يس».

٣/٩٠٢٩ وعنه: عن عبدالله بن محمّد بن عبدالوهاب، قال: حدّثنا أبو محمّد عبدالله بن يحيى بن عبدالباقي، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن بن عبدالغني المتعاني (١)، قال: حدّثنا عبدالرزّاق، عن منذّل، عن الكلّبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ إِلَّ يَاسِينَ ﴾، قال: السلامُ من رَبّ العالمين على محمّد وآله (ملناه عبدعهم) والسلامة لمن تَولاهم في القيامة».

٣/٩٠٣٠ وعنه، قال: حدّثنا محمّل بن إبراهيم بن إسحاق رضية عنه، قال: حدّثنا أبو أحمد عبدالعزيز بن يحيى بن أحمد بن عيسى الجَلوديّ البُصْرِيّ، قال: حدّثنا الحسين بن مُعَاذ، قال: حدّثنا سليمان بن داود، قال: حدّثنا الحكم بن ظُهَير، عن السُدِّيّ، عن أبي مالك، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ إِلْ يَاسِينَ ﴾، قال: يس: اسم محمّد (١).

\$4.9.5 وعنه، قال: حدَّثنا أبي (زجمه نه)، قال: حدَّثنا عبدالله بن الحسن المؤدِّب، عن أحمد بن عليّ

سورة الصافّات آية ـ ١٣٠ ـ

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (٢) من تفسير سورة القدر.

١ ـ معاني الأخبار: ٢/١٢٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وهب.

٢ ـ معاني الأخبار: ١٢١/١٢.

<sup>(</sup>١) الظاهر أنَّه الحسن بن عليَّ بن عيسى، أبو عبدالغني المعاني، لروايته عن عبدالرزاق، انظر ميزان الاعتدال ١: ٥٠٥.

٣ ـ معاني الأخبار: ٣/١٢٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يس محمّد املزاه عبه وأله، وتحن آل ياسين.

١٢٢ /١٢٢.

صورة الصافّات (٣٧) ....... ٢٧٠

الأصبّهاني، عن إبراهيم بن محمّد الثّقَفيّ، قال: أخبرني أحمد بن أبي عمر النّهْديّ، قال: حدّ ثني أبي، عن محمّد ابن مروان، عن محمّد بن السائب، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ سَكَامٌ عَلَىٰ إِلْ يَاسِينَ ﴾، قال: على آل محمّد (عليم التلام).

2/٩٠٣٢ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطّالقانيّ (رضياة عنه)، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحبى الجَلوديّ، قال: حدّثنا عبدالله بن مَهْمَ، قال: حدّثنا عبدالله بن داهِر يحبى الجَلوديّ، قال: حدّثني محمّد بن سَهْل، قال: حدّثنا إبراهيم بن مَهْمَر، قال: حدّثنا عبدالله بن داهِر الأحمَريّ، قال: حدّثني أبي، قال: حدّثنا الأعمَش، عن يحيى بن وثاب، عن أبي عبدالرحمن السَّلَميّ: أنّ عمر بن الخطّاب كان يقرأ: «سلام على آل يس»، قال أبو عبدالرحمن: آل يس: آل محمّد (عليم السّلام).

مسرور المسلم، قالا: حدّ ثنا محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، عن أبيه، عن الزيّان بن الصّلْت في حديث مجلس الرضا (طبهالتلام) مع المأمون والعلماء، وقد أشَرنا له في هذا الكتاب غير مرّة قال الرضا (عبهالتلام) في الآيات الدالّة على الاصطفاء: «وأمّا الآبة السابعة: فقوله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ آفَة وَمَلاَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَىٰ ٱلنّبِي يَا آيُهَا ٱلّذِينَ عَلَىٰ السّبِي وَسَلّمُواْ تَسْلِيماً ﴾ (١)، وقد عَلِم المُعانِدون منهم أنّه لمّا نزّلت هذه الآية، قبل: يا رسول الله، قد عرفنا النسليم عليك، فكيفَ الصّلاة عليك؟ فقال: تقولون: اللهم صلّ على محمّد وآلِ محمّد كما صَلّيتَ على إبراهيم وآلِ إبراهيم إنّك حميد مَجيد، فهل بينكم معاشر الناس في هذا خِلاف؟، فقالوا: لا.

قال المأمون: هذا ممّا لا خِلاف فيه أصْلاً، وعليه إجماعُ الأُمّة، فهل عندك في الآلِ شيءٌ أوضَع من هذا في القُرآن؟

فقال أبو الحسن (طبالتلام): «نعم، أخيروني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يسّ \* وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحُكِيمِ \* إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ \* عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (1) فمَنْ عَنى بقوله ﴿ يسَ ﴾ ؟ قال العُلماء: ﴿ يسَ ﴾ : محمّد (منزاله عبدوالد)، لم يَشُكُ فبه أحَد. قال أبو الحسن (عبداللهم): وفإنّ الله عزّ وجلّ أعطى محمّداً وآل محمّدٍ من ذلك فَضْلاً لا يَبلُغ أحَدٌ كُنْهَ وَصْفِه إلا من عَقَله، وذلك أنّ الله عزّ وجلّ لم يُسَلِّم على أحّدٍ إلا على الأنبياء (صلواله عليم)، فقال تبارك وتعالى: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ نُوحٍ فِي ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (1) وفال: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ إِسْرَاهِيمَ ﴾ (1)، وقال: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَلا على آلِ إبراهيم، وقال عزّ وجلّ: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَلا على آلِ إبراهيم، وقال عزّ وجلّ: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَلا على آلِ إبراهيم، وقال عزّ وجلّ: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَالُ عَرُ وجلّ: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عِلَىٰ وَحِلُ وَاللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عُلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ ال

٥ ـ معاني الأخبار: ١٢٣ /٥.

٦ ـ عيون أخبار الرضا (عبدالشلام) ١: ١١/٢٣٦، تأويل الآيات ٢: ١٨/٥٠٠.

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٢٣: ٥٦.

<sup>(</sup>۲) یس ۲۶: ۱ ـ ۶.

<sup>(</sup>٣) الصافات ٢٧. ٧٩.

<sup>(</sup>٤) الصافات ٣٧: ١٠٩.

<sup>(</sup>٥) الصافات ۲۷: ۱۲۰.

٦٢٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

إِلَّ يَاسِينَ ﴾ يعني آل محمّد (مأن الله عليه وآله).

٧/٩٠٣٤ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم، عن حُسَين بن الحَكم، عن حُسَين بن نَصْر بن مُراحِم، عن أبان بن أبي عَيّاش، عن سُلَيم بن قبس، عن عليّ (علبه السّلام)، قال: وإنّ رسول الله (ملن الله عليه وآله) اسمّه ياسين، ونحن الذين قال الله: ﴿ سَكَامٌ عَلَىٰ إِلْ يَاسِينَ ﴾ ٥.

مره ١٠٥٥ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن سَهْل العَطّار، عن الخِضر بن أبي فاطمة البَلْخيّ، عن وُهَيب (١) بن نافع، عن كادِح، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ (طبه السّلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ إِلْ يَاسِينَ ﴾ قال: ديس محمّد، ونحنُ آلُ محمّده.

٩/٩٠٣٦ وعنه: عن محمّد بن سَهْل، عن إبراهيم بن مَعْمَر، عن إبراهيم بن داهر (١)، عن الأعمش، عن يحبى بن وتّاب، عن أبي عبدالرحمن السَلَمِيّ، عن عمر بن الخطّاب، أنّه كان يقرأ: «سلام على آل يس»، قال: على آل محمّد (سَنَاهُ عليه داله).

11/4.۳۷ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين الخَنْقميّ، عن عَبّاد بن يعقوب، عن موسى بن عثمان، عن الأعمّش، عن مُجاهد، عن ابن عبّاس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ إِلْ يَاسِينَ ﴾، قال: نحن هم آل محمّد (سنن الفعلمواله).

١١/٩،٣٨ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ، عن رُزيق بن مَرزوق البحّليّ، عن داود بن عليّة، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ إِلْ يَاسِينَ ﴾، قال: أي على آل محمّد (منزه عليرانه).

١٢/٩٠٣٩ - الطَبَرْسِيّ في (الاحتجاج) عن أمير المؤمنين (عدائنهم)، قال: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ إِلْ يَاسِينَ ﴾ إنّ الله سمّى النبيّ (من الاعدرالد) بهذا الاسم، حيث قال: ﴿ يِسَ \* وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ \* إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ (١)، لعِلمِه بأنّهم يُسقِطون قولَه: سلام على آل محمّد، كما أسقطوا غيره».

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ١٣/٤٩٨.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ١٤/٤٩١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وهب.

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ١٥/٤٩٩.

<sup>(</sup>١) في سند الحديث (٥) المتقدّم: عبدالله بن داهر الأحمري، عن أبيه. `

١٠ ـ تأويل الآيات ٢: ١٩٩/١٦.

١١ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٠٠/١٧.

١٢ ـ الاحتجاج: ٢٥٣.

<sup>(</sup>۱) پس ۲۱: ۱ ـ ۳.

### باب معنى أل محمد (صلوات الله عليهم)

۱/۹۰٤۰ - ابن بابویه: عن أبیه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن محمّد بن الحسین، عن جعفر بن بشیر، عن الحسین، عن جعفر بن بشیر، عن الحسین بن أبي العلاء، عن عبدالله بن مَیْسَرة، قال: قلت لأبي عبدالله (طبالتلام): إنّا نقول: اللهمّ صلّ على محمّد وآل محمّد، فيقول قوم: نحنُ آلُ محمّد. فقال: وإنّما آلُ محمّد مَنْ حرّم الله عزّ وجلّ على محمّد (منزاله عبدواله) يكاحّه».

٢/٩٠٤١ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن (رَجِمَهُ)، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطّار، عن محمّد بن أحمد، عن إبراهيم بن إسحاق، عن محمّد بن سليمان الدّئِلَميّ، عن أبيه، قال: قلت لأبي عبدالله (علم السّلام): مجعلت فداك، من الآل؟ قال: وذُريَة محمّد (ملزاة علم راله)، قال: قلتُ: ف مَن الأهل. قال: والأثمّة (عليم السّلام)، فقلتُ: قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَدْخِلُواْ عَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ (١٠)؟ قال: ووالله ما عنى إلّا ابنتَه،

٣٩٠٤٢ وعنه، قال: حدّثنا أبي (رضية عنه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عبسى، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بَصير، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالتلام): من ألم محمّد (ملّن عليه وآله)؟ قال: «فرّيّته». فقلت: من عثرتُه على بيته؟ قال: «الأثِمّة الأوصياء». فقلت: من عثرتُه عقل قال: «المؤمنون الذين صدّقوا بما جاء به من عند الله عزّ وجلّ، والمُتمَسّكون بالنّقلين اللذّين أمروا بالنّمسّك بهما: كتاب الله عزّ وجلّ، وعنرته أهل بيته الذين أذهب الله عنهم الرّجس وطهّرهم بالنّقلين الخليفتان على الأمّة بعده (عبداتهم)

قوله تعالى:

### مالى: وَإِنَّكُم لَستَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُّصْبِحِينَ \* وَبِالَيْلِ أَفَكَا تَعْقِلُونَ [ ١٣٧ - ١٣٨ ]

١/٩٠٤٣ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن خالد،

باب معنى آل محمّد (صلوات الله عليهم)

١ ـ معاني الأخبار: ١/٩٣.

٢ ـ معاني الأخبار: ٢/٩٤.

(١) غافر ١٠: ٢٦.

٣ ـ معاني الأخبار: ٣/٩٤.

سورة الصافّات آية ـ ١٣٧ ـ ١٣٨ ـ

۱ \_الکافی ۸: ۲٤٩/۲٤٩.

والحسين بن سعيد، جميعاً، عن النَصَّر بن سُويد، عن يحيى الحَلبيّ، عن عبدالله بن مُسكان، عن زَيد بن الوليد الخَنْعَميّ، عن أبي الرَّبيع الشاميّ، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدتله)، فقلت: قوله: ﴿ وَإِنَّكُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ \* وَبِالَيْلِ أَفَك تَعْقِلُونَ ﴾؟ قال: دَمُرُّون عليهم في القُرآن إذا قَرآتُم القرآن، تقرأ ما قص الله عزّ وجلّ عليكم من خبرهمه.

وخبّر لوط تقدّم في سورة هود، وسورة الحِجر، وسورة العنكبوت (١)، ويأتي ـإن شاء الله تعالى ـ في سورة الذاريات (٢).

#### ً قوله تعالى:

# وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ \* إِذْ أَبَقَ إِلَىٰ ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ \* فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ \* فَالْتَقَمَهُ ٱلْحُوثُ وَهُوَ مُلِيمٌ -إلى قوله تعالى ـ فَسَاءَ صَبَاحُ ٱلْمُنْذَرِينَ [ ١٣٩ ـ ١٧٧]

1/9016 عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمير، عن جميل، قال: قال أبو عبدالله (مدانه): وما زدَّ الله العذاب إلا عن قوم يونس، وكان يونس يدعوهم إلى الإسلام فيأبون ذلك فهمَّ أن يَدعُوَ عليهم، وكان فيهم رجُلان: عُابِد، وعالِم، وكان اسمُ أحلِهما مليخا، واسم الآخر روبيل، فكان العابد يُشير على عليهم، وكان العابد يُشير على يونس بالدُعاء عليهم، وكان العالِمُ يُنهاه، ويقول: لاتَدعُ عليهم فإنّ الله يستَجيبُ لك، ولا يُحبُّ هَلاكَ عِبادِه. فقَبِل قولَ العابد، ولم يَفْتِل مِنَ العالِم، فذَعا عليهم، فأوحى الله عزّ وجلّ إليه: يأتيهم العَذَابُ في سنَةِ كذا وكذا، في شهرٍ كذا وكذا، وفي يَوم كذا وكذا،

فلمًا فرُبَ الوقتُ خرّج يونُس من بينهم مع العابِد، وبَقِيّ العالِم فيها، فلمّاكان ذلك اليوم نزّل العَذاب، فقال لهم العالِم: يا قوم، افزَعوا إلى الله فلعلّه يرحَمُكم، فيُردَّ العذابَ عنكم. فقالوا: كيف نصنَع؟ قال: اجتَمِعوا واخرُجوا إلى المتفازة، وفرِّقوا بين النساء والأولاد، وبين الإبل وأولادِها، وبين البَقرِ وأولادِها، وبين الغنمِ وأولادِها، ثمّ أبكُوا، وادُعوا. فذهبوا، وفعلوا ذلك، وضجّوا، وبكوا، فرَحِمَهم الله، وصرَف عنهم العَذاب، وفرَّق العذابَ على الجِبال، وقد كان نزّل وقرُّب منهم.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآيات (٦٩ ـ ٨٣) من سورة هود، والحديث (٤) من تفسير الآيات (٤٨ ـ ٧٢) من سورة الحجر، والحديث (٦) من تفسير الآيات (٢٧ ـ ٣٥) من سورة العنكبوت.

<sup>(</sup>٢) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآيات (٢٤ ـ ١٧) من سورة الذاريات.

سورة الصافّات آية ـ ١٣٩ ـ ١٧٧ ـ

سورة الصافّات (٣٧) ......

فأفبّل يونس ليَنظُر كيف أهلكهم الله تعالى، فرأى الزارِعين يزرَعون في أرضِهم، قال: لهم: ما فعل قوم يونس. فقالوا له، ولم يَعرِفوه: إنّ يونس دعا عليهم فاستَجاب الله له، ونزَل العذاب عليهم، فاجتَمعوا ويَكوا، ودعوا، فرَحِمَهم الله، وصرَف ذلك عنهم، وفرّق العَذاب على الجِبال، فهم إذّن يطلبون يونس ليؤمنوا به. فغضِب يونس، ومرّ على وجهه مُغاضِباً حكما حكى الله حتى انتهى إلى ساحِل البَحْر، فإذا سفينة قد شُحِنت، وأرادوا أن يدفعوها، فسألهم يونس أن يَحمِلوه فحملوه، فلمّا توسَّطوا البحرّ، بعن الله حوناً عظيماً، فحبس عليهم السفينة من قدّامها، فنظر إليه يونس ففزع منه وصار إلى مُؤخّر السفينة، فدارَ الحوتُ إليه وفتح فاه، فخرَج أهلُ السفينة، فقالوا: فينا عاص، فتساهموا، فخرَج سَهمُ يونس، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُذْحَضِينَ ﴾، فأخرَجوه، فألموه في ألحوتُ وهو مُليم، ومرّ به في الماء.

وقد سأل بعضُ اليَهود أميرَ المؤمنين (عبدالله) عن سِجنِ طافَ أقطارَ الأرض (١٠ بصاحبه، فقال: يا بهوديّ، أمّا السِجنُ الذي طافَ أقطارَ الأرضِ بصاحبِه فإنه الحوتُ الذي حُبِس يونُس في بَطنِه، ودخَل في بَحْرِ القُلْزُم، ثمّ خرّج إلى بَحرِ مِصْرَ، ثمّ دخَل في بَحْرِ طَبَرِستان، ثمّ دخل في دِجْلة العَوراء (١١)، ثمّ مرَّت به تحت الأرضِ حتى لجِقَت بقارون، وكان قارونُ هلك في أيّامٍ موسى، ووكَّل الله به مَلَكاً يُدخِله في الأرضِ كلّ يومٍ قامَةَ رجُل، وكان يونُس في بَطْنِ الحوتِ يُسبَّحُ الله ويستَغْفِرُه، فسَمِعَ قارونُ صَوْتَه، فقال للمَلك المُوَكِّل به: أنظِرْني، فإنِّي أسمَعُ كلامَ يومِ الله إلى المَلك المُوكَّل به: أنظِرْهُ. فأنظرَه.

ثمّ قال قارونُ: مَنْ أَنتَ؟ قال يونُس: أنا المُذنِث الخاطئ يونُس بن مَنّى. قال: فما فعّل الشّدِيدُ الغضّب لله موسى بن عِمْران؟ قال: هلك. قال: هلك. قال: موسى بن عِمْران؟ قال: هلك. قال: هلك. قال: فما فعلَ الرور في الرّحيم على قومِه هارون بن عِمْران؟ قال: هلك. قال: فما فعلَتْ كَلْثُم بِنت عِمْران، التي كانت سُمِّيت لي؟ قال: هيهات، ما بقي من آلِ عِمْران أحَد. قال قارون: وا أسَفا على آلِ عِمْران. فشكر الله له ذلك، فأمّر الله المُلكَ المُوّكَل به أنْ يرفع عنه العَذاب أبّامَ الدُنيا، فرُفِع عنه.

فلمّا رأى يونُس ذلك نادى في الظُلُماتِ: أن لا إله إلّا أنتَ سُبْحانَك، إنّي كنتُ من الظالِمين. فاستَجاب الله له، وأمر الحوتَ أن يَلْفِظه، فلَفَظَهُ على ساحِل البَحْر، وقد ذهب جِلدُه ولَحمُه، وأنبَت الله عليه شجرةً من يَقْطِين ـ وهي الدُّبَاء ـ فأظَلَنْهُ عن الشَمْس، فشكر (٣)، ثمّ أمر الله الشجرة فتنَحَّتْ عنه، ووقعتِ الشَمسُ عليه، فجَزع، فأوحى الله إليه: يا يونس، لِمَ لَمْ تَرْحَمُ مائَةَ الفِ أو يَزيدون وأنتَ نَجْزَع من ألم ساعة! فقال: يا رَبَّ، عقوك عقوك. فرد الله الله بَدنَه، ورجَع إلى قومِه، وآمنوا به، وهو قوله: ﴿ فَلَوْلَا كَانَتْ قَرْيَةٌ مَامَنَتْ فَتَقَعَهَا إِيمَائَهَا إِلَّا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا عَلْهُمْ عَذَابَ الْحَرْي فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَمَتَعْفَاهُمْ إِلَىٰ حِينٍ ﴾ (١)، وقالوا: مكَث يونُس (علم التله) في عَامَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْحَيْرِي فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَمَتَعْفَاهُمْ إِلَىٰ حِينٍ ﴾ (١)، وقالوا: مكَث يونُس (علم التله) في

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، طه؛ البحر.

<sup>(</sup>٢) في «ي، ط»: دجلة الغور، وفي المصدر: دجلة الغورا، وهو تصحيف صحيحه ما أثبتناه، ودجلة العوراء: اسم لدجلة البصرة، علم لها. «مجمع البلدان ٢: ٤٤٢».

<sup>(</sup>٣) في «ج، ي، ط»: فسكن.

<sup>(1)</sup> يونس ١٠: ٨٨.

٦٣٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

بَطِّن الحُوتِ سبع (٥) ساعات.

7/4.60 نفي المحرب ثلاثة أيّام، ونادى في الظُلُماتِ النّلاث: ظُلْمَةُ بَطْنِ الحُوت، وظُلْمَةُ اللّبل، وظُلْمَةُ البّحْر: أن لا إله إلّا أنتَ سُبحانَك، إنّي كنتُ من الظالمين. فاستَجاب له ربّه، فأخرَجه الحوت إلى الساحِل، ثمّ قذّفه فألقاه بالساحِل، وأنتَ سُبحانَك، إنّي كنتُ من الظالمين. وهو القَرْع - فكان بَمُصّه، ويَستَظِلُ به وبورَقِه، وكان تساقط شَعرُه، ورق جِلدُه، وأنبَت الله عليه شَجرة من يَقْطِين - وهو القرْع - فكان بَمُصّه، ويَستَظِلُ به وبورَقِه، وكان تساقط شَعرُه، ورق جِلدُه، وكان يونس يُسبِّح ويَذكُر الله في الليل والنهار. فلمّا أن قوي واشتَد بعن الله دودة فأكلتُ أسفلَ القرّع، فذَبَلت القرْعة، ثمّ يَبِسَت، فشق ذلك على يونس، وظلّ حزيناً، فأوحى الله إليه: مالك حزيناً، يا يونس؟ قال: يا ربّ، هذه الشجرة التي كانت تنفعُني سلّطتَ عليها دودة فيبِسَت. قال: يا يونس، أحزِنتَ لشجرةٍ لم تَرْرَعها، ولم تشقِها، ولم تعرّن الله إلى المناف الرجِع إليهم.

فانطلق يونس إلى قومِه، فلمّا دنا من يَينَوَى استَحى أن يَدخُل، فقال لِراع لَقِيّه: اثتِ أهلَ نِينَوى، فقُلُ لهم: إنّ هذا يونُس قد جاء. قال الراعي: أتكذِب، أما تَستَحي، ويونُس قد غَرِق في البّحر وذهَب؟! قال له يونُس: اللّهُمَّ إنّ هذِه الشاة تَشْهَدُ لكَ أنّي يونُس. فَنَطفَتِ الشاةُ له بأنه يونُس، فلمّا أتى الراعي قومَه وأخبَرهم، أخذوه وهمّوا بضَرْبِه، فقالَ: إنّ لي بيّنةً بما أقول. قالوا: مَنْ يَشْهَد؟ قال: هذه الشاة تَشْهَد، فشَهِدَت بأنّه صادِق، وأنّ يونُس قد رَدّه الله إليهم. فخرجوا يطلُبونه، فوجَدوه فجاءوا به وآمنوا، وأحسنوا إيمائهم، فمتّعهم الله إلى حين، وهو المَوت، وأجارَهم من ذلك العَذابه.

٣/٩٠٤٦ ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن هارون القامي، وجعفر بن محمّد بن مسرور (رضها عنهما)، قالا: حدّثنا محمّد بن جعفر بن بُطّة، عن محمّد بن العَسَن الضّفار، عن العباس بن معروف، عن حَمّاد بن عيسى، عن حَرِيز، عمن أخبَره، عن أبي جعفر (عله الته)، قال: وأوّلُ مَن سُوهِم عليه مربم بنت عِمْران، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَتَلامَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ ﴾ (١)، والسِهامُ سِنّة.

ثمّ أستهموا في يونُس لمّا رَكِبَ مع القومِ فوقَفت السّفينةُ في اللُّجّة، فاستَهموا فوقَع السّهمُ على يونُس ثلاث مرّات، قال: فمَضى يونُس إلى صَدْرِ السّفينة فإذا الحوتُ فاتِحٌ فاه، فرّمي بنَفْسِه.

ثمّ كان عبدالمُطَّلب، وُلِد له تسعة، فنَذر في العاشِر إنْ يَرزُقه الله غلاماً أن يذبَحه. قال: فلمّا وُلِد عبدُالله لم يَكُنْ يَقْدِر أَنْ يَذْبَحه ورَسُولُ الله امنزاله مله رآله) في صُلْبِه، فجاء بعَشرٍ من الإبل، وساهَم عليها وعلى عبدالله، فخرَجت السِهام على عبدالله، فزادَ عَشْراً، فلم تَزل السِهام تخرُج على عبدالله، ويَزيدُ عَشراً، فلمّا بلَغت المائة

<sup>(</sup>٥) في المصدر: تسع

٢ ـ تفسير القمى ١: ٣١٩.

۲ ـ الخصال: ۱۹۸/۱۵٦.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ٤٤.

خرَجت السِهام على الإبل، فقال عبدالمُطَّلِب: ما أنصَفتُ ربّي؛ فأعادَ السِهام.ثلاثاً فخَرجتُ على الإبل، فقال: الآن عَلِمتُ أنَّ ربّى قد رَضِيّ، فنحَرها».

4/٩٠٤٧ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شَاذَان، وأبي عليّ الأشعَريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، جميعاً، عن صَفْوان بن يحيى، عن عبدالله بن مُشكان، عن إسحاق الفَزَاريّ، قال: سُئِل وأنا عنده ـ يعني أبا عبدالله (طهالنلام) ـ عن مَولُودٍ وُلِد، ليس بذَكرِ ولا أنثَى، وليس له إلّا دُبُر، كيف يورَّث؟

قال: «يجلِس الإمام، ويجلِس معه ناس، فيَدعو الله، ويُجيل السِهام على أيّ ميراثٍ يُورِّتُه، ميراثُ الذَكر، أو ميراث الأنثى، فأيّ ذلك خرَج ورَّنه عليه. ثمّ قال: «وأيّ قضيّة أعـدَل من قضيّةٍ يُجال عليها بالسِهام! إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ﴾.

٥٩٠٤٨ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فَضّال، والحَجّال، عن فَعْلَبَة بن مَيْمُون، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سُئِل عن مَولودٍ ليس بذَكَر ولا أنثى، ليس له إلّا دُبُر، كيف يُورَّث؟

قال: وبجلِس الإمام، ويجلِس عنده أناس من المُسلمين، فيدعو الله عزّ وجل، وتُجالُ السِهام عليه، على أيّ ميراثٍ بورَّث، أميراثُ الذَكر، أو ميراثُ الأنثى، فأيُّ ذلك خرّج عليه ورّثه، ثمّ قال: دوأيُّ قَضِيَّةٍ أعدَل مِن قَضِيَّةٍ عُجال عليها بالسِهام! يقول الله تعالى: ﴿ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ ﴾. قال: وما مِن أمرٍ يختَلِف فيه اثنان إلّا وله أصلٌ في كِتاب الله، ولكن لا تَبلُغه عُقولُ الرجال.

٩٩٠٤٩ - أحمد بن محمّد بن خالد: عن ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن منصور بن حازم، قال سأل بعض أصحابنا أبا عبدالله (مدالتهم) عن مسألة فقال: وهذه تخرّج في القرعّة، ثمّ قال: وأيّ قضيّة أعدّل من القرعّة، إذا فوض الأمر إلى الله عزّ وجلّ؟! ألبس الله تبارك وتعلى يقول: ﴿ فَلَنَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ ﴾ ١.

٧٩٠٥٠ عن صَبّاح المُزنيّ، عن الحسن الصفّار: عن العبّاس بن معروف، عن سَعْدان بن مسلم، عن صَبّاح المُزنيّ، عن الحارث بن حصيرة، عن حَبَّة العُرَتيّ، قال: قال أمير المؤمنين (عب التلم): فإنّ الله عرّض ولايتي على أهل السّماوات وعلى أهل السّماوات وعلى أهل السّماوات وعلى أهل الأرض، أفرَّ بها من أفرَّ، وأنكرَها من أنكر، أنكرها يونُس فحبّسه الله في بَطْنِ الحُوث حتّى أفرَّ بها».

٨٩٠٥١- ابن شهر آشوب: عن أبي حمزة النُماليّ، أنّه قال: دخّل عبدالله بن عمر على غليّ بن الحسين زين العابدين (عبدالله بن عمر على غليّ بن الحسين زين العابدين (عبدالله)، وقال: يابنَ الحُسَين، أنت الذي تقول: إنّ يونُسّ بن مَتّى إنّما لقيّ في الحوت ما لقيّ لأنّه عليه ولاية جَدّي فتوقّف عِندَها؟ قال: «بلى، تَكِلتك أُمُّك». قال عبدالله بن عمر: فأرني بُرهانَ ذلك إن

٤ ـ الكافي ٧: ١/١٥٧.

٥ ـ الكافي ٧: ١٥٨/٣.

٦ ـ المحاسن: ٢٠/٦٠٣.

٧ ـ بصائر الدرجات: ١/٩٥.

٨ ـ المناقب ٤: ١٣٨.

٦٣٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

كنت من الصادقين.

قال: فأمر عليّ بن الحسين (مدالتهم) بشَدِّ عَيْنَيْهِ بعِصابة، وعَيْنيَّ بعِصابة، ثمّ أمرَ بعد ساعةٍ بفَتْح أعيُنِنا، فإذا نحنُ على شاطئ بحرٍ تَضرِبُ أمواجُه، فقال ابن عمر: يا سيّديّ، دَمي في رقبيّك، الله الله في نفسي. فقال عليٌ بن الحسين (مدالتهم): وأرّدتَ البُرهان؟٤. فقال عبدالله بن عمر: أرِني إن كنتَ من الصادِقين.

ثمّ قال عليّ بن الحسين: «يا أيتها الحوت». فأطلّع الحوتُ رأسه من البحر مثل الجَبّل العظيم، وهو يقول: لبيّك لبّيك، يا وَلِيّ الله. فقال: «مَنْ أَنتَ؟» قال: أنا حوتُ يونُس، يا سيّدي، قال: «حدّ ثني بخبر يونُس». قال: يا سيّدي، إنّ الله تعالى لم يبعَثْ نبيّاً - من آدَم إلى أن صارَ جَدُّك محمد (منوه عهداته) - إلاّ وقد عرّض عليه ولايتكم أهل البيت، فمن قبلها من الأنبياء، سلّم وتخلّص، ومن توقّف عنها، وتتَعْتَع في حَمْلِها، لقي ما لقي آدَم من الممعضية، وما لقي نوحٌ من الغرق، وما لقي إبراهيمُ من النار، وما لقيّ يوسُفُ من الجبّ، وما لقي أيوبُ من البّلاء، وما لقي داودٌ من الخطيئة، إلى أن بعَث الله يونُس، فأوحى الله إليه: أن تَوَلَ أميرَ المؤمنين عليًا والأثمّة الراشِدين من صليه، في كلامٍ له. قال يونس: كيف أتولَى من لم أرّهُ ولم أعرِفه. وذهب مُغاضِباً. فأوحى الله تعالى إليّ: «أن التقيم يونُس ولا توهِنُ له عَظْماً» فمكث في بَطني أربعينَ صَباحاً يَطوفُ معي البيحار في ظُلُماتٍ ثلاث، يُنادي: «لا إله إلّا ونسَ سُبحانَك إنّي كنتُ من الظالِمين، قد قبِلتٌ ولاية علي بن أبي طالب والأثمّة الراشِدين من وُلدِه». فلما آمَن بولايتِكم أمرني ربّي فقذَفتُه على ساجل البّخر.

وقد تقدّمت روايات كثيرة في قصّة يونُس، في سورة يونس (١)، وسورة الأنبياء (٢).

٩/٩٠٥٢ - الطَّبَرْسِيّ: قرأ جعفر بن محمّد الصادق المبالتهم): اويزيدون،

عن احمد بن محمد، عن أبي يعقوب: عن محمد بن يعقوب: عن محمد بن محمد، عن أبي يحبى الواسطيّ، عن هيشام بن سالم، ودُرُست بن أبي منصورة عند، قال قال أبو عيدالله (عبدالله) والأنبياء والمرسّلون على أربع طبقات: فنبيّ مُنبَأ في نفسِه لا يعدو غبرتها ونبيّ يرى في النوم، ويسمّع الصّوت، ولا يُعاينه في البقظة، ولم يُبعث إلى أحد، وعليه إمام، مثل ما كان إبراهيم على لوط اطبهاالتلام، ونبيّ يرى في منامه، ويسمّع الصّوت، ويُعاين المنلك، وقد أرسِل إلى طائفة، قلّوا أو كَثُروا كيُونُس، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَىٰ مِاْفَةِ أَلْفِ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ . المنظك، وقد أرسِل إلى طائفة، قلّوا أو كَثُروا كيُونُس، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَىٰ مِاْفَةِ أَلْفِ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ . قال: يَزيدون ثلاثين أَلفاً، وعليه إمام، والذي برى في منامه، ويسمّع الصّوت، ويُعاين في البقظة، وهو إمام، مثل: أولي العَزْم، وقد كان إبراهيم (عبدالله) نبياً وليس بإمام، حتى قال الله: ﴿ إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِن ذُرِيتِيقَى أَلُو وَتَنا لا يكون إماماً».

<sup>(</sup>١) تقدّمت في تفسير الآية (٩٨) من سورة يونس.

<sup>(</sup>٢) تقدّمت في تفسير الآية (٨٧) من سورة الأنبياء.

٩ ـ مجمع البيان ١٨ ٧١٤.

هم \_الكافي ١: ١/١٣٣.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٣٤.

ورواه المفيد في (الاختصاص): عن أبي محمد الحسن بن حمزة الجسيني، عن محمد بن يعقوب، عن عدّة من أصحابه، عن أحمد بن محمد بن عبسى، عن أبي يحيى الواسطي، عن هِشام بن سالم، ودُرُست بن أبي منصور، عنهم (عليه الله الله الأنبياء والمُرسَلين على أربع طبقات: فَنَبيّ مُنَبًا في نفسِه، لا يَعدو غيره، وذكر الحديث بعينه (٢)، وفيه تغيير يسير ولعله من النُسّاخ، والله أعلم.

١١/٩٠٥٤ - عليّ بن إبراهيم: ذكر يونس فقال: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ \* إِذْ أَبَقَ﴾ يعني هرَب ﴿ إِلَىٰ ٱلْقُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ﴾ ﴿ فَسَاهَمَ ﴾ أي ألقى السِهام ﴿ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُذْحَضِينَ ﴾ أي من المَغوصين ﴿ فَالْتَقَمَهُ ٱلْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ... وَأَنْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينٍ ﴾، قال: الدُبَّاء.

ثمّ خاطب الله نبيّه، فقال: ﴿ فَاسْتَفْتِهِمْ أَلِرَبَّكَ آلْبَنَاتُ وَلَهُمُ آلْبَنُونَ ﴾، قال: قالت قريش: الملائكة هم بنات الله؛ فردّ الله عليهم، فقال: ﴿ فَاسْتَفْتِهِم ﴾ الآية. إلى قوله: ﴿ سُلطَانٌ مُّبِينٌ ﴾ ، أي حجّة قويّة على ما يزعُمون ﴿ وقوله تعالى: ﴿ وَقَوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ عَلَى الله عليهم، فقال: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمَتِ ٱلْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحضَرُونَ ﴾ يعنى في النار.

11/900 عنه الله على بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر اله التها، في قوله: ﴿ وَإِن كَانُواْ لِمَقُولُونَ \* لَوْ أَنَّ عِندَنَا ذِكْراً مِّنَ ٱلْأَوْلِينَ \* لَكُنَّا عِبَادَ آللهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ فَهُم كفّار فريش، كانوا يقولون: فاتل الله البَهود والنصاري كيف كذَّبوا أنبياءهم، أما والله لو أن عِندَنا ذِكراً من الأوّلين لكنّا عبادَ الله المُخلَصينَ؛ يقول: ﴿ فَكَفَرُواْ بِهِ ﴾ حين جاءهم رسولُ الله (سنن الله على الله ) فَسَوفَ يَعْلَمُونَ ﴾ . فقال جَبْرَئِيل: ايا محمد ﴿ إِنَّا لَنَحْنُ ٱلمُسَبِّحُونَ ﴾ .

قوله: ﴿ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ فَسَاءَ صَبَاحُ آلْمُنْذَرِينَ ﴾ يعني: العَذاب إذا نزَل ببني أُميَّة وأشباعِهم في آخِر الزمان. قوله: ﴿ وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينٍ \* وَأَبْصِرُ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴾، قذلك إذا أناهُم العَذابُ أبصَروا حبن لا ينفَعُهم النظر، وهذه في أهْلِ الشُّبُهات والضَلالات من أهلِ القِبْلَة.

۱۳/۹۰۵۹ عليّ بن إبراهيم، فال: حدّثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد بن خالد، عن العبّاس بن عامر، عن الرّبيع بن محمّد، عن يحيى بن مسلم، عن أبي عبدالله (علمالتلام)، قال: سَمِعتُه يقول: ﴿ وَمَا مِثّاً إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعْلُومٌ ﴾، قال: ٥نزلت في الأئِمّة والأوصياء من آلِ محمّد (منن الدعب واله).

١٤/٩٠٥٧ ـ وعنه، قال: حدَّثنا أحمد بن محمّد الشّيبَانيّ، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد بن ميمونه (١)، قال:

<sup>(</sup>٢) الاختصاص: ٢٢.

١١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٢٧.

۱۲ ـ تفسير القمى ۲: ۲۲۷.

١٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٧.

١٤ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر ومعجم رجال الحديث ١٦: ١٦١: بويه، وفي معجم رجال الحديث ٢: ٢٥٢: ثوية.

حدّ ثني محمّد بن سليمان، قال: وحدّ ثنا أحمد بن محمّد الشّيبّانيّ، قال: حدّ ثنا عبدالله بن محمّد التّفليسيّ، عن الحسن بن محبوب، عن صالح بن رَزِين، عن شِهاب بن عبد ربّه، قال: سمِعتُ الصادِقَ أبا عبدالله (طهالتلام) يقول: ويا شِهاب، نحنُ شجّرةُ النّبوّة، ومَعْدِنُ الرِسالة، ومُختَلف المَلائِكة، ونحنُ عَهدُ الله وذِمّتُه، ونحنُ وَدائِع الله وحُجّته، كنّا أنواراً صُفوفاً حَول العَرْشِ نُسَبِّح الله، فتُسَبِّحُ المَلائِكة (٢) بنسبيحِنا، إلى أن هبَطنا إلى الأرض فسبّحنا فسبّحنا فسبّحنا ألله الأرض بتسبيحِنا، وإنّا لنَحنُ الصَافون، وإنّا لنَحنُ المُسبّحون، فمّن وَفى بذِمّتِنا فقد وَفى بعَهْدِ الله عزّ وجلّ وعَهْدَه،

10/٩٠٥٨ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عمر بن يونس الحنفيّ اليّماميّ، عن داود بن سليمان المَرْوَزِيّ، عن الرّبيع بن عبدالله الهاشِميّ، عن أشياخ من آل عليّ بن أبي طالب رعب التهاميّ، قالوا: قال عليّ (عبدالله) في بعض خُطَبه: وإنّا آلُ محمّد كنّا أنواراً حول العَرش، فأمرَنا الله بالتسبيح فسبَّحنا، فسبَّح أهلُ الأرض فأمرنا الله بالنسبيح فسبَّحنا، فسبَّح أهلُ الأرض بتسبيحنا، وإنّا لنّحنُ المُسَبِّحون».

19/9-09 عنال: وروي مرفوعاً إلى محمد بن زياد، قال: سأل ابن مهران عبدالله بن العبّاس (منها عنه عن تفسير قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلصَّافُونَ \* وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلْمُسَبّحُونَ ﴾ فقال ابن عبّاس: إنّا كنّا عند رسول الله (منه عبدراله)، فأمّا رآه النّبيّ (منه عبدراله) تبسّم في وجهه، وقال: ومَرْحَبا بمن خلقه الله قبل آدَم بأربعين ألف عام ه. فقلت: يا رسول الله، أكانَ الابنُ قبلَ الأب؟ قال: «نعم، إنّ الله تعالى خلقني، وخلق عليّاً قبل أن يخلّق آدَم بهذه المُلّة، على توربٌ فقسمه يضفين، فخلقني من يصفه، وخلق علياً من النصف الآخر قبلَ الأشباء كلّها، ثمّ خلق الأشياء، فكانت مُظلّمة، فنوّرها من نوري ونور علي، ثمّ جعلنا عن يَمينِ العرش، ثمّ خلق الملائكة، فكانت مُظلّمة في عليه الله السابق أن لا يدخل الناز مُحبُّ لي ولِعَليّ، ولا يدخل الجنّة مُبغضٌ لي ولِعَليّ، ولا يدخل الجنّة مُبغضٌ لي ولِعَليّ، ولا يدخل الجنّة

ألا وإنّ الله عزّ وجلّ خلق ملائكة بأيديهم أباريق اللّجين (١)، مملوءة من ماء الحياة من الفِرْدُوس، فما من أخدٍ من شيعة عليّ إلّا وهو طاهِرُ الوالِدَين، تَقيّ، نقيّ، مؤمِنّ، مُوفِنّ بالله، فإذا أراد أبو أخدِهم أن بُواقِعَ أهلَه جاء مَلكُ من الملائكة الذين بأيدِيهم أباريق من ماء الجنّة، فيطرّح من ذلك الماء في آنِيَتِه التي يشرّب منها، فيشرّب من ذلك الماء، فينبّت الإيمانُ في قلبه كما ينبّت الزرع، فهم على بيّنةٍ من ربّهم، ومن نبيّهم، ومن وَصبّه عليّ، ومن ابنتى الزهراء، ثمّ الحسين، ثمّ الأئمّة من وُلدِ الحسين،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فيسبح أهل السماء،

١٥ ـ تأويل الآيات ٢: ١٠/٥٠١.

١٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٠/٥٠١.

<sup>(</sup>١) اللُّجَين: الفِضّة. «النهاية ٤: ٢٢٥».

سورة الصاقّات (٣٧) ......

فقلت: يا رسول الله، ومَن هم الأثمّة؟ قال: «أحَد عشَر منّي، وأبوهم عليّ بن أبي طالب. ثمّ قال النبيّ (سلّناه عليه رائه): «الحَمدُ لله الذي جعَل محَبّة عليّ والإيمانَ سبّبَين، يعني: سبّباً لدُخول الجَنّة، وسبّباً للنجاةِ من النارة.

١٧/٩٠٦٠ عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ ﴾: أي بمكانهم ﴿ فَسَاءَ صَبَاحُ ٱلْمُنْذَرِينَ ﴾.

قوله تعالى:

### سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ [ ١٨٠ ]

1/9.71 محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن الحسبن بن سعيد، عن محمد ابن داود، عن محمد بن عَطِيّة، قال: جاء رجل إلى أبي جعفر (عبدالتلام) من أهل الشام، من عُلماتهم، فقال: يا أبا جعفر، جئتُ أسألك عن مسألةٍ قد أعْبَت عليَّ أن أجِدَ أحَداً يُفتِّرُها، وقد سألتُ عنها ثلاثة أصنافٍ من الناس، فقال كلُّ صِنْفِ منهم شبئاً غير الذي قال الصِنْفُ الآخر. فقال له أبو جعفر (عبدالتلام): وما ذاك؟، قال: إنّي أسألك عن أوّلِ ما خلق الله من خلّقِه، فإنّ بعض من سألتُه قال: القدر، وقال بعضُهم: القلّم، وقال بعضُهم: الرُّوح.

فقال أبو جعفر (على السّلام): «ما قالوا شيئاً، أخبِرُك أنّ الله تعالى كان ولا شيء غيره، وكان عزيزاً ولا أحَد كان قبل عِزّه، وذلك قوله: ﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ﴾

والحديث طويل، ذكرناه في قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاَّءِكُلَّ شَيْءٍ حَى أَفَلَا يُؤْمِنُونَ﴾ من سورة الأنبياء (۱)

مرزخت كالميزر عن استدى

١٧ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٨.

سورة الصافّات آية ـ ١٨٠ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۹۱/۹۴.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٣٠) من سورة الأنبياء.

## سورة صَ

### فَضْلُها

۱/۹۰۹۲ من بابُويَه: بإسناده، عن أبي جعفر الله السلام، قال: «مَنْ قرأ سورة (صَ) في ليلة الجُمُّعة أعطِيَ من خَبرِ الدُّنيا والآخِرَة ما لم يُعطَ أَحَدُّ من الناس إلا نَبيُّ مُرسَل، أو مَلَكُ مُقَرَّب، وأدخَله الله الجنّة، وكلَّ من أحَبٌ من أهل بينِه، حتى خادِمَه الذي يَخدِمُه وإن لم يَكُن في حَدٌّ عِبالِه، ولا في حَدًّ من يُشفّع فيه».

٢/٩٠٩٣ ـ ومن (خواصّ القرآن): رُوي عن النبيّ (سَارَانه على واله)، قال: «مَن قرأ هذه السورة كان له من الأجر وَزن كلّ جبَلٍ سخّره الله لداود عَشر مرّات، وعصّمه الله أن يُصِرّ على ذَنْبٍ صغيرٍ أو كبير. ومن كتّبها وجعّلها تحت قاضٍ أو والي لم يَقِفِ الأمرُ في يَدِه أكثَر من ثلاثة أيّام، وظهرت عيوبُه، وعُزِل، وانفَضّ مَن حَوله».

م ٣/٩٠٦٤ وقال رسول الله (سلن الدعل وآد) المن كتبها تحب قاض ، أو والي لم يَقِف الأمرُ بيّدِه أكثر من ثلاثة أيّام، وظهرت للناس عيوبُه، وتفرّق الناسُ مِن حوله».

19.90 وأخرَقه، وجعَلها في مَوضِع قاضٍ، أو مُوضِع شُرُطَةٍ لم يَقُم عليه ثلاثة أيّام إلّا وقد ظهَرت عُيوبُه، وتنقّص الناسُ بقَدره، ولا يَنفُذ له أمرٌ بعدَ ذلك، ويبقى في ضِيقٍ وشِدّةٍ بإذنِ الله تعالى.

سورة صَ . فضَّلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٢.

۲ \_...، مجمع البيان ۸: ۷۲۳.

۳ ـ خواص القرآن: ٤٨ «مخطوط».

£ \_ خواص القرآن: ٤٨ ((مخطوط)).

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمْنِ آلرَّحِيمِ صَ وَٱلْقُرْءَانِ ذِى ٱلذِّكْرِ - إلى نوله نعالى ـ عَجِّلْ لَنَا قِطَّنَا قَبْلَ يَــوْمِ الحِسَابِ [١٩-١]

1/9·٦٦ عليّ بن إبراهيم: ﴿ صَ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي ٱلذُّكْرِ ﴾، قال: هو قَسَم، وجَوابُه: ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَشِقَاقٍ ﴾ يعني في كُفْر.

٧٢٠٦٧ - ابن بابَوَيه، قال: أخبرنا أبو الحسن محمّد بن هارون الزَنْجَانيّ فيماكتب إليّ على يَدَي عليّ بن أحمد البَغداديّ الوَرَاق، قال: حدّثنا مُعاذ بن المُنَنَى العَنْيَريّ، قال: حدّثنا عبدالله بن أسماء، قال: حدّثنا مُحويْرِيّة، عن سُفيان بن سعيد الثّوريّ، قال: فلتُ: لجعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عليهم التهم): يابن رسول الله، ما معنى قول الله عزّ وجلّ: ﴿صَ ﴾؟

قال: ﴿ صَلَىٰ عَبِنَ تَنْبُعِ مِن تَحْتِ الْعَرْشِ، وهي التي تَوَضَّأُ مِنْهَا الْتَبِيِّ (سَلَىٰ اَهُ عَلِيهِ لَمُّا عُرِج به، ويدخُلها جَبْرُنْيل (على السَلام) كُلُ يومٍ دَخلةً، فينغَمِس (١) فيها، ثمّ يخرُج مِنْها فينفُض أَجنحَتُه، فليس مِن قَطْرَةٍ تقطُر مِن أَجنِحَتِه إِلَّا خَلَقَ الله تِبارِكُ وَتَعَالَى مِنْهَا مَلْكًا يُسبِّح الله، ويُقدِّسه، ويُكبَّره، ويَحمَده إلى يوم القيامة».

٣/٩٠٦٨ ـ وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن عليّ ماجِيلوّيه، عن عمّه محمّد بن أبي القاسم، عن محمّد بن عليّ الكوفيّ، عن صَبّاح الحَذّاء، عن إسحاق بن عَمّار، قال: سألت أبا الحسن موسى بن جعفر (عبدالنلام) ـ وذكر صَلاة

سورة صَ آية ١٩٠١.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٢٨.

٢ ـ معاني الأخبار: ١/٢٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فيغتمس.

٣ ـ علل الشرائع: ١/٣٣٤.

النبيّ (صنن عبه رآد) ليلة المعقراج -إلى أن قال: قلتُ: مجعِلتُ فِداك، وما (صَّ) الذي أمِرَ أن يغنَسِل منه؟ قال: «عينٌ تنفَجِرُ من رُكْنٍ من أركانِ العَرْش، يُقال له ماء الحياة، وهو ما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ضَ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي ٱلذَّكْرِ﴾ إنّما أمّره أن يتوضّأ، ويَقرأ، ويُصَلّي.

١٩٠٦٩ محمد بن يعقوب: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن ابن أذَينة، عن أبي عُمَير، عن ابن أذَينة، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله): ثمّ أوحى الله إليّ: يا محمد، أدنً من صاد، والله إليّ: يا محمد، أدن من صاد، فاغسِل مساجِدك، وطَهُرُها، وصَلَّ لربُك. فدنا رسول الله (سنن عبداله) من صاد، وهو ماء يسيل من ساق العرش الأيمن، وذكر الحديث.

جابر، عن أبي جعفر (عبدالندم)، قال: وأقبل أبو جَهْل بن هشام ومعه قوم من قُرَيش، فدخلوا على أبي طالب. فقالوا: وابن أبي جعفر (عبدالندم)، قال: وأقبل أبو جَهْل بن هشام ومعه قوم من قُرَيش، فدخلوا على أبي طالب. فقالوا: إنّ ابن أخيك قد آذانا، وآذى آلهتنا، فادعُه ومُرّهُ فليَكُفَّ عن آلهينا، ونَكُفَّ عن إلهه. قال: فبعَث أبو طالب إلى رسول الله (منها عبد رتاد)، فدّعاه، فلما دخل النبيّ (منها عبد رتاد) لم يَرَ في البيت إلاّ مُشرِكاً، فقال: السلامُ على مَن اتّبع الهدى. ثمّ جلس، فخبره أبو طالب بما جاءوا له، فقال: فَهَلْ لهم في كلمة خير لهم مِن هذا، يَسُودونَ بها العرب ويطرون أعناقهم؟ فقال أبو جهل: نعم، وما هذه الكلمة؟ فقال: تقولون: لا إله إلا الله. قال: فوضّعوا أصابعهم في آذانهم، وخرّجوا هُرّاباً، وهم يقولون: ما سَمِعنا بهذا في المِلّةِ الآخِرَة، إن هذا إلّا اختِلاق. فأنزل الله تعالى في قولهم: ﴿ صَ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي ٱلذِّكْرِ ﴾ إلى قوله: ﴿ إلّا آخْتِلاقٌ ﴾ .

المأمون الآيات التي في الأنبياء، إلى أن قال المأمون: فأخبِرْني - يا أبا الحسن - عن قول الله تعالى: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ آلْهُ مَا المَعْدُ وَ عَنْدُهُ وَ عَنْ عَنْ اللهُ المأمون؛ يابنَ وَسُولُ الله وَ أَلْبُونُ وَ الله المأمون الله عصومون؟ هُ الله المأمون عَنْ فَولُ الله تعالى عَنْ قَولُ الله تعالى عَنْ قَولُ الله تعالى عَنْ عَنْ اللهُ المأمون فَأَخْبِرُني - يا أبا الحسن - عن قولُ الله تعالى: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ آلَهُ مَا تَقَدَّمُ مِن ذَنِيكَ وَمَا تَأْخُرُ ﴾.

فقال الرضاره و و الله الله و يكن أحد عند مُشْرِكي أهل مكة أعظم ذنباً من رسول الله (من اله عله واله)، لأنهم كانوا يعبُدون من دون الله ثلاث مائة وستُين صنماً، فلما جاءهم (من الله عله والد بالدعوة إلى كلمة الإخلاص كَبُر ذلك عليهم وعَظُم، وقالوا: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِهَةَ إِلَها وَاحِداً إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ \* وَآنْطَلَقَ المَلا مِنهُمْ أَنْ آمْشُواْ وآضيرُواْ عليهم وعَظُم، وقالوا: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِهَةَ إِلَها وَاحِداً إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ \* وَآنْطَلَقَ المَلا مِنهُمْ أَنْ آمْشُواْ وآضيرُواْ عَلَيْ عَالِهَ إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ إِنَّ هَذَا إِلَّا آخْتِلاقٌ ﴾ فلما فتَح الله عز وجل على على الله عنه و من الله عنه عنه و على الله عنه و من الله عنه و من الله عنه و من الله و منه أنها الله و اله و الله و اله و الله و ا

٤ ـ الكافي ٣: ١/٤٨٢.

٥ ـ الكافي ٢: ٧٤ /٥.

٦ ـ عيون أخبار الرضا ١: ٢٠٢/١.

سورة صَ (٣٨) ........

تأخَّرَ﴾ (''عند مُشرِكي أهل مَكَة بدُعائك إلى توحيد الله فيما تقدَّم وما تأخَّر، لأنّ مُشْرِكي مَكّة أسلَم يعضُهم وخرَج بعضُهم من مكّة، ومَن بقي منهم لم يَفْدِر على إنكار التوحيد إذا دعا الناس إليه، فصار ذَنبُه عندَهم في ذلك مَغفوراً بظُهورِه عليهم». فقال المأمون: لله ذَرُّك، يا أبا الحسن.

به ٧٩٠٧٢-الطَبَرْسِيّ في (إعلام الورى): بالإسناد عن مُجاهدين جَبْر، قال: كان ممّا أنعَم الله على عليّ بن أبي طالب (طبه النه النه الخير أنّ قُرَيشاً أصابتهم أزْمَة شديدة، وكان أبو طالب ذا عِيال كثيرة، فقال رسولُ الله (منّنات عبد الله) للعبّاس عمّه، وكان من أبْسَر بني هاشم: يا عبّاس، إنّ أخاك أبا طالب كثيرُ العِيال، وقد أصابَ الناسَ ما تَرى من هذه الأزْمَة، فانطَلِق، حتّى تُخفّف عنه مِن عِياله. فانطلقا إليه، وقالا له، فقال: اتركوا لي عَقيلاً، وخُذوا مَنْ شنتم. فأخذ رسولُ الله (منّناه عبد وآله) عليّاً، فضمّه إليه، فلم يَزل عليّ مع رسول الله (منّناه عبد وآله) حتى بعثه الله نبيّاً، فاتبعّه على، وآمّن به، وصدّقه.

قال عليّ بن إبراهيم: فلما أنى على رسول الله (ستن الله والنه على الله الله على الله على النه عليه: ﴿ فَاصْدَعُ بِمَا تُوْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ (ا) خخرَج (الرسول الله الله الله الله الله الله المحبّر، وقام على الجبّر، وقال: وبا معشر فريش، وبا معشر العرّب، أدعوكم إلى عبادة الله وخلّع الأنداد والأصنام، وأدعوكم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأبّى رسول الله، فأجبوني تملِكوا بها العرّب، وتدينُ لكم بها العجّم، وتكونوا مُلوكاً في الجنّة، فاستقرّهُ وا منه، وضحكوا، وقالوا: جُنَّ محمّد بن عبدالله. وآذَوهُ بالسنتيهم، فقال له أبو طالب: بابنَ أخ، ما هذا؟ قال. وبا عمّ، هذا دينُ الله الذي ارتضاه لممّلائكيه وأنبيائه، ودينُ إبراهيم والأنبياء من بعده، بعثني الله رسولاً إلى الناس، فقال: يابنَ أخ، إنّ قومَك لا يقبّلون هذا منك، فاكفّ عنهم. فقال: لا أفقل، فإنّ الله قد أمّرني بالدُعاء. فكفّ عنه أبو طالب. وأقبل رسولُ الله (ماناه عدوان) في الدُعاء في كلّ وقتِه بدعوهم، ويُحدُّرهم، فكان من سميع من خبره ما علي وأقبل رسولُ الله (ماناه عدوان) في الدُعاء في كلّ وقتِه، بدعوهم، ويُحدُّرهم، فكان من سميع من خبره ما طالب، وقالوا: اكفّف عنا ابنَ أخبائ، فإنّه قد سَقُه أحلامنا، وسَبّ آلهتنا، وأقسَد شُبَائنا، وفرّق جماعتنا، فذعاه أبو طالب، فقال: يابنَ أخ، إنّ القومَ قد أتوني يسألونك أن تَكفّ عن آلهتِهم، قال: وبا عم، لا أستطيع أن أخالِفَ أمر ربّي ه فكان يَدعوهم، ويُحدُّرهم العَذاب، فاحتَه عت قريش إليه، فقالوا له: إلام تدعونا، با محمّد؟ قال: وإلى شهادة أن لا فكان يَدعوهم، ويُحدُّرهم العَذاب، فاحتَه عت قريش إليه، فقالوا له: إلام تدعونا، با محمّد؟ قال: وإلى شهادة أن لا فكان يَدعوهم، ويُحدُّرهم العَذاب أن مَا يذُولُ وقالَ آلكَائِرُونَ هذَا سَاحِرُ كَذَّاتٍ \* أَجَعَلَ آلأَلِهَةً إِلها واحداً؟! فحكى الله سبحانه، قولهم: هُجَابُ إلى قوله: ﴿ وَالَى المُولُونُ هَذَا سَاحِرُ كَذَّاتُ \* أَجَعَلَ آلأَلهَةً إِلها واحداً؟! فحكى الله سبحانه، قولهم: هُجَابُ إلى قوله: ﴿ وَالْ اللّهُ اللّهُ وَسَلُولُ اللّه وسَعَد إلَّا أَنْ عَلَى اللّه وسَدِي اللّه وستَين إلها، ونعبُد إلها واحداً؟! فحكى الله سبحانه، قولهم عُجَابُ إلى قوله: ﴿ وَالَى المُعَالِدُ اللّه وستَين إلها، ونعبُد إلها واحداً؟! فحكى الله المؤلف الله المؤلف المؤلف المؤلف المؤلف المؤلف المؤلف المؤلف الم

<sup>(</sup>١) الفتح ٤٨: ١ و ٢.

۷ \_ إعلام الورى: ۲۸.

<sup>(</sup>١) الحجر ١٥: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي، ط»: فجزع.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: خبر ما سمع.

٣٧٠ - ٨/٩٠٧٣ وعن أمير المؤمنين (عبدالتلام) في خُطبَيتِه القاصِعة، قال: «لقد كنتُ معه (من الفراله عبداله) لمّا أتاه المَلأُ من قُرَيش، فقالوا له: يا محمّد، إنك قد ادَّعبْتَ عظيماً لم يَدّعِه آباؤك ولا أحد من أهل بيتِك، ونحنُ نسألك أمراً إن أجبّتنا إليه وأرَيْتناه عَلِمنا أنك نَبي ورَسول، وإن لم تَفعَلْ عَلِمنا أنك ساحِرٌ كذَّاب. فقال لهم: وما تَسألون؟ قالوا: تدعو لنا هذه الشجَرة حتى تنقَلِع بعُروقها، وتَقِفَ بين يدّيك. فقال لهم (منزاة عبداله): إنَّ الله على كل شيءٍ قدير، فإن فعل ذلك بكم تُؤمنون، وتَشهدون بالحقّ؟ قالوا: نعم. قال: فإني سأريكُم ما تَطلُبون، وإنّي لأعلم أنكم لا تفيئون إلى خير، وأنّ فيكم مَنْ يُطرّح في القليب (١)، ومن يُحَرِّب الأحزاب.

ثمّ قال: أيتها الشجرة، إن كنتِ تؤمنين بالله واليوم الآخِر، وتَعلَمين أنّي رسولُ الله فانقَلِمي بعُروقِك حتى تقفي بين يَدّي بإذنِ الله. والذي بعنه بالحقّ لانقلَعت بعُروفِها، وجاءت ولها دَوِيَّ شديد، وقَصْفٌ كقَصْفِ أُجنِحةِ الطَّير حتى وقفَتْ بين يبدّي رسولِ الله (سنزاه عله داله) مَرفوعة ""، وألقَتْ بغُصنِها الأعلى على رسول الله (منزاه عبدراله)، وببعض أغصانِها على مَنْكِبي، وكنتُ عن يَمينه (منزاه عبدراله)، فلمّا نظر القومُ إلى ذلك قالوا عُلوا عُلوا واستِكباراً: فمُرها، فليأتِك نِصفُها وببقى نِصفُها. فأمرها بذلك، فأقبَل إليه نِصفُها كأعجَب إقبال، وأشده دوياً، فكادَت تَلتَفّ برسولِ الله، فقالوا كُفراً وعُتُواً. فمُرْهذا النِصف يَرجِع إلى نِصْفِه. فأمره (منزاه عبدراله)، فرجَع، فقلتُ أنا: لا إله إلا الله، إنّي أوّل مُؤمن بك يا رسول الله، وأوّل مَنْ آمَن بأنّ الشجرة فعلت ما فعلت بأمرِ الله، تصديقاً لئبوتك، وإجلالاً لكلمتيك. فقال القوم: بل ساحِرٌ كَذَاب، عَجيبُ السّحر، خَفيفٌ فيه، وهل يُصدّ قَل في أمرِك غير هذا؟ يعنونني».

٩/٩٠٧٤ على بن إبراهيم: فوله: ﴿ كُمْ أَهْلُكُنَا بِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنِ فَنَادَواْ وَلَاتَ حِينَ مَنَاصٍ ﴾ أي ليس هو وقت مَفَر، وفوله: ﴿ وَعَجِبُواْ أَن جَآءَهُم مُّنذِرٌ مَنْهُمْ ﴾ قال: نزلت بمكة، لمّا أظهر رَسولُ الله (سلن ه طه راله) الدّعوة بمكة اجتمَعت قُريش إلى أبي طالب، فقالوا: يا أبا طالب، إنّ ابن أخيك قد سَفَّه أحلامَنا، وسَبَّ آلهَنَنا، وأفسَد شُبَائنا، وفَرَق جماعتَنا، فإن كان الذي يحمِلُه على ذلك العَدَم؛ حملنا (١) له مالاً حنّى بكونَ أغنى رَجُلٍ في قُريش، ونُمَلِّكُه علينا.

فأخبَر أبو طالب رسولَ الله (منزاه عدراله) بذلك، فقال: الو وضعوا الشّمسَ في يَميني، والقَمر في شِمالي ما أرَدتُه، ولكن يُعطونني كلمة يَملِكون بها العرب، ويَدينُ لهم بها العجم، ويكونون مُلوكاً في الآخِرة، فقال لهم أبو طالب ذلك، فقالوا: نَعم، وعَشْرَ كلمات. فقال لهم رسولُ الله (سلزاة عدراله): الشهدون أن لا إله إلا الله، وأنّي رسولُ الله ه. فقالوا: نَدَعْ ثلاث مائة وستّين إلها، ونعبُد إلها واحِداً؟! فأنزَل الله تعالى: ﴿ وَعَجِبُواْ أَن جَاءَهُم مُنذِرٌ مّنْهُمْ

۸\_إعلام الورى: ۲۲.

<sup>(1)</sup> القليب: البئر. «مجمع البحرين ٢: ١٤٩».

<sup>(</sup>٢) في «ط» نسخة بدل، والمصدر: مرفرفة، الشجر الرفيف: المتندّي، انظر «لسان العرب ٩: ١٢٥».

٩ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: جمعتا.

وَقَالَ ٱلْكَافِرُونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذَّابٌ \* أَجَعَلَ ٱلْأَلِهَةَ إِلَها وَاحِداً ﴾ إلى قوله: ﴿إِلَّا آخْتِلاقٌ ﴾، أي تَخليط ﴿ أَءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكرُ مِن بَيْنِنَا بَلْ هُمْ فِي شَكَّ مِّن ذِكْرِي ﴾ إلى قوله: ﴿ مِنَ ٱلْأَحْزَابِ ﴾ بعني الذبن تحرَّبوا يوم الخَنْدق. ثمّ ذكر هَلاك الأمم الماضِية، وقد ذكرنا خبرَهم في سورة هود، وغيرها (").

قال قوله: ﴿ وَمَا يَنظُرُ هَوُّلاً هِ إِلَّا صَيْحةً وَاحِدةً مَّا لَهَا مِن فَوَاقٍ ﴾ أي لا يفيقون من العذاب، وقوله: ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا عَجِّلْ لَنَا قِطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴾ أي نَصيبَنا، وصكّنا " من العذاب.

10/9.۷٥ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن سَلَمة بن الخطّاب، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ، عن إبراهيم بن مُضعّب، عن سُعْد، عن الأصبَغ، عن عليّ (عبدالله)، في قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا عَجُلْ لَنَا قِطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴾، قال: وتصيبهم من العَذاب؛.

قوله تعالى:

## آضسيِرْ عَسلَىٰ مَسايَسقُولُونَ - إلى نوله تعالى - بِمَسا نَسُواْ يَسوْمَ آلْحِسَابِ [ ١٧ - ٢٦]

١/٩٠٧٦ عليّ بن إبراهيم: ثمّ خاطب الله عزّ وجلّ نبيّه، فقال: ﴿ أَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَٱذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا ٱلْأَيْدِ إِنَّهُ أَوَّابٌ ﴾ أي دَعَاء (١).

٧٧ - ٢/٩ - ابن بابويه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمْران الدَقّاق (رَحِه الله)، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفيّ، قال: حدّثنا الحسين بن الحسن، قال: حدّثنا بكر، أبي عبدالله الكوفيّ، قال: حدّثنا الحسين بن الحسن، قال: حدّثنا بكر، عن أبي عبدالله البَرقيّ، عن عبدالله بن بَحْر، عن أبي أيُوبُ الحَرّاز، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عبدالتهم)، قال: قال الله: ﴿ وَآذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا آلْأَيْدِ ﴾. فقال: «البَدُ في كلام العرَب: القُوّة والنِعمة». وتلا الآبة.

وسيأتي الحديث بزيادة، في قوله تعالىٰ: ﴿قَالَ يَا إِبْلِيسَ مَا مَنْعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَئَ أَسْتَكْبَرْتَ﴾ (١).

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير الآيات (٣٦ ـ ٤٩) و(٥٠ ـ ٥٣) من سورة هود، والإحالة المذكورة هي لعليّ بن إبراهيم القمّي.

<sup>(</sup>٣) في نسخة من «ج، ي، ط»: وصلنا.

١٠ ـ معاني الأخبار: ١٠/٢٢٥.

سورة صَ آية ١٧٠ ـ ٢٦ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٢٩.

<sup>(</sup>١) الدَّعَاء: الكثير الدُّعاء. «أقرب الموارد ، دعو ، ١: ٣٣٧».

٢ ـ التوحيد: ١٥٣ /١.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (٧) من تفسير الآيات (٦٧ ـ ٧٥) من هذه السورة.

٣/٩٠٧٨ على بن إبراهيم: قوله: ﴿إِنَّا سَخُّرْنَا ٱلْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَٱلْإِشْرَاقِ﴾ بعني إذا طلَعت الشمس ﴿ وَٱلطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُلِّ لَهُ أَوَّابٌ \* وَشَدَدْنَا مُلْكَهُ وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْحِكْمَةَ وَفَصْلَ ٱلْخِطَابِ ﴾.

4/9049 - ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن زِياد بن جعفر الهَمْدانيّ (رضه الله على قال: حدَّثنا عليٌ بن إبراهيم ابن هاشم، عن أبي الصّلْت الهَرَويّ، قال: كان الرضا (عبدائنهم) يُكلِّم الناس بلُغاتهم، وكانَ والله أفصَحَ الناس وأعلَمَهم بكلّ لسانٍ ولُغَة، فقلتُ له يوماً: يابنَ رسولِ الله، إنّي لأعْجَب من معرِفتِك بهذه اللُغات على اختِلافها! فقال: «يا أبا الصّلْت، أنا حُجَّة الله على خَلْقِه، وماكانَ الله ليتَّخِذَ حُجَّةً على قومٍ وهو لا يعرِفُ لُغاتهم، أما بلَغك ما قال أمير المؤمنين (عبدائنهم): وأوتينا فَصْلَ الخِطاب؟ فهل فَصْلُ الخِطاب إلَّا مَعرِفةُ اللّغات؟).

٠٨٠٩٠٨٠ عليّ بن إبراهيم: في فوله: ﴿ وَهَلَ أَتَاكَ نَبَوُّا ٱلْخَصْمِ إِذْ تَسَوَّرُواْ ٱلْمِحْرَابَ ﴾ يعني نؤلوا من المِحراب ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَىٰ دَاوُدَ فَفَزِعَ مِنْهُم ﴾ إلى فوله: ﴿ وَخَرَ رَاكِعاً وَأَنَابَ ﴾.

المجاهد على الصادق (طهات الله عن إبراهيم: حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن هشام، عن الصادق (طهات الله)، قال: وإنّ داوَد (طهات الله عزّ وجلّ خليفة في الأرض، وأنزّل عليه الزّبور، أوحى الله عزّ وجلّ إلى الجبال والطّبر أن يُسَبّحن معه، وكان سبّبه أنّه إذا صلّى بِبَني إسرائيل قام وزيرُه بعدما يفرُغ من الصّلاة قبحمد الله ويُسبّحه، ويُكبّره، ويُهلّله، ثمّ يمدّح الأنبياء (طهم تنبر) نبيّاً نبيّاً، ويذكُر من فَصْلِهم، وأفعالِهم، وشُكرِهم، وعبادتهم لله سُبحانه وتعالى، والصّبْرِ على بَلائه، ولا يذكُر داود (طهات الله)، فنادى داود ربّه، فقال: يا ربّ، قد أنعَمْت على الأنبياء بما أثنيت عليهم، ولم تُثنِ عليّ. فأوحى الله عزّ وجلّ إليه: هؤلاء عبادٌ ابتلَيتُهم فصبّروا، وأنا أثني عليهم بذلك. فقال: يا ربّ، فابتلِني حتى أصير. فقال: يا داود الم أعلِمهم، العافية؟ إنّي ابتَلَيتُ هؤلاء ولم أعلِمهم، وأنا أبتلِك وأعلِمك أنّ بَلائى في سنة كذا، وشَهْر كُذا، ويَوم كذا.

وكان داود (عدالتهم) يُفرغ نفسه لعِبادَته بوماً، ويقعُد في مِحرابه، ويوماً يقعُد لبني إسرائيل فيحكم بينهم، فلماكان في اليوم الذي وعده الله عزّ وجلّ اشتَدّت عِبادَتُه، وخلا في محرابه، وحجّب الناسَ عن نفسِه، وهو في مِحرابه يُصلّي فإذا بطائرٍ قد وقع بين يدّيه، جناحاه من زَبَرْ جَد أَخْضَر، ورِجُلاه من ياقوتٍ أحمَر، ورأسه ومِنقاره من لؤلؤ وزَبَرْ جَد، فأعجَبه جدّاً، ونَسِيَ ماكان فيه، فقام لبأخُذه، فطارَ الطائر فوقع على حائِط بين داود وبين أوريا ابن حنان، وكان داود قد بَعث أوريا في بَعْث، فضعِد داود (عداته) الحائِط لبأخُذَ الطائر وإذا امرأة أوريا جالسة تغسّل، فلمّا رأت ظلّ داود نشرَت شعرَها، وغطّت به بدّنها، فنظر إليها داود. فافتتَن بها، ورجّع إلى محرابه، وئيسيَ ماكان فيه، وكتب إلى صاحِبه في ذلك البَعْث: لمّا أن تصير إلى موضِع كَبْت وكيّت، يُوضّع التابوت بينهم وبين عدوّهم.

۳ ، تفسير القمى ۲: ۲۲۹.

٤ ـ عيون أخبار الرضا رمندالتهم ٢ ، ٢٢٨.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٢٢٩.

٦ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٢٩.

سورة ص (٣٨) ...... ١٤٧

وكان التابوت في بني إسرائيل، كما فال الله عزّ وجلّ: ﴿ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّبُكُمْ وَبَقِيَّةٌ مَّمًا تَرَكَ ءَالَ مُوسَىٰ وَءَالَ هَنْرُونَ تَحْمِلُهُ ٱلْمَلائِكَةُ ﴾ (1) وقد كان رُفِع بعد موسى (عبدالتلام) إلى السّماء لمّا عَمِلت بنو إسرائيل المتعاصي، فلمّا غلّبهم جالوت، وسألوا النبيّ أن يبعَث إليهم مَلِكاً يُقائِل في سَبيل الله بعَث إليهم طالوت، وأنزَل عليهم التابوت، وكان التابوت إنسانٌ كُفَّرَ وقُئِل، ولا عليهم التابوت، وكان التابوت إذا وُضِع بين بني إسرائيل وبين أعدائِهم ورجَع عن التابوت إنسانٌ كُفَّرَ وقُئِل، ولا يَرجِع أَحَد عنه إلا ويُقتَل.

فكتب داود إلى صاحبه الذي بعثه: أن ضَع التابوت بينك وبين عَدوّك، وقدّم أوريا بن حنان بين يَدَي التابوت. فقدّمه، فقُيل أوريا، فلمّا قُيل أوريا دخل عليه الملكان، ولم يَكُنْ تزوّج امرأة أوريا، وكانت في عِدَّتها، وداودُ في مِحرايِه يَوم عِبادَتِه، فدخل عليه الملكان من سَقْفِ البّيت، وقعدا بين يدّيه، ففَزع داودُ منهما، فقالا: لا تخفّ، خَصْمانِ بَغى بعضنا على بَعْض، فاحكُم بيننا بالحقّ ولا تُشطِط، واهدِنا إلى سَواء الصِراط، ولداود حينئذٍ تسع وتسعون امرأة ما بين مَهِيرة (أ) إلى جارية، فقال أحدُهما لداود: إنّ هذا أخي له يَسعٌ ويسعون نعجة، ولي نعجة واحدة، فقال: أغْفِلنبها؛ وعَزّني في الخِطاب. أي ظلَمني وقهرني، فقال داود كما حكى الله عزّ وجلّ: ﴿ لَقَدْ ظلَمَكُ وقال: فِصَحِكُ المُستعدى عليه من المَلائكة وقال: يسمّ الله يَعْجَيَكُ إلَى يَعاجِه ﴾ إلى قوله: ﴿ وَخَرّ رَاكِما وَأَنَابُ ﴾، قال: فضّحِك المُستعدى عليه من المَلائكة وقال المُسلك على عليه و على نفسِه. فقال داود: أتَصْحَك وقد عَصَيت! لقد همَمت أن أهضِم فاك. قال: فعرَجا، وقال المَلك المُستعدى عليه، وقال المَلك المُستعدى عليه؛ لو عَلِم داود لكان أحَقَ بهَشْمٍ فيه منّي. ففهِم داود الأمر، وذكر الخَطبئة، فبقي أربعين يوماً ساجداً المُستعدى عليه، ولا يقوم إلا وقت الصَلاة، حتّى انخَرق عَيْنَه، وسالَ الذمُ من عَيْنَه.

فلمًا كان بعد أربعين يوماً، نودي: يا داود، مالك، أجائع أنت فتُشبِعُك، أو ظمآن فتسقيك، أو عُريان فتَسقيك، أو عُريان فتَسوك، أم خائف فتُؤمِنُك؟ فقال: أي ربّ، وكيف لا أحاف وقد عَمِلتُ ما عَمِلتُ، وأنت الحَكَم العَدْل الذي لا يَجوزُك ظُلمُ ظالِم؟ فأوحى الله إليه: تُب، يا داود. فقال: أي ربّ، وألى لي بالتوبة؟ قال: صِرْ إلى قَبْرِ أوريا حتى أبعتُه إليك، وأسأله أن يغفِر لك، فإن غفَر لك غفَرتُ لك. قال: يا ربّ، فإن لم يفعل؟ قال: أستَوْهِبُك منه.

قال: فخرَج داود (طبالتهم) يَمشي على قدَميه ويقرأ الزَبور، وكان إذا قرأ الزَبور لا يبقى حجَر، ولا شجَر، ولا جَبّل، ولا طائِر، ولا سَبُع إلا يُجاوِبُه، حتَى انتهى إلى جبّل، فإذا عليه نَبيّ عابد، يقال له حَرُقِيل، فلمّا سَمِع دَويًّ الحِبال، وأصوات السِباع عَلِم أنّه داود (طبالتهم)، فقال: هذا النبيّ الخاطئ. فقال له داود: يا حَرُقِيل، أتأذَنُ لي أن أصعد إليك؟ قال: لا، فإنّك مُذنِب. فبكى داود (طبالتهم)، فأوحى الله عزّ وجلّ إلى حَرْقِيل: با حَرْقِيل، لا تُعيّر داود بخطيئتِه، وسَلْني العافية. فنزَل حَرْقِيل، وأخذ ببد داود فأصعده إليه، فقال له داود: با حَرْقِيل، هل همَمّت بخطيئة بخطيئتِه، وسَلْني العافية. فنزَل حَرْقِيل، وأخذ ببد داود فأصعده إليه، فقال له داود: با حَرْقِيل، هل همَمّت الى الدُنيا فط؟ قال: لا. قال: فهل رَكتْت إلى الدُنيا فأحبَيْت أن تأخذ من شَهواتِها ولَذَاتِها؟ قال: بلى، ربَّما عرض ذلك بقلبى، قال: فما تصنع؟ قال: أدخُل هذا

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) المهيزة: الحزة. «الصحاح ـ مهر ـ ٢: ٨٢١».

٦٤٨ ...... البرهان في تفسير القرآن

الشِعْب (٢)، فأعتبر بما فيه.

قال: فدخّل داود (مدانتهم) الشِعْبَ، فإذا بسَريرٍ من حديدٍ عليه جُمْجُمَةٌ باليةٌ، وعِظامٌ نَخِرَةٌ، وإذا لوحٌ من حديدٍ وفيه مكتوبٌ، فقرأ، داود (مدانتهم)، فإذا فيه: أنا أروى بن سلم (1)، ملَكتُ ألفَ سنة، وبنَيت ألفَ مدينةٍ، وافتضَضْتُ ألفَ جارية، وكان آخِرُ أمري أن صارَ التُرابُ فِراشي، والحِجارَةُ وِسادي، والحَيّات والدِيدان جيراني، فمَنْ رآنى فلا يَغْتَرُّ بالدُّنيا.

ومضى داود حتى أتى قبر أوريا، فناداه، فلم يُجِبّه، ثمّ ناداه ثانيةً، فلم يُجِبّه، ثمّ ناداه ثالثةً، فقال أوريا؛ مالك ـ يا نبيّ الله ـ قد شغَلْنني عن سُروري وقُرّة عَيني؟ فقال داود: يا أوريا، اغفِرْ لي، وهَبْ لي خطيقتي. فأوحى الله عزّ وجلّ إليه: يا داود، بيّن له ماكان منك. فناداه داود (عبه النهر)، فأجابه في الثالثة، فقال: يا أوريا، فعلتُ كذا وكذا، وكَيْت وكَيْت. فقال أوريا: أَيَفعَلُ الأنبياء مثل هذا؟ فقال: لا (٥)، فناداه فلم يُجِبّه، فوقع داود على الأرض باكياً، فأوحى الله إلى صاحِبِ الفِرْدُوس لِبَكِشِفَ عنه، فكشف عنه، فقال أوريا: لِمَنْ هذا؟ فقال: لمن غفر لداود خطيئته. فقال: يا ربّ، قد وهَبتُ له خطيئته.

فرجع داود (مله السنه) إلى بني إسرائيل، وكان إذا صَلَى وزيره يحمَدُ الله ويُثني على الأنبياء (ملهم السنهم)، ثمّ يقول: كان مِن فَضْلِ نَبِيَ الله داود قبل الخَطيئة كَيْت وكَيْت. فاغتم داود (عله السنهم)، فأوحى الله عزّ وجلّ إليه: يا داود، قد وهَبتُ لك خطيفَتك، وألزَمْتُ عارَ ذنبك بني إسرائيل. فقال: وكيف، وأنت الحكم العَدْل الذي لا يَجور؟ قال: لأنه لم يُعاجلوك بالنكير (١٠). قال: وتزوّج داود (مله الله) بعد ذلك بامرأة أوريا، فولَدت له سُليمان (عله السنهم)، ثمّ قال عزّ وجلّ: ﴿ فَغَفَرْنَا لَهُ ذَلِكَ قَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَرُلُغَيْ وَحُشَنَ مَثَابٍ ﴾ .

٧/٩٠٨٢ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبائد) في قوله: ﴿ وَظَنَّ دَاوُدُكُ اللهُ اللهِ عَلَى عَلَم، ﴿ وَأَنَابَ ﴾ أي تاب، وذُكر أنّ داودكتب إلى صاحِبه: أن لا تُقدِّم أوريا بين يدّي التابوت، ورُدَّه. فلمّا رجَع أوريا إلى أهلِه مكّث ثمانية أيّام ثمّ مات.

٣٨٩٠٨٣ ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن زِياد بن جعفر الهَمْدانيّ، والحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هِشام المُكَتَب، وعليّ بن عبدالله الورّاق (مراه عهم)، قالوا: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، قال: حدّثنا القاسم بن محمّد البَرْمَكيّ، قال: حدّثنا أبو الصَّلْت الهَرّويّ، قال: لمّا جمّع المأمونُ لعَلِيّ بن موسى الرضا (عبدالتهم) أهلَ المتقالات مِن أهلِ الإسلام، والديانات: من اليَهود، والنصاري، والمتجوس، والصَابئين، وسائِر أهل المقالات، فلم

<sup>(</sup>٣) الشَّعْب: ما انفَرَج بين جبلين. «السان العرب دشعب . ١: ٩٩١».

<sup>(</sup>٤) في المصدر: أورى بن سلمة.

<sup>(</sup>٥) (فقال: لا) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٦) في «ي»: النكرة، في المصدر: بالنكيرة.

٧ - تفسير القمق ٢: ٢٣٤.

٨ ـ عيون أخبار الرضا (عب اشلام) ١: ١٩١١.

سورة ص (٣٨) ...... (٣٨) ...... (٣٨)

يَقُم أَحَد إِلَا وقد أَلزَمه حُجَّته كَأَنَه ٱلقِمَ حجَراً، قام إليه عليّ بن محمّد بن الجَهْم، فقال له: بابنَ رسولِ الله، أتقولُ بعِصْمَةِ الأنبياء؟ قال: «نعم، إلى أن قال: فما نعمَل في قول الله نعالى في داود: ﴿ وَظَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَتَنَّاهُ ﴾ فقال له (طبالتلام): دفما يَقُولُ مَنْ قِبَلُكُم فيه؟».

فقال عليّ بن محمّد بن الجهّم: يقولون: إنّ داود (مبه اندام) كان يُصَلّي في مِحْرابه، فتصوَّر له إبليس على صورة طير أحسن ما يكون من الطيور، فقطع داودٌ صَلاته وقام ليأخُذَ الطير، فخرَج الطيّرُ إلى الدّار، فخرَج في أثرِه، فطارَ الطيرُ إلى السّطح، فصَعِد في طلّبه، فسقط الطيرُ في دارِ أوريا بن حنان، فاطلّع داودٌ في أثرِ الطير فإذا بامرأة أوريا تغتيل، فلمّا نظر إليها هواها، وقد كان أخرَج أوريا في بعض غزّواته، فكتَب إلى صاحبه: أن قدَّم أوريا أمام التابوت. فقدًم، فظفر أوريا بالمشركين، فصَعُب ذلك على داود، فكتَب إليه ثانيةً: أن قدَّمه أمامَ التابوت. فقدًم، فقيّل أوريا المعرأته.

قال: فضرَب الرِضا(طبهالسّلام) بيده على جبهَتِه، وقال: «إنّا لله وإنّا إليه راجعون، لقد نسّبتُم نبيّاً من أنبياء الله (طبهمالسّلام) إلى النّهاوُن بصّلاته، حتّى خرّج في أثرِ الطّير، ثمّ بالفاحِشّة، ثمّ بالقُتل».

فقال: يابن رسولِ الله، فما كانت خطيئته؟ قال: «ويحَك، إنّ داود (عبسندم) إنّما ظنّ أن ما حلق الله عزّ وجلّ خُلْقاً هو أعلَم منه، فبَعث الله عزّ وجلّ إليه المتلكين، فتسوّرا المحرّاب، فقالا: ﴿ خَصْمَانِ بَغَىٰ بَعضُنَا عَلَىٰ بَعض خُلْقاً هو أعلَم منه، فبَعث الله عزّ وجلّ إليه المتلكين، فتسوّرا المحرّاب، فقالا: ﴿ خَصْمَانِ بَغَىٰ بَعضُنَا عَلَىٰ بَعض فَا خَكُم بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَلَا تُشْطِطْ، وَآهْدِنَا إلىٰ سَوَاءِ الصَّرَاطِ \* إِنَّ هَذَا أَخِي لَهُ يَسْعُ ويَسْعُونَ نَعْجَةٌ وَلِى نَعْجَةٌ وَلِى نَعْجَةً وَلَى بَعْجَةً وَلَى المَدّعي عليه، فقال: لقد ظلمتك بسُوّالِ نعجَيْك إلى يَعاجه. ولم يسأل المُدّعي البيّنة على ذلك، ولم يُقبل على المدّعي عليه، فيقول له: ما تقول؟ فكان عجبيك إلى يَعاجه. ولم يسأل المُدّعي البيّنة على ذلك، ولم يقول: ﴿ يَا دَاوُدُ إِنّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفةً فِي ٱلْأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ آلنّاسِ بِالْحَقِّ ﴾، إلى آخِر الآية؟ه. أَنْ مَلْ مَا ذُهُدُم بَيْنَ آلنّاسِ بِالْحَقِّ ﴾، إلى آخِر الآية؟ه. أَنْ مَلْمَالِ مَا نَعْدَلَاكَ عَلَى المَدْعِلَى المَدْعِلَ المَدْعِلَى بَالْحَقْمَ ﴾، إلى آخِر الآية؟ه. أَنْ مَا مُنْ مُنْ اللّه الله المُدَعْم بَيْنَ آلنّاسِ بِالْحَقِّ ﴾، إلى آخِر الآية؟ه.

فقال: يابنَ رسولِ الله، فماكانت قِصَّته مع أوريا؟ قال الرضا (عبدائتلام): وإنَّ المَّرَأَة في أيّام داود (عبدائتلام)كانت إذا مات بَعلُها، أو قُتِل لا تتزَوَّج بعده أبداً، فأوّل مَنْ أباحَ الله له أن يتزوَّج بامراً، فَتِل بَعلُها؛ داود (عبدالتلام)، فتزوَّج بامراَّة أوريا لمّا فُتِل وانقَضَتْ عِدَنها منه، فذلك شَقَ على [الناس من قبل] أورياه.

٩/٩٠٨٤ - وعنه: عن أبيه، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن قُتَيبة، عن حَمَّدان بن سليمان، عن نوح بن شعيب، عن محمّد بن إسماعيل، عن صالح، عن عَلْقَمَة، عن الصادق (عبدالله)، في حديث قال فيه: «با عَلْقَمَة، إنّ رضّى الناس لا يُملك، وألسِنتُهم لا تُضبَط، وكيف تَسلمون ممّا لم يسلّم منه أنبياءُ الله ورُسُله وحُجَجُه (عبهمالله) ألم ينشبوا يوسُف (عبدالله) إلى أنّه همّ بالزنا؟ ألم يَنْسُبوا أيوبَ (عبدالله) إلى أنّه ابتلي بدنوبه؟ ألم ينشبوا داود (عبدالله) إلى أنّه ابتلي بدنوبه؟ ألم ينشبوا داود (عبدالله) إلى أنّه تبع الطير، حتى نظر إلى امرأة أوريا فهواها، وأنّه قدَّم زوجَها أمامَ التابوتِ حتى قُتِل، فم تزوّج بها؟».

٩ ـ أمالي الصدوق: ٣/٩١.

البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

#### وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما بَاطِلاً ذَلِكَ ظَنَّ ٱلَّـذِينَ كَفَرُواْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ ٱلنَّارِ [ ٢٧ ]

١/٩٠٨٥ . ابن بابويه، قال: حدَّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمْران الدَّقّاق (رضراه عه)، قال: حدَّثنا محمّد ابن الحسّن الطائئ، قال: حدّثنا أبو سعيد سَهْل بن زياد الآدميّ الرازيّ، عن عليّ بن جعفر الكوفيّ، قال: سمِعتُ سيّديّ عليّ بن محمّد (عليه المناهم) يقول: حدّثني أبي محمّد بن عليّ، عن أبيه الرضا عليّ بن موسى، عن أبيه موسى ابن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن علي، عن أبيه على بن الحسين، عن أبيه الحسين، عن أبيه (ملهم النلام). وحدَّثنا محمَّد بن عمر الحافظ البغداديّ، قال: حدَّثني أبو القاسم إسحاق بن جعفر العلُّويّ، قال: حدّثني أبي جعفر بن محمّد بن عليّ، عن سليمان بن محمّد القُرّشيّ، عن إسماعيل بن أبي زِياد الكوفيّ، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن على، عن أبيه، عن جدّه، عن على (عليم التلام)، واللَّفظُ لعلى بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدّقّاق، قال: دخل رجُل من أهل العراق على أمير المؤمنين (عبه التلام)، فقال: أخيِرْنا عن خُروجِنا إلى أهل الشام: أبِقَضاءِ من الله وقَدَر؟ فقال له أمير المؤمنين (عليه السّلام): وأجَل ـ يا شيخ ـ فوالله ما عَلوتُم تَلْعَةُ، ولا هَبَطْتُم بَطْنَ وادٍ إِلَّا بِقَضاءٍ مِن الله وقَدَرٍهِ.

فقال الشيخ: عند الله أحتَسِبُ عَنائي، يا أمير المؤمِنين. فقال: «مهلاً ـ يا شيخ ـ لعلَّك تَظُنَّ قَضاءً حَتْماً، وقَدَراً لازِماً، لو كان كذلك لبطّل الثّوابُ والعِقاب، والأمرُ والنّهي، والزَّجْر، ولَسقَط معنى الوعد والوعيد، ولم يكن على مُسىء لائمة، ولا لمُحسِن مَحْمَدة، ولكانِ المُحسِنُ أولى باللائِمةِ من المُذنِب، والمُذنِب أولى بالإحسان من المُحسِن؛ تلك مقالة عَبَدة الأوثان، وخُصُماء الرّحين، وقارية هذه الأمّة ومَجوسها.

يا شيخ، إذَّ الله عزَّ وجلَّ كلُّف تخبيراً، ونهي تحذيراً، وأعطى على القَليل كثيراً، ولم يُعصَ مَغلوباً، ولم يُطَع مُكرَها، ولم يَخلُق السماوات والأرض وما بينهما باطلاً، ذلك ظَنُّ الذين كفّروا، فوَيلٌ للذين كفّروا من النار».

قال: فنهض الشيخ، وهو يقول:

أنت الإمامُ الذي نرجو بطاعَتِه أُوضَحْتَ من دينِنا ماكان مُلنَبِساً فليس معذرةً في فِعْل فـاحِشَـةٍ لا لا ولا قائِلاً ناھيك واقعةً (''

يومَ المَعادِ مِنَ الرّحمن غُفُرانــا جَسزاك ربّك عنّا فيه إحسانا قدكنت راكبها فسقأ وعضيانا فيها عَبدتُ إذن يا قوم شيْطانا

سورة صَ آية - 27 -

١ ـ التوحيد: ٢٨/٢٨٠.

ولا أحَبّ ولا شاء الفُسوقَ ولا فَـنْلَ الوليِّ لعِظُلماً وعُـدُوانا أنّى يُجِبُّ وقد صحَّتْ عزيمَتُه ذو العَرْشِ أعلنَ ذاك اللهُ إعْلانا

قال ابن بابويه: لم يذكُّر محمّد بن عمر الحافظ في آخر هذا الحديث إلَّا بيتَين من هذا الشِعر، من أوّله.

7/٩٠٨٦ - ثمّ قال أبن بابويه أيضاً: وحدّثنا بهذا الحديث أبو الحسين محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الفارِسيّ العَزائميّ، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن إسحاق بن العَزائميّ، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن إسحاق بن جعفر ببغداد، قال: حدّثني عبدالوهّاب بن عيسى المَرْوَزيّ، قال: حدّثني الحسن بن علي بن محمّد البَلُويّ، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله بن نَجيح، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه (عليم المنام).

وحدّثنا بهذا الحديث أيضاً أحمد بن الحسن القطان، قال: حدّثنا الحسن بن علي السُكري، قال: حدّثنا محمّد بن زَكريّاء الجَوْهَريّ، قال: حدّثنا العبّاس بن بَكَار الضّبّي، قال: حدّثنا أبو بكر الهُذَليّ، عن عِكْرِمَة، عن ابن عبّاس، قال: لمّا انصرَف أميرُ المُؤمنين اطبالتهم، من صِفّين قام إليه شيخ مِمَّن شَهِدَ معه الوَقْعَة، فقال: يا أمير المؤمنين، أخيرْنا عن مسيرِنا هذا، أبِقَضاء من الله وقدر؟ وذكر الحديث مثله سواء، إلّا أنّه زاد فيه: فقال الشيخ: يا أمير المؤمنين، فما القضاء والفَدر اللذّان ساقانا، وما هبطنا وادِياً، ولا علونا تَلْعةً إلّا بهما؟ فقال أمير المؤمنين عبد اللهماء اللهما؟ فقال أمير المؤمنين عبد اللهماء والحكم، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿وقضَى رَبُّكَ أَلّا تَعْبُدُواْ إِلّا إِيّاهُ وَبِالْوَالِدَينِ إحساناً فَا أَلَا تَعْبُدُواْ إِلّا إِيّاهُ وَبِالُوالِدَين إحساناً.

ورواه محمّد بن يعقوب، عن عليّ بن محمّد، عن سَهْل بن زياد، وإسحاق بن محمّد، وغيرهما، رفّعوه، قال أمير المؤمنين (علبه النهم) جالساً بالكوفة بعد مُنصَرَّفِه من صِفّين إذ أفيّل شيخ فجَثا بين يدّيه، ثمّ قال له: يا أميرَ المؤمنين، أخيِرنا عن مسيرِنا إلى أهلِ الشام، أيفّضاء من الله وقَدَر؟ وساقَ الحديث (١)، إلا أنّه ذكر في آخِر الحديث من الأبيات بينين.

قوله تعالى:

# أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَـمِلُواْ آلصَّـالِحَاتِ كَـالْمُفْسِدِينَ فِـى ٱلْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ آلْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ [78]

١/٩٠٨٧ معليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّثني يحيى بن زّكريّاء اللُّوّلُويّ، عن عليّ بن

۲ ـ التوحيد: ۲۸۱.

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) الكافي ١: ١١٩/١.

حَسَان، عن عبدالرحمن بن كَثير، قال سألتُ الصادِق (مدالته) عن قوله: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ اللَّهِ بِنَ مَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ ﴾، قال: وأمير المؤمنين (عدائله) وأصحابه، ﴿ كَالْمُفْسِدِ بِنَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ حَبْتَر، وزُرَيق، وأصحابهما، ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ أمير المؤمنين (عبدالتهم) وأصحابه ﴿ كَالْفُجَارِ ﴾ حَبْتَر، ودلام، وأصحابهما،

٢/٩٠٨٨ ـ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا عليّ بن عُبَيد، ومحمّد بن القاسم بن سَلام، قال: حدّثنا حسين بن حَكم، عن حسن بن حسين، عن حيّان بن عليّ، عن الكَلْبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾ عليّ، وحمزة، وعُبَيْدَة ﴿ كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ عُنْبَة، والوّليد ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ عليّ (عدائله) وأصحابه ﴿ كَالْفُجّارِ ﴾ فُلان وأصحابه.

٣/٩٠٨٩ من النَّوريّ، عن تفسير أبي يوسف الفَسَويّ، وقَبِيصَة بن عُقْبَة، عن النَّوريّ، عن مَنْصور، عن مُجاهِد، عن ابن عَبَاس، في قَولِه تَعالى: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ﴾ الآية، نزَلت في عليّ، وحَمْزَة، وعُبَيْدَة ﴿ كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ﴾ عُنْبَة، وشَيْبَة، والوّليد.

• ١٩٠٩ محمد بن يعقوب الكُليني، قال: حدثني علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن فضّال، عن حَفْص المُؤذّن، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) ومحمد بن إسماعيل بن بَزِيع، عن مُحمد بن سِنان، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) ومحمد بن إسماعيل بن بَزِيع، عن مُحمد بن سِنان، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) - في حديث طويل - قال (عبدالله): وفإنّه لا ينبَغي لأهل الحقّ أن يُنزِلوا أنفُسهم مَنْزِلة أهل الباطل، لأنّ الله لم يَجعَلُ أهلَ الحقّ عنده بمَنْزِلة أهلِ الباطل، ألم يعرِفوا وَجْهَ قولِ الله في كتابه، إذ يقول: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ اللهُ عَلَى كتابه، إذ يقول: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ اللهُ عَلَى كتابه، إذ يقول: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ اللهُ عَلَى كَالْهُ مَا لِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِينَ كَالْفُجَارِ ﴾ ؟».

قوله تعالى:

#### كِتَابٌ أَنزَ لْنَاهُ إِلَيْكُ -إِلَى تُولُهُ تَمَالَى - أَوْلُوا ٱلْأَلْبَابِ [ ٢٩ ]

١/٩٠٩١ - عليّ بن إبراهيم: ﴿ كِتَابُ أَنزَنْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكً لِّيَدَّبُرُوٓاْ ءَايَاتِهِ ﴾ أمير المؤمنين والأثمّة (طهم التلام) ﴿ وَلِيتَذَكَّرَ ٱوْلُواْ ٱلْأَلْبَابِ فهم أهلُ الألبابِ النافِية (١). قال: وكان أميرُ المؤمنين (طه التلام) يفتَخِرُ بها، ويقول: دما أعطِيَ أَحَدٌ قَبْلي ولا بَعدي مثل ما أعطِيت،

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٢/٥٠٣.

٣ ـ المناقب ٣: ١١٨.

٤ ـ الكافي ٨: ١٢.

سورة صَ آية ـ ٢٩ ـ

١ - تفسير القمى ٢: ٢٣٤.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي، طα: الباقية.

قوله تعالى:

#### وَوَهِبْنَا لِــدَاوُدَ سُلَيْمَــانَ - إلى نــرله نعـالى - مَــــحاً بـالسُّوقِ والأغنَاقِ[٣٠-٣٣]

1/٩٠٩٢ - عليّ بن إبراهيم: في قوله: ﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلَيْمَانَ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ \* إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيِّ آلْصَانِكَانَ ٱلْجِيَادُ \* فَقَالَ إِنِّى أَخْبَبْتُ حُبَّ ٱلْخَيْرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّى حَتَىٰ تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ ﴾ وذلك أن سُليمانكان أنصَّا فَيَاتُ ٱلْجِيَادُ \* فَقَالَ إِنِّى أَخْبَبْتُ حُبُ ٱلْخَيْرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّى حَتَىٰ تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ ﴾ وذلك أن سُليمانكان يُحِبِّ الخَيل ويستَعرِضُها، فعُرِضَت عليه يوما إلى أن غابَتِ الشّمس، وفاتته صَلاة العَصْر، فاعتَم مِن ذلك غَمَا شديداً، فدعا الله عز وجل أن يَرُد عليه الشّمس حتى يُصَلّى العَصْر، فرد الله سبحانه عليه الشّمس إلى وَفتِ العصر حتى صَلاها، فذعا بالخيل، فأفبَل يَضرِبُ أعناقها وسوقها بالسّبف حتى قتلهاكلها، وهو قوله عز وجلّ: ﴿ وُدُوهَا عَلَى فَطَفِقَ مَسْحاً بِالسُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ ﴾ .

٣٩٠٩٣ - ابن بابُويَه في (الفقيه): بإسناده، قال زُرارَة والفُضَيل: قلنا لأبي جعفر (عبدائتهم): أرأيتَ قولَ الله عزَ وجلّ: ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَىٰ ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَابَا مَوْقُوتا ﴾؟ (١). قال: «يعني كِتاباً مَفْروضاً، وليس يَعني وقتَ فَويَها، إِنْ جازِ ذلك الوقت ثمّ صَلَاها لم تَكُن صلاةً مُؤَدّاة، ولوكان ذلك كذلك لهلك شليمان بن داود (عبدائتهم) حين صَلَاها لغَير وَقَيْها، ولكن منى ذكرَها صَلَاها».

ثمّ قال ابن بابويه: إنّ الجُهّال من أهل الخِلاف يَزعُمون أنّ شُليمانَ (طبه قتله) اشتَغَل ذات يوم بعَرْضِ الخَيل حتى توارّت الشمسُ بالحِجاب، ثمّ أمّر برّدٌ الخَيل، وأمّر يَضَرُّب سوقها وأعناقِها، وقَتْلِها، وقال: إنّها شغَلَتْني عن ذِكر ربّي عزّ وجلّ. وليس كما يقولون، جَلّ نبيّ الله سليمان (طبه النهم) عن مِثل هذا الفِعل، لأنّه لم يَكُن للخَيلِ ذَنّبٌ فيَضرب سوقَها وأعناقَها، لأنّها لم تعرض نفسَها عليه، ولم تُشْغَله، وإنّما عُرِضت عليه، وهي بَهائم غير مُكلّفة.

والصحيح في ذلك ما رُوي عن الصادِق (مبدات من أنه قال: الآن سليمان بن داود (عبدال من عليه ذات بوم بالعَشي الخيل فاشتغل بالنظر إليها حتى توارَت الشّمش بالحِجاب، فقال للملائكة: رُدُوا الشّمش عليّ حتى أصّلي صَلاتي في وَقْنِها. فرَدُوها، فقام فمسّح سافّيهِ وعُنقه، وأمر أصحابه الذبن فاتَتْهُم الصّلاة معه بمِثل ذلك، وكان ذلك وُضوءهم للصّلاة، ثم قام فصلّى، فلمّا فرّغ غابَتِ الشّمش، وطلّعت النُجوم: وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلَيْمَانَ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنّهُ أَوّابٌ \* إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيّ ٱلصَّافِق وَالْأَعْنَاقِ ﴾ وقال إلى حَتَى تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ \* رُدُوها عَلَى فَطَفِق مَسْحاً بِالسُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ ﴾ والمُخيرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّى حَتَى تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ \* رُدُوها عَلَى فَطَفِق مَسْحاً بِالسُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ ﴾ والمُخيرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّى حَتَى تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ \* رُدُوها عَلَى فَطَفِق مَسْحاً بِالسُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ ﴾ والمُخيرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّى حَتَى تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ \* رُدُوها عَلَى فَطَفِق مَسْحاً بِالسُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ ﴾ والمُن في مُنْ فَالِهُ وَالْمُ عَلَى الْمُعْلِي فَالْمِقْ مَسْحاً بِالسُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ ﴾ والله عن المُن فِي مَنْ فَا مِنْ مُنْ فَا مِنْ مُنْ فَلْ فَرْدُولُ وَلَالْمَانِ فَالَ إِنْ مُنْ فَلْ فَيْهِ فَوْلُولُ مَالْمَالِقُولُ مَنْ فَالِهُ وَلَالْمَالِيْ فَالْهُ فَيْ مَلْمُ الْمُنْ مَلْهُ فَالَالِهُ وَالْمُلْعِلُ مَا مَالُولُ مُنْ فَلَعْ فَالَ السُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ ﴾ والمُن فَالِهُ وَلَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ لَمْ مَنْ فِي مُنْ فِي مُنْ فَالِهُ فَاللّهُ وَلَالْمُ فَالْهِ فَالْمُ فَالِهُ فَالْمُ فَالْمُ فَالَالِهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَالْمُ فَالْمُ فَالِمُ فَالِهُ فَاللّهُ فَيْ مَنْ فَالْمُ الْمُعْلَى فَالْمُ فَالِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُولُ فَالْمُ فَالْمُ فَالِمُ اللْمُعْلِقُ فَالْمُ فَالْمُ فَالِمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالَالْمُ فَالْمُ فَالِمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالِمُ فَالِمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالِمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالِمُ فَالْمُ فَالِمُ فَالْمُ فَالْمُ فَالِمُ

سورة ض آية . ٣٠ ـ ٣٣ ـ

١ - تفسير القمى ٢: ٢٣٤.

٢ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ١٠٦/١٢٩ و٢٠٠.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ١٠٣.

٣/٩٠٩٤ الطَّبَرْسيّ، قال: قال ابن عبّاس: سألتُ علبًا (عباسه) عن هذه الآية، فقال: دما بَلَغك فيها، يابنَ عباس؟». قلتُ: سَمِعتُ كَغْباً يقول: اشتغَل سُلَيمان بعَرْضِ الأفراسِ حتّى فاتَنْهُ الصّلاة، فقال: رُدُوها عليّ ـ يعني الأفراس، وكانت أربعة عَشَر فرَساً ـ فضرَب سوقَها وأعناقَها بالسّيف، فقتَلها، فسلّبه الله مُلكَه أربَعة عشر يوماً، لأنّه ظلّم الخَيْل بقَتْلِها.

فقال عليّ (طهالتلام): «كذَب كَعْب، لكن اشتغَل سُلَيمان بعَرْضِ الأفراس ذات يوم، لأنّه أرادَ جِهادَ العَدُق، حنّى تَوارَت الشّمش بالحِجاب، فقال، بأمْرِ الله تعالى للمَلائِكة المُوكَلين بالشمس: رُدُّوها عليّ. فرُدّت، فصلّى العَصْر في وَقْنِها. وإنّ أنبياءَ الله لا يَظْلِمون، ولا يأمُرون بالظّلم، لأنّهم مَعصومُون، مُطَهَّرون».

8/٩٠٩٥ ـ الطَّبَرُسيّ: وقبل: مَعناه أنَّه سأل الله تَعالى أن يَرُدَّ الشَّمْسَ عليه، فردَّها عليه حتّى صَلَى العَصْر، فالهاء في ﴿رُدُّوهَا﴾ كِناية عن الشَّمْس. عن عليّ بن أبي طالب (طه التلام).

> . فوله تعالى:

# وَلَقَدْ فَتَنَّا سُلَيمَانَ وَأَلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيِّهِ جَسَداً ثُمَّ أَنَابَ ـ إلى نوله تعالى ـ فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ [٣٩-٣٤]

1/9·99 الطَّبَرُسيّ: رُوي أَنَّ الْجِنَّ والشَّياطِينَ لِمَا وُلِد لسُلَيمانَ ابنٌ، قال بعضُهم لبعض: إنَّ عاشَ له ولَد لنَلْقينَ منه ما لَقِينا من أبيه من البّلاء. فأشفَق (ميانيلام) منهم عليه فاستَرْضَعه المُزْن ـ و هو السَحاب ـ فلم يَشعُر إلّا وقد وُضِع على كُرْسِبّه مَيتاً، تنبيهاً على أَنَّ الحَذَر لا ينفَع من القَدر، وإنَّما عُوقِب (الميانيلام) على خَوفِه من الشَياطين. قال: وهو المَرْوِيَ عن أبي عَبْدَالله (عباليلام).

٢/٩٠٩٧ ـ قال الطَبَرُسِيّ: ومِن الأقوال: أنَّ سُلَيمان قال يَوماً في مَجْلِسه: لأطوفَنَّ الليلةَ على سَبعين امرأةً، تَلِدُكُلُّ امرأةٍ منهُنَّ غُلاماً يَضرِبُ بالسَيف في سَبيلِ الله. ولم يَقُل: إن شاء الله. فطاف عليهِنّ، فلم تَحمِل منهنّ إلّا امرأةً واحِدة، جاءت بشِقٌ ولَد ـ رواه أبو هُرَيرة عن النبيّ (منن شعب رند). قال: ثمّ قال: «فوالذي تَفسُ محمّد بيّدِه، لو قال إنْ شاءَ اللهُ لجَاهَدوا في سَبيلِ الله فُرْسَاناً».

سورة ش آية ـ ٣٤ ـ ٣٩ ـ

٣ ـ مجمع البيان ٨: ٧٤١.

٤ \_ مجمع البيان ١٨ ٧٤١.

١ ـ مجمع البيان ١٠ ٧٤١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عوتب.

۲ \_ مجمع البيان ۱۸: ۷٤۱.

٣٩٠٩٨- ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى المُكتّب، قال: حدّثنا أبو الطّيّب أحمد بن محمّد الوّرَاق، قال: حدَّثنا عليّ بن هارون الحِمْيَريّ، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن سُليمان النّوْقليّ، قال: حدّثنا أبي، عن عليّ بن قال: حدَّثنا أبي، عن عليّ بن عمر علي بن بغطين، قال: فلتُ لأبي الحسّن موسى بن جعفر (طبه التلام): أيجوز أن يكون نبيّ الله عزّ وجلّ بخيلاً؟ فقال: ولا، فقطين، قال: فقول سليمان (طبه التلام): ﴿ رَبِّ أَغْفِرٍ لِي وَهَبْ لِي مُلْكاً لاّ يَنْبَغِي لأَحَدٍ مِّن بَعْدِي ﴾ ما وَجهه وما معناه؟

فقال: «المُلكُ مُلكان: مُلكٌ مَأْخوذٌ بالغَلَبة، والجَور، واختيار الناس، ومُلكُ مأخوذٌ من قِبَل الله تبارك وتعالى، كمُلكِ (١١) إبراهيم، ومُلكِ طالوت، ومُلك ذي القرنين. فقال سليمان (عبدالتلام): هَبْ لِي مُلكاً لا ينبَغي لأحَدٍ من بَعدي، أن يقول: إنّه مأخوذٌ بالغَلَبة، والجَور، واختيار الناس، فسخّر الله تبارك وتعالى له الربح تَجري بأمره رُخاة حيث أصاب، وجعَل غُدُوَها شَهراً، ورَواحَها شَهراً، وسخّر له الشّياطين كلّ بنّاء وغوّاص، وعُلم منطق الطّير، ومُكن في الأرض، فعلِم الناس، والمالكين ومُكن في الأرض، فعلِم الناس في وقته وبعده أنّ مُلكَه لا يُشيِه مُلكَ المُلوك المُختارين من قِبَل الناس، والمالكين بالغَلبة والجَور».

قال: فقلتُ له: فقولُ رَسولِ الله (سنناه عبوراله): ورَحِمَ الله أخي سُليمان، ماكان أبخَله! ه فقال (عبدالتلام): ولقولِه وَجُهان: أحدُهما: ماكان أبخَله بعِرضه، وسوء القول فيه! والوَجهُ الآخر: يقول: ماكان أبخَله إنكان أراد ما يَذهب إليه الجُهَال!».

ثمّ قال (طبعت به): وقَد ـ والله ـ أوتبنا ما أوني سُلبمان، وما لم يُؤتَ سُلبمان، وما لَمْ يُؤتَ أَحَد من العالمين، قال الله عزّ وجلّ في قِصّة سلبمان: ﴿ هَفَا عَطَآ وُنَا فَامِنُنْ أَنْ أَصْبِكَ بِغَيرٍ حِسَابٍ ﴾، وقال عزّ وجلّ في قصّة محمّد (سنن الاعبدرانه): ﴿ مَا مَا تَاكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوهُ ﴾ (").

على المتوت المتوت المتوت المتوت المتون المتون

٣ ـ علل الشرائع: ١/٧١.

<sup>(</sup>١) في «ط» والمصدر زيادة: آل.

<sup>(</sup>٢) الحشر ٥٩: ٧.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٢٣٥.

آلاً صْفَادِ﴾ يعني مُقَيَّدين، قد شُدَ بعضُهم إلى بَعضٍ، وهم الذين عضوا سليمانَ (طبهالتلام) حين سلّبه الله عزّ وجلّ مُلْكه.

كريسه حضرتُهُ الحِن والإنس والقياطين، وجميع الطير، والوحوش وأطاعوه، فيَفعُد على كُرُسِيّه، ويبعَث الله ريحاً تحمِلُ الكُرْسيّ بجميع ما عليه من الشياطين، والطير، والإنس، والدّواب، والخيل، فتمرّ بها في الهواء إلى موضع يريده شليمان (عبدالله)، وكان يَصلّي الغَداة بالشّام، ويُصلّي الظّهر بفارس، وكان يأمر الشّياطين أن تَحمِل الحِجارة من فارس يَبيعونها (١) بالشام، فلما مسّح أعناقَ الخيل وسُوقَها بالسّيف سلّبه الله مُلكَه، وكان إذا دخل الخلاء دفّع خاتمة إلى بعض من يخدِمه، فجاء شبطانٌ فخدَع خادِمه، و أخذ منه الخاتم وليسّه، فخرّت عليه الشّياطينُ، والإنس، والجِنُّ، والطيور، والوُحوش، وخرَج سليمان في طلّب الخِاتم فلم يَجِدُه، فهرب، ومرّ على ساجل البحر، وأنكرَث بنو إسرائيل الشّبطان الذي نصوّر في صورة سُليمان، وصاروا إلى أمّه، فقالوا لها: أتنكرين من سُليمان شيئاً؟ فقال: كان أبرّ الناس بي، وهو اليوم يَبغُضني! (١) وصاروا إلى جَواريه ونِسائه، فقالوا: أتنكرين من سُليمان شيئاً؟ فقال: كان أبرّ الناس بي، وهو اليوم يَبغُضني! (١) وصاروا إلى جَواريه ونِسائه، فقالوا: أتنكرين من سُليمان شيئاً؟ فقال: كان أبرّ الناس بي، وهو اليوم يَبغُضني! (١) وصاروا إلى جَواريه ونِسائه، فقالوا: أتنكرين من سُليمان شيئاً؟ فلنَ: كان أبرّ الناس بي، وهو اليوم يَبغُضني! (١) وصاروا إلى جَواريه ونِسائه، فقالوا: أتنكرين من سُليمان شيئاً؟ فلنَ: كان لم يكن يأتينا في الحَبض، وهو الآن يأتينا في الحبض (١)

فلمًا خاف الشّبطان أن يَعْطِنوا به ألقى الخاتَم في البَحْر، فبَعث الله سمَكةً فالتقمّنة، وهرّب الشّبطان، فبَقي بنو إسرائيل يَطلُبون سُلبمان أربعين يوماً، وكان سُلبمان يَمُرّ على ساجل البّحر، يَبكي، ويستَغْفِر الله، تائياً إلى الله ممّاكان منه، فلمّاكان بعد أربعين يوماً مرّ بصّياد بصيد البّمتك، فقال له: أعينك على أن تُعطِيني من السّمك شيئاً؟ قال: نعم. فأعانه سُلبمان، فلمّا اصطاد دفع إلى سُلبمان سمّكة، فأخذَها، فشق بطّنها، وذهب يَغسِلها، فوجَد الخاتَم في يَطنِها، فلبّيسه، فخرّت عليه الشياطين، والجنّ، والإنس، والطير، والوّحْش، ورّجع إلى ماكان، وطلّب ذلك الشّبطان وجنودَه الذين كانوا معه، فقيّدُهم، وحبّس بعضهم في جَوفِ الماء، وبعضهم في جَوفِ الصّخُر بأسماء الله، فهم محبوسون مُعَذّبون إلى يوم القيامة.

قال: ولمّا رجّع سُليمان إلى مُلْكِه قال لآصِف بن برحيا، وكان آصِفُ كاتِبَ سُليمان، وهو الذي كان عندَه عِلمٌ مِن الكِتاب: قد عَذرتُ الناسَ بجَهالتهم، فكيف أعذِرُك؟ قال: لا تَعذِرني، فقد عرّفت الشّيطانَ الذي أخَذ خاتَمك، وأباه، وأمّه، وعمّه، وخالَه، ولقد قال لي: اكتُب لي. فقلتُ له: إنّ قلّمي لا يَجري بالجَور. فقال: اجلِس، ولا تكتُب. فكنتُ أجلِس و لا أكتُب شيئاً، ولكن أخبرني عنك يا سُليمان، صِرْتَ تُحِبّ الهُدْهُدَ وهو أخَسَ الطّيرِ مَنْيِتاً، وأنتنَهن ربحاً. قال: إنّه يُبصِرُ الماء مِن وراء الصّفا، وإنّما يوارى عنه الفَخ بكفٌ من تُراب حتى يُؤخذَ بعنيّه؟ فقال سُليمان: قِفْ يا وَقَاف، إنّه إذا جاء القدر حالَ دونَ البصر».

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٢٣٥.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: يبعثونها.

<sup>(</sup>٢) في نسخة من «ط» زيادة: ويعصيني.

<sup>(</sup>٣) (وهو الآن يأتينا في الحيض) ليس في المصدر.

سورة ص (٣٨) ...... (٣٨) ...... المالية المالية

1/۹۱۰۱ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وحدّ ثني أبي، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن عبدالله بن القاسم، عن أبي خالد القَمّاط، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: وقال بنو إسرائيل لسُليمان: استَخلِف علينا ابنك. فقال لهم: إنّه لا يَصلُح لذلك. فلَجُوا (1) عليه، فقال: إنّي أسأله عن مَسائل، فإن أحسَن الجَواب فيها استَخْلَفتُه. ثمّ سأله، فقال: با بُني، ما طَعْم الماء، وطَعْم الخُبز، ومن أيّ شيءٍ ضَعْف الصّوت وشِدِّته، وأين مَوضِع العَقْل من البَدن، ومن أي شيءٍ العَسْب البدن وحِرمانه؟ فلم يُجِبْه بشيء منهاه.

فقال أبو عبدالله (عبدالله عبدالله عبدالله عبد المعند المعند المعند المعند الفوقة وضعف الصوت وشدّته مِن شَحْمِ الكِلْيَتَين، وموضِع العقل الدِماغ، ألا ترى أنّ الرّجل إذا كان قليل العقل قيل له: ما أخف دِما غَك! والقَسْوة والرِقة من الكَلْيَتَين، وموضِع العقل الدِماغ، ألا ترى أنّ الرّجل إذا كان قليل العقل قيل له: ما أخف دِما غَك! والقَسْوة والرِقة من القَلْمين، إذا تعبا في المَشْي القَلْب، وهو قوله: ﴿ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ آفَهِ ﴾ (٢)، وتعب البدن ودعتُه من القَدَمين، إذا تعبا في المَشْي تعب البدن، وإذا لم تعب البدن، وإذا ومن البدن، وإذا لم يعمل بهما لم تردا على البدن شيئاً.

٨٩٩١٠٣ وعنه: عن عِدة من أصحابنا، عن أحمد بن معمد بن خالد، عن أبيه، أو غيره، عن سَعْد بن سَعْد، عن الحسن بن الجَهْم، عن أبي الحسن (عب النهم)، قال: «من أخلاق الأنبياء: التَنَظَف، والتَطبُّب، وحَلْقُ الشّعر، وكَثْرةُ الطُروقة، ثمّ قال: كان لسّليمان بن داود (عب النهم) ألف المرأة في قصر واحِد، ثلاث مائة مهيرة، وسبع مائة سَرِيّة، وكان رسول الله (منّن المعبدة الله) أربعين رجلاً، وكان عنده يسع يَسْوَةٍ، وكان يَطوف عليهنَ في كلّ يومٍ وليلة،

٩/٩١٠٤ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي نَصْر، عن أبان، عن أبي حمزة، عن أصبّغ بن نُباتة،

٦ ـ تفسير القمّي ٢: ٢٣٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فألحّوا.

<sup>(</sup>۲) الزمر ۲۹: ۲۲.

۷ ـ الكافي ۱: ۲۱۰/۲۱۰.

<sup>(</sup>١) الحشر ٥٩: ٧.

۸ ـ الكافي ٥: ٧٧ه/٥٠.

<sup>(</sup>١) اليّضع: التّكاح. «لسان العرب ربضع ١٠٤٠».

٩ ـ تفسير القمى ٢: ٢٢٨.

عن أمير المؤمنين (هـ، عنهم)، قال: «خرّج سُليمان بن داود (طـ، النهم) من بيت المَغْدِس، ومعه ثلاث مائة ألف كُرسيّ عن يَساره عليها الجِنّ، وأمّر الطير فأظَلَتهُم، وأمّر الرّيخ فحمّلتهم عن يَمينه عليها الإنس، وثَلاث مائة ألف كُرسيّ عن يَساره عليها الجِنّ، وأمّر الطير فأظَلَتهُم، وأمّر الرّيخ فحمّلتهم حتّى ورّدوا إيوانَ كِسُرى في المَدائن، ثمّ رجّع وبات بإصطخر (۱۱)، ثمّ غدا (۱۱) فأنتهى إلى مدينة بَرُكاوان (۱۱)، ثمّ أمّر الربح فحمّلتهم حتّى كادت أقدامهم بُصيبها الماء، وسُليمانُ على عمودٍ منها، فقال بعضهم لبعض: هل رأيتُم مُلكاً قط أعظم من هذا، وسَمِعتُم به؟ فقالوا: ما رأينا، ولا سَمعنا بمِثْله، فنادى مَلَك من السّماء: قوابُ تسبيحةٍ واحِدة في الله أعظم ممّا رأيتُم».

۱۰/۹۱۰۵ البُرْسيَ (۱۰ قال: وَرَد عن سُليمان أَنَّ طَعامه (الكان في كلّ يوم مِلحُه سبعة أكرار (الله فخرَجت دابة من دُوابِ البَحر يوماً، وقالت: يا سُليمان، أضِفني البوم؛ فأمر أن يُجمَع لها مِقدار سِماطه شَهْراً، فلمّا اجتَمع ذلك على ساخِلُ البَحر، وصار كالجبّل العظيم، أخرَجت الحُوت رأسَها وابتَلَعْته، وقالت: يا سليمان، أين تَمام قُوتي اليوم، فإنّ هذا بعض طعامي؟ فأعجَبَتْ سُليمان، وقال لها: «هل في البّحر دابّة مِثلك؟، فقالت: ألف دابّة (الله عليمان) فقال سُليمان؛ وسُليمان، وقال لها: «هل في البّحر دابّة مِثلك؟، فقالت: ألف دابّة (الله عليمان) فقال سُليمان؛ وسُبحان الله المَلِك العَظيم في قُدرَتِه! يخلُق ما لا تعلمون».

وأمّا نِعمة الله تعالى الواسِعة، فقد قال لداود (علمالتلام): «يا داود، وعِزَّتي وجَلاليَ، لو أنّ أهلَ سَماواتي وأرضي أمّلوني فأعطيتُ كُلّ مؤمّل أمّله، وبقدر دُنياكم سَبعين ضِعْفاً، لم يكُن ذلك إلّاكما يَغمِسُ أحدُّكم إبرةً في البّحر ويرفعَها، فكيف ينفُص شيءٌ أنا فَيَّمُه (٥).

11/919 - الشيخ، في (مجالسه)، قال: أحيرنا أبو عبدالله الحسين بن إبراهيم الفَرْويتيّ، قال: أخبرنا أبو عبدالله محمّد بن وَهْبان الهنائيّ البَصْريّ، قال: حدّثني أحمد بن إبراهيم بن أحمد، قال: أخبرني أبو محمّد الحسن ابن عليّ بن عبدالكريم الزَعْفَرانيّ، قال: حدّثني أحمد بن محمّد بن خالد البَرْقيّ، أبو جعفر، قال: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمّير، عن هِشام بن سالمرعن أبي عبدالله وطنائله، قال: «إنّ سليمان (طبائله) لمّا سُلِب مُلكه خرّج على وَجهه، فضافَ رجُلاً عظيماً، فأضافَه، وأحسن إليه. قال: ونزّل سُليمان منه مَنزِلاً عظيماً لِمَا رأى من صَلاتِه وفضله. قال: فزوّجه بِنْنَه. قال: فقالت له بنتُ الرجُل حين رأت منه ما رأت: بأبي أنتَ وأمّي، ما أطيّب ريحك،

<sup>(</sup>١) إصطَخْر: بلدة بفارس. «معجم البلدان ١: ٢١١». في المصدر: فيات فاضطجع،

<sup>(</sup>۲) في «ط، ي»: ثمّ عاد.

<sup>(</sup>٣) بَرْ كاوان: ناحية بفارس. «معجم البلدان ١: ٣٩٩». في المصدر: تركاوان.

١٠ ـ مشارق أنوار اليقين: ١١.

<sup>(1)</sup> في «ي، ط»: الطبرسي.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: سماطه.

<sup>(</sup>٣) الكر: ١٩٨٠ لتر.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: ألف أمَّة.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: أعطيته،

١١ ـ الأمالي ٢: ٢٧٢.

وأكمَل خِصالَك! لا أعلَم فيك خَصْلةً أكرَهُها إلّا أنّك في مُؤنّةِ أبي. قال: فخَرج، حتّى أتى الساحِل، فأعانَ صيّاداً على ساحِل البَحْر، فأعطاه السمّكة التي وجَد في بَطنِها خاتَمَه».

۱۲/۹۱۰۷ - ورُوي أنّ سليمان (عبد النهم) كان يَجلِس على يساطِه ويَسير في الهَواء، فمرَّ ذات يوم وهو سائِر في أرضِ كربلاء فأدارَت الريح بِساطَه ثلاث دَورات، حتى خافوا السقوط، فسَكنَتِ الريح، ونزَل البِساط في أرضِ كربلاء، فقال سُليمان للريح: الم سَكَنْتِ؟، فقالت: إنّ هنا يُقتَل الحسين (عبد النهم). فقال: اومَنْ يَكُونُ الحُسَين؟، فقالت: هو سِبْطُ محمّد المُختار، وابنُ عليّ الكرّار. فقال: اومَنْ قاتِلُه؟، فقالت: يقتُله لعينُ أهلِ السّماوات والأرض يزيد النهان، فرفّع سُليمان يدّيه ولعنّه، ودعا عليه، وأمّن على دُعايْه الإنسُ والجِنّ، فهبّت الريح، وسارَ البِساط.

فقال (مبه الشلام): هوالذي فلق الحبّة و برأ النسمة، إنّ سليمان بن داود سأل الله عزّ وجلّ الملك وأعطاه، وأنّ أباك ملك ما لم يَمْلِكه بعد جدّك رسول الله (سنزانة علياداته) أحد قبله، ولا يَمْلِكه أحدٌ بعده».

فقال له الحسن (عليه الشلام): «تُريد أن ترينا ممّا فضّلك الله تعالى به من الكرامة». فقال (عليه الشلام): «أفعَلُ إنْ شاء الله».

وساقَ الحَديث بما فضَّله الله تعالى به، وفي الحديث: فقال الحسّن (على المبرّ): ديا أميرَ المُؤمنين، إنّ سُلَيمان ابن داود (عب النهم) كان مُطاعاً بخاتَمِه، وأميرُ المُؤمنين بماذا يُطاع؟، فقال (عب الله): وأنا عَينُ الله في أرضِه، أنا لِسانُ الله الناطِق في خَلْقِه، أنا نورُ الله الذي لا يُطفأ، أنا بابُ الله الذي يُؤنى منه، وحُجَّتُه على عِباده).

ثمّ قال: «أتُحِبّون أن أرِيّكُم خاتَم سُلَيمان بن داود (مبدنه)؟». قال: «نعم». قأد خل بدّه إلى جَبْيِه، فأخرَج خاتَماً من ذَهَبٍ، فِصُّه من ياقونَةٍ حَمْراء، عليه مكتوبٌ: محمّد وعليّ، فقال (عبدالله): «تُريدون أن أرِيّكُم سُلَيمان ابن داود (مبدالله)؟» فقلنا: نعم. فقام، ونحنُ معه، فد خل بنا بُستاناً ما رأينا أحسّن منه، وفيه من جَميع القواكِه والأعناب، وأنهارُه تَجْري، والأطيارُ يتَجاوَيْنَ على الأشجار، فحينَ رأته الأطبار جاءته تُرَفْرِف حوله حتّى توسّطنا البُستان، فإذا سرير عليه شابّ مُلقى على ظهْرِه، واضِع بدّه على صَدْرِه، فأخرَج أميرُ المؤمنين (مبدالله) الخاتَم من البُستان، فإذا سرير عليه شابّ مُلقى على ظهْرِه، واضِع بدّه على صَدْرِه، فأخرَج أميرُ المؤمنين، ووَصيّ رسول رَبُّ جَبِه، وجعَله في إصبّع سُلبمان (مبدالله)، فنهَض قائِماً، وقال: «السلامُ عليك يا أميرَ المؤمنين، ووَصيّ رسول رَبُّ العالمين، أنتَ والله الصِدّ بِي الأكبَر، والفاروق الأعظم، قد أفلَح من تَمسّك بك، وقد خابَ وخيسِر من تخلّف عنك، وإنّي سألتُ الله تعالى بكم أهلَ البيت فأعطيتُ ذلك المُلك».

١٢ -.... بحار الأنوار ١٤: ٢٢/٢٤٤.

١٢ ـ ....، المحتضر: ٧١، بحار الأنوار ٢٧: ٣٣/٥.

قال سَلمان: فلما سَمِعتُ كَلامَ سُليمان بن داود (عبدائله) لم أتَمالَك نَفسي، حتَّى وقَعتُ على أقدامِ أميرِ المؤمنين (عبدائله)، أُقبَّلُها، وحَمِدتُ الله تعالى على جَزيلِ عَطائِه بهِدايَتِه لنا إلى ولاية أهلِ البيت (عبهمالتلام) الذين أذهَب الله عنهم الرِجْسَ أهلَ البيت وطهَّرهم تطهيراً، وفعل أصحابي كما فعَلت.

والحديث طُويل، تقدّم بنمامه في باب (يأجوج ومأجوج) من آخِر سورّة الكَهْف (١)، وتقدّمت الروايات أنّ خاتَم سُليمان بن داود (عبداته)، وعَصا موسى (عبداته) عند الأثمّة، في قوله تعالى: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَعِينِكَ يَا مُوسَىٰ﴾ من سورة طه (٢).

#### قوله تعالى:

وَآذَكُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ أَنَّى مَسَّنِى آلشَّيطَانُ بِنُضْبٍ وَعَذَابٍ \* آزكُضْ بِرِجْلِكَ هَذَا مُغْتَسَلَّ بَارِدٌ وَشَرَابٌ \* وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِغْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِّنَّا وَذِكْرَىٰ لِأُولِى آلْأَلْبَابِ -إلى قوله نعالى - أَهْلَهُ وَمِغْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِّنَّا وَذِكْرَىٰ لِأُولِى آلْأَلْبَابِ -إلى قوله نعالى - وَلَا تَحْنَفُ [21-21]

1/9109 عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن فَضّال، عن عبدالله بن بَحْر، عن ابن مُسْكان، عن أبي بَصِير، عن أبي عبدالله (عيدالله)، قال: سألتُه عن بُليّة أبوب (عبدالنهم) التي ابتُلي بها في الدنيا، لأيّ عِلّةٍ كانت؟

قال: ولنعمة أنعم الله عليه بها في الدُّليا وأدَّي شُكرَها، وكان في ذلك الزمان لا يحجب إبليس من دون العَرْش، فلمّا صَعِد ورأى شكرَ أيوب نِعمَة أربَة حَدَده إبليس، وقال: يا ربّ، إنّ أيوب لم يُؤدّ إليك شُكرَ هذه النِعمة إلا بما أعطبته من الدُنيا، ولو حرَمته دُنياه، ما أدّى إليك شُكرَ نِعمة أبداً، فسلطني على دُنياه حتّى تعلم أنّه لا يؤدّي إليك شُكرَ نعمة أبداً. فقبل له: قد سَلطنك على مالِه وولده. قال: فانحدر إبليس فلم يُبني له مالاً ولا ولداً إلا أعطبه، فازداد أيوب لله شُكراً وحَمْداً، قال: فسلطني على زَرْعِه. قال: قد فعلت. فجاء مع شباطينه، فنفّخ فيه، فاحترق، فازداد أبوب لله شُكراً وحَمْداً، فقال: يا ربّ، سلطني على غَنمِه. فسلطه على غَنمِه، فأهلكها، فازداد أيوب لله شكراً وحَمْداً. فقال: يا ربّ، سلطني على بدّنِه، ما خلا عَقْله وعَيْنَه، فنفّخ فيه إبليس، فصار شُكراً وحَمْداً. فقال: يا ربّ، سلطني على ذلك عُمُراً طويلاً يَحْمَد الله ويَشْكُره، حتّى وقع في بدّنِه الدُود، وكانت تخرُج من بدّنِه فيرُدَّها، ويقول لها: ارجِعى إلى موضِعك الذي خلقكِ الله منه. ونَتَن، حتّى أخرَجه أهلً

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٣) من الباب أعلاه.

<sup>(</sup>٢) تقدّمت في تفسير الآيات (١٠ ـ ١٨) من سورة طه.

سورة صّ (۲۸) ......

القَرْيَة من القَرْية، وألقوه في المَزْبَلة خارِج القَرْيَة. وكانتِ امرَأتُه رحمة (١) بنبت يوسُف بن يَعقوب بن إسحاق بن إبراهيم (سارات؛ عليم وعليه) تنصَدُّق مِن الناس وتأتيه بما تَجِده.

قال: فلما ظالَ عليه البَلاء، ورأى إبليش صَبْرَه أتى أصحاباً له كانوا رُهباناً في الجِبال، فقال: مُرّوا بنا إلى هذا العَبْد المُبتَلى، نسَأَلُه عن بَلِبَّته. فرَكِبوا بِغالاً شُهباً وجاءوا، فلمّا دَنَوا منه نفرت بِغالُهم مِن نَشْ رِيحه، فقرّبوا (١) بعضاً إلى بعض، ثمّ مَشَوا إليه، وكان فبهم شابٌ حَدَثُ السِن، فقَعدوا إليه، فقالوا: يا أيوب، لو أخبَرْتَنا بذَنْبِك لعَلَ الله يُجِيبُنا إذا سألناه، وما نرى ابتِلاءَك بهذا البّلاء الذي لم يُبتَلَ به أَحَدٌ إلّا من أمر كُنتَ تَستُره.

فقال أيّوب: وعِزَةِ رَبِّي إنّه ليعلَم أنّي ما أكَلتُ طعاماً إلّا وينهم أو ضعيف " يأكُلُ معي، وما عرّض لي أمران كِلاهُما طاعَة لله إلّا أخَذتُ بأشَدُهما على بدّني.

فقال الشاب: شوه (1) لكم، عَمَدتُم إلى نَبِيّ الله فعيَّرتُموه حتّى أظهَر من عِبادة ربّه ماكان يستُرها.

فقال أيوب: با رَبّ، لو جلستُ مَجلِس الحكم منك لأدْلَبتُ بحُجّتي. فبعَث الله إليه غَمامة، فقال: يا أيوب، أدلِ بحُجّتِك، فقد أقعدتُك مقعد الحكم، وها أنا ذا فريب، ولم أزَل. فقال: يا ربّ، إنّك لتعلّم أنّه لم يَعرِض لي أمران قط كلاهما لك طاعة إلا أخذتُ بأشدهما على تفسي، ألم أحْمَدُك، ألم أشكُرك، ألم أسبّحك؟ 1. قال: وفتُودي مِن الغَمامة بعَشَرة آلاف لسان: يا أيوب، مَنْ صبَّرك تعبُد الله والناس عنه غافِلون، وتَحْمَدُه، وتُسبّحه، وتُكبّره، والناس عنه غافِلون، فوضّعه في فيه، ثم وتُكبّره، والناس عنه غافِلون، أتمن على الله بما لله فيه المينة عليك؟ قال: فأخذ أيوب التراب، فوضّعه في فيه، ثم قال: لك العُنبي يا رب، أنت فعلت ذلك بي. فأنزَل الله عليه مَلْكاً فرَكض برجُلِه، فخرج الماء، فغسله بذلك الماء، فعاد أحسن ماكان، وأطرأ، وأنبت الله عليه رَوْضَة خَطْراء، ورَدُ عليه أهلَه، ومالَه، وولده، وزرْعَه، وقعد معه المَلَك يُحدِّنه و يُؤنِسُه.

فأقبلنِ امرَأَتُه ومعَها الكِسَر، فلمّا انتهت إلى المُتوضِع إذا المُتوضِع مُتَغَيِّر، وإذا رَجُلان جالِسان، فبكث، وصاحت، وقالت: يا أيوب، ما دَهاك؟ فناداها أيوب، فأقبَلت، فلمّا رأته وقد ردّ الله عليه بدنه ويعمه، سَجَدتْ لله شُكْراً، فرأى ذَوائِبَها مَقْطوعةً، وذلك أنها سألتْ قَوْماً أن يُعطوها ما تَحْمِلهُ إلى أيوب من الطّعام، وكانَتْ حَسَنة الذّوائِب، فقالوا لها: تَبِيعينا ذَوائِبَك حتّى تُعطبَك؟ فقطعتُها ودفَعتُها إليهم، فأخذَت منهم طَعاماً لأيوب، فلمّا رآها مقطوعة الشّعر غَضِب، وحَلف عليها أن يَضْرِبها مائةً، فأخبرَتُهُ أنّه كان سَبَبُه كَيْت وكَيْت، فاغتَم أيوب من ذلك، مقاوحى الله عزّ وجلّ إليه: ﴿ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْناً فَاضْرِب بّهِ وَلا تَحْنَثُ ﴾، فأخذ مائة شِمْراخٍ، فضرَبها ضَرْبةً واحِدةً فخرّج من يَمينه.

ثَمَّ قال: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مُّنَّا وَذِكْرَىٰ لِأُولِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾ ، قال: فردّ الله عليه أهله الذين

<sup>(</sup>١) في المصدر: رحيمة.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فقرنوا.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ضيف.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: سوأة، وفي نسخة من «ط، ي»: سوء.

ماتوا قبل البّلاء، ورّدٌ الله عليه أهلَه الذين ماتوا بعدّما أصابَه البّلاء، كلّهم أحياهُم الله جَميعاً فعاشوا معه.

وسُئِل أيّوب بعدما عافاه الله تعالى: أيُّ شيء كان أشَدَّ عليك مِمّا مرَّ عليك؟ فقال: شَماتَة الأعداء. قال: فأُمطَر الله عليه في دارِه فَرَاشَ الدَّهب، وكان يجمّعه، فإذا ذهّب الريح منه بشيءٍ عَدا خَلْفَه فردَّه، فقال له جَبْرَئيل: أما تشبّع، يا أيّوب؟ قال: ومَن يشبّع من رِزْقِ ربِّه؟».

٢/٩١١٠ عن أبي بَصِير، عن أبي المساده عن يحيى بن عِمْران، عن هارون بن خَارِجَة، عن أبي بَصِير، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَءَاتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ ﴾ (١)، قلت: ولده كيف أعطِيَ مِثلهم معَهم؟ قال: وأحيا لَه من وِلدِه الذين ماتوا قبلَ ذلك بآجالهم مِثل الذين هلكوا يَومَثِذٍ».

التحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن محمد بن أبي عُمَر، عن أبي أيوب، عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (عبدالله) أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه عبدالله (عبدالله) أحمد بن أبي عبدالله عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: وإنّما كانّت بَليّة أيوب التي ابتُلي بها في الدُنيا لنِعمة أنّعم الله بها عليه فأدّى شُكرَها، وكان إبليس في ذلك الزّمان لا يُحجَب دونَ العَرْش، فلمّا صَعِدَ عملُ أيوب بأداء شُكرِ النِعمة حسده إبليس، فقال: يا رَبّ إنّ أيوب لم يُؤدّ شُكرَ هذه النِعمة إلا بما أعطَبته من الدنيا، فلو حُلْتُ بينه وبين دُنياه ما أدّى إليك شُكرَ نِعمة، فسلطني على دُنياه حتى تعلّم أنّه لا يؤدّي شُكْرَ نِعمة، فقال: قد سلّطتك على دُنياه. فلم يَدعُ له دُنيا، ولا وَلداً إلّا أهلَكه، كلّ ذلك وهو يَحْمَدُ الله عزّ وجلّ، ثمّ رجّع إليه، فقال: يا رَبّ إنّ أيوب يعلّم أنّك سَتَرُدٌ عليه دُنياه التي أخذتُها منه، فسلطني على بدّنِه حتى تعلّم أنّه لا يؤدّي شُكْرَ نِعمة، قال الله عزّ وحلّ: قد سَلطتُك على بَدّنِه ما عَدا عَبْنَيه، وقلّبه، ولسانه، وسَمْعهه.

فقال أبو بَصير: قال أبو عبدالله (عبدالله): وفانفض مُبادِراً خَشْيَة أن تُدْرِكَه رَحْمَةُ الله عزّ وجلّ فتَحُول بينَه وبين أيّوب، فنفّخ في مَنْخِرَيْهِ مِن نار السَّموم، فضارَ جَنِيدُه تُقَطأ نُقَطأً).

2/9117 وعنه، قال: حدّ ثنا أبي (منه قال: حدّ ثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسّن بن عليّ الوَشّاء، عن دُرُسْت الواسِطيّ، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): وإنّ أبُوبَ ابتُلي مِن غَير ذَنّب». عن الحسّن بن عليّ الوَشّاء، عن فَضْل الأشْعَرِيّ، عن الحُسَين بن المُختار، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: وابتُليّ أبُوب (عبدالله) سَبْع سِنبن بلا ذَنّب».

٦/٩١١٤ - وعنه، بهذا الإسناد: عن الحسن بن عليّ الوَشّاء، عن فضل الأشعري، عن الحسّن بن الرّبيع، عمَّن

۲ ــالكافي ٨: ٢٥٢/٤٥٣.

<sup>(</sup>١) الأنياء ٢١: ٤٨

٣ ـ علل الشرائع: ١/٧٥.

<sup>1</sup> ـ علل الشرائع: ٢/٧٥.

٥ ـ علل الشرائع: ٣/٧٥.

٦ ـ علل الشرائع: ٥٧/٤.

سورة ص (٣٨) ...... (٣٨) .....

ذكرَه، عن أبي عبدالله (طبعالتلام)، قال: وإنّ الله تبارك وتعالى ابتَلى أيّوبَ (عبدالتلام) بلا ذُنّبٍ، فصبَر حتّى عُيّر، وأنتُم لا تَصْبِرون (١) على التَعْيير».

٧/٩١١٥ - وعنه، قال: حدّثنا أبي (رض الاس)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن أبي عبدالله البَرْقي، عن أبيه، عن عبدالله البَرْقي، عن عبدالله البَرْقي، عن عبدالله بن مُسكان، عن أبي بَصير، قال: سألتُ أبا الحسَن الماضي (هالتلام) عن بَلِيَّةِ أبُوب، التي ابتُلي بها في الدُنيا، لأبّة عِلَّهِ كانت؟

قال: النعمة أنعم الله عليه بها في الدُنيا فأدى شُكْرَها، وكان في ذلك الزّمان لا يُحجّب إبليس دونَ العَرْش، فلمّا صَعِد أداءُ شَكْرِ نِعمّةِ أَبُوب، حسَده إبليس، فقال: يا ربّ، إنّ أيّوب لم يؤدّ إليك شُكْرَ هذه النِعْمَة إلّا بما أعظيته من الدُنيا، ولو حرّمته دُنياه ما أدّى إليك شُكْرَ نِعمةٍ أبداً. قال: فقيل له: إنّي قد سلَّطتُك على مالِه، ووُلدِه. قال: فانحدر إبليس، فلم يُبقِ له مالاً ولا ولَداً إلا أعطبَه، فلمّا رأى إبليس أنّه لا يَصِلُ إلى شيءٍ من أمرو، قال: يا ربّ، إنّ أيّوب يعلم أنّك سَتَردَ عليه دُنياه التي أخذتُها منه، فسلَّطني على بدّنِه. قال: فقيل له: إنّي قد سَلَطتُك على بدّنِه، ما خلا قلبه، ولسانه، وعَبْنَيه وسمعه. قال: فانحدر إبليس مُستَعْجِلاً مَخافَة أن تُدرِكه رَحْمَةُ الرّبُ عزّ وجلّ، فتَحُول بينه وبين أبّوب.

فلمًا اشتد به البَلاء، وكان في آخِر بَليَّنِه جاءه أصحابه، فقالوا له: يا أيّوب، ما نَعَلَمُ أَحَداً ابتُلي بمِثْل هذه البَليَّةِ إلّا لسَرِيرَةِ سُوءٍ، فلعلَّك أسرَرْتَ سوءاً في الذي تُبدي لنا. قال: فعِندَ ذلك ناجى أيّوبُ ربَّه عزّ وجلّ، فقال: ربُّ ابتَلَبْنَني بهذه البَليَّة، وأنتَ تعلَم أنّه لم يَعرِض لي أمران قطّ إلا لَزِمتُ أخشَنَهما على بدّني، ولم آكُلُ أكلةً قطّ إلا وعلى خِواني يتيم، فلو أنّ لي منك مَقْعَد الخَصْم لأَذلَيْتُ بحَجَّني: قال: فعرّضت له سَحابة، فنطق فيها ناطِق، فقال: يا أيّوب، أدلِ بحُجِّيك! قال: فضَد عليه مِثرَرَه، و جَثا على رَكَبَنيه، فقال: ابتَليتني بهذه البَلِيَّة وأنتَ تعلَم أنّه لم يعرض لي أمران قط إلا لَزِمتُ أخشَدَ عليه مِثرَرَه، و جَثا على رَكَبَنيه، فقال: ابتَليتني بهذه البَلِيَّة وأنتَ تعلَم أنّه لم يعرض لي أمران قط إلا لَزِمتُ أخشَدَهما على بدّني، ولم أكُلُ أَكلةً من طعام إلا وعلى خواني يتيم. قال: فقيل له: يا يُعرِض لي أمران قط إليك الطاعة؟ قال: فأخذ كَفَأ من تُرابٍ فوضَعه في فيه، ثمّ قال: أنتَ، يا رَبّه.

٣٩١١٦ - ٨/٩١١٦ وعنه، قال: حدَّثنا أحمد بن الحسَن القَطَان، قال: حدَّثنا الحسَن بن عليّ السُكَّرِيّ، قال: حدَّثنا محمّد بن زَكَريّا الجوهري، قال: حدَّثنا جعفر بن محمّد بن عُمارة، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه (عليما التلام)، قال: إنَّ أيّوب (عليمالتلام) ابتُلِيّ مِن غَير ذَنَّبٍ، وإنَّ الأنبياء لا يُذنِبون لأنَهم مَعصومون مُطَهّرون، لا يُذنِبون، ولا يَرتَكِبون ذَنَّباً صَغيراً ولاكبيراً.

وقال «طبهالتلام»: «إنّ أيّوبّ (طبهالتلام) مع جَميعِ ما ابتّلِيّ به لم تَنتُن له رائِحة، ولا قبُحت له صورة، ولا خرّجت منه مِدّة (١١ من دَمٍ، ولا قَبْح، ولا استَغْذَرَه أحَدّ رآه، ولا استَوْحَش منه أحَدّ شاهَده، ولا تَدَوَّد شيءٌ من جَسَدِه،

<sup>(</sup>١) في المصدر: عُيّر، وإن الأنبياء لا يصبرون.

٧ ـ علل الشرائع: ٥/٧٦.

٨ ـ الخصال: ٢٩٩/٨٠١.

<sup>(</sup>١) العِدَّة: ما يجتمع في الجرح من القيح. «الصحاح ـ مدد ـ ٢: ٥٥٣٧.

وهكذا يصّنع الله عزّ وجلّ بجَميع مَنْ يَبْتَلِيه من أنبيائِه وأوليائِه المُكَرَّمين عليه.

وإنّما اجتنبه الناس لِفَقْرِه وضَعْفِه في ظاهِرِ أمْرِه، لجَهْلِهم بما له عند ربّه تعالى من التأبيد والفَرّج، وقد قال النبيّ (مَنَ المعلم الناس): أعظمُ الناس بَلاء الأنبياء، ثمّ الأمثل فالأمثل، وإنّما ابتلاه الله عزّ وجلّ بالبّلاء القظيم الذي يهون معه على جَميع الناس، لئلا يدّعوا له الرُبوبيّة إذا شاهدوا ما أراد الله أن يوصِلَه إليه من عَظائِم نِعَمِه متى شاهدوه، وليَسْتَدِلُوا بذلك على أنّ النّواب من الله تعالى ذِكرُه على ضَرْبَين: استِحقاق، واختِصاص. ولئلا يحتفِروا ضعيفاً لِضَعْفِه، ولا فقيراً لفَقْرِه، ولا مريضاً لمَرْضِه، ولِبَعْلَموا أنّه يُسفِمُ مَنْ شاء، ويَشْفي من شاء متى شاء، كيف شاء بأيّ سبب (1)، شاء ويجعل ذلك عِبْرَةً لِمَنْ شاء، و شَقاوةً لِمَن شاء، وسَعادةً لِمَن شاء، وهو عزّ وجلّ في جميع ذلك عَدْلٌ في قضائِه، وحكبم في أفعاله، لا يفعَل بعِبادِه إلّا الأصْلَح لهم، ولا قُوّة لهم إلّا به و

٩/٩١١٧ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سِنان، عن عُثمان النَوّاء، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (طبعاتهم)، قال: وإنّ الله عزّ وجلّ يَبْتَلي المُوْمِنَ بكُلّ بَليّةٍ، ويُميته بكلّ مِيتة، ولا يَبْتَليه بذّهاب عَقْلِه، أما تَرى أيُوبَ كيف سُلُط إبليس على مالِه وعلى ولدِه، وعلى أهلِه، وعلى كلّ شيءٍ منه، ولم يُسَلّطه على عَقْلِه، ترّكه له لِيُوحِّد الله به).

۱۰/۹۱۱۸ و النهذيب): بإسناده عن الحسّن بن محبوب، عن حَنان بن سَدير: أنَّ عَبَاد المَكِيَّ قَالَ: قال لي سُفيان النَّوريّ: أرى لك من أبي عبدالله (طبهاستهم) منزِلةً، فاسأله عن رَجُلٍ زَنى وهو مَريض، فإن أقيمَ عليه الحَدِّ خافوا أن يَموت، ما تقول فيه؟ قال: فسألتُه، فقال لي: دهذه المسألة مِن ثِلقاء نفسِك، أو أمَرك إنسانَّ أن تَسأل عنها؟، قال: قلتُ: إنّ سُفيان النَّوريُ أمّرني أنْ أسألك عنها.

قال: فقال: وإنّ رسول الله (منزاه على وآه) أني برُجُلٍ كبير قد استَسْقى (1) بَطنُه، وبدَثْ عُروقَ فَخِذَبه، وقد زَنى بامرأةٍ مَريضَةٍ، فأمَر رَسولُ الله (منزاه على والد) فأنني بُعرْجُونِ فيه مائة شِمْراخ، فضرَبه ضَرْبةً واحِدَة، وضرَبها ضَرْبةً واحِدَةً، وخَلَىٰ سَبيلَهُما، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْناً فَاضْرِب بِّهِ وَلَا تَحْنَثُ ﴾ .

١١/٩١١٩ - (تُحفّة الإخوان): بحَذْفِ الإسناد، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد (عليماالسّلام)، قال: سألتُه عن يَلِيَّةٍ أيُوب (علمانسلام) التي ابتُلِيَها في الدُّنيا، لأيّ شيءٍ عِلْتُه؟

قال: النِعمَةِ أنعَم الله عليه بها في الدُنيا، وأدَّىٰ شُكرَها، وذلك أنّه لم يكن بعد يوسُف بن يعقوب بن إسحاق ابن إبراهيم (عبدائلام) إلّا أيّوب بن موص بن رعويل (١) بن العِيص بن إسحاق بن إبراهيم خليل الله، وكان أيّوبُ رجُلاً

<sup>(</sup>٢) في نسخة من «ج، ي، ط»: شيء.

۹ ـ الكافي ۲: ۱۹۹/۲۲٫

۱۰ ـ التهذيب ۱۰: ۲۲/۸۰۲.

<sup>(</sup>١) سَقَى بَطنُهُ واستَسقَى: أي اجتمع فيه ماءُ أصفر. «الصحاح ـ سقى ـ ٦: ٢٣٨٠».

١١ ـ تحفة الإخوان: ٥٣. «مخطوط».

<sup>(</sup>١) في «ج، ط» نسخة بدل: روعيل.

سورة صَّ (٣٨) ...... (٣٨) ...... ١٦٥

عاقلاً، حليماً، نظيفاً، حكيماً، وكان أبوه رَجُلاً مُثرِياً كثيرَ المال، يَملِكُ الماشِيَة من الإيل، والبقر، والغنَم، والحمير، والبغل، والخيل، ولم يَكُن في أرضِ الشام من كان في غَنائِه، فلمّا مات وَرِث ذلك أيّوب، وكان أيّوبُ بومّئذٍ عمره ثلاثين سنةً، فأحّبُ أن ينزَوّج، فوصِفَت له رَحْمَةً بنت إفرائيم " بن يوسُف (عبداتهم)، وكانت رَحْمَة عند أبيها بأرْضِ مِصْر، وكان أبوها شَديدَ الفرّح بها، وكان يُحِبُّها حُبًا عَظيماً، لأنّه رأى في المتنام أنّ جدَّها يوسُف (عبداللهم) نُزَع قميصاً كان عليه فألبَسها إيّاه، وقال: يا رَحْمَة، هذا حُسْني وجَمالي وبَهائي قد وَهَبْتُه لك.

وكانت رَحْمَة أَسْبَه الخَلْقِ بيوسُف (مدالتلام)، وكانت زاهِدَةً عابِدَةً، فلمَا سَمِع بها أبُوبُ رَغِب فيها، فخرَج إلى بلدِها ومَعه مالٌ جَزِيل وهَدايا، وسار حتى وصل إلى أبيها، فخطَب منه ابنتَه رَحْمَة، فزوَّجه إيّاها لزُهدِه ومالِه، وجهَّزها إليه، فحمَلها أبُوب إلى بِلادِه، فرزَقه الله منها اثني عشر بَطْناً، في كلّ بَطْنِ ذكر وأنثى.

ثمّ بعنه الله إلى قومِه رَسولاً، وهم أهل حَوْران والبَثْنَة (٣)، وأعطاه الله من حُسنِ الخُلق والرِفْق ما لم يُعطَه أحد، ولم يُخلِفه أحد، ولا يُكذّبه أحد لشرَفِه وشرَفِ أبيه، فشرَّع لهم الشَرائِع، وبمنى لهم المَساجِد، وكانت له مَوائِد يضَعُها للفُقراء والمَساكين والأَضْياف يُضيفَهم ويُكرِمُهم، وكان لليتبم كالأبِ الرَحيم، وللأَرْمَلة كالزَوج العَطوف، وللضَعيف كالأب الوَدود، وكان قد أمر وُكلاءَه وأمناءَه أن لا يمنعوا أحداً من زَرْعِه وأثمارِه، وكان الطَيرُ والوُحوش وجَميعُ الأَنعام نَرْعى في كَسْبه (١)، وبرَكة الله تعالى تَزداد لأيوب (مله النه) صَباحاً ومَساءً، وكانت جَميعُ والوُحوش وجَميعُ الأَنعام نَرْعى في كَسْبه (١)، وبرَكة الله تعالى تَزداد لأيوب (مله النه) لكنه يقول: إلهي وسَيّدي مَواشِبه تَحمِل في كُلُ سنَةٍ تَوْأَمَين، ولم يَكُن أيوبُ (علم النه) يفرَح بشَيء من ذلك، لكنه يقول: إلهي وسَيّدي ومَوْلاي وسنَدي، هذه الدنيا على هذه الحالة، فكيف بالآخِرَة والمَحِنّة التي خلَقْتَها لأهل كرامَتِك؟

وكان إذا جاء الليل يجمّع من يلوذُ به في مَسْجِده، يُصَلَّون بطَلابه، ويُسَبِّحون بتَسْبِيحِه، حتّى إذا أصبَح أمر باتّخاذِ الطّعام لهم، ولِجَميع الضُعفاء، وكان يذهَب له في ذلك مال لا يُحصى، وكان له من الخَيل ألف فرّس، وألف رَمّكة، وألف بَغْل و بَغْلَة، وثلاثة آلاف بَعير، وألف وحمس مائة ثافق، وألف تُور، وألف بقَرة، وعَشرة آلاف شاة، وخمس مائة فَدان، وثلاث مائة أتان (٥٠)، وخَلفَ كل رَمّكة مُهرَان أو ثلاثة، وكل ناقة فصيل، وكذلك جميع مواشبه، وعلى كل خمسين رأساً من هذه راع مَمْلُوك لا يُتوب، ولكل عبدٍ منهم أهل وولد.

وكان إبليس اللعين لا يَمُرَ علَى شيءٍ من مال أيوب إلا رآه مَخْتُوماً بِخاتَم الشُكر، مُطَهَّراً بالزكاة، فحسده، ولم يَقْدِر له على ضَررٍ، وكان إبليش في ذلك الزمان يصعد إلى السماوات السَبْع، ويُحجَب من دون العرش، ويَقِف في أيّ مكانٍ منها شاء، حتى رُفِع عيسى بنُ مربم (عبه عتم)، فحُجِب عن أربع سماوات، ويصعد إلى ثلاثة منها، عنى بُعث النبيّ محمد (ملن ه عبه داله)، فحُجِب إبليش عن جَميعها، وكان يستَرِق السَمْع بعد ذلك، ومنه تعجبت الإنسُ والجِنّ، وذلك معنى قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّا لَمَسْنَا آلسَماء فَوجَدْنَاهَا مُلِقَتْ حَرَساً شَدِيداً وَشُهُباً \* وَأَنَّاكُنّا الإنسُ والجِنّ، وذلك معنى قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّا لَمَسْنَا آلسَماء فَوجَدْنَاهَا مُلِقَتْ حَرَساً شَدِيداً وَشُهُباً \* وَأَنَّاكُنّا

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي»، و«ط» نسخة بدل: افرائيم، وفي المصدر: مزايم.

<sup>(</sup>٣) البَّثَةَ أَوَ البَّشَيَّةَ: قرية بين دمشق وأَفْرَعَاتَ كَانَ أَيُوبِ رَعْبِ السَّلَامِ) منها. المعجم البلدان 1: ٣٢٨.

<sup>(1)</sup> في المصدر: أرضه.

<sup>(</sup>٥) الأتّان: الحمارة. «الصحاح ماتن . ٥: ٢٠٦٧».

٦٦٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

#### نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَن يَسْتَمِعِ ٱلْأَنَ يَجِدُ لَهُ شِهَاباً رَّصَدا ﴾ (١٠.

فصّعِد إبليش اللعين في زَمانِ أيّوبِ (طبالتلام) إلى ما دون العَرْش كما كان يصعَد، ووقف في المَوضِع الذي كان يَقِفُ فيه، وفي قلبه من النبيّ أيّوب ما فيه، والله مُطلّع على السِرّ والعَلاتية، فنودِي: يا مَلعون، مِن أين أَفْبَلت؟ فقال: إلهي، طُفْتُ الأرضَ لأفتِنَ مَنْ أطاعني، ففتَنتُهم إلّا عبادَك منهم المُخلصين. فنودي: يا لعين، ما في قلبك من نعمة أيّوب؟ فقال إبليس: يا ربّ، إنّك ذكرته فصلت عليه ملائِكتُك. فنودي: يا لعين، هل نِلتَ منه شيئاً مع طولِ عبادَته، فهل تستَطيع أن تَغويه عن عِبادَتي؟ فقال: إلهي ومولاي، إنّ أيّوبَ لم يُؤدَّ شُكْرَ هذه النِعْمَة، ونظرتُ في أمرِه وإذا هو عبد عافَيْتَه فقيل عافِيتَك، ورزَقتَه فشكرَك، ولم تُجرّبه في البّلاء والمَصائب، فلو ابتَليتَه لوجَدتَه بخلاف ما هو عليه، ولو سلّطتني - يا ربّ - على مالِه لرأيتَه كيف يَنْساك. فنُوديّ: يا مَلعون، قد سلّطتُك على مالِه لرأيتَه كيف يَنْساك. فنُوديّ: يا مَلعون، قد سلّطتُك على مالِه لرأيتَه كيف يَنْساك. فنُوديّ: يا مَلعون، قد سلّطتُك على مالِه لنّعُلُم أنّك كاذِب فيما تعتَقِده فيه».

قال: وفانقَضَ من السماوات حتى وقف على الصَخْرة التي رضَح عليها قابيل رأسَ أخبه هابيل (عباستلام)، وهي صَخْرَة سَوداء بنبُع منها صَديد اللّعنة، فوقف إبليس عليها، ورَنّ رنّة حتى اجتمَع عليه العَفاريثُ المُتَمرّدون من المَشْرِق والمَغْرِب، فقالوا: يا أبانا، وما وَراءَك، وما دَهاك؟ فقال: إنّي مُكُنْتُ من فُرصَةٍ ما تمكنتُ مِن مِثْلِها منذُ أخرَجتُ آدَم من الجنّة، وذلِكَ أنّي سُلُطْتُ على مالِ أيّوب لأفقِرَه، وأعطِبَ مالَه. فقال بعضُهم: سلُطني على أشجارِه، فإنّي أتحوَّل ناراً، ولا أمّرُ على شيءٍ إلّا أحرَقتُه، وصبَرتُه رَماداً. فقال إبليس: أنت لذلك. وقال آخر: سلَطني على ملطني على مواشيه حتى أصبح صَبْحَة تُخرِج أرواجها فقال أنتَ لذلك. فأقبَل الأوّل، ونحوّل ناراً، حتى أحرَق يلكَ الأشجار والآجام. وأفبَل الآخر على المَواشي، فضاح بها صبحة خرَجَتُ كلّها مَبْنَةً مع رُعاتِها.

فرأى أهل القريّةِ دُخَاناً عَظيماً، وصَيْحَةً عَظيمةً، فَقُوْعُوا فَزَعاً شديداً، فأقبَل اللّعينُ إلى أيوب وهو في صَلاتِه، وخُيُل إلى أيوب أنه أصابَه وَهَج دُلكَ الحَريق، وقد اسوَدَّ وَجهه، وتمعَّط (٢٠ شَعرُه، وهو لعنه الله ينادي: يا أيوب، أدرِكُني، فأنا الناجي من دون غيري، فما رَأيت ناراً أقبَلت من السّماء فيها دُخان فأحرَقت مالَك - با أيوب - وأصابَتْني نَفْحَةً من نفحاتِها، وسّمِعت مُنادياً من السّماء يقول: هذا جَزاء مَنْ كان مُرائِباً في عِبادَتِه، يُربدُ بها الناس دون الله تعالى. وقال إبليس: وسمِعت النارَ تقول: أنا نارُ الغضّب، أنا نارُ السُخْط.

قال: فلمّا سَمِع أَبُوب ذلك أَفبَل على صَلاتِه، ولم يلتَفِت إليه حتّى فَرَغ من صَلاتِه تامةً كامِلةً، فقال; يا هذا، ليست هي أموالي، وإنّما هي أموال الله تعالى يفعَل بها ما شاء. فقال إبليسُ لعنه الله: صدّقْت. وماجَ الناس، فقال بعضهم: هذا ما قَبَضَه قَبْضَ العُجب. وقال آخرون: ماكان أيّوب صادِقاً في توبَتِه، فلهذا جَازاه بهذا الجَزاء. فشقّ ذلك على أيّوب من قَولِهم، ولم يُجِبّهُم، غير أنّه قال: الحَمْدُ لله على قضائِه وقدّره.

فأقبَل النبيُّ أيُّوبُ على اللعين إبليس، وقال له: من أنت أيها العَبد؟ كأنَّك مِمَّن أخرَجه الله من رَحمَيه،

<sup>(</sup>٦) الجن ٧٢: ٨ و ٩.

<sup>(</sup>٧) تمعط شعره: أي تساقط. «الصحاح . معط ٣٠: ١١٦١».

سورة ص (۳۸) ..... (۳۸) ..... (۳۸) .... (۳۸) .... (۳۸) .... (۳۸)

وسلَب عنه نِعمتَه، ولو عَلِمَ فيك خَيْراً لأخبَرني بك، ولقبَض روحَك مع أرواح الرُعاة، ولكنّه عَلِمَ فيك شرّاً فخلَصَك منهاكما يُخلَص الزّوّان (^) من الفَمْح، فَسِرْ عني - أيّها العبد - مذموماً مَدْحوراً. فقال إبليس: صدّق مَنْ قال: لا تَخدِموا المُتَكبِّرين. يا أيُوب، الآنَ علمِتُ أنك كنت مُرائياً في صَلاتِك، ألم أكن لك عَبْداً شَفيقاً من عَبيدك، ألم أكن لك عَبْداً شَفيقاً من عَبيدك، ألم أكنْ حريصاً على أموالِك، فما جَزائي منك إلا أن تُعَيِّرني بما نالني من وَهَجِ الحَريق، دون أن تقول ما تقوله؟ فلم يُكلُم إبليس، وأقبل أيّوب على صَلاتِه.

وانصرَف عنه إبليس خائِباً ذليلاً، وصَعِد إلى السّماء كما كان يصعَد، ووقف كما كان يَقِف، فنودي: يا مُلعون، كيف وجَدتَ عبدي أيّوب، كيف صبّر على ذَهاب أمواله جميعاً، من المَواشي، والعبيد، وغيرها، وكيف حَمِدَني على البَليَّة؟ فقال اللعين: إلهي وسبُّدي، إنّك متَّعتَه بعافية أولادِه، وزَخارِف دورِه، ولو سلَطْتَني على دُنياه حتى تعلَم أنّه لا يؤدّي إليك شُكْرَ نِعمَةٍ أبداً. فنودي: يا ملعون، إذهَبْ، فقد سلَطتُك على أولادِه.

قال: فانقَضَ عَدوُّ الله إلى قَصْرِ أبوب الذي فيه أولادُه، فأما البَنون: فحزقل، وهو أكبَرُهم، ومقبل، ورشد، ورشيد، وبهرون، وبشير، وأقرون، والباقي من الذكور، لم نَجِد لهم أسماء في الكتُب والقصص. وأمّا البَنات: فمرجانة (٢) وعبيدة، وصالحة، وعافية، وتفيّة (٢) ومؤمنة. قال: «فزَلْزَلَ عليهم الفَصْر بنَفْيه حتى سقَط بعضه على بعض، وجعَل يَشُدُّ أفواههم بالخسّب، والخِرَق، ويقلِفُهم بالجَنْدَل، حتى مثّل بهم أقبّح مُثلة، وأوحى الله تعالى إلى الأرض: أن احقظي أولادَ النبي أبوب، فإنّي بالغ مشيئتي فيهم، ولأجْزِينَهُم بذلِكَ النّواب. فأقبّل إبليسُ إلى أبوب، وقال: يا أبوب، لو رأيتَ قصورَك وأولادَك كيف صاروا، ولقد صارَت قصورُهم لهم قبوراً، وطبنُها صار لهم حُنوطاً، وثبابهم وقُرشُهم صارت لهم أكفاناً، ولو أبصَرْتَ كيف ما تغيّرت تلك الوجوه الحسان بالدِماء والتُراب، والعِظام كيف تهنّمت، واللُحوم كيف رُصِعَت (١١)، والجُلود كيف نمزَّقَت. ولم يزَل إبليسُ اللّعين يَعُدُ عليه مثل وأخذ بافتِجاع وانكِسار وانتِحاب حتى بَكى أبوب (عبدالتهم)، وساعده إبليس على البُكاء، فندِم أبوب على بُكافه، وأخذ قبضةً من التُراب، ووضعها على رأيه، واستغفر الله تعالى، وخرَّ ساجداً، ثم أقبَل على إبليس، وقال له: با وأخذ قبضةً من التُراب، ووضعها على رأيه، واستغفر الله تعالى، وخرَّ ساجداً، ثم أقبَل على إبليس، وقال له: با ملعون، انصَرِفُ عَتَى خائِباً ذَلِيلاً مَدْحوراً، فإنّ أولادي كانوا عاربة لله تعالى عندى، ولا بُدَّ مِن اللّحاق يهمه.

قال: وفانصرَف إبليسُ ولم ينَلُ منه، وصَعِدَ إلى السّماء كماكان يصعد، ووقَف كماكان يقِف، فأناه النِداء: يا ملعون، كيف رأيتَ عبدي أيّوب وتوبتَه واستِغفارَه بعد بُكائه؟ فقال إبليس: إلهي وسيّدي، إنّك متَّعْتَه بعافيةٍ نفسِه، وفيها عِوضٌ عن المالِ والولد، فلو سلَطْتَني على بَدَنِه لرأيتَه كيف ينسى ذِكْرَك، وبترُك شُكرَك. فنودي: يا لعين، اذهب، فقد سلَطنتُك على بدَنِه، ما خلا: عينيه (١٢)، وعَقْلَه، ولسانه الذي لا يفتُر عن ذِكرى، وأذَّنيه،

<sup>(</sup>٨) الزَّوَان: حَبُّ يُخالط البُرِّ. «الصحاح \_زون \_ ٥: ٢١٣٣».

<sup>(</sup>٩) في «ي، ط»: فنحاة، وفي «ج» و «ط» نسخة بدل: فمنجاة.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: نفيسة

<sup>(</sup>١١) رَّضَع الحبِّ: دقَّه بين حجرين. «لسان العرب ـ رصع ـ ٨: ١٢٥».

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: قلبه وعيته.

قال: «فانقض إليه اللعين، فوجد أيوب في مَسْجِدِه مُتَضَرَّعاً إلى الله تعالى بأنواع الثناء، داعِياً إليه بأعظم الدُعاء، ويشكرُه على جميع النَعماء، ويَحْمَدُه على جميع البَلاء، وهو يفول: وعِزَيَك وجَلالِك، لا ازددتُ على بَلائِك إلا شُكراً، ولو البَسْتَني قَوْبَ البَلاء سَرْمَداً لا ازدَدتُ على بَلائِك إلا صَبْراً. قال: فلما سَمِع إبليسُ اغتاظَ من قوله، وعَجِل، ولم يترُكه حتى يرفع رأسه من السُجود، فانحذر في الأرض حتى صار تحت أنفِه، ثمّ نفّخ في فيه و منْ خِزِيه نارَ اللّهب، فاسود وَجْه أبوب (عبدائنهم) في الحال، فصارَ قُرْحَةً واحِدةً من قَرْنه إلى قدّمَيه، فتمعَّطَ منها مَنْ فريه النالي اليوم الثاني وَرِم، وعَظُم، وفي الثالث اسود، وفي الرابع امتلاً ماء أصفر، وفي الخامِس صارَ فَبْحاً، وفي السادس وقع فيه الدُود، وسال صَدِيدُه، ووقع فيه الحُكاك (٢٠٠)، فحَك جسَده شَهْرَين حتى سقطت أظافِيرُه، ومقول لها: كُلي من لَحْمي ودّمي حتى بأتي الله بالفرّج.

فقالت رَحْمَة: يا أَيُوب، ذَهَب المالُ والوِلد، وقد بدأ الضُرّ في الجسَد. فقال أيُوب: يا رَحْمَة، إنّ الله تعالى ابتَلى النّبيّين مِن قَبْلي فصبَروا، وإنّ الله تعالى وعَد الصابرين خيراً. ثمّ خرَّ أيُوبُ ساجداً، وجعَل يقول: إلهي وسبّدي، لو جعَلتَ عليَّ ثَوبَ البّلاءِ سَرْمَداً، وحَرْمَتني العافية، ومَزَّقتني الدِيدانُ، ما أزدَدْتُ إلا شُكْراً، إلهي لا تُشمِت بي عَدوّي إبليسَ اللعين.

قال: «وكانت رَحْمَة تَبْكي مَرَةً، وتَصرُخ أخرى لِما تَرى مِن بَلاء أيّوب، وهو (عبدالتلام) يَنْهاهَا عن ذلك، ويقول لها: ألَسْتِ أنتِ من بَناتِ الأنبياء، وتعلّمين أنّي نَبيُ الله، وأنَّ لي أسوة بالنّبيّين والمُرسَلين، وآبائِك: إبراهيم، وإسماعيل، وإسحاق، ويعقوب، ويوسُف؟ ثمّ حال الله تعالى لها الصّبْر على ما تُشاهد منه، ثمّ قال لها أيّوب: انطلِقي النّمِسي لي موضِعاً غير مسجدي فاحمِليني إليه. فمَضَتْ رَحْمَة، ونظرت له مَوضِعاً، ثمّ عادَت إليه فاحتَمَلته إلى فَضاءٍ مِنَ الأرض، وكان قلا قال لها إلى الأبحِبُ أن يتلوّث المَسْجِد.

ثمّ انطلَقتْ إلى قَومٍ كان أيوب، مبدته، يَبَرَهم ويُحسِن إليهم كثيراً، فلمّا التمستُ له مَوضِعاً، طلَبتهُم أن يُعبنوها على إخراج أيوب من المَسْجِد. فقالوا لها: إنّ أيوب قد غَضِبَ عليه ربّه وهتك سِتْرَه لِما كان فعله من الرياء، فيا لَيْتَ كان بيننا وبينه بُعْدُ المَشْرِفين، فإنّه لو كان فيه خير في عِبادَةِ ربّهِ، ما أبتَلاه. فرجعت رَحْمَة إلى أيوب، وقالت له: يا أيوب، جَلّت المُصيبة، خابَ أملنا من أهلِ المتعارِف وأهلِ الاصطناع. فقال لها: يا رَحْمَة، أيوب، وقالت له: يا أيوب، جلّت المُصيبة، وقولي: لا حَوْلَ ولا قُوّة إلّا بالله العَلِيّ العَظيم، وأدخِلي يَدكِ البُّمنى محدًا يكونون أهلُ البَلاء، ولكن تقدَّمي إليّ، وقولي: لا حَوْلَ ولا قُوّة إلّا بالله العَلِيّ العَظيم، وأدخِلي يَدكِ البُّمنى تحت رجُليّ، وأحمِليني. فقعلت ذلك، واحتمَلَتْهُ بقُوّةِ الله تعالى حتى أخرَجَتُهُ إلى الفضاء، وهو المَوضِع الذي يُوضِع فيه المَوائِد مِن أيّوب للضَّعفاء والمَساكين.

ثمّ قال: يا رَحْمَة،إنّ الصدَقة حَرامٌ علينا، ولا تَحِلّ لنا، فاحتالي في الخِدْمَة. فأسبَل دَمْعَتَه. فقالت رَحْمَة: ما يُبكيك، يا نَبِيّ الله؟ فقال لها: يا رَحْمَة، أنتِ من بَناتِ النبيّين، ومِن نَسْلِ المُرسَلين، وأنتِ امرأةٌ عظيمةُ الحُسْنِ

<sup>(</sup>١٣) الحكاك: داءُ يُحَكُ منه كالجرب. «المعجم الوسيط ـ حكك ـ ١: ١٩٠٠».

سورة متن (٣٨) ...... (٣٨) ..... (٣٨) ....

والجَمال، وما أعطِيَ الحُسْنَ والجَمالَ في زَمانِك إلا جَدَك يوسُف (طبالتهم)، وإنَّ في القَرْيَةِ فَسَاق كثيرة، وأنتِ تخدِمين، وأخشى عليكِ من مَكائِد إبليسِ اللَّعين. فبَكَثْ رَحْمَة، وقالت: يا نَبِيَّ الله، ما جَزائي منك إلّا أن تَتَّهِمَني وتَنسُبَني إلى ذلك، وأنا مِن بَناتِ النَبيِّين والصِدِّيقِين الطاهِرين؟! وحَقَّ آبائي وأجدادي ما مِلْتُ بعَيني إلى آدَميّ بعدَك. فعند ذلك أذِنَ لها أيُوب (عيالتهم) بالخِدْمَة.

وكانت تَخدِم أهلَ البَثْنَة في سَقْي الماء، وكَنْسِ البَيوت، وإخراج المتزابل، وغَسْلِ النِباب والخِرَق، ويُعطونَها الأَجرة وتُنفِقها على أيوب (عب السّلام) في طعّامه وشَرابِه، فأقبَل إبليسُ في صورةِ شيخ كبيرٍ حتى وقف على أهلِ القرّيّة، فقال لهم: كيف تَطيبُ أنفُسكم بامرأةٍ تعالِجُ مِن زَوجِها القَيْحَ، والصّدِيد، ونَثْن الرائحة، ثمّ تَدخُل بيونَكم و تُدخِل يديها في أوعِيَتِكم، وطَعامِكم، وشرابِكم؟ قال: فوقع ذلك في قُلوبهم، ولم يتركوا رَحْمَة أن بندخُل بيونَكم و تُدخِل يديها في أعره. فكرهت رَحْمَة أن تُخيِرَ أيوب (عبائلهم) بذلك حتى لا يزدادَ حُزناً على خُزنه، وكان القومُ لا يستَخدِمونها، وكانوا يُعطونَها الشيء فتُطعِمه ذلك، ولا تُخبره بشيءٍ من أمرِها».

قال: وفاشتَد بأيُوب البَلاء ونَشُ رايِّحَنِه، حتى لا يَقدِر أَحَد من أُهُلِ الفرية أَن يستَقِرَّ في بَينِه لشِدَّةِ نَتْن الرائِحة، ولم يَذْرُوا ما يَصنَعون، فاجتمَع رأيهم على أن يُرسِلوا عليه كِلاباً لتأكُله، فبلَغ ذلك رَحْمَة، فجاءت إلى أيوب فأخبرَنْهُ بذلك، فقال لها: يا رَحْمَة، لم يَكُنِ الله تعالى بالذي يُسلَط عليَّ الكِلاب وأنا نبيَّه وآبنُ أنبيائه. قال: فجمَع أُهُلُ القريَة كِلابَ الرَّعاة، فأرسَلوها على أيوب (عب النه)، فجاءت إليه تَعدو، فلما تقارَبت منه رجَعت إلى خلفِها، فهرَبت الكِلابُ عن البِلاد حتى لم يَكُنُ في يَلكَ القَرْيَةِ كُلْبٌ واحِد.

وكان الفومُ يأتون أيّوب، ويقولون له: لا صَبْرَ لنا على بَلَيْبُك، إمّا أن تَخرُج عنّا وإلا رجَمْناك بالحِجارة حتى تموتَ فنَستَرِيحَ منك. فقال لهم أيّوب: لا تَرجُمونِي بالحِجارة، ولكن أخرِجوني من قريّتِكم إلى بعض مزابلِكم، فإنّي أرجو من الله تعالى أن لا يُضَيِّعني. فقالوا له: إنّا تَشْتُقُدُوكُ وأنتَ بعيلُ عنّا، فكيف نَدْنوا مِنك وتَحْمِلُك؟ ثمّ انصرَفوا عنه.

فقال أيُوب لِرَحْمَة: أيْتُها الصدَّيقة الطاهِرَة البارَّة، قد عرَفت أنَّ هؤلاء القَوم قد بغَضوني ومَلُوني، فَقِفي على مَفْرِق الطَريق، فلعلَّكِ أن تَقِفي على أَحَدٍ مِن الناس فَتُخْبِرِينَه بقِصَّتي، وتَساليه أن يُعينَكِ على حَمْلي من هذه القَرْيَة. فقالت رَحْمَة: لا تَعْجَل عليَّ حنَّى أخرُج إلى بَلَدِكذا وكَذا وأَتُخِذَ لكَ هُناك عَرِيشاً.

ثمّ وقفت على الطريق تَنظُر مَن يَمُرّ بها، وإذا هي برَجُلَين كأنهما قَمَرَين، تقوحُ منهما رائحة طَبَّبة، فتوسَّمَتْ فيهما الخَيْر، واستَحْبَت أن تسألهما عن حاجَتِها، فلمّا ذَنوا منها قالا لها: وأينَ أيّوبُ خَليلُنا وصَدِيقُنا، وكيف هو على بَلائِه؟ فأخبرتهُما بحَالِه، وضَجَر أهلُ القربَةِ منه، وكيفَ سوَّت له العَرِيش على المَرْبَلَة، ثمّ قالت لهما: إنّ لي إليكُما حاجّةٌ، وهي ذعوة منكما له بالعافية. فقالا لها: نعم، فإذا رَجعتِ إليه فأقْرِئيه منّا السّلام. ثمّ أنهما مَضَيا، فانصرَفت رَحْمَة إلى أيوب، وأخبَرْتُه بحَديثِ الرَجُلَين وماكان منهما، فصاحَ أيّوب صَيْحَةٌ، وقال: واشَوْقاه إليكَ يا جَبْرَئيل، وأخبَرْتُه بحَديثِ الرَجُلَين وماكان منهما، فصاحَ أيّوب صَيْحة، وقال: وأشَوْقاه إليكَ يا جَبْرَئيل، وأخبَرْتُه بعَديثِ الرَجْمَة، ومَنْ مِنْلُك الآن وقد كلّمَتْكِ المَلائِكَة. فقالت له رَحْمَة، قد جَبْرَئيل، واشَوْقاه إليك يا ميكائيل، ثمّ قال: يا رَحْمَة، ومَنْ مِنْلُك الآن وقد كلّمَتْكِ المَلائِكَة. فقالت له رَحْمَة، قد هيأتُ لك العَرِيش، ولكِنْ اصبِرْ حتَى أقِفَ على قارِعَةِ الطريق لعلَ أحَداً يَمُرَبى فيُساعِدنى على حَمْلِك.

ثمّ مضّت ووقفت على قارِعة الطريق، وإذا هي بأربعة نفرٍ من المَلاثِكة، فسألوها، وقالوا لها: أيّتُها المَرأة، ألكِ حاجّة؟ قالت: نعم، وهي أن تُعينوني على حَمْلٍ نَبيّ الله أيّوب إلى مَزْبَلَةٍ كَذَا وكَذَا. فأقبَلوا حتّى وقفوا على أيّوب (طبالته)، وصبَّروه على بَلاثِه، ودَعوا له بالعافية، واحتَملوه بأطراف النَطْع، ووضَعوه على باب العريش، فانصرَفوا عنه. وكانت رَحْمَة قد جمَعت في العَرِيش تُراباً كثيراً، واتخذتْ مِنْصَّة منه، ثمّ قالت له: قم -يا أيّوب - إلى فراشك التُراب مِن بَعدِ الفُرشِ المُمَهَّدة، ووسَادِك الحِجارَة من بعد الوَسائِد المُنَصَّدَة. فقال لها أيّوب: ألم أنّهكِ عن فراشك التُراب مِن بَعدِ الفُرشِ المُمَهَّدة، ووسَادِك الحِجارَة من بعد الوَسائِد المُنَصَّدَة. فقال لها أيّوب: ألم أنّهكِ عن فراشك التُرب عن تعيم الدُنيا؟ فزحَف أيُوب، وألقى بنفسِه على ذلك الرَماد، وهو يُسبِّح الله العليّ الأعلى، ويقول: شبحانَ العَريز الأدنى، شبحان الرّفيع الأعلى، شبحانه وتَعالى. ثمّ عَمَدت رَحْمَةُ إلى كِساءٍ كان عِندَها فجعَلتهُ غطاءً، وستَرَثْ بابَ العَريش، وكانت تَصَدّع بخِدْمَتِه، وتأتبه بما تَجِده.

ومضّت نطلُب له شَيئاً من الطَعام لِتَأْتِيه به، فأقبَلت إلى باب دارٍ فسألتهم، فقالت لها امرأةً من داخِلِ الدَار؛ إليكِ عَنَا، فإنَّ رَبَّ أيّوب قد سَخِط عليه. وسارت إلى بابٍ آخر، وقالوا لها مِثلَ ذلك، حتى دارَتِ الفَرْيَةَ ولم يُعطوها شيئاً، فرجَعت باكيةً إلى أيّوب، وقالت له: إنّ القومَ طرَدوني، وأعلقوا الأبواب مِن دُوني. فقال لها أيّوب: لا بأسَ عليكِ \_ يا رَحْمَة \_ إن أعلقوا أبوابَهم دونَنا، فإنّ الله لا يَعلِقُ أبوابَ رَحمَتِه دونَنا، ولكن \_ يا رَحْمَة \_ لعلّكِ بأسَ عليكِ \_ يا رَحْمَة \_ لعللكِ مَلْنِيني، ولَعلَكِ تُريدين فِراقي؟ فقالت رَحْمَة: أعوذُ بالله من ذلك، و أيُّ عُذْرٍ يكون لي عند الله على فِراقِ نَبيّه؟ حَاشا، وَكلا، ولكن أحمِلك من هذه القَرْيَة إلى قَرْيَة أخرى لعلَهم يكونون أرحَمَ مِن هؤلاءه.

قال: وفأ تحذته رُحْمَة على النّطع، فغُيني عليه من الوجع، فجاءته بماء، فرَشَنّه عليه حتى أفاق، فغطّته بذلك الكِساء، وجسَدُ أيّوبٍ كأنّما انسَلَخ سَلْخاً، ثم حمَلته إلى قرية أخرى من حَوْران، ثم وضَعته إلى جانبِ القَرْيَة، فوقعت بدَها إلى الله تعالى ودَعت الله أن يحفّظه من السِباع وغيرها، فدخلت القَرْيَة، وقالت: ألا مَنْ أرادَ غَسْلَ فرقعت بدَها إلى الله تعالى ودَعت الله أن يحفّظه من السِباع وغيرها، فدخلت القَرْيَة، وقالت: ألا مَنْ أرادَ غَسْلَ بياب، أو خِرَق، أو كنْسَ دار، أو حَمْلَ ثُرافٍ إلى مَرْبَلة، أو استِشْهَاء ماء بشيء من الطّعام أحمِلُه إلى نَبيَ الله أبّوب. فخرَجْنَ إليها نِساء القَرْيَة، وقالت واحِدة منهنّ: هذه غُولة (١١) قد دخلت قرينَنا. فقالت لها رَحْمَة: لِمَ تقولينَ هذا الكّلام، وأنا رَحْمَة بِنتُ أفوائِيم نبيّ الله بن يوسُف صِدّيق الله بن يعقوب إسرائيل الله بن إسحاق صَفِيّ الله بن إبراهيم خليل الله، زُوجَة أيّوب المُبْتَلى نَبيّ الله! فقلنَ لها: وأينَ أيّوب؟ قالت: ها هو على بابِ القَرْيَة، إلى جَنْبِ كنائِسِكم ومَزابِلكم.

فأقبَلْنَ إلى أيوب، فلمَّا رأيِّنَ ما عليه من البّلاء بَكين أَشَدُ البُّكاء، ثمَّ قُلنَ: هذا أيُوب النبيِّ صاحِب الإماء والعَبيد والمَواشي؟ فبَكى أيوب ورَحْمَة بُكاءً شَدِيداً، ثمَّ قال: أنا أيّوب عبد ربّي ورَسوله، أنا الجائِع الذي لا أشبَع إلا من ذِكره، وأنا العَطْشانُ الذي لا أروى إلّا مِن تَسبِيحه. قال: فبَكينَ، وبَكَتْ رَحْمة مَعَهنَ، وقالَت لَهُنّ: لي إليكُنُّ حاجة، وهي أن تُعطوني فأساً أقطعُ بها أشجاراً لا تَخِذَ لا يُوب عَرِيشاً يَكُنُه من الحَرِّ والبَرْد، فأعمَل له طَعاماً. فأنوها بجميع ذلك، فعَمَدت إلى مِطْهَرَةٍ معَها من خَزَف، وبلّت ذلك الخَبز في تلك المِطْهَرَة، ثمَّ مَرَسته بيَدِها فأنوها بجميع ذلك، فعَمَدت إلى مِطْهَرَةٍ معَها من خَزَف، وبلّت ذلك الخَبز في تلك المِطْهَرَة، ثمَّ مَرَسته بيَدِها

<sup>(</sup>١٤) الغُولة: من السّعالِي. «الصحاح ـ غول ـ ٥: ١٧٨٦». وفي «ي، ط»: خولة.

سورة صَ (٣٨) ...... ٢٧١ ..... ٢٧١ ....

فأطعَمته ذلك، لأنّ أسنانَه قد تساقطَت، ثمّ قطعت أعواداً وظلّلت بها على رأس أبّوب مِثل العَرِيش، ثمّ دخَلتِ الفَرْيَة، فقرَّبوها، وأكرّموها، فعَمِلت ذلك في خَمْسة بُيوت، واتّخَذت عَشرة أفراص. فلمّا رجعت أخبَرت أبّوب بذلك، وقالت: أصبَتُ اليومّ طعاماً كثيراً من رِزْقِ ربّي، فأقعُد عندَك، فإنّي لا أفارِقُك حتّى يفرُغَ هذا الطعام: فقال لها أبوب: جَزاكِ الله خَبْراً ـ يا رَحْمَة ـ فأنتِ مِن بَناتِ النّبيّين، فقال: الحَمدُ لله الذي لا يَنْسى من ذكره، ولا يُخيِّب لها أبوب: جَزاكِ الله خَبْراً ـ يا رَحْمَة ـ فأنتِ مِن بَناتِ النّبيّين، فقال: الحَمدُ لله الذي لا يَنْسى من ذكره، ولا يُخيِّب عَبْداً شكرَه، ولا يُضَيِّعُ (١٠٠) مَن توكَّل عليه، له الحُكم، وإليه يَرجِعُ الأمرُكلُه وهو على كلَّ شيء قَدِير.

فأقبَل نِساءُ أهلِ الفَرْيَة، ففقدنَ ذاتَ يومٍ بقُرْبِ عَريش أيُوب، فشمَمْنَ رائِحتَه، فانصرَفْنَ مُسرِعات إلى بُيويَهنّ، وأَغلَقْنَ الأبوابَ عن رَحْمَة، وقُلْنَ لِرَحْمَة: لا تَدخُلي بُيوتَنا، ولكن نُواسِيكِ في طَعامِنا. فرَضِيَت رَحْمَة بذلك.

فبينما رَحْمَةُ ذات يوم راجعة من القَرْيَة إلى أيُوب، وإذا هي بابليس اللّعين قد عرّض لها في صورة طبيب، ومَعه آلةُ الطِب، وقال لِرَحْمَة: إنّي أقبَلتُ من فِلسطين حين سَمِعتُ بخَبَر زَوْجِك أيّوب، جئتُ لأداويه، وأنا سائرٌ إليه غداً، فأخبِريه بقِصَّني، وقولي له يأخُذ عُصْفوراً فيَذبَحه، ولا يَذكُر اسمَ اللهِ عليه، ويأكُله، ويشرَب عليه قدَحاً من خَمْر، ويَطلي نفسه بالدّم، فإن فَرَجه من ذلك. قال: فجاءت رَحْمَةُ إلى أيّوب فَرْحانة، فأعلَمَتْهُ بذلك، فبانَ الغضبُ في وَجْهِه، فقال لها: منى رأيتِ أنّي [أشرب الخمر و] آكُل مِمّالم يُذكّر اسمُ الله تعالى عليه، وأطلي نفسي بشيء من الدم. يا رَحْمَة، بالأمس كنتِ رسولةً من جَبْرَئيل وميكائيل، وأنتِ اليوم رسولةً من إبليس اللّعين؟! فعلِمَت أنّها أخطأت، فاعتَذَرَتْ إليه ولم تَزل تتلطّف يه حَبْرَئيل وميكائيل، وحذّرها أن لا تعودَ إلى مِثلها».

قال: «فبينما هي ذات يوم راجعة من القرية إلى أيوب، ومعها شيء من الطعام، فاعترض لها إبليس اللعين في صورة رجلٍ بهي الصورة، حَسن الوّجه، على حمار أحمَر، فقال اللعين لها: كأني أعرفك، ألست رَحْمة بنت أفرائيم نبي الله، زَوجَة المُبْتلى أيوب نبي الله؟ فألت بلى قال اللعين لها: إنّى أعرفكم وأنتم أهلُ غناء وقرّوة، فما الذي غير حالكم؟ فقالت له: إنّا بُلينا بذَهابِ المال جَميعه، والولد، ثمّ البَلاء الأعظم ما نزَل بصاحبي أيوب، فقال اللعين: لها المتلعون: لأيّ شيء أصابتنكم هذه المصائب؟ قالت: لأنّ الله تعالى أراد أن يُجَرّب صَبْرَنا على بَلايه. قال اللعين: يشما قُلتِ، ولكنّ إله السماء هو الله، وإله الأرضِ أنا، فأردتكم لنّفسي، فعبدتُم إله السماء ولم تَعبدوني، ففعلتُ بكم ما فعلت، وسلَبتُكم أموالكم، وأمنتُ أولادَكم وعبيدكم ومواشيكم، فها هي كلها عندي. فإن أردتِ ذلك بكم ما فعلت، وسلَبتُكم أموالكم، وأمنتُ أولادَكم وعبيدكم ومواشيكم، فها هي كلها عندي. فإن أردتِ ذلك فاتبعيني حتّى أريتكِ أولادَكِ، وعبيدكِ، ومواشيك، فإنهم عندي في وادي كذا وكذا.

قَالَ: فلمّا سَمِعَت بذلك بَقِيَتْ مُتَعجَّبةً وهي مُنَحَيِّرَة، واتَبَعَّتُه غير بَعيد حتّى أوقفها على ذلِك الوادي، وسحَر عَيْنَيها حتّى رأت جَميع ما فَقَدتُهُ هناك. فقال لها: أنا صادِقٌ عندَك الآن، أم كاذب؟ فقالت رحْمَة: لاأدري ما أقول لك حتّى أرجِعَ إلى أيّوبه.

قال: «فرجَعت إلى أيُوب، فأخبَرتُهُ بما رأته جَميعَه. فقال أيُوب: إنّا لله وإنّا إليه راجعون، وَيُحَكِ ـ يا رَحْمَة ـ

<sup>(</sup>١٥) في المصدر: يضع.

أما تعلَمين أنَّ ليسَ مع الله إله آخر، وأنَّ الذي أماتَهُ الله فلا يَقْدِر أحَد أن يُحْيِيَه! قالت: نعم. قال أيوب (طه التنهم): فلو كنتِ عاقلةً ما أَصْغَيْتِ إلى كلامه، [ولا اتبعتبه] حتى سحر عَبْنَيك. فقالت رَحْمَة: يا نبيّ الله، اغفِرْ لي هذه الخطيئة، فإني عاقلت مَوْدًا إلى مِثْلِها أبداً. فقال لها أيوب: قد نَهَيتُكِ عن هذا اللعين مرّةً، وهذه ثانيةً، فلله عليَّ نَذُرٌ لئِن عاقاتي الله ممّا أنا فيه لأجلدنك مائة جَلْدَة على ماكان من مُكالَمتكِ لإبليس لعنه الله. وكانت رَحْمَة تقول: لَيْتَه قام من بَلائِه وجلدنى مائة ومائة».

۱۲/۹۱۲۰ عال ابنُ عبّاس: لَبِثَ أَبُوب (مدالتلام) في بَلاثِه ثَماني عَشرة سنةً حتّى لم يَثِقَ منه إلّا عَبْناه تَدورانِ في رَأْسِه، ولِسانه يَنْطِق به، وقَلبه على حالَتِه، وأذناه فإنّه كان يسمّع بهما، وكانت تحتّ لِسانه دودة عَظِيمة سَوْداء تُولِمُه في خُروجها مِن تحت لِسانِه، فإذا رجَعت إلى مَوضِعها يتأوّه لذلك، فأوحى الله تعالى إليه: أن ـ يا أبّوب قد صبَرت على رَخائي، فاصبِرُ الآن على بَلائي.

قال: وخرّجت رَحْمة ذات يوم في طلّب الطّعام فلم تَقْدِر على شيء، فرقعت رأسها إلى السّماء، وقالت: الهنا وسَبِّدَنا، ارحَمْ غُربَتنا وضَعْفنا. قال: فسّمِع ذلك بعضُ أهلِ القرية، فقال لها: ادخُلي على نِساءِ أهلِ القرية، فإنهنّ أرَقُ قلوباً. فأقبلت رَحْمة، وقرّعَت بابَ عَجوز، وقالت: أنا رَحْمة امرأة أبوب، ولقد طُفْتُ يَومي هذا فلم أجِدُ طَعاماً، ولقد بلَغنِي جُوعٌ شَدِيدٌ. فقالت العَجوز؛ لي إليكِ حاجَة يا رَحْمة، إنّي قد زرَّجتُ ابنةً لي، فهل لَكِ أن تُعطيني ظَفِيرَتَين مِن ظَفَائِرِك أُزيَّنُ بهما ابنتي، وأعْطيك رَغِيفَين؟ فقالت لها رَحْمة: ولا يُرضيك منّي إلا ذلك؟ قالت: نعم. قالت رَحْمة: احضِري لي الرَغِيفَين، فوالله لو أرّدتِ شَعْري كلّه لأعْطَيتُكِ لطَعامِ أيّوب. قال: فجاءت العَجوز بالرَغِيفَين والمِقَصّ، فقصّت ظَفِيرَتَين.

وجاءَت رَحْمَة بالرَغِيفَين إلى أيوب، فأنكَرَهُما، وقال لها: من أبن لك هذا؟ فأخبرَتُه بالقِصة لمّا اشتَدّ عليها طلّب الطّعام، فصاحَ أيوب صَيْحة، فقال: الهي أي ذبّ عملتُه حتى صرَفت وجُهك الكريم عني، إلهي المَوتُ أَجمَل لي ممّا أنا فيه، ربّ إنّي مسّني الضُرّ وأنتَ أرحَم الراحِمين فأوحى الله تعالى إليه: يا أيوب، لقد سَمِعتُ كلامَك، وتَمنيك المَوت في ضُرّك، ولو مُتّ بغير هذا البّلاء لم يكن لك من الأجر والنّواب ما يكون لك مع البّلاء، ولأجزينَك على صَبْرِك. وأمّا رَحْمة، فوعِزّتي وجَلالي لأرضِينَها في الجَنة فعند ذلك فرح أيوب، وتسكى.

فلمًا طالَ على أيوب البَلاء، ورأى إبليس اللّعين صَبْرَه أتى إليه أصحابٌ له، وكانوا رُهْباناً في الجِبال: أحدُهم اسمُه نفير (١) وهو من اليَمَن، والآخر اسمه صوتى وهو من فلسطين، والثالث ملهم (١) وهو من حِمْص، وكانوا من تَلامِذَيه، وهم حُكَماء، وكان أيوبُ هو الذي اصطنّعهم، ورفّع أقدارَهم، وكانوا بأتونَه ويسألونه عن حالِه، فركبوا بِغالاً شُهْباً، وجاء واحتى إذا دنوا منه نفرّت بغالهم مِن نَثْن رائحته (عبه قتلام)، فقرّبوا بعضها إلى بعض، ثمّ مشوا إليه، وقعدوا عنده، وقالوا: يا أيوب، لو أخبَرْتنا بذَنْبك، لعلَ الله تعالى يَهَبه لنا إذا سألناه، ودعونا إليه، وما نَراه

۱۲ ـ تحقة الاخوان: ٥٩ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) في «ج»: نقير.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: اسمه سلم.

سورة صّ (٣٨) ...... ٣٨٠

ابتَلاك بهذا البَلاء الذي لم يُبتَلَ به أَحَد إلا من أمرِكُنتَ تُسِرُّه، ولوكنتَ صادِق النِبَّة في عِبادَتِه لما وقع بك البَلاء العَظيم. فوقَع في قُلوبهم أن يجتَمِعوا عليه ويذبَحوه.

فقال أيوب: وعِزَّةِ رَبِّي إِنَّه لِيَعلَم أَنِي مَا أَكَلَتُ طَعاماً إِلَّا ويَتيماً أَو ضَعيفاً بِأَكُلُ معي، وما عَرض لي أمران كلاهُما طاعة لله تعالى إلّا أَخَذَتُ بأشدًه ما على بدّني. أيّها القوم، أراكم تُغيظوني ("وتُوبّخوني من غير مَعْرِفةٍ، وما كان هذا جَزائي منكم، فإنّ الله تعالى يَبْتَلي مَن يَشاء زِيادةً في أُجْرِه، كما ابتلى سائِرَ النبيّين والصالحين. ثمّ رفّع طرفّه إلى السّماء، وقال: إلهي وسّيّدي، أذِفْني طَعْمَ العافِيّة ولو ساعةً من النّهار، ولا تُشمِتْ بيَ الأعداء، ولا تَصْرِف وجهَل الكريم عني، فإني قد أَجهَدّني البّلاء، وقد تقطّعت أوصالي، ووَرِمَت شَفّتاي حتى غطّت العُلها أنفي، والسُفلى ذَقَني، وقد سقط لَحْمُ رأسي، وما تَبينُ أذني من نُفّاخ وَجْهي، ولقد عصّ من القيّح والصّدِيد جَوفي، ولفد عصّ من القيّح والصّدِيد جَوفي، ونخرَت من الدُودِ عِظامي، ولقد مَلّني وجَفاني مَنْ كان يُكرِمُني فبَكى بُكاءً شَدِيداً.

فلمًا فَرغوا مِن تَوبِيخِه، وهَمُّوا أَن يَقُومُوا، التَفَتَ إليهم شَابٌ حدَث السِنّ، كان قد سَمِع كلامَهم، وكان الله قد قَبَّضه لهم، فقال الشابّ: شَوْه لكم، عبَرتُم إلى نَبيّ الله فعيَّرتُموه، ولقد تركتُم الرَأيّ الصائِب بتوبيخِكم لأيوب (عبه عنهم)، ولقد كان له عليكم من الحُقوقِ ماكان الواجِبُ عليكم أن تَقصِروا عمّا قُلتُموه. ويلكم، أندرونَ مَنِ الذي ويَّختُم، ألم تَعْلَمُوا أنّه نَبيّ الله، اختارَه لرسالَتِه، وائتمنه على وَحْيَهِ؟! فإنّ الله تعالى لم يُطلِعُكُم على أنه سَخِط عليه، وأنّ هذا البّلاء الذي نزَل به قد صَغره عندكم، ولقد عَلِمتُم أنّ الله تعالى يَبْتَلي النبيّين والصِدّيقين والسُدّية والشَهداء والصَالِحين، ولا يَكون ذلك سُخْطاً ولا هَواناً، ولو كان لم يَكنّ نبيّاً لكان لا يجمّل للأخ أن يُعيّرَ أخاه عند البُلاء، ولا يَكون ذلك سُخْطاً ولا هَواناً، ولو كان لم يَكنّ نبيّاً لكان لا يجمّل للأخ أن يُعيّرَ أخاه عند البُلاء، ولا يَعون ذلك شَخْطاً إلى غَمّه، الله الله في أنفُسِكم، ولو نظرتُم فيها لوجَدتُم لها عُبوباً كنه ه.

ثمَ أَفْتِلَ على أَيُوب، وعَزَاه، وسَكَن ما بِه، وأَفْتِلَ أَيُوبُ على الثلاثة، وقال لهم: وإنّكم أعجَبَتكُم أنقُسُكم، فلو نظرتُم فيها لوجَدتُم لها عيوباً كثيرةً، ولكن أصبَحتُ اليومَ وليس لي رأيٌ معكم، لأنَّ أهلي قد ملوني وتَنكّرَت معادِفي، وهرَبوا عني أصدِقائي، وقطَعوني أصحابي، وكفربي أهلُ مِلَّتي، وإلّا لم تكونوا تقولون ما تقولون. سُبْحان من لو يَشاء لفرَّج عني ما أنا فيه من هذا البَلاء الذي لم نَقُم به الجِبالُ الرّواسي.

فقال أيوب: با رَبُ، لو جَلستُ مَجلِس الحكم منك لأدلَبتُ بحُجَّتي. فبعث إليه غَمامةً سَوداء مُظلِمةً فيها رَعْد، وبَرْق، وصَواعِق مُتداركات، ثمّ نودي منها بأكثر من عَشْرة آلاف صَوت: با أيوب، إنّ الله تعالى يقول لك: أدلِتي بحُجَّتِك، فقد أفعدتُك مقعد الحكم، وها أنا قرببُ منك، ولم أزّل قريباً دائماً. فقال: يا رب، إنك تعلَم أنّه لم أدلِتي بحُجَّتِك، فقد أفعدتُك مقعد الحكم، وها أنا قرببُ منك، ولم أزّل قريباً دائماً. فقال: يا رب، إنك تعلَم أنّه لم يعرض لي أمران قط كلاهُما لك طاعة إلّا أخذتُ بأشدُهما على نَفْسي، آلَمْ أحْمَدُك، ألم أشكُرُك، ألم أسبَحْك، وأذكُرُك، وأكبُرك؟ فنودِي مِنَ الغَمامة بعَشْرة آلافِ لِسان: يا أيوب، مَنْ صيَّرَك تعبُد الله والناسُ عنه غافِلون، وتَحْمَده وتَشْكُره والناسُ عنه لاهون؟ تَمُنَ على الله فيه؟ بل المَنُ لله تعالى عليك. فأخذ التُراب، ووضَعه في فيه،

<sup>(</sup>٣) في «ج، ي، ط»: تعظوني.

ع٧٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

ثمّ قال: لك العُتْبي. يا ربّ أنتَ قعلتَ ذلك. قال: فانصرَفوا أولئك الذين وبّخوه، وانصَرف الفّتي الذي كان عن يَمينه.

فلمّاكان في الغَد، وهو يومُ الجُمُّعة، عند الزّوال. هبَط الأمينُ جَبْرَئيل (مله السّلام)، فقال: «السلامُ عليك، يا أيّوب فقال: وعليك السلام ورَحْمَةُ الله وبَرَكاتُه، فمَنْ أنت با عبدَالله، فإنّي أسمَّعُ منك نَغْمَةُ حَسَنةً، وأجِدُ منك رائِحةً طبّبةً، وأرى صورةً جميلةً؟ فقال له: أنا جَبْرَئيل، رَسولُ ربَّ العالمين، أبشَّرُك - با أيّوب - بـرَوحِ الله، ويرَحْمَنِه، منها شِفاؤك، وأنّ الله تعالى قد وَهِب لك أهلك ومِثلَهم معهم، ومالك ومثلَه معه، لِيَكونَ آيةً لِمَن مَضى، وعبَّرةً لأهل البَلاء.

قال: وكان أيّوبُ (عد الله) مِنْ شِدَّةِ البّلاء حصّل له فرّح عظيم بعد ذلك، فقال: الحَمدُ لله الذي لا إله إلّا هو ذو العِزَّةِ والسُّلطان والمِنَّةِ والطُّول، ذو الجِّلالِ والإكرام الذي لم يُشمِتْ بي إبليسَ اللَّعين وأعوانَـه ثـمّ قـال جَبْرَتيل (مداند): يا أيوب، قُمْ بإذن الله تعالى، فنهض أيوب قائِماً على فَدَميه. فقال له جَبْرَتيل: اركض برِجْلِك الأرض. ففَعل أيُوب (عبد الله) ذلك، فإذا بالعَين من الماء قد نَبَعَت مِن تحتِ قدَميه أَشَدٌ بَياضاً من الثَلْج، وأخلى من العَسَل، وأذكى رائِحَةٌ من الكافور، فشَرِب منه شَرْبَةً فلم يَبْقَ في بَدَنِه دُودَة إلّا سقَطت، فتعجّب أيوبُ (مله التلام) من كَنْرَةِ الدُّود. فأمّره جَبْرَئيل بالغُسُل، فاغتَسَل في تلك العَبْن، فخرَج منها ووَجهُه كالقَمر في ليلةِ البَدّر، وعادَ إليه حُسْنُه وجَمالُه، وصارَ أحسَن ممّاكان وأطرأ. ثمّ ناوله جَبْرَئيل الأمين حُلَّتين. فأتزَر بواحِدة، وارتَدى بالأخرى، وناوَله نَعْلَين من ذهب، شِراكُهما من ياقوت، وأعطاه مَـفَرُجَلَة من الجَنّة، فأكّل بعضَها وترَك منها لزَوجَنِه رَحْمَة، فقال له جَبْرَتيل: كُلْها ـ يا أَبُوبَ ـ فإنَّ معي ثانيةً لها. فأكَّل أيُوبُ بافي السَّفَرْ جَلة ثمّ وثَب، وصَفَّ قدَمَيه، وقام يُصَلَّى. فأقبَلَتْ رَحْمَة وهي مَهْمُومَة، مَطْرُودَة مِن جَمِيع أَبُوابٍ أَهْلِ القَرْيَة، باكِيَة العين، فلمّا وصّلت إلى المَوضِع رأت نَظافَة المَكان، وأنّ الله تعالى أنبَت رَوْضَةً خَضْراء، ورأت نَظافة الرّجُل الذي يُصَلّى، فظنَّت أنّها قد ضَلَّتْ عن الطريق، ثمَّ قالت: أيِّها المُصَلَّى، أقيِلْ عليَّ حنَّى أكلُّمَك. فلم يُكلِّمها أيّوب، وهو ساكِت، فصاحّت، وقالت: يا أيُوب، ما دَهاك؟ فلمًا أَتَمَّ صَلاتَه قال له جَبْرَئيل (عبهالتلام): كلِّمها، يا أيّوب فقال لها أيّوب: ما حاجَتُك، أيّنُها المَوْأَة؟. قالت رَحْمَة: آلَكَ عِلم بأيُوبِ المُثِّنَلي، فإنِّي أرى المَوضِع مُتَغَيِّراً عليَّ، فلقد خلَّفتُه هاهُنا ولستُ أراه؟ فتبسّم أيُوبٌ، وقالَ لها: إن رأيتِه تَعْرِفبنه؟. فقالت رَحْمَة: إنّك لأَشْبَه الناسِ به قَبْلَ أن يُصيبَه البَلاء. فـضحِك أيوب (عبه الله)، وقال: أنا أيوب فبادَرت إليه، فاعتَنَفَّتُهُ، واعتَنقَها، فما فرَغا من مُعانقَتِهما حتّى بشّرَهما بأولادِهما، وأولادٍ أولادِهما، وإمائهما، وعَبيدِهما، ومَواشِبهما، ومِثلهم معهم، وأمُّطَر الله تعالى عليه جَراداً من الذهب، وكان جَبْرَئيل، ومَن يشبّع من رِزْق الله تعالى؟.

وكان له بِنُّرانَ عَظِيمان فأفرَغ في أحَدِهما الفِضَّة، وفي الآخَر الذهّب، حتَى فاضَ أحدُهما على الآخر. وأعطاه الله من الإبل أربَعين ألفاً، ومن النُّوق عِشرين ألفاً، ومن البَقّر الإناث أربَعين ألفاً، ومن البَقّر الذكور أربَعين ألفاً، ومن الضّأن أربعة آلاف، ومن المَعزكذلك، ومن العَبيد خَمْسة آلاف، ومِثلَهم من الإماء. وكان له في ضِياعِه سورة صُ (٣٨) ...... ٢٨٠

أربَعة آلاف وَكيل، وأجرَةُ كِلُّ واحِد منهم في كلِّ شَهْر مائَة مِثقال من الذَّهَب، وبين يدَيه اثنا عشر من البَنين، واثنا عشر من البَنات، فلمَّا رأت رَحْمَة جميع ذلك سَجَدتْ لله تعالى شُكْراً، وملَّكَه جَميعَ الشام وأولادَه، وأعطاه مِثلَ عُمُرِه الماضى.

وذكر مُكالَمة رَحْمَة لإبليس زَمانَ بَلائِه، وذكر نَذرَه، فاغتَمّ أَبُوبُ من ذلك، فأوحى الله إليه: ﴿ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْتُهُ أَي شِمْرَاحاً مُشتَمِلاً عدَدُه على مائة ﴿ فَاضْرِب بِهِ ﴾ زَوْجَتَك رَحْمَة ﴿ وَلَا تَحْنَث ﴾ في النَذْر، فأخذ شِمْراحاً، فضرَبها ضربة واحدة عن يَمينه، ورُوي أَنْ ضَرْبَه لها بالشَماريخ لمّا رأى ذوابتَها مفطوعة غَضِب، وحلف عليها أَن يَضرِبَها مائة جَلْدَة، فأخبَرتُهُ أَنّه كان سبَبُ قَطْعِها كذا وكذا، فاغتَمّ أيّوب (عب السّلام) من ذلك، فأمرَه الله عليها أَن يَضرِبَها مائة جَلْدَة، فأخبَرتُهُ أَنّه كان سبَبُ قَطْعِها كذا وكذا، فاغتَمّ أيّوب (عب السّلام) من ذلك، فأمرَه الله بالضّغَث حَذَراً من الحِنث، ورُوي أَنّ الله تعالى ردَّ على رَحْمَة ذوابنَيها كما كانتا.

وسُئِل أَيُوبُ بعدَما عافاه الله: أيّ شيء كان أشَدّ عليك مِمّا مَرّ عليك من البّلاء؟ قال: شماتة الأعداء.

ثمّ إنّه عُمَّراً طَويلاً، فلمّا أدرَكَتُه الوّفاة أحضر أولاده، وأوصاهم أن يصنعوا في مالِه كما كان يصنعُ للفُقَراء والمَساكين، ثمّ ماتَ (عبد الله)، وتوفّيت امرأته قبّله، أو بعدَه بقليل، ودُفِن إلى جانِب العَيْن التي أذهب الله بلاء بها، وسار أولادُه سِبرّة أبيهم أيوب (عبد النه) حتى ظهر عليهم ميلك يقال له لام بن عاد، فتغلّب على بلاد الشام، وعلى أولاد أيوب، وجعل يُؤذي أولاد أيوب، وبعث إلى حزقل (١) بن أبوب ـ وكان أكبَرَهم ـ وقال: إنّكم ضيئة على الإد أيوب، وجعل يُؤذي أولاد أيوب، في عطوني يضف أموالكم، مع العقار والعبيد والإماء، وإلا ما نرّكتُكم على ما أنتُم عليه، وأن تُزوّجوني بأخيتكم التي يقال لها تنتية، وقبل: اسمها مؤمنة، وقبل: صالحة، وكانت أمرأة حُسْناء ذاتَ حُسْنِ وجَمالي، إذا مشَتْ كَانُها تَنْحُلِنُ مِن جُبُل في حِذَاء مَسِيل، كأنّ غُرّتها البَدرُ المُشرِق، وجَبهة واسِعة، وعَيْنان كالنيل، وحَاجِبَان كالفِسي المُنْحَنِية، وحَدَاها كاللولو الأحْمَر يَكادان يُدُميهِما الهواء، وجِيد كأنه جيدُ ربم، وروي أنّه كان في بيتهم عُلام صَعْيرة وكان إذا نافت على جنب فيقعُد الصبي ومعه أتونجة، كانه جيدُ ربم، وروي أنّه كان في بيتهم عُلام صَعْيرة وكان إذا نافت على جنب فيقعُد الصبي ومعه أتونجة، في خيل بعن اليهم بذلك، فيقول: اختاروا أحدَها، وإلّا جئتكم بخَبلى ورَجلى، وجعَلتُ أولاذكم غنيمةً لي.

فأجابه حَزفل بن أيّوب (عبدائتلام)، وأرسّل إليه رسولاً: أمّا الأموال التي في أيدينا، فليس لأحَدٍ فيها حقّ إلّا الفُقَراء والمّساكين والأبتام والضُعفاء وأبناءِ السّبيل، ولستّ منهم، وإنّما وَرِثتُها من أبينا أيّوب، وأمّا أختُنا فلستَ على دينِنا حتّى نُزَوِّجكها، وأمّا تَخويفك لَنا بخَيْلِك ورَجِلك فإنّا نتوكّل على الله، فهو حَسبُنا ونِعمَ الوّكيل.

قال: فلمّا سَمِع هذه الرسالة جمّع مجنود لحَرْبِهِم، فعَلِم بذلك حَزقِل بن أيّوب، فاستَشار إخوته بحَرْبِهِ، فقال أخوه بشير: لا أشور عليك بالحَرب، فإنّي أخافُ أن يَظفَر بنا لأنّه قُويّ، فيأسِرنا، ولكِن الرأي أن تبعثوا له من المال ما طلّبه، وأمّا خُطبَنه أختَنا فإنّك تُدارِبه بالمَواعِيد الحَسَنة والهَدايا لعلّه يقنّع بها. فأبى حَزفل، وأحّب المُحاربَة، فجمّع جيشَه، ومضى حتّى التَقى الجَيْشَان، فاقتَنَلا قِتالاً شَدِيداً، فوقَعت الهزيمة على حَزقِل بن أيّوب،

<sup>(</sup>٤) في المصدر: حزقيل.

واحتَوى لام بن عاد على جَميع أموالهم وأملاكهم، وغَنَمِهم، وأسر من قومِه جبشاً كثيراً، وأسر بشيرِ بن أيُوب، وهمّ بفَتْلِه، فأمَر بحَبْسِه.

وأفلت حَزقل بتَفسِه، فاغتَمّ لما نَاله غمّاً شديداً، ثمّ إنّه جَمع مالاً عظيماً ليَحمِله إلى المَلِك لام بن عاد، ليُخَلَّص أخاه منه، فسار إليه، فبينَما هو في طريقه إذ أناه آتٍ في مَنامِه، وقال له: لا تَحمِل هذا المال، ولا تَخَف على أخبك، فإنّه يَخْلُص، والمَلِك بؤمِن، ونكون عاقِبَتُه خَبْراً.

فأصبح حَزِقل، وقص رؤياه على إخوَتِه، فأقاموا معه في مَوضِعه، فبلّغ ذلك لام بن عاد، فبَعث إليه: أن أدفع إلي ما حمَلت، وإلّا أحرَقتُ أخاك في النار. فبعّث إليه: إنّى لا أدفع إليك من أموالي شيئاً، فاصنَع ما أنتَ صانِع. فغضِب لام بن عاد من ذلك، فقال لبشير بن أبوب: إنّك قد تكفّلتَ بإخوتك أن يدفّعوا إليَّ هذا المال، فقد امتَنعوا، فإن هم وقوا بكفّالتِك وإلّا أحرَقتُك بالنار. فلمّا سَمِع ذلك منه خَشِيَ مِنَ القَتْل إن لم يُوفّ بما تكفّل له. قال: فأرسَل حَزقل إلى أحيه بَشير، وأخبَره بما رأى في منامِه، فقرح به بَشير.

ثمّ إنّ المَلِك أمّر أن يَخُدُوا له أخدوداً واسِعاً، وطرّح فيه النار والنِفْط والزّيت والقَطِرَان، وأمّر بإلقاء بَشير بن أيُوب فيه، فلمّا أَلِقَىّ فيه لم تُحرِقْهُ النار، فنعجَّب المَلِك لام بن عاد من ذلك، ثمّ قال: يا بَني أيّوب، إنّكم سَحَرة. فقال بَشير: أيّها المَلِك، لَسْنَا بسَحَرة، ولكِن كان لنا جَدُّ يُقال له إبراهيم الخَليل بن تارخ، ألقاه النُمْرود بن كنعان في النار، فجَعلها الله له بَرْداً وسَلاماً، وكذلك أرجو أن يفعَل الله بي كذلك.

قال: فوقع في قلبِ المَلِك ما قالَة بَشير، فأسلم، وحَسُن إسلامُه، واختلَط بعضُهم في بعض، وزوَّجوه أختَهم، فسمّى الله تعالى بَشير بن أيّوب ذا الكِفُل، لِهَا كَانَ مِن كَفالَته، وجعّله رسولاً إلى جميع أهل الشام، وكان بين يدّيه لام بن عاد يُقاتِل الكُفّار، فلم يزل كذلك حتى مات ذو الكِفْل، ثمّ مات من بعده لام بن عاد، فغلّب على أهلِ الشام العَمالِقَة، إلى أن بَعث الله شُعَيباً، واستُه وفترون بن صهون (٥) بن عَنقاء بن ثابت بن مدين (١٦) بن إبراهيم الخليل (عبالته).

۱۳/۹۱۲۱ مترف الدين النجفي: ممّا تُقِل من خَطَّ الشيخ أبي جعفر الطُوسيّ (رَجِه الله) من كتاب (مَسائل البُلدان)، رَواه بإسنادِه عن أبي محمّد الفَضْل بن شاذان، برفعه إلى جابر بن يَزيد الجُعفيّ، عن رجُل من أصحابِ أمير المؤمنين (عَبِه التهم)، قال: دخل سَلمانُ الفارسيّ (رمَي اله من) على أمير المؤمنين (عليه التهم) فسأله عن تَفسِه، فقال: ابا سَلمان، أنا الذي دُعِبَتِ الأَمَمُ كلُها إلى طاعتي فكفَرتْ، فعُذَبتْ بالنار، وأنا خازِنها عليهم، حَقًا أقول - با سَلمان ما نَه لا يَعرفُني أحد حقَّ مَعرفَتي إلاكان معي في المثلا الأعلى».

قال: ثمّ دخل الحسّن والحُسّين (طهمالتهم)، فقال: «يا سّلمان، هذان شَنْفا (١) عَرشِ رَبِّ العالَمين، بهما تُشرِقُ

<sup>(0)</sup> في المصدر: صعون، وفي «ي، ط» نسخة بدل: صيون.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: عزير،

١٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٤/٥٠٤.

<sup>(</sup>١) الشُّنْف: حُليّ الأَذن، وقيل: هو ما يُعلُّق في أعلاها. «النهاية ٢: ٥٠٥».

سورة ص (٣٨) ...... ٢٨٧

الجِنان، وأمَّهما خِيَرة النِسُوان، أخَذ الله على الناس المِيثاقَ بي، فصدَّق مَنْ صدَّق، وكذَّب مَن كذَّب، أمّا مَن صَدَّق فهو في الجنّة، وأما مَن كذَّب، فهو في النار، وأنا الحُجّة البالغة، والكَلِمَة الباقية، وأنا سَفيرُ السُفَراء،

قال سَلمان: يا أميرَ المؤمنين، لقد وجَدتُك في التَوْراة كذلك، وفي الإنجيل كذلك، بأبي أنتَ وأمّي يا قَتيل كُوفان، واللهِ لولا أن يقولَ الناسُ: واشَوْقاه، رَحِمَ الله فاتِلَ سَلمان، لقُلتُ فيك مَقالاً تَشْمَئِزُ منه النفوس، لأنك حُجّةُ الله الذي به نَاتِ على آدَم، وبه نَجًى يوسُفَ من الجُبّ، وأنتَ قِصَّةُ أيّوب، وسَبَبُ تَغيُّرِ نِعمَةِ الله تعالى عليه.

فقال أمير المؤمنين (عبدالتلام): أتَدُري ما فِصَّة أيُوب، وسبّب تغيُّر نِعمَة الله عليه؟). قال: الله أعلم، وأنتَ يا أمير المؤمنين. قال: ولمَّاكان عند الانبعاث للمنطق شَكَ أيُوبُ في مُلكي وبَكي، فقال: هذا خَطْبٌ جَليل، وأمَّرُ جَسيم. قال الله عزّ وجلّ: يا أيوب، أنشُكُ في صورة أقمتُه أنا، إنّي قد ابتليتُ آدَم بالبُلاء، فو هَبتُه له وصفَحتُ عنه بالتسليم له (٢) بإمْرة المؤمنين، وأنت تقول: خَطْبٌ جَليل وأمَّرٌ جسيم! فوَعِزَّتي وجَلالي لاَّذِيقَنَّك مِن عَذابي، أو بتنوبَ إليّ بالطاعة لأمير المؤمنين، وأنت تقول: خَطْبٌ جَليل وأمَّرٌ جسيم! فوَعِزَّتي وجَلالي لاَّذِيقَنَّك مِن عَذابي، أو تتوبَ إليّ بالطاعة لأمير المؤمنين. ثمّ أَدْرَكتُهُ السّعادةُ بي، يَعني أنّه تابَ إلى الله، وأذْعَنَ بالطاعة لأمير المؤمنين.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عليه.

١٤ ـ الأربعون للخزاعي: ٢٧/٢٦.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: الهيثم بن الحسين بن محمد بن عمر، عن محمد بن عارون.

<sup>(</sup>٢) في «ي»: بن عمارة.

<sup>(</sup>٣) بقيع الغرقد: مقبرة أهل المدينة. «معجم البلدان ١: ٧٧٤».

<sup>(</sup>٤) الجام: إنامُ للطُّعامِ والشُّرابِ. «المعجم الوسيط ١: ١٤٩».

والفاسِطين والمَارِفين، وعلى الرُكنِ النالث: لا إله إلّا الله، محمّد رسول الله، أيَّدَهُ الله بِعَليّ بن أبي طالب، وعلى الرُكنِ الرابع: نَجا المُعتَقِدون لِدِينِ الله، المُؤالفون لأهلِ بَبتِ رَسولِ الله. وإذا في الجامِ رُطبٌ وعِنَب، ولم يَكُن في أوان العِنَب، ولا أوانِ الرُطَب، فجعَل رسولُ الله يأكُل ويُطعِمُ عليّاً، حتَّى إذا شَبِعا ارتَفع الجَامُ.

فقال لي رسول الله (مـــنـزه عليه وآله): (يا أنس، تَرى هذه السِــدُرَة) قلتُ: نعم. قال: (قد قعَد تحتَها ثلاث مائة وثلاثة عشر نبيّاً، وثلاث مائة وثلاثة عشر وَصِيّاً، ما في النبيّين أوجّه منّي، ولا في الوّصِيّين وصيّ أوجّه من عليّ بن أبى طالب (عليه السّلام).

يا أنس، مَنْ أراد أن يَنظُرَ إلى آدَم في عِلْمِه، وإلى إبراهيم في وَقارِه، وإلى سُليمان في قَضائِه، وإلى يَحيى في زُهْدِه، وإلى أيُوبَ في صَبْره، وإلى إسماعيل في صِدْقِه ـ وهو إسماعيل بن حَزْقِيل، وهو الذي ذكرَه الله في القرآن ﴿ وَآذْكُرْ فِي آلْكِتَابِ إِسْمَنْعِيلَ ﴾ (٥) ـ فلبَنْظُر إلى عليّ بن أبي طالب.

يا أنس، ما مِن نَبيّ إلّا وقد خَصَّه الله بوَزيرٍ، وقد خصَّني الله عزّ وجلّ بأربعة: اثنَين في السّماء، واثنَين في الأرْض، فأما اللّذان في السّماء: فجَبْرَئيل، ومِيكائيل. وأمّا اللّذان في الأرض: فعَليّ بن أبي طالب، وعَمّي حَمْزَة بن عبدالمُطْلِب».

المجالة المجالة المجتمد بن يعقوب: بإسناده عن عبدالأعلى مؤلى آل سّام، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: ايؤتى بالمَرأةِ الحسناء يوم القيامة، التي قد افتتنت في حُسِنها، فتقول: يا رَبِّ، حسَّنَت خلقي حتَّى لَقِيتُ ما لَقيت، فيُجاء بمَرْيَم (طيهاالتلام)، فيقال: أنت أحسَن أم هذه، قد حسَّنَاها فلم تفتين؟ ويُجاء بالرجُل الحسَن الذي قد افتتن في حُسنِه، فيقول: يا ربّ، حسَّنت خلقي حتَّى لَقيتُ من النِساء ما لقيت. فيُجاء بيوسف (عبدالتلام)، فيقال: أنت أحسَن أم هذا؟ قد حَسَّناه فلم يفتنن في حُسنِه، ويُجاء بصاحِبِ البَلاء الذي قد أصابَتهُ الفِيْنَة في بَلائِه، فيقول: ياربّ، قد شدُّدتَ عليَّ البَلاء حتَّى افتتنت في حُسنِه، ويُجاء بصاحِبِ البَلاء الذي قد أصابَتهُ الفِيْنَة في بَلائِه، فيقول: ياربّ، قد شدُّدتَ عليَّ البَلاء حتَّى افتتنت في خُسنِه، فيقال: بَليَّتُك أَشَدَ أم بَليَّهُ هذا، فقد ابتُلي فلم يفتين؟».

قوله تعالى:

# وَآذْكُرْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ ـ إلى نوله تمالى ـ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقَّ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ [٦٤-٤٥]

1/٩١٢٤ - عليّ بن إبراهيم: ثمّ قال: ﴿ وَآذَكُرْ ﴾ يا محمّد ﴿ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي

<sup>(</sup>٥) مريم ١٩: ٥٤.

۱۵ ـ الكافي لمز ۲۹۱/۲۲۸.

سورة متن (۳۸) ...... (۳۸) .....

ٱلْأَيْدِى وَٱلْأَبْصَادِ﴾ بعني: أولى الفرّة ﴿إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ ذِكْرَىٰ ٱلدَّارِ \* وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ \* وَآذْكُرْ إِسْمَـٰعِيلَ﴾ الآية.

٢/٩١٢٥ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عليه التلام)، في قوله: ﴿ أَوْلِي ٱلْأَيْدِى وَٱلْأَبْصَارِ ﴾: ويعني أولي القُوّة في العِبادة، والبَصر (١) فيها، وفوله: ﴿ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ ذِكْرَىٰ ٱلدَّارِ ﴾ يقول: إنّ الله اصطَفاهم بذِكر الآخِرَة، واختَصَّهم بهاء.

٣/٩١٢٦ وقال عليّ بن إبراهيم: ثمّ ذكر الله المُتَقين، وما لهم عند الله تعالى، فقال: ﴿ هَذَا ذِكْرٌ وَإِنَّ لِلْمُتَقِينَ لَحُسْنَ مَثَابٍ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ قَاصِرَاتُ ٱلطَّرْفِ أَثْرَابٌ ﴾ يعني الحُور العِين، يقصُر الطَرفُ عنها والنظرُ من صفائها، مع ما حكى الله من قولِ أهلِ الجَنّة: ﴿ إِنَّ هَذَا لَرِزْقُنَا مَالَهُ مِن نَفَادٍ ﴾ أي لا ينفَدُ أبداً، ولا يَفنى ﴿ هَذَا وَإِنَّ هَذَا لَوْزُقُنَا مَالَهُ مِن نَفَادٍ ﴾ أي لا ينفَدُ أبداً، ولا يَفنى ﴿ هَذَا وَإِنَّ هَذَا لَوْنَهُ عَنِيمٌ وَعَسَّاقٌ ﴾ قال: الفسّاق: وادٍ في للطَّاغِينَ لَشَرَّ مَثَابٍ \* جَهَنَم يَصَلُونَهَا فَيِفْسَ آلْمِهَادُ \* هَذَا فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَعَسَّاقٌ ﴾، قال: الفسّاق: وادٍ في جهنّم، فيه ثلاث مائة وثلاثون قَصْراً، وفي كلِّ قَصْرٍ ثلاث مائة ببت، في كلّ ببت أربعون زاوية، في كلّ زاوية شَمّاء في كلّ شَرَع مَائة وثلاثون قُلَةً من سُمّ، لو أن شَمّاء في كلّ شَرَع مَائه وثلاثون قُلَةً من سُمّ، لو أن عَفْرَباً منها نَفَحَتْ سُمّها على أهل جَهَنَم لوسِعَتهم بسُمّها ﴿ هَذَا وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَثَابٍ ﴾ وهم الأولون، وبنو مُعَرباً منها نَفَحَتْ سُمّها على أهل جَهَنَم لوسِعَتهم بسُمّها ﴿ هَذَا وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَثَابٍ ﴾ وهم الأولون، وبنو أمّة.

ثمّ ذكر من كان من بَعدِهم مِمَّن غصَب آل محمّد حقَّهم، فقال: ﴿وَءَاخَرُ مِن شَكْلِهِ أَزَوَاجٌ ۞ هَذَا فَوْجٌ مُقْتَحِمٌ مَّعَكُمْ ﴾ وهم بَنو العبّاس، فيقول بَنو أميّة: ﴿ لَا عَرْجُبا بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُواْ آلنَّارِ ﴾ فيقول بنو فلان: ﴿ بَلْ أَنْتُمْ لَا مَرْجَباً بِكُمْ أَنْتُمْ قَدَّمَتُمُوهُ لَنَا ﴾، وبدأتُم بظلم آلِ محمّد ﴿ فَبِنْسَ أَلْقَرارُ ﴾، ثمّ يقول بنو أميّة: ﴿ رَبِّنَا مَنْ قَدَّمَ لَنَا هَذَا فَزِدْهُ عَذَاباً ضِعْفا فِي آلنَارٍ ﴾ يعنون الأولين.

ثمّ بفول أعْداءُ آلِ محمّد في النار: ﴿ مَا لَكَا لَا تُوَى رَجَالاً كُنّا تَعَلَّمُمْ مِنَ آلْأَشْرَارِ ﴾ في الدنيا، وهم شيعة أمير المؤمنين (عبد النهر)، ﴿ أَتَخَذْنَاهُمْ سِخْرِيّاً أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ الأَبْصَارُ ﴾؟ ثمّ قال: ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقَّ تَخَاصُمُ أَهْلِ أَمِير المؤمنين (عبد النهر)، ﴿ أَتَخَذْنَاهُمْ سِخْرِيّاً أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ الأَبْصَارُ ﴾؟ ثمّ قال: ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقَّ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ عَلَيْهِ وَلَا الصادق (عبد النهر): ﴿ وَاللّهِ إِنْكُمْ لَهُي الْجَنّة تُخْبَرُونَ، وفي النار تُطلَبون،

عن عبدالله، عن عثمان بن عبسى، عن محمد، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن عثمان بن عبسى، عن مُتِسَر، قال: دخَلتُ على أبي عبدالله (عبدالله)، فقال: «كيف أصحابُك؟، فقلت: جُعِلتُ فِداك، نَحنُ عِندَهُم شَرّ مِن اليَهود والنَصارى والمَجوس والذين أشرَكوا. قال: وكانَ مُنكِئاً فاستَوى جالِساً، ثمّ قال: «كيف قُلت؟، قلتُ: والله لنَحنُ عندهم شَرّ مِن اليهود والنَصارى والمَجوس والذين اشرَكوا.

۲ ـ تفسير القمي ۲: ۲٤۲.

<sup>(</sup>١) في «ي، ط»: الصبر.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٢٤٢.

<sup>(</sup>١) الشُّجَاعُ: ضربٌ من الحيَّات. «الصحاح ٢: ١٢٣٥».

٤ ـ الكافي ٨: ٣٢/٧٨.

فقال: وأما والله، لا يدخُل النارَ منكُم اثنان، لا والله ولا واحِد، والله إنّكم الذين قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا فَرَىٰ رِجَالاً كُنَّا نَعُدُهُمْ مِنَ ٱلْأَصْرَارِ \* أَتَخَذْنَاهُمْ سِخْرِيّاً أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ الْأَبْصَارُ \* إِنَّ ذَلِكَ لَحَقَّ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ ﴾ ـ ثمّ قال ـ طَلَبوكم واللهِ في النار، والله فما وجَدوا مِنكُم واحِداً».

٥٩١٢٨ عن معمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، عن منصور بن يونس، عن عنبسة، عن أبي عبدالله المبالله، قال: دإذا استقرّ أهلُ النارِ في النار يَفقِدونكم فلا يَرُون منكم أحداً، فيقول عنبسه عن أبي عبدالله المبالله، قال: دإذا استقرّ أهلُ النارِ في النار يَفقِدونكم فلا يَرُون منكم أحداً، فيقول بعضهم لبعض: ﴿ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالاً كُنَا نَعُدُهُمْ مِنَ ٱلْأَشْرَارِ \* أَتَخَذْنَاهُمْ سِخْرِيّاً أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ الأَبْصَارُ ﴾؟ بعضهم لبعض: ﴿ مَا لَنَا لا نَرَىٰ رِجَالاً كُنَا نَعُدُهُمْ مِنَ ٱلْأَشْرَادِ \* أَتَخَذْنَاهُمْ سِخْرِيّاً أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ الأَبْصَارُ ﴾؟ دقال دقال: وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقَّ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ ﴾ يتخاصمون فبكم فيماكانوا يقولون في الدنياء.

٦/٩١٢٩ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن محمّد بن سُلَيمان، عن أبيه، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (مه الله) إذ دخل عليه أبو بَصير و ذكر الحديث إلى أن قال (مه الله) فيه و: ديا أبا محمّد، لقد ذكر كم الله إذ حكى عن عَدوِّكم في النار، بقوله: ﴿ وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالاً كُنّا نَعُدُّهُمْ مِنَ ٱلْأَشْرَارِ \* أَتَخَذُنَاهُمْ سِخُرِيّاً أَمْ إِذْ حَكى عن عَدوِّكم في النار، بقوله: ﴿ وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالاً كُنّا نَعُدُّهُمْ مِنَ ٱلْأَشْرَادِ \* أَتَخَذُنَاهُمْ سِخُرِيّاً أَمْ زَاخَتُ عَنْهُمُ الأَبْصَارُ ﴾، والله ما عنى ولا أراد بهذا غيرَكم، صِرتُم عند أهلِ هذا العالم شِرار الناس، وأنتُم والله في الجَنّة تُحْبَرون، وفي النار تُطلبون.

ورواه الشيخ المفيد في (الاختصاص): بإسناده عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مدالته) (١).

ورواه ابن بأبويه في (بشارات الشيعة): بإسناده عن سُليمان الدَيْلَميّ، عن أبي عبدالله (عبداته) وذكر رواية أبي بصير (٢).

٧٩١٣٠ - ٧/٩١٣٠ الشيخ في (أماليه): عن ابن الفَحَام، بإسناده، قال: دخل سَماعة بن مِهران على الصادق (طهائنهم)، فقال له: ديا سَماعة مَنْ شَرّ الناس؟ قال: نحن بابن رسول الله قال: فَعَضِب حتى احمَرّت وَجُنَتاه ثم استَوى جالِساً، وكان مُتّكِئاً، فقال: ديا سَماعة مَنْ شَرَّ الناسِ عند الناس؟ فقلتُ: والله ما كَذَبتُك يابن رسولِ الله، نحنُ شَرّ الناسِ عند الناس؟ فقلتُ: والله ما كَذَبتُك يابن رسولِ الله، نحنُ شَرّ الناسِ عند الناس، لأنهم سَمّونا كُفاراً ورافِضةً. فنظر إلي، ثمّ قال: دكيف بكم إذا سِيقَ بِكُم إلى الجنّةِ، وسيقَ بهم إلى النار، فينظرونَ إليكم، فيقولون: ﴿ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالاً كُنّا نَعُدُهُمْ مِنَ ٱلْأَشْرَارِ ﴾.

يا سَماعةَ بن مِهران، إن مَنْ أساءَ مِنكم إساءةً مشينا إلى الله تعالى يومَ القيامةِ بأقدامِنا فنشفَع فيه فتُشفَع، واللهِ لا يدخُل النارَ منكم عَشرَةً رجالٍ، واللهِ لا يدخُل النار منكم خَمْسَة رجالٍ، واللهِ لا يدخُل النار منكم ثلاثةً رجال، والله لا يدخُل النارَ منكم رجُلٌ واحِد، فتنافَسوا في الدَرَجاتِ، وأكمِدوا عدوَّكم بالورَع، واللهِ ما عَني ولا أراد

۵ ـ الكافي ۸: ۱۰٤/۱٤۱.

۲ ـ الكافي ۸: ۲۹/۲.

<sup>(</sup>١) الإختصاص: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) ... فضائل الشيعة: ٦٢/٦٣.

٧ ـ أمالي الطوسي ١: ٣٠١.

غبرَكم، صِرْتُم عند أهلِ هذا العالَم شِرارَ الناس، وأنتُم والله في الجنَّةِ تُحبَرون، وفي النار تُطلَبون،

المُحْفَفي، عن أبي عبدالله وسالمته الله قال: روى العَيَاشيّ، بإسناده إلى جابر الجُعْفي، عن أبي عبدالله وسالمتهم، أنّه قال: وإنّ أهلَ النارِ يقولون: ﴿ مَا لَنَا لَا نَوَىٰ رِجَالاً كُنّا نَعُدُّهُمْ مِنَ ٱلْأَشْرَارِ﴾. يَعنونَكُم، ويَطَلَبُونَكم فلا يَرَوْنَكُم في النارِ، واللهِ لا يَرَوْنَ أَحَداً منكم في النارِ،

قوله تعالى:

### قُلْ هُوَ نَبَوًّا عَظِيمٌ \* أَنْتُمْ عَنْهُ مُغْرِضُونَ - إلى نوله تعالى - أَمْ كُنْتَ مِنَ آلْعَالِينَ [٧٧-٧٥]

1/٩١٣٢ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن أبي عُمّير، أو غيره، عن محمّد بن أبي عُمّير، أو غيره، عن محمّد بن القُضَيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طبالتلام)، قال: قلت له: جُعِلتُ فِداك، إنَّ الشيعةَ بَسألونك عن تفسير هذه الآية ﴿عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ \* عَنِ النَّبَإِ العَظِيمِ ﴾ (١). قال: وذلك إليّ، إنْ شِقْتُ أخبَرْتُهم، وإن شِئتُ لم أخبِرْهُم. لكنّي أخبِرُك بتفسيرهاه؟ قلتُ: ﴿عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ ﴾؟ قال: فقال: وهي في أمير المؤمنين (ملوك الدعب، كان أميرُ المؤمنين (ملوك الدعب) بقول: ما الله عزّ وجل آيةً هي أكبَرُ مِنْي، ولا الله نبأ أعظم مِنْي،

٣/٩١٣٣ محمد بن الحسن الصفّار: عن عَبّاد بن سُفَيمان، عن محمد بن سُلَيمان، عن أبيه سُلَيمان، عن أبيه سُلَيمان، عن سُلِير، عن أبي عبدالله (عبدالله (علدالله (علد)))) قلل أن تَقَل عَلَيم عنه أَنْتُم عَنْهُ مُعْرِضُونَ ؟ قال: والذين أو توا العِلم: الأثمة، والنبأ: الإمامة».

٣/٩١٣٤ عليّ بن إبراهيم: قال الله عزّ وجلّ: يا محمّد ﴿ قُلْ هُوَ نَبَوًّا عَظِيمٌ ﴾ يعني أميرَ المؤمنين (عليه التلام) ﴿ أَنْتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ \* مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْم بِالمَكُ الْأَعْلَىٰ ﴾.

170 عليّ بن إبراهيم: حُدّثني خالِد، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن سِنان (١)، عن أبي

۸ ـ مجمع البيان ۱۸ ۷۵۵.

سورة صَ آية . ٦٧ ـ ٧٥ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲/۱۹۱.

<sup>(</sup>١) النبأ ٨٧: ١، ٢.

٢ ـ بعماثر الدرجات: ١/٢٢٧.

<sup>(</sup>١) العنكبوت ٢٩: ٤٩.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٢٤٣.

<sup>£</sup> ـ تفسير القمى ٢: ٢٤٣.

مالك الأسدي، عن إسماعيل الجُعْفي، قال: كنتُ في المسجِد الحرام قاعِداً، وأبو جَعفر (مدالته) في ناحِيَةٍ، فرفَع رأسَهُ فنظر إلى السَّماءِ مرّةً، وإلى الكعبة مرّةً، ثمّ قال: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيلاً مَّنَ المَسْجِدِ الحَرَامِ إِلَىٰ المَسْجِدِ الحَرَامِ إِلَىٰ المَسْجِدِ الحَرَامِ إِلَىٰ المَسْجِدِ الأَقْصَا آلَذِى بَارَكُنَا حَوْلَهُ ﴾ (٢)، وكرَّر ذلك ثَلاثَ مرّات، ثمّ التَفْتَ إليّ، فقال: وأيّ شيء يقول أهلُ العَراق في هذه الآية، يا عِراقي؟؛ قلت: يقولون أسرى به من المسجِد الحَرام إلى البَيتِ المقدّس.

فقال: وليس كما يقولون، ولكنّه أسرى به من هذه إلى هذه عواشار بيده إلى السماء ـ وقال: وما بينَهُما حَرَم اقال: وفلما انتَهى به إلى سِدْرَةِ المُنتَهى تخلّف عنه جَبْرَتيل، فقال رسولُ الله (ملن المعامراته): يا جَبْرَتيل في هذا المَوضِع تَخذُلني؟ فقال: تقدَّم أمامَك، فوالله لقد بلَغتَ مَبْلَغاً لم يَبلُغهُ أحدٌ من خَلْقِ الله قَبْلَك، قال: فرأيتُ من نودِ رَبّي وحالَ بيني وبينَهُ السُّبْحة ، (").

قال: قلت: وما السُّبُحة، مُحمِلتُ فِداك؟ فأومَا بوَجهِه إلى الأرضِ، وأومَا بيده إلى السَّماء، وهو يقول: وجَلالُ رَبِي جَلالُ رَبِيء ثلاث مَرَّات.

[فال]: وقال: يا محمّد، فلتُ: لَبَيك يا رَبّ، قال: فيمَ اختَصَم المَلاَّ الأعلى؟ قلتُ: شبحانك لا عِلْمَ لي إلا ما عَلَمْتَني، فال: فوضع يده \_أي يد القُدرَة \_بين تَدْيَعَ، فوجدتُ بَرْدَها بين كَتِفيّ، [قال:] فلم بسألني عمّا مضى، ولا عمّا بقي إلا أعلمته (1) قال: يا محمّد فيم اختَصَم المَلاَّ الأعلى؟ قال: قلت: يا ربّ، في الدَرجات، والكَفّارات، والحَسنات، فقال: يا محمّد، قد آنفضتْ نبوتُك، وآنفطَع أجلك (٥)، فمنْ وَصِبُك؟ [فقلتُ: يا ربّ، قد بلوت خلقك، فلم أز من خلقك أحداً أطوع لي من علي، فقال: ولي يا محمّد]. وقلتُ: يا ربّ، إنّي قد بَلَوْتُ خَلْقَك، فلم أز في خلقك أحداً أشوع لي من علي، قال: ولي يا محمّد]. وقلتُ: يا ربّ، إنّي قد بَلَوْتُ خَلْقَك، فلم أز في خلقك أحداً الموع لي من علي، قال: ولي يا محمّد]. وقلتُ: يا ربّ، إنّي قد بَلَوْتُ خَلْقَك، فلم أز في خلقك أحداً الله المُتقين، من أحبُه أخبتني، ومن أبغضه أبغضني، مع ما أنّي أخصُه بما لم أخصَّ به أطاعني، والكلمة التي الزمنة أربعة أشياء عقدها بيده ولا يفصِمُ بها عقدها.

ثمّ حكى خبرَ إبلبس، ففال الله عزَ وجلَ: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَراً مَن طِينٍ ﴾. وقد كتَبْنا خبَر آدَم وإبليس في مَوضعِه (٢).

٥/٩١٣٦ - قال علي بن إبراهيم: حدَّثنا محمّد بن أحمد بن ثابت، قال: حدّثنا القاسم بن إسماعيل

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمد بن يسار، ونسخة بدل: محمد بن سيار.

<sup>(</sup>٢) الإسراء ١٧: ١.

<sup>(</sup>٣) سُبُحاتُ الله: جلالُه وعظمته، وهي في الأصل جمع سُبُحة، وقيل: أضواء وجهه. «النهاية ٢: ٣٣٢».

<sup>(1)</sup> في المصدر: علمته.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: أكلك.

<sup>(</sup>٦) تقدم في تفسير الآية (٣٤) من سورة البقرة.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٢١٤.

سورة ص (۳۸) ...... ۳۸) سورة ص

الهاشمي (١)، عن محمّد بن يَسار، عن الحسين بن المُختار، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (ملدائتلام)، قال: دلو أنّ الله خلّق الخلّق الله عن المُختار، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (ملدائتلام)، قال: دلو أنّ الله خلّق الخلّق المُختار، عن أنّه خَلَقه بيَدِه، فيقول: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾، افْتَرى اللهُ ببعَثُ الأشياء بيّدِه؟).

٦/٩ ١٣٧ - محمد بن يعقوب: عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن ابن أبي عُمير، عن ابن أُذِينة، عن الأحول، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله)، عن الرّوح التي في آدم (عبدالله) قوله: ﴿ فَإِذَا سَوَّيتُهُ وَلَمُ عَن الأحول، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله)، عن الرّوح التي في آدم (عبدالله) مُخلوفَةً، وَلَمُ عَن فِي عبسى (عبدالله) مُخلوفَةً، وَلَمُ فَي عبسى (عبدالله) مُخلوفَةً، وقف في عبسى (عبدالله) مُخلوفَةً، وقد تقدّمت روايات كثيرة في معنى الآية في سورة الحجر (١١).

٧/٩١٣٨ الكوفي، قال: حدّ ثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدَقَاق (رَجِه، لا)، قال: حدّ ثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّ ثنا محمّد بن إسماعيل البَرْمَكيّ، قال: حدّ ثنا الحسين بن الحسن، قال: حدّ ثنا بكُر، عن أبي عبدالله البَرقيّ، عن عبدالله بن بَحْر، عن أبي أيوب الخَزّاز، عن محمّد بن مُسلِم، قال: سألت أبا جعفر (طبالله البَرقيّ، عن عبدالله بن بَحْر، عن أبي أيوب الخَزّاز، عن محمّد بن مُسلِم، قال: «البَدّ في كلام جعفر (طبالله) فقلت: قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَا إِبلِيسُ مَا مَنْعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيّدَيّ ﴾؟ قال: «البَدُ في كلام العَرب: القرّة والنعمة، قال الله نعالى: ﴿ وَآذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا الأَيْدِ ﴾ (١)، وقال: ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَنْهِ فِي (١) أي العَرب: القرّة، وقال: ﴿ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مُنْهُ ﴾ (١) أي فَوَاضِل وإحسان، وله بندي إيادٍ كثيرة، أي فواضِل وإحسان، وله عندي] يدّ بيضاء، أي نِعمَة،

٨٩١٣٩ - وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن محمّد بن عصام الكُلّيني، قال: حدّثنا محمّد بن يعقوب الكُلّيني، قال: حدّثنا أحمد بن يعقوب الكُلّيني، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن سَيْف، عن محمّد بن عُبَيد، قال: سألتُ الرضا (طبه السّلام) عن قول الله عزّ وجلّ لإبليس: ﴿ مَا مَنْعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾؟ قال: ويعني بقُدْرَتي [وفؤتي]،

٩/٩١٤٠ - ابن بابتويه: عن عبدالله بن محمّد بن عبدالوَهاب، عن أبي الحسن محمّد بن أحمد القواريري، عن أبي الحسن محمّد بن عَمّار، عن إسماعيل بن توبة، عن زياد بن عبدالله البَكَائي، عن سليمان الأعمش، عن أبي الحسن محمّد بن عَمّار، عن إسماعيل بن توبة، عن زياد بن عبدالله البَكَائي، عن سليمان الله، أخبِرني عن أبي سعيد الخُدري، قال: كنّا جُلوساً عند رسول الله (منن اله عبد وآله) إذ أقبّل إليه رجل، فقال: يا رسول الله، أخبِرني عن

<sup>(</sup>١) في المصدر: القاسم بن محمد، عن إسماعيل الهاشمي.

٦ ـ الكافي ١: ١/١٠٣.

<sup>(</sup>١) تقدمت في تفسير الآيات (٢٧ ـ ٣٥) من سورة الحجر.

٧ ـ التوحيد: ١٥٣ /١.

<sup>(</sup>١) سورة ص: ٣٨: ١٧.

<sup>(</sup>٢) الذاريات ٥١: ١٧.

<sup>(</sup>٢) المجادلة ٥٨: ٢٢.

٨. التوسيد: ١٥٣ /٢.

٩ ـ فضائل الشيعة: ٧/١٩.

قول الله عزّ وجل لإبليس: ﴿ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴾ مَنْ هُم يا رسولَ الله الذين هم أعلى من المَلائِكَة المقرّبين؟

فقال رسول الله (منزاه عليه رائه) وأنا وعلى وفاطمة والحسن والحسين، كُنّا في شرادِق العرش نسبّح الله، فسبّحَتِ الملائكة بتَسْبيحِنا قبل أن يَخلُق الله آدم (عبدالتلام) بألفّي عامّ. فلمّا خلّق الله عزّ وجلّ آدم (عبدالتلام)، أمر الملائكة أن يَسجُدوا له، ولم يُؤمّروا بالسّجود إلّا لأجلنا، فسجَدتِ الملائكة كُلُهم أجمّعون إلّا إبليس فإنه أبى أن يسجُدَ. فقال الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا إِبْلِيشُ مَا مَنعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِن ٱلْعَالِينَ ﴾ يسجُدَ. فقال الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا إِبْلِيشُ مَا مَنعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِن ٱلْعَالِينَ ﴾ قال: مِن هؤلاء الخَمْسَة المكتوبة أسماؤهم في سُرادِق العرش، فنحن بابُ الله الذي يُؤتى منه، بنا يَهتدي المُهتَدون، فمّن أحبَنا أحبَه الله، وأسكنه نازَه، ولا يُحِبّنا إلّا مَن طابَ مَولِدُه.

روى هذا الحديث ابن بابويه في كتاب (بشارات الشيعة): بإسناده، عن أبي سعيد الخُدري، عن رسول الله (متن ه عيه رقه)، الحديث بعينه (١).

ا ۱۰/۹۱٤۱ وعنه، قال: حدّثنا علي بن الحسن، قال: حدّثنا أبو محمّد هارون بن موسى، قال: حدّثني محمّد بن هَمّام، قال: حدّثني عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، قال: حدّثني عُمَر بن عليّ العَبْدِيّ، عن داود بن كَثِير الرّقي، عن يونس بن ظَبْيان، قال: دخلت على الصادق جعفر بن محمّد (عدائنهم)، فقلت: يابن رسول الله، إنيّ دخلت على مالِك وأصحابه، فسَمِعتُ بعضهم يقول! إن لله وَجها كالوُجوه، وبعضهم يقول: له يَدانِ، واحتَجُوا في دخلك بقوله تعالى: ﴿ يِبَدَى السَّمَ مَن أَبناء ثلاثبن سنة، فما عِندَك في هذا، يابن رسول الله؟!

قال: وكان مُتكناً، فاستَوى جالِساً، وقال: واللهم عَفُوك عَفُوك، ثمّ قال: وبا يونُس من زعَم أن لله وَجُهاً كالوُجوهِ فقد أشرَك، ومن زعَم أن لله جَوارِحاً كجَوارِح المَخلوفين فهو كافِرٌ بالله، فلا تفبَلوا شهادَته، ولا تأكُلوا ذبيحتَه، تعالى الله عَمّا يَصِفُه المُشَبِّهونَ بِصِفَةِ المَخلوفين، فوجْهُ الله أنبياؤه وأولياؤه، وقوله تعالى: ﴿خَلَقْتُ فِبَيحَتَه، تعالى الله عَمّا يَصِفُه المُشَبِّهونَ بِصِفَةِ المَخلوفين، فوجْهُ الله أنبياؤه وأولياؤه، وقوله تعالى: ﴿خَلَقْتُ بِيَتَمْرِهِ ﴾ (١) فمن زعَم أنَ الله في شيء، أو على شيء، أو يَحْلُو من شيء، أو يُشغَل به شيء، فقد وصفَه بصِفَةِ المخلوفين، والله خالِقُ كلِّ شيء، تحوّل مِن شي إلى شيء، أو يَخلو من شيء، أو يُشغَل به شيء، فقد وصفَه بصِفَةِ المخلوفين، والله خالِقُ كلِّ شيء، لا يُقاس بالمِفْياس (١)، ولا يُخلو من هو أي يخلو منه مكان، ولا يُشغَل به مكان، قريبٌ في بُعدِه، بَعيدٌ في قُرْبِه، ذلك الله رَبّنا لا إله غيره، فمَن أراد الله وأحَبّه بهذه الصِفَة، فهو من المُوَجِّدين، ومن أحبَّه بغير هذه الصِفة فالله منه

<sup>(</sup>١) تأويل الآيات ٢: ١١/٥٠٨.

١٠ ـ كفاية الأثر: ٢٥٥.

<sup>(</sup>۱) الأنفال من ۲۱.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بالقياس.

بَريء، ونحنُ منه بُرَآء.

ثمّ قال (طبالتلام): وإنّ أُولِي الألباب الذين عَمِلوا بالفِكْرَةِ حتّى وَرِثوا منه حبّ الله، فإن حُبّ الله إذا ورِثه الفلبُ أستَضاء به، وأسرَع إلبه اللطف، فإذا نزّل منزِلَة اللَّطفِ صار من أهل الفَوائِد، فإذا صارّ من أهلِ الفَوائِد تكلّم بالحكمة، فإذا تكلّم بالحكمة صار صاحب فِطنةٍ، فاذا نزّل مَنزِلَة الفِطنةِ، عَمِل بها في القُدرَة، فإذا عَمِل بها في القُدرَة، فإذا بلغ هذه القُدرَة، عَمِل في الأطباق (٣ السبعة، فإذا بلغ هذه المَنزِلة، صار يتقلّبُ في لُطفٍ وحِكمةٍ وبَبانٍ، فإذا بلغ هذه المَنزِلة، حمّل شهوته ومحبّته في خالِقه، فإذا فعل ذلك نزّل المَنزِلة الكُبرى، فعاينَ ربّه في قَلْبِه، ووَرِث الحِكمة بغيرِ ما وَرِئته الحُكماء، ووَرِث العِلمَ بغيرِ ما وَرِئت العُلماء، وورِث الصّدق بغير ما وَرِقه الصّديقون.

إنّ الحُكَماء وَرِثُوا الحِكمة بالصَّمْت، وإنّ العُلماء وَرِثُوا العِلمَ بالطَلَب، وإنّ الصَّدُبقينَ وَرِثُوا الصَّدُقَ بالخُشوع وطولِ العِبادةِ، فمَن أَخَذه بهذه السِيرَة، إمّا أن يُسفَل، وإمّا أن يُرفَع، وأكثَرُهم الذي يُسفَل ولا يُرفَع إذا لم يَرْعَ حَقّ الله، ولم يعمَل بما أمر به، فهذه صِفَةُ مَن لم يَعرِف الله حقّ معرفته، ولم يُحِبّه حقّ مَحبّتِه، فلا يَغُرَنَك صَلاتُهم وصِيامُهم ورواياتُهم وعُلومُهم، فإنّهم حُمُرٌ مُستَنفِرَة».

ثمّ قال: «يا يونُس، إذا أرّدتَ العِلمَ الصحيح فعِندَنا أهل البيت، فإنّا وَرِثناه، وأُوثينا شَرح (\*) الحِكمّة وفَصْلَ الخِطاب،

فقلت: يابنَ رَسولِ الله، وكُلِّ مَن كانَ مِن أهلِ البَيت، وَرِث كما وَرِئتُم من (\*\* عليّ وفاطِمة (طبهماالتلام)؟ فقال: ما وَرِثَه إِلّا الأَئِمةُ الإِثنا عَشَره.

فقلتُ: سَمَّهِم بابنَ رَسولِ الله؟ فقال: وأوَلُهم علي بن أبي طالب وبعدَه الحَسَن، وبعدَه الحُسَبن، وبعده علي ابن الحسين، وبعده علي محمّد، وبعد علي محمّد، وبعد ابن الحسين، وبعد علي محمّد، وبعد علي محمّد، وبعد محمّد علي، وبعد علي محمّد، وبعد علي، وبعد علي محمّد علي، وبعد علي محمّد علي، وبعد علي الحسن، وبعد الحسن الحُجّة، إصْطَفَانَا الله وطَهُرنا و آتانا ما لَمْ يُؤتِ أَحَداً من العالمين».

ثمّ فلتُ: يابنَ رسولِ الله، إنّ عبدَالله بن سَعْد دخَل عليك بالأمس، فسألَك عمّا سألتُك، فأجَبْتَه بخِلافِ هذا؟! فقال: «يا يونُس، كُلّ امرئ وما يَحتَمِلُه، ولكُلّ وَفَتٍ حَديثُه، وإنّك لأَهْلٌ لِما سَأَلتَ، فاكتُمْه إلّا عن أهلِه، والسلام».

قوله تعالى:

أَنَا خَيرٌ مِّنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلْقْتَهُ مِنْ طِينٍ \* قَالَ فَاخْرُجْ مِنْهَا

<sup>(</sup>٣) في المصدر: التُّدرة عرف الأطباق.

<sup>(</sup>٤) في «ج» والمصدر: شرع.

<sup>(</sup>٥) في المصدر زيادة: كان من ولد.

٦٨٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### فَإِنَّكَ رَجِيمٌ [٧٦-٧٧]

ا ۱/۹۱۶۲ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن عليّ بن يَفطِين، عن الحسن بن عليّ بن يَفطِين، عن الحسين بن مَيّاح، عن أبيه، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: ﴿إِنَّ إِبلِيسَ قاس نفسَه بآدم، فقال: ﴿ خَلَقْتَنِي مِنْ تَارٍ عَنْ اللهِ عَنْ طِينٍ ﴾ ، فلو قاسَ الجَوْهَر الذي حَلَق الله منه آدَم (عبدالتهم) بالنار، كان ذلك أكثر نوراً وسَناً (١) من النار».

الفَرَشيَ، قال: دخَل أبو حنيفة على أبي عبدالله (منه النه)، عن أحمد بن عبدالله العَفيليَ، عن عيسى بن عبدالله الفَرَشيَ، قال: ديا أبا حنيفة، بلَغني أنّك تقيس، قال: نعم. الفَرَشيَ، قال: دخَل أبو حنيفة على أبي عبدالله (منه النهر)، فقال له: ديا أبا حنيفة، بلَغني أنّك تقيس، قال: نعم. قال: ولا تَقِسْ، فإنّ أوّل مَنْ قاسَ إبليسُ حين قال: ﴿ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ ﴾، فقاسَ ما بينَ النارِ والطين، ولو قاسَ تُورِيَّة آدَم بنورِيّة النارِ، عَرَف فَضْل ما بَيْنَ النُّورَين، وصَفاء أحدِهما على الآخر».

٣/٩١٤٤ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن سعيد بن أبي سعيد، عن إسحاق بن جَرير، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): دأيّ شيءٍ يقول أصحابُك في قول إبليس: ﴿ خَلَقْتَنِي مِنْ نَادٍ وَخَلْقْتَهُ مِنْ طِينٍ ﴾ . قلتُ: بحمِلت فِداك، قد قال ذلك، وذكرَه الله في كتابه. فقال: وكذّب إبليسُ (سداه). يا إسحاق، ما خلّقه الله إلّا من طينٍ ».

ثمّ قال: «قال الله: ﴿ آلَّذِي جَعَلَ لَكُم مِّنَ الشَّجَرِ الأَخْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنتُم مِّنْهُ تُوقِدُونَ ﴾ (١) خلقه الله من تلك النار، والنارُ من تلك الشَجرة، والشَجَرةُ أصلُها من طين.

عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا محمد بن أحمد الشّبباني (رضياة عنه)، قال: حدّثنا محمد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: سمِعتُ أبا الحسّن عليّ بن محمد الكوفي، قال: سمِعتُ أبا الحسّن عليّ بن محمد الكوفي، قال: سمِعتُ أبا الحسّن عليّ بن محمد العسكري (عندالله) يقول: معنى الرّجيم أنّه مرجوم باللّعي، مطرودٌ من مواضِع الخير، لا يذكّره مُؤمِنٌ إلّا لعنه، وإنّ في عِلم الله السابق أنّه إذا خرّج القائم (عبدالله) لا يبقى مؤمِنٌ في زَمانِه إلّا رجّمه بالحِجارة كما كان قبل ذلك مرجوماً باللّعن،

قوله تعالي:

## قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرْنِي إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ \* قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنْظَرِينَ \* إِلَىٰ

سورة ش آية ٧٦٠ ٧٧.

۱ ـ الكافي ۱: ۱۸/۱۷.

(١) في المصدر: ضياءً.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۰/۱۷.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٤٤.

(۱) يس ۲۲: ۸۰

\$ ـ معاني الأخبار: ١٢١/١٣٩.

سورة متل (۳۸) ...... ۲۸۷

### يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ [ ٧٩ ـ ٨١ ]

تقدّمت الروايات في معنى هذه الآية في سورة الحجر (١).

قوله تعالى:

## قَـالَ فَـبِعِزَّ تِكَ لَأُغْـوِيَنَّهُم - إلى نوله نمالى - وَمِـمِّن تَسِعَكَ مِـنْهُم أَجْمَعِينَ [٨٢-٨٥]

١/٩١٤٦ علىَ بن إبراهبم: ثمّ قال لإيليس (سه قد) لمّا قَالَ: ﴿ فَبِعِزَّ تِكَ لَأَغْوِيَنَهُم أَجْمَعِينَ \* إِلّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ ﴾. فقال الله: ﴿ فَالحَقَّ وَالحَقَّ أَقُولُ ﴾ أي إنّك تفعَل ذلك، والحقَّ أفول: ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُم أَجْمَعِينَ ﴾.

قوله تعالى:

## قُلْ مَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِن أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُتَكَلِّفِينَ ـ إلى فوله نعالى ـ بَعْدَ حِينِ [٨٦]

۱/۹۱۶۷ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن الحسن بن عبدالرحمن، عن عاصِم بن محمّد، عن ابي حمزة، عن أبي جعفور عبدالبعم، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ مَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ مِن أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُتَكَلِّفِينَ \* إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْمَالَمِينَ ﴾، قال: و[هو] أمير المؤمنين (عبداتهم)، ﴿ وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ بَعْدَ حِينٍ ﴾ وقال .: عند خروج القائم (عبداتهم)،

٣/٩١٤٨ وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العباس، عن عليّ بن حَمّاد، عن عَمْرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (عليه النلام)، قال: وأعداء الله أولياً، الشيطان أهل التكذيب والإنكار ﴿ قُلْ مَا أَسْتُلَكُمْ عَلَيْهِ مِن أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُتَكَلِّفِينَ ﴾ يقول متكلّفاً أن أسألكم ما لَستُم بأهلِه، فقال المنافِقون عند ذلك بعضُهم لبعض: أما يَكفي

سورة صَ آبة ـ ٨١.٧٩.

(١) تقدَّمت في تفسير الآيات (٣٦ ـ ٣٨) من سورة الحجر.

سورة صْ آية ـ ٨٦ ـ ٨٥ ـ - ا

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢١٥.

سورة ص آية ١٨٠ ٨٨.

۱ ـ الكافي ٨: ٣٢/٢٨٧.

۲ ـ الكافي ٨: ٢٧٩/٤٧٥.

محمّداً أن يكونَ قهَرنا عِشرِينَ سنَة حتّى يُريدَ أن يَحمِلُ أهلَ بيتِه على رِقابنا! فقالوا: ما أنزَل الله هذا، وما هو إلا شيءٌ يتقوّله، يُريد أن يرفّع أهلَ بيتِه على رِقابنا، ولئن قُتِل محمّد أو مات لنّنزِعتُها من أهلِ بَيتِه، ثمّ لاتُعيدها فيهم أبداً، وأراد الله عزّ وجلّ أن يُعلِم نبيّه (ملن ه عله رته) الذي أخفوا في صُدورِهم وأسَرُوا به، فقال في كتابه عزّ وجلّ: في أمْ يَقُولُونَ آفْتَرَىٰ عَلَىٰ آهْ كِذِباً فَإِن يَشَإِ آفَهُ يَخْتِمْ عَلَىٰ قَلْبِكَ ﴾ (الله يقول: لو شيئ حبّست عنك الوَحْيَ فلم تتكلّم بفضل أهلِ بَيتِك ولا بمؤدّتِهم».

وستأتى . إن شاء الله تعالى . تَتمّة هذا الحديث في سورة الشوري (١).

٣/٩١٤٩ على بن إبراهيم، قال: حدّثنا سعيد بن محمّد، عن بَكْر بن سَهْل، عن عبدالغّني، عن موسى بن عبدالرحمن، عن ابن جُرَيج، عن عَطاء، عن ابن عباس، في قوله تعالى ﴿قُلْ ﴾ يا محمّد ﴿ مَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِن عبدالرحمن، عن ابن جُرَيج، عن عطاء، عن ابن عباس، في قوله تعالى ﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد ﴿ مَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِن أَجْرٍ ﴾ أي على ما أدعوكم إليه من مال تُعطُونيه ﴿ وَمَا أَنَا مِنَ آلْمُتَكَلِّفِينَ ﴾ يُريد ما أتكلف هذا من عندي ﴿ وَلَنَعْلَمُنّ ﴾ يُريد ما أتكلف هذا من عندي ﴿ وَلَنَعْلَمُنّ ﴾ يا مَعشَر المُشرِكين ﴿ نَبَأَهُ بَعْدَ عِن ﴾ يُريد عند الممّوت، وبعد المَوت يوم الفيامة.

١٩١٥٠ أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِن أَجْرٍ وَمَا أَسْ وَمَبِح عَلَى أَبُو جعفر (على التلام): ﴿ قُلْ مَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِن أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلمُتَكَلِّفِينَ \* إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لَلْعَالَمِينَ ﴾ قال: «أميرُ المؤمنين (عليه التلام)».



<sup>(</sup>١) الشورى ١٢: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآبات (٢٣ ـ ٢٦) من سورة الشوري.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٤٥.

٤ ـ المناقب ٣: ٩٧.

٤

مرُر تحقیقات کامپیوز برعان میسددی مرکز تحقیقات کامپیوز برعان میسددی

## سُورَةُ الزُّمَر

#### نَضْلُها

1/9101 - ابن بابَوَيه: بإسناده، عن هارون بن خارِجَة،عن أبي عبدالله (عبدائله) قال: امّن قرأ سورة الزُمّر استِخفاء (أ) مِن لِسانه، أعطاه الله شرَف الدُنيا والآخِرة، وأعزّه بلامِال ولا عَشِيرةٍ حنّى يَهابه مَن يَراه، وحرَّم جسّده على النّار، وبنى له في الجنّة ألف مدينة، في كلّ مدينة ألف قَصْرٍ، في كلّ قصْرٍ مائة حَوراء، وله مع هذا عَينان تَجرِيان، وعَينانِ نَضَّاخَتان وجنّتانِ مُدهامَتان، وحورٌ مقصوراتُ في الخِيام، وذَواتا أفنانٍ، ومِن كُلّ فاكهةٍ زَوْجانِه.

٢/٩١٥٢ - ومن (خَواصّ القرآن): رُوي عن النبيّ (مازاه عبدراله) أنّه قال: «مَن قَرأ هذه السورة لم يَبْقَ نَبيُّ ولا صِدِّبِقُ إِلَّا صَلُّوا واستَغْفَروا له، ومَن كتبها وعلَّقها عليه، أو تركها في فِراشِه، كُلِّ مَن دخَل عليه أو خرّج، أثنى عليه بخَيرٍ وشكَرَه، ولا يَزالون على شُكرِه مُقيمين أبَداً تُقَطِّفاً مِنَ الله عزّ وجلّه،

٣/٩١٥٣-وقال رسول الله (سنزاه طباراته): «من كتّبها وعَلَقها عليه، كُلّ مَن دخَل عليه أو خرّج، أثنى عليه بالخَيرِ وشكَره في كُلّ مَكانٍ دائماً».

1919ء وقال الصادق (مهمانتلام): ومن كتَبها وعلّقها في عَضْدِه أو فِراشِه فكُلّ مَن دخَل عليه أو خرّج عنه، أثنى عليه بالجميل وشكّره، ولم يَلْقَه أحَدٌ مِن الناس إلّا شكَرَهُ وأحَبّه، ولا يَزالون مُقبعِين على شُكْرِه والكلام بفَضْلِه، ولم يَغْتَبُه أحَدٌ مِن الناسِ أبداً.

سودة الزُّعَر - فضلها -

١ - ثواب الأعمال: ١١٢.

(١) في المصدر: امتحقها.

..... 1

---- T

خواص القرآن: ٤٨ «مخطوط».

### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمْنِ آلرَّحِيمِ تَنْزِيلُ آلْكِتَابِ مِنَ آللهِ آلْعَزِيزِ آلْحَكِيمِ -إلى فوله تعالى - مَنْ هُوَ كاذِبٌ كَفَّارٌ [ ٦- ٣]

۲/۹۱۵۹ - الحِمْيَري: عن هارون بن مُسلِم، عن مَسْعَدَة بن زِياد، قال: وحدَّثَني جعفر، عن أبيه، أنَّ رسولَ الله (ملنه عنه وآه) قال: وإنَّ الله نبارك وتعالى يأتي يوم الفيامة بكل شيء بُعبَد من دونِه، مِن شَمْس أو قَمر أو غيرِ ذلك، ثمّ يَسأل كُلَّ إنسانٍ عَمّا كان يعبُد، فيقُولُ كُلُّ مَن عبَد غيرَه: ربُّنا إلَّاكُنَا نعبُدها لِتُقَرِّبنا إليك زُلفي. قال: فيقول ذلك، ثمّ يَسأل كُلَّ إنسانٍ عَمّا كان يعبُد، فيقُولُ كُلُّ مَن عبَد غيرَه: ربُّنا إلَّاكُنَا نعبُدها لِتُقَرِّبنا إليك زُلفي. قال: فيقول الله تبارك وتعالى للمَلائِكة: ادعُوهم وماكانوا (۱) يعبُدونَ إلى النار، ما خلامَنِ آستَثْنَبتُ، فإنَّ أولئِك عنها مُبْعَدُون، الله تبارك وتعالى للمَلائِكة: ادعُوهم وماكانوا (۱) يعبُدونَ إلى النار، ما خلامَنِ آستَثْنَبتُ، فإنَّ أولئِك عنها مُبْعَدُون، الله تبارك وتعالى للمَلائِكة: عن الزُّهْرِيّ، قال: أنى رجُلُّ أبا عبدالله (طبهالتلام) فسأله عن شيءٍ فلم بُحِبُه، فقال له الرجُلُّ: فإن كُنتَ ابنَ أبيك فإنك مِنْ أبناءِ عَبَدةِ الأصنام. فقال له: وكذَبْتَ إنّ الله أمر إبراهيم أنْ يُمنزِل إسماعيل بمَكَة

سورة الزُّمَر آية - ١ - ٣ -

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٤٥.

٢ ـ قرب الإستاد: ١ ٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: اذهبوا بهم وبماكانوا.

٣ ـ تفسير العياشي ٢: ٣١/٢٣٠.

فَهُمَل، فَقَالَ إِبرَاهِمِم: ﴿ رَبِّ آجْعَلْ هَذَا آلِبَلَدَ ءَامِناً وَآجُنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن تَعْبُدَ الأَصْنَامَ ﴾ (١)، فلم يَعبُدُ احَدٌ مِن وِلْدِ إسماعيل صنّماً قَطّ، ولكِنَّ العرَب عبَدتِ الأصنام، وقالت بنو إسماعيل: هؤلاء شُفَعاوْنا عندَ اللهِ فكفرّت، ولَمْ تَعْبُدِ الأصنامَ».

قوله تعالى:

#### لَوْ أَرَادَ آللهُ أَنْ يَتَّخِذَ -إلى قوله تعالى - فَأَنَّىٰ تُصْرَفُونَ [ ٢ - ١ ]

1/9104 - عليّ بن إبراهيم: ثمّ رَدّ الله تعالى على الذين: ﴿ قَالُواْ آتَخَذَ الرَّحْمَانُ وَلَدا ﴾ (١) فقال الله: ﴿ لَوَ اللهُ أَن يَتَّخِذَ وَلَدا لَاصْطَفَىٰ مِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ ﴾ إلى قوله ﴿ يُكَوَّرُ الَّيْلَ عَلَىٰ النَّهَارِ وَيُكَوَّرُ النَّهَارَ عَلَىٰ النَّهَارَ عَلَىٰ النَّهَارِ وَيُكُورُ النَّهَارَ عَلَىٰ النَّهَارَ عَلَىٰ النَّهَارَ عَلَىٰ النَّهَارِ وَيُكُورُ النَّهَارَ عَلَىٰ النَّهَارَ عَلَىٰ النَّهَارِ وَيُكُورُ النَّهَارَ عَلَىٰ النَّهَارَ عَلَىٰ النَّهَارِ وَيُكُورُ النَّهَارَ عَلَىٰ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ الل

7/9109 الفيّاشيّ: عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبدالله (عبدالتهم)، قال: وصنّع نوح (عبدالتهم) السفينة في مائة سنّة، ثمّ أمّره أن يحمِلَ فيها من كُلِّ زَوجَين اثنّين، الأزواج الثمانية الحَلال الّتي خرّج بها آدم (عبدالتهم) من الجنّة ليكونَ مَعيشَةً لِعَقِب نوح (عبداللهم) في الأرض كما عالى عَقِبُ آدّم، فإنّ الأرض تغرّقُ وما فيها إلا ماكانَ معه في السفينة، قال: فحمّل نوح (عبداللهم) في السفينة من الأزواج الثمانية الّتي قال الله: ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ الأَنْعَامِ ثَمَانِيّةً أَرْواجٍ ﴾ ، ﴿ مِنَ الضّأَنِ آثَنَيْنِ وَمِنَ المَعْزِ آثَنَيْنِ وَمِنَ المُعْزِ آثَنَيْنِ وَمِنَ المُعْرِ آثَنَيْنِ وَمِنَ البَعْمَ عُمَانِيّة المُعْرَ أَثْنَيْنِ وَمِنَ المُعْرِ آثَنَيْنِ وَمِنَ البَعْمِ اللهم صَيْدُها، الضَّأَنِ التي تكون في الجِبال الوَحْشِيّة، أجلَ لهم صَيْدُها، الضَأْنِ التي تكون في الجِبال الوَحْشِيّة، أجلَ لهم صَيْدُها، ومن المعانى: زوج يربيه الناس، وزَوج من الظّباء، سَمِيّ الزوج الثاني، ومن البقر اثنين: زوج يربيه الناس، وزوج من الظّباء، سَمِيّ الزوج الثاني، ومن البقر اثنين: زوج يربيه الناس، وزوج هو البقر الوَحْشِيّ، ومن الإبل زوجين: وهي البخابي والعراب، وكل طَيرٍ وَحشيّ أو إنسيّ، ثمّ غَرِقتِ الأرضُ».

<sup>(</sup>١) إبراهيم ١٤: ٣٥.

سورة الزُّمَر آية ٢٠٤٠.

١ - تفسير القمي ٢: ٢٤٦.

<sup>(</sup>١) مريم ١٩: ٨٨ الأنبياء ٢١: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) تقدّم تفسيرها في الآيتين (١٤٣ و ١٤٤) من سورة الأنعام.

٢ ـ تفسير العياشي ٢: ٢٦/١٤٧.

<sup>(</sup>١) الأنعام ٦: ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) الأنعام ٦: ١٤٤.

سورة الزُّمَر (٣٦) ...... ١٩٥

٣/٩١٦٠ الطَّبَرُسِيّ في (الاحتِجاج): عن أمير المؤمنين (على التلام)، ممّا تأويلُه غيرُ تَنزِيله، قال: ووَأَنزلَ لَكُم مِّنَ الأَنْمَامِ ثَمَانِيةَ أَزْوَاج، وقال: ﴿ وَأَنزَلْنَا الحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ ﴾ (١)، فإنزالُ ذلك خَلْقُه،

٤/٩١٦١ على بن إبراهبم: ﴿ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ خَلْقاً مِّن بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلْمَاتٍ ثَكاثٍ ﴾، قال: الظُلُماتُ الثلاث: البَطْنُ والرَحِمُ والمَشِيمَةُ.

٥/٩١٦٢ الطَّبَرْسِيِّ: عن أبي جعفر (عله النالام): وظُلَّمَةُ البَطْنِ، وظُلَّمَةُ الرَّحِم، وظُلَّمَة المتشِيمَة،

قوله تعالى:

## إِن تَكْفُرُواْ فَإِنَّ اللهَ غَنِيٍّ عَنْكُمْ وَلَا يَرْضَىٰ لِعَبادِهِ الكُفْرَ وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ [٧]

١/٩١٦٣ - عليّ بن إبراهيم: ﴿إِن تَكْفُرُواْ فَإِنَّ اللهُ غَنِيٌّ عَنْكُمْ وَلَا يَرْضَىٰ لِعَبادِهِ الكُفْرَ وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ﴾ فهذا كُفْرُ النِعَم.

٢/٩١٦٤ أحمد بن محمّد بن خالد البَرْفِيّ: عن بعض أصحابنا، رفعه، في قـول الله تبـارك وتعـالى: ﴿ وَلِتُكَبِّرُواْ اللهُ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ (١)، قال: «الشُّكرُ: المَعرِفة». وفي قوله: ﴿ وَلَا يَرْضَىٰ لِعَبادِهِ الكُفْرَ وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ﴾، فقال: «الكُفْرُ هاهُنا الخِلاف، والشُّكر: الولاية والمعرفة».

قوله تعالى:

#### ﴿ الْمُرْتَدُكُ مِنْ الْمُرْتُكُ مِنْ الْمُرْتُكُ مِنْ اللَّهِ الْمُرْتُكُ لِللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ وَلَا تَوْرُدُ وَاذِرَةً وِزْرُ أَخْرَىٰ [٧]

مرّ الحَديث في معنى الآية في آخِر سورةِ الأنعام، عن الصادق (عبدالله) (١).

٣ ـ الاحتجاج: ٢٥٠.

<sup>(</sup>١) الحديد ٥٧: ٢٥.

<sup>£</sup> ـ تفسير القمي ٢: ٢٤٦.

٥ ـ مجمع البيان ١٨ ٧٦٦.

سورة الزُّمَر آية ـ٧ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٤٦.

۲ ـ المحاسن: ۱۱۹ / ۲۵.

<sup>(</sup>١) القرة ٢: ١٨٥.

سورة الزُّمَر آية ـ٧.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (١) من تفسير الآيات (١٦١ ـ ١٦٥) من سورة الأنعام.

٦٩٦ ....... البرهان في تفسير القرآن

#### قوله تعالى:

وَإِذَا مَسَّ الإِنسَانَ ضُرُّ دَعَارَبَّهُ مُنِيباً إِلَيْهِ -إلى نوله تعالى ـ أَمَّنْ هُوَ قَانِتُ عَانَاءَ الَّيْلِ سَاجِداً وَقَائِماً يَحْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى آلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَآلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّما يَتَذَكَّرُ أُولُوا يَسْتَوِى آلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَآلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّما يَتَذَكَّرُ أُولُوا آلاَّلْبَابِ [8و8]

1/9170 محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن هِشام بن سالم، عن عَمّار الساباطِيّ، قال: سألت أبا عبدالله (طبالتلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا مَسَّ الإنسَانَ ضُرَّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيباً إِلَيْهِ ﴾.

قال: «نَزَلت في أبي الفَصيل. إنّه كانَ رسول الله (ملن الله مه وآله) عِندَه ساحِراً، فكان إذا مسّه الضّر، يعني السُّقْم ودَعَا رَبَّهُ مُنِيباً إِلَيْهِ بِي يعني تائباً إليه، من قولِه في رسولِ الله (ملن الله عبد وآله)، يقول: ﴿ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمةً مُنْهُ ﴾ يعني العافية ﴿ نَسِي مَا كَانَ يَدْعُوا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ ﴾ يعني التوبة إلى الله عزّ وجلّ ممّا كان بقولُ في رسولِ الله (منن الله عنه عبد وآله)؛ إنّه ساحِر، ولذلك قال الله عزّ وجل: ﴿ قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلاً إِنّكَ مِنْ أَصْحَابِ النّارِ ﴾ يعني إمرتك على الناس بغير حق من الله عزّ وجلّ ومن رَسُولِه (منن الله عنه وآله)».

قال: ثمّ قال أبو عبدالله (عبدالله): وثمّ عطف القول مِن الله عزّ وجلّ في عَلَيّ (عبدالله)، يُخبِر بحالِه وفَضلِه عند الله تبارك وتعالى فقال: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتٌ عَلَنَاءَ النِّلِ سَاجِداً وَقَائِماً يَحْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ ﴾ أنّ محمداً رسولُ الله (مستراله) ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَسْعَلَمُونَ ﴾ أنّ محمداً رسولُ الله (منن الدعيد راله) ﴿ إِنَّما يَتَذَكَّرُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَابِ ﴾ ، قال: ثمّ قال أبو عبد الله (عبدالله (عبدالله): دهذا تأويلُه، يا عَمّار).

٢/٩١٦٦ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حَمّاد بن عيسى، عن حَرِيز، عن زُرارة، عن أبي جعفر (طبهاتلام)، قال: قلت له: ﴿ قَالَا اللَّهِ سَاجِداً وَقَائِماً يَخْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ ﴾ ؟ قال: «بعني صلاة اللَّهل». قال: قلت له: ﴿ وَإِذْبَارَ اللَّهَارِ، قال: قلت له: ﴿ وَإِذْبَارَ اللَّهُومِ ﴾ (٢)؟ قال: «رَكْعَتان بعد المَغْرِب». النَّجُومِ ﴾ (٢)؟ قال: «رَكْعَتان بعد المَغْرِب».

سورة الزُّمَر آية ٨٠٠٠.

۱ ـ الكافي الا ۲۲۲/۲۰۶.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وأنَّه ساحر كذَّاب.

۲ ـ الكافي ۳: ۱۱/۱۱٤.

<sup>٪ (</sup>۱) ۵۰ ۲۰ ۱۳۰.

<sup>(</sup>زِيِّ) الطور ٥٢: ٤٩.

<sup>(</sup>٣) سورة ق ٥٠: ١٠.

٣/٩١٦٧ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عبدالله بن المُغيرة، عن عبدالمؤمن بن القاسم ٣/٩١٦٧ وعنه: عن جابر، عن أبي جعفر (عبدائله) في قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَاللّهُ عَنْ وَجَلّ: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَاللّهُ عَنْ وَجَلّ: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلّذِينَ يَعْلَمُونَ وَاللّهُ عِنْ وَاللّهُ عَنْ وَجَلَّ اللّهُ عَنْ وَجَلَّ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَلْ أَوْلُو الأَلْبَابِ.

١٩١٦٨ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النّظر بن سُويد، عن النّظر بن سُويد، عن أبي جعفر (علم السّلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّما يَتَذَكّرُ أُولُواْ ٱلْأَلِيابِ ﴾. قال: ونحن الذين يعلَمون، وعدوُنا الذين لا يعلمون، وشيعَتُنا أُولُو الألباب.

٥/٨١٦٩ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، قال: كنت عند أبي عبدالله (عليه الله عنه أبو بصبر - وذكر الحديث - إلى أن قال -: ويا أبا محمّد، لقد ذكرنا الله عزّ وجلّ أبي عبدالله (عليه الله عنه أبو بصبر - وذكر الحديث - إلى أن قال -: ويا أبا محمّد، لقد ذكرنا الله عزّ وجلّ وشيعتنا وعدوّنا في آيةٍ من كتابه، فقال عزّ وجلّ: ﴿ هَلْ يَسْتَوِى آلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّما يَتَذَكَّرُ وَسُيعتنا وعدوّنا في آيةٍ من كتابه، فقال عزّ وجلّ: ﴿ هَلْ يَسْتَوِى آلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ وَاللّذِينَ لا يَعْلَمُونَ وَاللّذِينَ لا يعلَمون، وشيعتنا أولو الألباب،

٧٩١٧١ - وعنه: عن أبي عبدالله الأشعري، عن بعض أصحابنا، رفعه، عن هِشام بن الحكم، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (عبدالله) - في حديث طويل قال فيه -: ديا هِشام، ثمّ ذكر أُولي الألباب بأحسن الذّكر، وحكلهم بأحسن الحيلة، وقال: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَائِتٌ ءَانَاءَ الَّيْلِ سَاجِداً وَقَائِماً يَخذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةً رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى بأحسن الحِلية، وقال: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَائِتٌ ءَانَاءَ الَّيْلِ سَاجِداً وَقَائِماً يَخذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةً رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى اللّذِينَ يَعْلَمُونَ وَاللّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنّها يَتَذَكّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَابِ ﴾ .

۳ ـ الكافي ۱: ١/١٦٥.

٤ ـ الكافي ١: ٢/١٦٦.

۵ ـ الكافى ۸: ۳۵/۳.

٦ ـ الكافي ١: ١١/١٠.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٦٩.

۷ ـ الكافي ۱: ۱۲/۱۳.

التقديم عن المحمد بن الحسن الصفّار: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن النَّصْر بن سويد، عن النَّصْر بن سُويد، عن النّه عن جابر، عن أبي جعفر (مله الله الله نعالى: ﴿ قُلْ يَسْتَوِى اللّهِ بِنَ اللهِ يَعَالَى: ﴿ قُلْ يَسْتَوِى اللّهِ بِنَ اللهِ بَعَالَى: ﴿ قُلْ يَسْتَوِى اللّهِ بِنَ اللهِ بَعَالَى: ﴿ قُلْ يَسْتَوِى اللّهِ بِهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهُ اللهِ اللّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ ال

9/91۷۳ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النّصْر بن شوَيد، عن القاسم بن محمّد، عن القاسم بن محمّد، عن أبي بصير، قال سألت أبا جعفر (به النهر) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قَلْ يَسْتُوى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَ اللهُ عزّ وجلّ: ﴿ قَلْ يَسْتُوى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَهَيعَتُنا أُولُو وَ اللهُ عَنْ وَعَدوُنا الّذِين لا يعلّمون، وشيعتُنا أُولُو الألباب،

11/91۷۱ . وعنه: عن محمّد بن الحسين، عن أبي داود المُسترِقّ، عن محمّد بن مَروان، قال: قلت لأبي عبدالله ولله المعرّد عن محمّد بن مَروان، قال: ونحن الّذين عبدالله ولله الله عنه الله على يَسْتُوى الله ين يَعْلَمُونَ وَاللّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّما يَتَذَكّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ، ونحن الّذين لا يعلَمون، وشبعتُنا أُولُو الألباب،

المراهبة، عن أبيه، عن حَمّاد بن عيسى، عن خَمّاد بن عيسى، عن أبيه، عن حَمّاد بن عيسى، عن حَريز، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، قال: قلت: ﴿ عَالَمًا النَّلِ سَاجِداً وَقَائِماً يَخْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةً رَبّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى آلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَآلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾، قال: «يعني صلاة اللّيل».

۱۲/۹۱۷۹ - أحمد بن محمّد بن خالد البَرقيّ: عن أبيه، عمَّن ذكره، عن أبي عليّ حَسَان العِجْلي، قال: سأل رجل أبا عبدالله (مله النهم) وأنا جالس، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّما يَتَذَكَّرُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَابِ ﴾ ، قال: انحن الذين يعلمون، وعدونا الذين لا يعلمون، وشيعَتُنا أُولو الألباب،

۱۳/۹۱۷۷ - وعنه: عن ابن فَضَال عَن عَلَيْ بَن عُفْيَة بن خَالد، قال: دخَلت أنا ومُعَلَى بن خُنَيس على أبي عبدالله (مله النه)، وليس هو في مَجلِسه، فخَرج علينا من جانِب البيت من عند نِساته وليس عليه جِلْباب، فلمّا نظر إلينا رحّب، فقال: دمرحَباً بكُما وأهْلاً، ثمّ جلس، وقال: دأنتُم أُولُو الألباب في كتاب الله، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّما يَتَذَكَّرُ أُولُواْ ٱلْأَلْبَابِ ﴾ .

١٤/٩١٧٨ . محمّد بن العبّاس، قال: حدّثني عليّ بن أحمد بن حاتِم، عن حسن بن عبدالواحِد، عـن

٨ ـ بصائر الدرجات: ٧٤٪.

٩ ـ بصائر الدرجات: ٤/٧٥.

١٠ ـ بصائر الدرجات: ٢/٧٤.

١١ ـ علل الشرائع: ٣٦٣/٨

١٢ ـ المحاسن: ١٦٩/١٦٩.

١٢ ـ المحاسن: ١٦٩ /١٣٥.

١٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٢١٥/٣.

إسماعيل بن صَبيح، عن سُفيان بن إبراهيم، عن عبدالمؤمن، عن سعد بن مجاهد، عن جابر، عن أبي جعفر (عباستلام)، في قوله عزّوجلّ: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى آلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَـتَذَكَّرُ أُولُواً أَوْلُواً لَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ اللهُو

10/91۷۹ وعنه، قال: حدّثنا عبدالله بن زَبدان بن يزبد، عن محمّد بن أبوب، عن جعفر بن عمر (١)، عن يوسف بن يعقوب الجُعْفي، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (طبهالتلام)، في قول الله عزٌ وجلّ: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى رَسِف بن يعقوب الجُعْفي، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (طبهالتلام)، في قول الله عزٌ وجلّ: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى اللَّهِ بن يعلَمُونَ وَعَدُونَا اللَّذِينَ لا يعلَمُون، وشبعَتُنَا أُولُو الألباب،

۱۹/۹۱۸۰ ابن شهرآشوب: عن النيسابوري في (روضة الواعظين)، أنّه قال عُرْوَة بن الزُبَير: سَيع بعض النابعينَ أَنسَ بنَ مالِك يقول: نزَلَت في عليّ (طبالته): ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتٌ مَانَاءَ الَّيْلِ سَاجِداً وَقَائِماً ﴾ الآية، قال الرجُل: فأتيتُ عَليًا (عبدالته)، وقت المَغرِب فوجَدتُه يُصلّي ويقرأ الفرآن إلى أن طلّع الفَجْر، ثمّ جدّد وضوءَه، وخرّج إلى المسجِد، وصلّى بالناس صَلاة الفَجْر، ثمّ قعد في التّعقِيب إلى أن طلّعت الشمس، ثمّ قصده الناس، فجعَل يقضي بينَهم إلى أن قام إلى صَلاةِ الظُهر، فجدّد الوضوء، ثمّ صَلّى بأصحابِه الظُهْر، ثمّ قعد في التّعقِيب إلى أن صَلّى بهم العَصْر، ثمّ كان يَحكُم بينَ الناس ويُفتِيهم إلى أن غابَتِ الشَمسُ.

1٧/٩١٨١ - علىّ بن ابراهيم: في قوله نعالى: ﴿ وَجَعَلَ فِهِ أَندَاداً لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِهِ ﴾ أي شُرَكاء، قال: قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ فِهِ أَندَاداً لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِهِ ﴾ أي شُرَكاء، قال: ﴿ وَاللَّهُ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ ﴾ ، قال: نزلت في أبي فُلان، ثمّ قال: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتٌ ءَانَاءَ اللَّهِ سَاجِداً وَقَائِماً يَخَذَرُ الآخِرَةَ ﴾ نزلت في أمير المؤمنين (ميداندم)، ﴿ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ ﴾ يا محمّد اللَّهِ سَنَوى آلَذِينَ يَعْلَمُونَ وَآلَذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّما يَتَذَكَّرُ أَوْلُواْ آلْأَلْبَابِ ﴾ يعنى أولى العقول.

مرزتن تكية زرطوي سدى

قوله تعالى:

قُلْ يَا عِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ ٱللهِ وَاسِعَةٌ إِنَّمَا يُسُوفًىٰ ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِعَنْيرِ حِسَابِ [١٠]

١/٩١٨٢ -محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن إسماعيل، عن الفَّضْل بن شاذان،

<sup>10</sup> \_ تأويل الآيات ٢: ١٢٥/٤.

<sup>(</sup>١) في النسخ: عمرو.

١٦ ـ مناقب ابن شهرآشوب ٢: ١٢٤.

١٧ ـ تفسير القمى ٢: ٢٤٦.

جميعاً، عن ابن أبي عُمَير، عن هِشام بن الحكم، عن أبي عبدالله (مبداتلام)، قال: وإذا كان يوم القيامة، يقوم عُنُق (1) من الناسِ فيأتونَ بابَ الجنّة فيَضرِبونَه، فيقال لهم: من أنتُم؟ فيقولون: نحنُ أهلُ الصَّبْر، فيُقال لهم: على ما صبَرتُم؟ فيقولون: كُنّا نصبِرُ على طاعَةِ الله، ونَصْبر عن المتعاصي، فيقولُ الله عزّ وجلّ: صَدَقوا أَدْ خِلوهُم الجنّة، وهو قول الله عزّ وجلّ: صَدَقوا أَدْ خِلوهُم الجنّة، وهو قول الله عزّ وجلّ: هِإِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْر حِسَابٍ ،

من سورة المُسْنَى وَزِيَادَةً مَ من سورة بإسنادٍ تَقَدَّم في قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الحُسْنَى وَزِيَادَةً ﴾ من سورة بونس (۱)، عن أبي إسحاق الهَمْداني، عن أمير المؤمنين (طبالتلام)، في كتابه إلى محمّد بن أبي بكر وأهل مِصْرَ، قال (طبالتلام): «قد قال الله تعالى: ﴿ يَا عِبَادِ آلَّذِينَ ءَامَنُوا آتَّقُواْ رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَذِهِ آلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ آفِهِ وَاسِعَةٌ إِنَّمَا يُوفَى الدُّنيا لم يُحاسِبُهم به في الآخِرَة».

٣/٩١٨٤ الطَّبَرْسِيّ: روى العيّاشِيّ بإسناده، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبه التلام)، قال: دقال رسول الله (مـننـه عبه رته): إذا نُشِرَتِ الدّواوين، وتُصِبَتِ المتوازين، لم يُنضَب لأهلِ البَلاء ميزان، ولم يُنْشَر لهم ديوان، ئمّ تلا هذه الآية: ﴿ إِنَّمَا يُوفّى ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ .

#### باب معنى الدُنيا، وكم إقليم هي؟

1/9100 - ابن بابُويَه، قال: حدَّننا عليّ بن أحمد بن محمد (رض المحمد)، قال: حدَّننا محمد بن يعقوب، عن عليّ بن محمد، بإسناده، رفعه، قال: أنى عليَّ بن أبي طالب (عبدائنهم) يَهوديُّ، فقال: با أميرَ المؤمنين، إني أسألك عن أشياء، إن أنتَ أخبَرْتَني بها أسلَمْتُ، قال عَليْ (عبدائنهم): وسَلْني يا يَهوديٌ عَمّا بدَا لك، فإنّك لا تُصيبُ أحَداً أعلَم منّا أهل البيت، وذكر مسائِل اليهودي إلى أنْ قال اليهودي؛ ولِمَ سُمّيت الدُنيا دُنيا، قال عليّ (عبدائنهم): ووإنّما سُمّيتِ الدُنيا دُنيا لا نُها أدنى مِن كُلَ شَيء، وشَمّينِ الآخِرَة آخِرَةً لأن فيها النّوابَ والجَزاء،

٢/٩١٨٦ - وعنه، قال: حدّثنا أبي (رمرَة منه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أبي يحيى الواسطيّ، بإسناده، رفعه إلى الصادق (عبدائله)، قال: هالدّنبا سَبْعةُ أقاليم: يأجُوج، ومأجُوج، والرُّوم، والصّين، والزَّنج، وقوم موسى، وأقاليم بابل».

/ ٣/٩١٨٧-وعنه: بإسناده، في حديثٍ، عن يزيد بن سَلَام، عن رسول الله (مــننـاله عليه راله)، قال: قلت: أخبِرْني

<sup>(</sup>١) العُنَّق: الجماعة من الناس. «المعجم الوسيط ٢: ١٣٢».

۲ ـ أمالي الطوسى ١: ٢٥.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٢٦) من سورة يونس.

٣ ـ مجمع البيان ١٨ ٧٦٧.

باب معنى الدنيا، وكم إقليم هي؟

١ ـ علل الشرائع: ١/١.

٢ ـ الخصال: ٢٥٧/٠٤.

٣ ـ علل الشرائع: ٢٣/٤٧٠.

عن الدُنيا، لمَ سمَّيتِ الدُنبا؟ قال: وإن الدُنيا دَنِيئة، خُلِقَت مِن دونِ الآخِرَةِ، ولو خُلِقَت مع الآخِرَةِ لم يَفْنَ أهلُهاكما لم يَفْنَ أهلُ الآخِرَةِ».

قال: فأخبِرُني عن القيامة، لم سُمّيت القيامة؟ قال: ولأنّ فيها قِيامَ الخَلقِ للحِساب،

قال: فأخبِرني لم شمّيت الآخِرَة آخِرَة؟ قال: ولأنّها مُناخِّرَةٌ تَجِيء من بَعد الدُّنيا، لا تُوصَف سنينُها، ولا تُحصى أيّامُها، ولا يَموت شكّانهاه، قال: صدّقت، يا محمّد.

وقد مَرّ سنَد الحديث في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا الَّيْلَ وَالنَّهَارَ ءَايَتَيْنِ ﴾ في سورة الإسراء (١).

قوله تعالى:

## قُلْ إِنَّ الْحَاسِرِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ -إلى نوله نعالى - وَمِنْ تَحْتِهِم ظُلُلِ [17 و ١٦]

١/٩١٨٨ عليّ بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عيدالشلام)، في قوله: ﴿قُـلْ إِنَّ الخَسْرَانُ الْخَاسِرِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ ﴾، يقول: «غَبَنوا أَنفُسَهم ﴿وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلقِيلَمَةِ أَلَا ذَلِكَ هُـوَ ٱلخُسْرَانُ المُبِينُ ﴾،
 المُبِينُ ﴾،

٢/٩١٨٩ - عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ لَهُم مِّن فَوْقِهِمْ ظُلُلٌ مِّنَ النَّادِ وَمِن تَحْتِهِمْ ظُلَلٌ ﴾ يعني تُظلُل عليهم النار من فوقهم ومن تَحتِهم.

فوله تعالى:

وَ ٱلَّذِينَ آجْتَنَبُوا ٱلطَّاغُوتَ أَنُّ يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَىٰ آللهِ ٱلْهُمُ ٱلْبُشْرِىٰ فَبَشَّرْ عِبَادِ \* ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَخْسَنَهُ أُوْلَـئِكَ ٱلَّذِينَ هَدَاهُمُ آللهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُواْ ٱلْأَلْبَابِ [١٨-١٨]

١/٩١٩٠ -الطَّبَرْسِيّ: عن أبي عبدالله (عبدالتلام)، قال: وأنتم هم».

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآية (١٢) من سورة الإسراء.

سورة الزُّمَر آية -10 -11 -

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٤٨.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٤٦.

سورة الزُّمَر آية ـ ١٧ ـ ١٨ .

۲/۹۱۹۱ محمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن أبي نَصْر، عن حَمّاد بن عُثمان، عن أبي عُبَيدة الحَدَّاء، فال سألتُ أبا جعفر (بالتلام) عن الإستِطاعة وقولِ الناس؟ فقال وتَلا هذه الآية ﴿ وَلَا عَن أَبِي عُبَيدة الحَدِّاء، فال سألتُ أبا جعفر (بالتلام) عن الإستِطاعة وقولِ الناس؟ فقال وتَلا هذه الآية ﴿ وَلَا اللهِ عَبَيدة ، الناسُ مُختَلفون في إصابَةِ القول، وكُلُهم عالِك، قال: قلت قوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ ﴾؟ قال: وهم شيعتُنا، ولِرَحْمَنِه خلقهم، وهو قوله تعالى: ﴿ وَلِلْمَالِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

ئم قال: ﴿ فَسَأَكُتُبَهَا لِلَّذِينَ يَتَقُونَ ﴾ (" يعني وَلاية غبر الإمام [وطاعته]، ثم قال: ﴿ يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنجِيلِ ﴾ يعني النبيّ (سنراة عبراته)، والوَصيّ، والقائِم ﴿ يَأْمُرُهُم بِالمَعْرُوفِ ﴾ إذا قام ﴿ وَيَنْهَاهُم عَنِ المُنْكَرِ ﴾ والمنكر: مَن أنكر فَضْلَ الإمام، وجحده ﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيُبَاتِ ﴾ أَخْذَ العِلم مِن أهلِه ﴿ وَيُحَرِّمُ عَنِ المُنْكَرِ ﴾ والمنكر: مَن أنكر فَضْلَ الإمام، وجحده ﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيْبَاتِ ﴾ أَخْذَ العِلم مِن أهلِه ﴿ وَيُحَرِّمُ عَنْهُمْ إَصْرَهُمْ ﴾ وهي الذُّنوب التي كانوا فيها قَبْلَ عَلَيْهِمُ الخَبَائِثَ ﴾ [والخبائث] قولَ مَنْ خالف ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ ﴾ وهي الذُّنوب التي كانوا فيها قَبْلَ مَعْرِفَتِهم فَضْلَ الإمام ﴿ وَالأَغْلالَ آلِيمَ كَانَتْ عَلَيْهِم ﴾ والأغلال: ماكانوا يقولون مِمّا لم يكونوا أمروا به مِن تَوْكِ فَضْلَ الإمام ، فلمّا عرَفوا فَضْلَ الإمام وضَعَ عنهم إصرَهم. والإصرُ: الذَنبُ، وهي الآصار.

ثمّ نسبَهم فقال: ﴿ اللَّذِينَ عَامَنُواْ بِهِ ﴾ بعني بالإمام ﴿ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَآتَبَعُوا النُّورَ آلَذِينَ عَامَنُواْ بِهِ ﴾ بعني بالإمام ﴿ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَآتَبَعُوا النُّورَ آلَذِينَ اجتنبوا [الجبت و] الطاغوت أن يعبُدوها، والجبت والطاغوت: فلان وفلان، والعبادة: طاعّةُ الناسِ لهم، ثمّ قال: ﴿ وَأَنِيبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ ﴾ (\*) ثمّ جَزاهم، فقال: ﴿ لَهُمْ البّشرى فِي الحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ (\*) والإمام يُبَشّرُهم بقِيام القائِم وبظهورِه، وبقَتْلِ أعدائهم، وبالنّجاةِ في الآخِرَة، والورودِ على محمد (منزاد عليداله) وآلِه الصادقين على الحَوض،

٣/٩١٩٢ - وعنه: عن محمد بن يحمى عن أحمد بن محمد عن الحسين بن سعيد، عن حَمّاد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن حَمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المُختار، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (مله التلام)، قال: ( كلّ رايةٍ تُرفَع قبلَ قيامِ القائم (عله التلام) فصاحِبُها طاغوتُ يُعبَد من دونِ الله عزّ وجلَ».

٤/٩١٩٣ وعنه: عن أحمد بن مِهْران، عن عبدالعظيم الحَسَني، عن عليّ بن أسباط، عن عليّ بن عُقْبَة، عن

۲ ـ الكافي ۱: ۲۵۵/۲۸

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۱۱۸، ۱۱۹.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ١٥٦.

<sup>(</sup>٣) الأعراف ٧: ١٥٧.

<sup>(</sup>٤) الزمر ٢٩: ٥٤.

<sup>(</sup>۵) يونس ۱۰: £۲.

٣ ـ الكافي ٨: ١٥٢/٢٩٥.

٤ ـ الكافي ١: ٨/٣٢٢م

الحَكم بن أيمَن، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (علمالتلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ اللَّهِ ينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ إلى آخِر الآية، قال: «هم المُسلِّمون لآلِ محمّد، الذين إذا سَمِعوا الحديث لم يَزيدوا فيه، ولم يَنقُصوا منه، وجاءوا به كما سَمِعوه».

٥/٩١٩٤ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن مُنصور بن يونس، عن أبي بَصير، قال: وأبي عُمَير، عن مُنصور بن يونس، عن أبي بَصير، قال: وأبي عَلَم: فلت لأبي عبدالله (علم التلام): قول الله جلّ ثناؤه: ﴿ أَلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَخْسَنَهُ ﴾؟ قال: و[هو الرجل] يسمَع الحديث فيحدُّث به كما سَمِعه، لا يَزيد فيه ولا يَنقُص [منه]».

7/4190 معيد، عن أحمد بن عبدالله القمي: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن صَفُوان بن يحيى، عن إسحاق بن عَمّار، عن أبي بَصير، أو عمّن سمِع أبا بَصير، يُحدّث عن أحدِهما (عليهمالاتلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾، قال: ﴿ هم المُسلَمون لآلِ محمّد (عليم النلام)، إذا سَمِعوا الحديث جاءوا به كما سَمِعوه، ولم يَزِبدوا فيه، ولم يَنقُصوا منه».

٧/٩١٩٦ الطَّبَرْسِيَ في (الاحتجاج): عن أبي الحسن عليّ بن محمّد الهادي (طبه النهم)، في رسالته إلى أهل الأهواز، قال: • وليس كلّ آيةٍ مشتَبهة في الفرآن، كانت الآية حُجّة على حُكُم الآيات اللاتي أمر بالأخذِ بها وتقليدِها، وهي قوله عزّ وجلّ: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ الكِتَابِ مِنْهُ ءَايَاتٌ مُّحْكَمَاتٌ هُنَّ أَمُّ الكِتَابِ وَأَخَرُ مُتَسَابِهَاتٌ فَأَمًّا آلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ آبَتِهَاءَ الفِتْنَةِ وَآبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ ﴾ (١) الآية، وقال: ﴿ فَبَشَرْ عِبَادِ \* آلَذِينَ يَسْتَمِعُونَ آلْقُولَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أَوْلَئِكَ آلَذِينَ هِدَاهُمُ آلَهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ .

والرسالة طويلة يأتي ذِكرها \_إن شاء الله تعالى \_في أول سورة المُلك "".

قوله تعال*ى:* 

# لَكِن ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ لَهُمْ غُرَفٌ مِنْ فَوْقِهَا غُرَفٌ مَبْنِيَّةٌ تَجْرِى مِنْ تَوْقِهَا غُرَفٌ مَبْنِيَّةٌ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ وَعْدَ ٱللهِ لَا يُخْلِفُ ٱللهُ ٱلْمُيعَادَ [ ٢٠ ]

١/٩١٩٧ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن محمّد بن إسحاق

۵ ـ الكافي ۱: ۱/٤١.

٦ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٧.

٧ - الإحتجاج: ٤٥٣.

<sup>(</sup>١) آل عمران ٣: ٧.

<sup>(</sup>٢) تأتي في الحديث (٤) من تفسير الآيتين (١ و٢) من سورة الملك.

سورة الزُّمْر آية ـ ٢٠ ـ

۱ ـ الکافی ۸: ۲۹/۹۷.

المَدَنيَ، عن أبي جعفر (طبه النام)، قال: وقال عليّ (طبه النام): يا رسول الله، أخبِرنا عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ غُرَفٌ مِنْ فَوْقِهَا غُرَفٌ مَبْنِيّةٌ ﴾ بماذا بُنبّت يا رسولَ الله؟

فقال: با عليّ تِلكَ غُرَف بَناها الله عزّ وجلّ لأوليائه بالدُّرُ واليافوت والزَّبَرُجَد، سُقوقُها الذَّهَب، مَحبوكة بالفُضّة، لكُلّ غُرْفَةٍ منها ألف بابٍ من ذَهَب، على كلّ بابٍ منها مَلكُ مُوكِّل به، فيها قُرْش مَرفوعة بعضُها فوق بعض مِن الحَرير والدِّيباج بالوانِ مُختَلِفةٍ، وحَشْوُها المِسْكُ والكافور والقنْبَر، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿وَقُرُشِ مَرْفُوعَةٍ ﴾ (١).

والحديث طويل، تقدَّم بطولِه في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ المُتَّقِينَ إِلَىٰ الرَّحْمَنِ وَفُداً ﴾ من سورَةِ مَرْيَم ('').

٢/٩١٩٨ عن إبراهيم: في تفسير هذه الآية، رواه عن أبيه، عن الحسن بن مَحبوب، عن محمد بن إسحاق، عن أبي جعفر (عبدائتلام)، قال: السأل عليّ (عبدائتلام) رسولَ الله (ملزال عليه عن تفسيرِ هذه الآية، فقال: بماذا (١) مُنِيَت هذه الغُرَف يا رسولَ الله؟

فقال: با عليّ نلك غُرَفّ بناها الله لأوليانه بالدُّرُ والياقوتِ والزَّبَرْجَد، سُقوفُها الذَهب، مَحبوكة بالفِضّة، لكلّ غرفةٍ منها ألف بابٍ من ذهب، على كلّ بابٍ منها ملك مُوكل به، وفيها قُرُش مَرفوعة بعضُها فوق بعض مِن الحرير والدِّيباج بألوانٍ مختلِفة، وحَشْوُها المِسْك والعَنْبَر والكافور، وذلك قول الله تعالى: ﴿ وَفُرُسُ مَرْفُوعَةٍ ﴾ (١)، فإذا دخل المؤمنُ إلى مَناذِله في الجنَّة، وُضِع على رأسه تاجُ الملك والكرامة، وألبِسَ حُللَ الذَهبِ والفِضّة والياقوتِ والدُرِّ منظوماً في الإكليلِ تحت التَّاج، وألبِسَ مَنْعَين حُلةً بألوانٍ مختلِفة مَنْسوجَة بالذَّهب والفِضّة واللولو والباقوت الأحْمَر، وذلك قوله: ﴿ يُحَلُّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهبٍ وَلُولُولُوا وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴾ (١)، فإذا جلس المؤمنُ على سَريرِه آهتَزُ سَريرُه فَرَحاً.

فإذا أستَقَرَّت لِوَلِيّ الله مَنازِلُه في الْحَيَّة السَّافَكَ عَلَيْه المَوكَّل بِجِنانِه، لِيُهَنَّقُه بكرامة الله إيّاه، فيقول له خُدّامُه ووصفاؤه: مَكانَك، فإنّ وليّ الله قد آتكا على أربكتِه، وزَوْجَتُه الحَوراءُ العَبناءُ قد هُيُّتَتْ له، فاصبر لوليّ الله حنى يفرّغَ من شُغْلِه، قال: فتخرُج عليه زوجَتُه الحَوراءُ مِن خَيْمَتِها تَمشي مُقْبِلة، وحَولَها وُصَفاؤها، عليها سَبعون حُلّة منسوجة بالباقوتِ واللَّوْلُو والزَّبَرْجَد صُبِغْنَ بمِسْكِ وعَنْبَر، وعلى رأسِها تاجُ الكرامة، وفي رِجُلَيها نَعْلان من خَمّ مُنَللانِ بالباقوتِ واللَّوْلُو، شِراكُهما ياقوت أحمَر، فإذا دَنَتْ مِن وَلِيّ الله، وهمَّ أن يقومَ إليها شَوْقاً، تقولُ له: يا وليّ الله، ليس هذا يوم تَعَبٍ ولا نَصّب فلا نَقْم، أنا لك وأنت لي، فيعتَنِقانِ قدر خمس مائةٍ عامٍ من أعوام الدُنيا لا

<sup>(</sup>١) الواقعة ٥٦: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (١١) من تفسير الآيات (٧٣ ـ ٩٨) من سورة مريم.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٤٦ ٪.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لماذا.

<sup>(</sup>٢) الواقعة ٥٦: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) الحج ٢٢: ٢٣، فاطر ٣٥: ٣٣.

يَمَلُها ولا تَمَلُّه، قال: فينظُر إلى عُنُقِها فإذا علَيها قِلادة من قصّبِ ياقوتٍ أحمّر، وَسَطها لَوحٌ مكتوبٌ: أنتَ يا وليَّ اللهِ حَبيبي، وأنا الحَوراءُ حَبيبَتُك، إليك تَناهَتْ نَفْسي وإليَّ تَناهَتْ نفسُك.

ثمّ يبعَثُ الله ألفّ ملَكِ، يُهَنّونه بالجنّة، ويزَوَّجونه الحَوْراء، قال: فيننهون إلى أوّلِ بابٍ من جِنايه، فيقولون للمَلكِ المُوّكِّلِ بأبوابِ الجِنان: استَأذِنْ لنا على وَلِيَّ الله بعَننا مُهَنّيْنَ. فيقول المَلكُ: حتّى أقولَ للحاجِب فيُملِمَه مكائكم، قال: فيد حُل المملك إلى الحاجِب، وبينة وبينَ الحاجِب ثلاث جِنانٍ، حتى ينتهي إلى أوّل بابٍ فيهولُ للحاجِب: إنّ على بابِ العَرَصَة ألفَ مَلكٍ، أرسَلهم ربُّ العالَمين، يُهنّنون وَليَّ الله، وقد سألوا أن أستَأذِن لهم عليه فيقولُ الحاجِب: إنّه ليعظم عليّ أن أستَأذِن لأحَدٍ على وليّ الله وهو مع وَرجَتِه. قال: وبينَ الحاجِب وبينَ وليّ الله جَنّان، فيد حُل الحاجِبُ على القبّم، فيقول له: إنّ على بابِ العَرَصَةِ ألفَ مَلكٍ، أرسَلهم وَبُّ العالَمين، يُهنّنون وليّ الله، فأخلِموهُ مَكانَهم، فالى: فيعلمه الخُدّامُ مَكانَهم. قال: فيأذَن لهم فيد حُلون على وليّ الله، أرسَلهم يهنئون وليّ الله، فأغلِموهُ مَكانَهم، قال: فيعلمه الخُدّامُ مَكانَهم. قال: فيأذَن لهم فيد حُلون على وليّ الله، أرسَلهم يهنئون وليّ الله، فأغلِموهُ مَكانَهم، قال: فيعلمه الخُدّامُ مَكانَهم. قال: فيأذَن لهم فيد حُلون على وليّ الله، أرسَلهم يهنئون ولي الله، فأخلون على وليّ الله، فأخلون على وليّ الله، فأخلون على وليّ الله أرسَلهم يهنئون ولي الله، فأخلون على ولي الله أرسَلهم يهنئون ولي الله، فأخلون على ولي الله أرسَلهم يهنئونه رسالة الجبّار، وذلك قول على ولي الله أوالم الغرقة، فيبلغونه رسالة الجبّار، وذلك قول فيه من الدّاري (٥٠)، وذلك قوله: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمْ رَأَيْتَ نَعِيماً وَمُلْكاً كَبِيراً ﴾ (١٠) عنى بذلك وليّ الله وما هو فيه من الدّار إلله الخبّار لبستأذِنون عليه فلا يدخلون إلا بإذيه، فذلِك المُعلم، والأنهار تَجرى من تَحيها».

ورواية محمّد بن يعقوب فيها زيادة، تقدّمت بنّمامها في سورة مريم، كما أشرنا إليه سابقاً (٧٠.

مرزخية تكابية رسوي سدى

قوله نعالي:

أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً - إلى فوله تعالى - ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَاماً [٢١]

1/9199 -عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عليه التلام) في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تُرّ

<sup>(</sup>٤) الرعد ١٣: ٢٢.

<sup>(</sup>٥) الرعد ١٣: ٢٤.

<sup>(</sup>٦) الإنان ٢٧: ٠٠.

<sup>(</sup>٧) تقدّمت الإشارة في الحديث السابق.

٧٠٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

أَنَّ اللهُ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَاءً فَسَلَكَهُ يَنَابِيعَ فِي الأَرْضِ﴾: ووالينابيعُ: هي العُيونِ والرَّكايا ممّا أنزَل الله من السَّماءِ فاسْكَنَه في الأرض. ﴿ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ زَرْعاً مُّخْتَلِفاً أَلْوَانُهُ ثُمَّ يَهِيجُ﴾ بذلك حتّى يَصْفَرَ ﴿ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَاماً﴾ والحُطامُ إذا يَبِستْ وتَفَنَّتَتْهِ.

قوله تعالى:

## أَفَمَنْ شَرَحَ آللهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ تُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ آللهِ [ ٢٢ ]

١/٩٢٠٠ على بن إبراهيم، قال: نزّلت في أميرِ المؤمنين (عبدالتلام).

٢/٩٢٠١ ابن شهراَشوب: عن الواحِديّ في (أسبابِ النُّرُول) و(الوسيط)، قال عطاء في قـوله تعـالى: ﴿ أَفَمَنْ شَرَحَ آتَهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلامِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِنْ رَبِّهِ ﴾: نزَلت في عليّ (هاالته) وحمزة ﴿ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ ﴾ في أبي جَهْل وؤلدِه.

٣/٩٢٠٢ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن النّوفليّ، عن السَّكونيّ، عبن أبي عبدالله (عبه النهم)، قال: وأوحى الله عزّ وجلّ إلى موسى (عبه النهم): يا موسى، لا تفرّح بكَثْرَةِ المّال، ولا تَدَع ذِكري على كلِّ حالٍ، فإنَّ كَثْرَةَ المالِ تُنسى الذُنوب، وإنْ تَرَّكُ ذِكْرِي يُقسى القُلوب.

٢٠٩٢٠٣ عليّ بن إبراهيم: وحدَّ ثني أبي، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن عبدالله بن القاسم، عن أبي خالد القَمّاط، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: «القَسْوَةُ والرَّقَةُ مِنَ القَلْبِ، وهو قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مَن ذِكْرِ اللهِ ﴾ ».

قوله تعالى:

اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِتَاباً مُتَشَابِها مَثَانِي تَفْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللهِ نَزَّل أَخْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِتَاباً مُتَشَابِها مَثَانِي تَفْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ هُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللهِ إلى قوله آلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللهِ إِلى قوله

سورة الزُّّمَر آية ـ ٢٢ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٤٨.

۲ ـ المناقب ۲: ۸۰

٣ ـ الكافي ٢: ٧/٣٦٠.

٤ ـ تفسير القمى ٢: ٢٣٩.

#### تعالى ـ فَمَا لَهُ مِن هَادٍ [ ٢٣ ]

١/٩٢٠٤ -عليّ بن إبراهيم: إنّه مُحْكُم.

۲/۹۲۰۵ محمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن يعقوب بن إسحاق الضّبّي، عن أبي عِمران الأرْمَني، عن عبدالله بن الحكم، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، قال: قلت: إن قوماً إذا ذكروا شيئاً من القُرآن، أو حُدَّثُوا به، صَعِق أحدُهم حتّى يُرى أنّ أحدَهم لو قُطِعَت يَداهُ و (۱) رِجْلاه، لم يَشعُرُ بذلك؟ فقال: وسُبحانَ الله! ذاك من الشّيطان ما بهذا نُعِنوا، إنّما هو اللّين والرّقَة والدّمعة والوّجَل».

وعنه: عن أبي عليّ الأشعَريّ، عن محمّد بن حسّان، عن أبي عِمران الأرْمَنيّ، عن عبدالله بن الحَكم، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، مثله.

فوله تعالى:

## كَّذَّبَ الَّذِينَ -إلى فوله نعالى - لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ [ ٢٥ ـ ٢٨ ]

١/٩٢٠٦ -عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم -إلى قوله تعالى ـ لَّعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ﴾: فإنّه مُحْكَم.

فوله تعالى:

## ضَرَبَ آللهُ مَثَلاً رَجُلاً فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلاً سَلَماً لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيانِ مَثَلاً آلْحَمْدُ لِلهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ [ ٢٩ ]

۱/۹۲۰۷ محمّد بن بعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن جميل بن صالِح، عن أبي خالِد الكابُلي، عن أبي جعفر (مدانده)، قال: ﴿ضَرَبَ آللهُ مَثَلاً رَجُلاً فِيهِ شُرَكَاءُ

سورة الزُّمَر آية ٢٣٠ ـ

١ ـ تفسير القمي (الطبعة الحجرية): ٢١٨.

۲ ـ الكافي ۲: ۱/٤٥١.

(١) في المصدر: أو،

سورة الزُّقر آية ـ ٢٥ ـ ٢٨ ـ

١ ـ تفسير القمي (الطبعة الحجرية): ٣١٨.

سورة الزُّمَر آية ـ ٢٩ ـ

۱ ـ الكافي ٨: ٢٨٣/٢٢٤.

مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلاً سَلَماً لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيانِ مَثَلاً ﴾، قال: هأمّا الّذي فيه شُرِكاءُ مُتَشاكسون، فلان الأوّل، يجمّع المُتَفرّقون ولايته، وهم في ذلك بلغن بعضُهم بعضاً، ويبرَأ بعضُهم من بَعضٍ، فأمّا رَجُلٌ سَلَم لرجُلٍ فإنّه الأوّل حَقّاً وشيعَته.

ثمّ قال: إنّ اليَهودَ تفرّقوا من بعدِ موسى (بالتلام) على إحدى وسبعين فِرقة، منها فِرقة في الجنّة وسبعون في النّار، وتفرَّقَتِ النّصارى بعد عيسى (طوالتلام) على اثنتين وسبعين فِرقة، فِرقة منها في الجنّة وإحدى وسبعون في النّار، وتفرَّقت هذه الأُمّة بعد نَبِيّها (سنناه طورة) على ثلاث وسبعين فِرقة، اثنتان وسبعون فِرقة في النّار، وفِرقة في النّار، وفرقة من سائر النّاس [في النّار]،

٣٠٩٢٠٨ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أبو العباس محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطّالُقانِيّ (رَجِه الله)، قال: حكّوننا عبدالعزيز بن يحيى الجَلُودي بالبصرة، قال: حدّثني المُغيرة بن محمّد، قال: حدّثنا رَجاء بن سَلَمة، عن عَمْرِو بن شِمر، عن جابر الجُعْفيّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ (عله الله)، عن أمير المؤمنين (عبدالنلام) - في خطبة ذكر فيها أسماء لهُ مِن القُرآن . قال: ووأنا السّلَم لِرَسولِ الله (منزاة عبدرته)، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَرَجُلاً سَلَما لِرَجُلِ ﴾ .

٣/٩٢٠٩ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن عَمْرو بن محمّد بن تُركي، عن محمّد بن الفَضْل، عن محمّد بن شُعَيب، عن قَيْس بن الرّبيع، عن المُنذِر الثَوْرِيّ، عن محمّد بن الحَنفِيّة، عن أبيه (عباسلام)، في قولِه عزّ وجلّ: ﴿ وَرَجُلاً سَلَماً لِرَجُلِ ﴾، قال: وأنا ذلك الرجُل السالِم لرّسولِ الله (سنزاه عبدراله)».

۱۶/۹۲۱۰ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن ابن بُكِير، عن حُمْران، قال: سمِعتُ أبا جعفر (عبدالله) يقول في قول الله عزّ وجلّ: «﴿ضَرَبَ آللهُ مَثَلاً رَجُلاً فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلاً سَلْماً وَهُو عَلَي (عبدالله) ولزّ جُلٍ هو النبيّ (مآن الاعبداله) و ﴿شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ ﴾ أي مختَلِفون، وأصحاب على (عبدالله) مجتَمِعون على ولايته».

المه المه المه المه المه المه المه العزيز بن يحيى، عن محمّد بن عبدالرحمن بن سَلام، عن أحمد بن عبدالله بن عيسى بن مَصْفَلَة القُميّ، عن بُكَير بن الفَضْل، عن أبي خالد الكابُليّ، عن أبي جعفر (طبهاتلام)، قال: سألتُه عن قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿وَرَجُلاً سَلَماً لِرَجُلٍ ﴾، قال: «الرّجُل السالِم لرّجُلِ عليّ (عبه التهم) وشيعَتُه».

٦/٩٢١٢ ـ ابن شهرأشوب، والطُّبَرْسِيّ: عن العَيّاشيّ، بالإسناد عن أبي خالِد، عن الباقِر (عبه الشلام)، قال:

٢ ـ معاني الأخبار: ٦/٦٠.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١٠/٥١٤.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ١١/٥١٥.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ١٢/٥١٥.

٦ ـ المناقب ٣: ١٠٤، مجمع البيان ٨: ٧٧٥.

سورة الزُّمَر (٣٩) ......٠٠٠٠....

والرُجُل السالِم (١) حقّاً، عليّ وشيعَته،

٧/٩٢١٣ ـ الحسن بن زَيد، عن آبائه: ورجُلاً سالماً لرجُل، هذا مثلَّنا أهل البيت.

٨٩٢١٤ من عليّ (ميه الحاكِم أبو الفاسم الحَسْكانيّ، بالإسناد، عن عليّ (ميه التلام)، أنّه قال: وأنا ذلك الرّجل السالم (١) لرّسولِ الله (منه عهدراله).

9/9710 عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ضَرَبَ آفَةُ مَثَلاً رَجُلاً فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ ﴿ فَإِنّه مَثَل ضَرَبه الله لأمير المؤمنين (طهالتلام) وشركائِه الله بن ظلَموه وغضبوه حقّه وقوله تعالى: ﴿مُتَشَاكِسُونَ ﴾ أي مُتَباغِضون، وقوله: ﴿ وَرَجُلاً سَلَماً لِرَجُلٍ ﴾ أمير المؤمنين (طهالتلام) سَلَم لرَسولِ الله (منزاه طه رآله)، ثمّ قال: ﴿ هَلْ يَسْتَوِيانِ مَثَلاً ٱلْحَمْدُ فِيهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

قوله تعالى:

# إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ \* ثُمَّ إِنَّكُمْ يَـوْمَ ٱلْقِيَـامَةِ عِـنْدَ رَبِّكُمْ وَلَئِكَ مَيّ الْمُتَّقُونَ [٣٠-٣٣] تَخْتَصِمُونَ -إلى قوله تعالى - أَوْلَئِكَ هُمُ المُتَّقُونَ [٣٠-٣٣]

1/٩٢١٦ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيوب، عن أبي المتغرا، قال: حدّ ثني يعقوب الأحمر، قال: دخلنا على أبي عبدالله (مبه الله) تُعزّيه بإسماعيل، فترَحَّم عليه، ثمّ قال: هإنّ الله عزّ وجل نعى إلى نبه (علن الاعبواله) نفسه، فقال: ﴿ إِنَّكَ مَيْتُ وَإِنَّهُم عَلِيه، فَمَ قال: هإنّ الله عزّ وجل نعى إلى نبه (عان الله عن وقال: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ المَوْتِ ﴾ (أ) عنم أنسا بحدّ فقال من إنه يموتُ أهل الأرضِ حتى لا يبقى أحدٌ، ثم يموت أهل السماواتِ حتى لا يبقى أحدٌ إلا مثلك المتوت وحَمَلَة العَرْش وجَبْرَثيل ومِيكائيل (عليم التلام)، فبَع المَوت (عليم التلام) حتى يقوم بين بدّي الله عزّ وجل، فيقال له: مَنْ بَقي؟ وهو أعلم فيقول: يا ربّ، لم بَنْ الله المتوت وحَمَلَة العَرْش وجَبْرَئيل وميكائيل. فيقال له: قُل لجَبْرَئيل وميكائيل: فَلْبَموتا. فتقول الملائِكة عند ذلك: يا ربّ، رَسولُبْكَ وأمينَبْك. فيقول: إنّي قد فَضَيْتُ على كلّ نَفْسٍ فيها الروح المَوت، ثمّ يَجيء مَلَك

<sup>(</sup>١) في مجمع البيان: السلم.

٧ ـ المناقب ٣: ١٠٤.

٨ ـ مجمع البيان ٨: ٧٧٥.

<sup>(1)</sup> في المصدر: السَّلَم.

٩ ـ تفسير القميّ ٢: ٢٤٨.

سورة الزُّمَر آية ـ ٣٣.٣٠.

۱ ـ الكافي ۳: ۲۵/۲۵۲.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۳: ۱۸۵.

المتوت حتى يقِفَ بين يدَي الله عزّ وجلّ فيُقال له: مَن بَقِي؟ \_وهو أعلم \_فهقول: يا ربِّ، لم يَبْقَ إِلَا مَلَك المَوت وحَمَّلة العَرْش. فيقول: قُلْ لحمَّلةِ العَرْشِ: فَلْيمونوا. قال: ثمّ يَجِيء كثيباً حزِيناً لا يرفع (" طرفه فيقال: مَن بقي؟ فيقول: يا ربِّ، لم يَبْقَ إِلَا مَلَك المَوت. فيقال له: مُثْ يا مَلَك المَوْت. فيَموت، ثمّ يأخُذ الأرضَ بيَمِينِه والسّماوات ييَمِينه، فيقول: أين الّذين كانوا يدّعون مَعي شَرِيكاً؟ أين الذين كانوا يَجْعَلون مَعِي إلها [آخَرَ]ه.

٢/٩٢١٧ - ابن بابویه: بإسناده، قال: قال رسول الله استناد عليه الممّا نزلت هذه الآیة ﴿ إِنَّكَ مَيَّتْ وَإِنَّهُم مَيَّتُونَ ﴾، قلت: یا ربّ أَیَموتُ الخَلائقُ كلّهم ویَبقی الأنبیاء؟ فنزَلت ﴿ كُلُّ نَـفْسٍ ذَائِـقَةُ المَـوْتِ ثُـمَ إِلَـيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ (۱).
 تُرْجَعُونَ ﴾ (۱).

٣/٩٢١٨ على بن إبراهيم: ثم عزى نبيه (ملنه عبداته)، فقال: ﴿ إِنَّكَ مَيَّتُ وَإِنَّهُم مَّيَتُونَ \* ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْهِيَامَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ ﴾ يعني أمير المؤمنين (عبدالله) ومن غصّبه حقَّه، ثمّ ذكر أيضاً أعداء آلِ محمّد ومَن كذَب على الله وعلى رسوله وادّعى ما لم بكن له، فقال: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَذَبَ عَلَىٰ آللهِ وكذَّبَ بِالصَّدْقِ إِذْ جَاءَهُ ﴾ يعنى بما جاء به رسولُ الله (صنن عبداله) مِن الحقّ وولاية أمير المؤمنين (عبدالله).

194919 ومن طريق المخالفين: عن ابن مَرْدُوَيْه، بإسناد مرفوع إلى الإمام موسى بن جعفر (عليه السلام)، أنّه قال: «الذي كذّب بالصدّق هو الّذي ردّ قولَ رسولِ الله (صلّن الله عليه والد) في عليّ (عليه الشلام)».

١٩٢٢٠ عليّ بن إبراهيم: ثمّ ذكر رسولَ الله (من الله ومن المؤمنين (عليه السّلام)، فقال: ﴿ وَالَّذِي جَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ﴾ يعني أمير المؤمنين (عبدالته)، ﴿ أُولَئِكَ هُمُ المُتَّقُونَ ﴾.

٦/٩٢٢١ - الشيخ في (أماليه): عن عليّ بن أبي طالب (عبه التلام)، في قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّنَ كَذَبَ عَلَىٰ آللهِ وكَذَّبَ بِالصَّدْقِ إِذْ جَاءَهُ ﴾، فال: «الصَّدقُ ولايتنا أحل البيت».

الحسين بن العبّاس، قال: حَدِّنَا أَحَمَدُ بِنِ الحسين بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن العسين بن سعيد، عن اسماعيل بن هَمّام، عن أبي الحسن (عبالنلام)، قال: قال أبو عبدالله (عبالنلام)، في قول الله عزّ وجلّ: والله عن أبي والحسن علي بن أبي والله عنه والله والل

<sup>(</sup>۲) في «ط، يα: يطرف.

٢ ـ عيون أخبار الرضا (علدالثان) ٢: ٥١/٣٢.

<sup>(</sup>١) العتكبوت ٢٩: ٥٧.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٤٩، تأويل الآيات ٢: ١٤/٥١٦.

٤ ـ كشف الغمة ١: ٣١٧، عن ابن مردويه.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٢٤٩.

٦ ـ أمالي الطوسي ١: ٣٧٤.

٧ ـ تأريل الآيات ٢: ١٨/٥١٧.

ماع البيت، عن البيت، عن علماء أهل البيت، عن الباقر، والصادق، والكاظم، والرضا، وزيد بن علي (طبه الشراء)، في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِى جَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُوْلِيْكَ هُمُ المُتَّقُونَ﴾، قالوا: «هو على (طبه الشلام)».

٩/٩٢٢٤ وعنه: عن حُذيفة، عن النبيّ (ملّن الدعل وقد) في خبر: وأنّ الله تعالى فرض على الخلق خمسة، فأخذوا أربعة وتركوا واحداً، فسُيْل عن ذلك، قال: والصّلاة والزكاة والحج والصوم».

قالوا: فما الواحِد الذي تركوا؟ قال: دولاية عليّ بن أبي طالب (عيمانتلام)». قالوا: أهي واجبة من الله تعالى؟ قال: دنعم، قال الله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَىٰ آللهِ كَذِباً ﴾ أ الآيات.

۱۰/۹۲۲۵ ـ ابن الفارِسيّ في (رَوضَةِ الواعِظين): قال ا بن عباس: والّذي جاءَ بالصَّدْقِ محمّد (سلّن الفعيه راله)، وصدّق به عليّ بن أبي طالب (عليه السّلام).

۱۱/۹۲۲۹ - الطَّبَرْسِيّ: الَّذي جاء بالصدق: محمّد (ملَناه عليه رَّله)، وصدّق به: عليٌ بن أبي طالب (عليه التلام). عن مجاهد، ورواه الضحاك، عن ابن عبّاس، قال: وهو المرويّ عن أثمّة الهدى من آل محمّد (عليم التلام).

۱۲/۹۲۲۷ ـ ومن طريق المخالفين: ابن المَغازِليّ الشافعيّ في (المناقب)، يرفعه إلى مُجاهد، في قوله تعالى: وَالَّذِي جَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ﴾، قال: جاء به محمّد (منناه عبداله) وصدّق به عليّ بن أبي طالب (عبدالتلام):
ومن كتاب الحِبري يرفعه إلى ابن عباس، مثله (۱).

ومن (حلية الأولياء) لأبي نُعَيم المُحدّث، مثله (١٠).

قوله تعالى:

### أَلَيْسَ اللهُ بِكَافِ عَبْدَهُ وَلِي حَوْقُو يَلْكُ وِالَّذِينَ مِن دُونِهِ [٣٦]

١/٩٢٢٨ -عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ أَلَيْسَ اللهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ وَيُخَوِّقُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ ﴾ يعني

٨ \_ المناقب ٣: ٩٢.

<sup>ً</sup> ٩ ـ المناقب ٢: ١٩٩.

<sup>(</sup>١) الأنعام ٦: ١٤٤، الأعراف ٧: ٣٧.

١٠ ـ روضة الواعظين: ١٠٤، شواهد الننزيل ٢: ٨١٣/١٢٢

۱۱ ـ مجمع البيان ۸: ۷۷۷، شواهد التنزيل ۲: ۱۱/۱۲۱ ۵، ترجمة الإمام علي زعيه اشلام، من تاريخ اين عساكر ۲: ۱۸ ۱۴/۲۶ كفاية الطالب: ۳۳۳. ۱۲ ـ المناقب: ۳۱۷/۲۶۹.

<sup>(</sup>١) تفسير الحبري: ٦٢/٣١٥.

<sup>(</sup>٢) ....، النور المشتعل: ٥٦/٢٠٤، ولم نجده في الحلية.

سورة الزُّمَر آية ٣٦٠.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٤٩.

يقولون لك: يا محمّد اعفِنا من عليّ، ويخوّفونك أنّهم يَلحَقون بالكفّار.

قوله تعالى:

## وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمْواتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ [ ٣٨ ]

1/4۲۲۹ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن ابن أُذَينة، عن زُرارة، عن أبي جعفر (طبالتلام)، قال: «الحنيفيّة من الفِطْرَة أبي جعفر (طبالتلام)، قال: «الحنيفيّة من الفِطْرَة التي فطر الله الناس عليها، لا تبديل لخلق الله، قال: فطرهم على المعرفة به».

قال زُرارة: وسألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُودِهِمْ ذُرِيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَيْ﴾ (") الآبة، قال: «أخرَج مِن ظَهرِ آدَم ذرّيته إلى يوم القيامة، فخرَجواكالذَرّ، فعرَّفهم وأراهم نفسه، ولولا ذلك لم يعرِف أحَدٌ ربَّه».

وقال: «قال رسولُ الله (مـــلَن له عليه راله): كُلُ مُولُودٍ يُولُد على الفِطرة، يعني المعرفة بأنَ الله عزّ وجلّ كذلك فوله تعالى: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَواتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ آللهُ ﴾.

ٔ قوله تعالى:

### آللهُ يَتَوَفَّىٰ الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِها [27]

محمد بن عليّ بن إبراهيم، قال: حدَّنني أبي، عن أبي هاشم داود بن القاسم الجَعْقَريّ، عن أبي جعفو محمد بن عليّ بن موسى (طهم النهم)، قال بُركان أميرُ العنومين (طبه النهم) في المسجد وعنده الحسن بن عليّ (طهماالنهم)، وأمير المؤمنين (طبه النهم) متّكئ على يَدِ سَلمان، فأقبل رجل حَسَنُ اللِباسِ فسلّم على أمير المؤمنين (طبه النهم)، فردّ عليه مثل سَلامِه وجلّس، فقال: يا أمير المؤمنين، أسألك عن ثلاثِ مَسائِل، إن أخبرتني بها علمتُ أنّ القوم رَكِبوا من أميرك ما ليس لهم، وخرَجوا من دينهم، وصاروا بذلك غير مؤمنين في الدّنيا، ولا تحلاق لهم في الآخرة، وإن تَكُنِ الأخرى عَلِمتُ أنّك وهم شَرْعٌ سَواء، فقال له أمير المؤمنين (طبه النهم): سَلُ عمّا بدًا لك. فقال أخيرني عن الرجُلِ إذا نام أبن نذهبُ روحُه. وعن الرجُلِ كيف يَذكر ويَنسى، وعن الرجُلِ يُشبِه وُلدُه الأعمام فقال أخيرني عن الرجُلِ إذا نام أبن نذهبُ روحُه. وعن الرجُلِ كيف يَذكر ويَنسى، وعن الرجُلِ يُشبِه وُلدُه الأعمام

سورة الزُّمَر آية ـ ٣٨ ـ

۱ \_الكافي ۲: ۱۰ /٤.

(١) الحج ٢٢: ٣١.

(٢) الأعراف ٧: ١٧٢.

سورة الزُّمَر آية ـ ٤٢ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٤٩.

سورة الزُّمَر (٣٩)

والأخوال؟ فالتفَّت أمير المؤمنين (عب الشلام) إلى الحسن (عبدائله) فقال: يا أبا محمَّد أجِبُّهُ.

فقال: أمَّا ما سألتَ عن الرجُلِ إذا نامَ أبن تذهَبُ روحُه؟ فإنَّ الروحَ متعلَّقةٌ بالرَّبح، والرَّبحَ متعلَّقةٌ بالهَواء إلى وقتِ ما يتحرَّكُ صاحِبُها، فإنْ أَذِنَ اللهُ بالرَّدُّ عليه جذَبت تلك الروحُ تِلكَ الرِّيحَ، وجَذَبتْ تِلكَ الرّيحُ ذلِكَ الهَواءَ، فُأسكِنَت الروح في بَدَن صاحبها، وإن لم يأذَنِ اللهُ برَدُّ تِلك الروح على صاحِبها جذَب الهَواءُ الرّيخ، وجذَبتِ الرّبحُ الروحَ، فلَم تُرَدّ إلى صاحِبها إلى وَقتِ ما يُبعَث، وهذا الحَديث فيه زِيادة، وهو من مَشاهِيرِ الأحاديث.

ورواه ابن بابويه، والشيخ، ومحمّد بن إبراهيم النّعماني (١).

٣/٩٢٣١ -الطَّبَرْسِيّ: روى العيّاشيّ بالإسناد، عن الحسن بن محبوب، عن عمرو بن ثابت، عن أبيه، عن أبي جعفر (عبه التلام)، قال: «ما من أحدٍ (١) ينام إلا عرَجت نفسُه إلى السّماء، وبقِيَتْ روحُه في بدّنِه، وصار بينَهما سبّبً كشُّعاع الشَّمس، فإن أَذِنَ الله في قبْضِ الأرواح أجابَتِ الروحُ النفسَ، وإذا أَذِن الله في رَدَّ الروحِ أجابتِ النفسُ الروحَ، وهو قوله سبحانه: ﴿ أَقَهُ يَتَوَقَّىٰ الأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِها﴾ الآية، فمَهْما رأت في مَلكوتِ السماوات فهو ممّا له تأويل، وما رأتهُ بين السّماءِ والأرض فهو ممّا يُخَيِّله الشّيطان ولا تأويلَ له.

قوله تعالى:

## أُمِ آتَّخَذُواْ مِنْ دُونِ آللهِ شُفَعَاءَ [ ٤٣ ]

١/٩٢٣٢ - عليّ بن إبراهيم: يعني الأصنام، ليَشفعوا لهم يوم القيامة، وقالوا: إنّ فلاناً وفلاناً يشفعان لنا [عند الله] يوم القيامة.

مرزخت تكييزرون إسدوى

قوله تعالى:

#### قُلْ لِلهِ آلشَّفَاعَةُ جَمِيعاً [ 13 ]

١/٩٢٣٣ -عليّ بن إبراهيم، قال: لا يشفّع أحَدُّ إلّا بإذْنِ الله تعالى.

<sup>(</sup>١)كمال الدين وتمام النعمة: ١/٣١٣، كتاب الغيبة للشيخ الطوسي: ١١٤/١٥٤، كتاب الغيبة للنعماني: ٢/٥٨.

٢ - مجمع البيان ٨: ٧٨١.

<sup>(</sup>١) في النسخ: عيد.

سورة الزُّعَر آية ـ ٤٣ ـ

۱ ـ تفسير القمى ۲: ۲۵۰.

سورة الزُّمَر آية ـ ٤٤ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٠.

٧١٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

` قوله تعالى:

## وَإِذَا ذُكِرَ آللهُ وَحْدَهُ آشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ آلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ آلَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ [ 20 ]

١/٩٢٣٤ ـ عليّ بن إبراهيم: فإنّها نزّلت في فُلان وفُلان وفُلان.

٢/٩٢٣٥ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن عمر بن أُذَينة، عن زُرارة، قال: حدّثني أبو الخطّاب في أحسن ما يكون حالاً، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللهُ وَحَدَهُ ٱشْمَأْزَتْ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ ﴾، فقال: وإذا ذكر الله وحده بطاعةٍ مَن أمر الله بطاعتِه مِن أل محمّد (عليم النه) الشمأزَت قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة، وإذا ذكر الذين لم يأمّر الله بطاعتِهم إذا هم بستَبْشِرونه.

٣٩٦٣٦ - ٣٩٩٣٦ - سعد بن عبدالله: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن العبّاس بن معروف، عن عبدالله بن محمّد المحجّال، عن حبيب بن المُعَلَى الخَنْعَمي، قال: ذكرت لأبي عبدالله (عبدالله) ما يقول أبو الخطّاب؟ فقال: وإحّكِ لي ما يقول، قلت: يقول في قوله عزّ وجل: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ آللهُ وَحْدَهُ ﴾ أنّه أمير المؤمنين (عبدالله) ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللهُ وَحْدَهُ ﴾ أنّه أمير المؤمنين (عبدالله) ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللهُ وَحْدَهُ ﴾ أنّه أمير المؤمنين (عبدالله) ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللهُ وَحْدَهُ ﴾ أنه أمير المؤمنين (عبدالله) ﴿ وَإِذَا لَهُ كُرَ ٱللهُ وَعَدَ اللهُ عَنْ وَحَلَ ـ ثَلاثاً ـ أنا إلى الله منه بَري ـ دُلاثاً ـ بل عَنى الله بذلك نفسه عدد الله (عبدالله (عبدالله) ﴿ وَالله عَنْ وَحَلَ ـ ثَلاثاً ـ أنا إلى الله منه بَري ـ دُلاثاً ـ بل عَنى الله بذلك نفسه عدد الله (عبدالله) ﴿ وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

قال: [وأخبرته] بالآية الأخرى التي في وخم فول الله عزّ وجلّ: ﴿ ذَلِكُمْ بِأَلَهُ إِذَا دُعِيَ آفَهُ وَحَدَهُ كَفَرْتُمْ ﴾ (١)؟ ثمّ قلت: زعَم أنّه يعني بذلك أمير المؤمنين (عليه الشلام)! فقال أبو عبدالله (عليه الشلام): «من قال هذا فهو مُشركَ بالله ـ ثلاثاً ـ أنار إلى الله منه بَريء ـ ثلاثاً ـ بل عَنى الله بذلك نفسه ، بل عنى الله بذلك نفسه ـ ثلاثاً ـ ».

2/۹۲۳۷ محمد بن العبّاس، قال: حدّثني محمّد بن الحسين، عن إدريس بن زياد، عن حَنان بن سَدِير، عن أبيه، قال: سَمِعتُ صامِتاً بَيّاع الهَرَوي، وقد سأل أبا جعفر (طبات، عن المُرجِئة، فقال: وصَلَّ معَهُم، وآشهد جَنائِزَهم، وعُدْ مَرْضاهُم، ولا تستَغفِر (۱) لهم، فإنّا إذا ذُكِرنا عندَهم اشمأزَت قلوبُهم، وإذا ذُكِر الّذين من دونِنا إذا هم يستَبشِرون».

سورة الزُّمَر آية ـ 10 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٠.

۲ ـ الكافي ١٨ ٢٠٤/٣٠٤.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٨٨

<sup>(</sup>۱) غافر ۱۰: ۱۲.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ١٩/٥١٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وإذا ماتوا فلا تستغفر.

سورة الزُّمَر (٣٦) ...... ١٥٠.... ١٥٠... ١٥٠... ١٥٠.. ١٥٠.. ١٥٠.. ١٥٠.. ١٥٠.. ١٥٠.

قلت: أبو الخطاب غَلا في آخر عُمُرِه، ولهذا قال ما قال، والصحيح روايته الأولى الَّتي رَواها زُرارة.

قوله تعالى:

#### عَالِمُ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ [ ٤٦ ]

مرّ الحديث فيها في سورة الأنعام (١) والم السجدة (١).

قوله تعالى:

## قُلْ يَا عِبَادِى آلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ لَا تَفْنَطُواْ مِنْ رَحْمَةِ آللهِ إِنَّ آللهَ يَغْفِرُ آلذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ آلْغَفُورُ آلرَّحِيمُ [٥٣]

١/٩٢٣٨ محمّد بن يعقوب: عن عدَّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن أبي عبدالله (علمالنلام) - في حديث أبي بصبر - قال: اقد ذكرَكم الله في كتابِه إذ يقول: ﴿ يَا عِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسْرَ قُواْ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِنْ رَحْمَةِ آفَةٍ إِنَّ آللهُ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾، واللهِ ما أرادَ بهذا غيرَكم ١٠

و ٢/٩٢٣٩ - ابن بابَوَيْه، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العَطّار، عن الحسين بن إسحاق التّاجر، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن الحسين بن سعبد، عن محمّد بن الفُضّيل، عن النُّماليّ، عن أبي جعفر (عبدالتهم)، قال: ولا يعذر (١) أحد يوم القيامة بأن يقول: يا ربّ، لم أعلم أن ولد قاطمة هم الولاة، وفي ولد فاطمة أنزَل الله هذه الآية خاصّة ﴿ يَا عِبَادِيَ آلَةُ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ ).

٣/٩٢٤٠ علي بن إبراهيم، قال: نزلت في شيعة أمير المؤمنين (عليه التلام) خاصة.

٤/٩٢٤١ -عليّ بن إبراهيم: حدَّثنا جعفر بن محمّد، قال: حدّثنا عبدالكريم، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد

سورة الزُّمَر آية - ٤٦ .

سوزة الزُّمَر آية ـ ٥٣ ـ

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٧٣) من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٦) من سورة السجدة.

۱ ـ الكافي ۱۸ ۲۵/۲.

٢ ـ معانى الأخبار: ١٠٧/٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لا يقدر.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٠.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٠.

ابن الفُضَيل، عن أبي حمزة، قال: قال أبو جعفر (طه التلام): الا يَعذِر الله يومَ القيامة أحَداً يقول: يا ربّ، لم أعلم أنّ ولد فاطمة هم الولاة على الناسكافة، وفي شبعة ولد فاطمة (طبه التلام) أنزل الله هذه الآية خاصة ﴿ يَا عِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسْرَقُواْ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِنْ رَحْمَةِ آفَهِ ﴾ الآية،

الحسين بن العباس، فال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن الحسين بن سعيد، عن البرقضال، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي حمزة الثماليّ، قال: قال أبو جعفر (عبدالله): ولا يعذِر الله أحداً يوم القيامة بأن يقول: يا ربّ، لم أعلم أنّ ولد فاطمة هم الولاة، وفي (١) ولد فاطمة (عليم الله) أنزل الله هذه الآية خاصة: ﴿ يَا عِبَادِى آلَذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِنْ رَحْمَةِ آلْهِ إِنَّ آلْهَ يَغْفِرُ آلذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ آلْغُفُورُ آلرَّحِيمُ ﴾.

محمّد بن الحسن الصفّار، عن عبّاد بن سليمان، عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن عَبّاد بن سليمان، عن محمّد بن سليمان الدَّيلَميّ، عن أبيه، فال: كنت عند أبي عبدالله (طبالتهم) إذ دخل عليه أبو بصير فقال له الإمام: ويا أبا بصير، لقد ذكرَكم الله عزّ وجلّ في كتابه، إذ يقول: ﴿ يَا عِبّادِى آلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِنْ رَحْمَةِ آللهِ إِنَّ آللهُ لَقَد ذكرَكم الله عزّ وجلّ في كتابه، إذ يقول: ﴿ يَا عِبّادِى آلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِنْ رَحْمَةِ آللهِ إِنَّ آللهُ لَقَد ذكرَكم الله عزّ وجلّ في كتابه، إذ يقول: ﴿ وَاللهُ مَا أَراد بذلك غيرَكم. يا أبا محمّد، فهل سَرَدُتُك؟ وقال: نعم.

٧٩٢٤٤ عن أبي بصير، عن عمرو بن عُثمان، عن عِمران بن سليمان، عن أبي بصير، عن أبي عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله عزّ وجلّ: ﴿لا تَقْنَطُواْ مِنْ رَحْمَةِ آللهِ إِنَّ آللهُ يَغْفِرُ ٱلذَّنُوبَ جَمِيماً ﴾، فقال: ﴿إِنَّ الله عِنْ لَكُم جميعاً الذَنوبَ».

قال: فقلت: لبس هكذا نقراً، فقال: «يا أبا محمد، فإذا غفر الله الذنوبَ جميعاً فلمن يُعذِّب؟ والله ما عَني مِن عباده غيرنا وغير شيعتنا، وما نزلت إلّا هكذا: إنَّ الله يَغْفِر لكم جميعاً الذنوب.

مرز تحية تركيبية الرحاب وي

' قوله تعالى:

# وَأَنِيبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَـهُ - إلى قرله نعالى - وَإِن كُـنْتُ لَـمِنَ السَّاخِرِينَ [٥٦-٥٥]

١/٩٢٤٥ عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَأَنِيبُوا إِلَىٰ رَبُّكُمْ ﴾، أي توبوا ﴿ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ١١/٥١٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: شيعة.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٢/٥١٨، فضائل الشيعة: ١٨/٦٢.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ١٩ ٥/٣٣.

سورة الزُّمَر آية . ٥٤ ـ ٥٩ ـ ٥٩ ـ

يَأْتِيَكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنْصَرُونَ \* وَآتَبِعُوا أَخْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِكُم ﴾ من القرآن وولاية أمير المؤمنين والأثمة (ملهم السّلام)، والدّليلُ على ذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ وَالأَثْمَة (ملهم السّلام)، والدّليلُ على ذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَنْ وَحِلُ وَعَلَىٰ اللهِ عَنْ وَحِلُ وَعَلَىٰ اللهُ عَنْ وَعَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ مَا فَوَلَ الصادق (عله السّلام): ونحن جَنْبُ الله ،

٢/٩٢٤٦ - ١ محمّد بن بعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل بن بَزِيع، عن عمّه حمزة بن بَزِيع، عن عليّ بن سُويد، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (طهما السّلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَنْ تَسَقُّولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ آللهِ ﴾، قال: ﴿ جَنْبُ الله أمير المؤمنين (طهات الله)، وكذلك ماكان بعده من الأوصياء بالمكانِ الرّفيع إلى أن ينتهي الأمرُ إلى آخِرِهم.

٣/٩٢٤٧ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن حَسّان المَجَمّال، قال: حدّثني هاشم بن أبي عَمّار الجَنْبيّ، قال: سمِعت أمير المؤمنين (مله التلام) يقول: (أنا عَبنُ الله [وأنا يَدُ الله ]، وأنا جَنْبُ الله وأنا بابُ الله».

الحسن بن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن النَصْر بن سُويد، عن ابن سِنان، عن أبي بصير، عن أبي الحسين بن أحمد بن الوليد (رَجِه الله)، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عَه البات مِن الحسين بن سعيد، عن النَصْر بن سُويد، عن ابن سِنان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عَه الله (عَه الله أمير المؤمنين (عب النهم)، في خطبته: «أنا الهادي، وأنا المهدي (أ)، وأنا أبو البنامي والمساكين، وزوج الأرامل، وأنا مَلْجَأ كلّ ضعيف، ومأمن كلّ خائف، وأنا قائد المؤمنين إلى الجنّة، وأنا حَبْلُ الله المنتين، وأنا عُرُوّة الله الوُثقي، وكلمة التَقُوى، وأنا عَيْنُ الله ولسائه الصادِق ويَدُه، وأنا جَنْبُ الله الذي يقول: ﴿ أَنْ الله المنتين، وأنا عُرْق الله الرَحمة والمغفِرة، وأنا مَنْ الله المنسوطة على عِبادِه بالرَّحمة والمغفِرة، وأنا مَنْ حَشْر تَى عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ آفَهِ فَى أَرْضِه وَحُجَّتُه على خَلْقِه، لا يُنكِرُ هذا إلّا بالله ورَسولِه،

ورواه المفيد، في (الاختصاص)، عن الحسين بن الحسن، عن بَكُر بن صالِح، عن الحسين بن سعيد، عن النقشر بن سويد، عن التقشر بن سُويد، عن محمّد بن سِنان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عليه التلام)، قال: قال أمير المؤمنين (عليمالتلام)، وأنا الهادي وأنا المُهتَدي، وذكر الحديث (1).

٥/٩٢٤٩ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدَّقَاق (رَجِماه)، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر الكوفيّ، قال: حدّثنا موسى بن عِمران النَخَعيّ الكوفيّ، عن عمّه الحسين بن يزيد، عن عليّ بن الحسين

٢ ـ الكافي ١: ١١٣/٩.

۳۔الکافی ۱: ۱۱۳/۸

٤ ـ التوحيد: ١٦٤/٦٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر، وهرج»: وأنا المهندي.

<sup>(</sup>٢) الإختصاص: ٢٤٨.

٥ ـ التوحيد: ١٦٤ /١.

عمّن حدّثه، عن عبدالرحمن بن كثير، عن أبي عبدالله (مله التلام)، قال: «إنّ أمير المؤمنين (طبه النلام) قال: أنا عِلمُ الله، وأنا قلبُ الله الواعى، ولِسائه الناطِق، وعينُ الله، وأنا جَنْبُ الله، وأنا يَدُ الله».

1/9۲۵ محمد بن إبراهيم المعروف بابن زينب النّعماني، قال: حدّثنا محمد بن عبدالله بن المُعمّر الطّبَرانيّ بطّبَرية سنة ثلاثة وثلاثين (1) وثلاث ماثة وكان هذا الرّجل من موالي يزيد بن معاوية ومن النّصّاب، قال: حدّثني أبي، قال: حدّثني عليّ بن هاشم، والحسن (۲) بن السّكَن، قال: حدّثني عبدالرزاق بن همّام، قال: أخبَرني أبي، عن مينا مَوْلى عبدالرحمن بن عَوف، عن جابِر بن عبدالله الأنصاري، قال: وقد على رسولِ الله (مآن الدعب الله المناهم، فقال النبيّ (مآن الدملة مله وآله): وجاءً كم أهلُ اليّمن يَبُسُون (٣) بَسيساً، فلمّا دخَلوا على رسولِ الله (مآن الله عله وآله) قال: وقومٌ رقيقةٌ قلوبُهم، راسِحٌ إيمائهم، منهم المَنصور، يخرُج في سبعين ألفاً ينصُر خَلَفي وحَلَف وَصيّى، حَمائِلُ سُيوفِهمُ المِسْكَ».

فقالوا: يا رسولَ الله ومَن وَصِيَّك؟ فقال: «هو الذي أمرَكم الله بالاعتِصام به، فقال عزّ وجلّ: ﴿وَٱعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلَا تَفَرَّقُوا﴾، (أ).

يُ مَنْ اللهِ اللهِ مَنْ اللهُ مَيْنُ لَنا ما هذا الحَبْل؟ فقال: «هو قولُ الله: ﴿ إِلَّا بِحَبْلٍ مِّنَ اللهُ مِنْ النَّاسِ ﴾ (٥)، فالحَبْلُ مِن اللهِ وَصِبْلِي وَصِبْلِي.

فقالوا: يا رسولَ الله، مَنْ وَصِيَّك؟ فقال: دهو الَّذي أَنزَل الله فيه: ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ آلَهِ ﴾ ٤.

ففالوا: يا رسولَ الله، وما جَنْبُ اللهِ هذا؟ فقال: دعو الذي يفول الله فيه: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الطَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي آتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلاً ﴾ (٥٠ هو وَصِبَى، والسّبيلُ إلىّ مِن بَعْدي».

فقالوا: با رسول اللهِ، بالذي بعثك باللَّحقُ أُوِنَاقَ، فقَدِ أَشْفَقنا إليه، فقال: «هو الذي جعَله الله آية للمُتَوسَّمين، فإنْ نَظَرتُم إليه نَظَرَ مَنْ كَانَ لَهُ قلبُ أَو القي السَمْعَ وهو شَهيد؛ عرَفتُم أنّه وَصِيّي كما عرَفتُم أنّي نَبيّكم، فتخلّلوا الصُفوف، وتصَفَحوا الوُجوة، فمَنْ أهوَتْ إليه قُلوبُكم فإنّه هو، لأنّ الله عزّ وجلّ يقول في كتابه: ﴿ فَاجْعَلْ أَفْتِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ ﴾ (\*) إليه وَإلى ذُريّنه،

٦ ـ غيبة التعماني: ١/٣٩.

<sup>(</sup>۱) في «ط، ي»: و ثمانين.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الحسين، وكذلك في تاريخ بغداد ٨٠٠٥.

<sup>(</sup>٣) البَشِّ: السَّيْر الرقيق. «لسان العرب ـ بسس ـ ٦: ٢٨».

<sup>(</sup>١) آل عمران ٢: ١٠٣.

<sup>(</sup>٥) آل عمران ٣: ١١٢.

<sup>(</sup>٦) الفرقان ٢٥: ٢٧.

<sup>(</sup>۷) إبراهيم: ۱٤: ۲۷.

قال: فقام أبو عامر الأشعري، في الأشعريين، وأبو غرَّة الخولاني في الخَولانيين، وظبيان وعُثمان بن قبس (ألم وعُرنة الدُّوسيّ في الدُّوسيّين، ولاحِق بن عِلاقة، فتخلّلوا الصفوف، وتصفّحوا الوَّجوه، وأُخذوا بيّدِ الأصلَّع البَطين، وقالوا: إلى هذا أهْرَت أفيدتُنا، يا رسولَ الله. فقال النبيّ (منناة طبه وآله): وأنتم تُخبَة (أالله حينَ عرَفتم وَصِيُّ رَسولِ الله قبل أن تُعَرَّفُوه، فيم عرَفتُم أنّه هو؟ على فرفعوا أصواتهم يبكون، وقالوا: يا رسول الله، نظرنا إلى القوم فلم تَحِنَّ لهم [قلوبنا]، ولمّا رأيناه وَجَفت قلوبُنا ثمّ اطمَألَّت نفوسُنا، وانجاشَت أكبادُنا، وهممَلت أعبُنُنا، وتبلّجت (١٠٠ صدورُنا حتى كأنّه لنا أب، ونحنُ له بَنون.

فقال النبيّ (منزنه مدونه): « ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي العِلْمِ ﴾ (١١) أنتُم منه بالمتنزِلة الّتي سبَقت لكم بها الحُسنى، وأننم عن النار مُبعَدون».

قال: فبقي هؤلاء القوم المُسَمَّون حتى شَهِدوا مع أمير المؤمنين (طالته) الجَمَلُ وصِفَينَ، فقُيلوا يصِفَين (رجنهم اله)، وكان النبيّ (منزاه عبدواله) يُبشّرهم بالجنّة، وأخبَرهم أنّهم يُشتَشْهَدون مع عليّ بن أبي طالب (طالته).

٧/٩٢٥١ عن عبدالله بن إلعبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن هَوْذَة الباهِليّ، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حَمّاد، عن حُمران بن أعيّن، عن أبان بن تَغلِب، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه (عليم التلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ آللهِ ﴾. قال: وخُلِقنا واللهِ من نورِ جَنْبِ الله خَلقنا الله جزءاً من جَنْبِ الله، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ آللهِ ﴾.

٨٩٢٥٢ عن حسين بن عليّ بن العبّاس، عن حسن بن محمّد، عن حسين بن عليّ بن بهيس (١)، عن موسى بن أبي الغدير، عن عَطاء الهَمْدانيّ، عن أبي حفر محمّد بن عليّ (مدالتلام)، في قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ أَنْ تَقُولَ نَقْسُ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ آللهِ وَقَالَ عليّ (مدالتلام): أنا جَنْبُ الله، وأنا حَسْرَة للناسِ يوم القيامة».

٩/٩٢٥٣ - وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن إسماعيل، عن حمزة بن بَزيع، عن عليّ السّائيّ، عن أبي الحسن (عبدالتلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ آهُو﴾، قال: ﴿ جَنْبُ الله أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبدالتلام)، وكذلك من

<sup>(</sup>٨) في المصدر زيادة: في بني قيس.

<sup>(</sup>١) في المصدر: نجبة.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: وانتلجت.

<sup>.</sup> (۱۱) آل عمران ۲: ۷.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٢١/٥١٩.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٢٥/٥٢٠.

<sup>(</sup>١) في ﴿جٍ﴾: مهس.

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٦/٥٢٠.

كان بعده من الأوصياء بالمَكانِ الرُّفيع حتَّى ينتهي إلى الأخير منهم، والله أعلِمُ بما هو كائنٌ بعدَه،

10/9701 - وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن هَوْذَة، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حَمّاد، عن سَدِير الصَّيْرَفي، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (مدالته) يقول، وقد سأله رجل عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ آفِهِ ﴾، فقال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله عنه والله تُحلِقنا من نورِ جَنْب الله تعالى، وذلك قول الكافِر إذا استقرّتُ به الدَّارُ: ﴿ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ آفِهِ ﴾ بعني ولاية محمد وآلِ محمد (مدك ه علهم اجمعين)».

11/4700 - الشيخ في (مجالسه) قال: أخبرنا الحسين بن عبيدالله، عن عليّ بن محمّد العَلَويّ، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي تَصْو، عن أبي بصير، عن خيّث أحمد بن محمّد بن المعرّد، فقولُ الله، ونحنُ صَفْوَةُ الله، عن أبي بصير، عن خيّرة الله، ونحنُ حَبّهُ الله، ونحن مُستودَع مواريث الأنبياء، ونحنُ أَمناهُ الله عزّ وجلّ، ونحنُ حُبّهُ الله، ونحنُ حَبّلُ الله، ونحنُ رحمةُ الله على خَلْقِه، ونحن الذين بنا يفتَح الله وبنا يختِم، ونحن أثمّة اللهدى، ونحن مصابيحُ الدُجى، ونحن منازُ اللهدى، ونحن العَلَمُ المرفوع (١) لأهلِ الدنيا، ونحن السابقون، ونحن الآخِرون، مَنْ تمسّك بنا لَحِق، ومَن تخلّف عنّا غَرِق.

ونحنَّ قادَةُ الغُرَّ المُحَجَّلين، ونحنُ حَرَم الله، ونحنُ الطريق والصِراط المستقيم إلى الله عزَّ وجلَّ، ونحن مِن يَعَم الله على خَلْقِه، ونحنُ المينهاج، ونحنُ مَعدِن النَّبوة (٢)، ونحن مَوضِع الرَّسالة، ونحنُ أصولُ الدِّين، وإلينا تخِنَلِفُ المَلائِكة، ونحنُ السَّراجُ لِمَنِ استَضاءَ بنا، ونحنُ السَّبيلُ لِمَنِ اقتَدى بنا، ونحنُ الهُداةُ إلى الجَنَّةِ، ونحنُ عَرى الإسلام، ونحن الجُسور، ونحنُ القَناطِر، مَن مَضى علينا سبَق، ومن تخلَف عنَا مُحِق، ونحن السَّنام الأعظم، ونحن الدِّين بنا تَنزِل الرحمةُ، وبنا تُسقَون الغَيْق، ونحن الذَين بنا يَصرِف الله عزَّ وجلَّ عنكُم القذاب، فمن أبضرَنا وعرَف حَقَّنا وأخذ بأمرنا، فهو مِنَا وإلَيْناءِ

١٢/٩٢٥٦ - ابنُ شهراَشُوب: عن السُجَّادُ وَالْبَاقِرُ وَالْصَادِقُ وَزِيدُ بن عَلَيِّ (مَلِهُمُ النَّلَمُ) في هذه الآية، قالوا: وجَنْبُ الله عليّ (مله النّلام)، وهو حُجّة الله على الخَلْقِ يوم القيامة».

۱۳/۹۲۵۷ - وعن الرضا (عبدالندم) في فوله تعالى: ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبٍ آفَهِ﴾، قال: (في ولاية على (عبدالندم)).

١٤/٩٢٥٨ وأبو ذرً، في خبر عن النبيّ (سنزاه عليه دانه): (يا أبا ذرّ، يُؤْتي بجاحِدِ عليٌّ يومَ القيامةِ أعمى أبْكُم،

١٠ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٠/٥٢٠.

١١ ـ أمالي الطوسي ٢: ٢٦٧.

<sup>(</sup>١) في ﴿طَاءُ يِ﴾: المعروف.

<sup>(</sup>٢) (وتحن من تعم ... معدن النبوة) ليس في المصدر.

۱۲ ـ المناقب ۲: ۲۷۳.

١٣ -المناقب ٢: ٢٧٣.

<sup>14</sup> \_المناقب ٢: ٢٧٣.

سورة الزُّمَر (٣٦) ......

ينكَبْكَبُ في ظُلْماتِ القيامة، ينادي ﴿ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ آلَهُ ﴾، وفي عُنقِه طَوقٌ مِن النار؛.

10/9709 الطّبَرْسِيّ في (الاحتَجاج): في حَدِيثٍ طويل، عن أمير المؤمنين (عبدالنهم)، قال: وقد زادَ جَلَّ ذِكرُه في النببان وإثباثِ الحُجَّةِ بقوله في أصفيائه وأوليائه (عيم النهم): ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي النببان وإثباثِ الحُجَّةِ بقوله في أصفيائه وأوليائه (عيم النهم): ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ آفَهِ ﴾ تعريفاً للخليقةِ فربَهُم، ألا ترى أنّك تقول: فلان إلى جَنْبِ فلان، إذا أردتَ أن تَصِفَ قُربَه منه ؟ وإنّما جعل الله تبارك وتعالى في كتابه هذِه الرُموز التي لا يعلَمُها غيرُه وغير أنبيائه وحُجَجِه في أرضِه، لعِلمه بما يُحدِثه في كتابه المُبَدِّلُون من إسقاطِ أسماء حُجَجِه، وتَلبِيسِهم ذلك على الأُمّة، ليُعينوهم على باطِلهم ، فأثبَت فيه الرموز، وأعمى قلوبَهم وأبصارَهم، لمِا عليهم في تَرْكِها وتَرْكِ غيرِها من الخِطاب الدال على ما أَخَذَتُوه فيه.

17/473 محمد بن الحسن الصفّار: عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيوب، عن العسين بن سعيد، عن فضالة بن أيوب، عن القاسم بن بُرَيد، عن مالك الجُهنيّ، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: وإنّا شجَرةٌ مِن جَنْبِ الله، فمَنْ وصَلنا وصَله الله، قال: ثمّ تلا هذه الآية: ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطتُ فِي جَنْبِ آفَهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّاخِرينَ ﴾.

۱۷/۹۲۹۱ وعنه: عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن محمد بن إسماعيل، عن حمزة بن بر المعاعيل، عن حمزة بن بريع، عن علي السّائي، قال: سألت أبا الحسن الماضي (مبهائلام) عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسْرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ آللهِ عَالى: ﴿ وَعَالَى مَن كَانَ مِن بعده من الأوصياء بالمكان الرفيع، إلى أن ينتهى الأمر إلى آخِرهم، والله أعلَمُ بما هو كائن بعدَه.

١٨/٩٢٦٢ ـ الطَّبَرْسِيّ: روى الغيّاشيّ، بالإسناد، عن أبي النجارود، عن أبي جعفر (عبـ السّلام) أنّه قال: النحن جَنتُ الله).

مرزخت شكية زرص بسدوى

قوله تعالى:

لَوْ أَنَّ آللهَ هَدَانِي لَكُنْتُ مِنَ المُتَّقِينَ -إلى نوله تعالى - وَكُنْتَ مِنَ المُتَّقِينَ -إلى نوله تعالى - وَكُنْتَ مِنَ المُتَّقِينَ - إلى المُتَّقِينَ مِنَ [ ٥٩ - ٥٩]

1/٩٢٦٣ - ابن شهرآشوب: عن البافر (عليه الشلام)، في قوله تعالى: ﴿ لَوْ أَنَّ آلَةً هَدَانِي لَكُنْتُ مِنَ المُتَّقِينَ ﴾،

١٥ ـ الإحتجاج: ٢٥٢.

١٦ ـ بصائر الدرجات: ٥/٨٢.

١٧ ـ بصائر الدرجات: ٦/٨٢.

۱۸ ـ مجمع البيان ۸: ۷۸۷.

قال: «الولاية لِعَليَّ (عداسلام)، فودَ الله عـليهم: ﴿ بَلَىٰ قَدْ جَاءَتْكَ ءَايَاتِي فَكَذَّبْتَ بِهَا وَأَسْتَكْبَرْتَ وَكُـنْتَ مِـنَ الكَافِرينَ﴾ .

َ ٢/٩٣٦٤ عليّ بن إبراهيم: ثمّ قال: ﴿ أَوْ تَقُولَ حِينَ ثَرَىٰ ٱلْمَذَابَ لَوْ أَنَّ لِي كَرَةً ﴾ الآية، فرد الله تعالى عليهم، فقال: ﴿ بَلَى عَرَةً ﴾ الآية، فرد الله تعالى عليهم، فقال: ﴿ بَلَىٰ قَدْ جَاءَتُكَ ءَايَاتِي فَكَذَّبْتَ بِهَا ﴾ يعني بالآياتِ الأثمة (عليم النلام) ﴿ وَٱسْتَكْبَرْتَ وَكُنْتَ مِنَ الكَافِرِينَ ﴾ [يعني] بالله.

قوله تعالى:

## وَيَوْمَ القِيَـٰمَةِ تَرَىٰ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَىٰ اللهِ وُجُوهُهُم مُّسُودً ۚ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوىً لِلْمُتَكَبِّرِينَ [٦٠]

ابي المحمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سِنان، عن أبي سكام، عن سَورة بن كُليب، عن أبي جعفر (مله الشلام)، قال: قلت: قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَيَوْمَ الْقِيَـٰمَةِ تُرَىٰ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَىٰ اللهِ وَجُوهُهُم مُسُودًةٌ﴾، قال: «من قال إنّي إمام وليس بإمام».

قال: قلت: وإن كان عَلَويّاً؟ قال: «وإن كان عَلَويّاً»، قلت: وإن كان من ولدِ عليّ بن أبي طالب (مدالتلام)؟ قال: «وإن كان».

٢/٩٢٦٦ محمد بن إبراهيم النُعماني فال: أَحْبَرْنَا أَحِمد بن محمد بن سعيد بن عُقدَة، قال: حدَّثنا حُمَيد ابن زياد، قال: حدَّثني جعفر بن إسماعيل المِنغَرِي، قال: أخبرني شبخ بمِصْرَ يُقال له: الحُسَين بن أحمد المُقري، عن يونس بن ظبيان، قال: قال أبو عبدالله (عَنْ الله عَنْ وَحِلّ: ﴿ وَيَوْمَ الْقِيَلْمَةِ تَرَىٰ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَىٰ اللهِ وَجُوهُهُم مُسُودًةٌ أَلَيْسَ فِي جَهَنَمَ مَثُوى لِلْمُتَكَبِّرِينَ ﴾، قال: المن زعَم أنّه إمام وليس بإمام».

٣/٩٢٩٧ . وعنه، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعبد بن عُفْدَة، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن بن فَضَال من كتابه، فال: حدّثنا العباس بن عامر بن رَباح النّقفي، عن أبي المَغْرا، عن أبي سلّام، عن سَورة بن كُليب، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر (عليه الشلام)، أنّه قال له: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَوْمَ القِيَلْمَةِ تَرَىٰ ٱلّذِينَ كَذَبُوا عَلَىٰ اللهِ وَبُوهُهُم مُّسُودٌةٌ ٱلنّسَ فِي جَهَنّم مَثُوى لِلْمُتَكَبّرِينَ ﴾؟ قال: «مَن زعَم أنّه إمام وليس بإمام»، قلت: وإن كان علويًا فاطِميًا؟ فقال: ووإن كان عَلَويًا فاطِميًا».

سورة الزُّمَر آية - ٦٠ -

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥١.

۱ ـ الكافي ۱: ۱/۳۰٤.

٢ ـ غية النعماني: ١/١١١.

٣ ـ غيبة النعماني: ١١٢/٥.

جعفر المقوصلي، قال: أخبرنا عبدالواحد بن عبدالله بن يونس المقوصلي، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر القُرَشي المعروف بالرَزَاز الكوفي، فال: حدّثني محمّد بن الحسين بن أبي الخَطَاب، عن محمّد بن سِنان، عن أبي سلام، عن سورة بن كُلَيب، عن أبي جعفر الباقر (عبدالتلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ القِيَلْمَةِ تَرَىٰ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا عَلَىٰ اللهِ وَجُوهُهُم مُسُودٌ ﴾. قال: «من قال إنّي إمام وليس بإمام».

قلت: وإن كان علَويّاً فاطِميّاً؟ قال: دوإن كان علَويّاً فـاطِميّاً»، قـلت: وإن كـان مـن وِلدِ عـليّ بـن أبـي طالب(طبهاشلام)؟ قال: دوإن كان من وِلدِ علىّ بن أبى طالب(طبهاشلام)».

٥/٩٢٦٩ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ القِيَسْمَةِ تَرَىٰ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَىٰ اللهِ وَجُوهُهُم مُسُودًهُ ﴾، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن أبي المَغْرا، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «مَنِ ادَعى أنّه إمام وليس بإمام،

قلت: وإن كان علَويّاً فاطِميّاً؟ قال: • وإن كان عَلَويّاً فاطِميّاً».

٩٩٢٧٠ وعنه، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير،عن عبدالله بن بُكَير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وإنّ في جَهنّم لَوادِياً للمُتكبّرين يقال له سَقَر، شَكا إلى الله شِدّةَ حَرِّه، وسأله أن يتَنفّس، فأذِن له فتنَفّس فأحرّق جَهنّم».

٧٩٦٧١- ابن بابَوَيه: عن أبيه، قال: حدَّنني سَعْد بن عبدالله، عن محمّد بن الحسين، عن ابن فَضّال، عن مُعاوية بن وَهب، عن أبي سلام، عن سَورة بن كُلَيب، عن أبي جعفر (منه التلام)، قال: قلتُ: فول الله عزَّ وجلّ: ﴿ وَيَوْمَ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَرُّ وَجُوهُهُم مُّسُودٌ ۚ ﴾، قال: «مَن زَعَم أنّه إمام وليس بإمام».

قلت: وإن كان علَويًا فاطِميّاً؟ قال: دوإن كان علَويّاً فاطِميّاً.

٨/٩٢٧٢ محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعلّى بن محمّد، عن محمّد بن مجمهور، عن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله عن الحسين بن المختار، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): مُعِيلت فِداك ﴿ وَيَوْمَ القِيّلُمَةِ تَرَىٰ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَىٰ اللهِ ﴾؟ قال: «مَن زعَم أنّه إمام وليس بإمام».

قلت: وإن كان علَويًّا فاطِميًّا؟ قال: دوإن كان علَويًّا فاطِميًّا.

٩/٩٢٧٣ - العَبَاشيّ: بإسناده، عن خَيْثَمَة بن عبدالرحمن، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (مله التلام) يقول: دمَن حَدَّث عَنَا بحديثٍ فنحنُ سائِلوه عنه يوماً، فإن صدّق علينا فإنّما يَصدُق على الله وعلى رسوله، وإن كذّب علينا فإنّما يكذِب على الله وعلى رسوله، لأنّا إذا حدَّثنا لانقول: قال فلان وفلان، وإنّما نقول: قال الله وقال رسوله، ثمّ

<sup>\$</sup> ـ غيبة النعماني: ١١٤ /٨

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥١.

٦ ـ تفسير القمى ٢: ٢٥١.

٧ ـ ثواب الأعمال: ٢١٤.

۸ ـ الكافي ۱: ۳/۳۰٤.

٩ ـ مجمع البيان ٨: ٧٨٧.

٤٣٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

تلا هذه الآية: ﴿ وَيَوْمَ القِيَسُمَةِ تَرَىٰ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا عَلَىٰ اللهِ رُجُوهُهُم مُسْودَّةً ﴾ ثِمَ أَسْارَ خَيْثَمَة إلى أَذْنَيه فقال: صُمَّتا إن لم أكن سَمِعتُه.

قوله تعالى:

#### اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ [ ٦٢ ]

1/97٧٤ - ابن بابَوَيه، قال: حدَثنا محمّد بن عليّ ماجيلويه (زحنه طب)، قال: حدَثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن ياسِر الخادِم، قال: قلتُ للرُّضا (عباستهم): ما تقول في التَفويض؟ فقال: وإنّ الله تعالى فوّض إلى نبيّه (ملنه عبراله) أمرّ دينِه، فقال: ﴿ مَا مَا تَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ (١)، فأمّا الخَلْقُ والرِزْقُ فَلا). ثمّ قال (عبدالتهم): وإنّ الله تعالى يقول: ﴿ الله خَالِقُ كُلُّ شَيْءٍ ﴾، ويقول تعالى: ﴿ آفَةُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ ثُمّ الله عَمّا يُشْرِكُونَ ﴾ (٢). ثميداتُكُمْ مَلْ مِن شَرَكَائِكُم مَّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (٢).

قوله تعالى:

#### لَهُ مَقالِيدُ السَّماوَاتِ وَٱلْأَرْضِ [ ٦٣ ]

1/97۷0 ـ عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ لَهُ مُقَالِيدُ السَّماوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [يعني] مفاتيح السماوات والأرض.

مراقعة تكيية راصي

قوله تعالى:

#### قُلْ أَفَغَيْرَ ٱللهِ تَأْمُرُونِّي أَعْبُدُ أَيُّهَا الجَاهِلُونَ [ ٦٤ ]

١/٩٢٧٦ ـ ابن شهر أشوب: الطَّبَريّ والواحِديّ بإسنادِهما، عن السُّدّيّ، وروى ابن بابَوَيه في كتابِ (النبوة)،

سورة الزُّمَر آبة ـ ٦٢ ـ

١ ـ عيون أخبار الرضا (عليه التلام) ٢: ٢٠٢/٣٠.

(١) الحشر ٥٩: ٧.

(۲) الروم ۲۰: ۴۰.

سورة الزُّعَر آية - ٦٣ .

۱ ـ تفسير القمى ۲: ۲۵۱.

سورة الزُّمّر آية ـ ٦٤ ـ

١ ـ المناقب ١: ٥٩.

عن زين العابدين (عبه النه): وأنه أجنمَعت قُريش إلى أبي طالب ورَسولُ الله (مننه عبدواله) عِندَه، فقالوا: كسألك عن ابن أخبك النِصف منه. قال: وما النِصفُ منه؟ قالوا: يكُفّ عنا ونَكفّ عنه، فلا يُكلّمنا ولا تُكلّمه، ولا يُقاتِلنا ولا تُقاتِله، ألا إنّ هذه الدعوة قد باعدت بين الفلوب، وزرَعت الشّخناء، وأنبتَتِ البَغْضاء، فقال: يابنَ أخي، أسمِعت؟ قال: يا عَم لو أنصَفني بنو عَمي لأجابوا دَعْوَتي وقبِلوا تصِيحتي، إنّ الله تعالى أمرني أن أدعو إلى الحنيفيّة مِلّة إبراهيم، فمن أجابني فلَهُ عِندَ اللهِ الرّضوان، والخُلود في الجِنان، ومَنْ عَصاني قاتلتُه حتّى يَحكُم الله بيننا، وهو خيرُ الحاكِمين. فقالوا: قل له أن يَكفُ عن شَتْم الله إن قلا بذكرها بسوءٍ. فنزَل: ﴿ قُلْ أَفَغَيْرَ آلَهُ تَأْمُرُونَى أَعْبُدُ أَيّها الجَاهِلُونَ ﴾ ه.

قوله تعالى:

## وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَىٰ آلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَـيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَـتَكُونَنَّ مِـنَ آلْخَـاسِرِينَ \* بَـلِ آللهَ فَـاغَبُدْ وَكُـن مِّـنَ الشَّاكِرِينَ [70 و ٦٦]

١/٩٢٧٧ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحكم بن بُهلول، عن رجل، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَىٰ ٱلْذِينَ مِن قَبْلِكَ لَثِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ ، قال: ابعني إنْ أَشْرَكْتَ في الولاية غيرَه ﴿ بَلِ آللهَ فَاعْبُدُ وَكُنْ مِنَ الشّاكِرِينَ ﴾ يعني بَلِ الله فاعبُد بالطّاعة وكُنْ مِنَ الشّاكِرِينَ أَنْ عَضَدتُك بأخيك وأبن عَمَّك ».

محمد بن الفضيل، عن أبراهيم، قال: حدّثنا جعفر بن الحمد، عن عبدالكريم بن عبدالرحيم، عن محمد بن علي، عن محمد بن علي، عن محمد بن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عبدائتلام)، قال: سألته عن قولِ الله عزّ وجلً لنبيّه (منزاظ عبدراله): ﴿ لَيْنَ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَاسِرِينَ ﴾، قال: «تَفسيرُها لَيْن أَمرتَ بولاية أَحَدٍ مع ولاية على (عبدائتلام) مِن بعدِك ليحبَطَنَ عمَلُك ولتكونَنَ من الخاسِرين ».

٣/٩٢٧٩ محمّد بن العباس، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم، عن عُبَيد بن مسلم، عن جعفر بن عبدالله المُحَمّدي، عن الحسن بن إسماعيل الأقطّس، عن أبي موسى المشرقاني، قال: كنت عنده وحضّره قوم من المحمّدي، عن الحسن بن إسماعيل الأقطّس، عن أبي موسى المشرقاني، قال: كنت عنده وحضّره قوم من الكوفيّين، فسألوه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَيْنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكُ ﴾، فقال: ليس حيث تذهبون، إنّ الله عزّ وجلّ حيث أوحى إلى نبيّه (منه على الله عنه الله الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه

سورة الزُّمَر آية ـ ٦٥ ـ ٦٦ ـ

۱ دالکافی ۱: ۲۵۳/۲۵۳.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥١.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٣٢/٥٢٢.

أَشرِكُ في ولاينِه - أي الأوّل والثاني - حتّى يَسكُنَ الناسُ إلى قولِك ويُصدُّقوك، فلمّا أنزَل الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ﴾ (') شكا رسولُ الله (مقراة عبدواله) إلى جَبْرَئيل، فقال: وإنّ الناس يُكذّبوني ولا يقبَلون مِنَي»، فأنزَل الله عزّ وجلّ: ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَاسِوينَ ﴾.

١٨٠٠ - ابن شهر آشوب: عن أبي جعفر وأبي عبدالله (ملهما التلام): (﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَىٰ ٱلَّذِينَ مِن أَبَي الله عندالله (ملهما التلام): (﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَىٰ ٱلَّذِينَ مِن عَبِيلِك ﴾ الآية، وذلك لَمّا أمر الله تعالى رَسولَه (ملزان عليه وآله) أن يُقبم عَليّاً (عليه التلام)، وأن لا يُشرِكَ مع عليّ (عليه التلام) شريكاً».

منه ۱۹۲۸۱- ابن بابویه، قال: حدّثني تمیم بن عبدالله بن تمیم القُرَشي (رضی الله عن عن عن عنده الرضا علي عن حمّدان بن سُلَيمان النَيْسابوري، عن عليّ بن محمّد بن الجَهْم، قال: حضّرتُ مجلِسَ المأمونِ وعنده الرضا عليّ ابن موسى (عبدالله)، فقال له [المأمون]: يابنَ رسولِ الله، ألبسَ من قَولِك: أنّ الأنبياءَ مَعصومون؟ قال: وبلي،

قال له المأمون فيما سأله: با أبا الحسن أخيِرْني عن قولِ الله تعالى: ﴿ عَفَا اللهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ (ا). قال: قال له الرضا (عبدالله): «هذا مِمّا نزَل بإيّاك أعني واسمَعي با جارة، خاطب الله تعالى بذلِك نبيّه (منزاله عبدواله) وأراد به أُمّته، وكذلك قولُه عزّ وجلّ: ﴿ لَيْنَ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَاسِرِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَّتْنَاكَ لَقَدْ كِدتَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئاً قَلِيلاً ﴾ (ا)، قال: صدَفْتَ يا آبنَ رسول الله (منزاله عبدراله).

٦/٩٢٨٢ - محمّد بن يعفوب: عن محمّد بن يحيى، عن عبدالله بن محمّد، عن عليّ بن الحَكَم، عن عبدالله ابن بُكَير، عن أبى عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: دنوّل القُرآنُ بإباكِ أعنى وآسمَعى يا جارّة،

وقد تقدّم في ذلك في مقدّمة الكتاب (١)

قوله تعالى:

وَمَا قَدَرُواْ اللهَ حَقَّ قَذْرِهِ وَالأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَـوْمَ القِـيَـٰمَةِ وَالسَّمُواتُ مَطْوِيًّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ [٦٧]

١/٩٢٨٣ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن إسماعيل، عن الفَضّل بن شاذان، عن حَمّاد بن عيسي، عن

<sup>(</sup>١) المائدة ٥: ٧٢.

٤ ـ المناقب ١: ٢٥٢.

٥ ـ عيون أعبار الرضا (مله النادم) 1: ١/٢٠٢.

<sup>(</sup>١) التوبة ٩: ٤٣.

<sup>(</sup>٢) الإسراء ١٧: ٧٤.

٦ ـ الكافي ٢: ١٤/٤٦١.

<sup>(</sup>١) تقدّم في باب (٩).

سورة الزُّمَر آية ـ ١٧ ـ

رِبْعي بن عبدالله، عن الفُضَيل بن يَسار، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (مله التلام) يقول: «إنّ الله لا يوصَفُ، وكيف يُوصَفُ وقد قال في كتابه: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾، فلا يوصَفُ بقَدْرٍ إلّاكان أعظم مِن ذلِك».

٢/٩٢٨٤ - ابن بابوبه، قال: حدّثنا محمّد بن محمّد بن عِصام الكُلَيني (رنب الدنه)، قال: حدّثنا محمّد بن يعقوب الكُلَيني، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد المعروف بعكان الكُلَيني، قال: حدّثنا محمّد بن عيسى بن عُبَيد، قال: سألت أبا الحسن عليّ بن محمّد العسكريّ (عب النهم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَالأَرْضُ جَمِيعاً قَبَضَتُهُ يَوْمَ القِيَاحَةِ وَالسَّمُواتُ مَطْوِيّاتٌ بِيَمِينِهِ ﴾.

فقال: دذلك تَعْبِيرُ اللهِ تبارك وتعالى لِمَن شَبَهه بخَلْقِه، ألا ترى أنّه قال: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ ومعناه إذ قالوا: إنّ الأرض جَميعاً قبضته يوم القبامة والسماوات مَطوبًاتٌ بيمينه؟ كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنزَلَ آفَهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّن شَيْءٍ ﴾ (١)، ثمّ نزّه عزّ وجلّ نفسه عن القَبْضَةِ واليَمين فقال: ﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمّا يُشْرِكُونَ ﴾ .

٣/٩٢٨٥ - وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن الهَيْنَم العِجْليّ (رَحِداه)، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى بن زَكرِبّا الفَطَان، قال: حدّثنا بَكْر بن عبدالله بن حَبيب، قال: حدّثنا تَميم بن بُهلول، عن أبيه، عن أبي الحسَن العَبْدِي، عن سُلَيمان بن مِهران، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَالأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ القِينْمَةِ وَالسَّمُواتُ مَطْوِيًّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ ﴾.

فقال: ويعني مُلكه لا يَملِكُه معَه أَحَد، والقَبْضُ من الله تعالى في مَوضِع آخَر: المَنْع، والبَسْطُ منه: الإعطاء والنَوسبع [كما فال عزّ وجلّ]، ﴿ وَاقَهُ يَقْبِضُ وَيَبْسُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجُعُونَ ﴾ (" يعني يُعطي ويَمنع ")، والفَبْضُ منه عزّ وجلّ في وجه القُبول، كما قال: ﴿ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ ﴾ (" أي يقبَلها من أهلِها ويُنبِبُ عليهاء.

قلت: فَقُولُه عَزُ وَجَلَ: ﴿ وَالسَّمُواتُ مَطْوِيًّاتٌ بِيَمِينِهِ ﴾ ؟ قال: واليَسمِنُ: اليَدُ، والبَدُ: القُدْرَة والقُوهُ، يقول عزّ وجلّ: ﴿ وَالسَّمُواتُ مَطْوِيًّاتٌ بِيَمِينِهِ ﴾ أي بقُدرَتِه وقرّته ﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ . يقول عزّ وجلّ: ﴿ وَالسَّمُواتُ مَطْوِيًّاتٌ بِيَمِينِهِ ﴾ أي بقُدرَتِه وقرّته ﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ .

۲ ـ التوحيد: ۱/۱٦٠.

<sup>(</sup>۱) الأنعام ١٦٠٠.

۲ ـ التوحيد: ۲/۱۲۱.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يعطي ويوشع ويمتع ويضيّق.

<sup>(</sup>٣) التوبة ٢: ١٠٤.

<sup>£</sup> ـ تفسير القمي ٢: ٢٥١.

٧٢٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### مَطْوِيًّاتٌ بِيَوِينِو ﴾ أي بقُدرَنِه (١).

عديث المرام الدَّيْلَميّ: بحَذَفِ الإسناد، مَرفوعاً إلى سَلمان الفارِسيّ، عن أمير المؤمنين (عبدالتلام)، في حَديثٍ له معه جاثلِيقٍ ومعه ماثة رجل من النصارى، فكان فيما سأله (عبدالتلام) أن قال له الجاثليق: فأخبِرني عن قوله جلّ ثناؤه: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ ﴾ (١) ﴿ وَالأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ القِيهَامَةِ وَالسَّمُواتُ مَطْوِيًاتُ بِيَمِينِهِ ﴾ فإذا طُويَتِ السماواتُ، وقُبِضَتِ الأرضُ، فأينَ نكونُ الجنّةُ والنارُ فيهما؟

قال: فدّعا بدّواةٍ وقِرُطاسٍ، ثمّ كتَب فيه: الجَنّة والنار، ثمّ درّج القِرْطاسَ ودفّعه إلى النَصْرانيّ، وقال [له]: وأليسَ قد طَوَيتُ هذا القِرْطاس؟، قال: نعم، قال: وفافتَحْه، قال: ففتحه، فقال: دهل تَرى آيةَ النارِ وآيةَ الجَنّةِ، أمّحاهُما طَيُّ القِرْطاس؟، قال: لا، قال: وفهكذا في قُدْرَةِ الله إذا طُوِيَتِ السماواتُ وقُبِضَتِ الأرضُ لم تَبطُل الجَنّةُ والنّار، كما لم يُبطِلُ طَيُّ هذا الكتاب آيةَ الجنّة وآيةَ النّار».

٦/٩٢٨٨ عن المؤمنين (عبدالتلام)؛ عن أبي هُرَيرة و سلمان الفارسي، في حديثٍ طويل، عن أمير المؤمنين (عبدالتلام)؛ عن أبي هُريرة و سلمان الفارسي، في حديثٍ طويل، عن أمير المؤمنين (عبدالله) في جوابٍ سُؤال جاثليق، قال له الجاثليق: فأخبِرُني عن الجنّة والنار أبن هُما؟ قال (عبدالله): «الجَنّة تحتّ العَرْشِ في الآخِرَة، والنارُ تحتّ الأرضِ السابعةِ السُفلي،

فقال الجائليق: صدّقت، فإذا طَوى الله السماواتِ والأرض، أين تكونُ الجنّة والنار؟ فقال (عبدالتلام): واثتُوني بدّواةٍ وبَياض، فكتَب آيةً مِن الجنّة وآيةً مِن النّار، ثمّ طَوى الكِتابَ وناوَله النّصْرانيّ، فأخذه بيّدِه، قال له: وترى شيئاً؟، قال: لا، قال: دفانشُره، فقال: دترى تَحتَ آية الجنة أية النارِ، وآية النارِ تحتَ آية الجنّة؟، قال: نعم. قال: دكذلِكَ الجنّة والنار في قُدرَةِ الرّبَ عزّ وجلّ، قال: صدّقت.

مراتعية تكية زرص المسادى

' قوله تعالى:

## وَنُفِخَ فِي آلصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي آلسَّمُواتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَنْ شَاءَ اللهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنْظُرُونَ [ ٦٨ ]

١/٩٢٨٩ عليّ بن إبراهبم،قال: حدّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن النّعمان الأحْوَل، عن سَلام بن المُستنبر، عن تُوير بن أبي فاخِتَة، عن عليّ بن الحسين (طهماالتلام)، قال: سُئِل عن النفخَتين، كم بينَهما؟

<sup>(</sup>١) في المصدر: يقوته.

٥ - إرشاد القلوب: ٢١٠.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم 11: 2٨.

٦ ـ ....، معالم الزلفيّ: ٢١٥.

مودة الزُّمَر آية - ٦٨ .

سوَرة الرُّقر (٣٩) ..........

قال: دما شاء الله،

نقيل له: فأخبِرْني بابنَ رسولِ الله، كيف بُنفَخ فيه؟ فقال: وأمّا النّفْخَة الأُولى، فإنّ الله بأمّر إسرافيلَ فبتهبِط إلى الأرض ومعه الصُّور، وللصُّودِ رأس واحِدٌ وطرَفان، وبينَ طرّفِ كلَّ رأس منهما ما بين السَّماءِ والأرضِ، فإذا رأتِ المَلائِكةُ إسرافيلَ وقد هبَط إلى الدُنيا ومعه الصّور، فالوا: قد أذِنَ الله في مَوتِ أهلِ الأرض، وفي مَوتِ أهلِ السَّماء، قال: فبَهبِط إسرافيلَ بحَظيرَةِ بيتِ المقدِس ويستقبِل الكعبة، فإذا رأوه أهلَ الأرض، قالوا: قد أذِنَ الله في مَوتِ أهلِ الأرض، فلا يبقى في الأرض ذو مَوتٍ أهلِ الأرض، قال: فينفُخ فيه نَفْخَةً فيخرُج الصّوتُ من الطّرفِ الذي يَلي الأرض، فلا يبقى في الأرض ذو روحٍ إلّا صَعِق ومات، ويخرُج الصوتُ من الطرّفِ الذي يَلي السّماء، فلا يبقى ذو روحٍ في السماوات إلّا صَعِق ومات، ويخرُج الصوتُ من الطرّفِ الذي يَلي السّماء، فلا يبقى ذو روحٍ في السماوات إلّا صَعِق ومات،

قال: «فيقولُ الله الإسرافيلَ: يا إسرافيلُ مُتْ؛ فيموتُ إسرافيل، فيمكنون في ذلك ما شاء الله، ثمّ يأمّر الله السماوات فتَمورُ، ويَأْمُر الجِبالُ فتَسبر، وهو قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَمُورُ السّمَاءُ مَوْراً \* وَتَسِيرُ الجِبَالُ سَيْراً ﴾ (1) يعني تنبسط و﴿ تُبَدِّلُ الأَرْضُ غَيْرً الأَرْضِ ﴾ (1) يعني بأرض لم تُكتَسب عليها الذنوب، بارِزةِ ليس عليها جِبال ولا نَبات، كما دَحاها أوّل مرّة، وبُعيد عَرشه على الماء كماكان أوّل مرّة، مستَقِلاً بعظمته وقُدرَته وقال -: فعند ذلك ينادي الجبّار جَل جَلالُه بصَوتٍ مِن قِبَلِه جَهوري بُسمِع أقطار السماوات والأرضين: لِمَنِ المُلْكُ البَوْمَ؟ فلا يُجيبُه أخد، فعند ذلك يُجيبُ الجبّار عزّ وجل مُجيباً لنفسِه: فله الوَاحِدِ القَهَارِ؛ وأنا فَهَرتُ الخَلائق كلّهم وأمَنهم، إلى أنا الله الإ أنا وحدي، لا شريك لي ولا وزير، وأنا خَلقتُ خَلْقي يَبُدي وأنا أمنهم بمَشِيّتي، وأنا أحييهم بقُدْرَتي، قال: في السماوات فلا يبقى أحد في السماوات في الجبّار نفخة في الصّور، فيخرُج الصّوتُ من أحد الطّ فين الذي يلي السّماوات، فلا يبقى أحد في السماوات إلا حَييّ وقام كماكان، ويعود حَمَلَةُ العَرْش، وتُعرَض (اللهُ المِنْ الدُولِين الخَلاثِق للحِساب). قال: فرأيتُ عليً ابن الحُسّين (عنهما المُراكِم) يَبْكى عند ذلك بُكاءً شَدِيداً إلى المُولِين الخَسْين (عنهما المُولِين الحُسِين) عند ذلك بُكاءً شَدِيداً إلى المُنْسَن (عنهما المُنْ الله المُن الم

• 7/979 وعنه، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن جميل بن ذرّاج، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وإذا أراد الله أن يبعَث الخَلْق أمْطَرَ السَّماء على الأرضِ أربعينَ صَباحاً، فاجتمعتِ الأوصالُ وتبتَتِ اللَّحومُ وقد (١) أنى جَبْرَئيل (عبدالله) رسولَ الله (منناه عبدراله)، فأخذ بيّدِه وأخرَجه إلى البَقيع، فانتهى به إلى قَبْرٍ فصوَّتَ بصاحِبه، أنى جَبْرَئيل (عبدالله) رسولَ الله (منناه عبدراله)، فأخذ بيّدِه وأخرَجه إلى البَقيع، فانتهى به إلى قبر فصوَّتَ بصاحِبه فقالَ: قُمْ (١) بإذن الله؛ فخرَج منه رجُل أبيض الرأس واللَّحْية، يمسَح التُرابَ عن وَجهِه، وهو يقول: الحَمْدُ لله والله أكبر، فقال جَبْرَئيل: عُدْ بإذنِ الله، ثُمَّ انتهى به إلى قبر آخر، فقال: قُمْ بإذنِ الله؛ فخرج منه رجُل مُسْوَدَ الوَجْه، وهو

<sup>(</sup>۱) العلور ٥٢: ٩ و ١٠.

<sup>(</sup>۲) إبراهيم ١٤: ١٨.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: تحضر.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وقال.

<sup>(</sup>٣) في نسخة من «ط، ج، ي»: كن.

يقول: واحَسْرَتاه وأَتَبوراه، ثمّ قال له جَبْرَئيل: عُدّ، إلى ماكُنتَ فيه [بإذن الله]، فقال: يا محمّد، هكذا يُحشّرون يوم القيامة، فالمُؤمِنون يقولون: هذا القول، وهؤلاء يقولون ماترى.

اسأله عن النّسر، فقال النبيّ (من ه عبدانه): قال حُذَيفة: كان الناش بسألون رسول الله (من ه عبدانه) عن الحقير، وكنت أسأله عن النّسر، فقال النبيّ (من ه عبدانه): ويكونُ في آخِر الزّمانِ فِتَن كقِطَع اللّيل المُظلّم، فإذا غَضِب الله على أهل الأرض، أمر الله سبحانه وتعالى إسرافيل أن ينفّخ نفخة الصّغيّ، فينفُخ على غَفْلَة مِن النّاس، فَمِن الناس من هو في وطّيه، ومنهم من هو في سوقه، ومنهم من هو في سفّره، ومنهم من يوقع اللّقمة إلى فيه حتى يخدد ويصغن، ومنهم من يحدث صاحبته فلا يُبتم الكلمة حتى يموت، فتموت الخلائق كلهم عن آخِرِهم، وإسرافيل لا يفطع صَبْحتته حتى تفورَ عيونُ الأرض وأنهارُها ويناؤها وأشجارُها وجبالُها ويحارُها، ويدحُل الكُلّ بعضهم في بَعض في بَطن الأرض، والناش محمودٌ وصَرْعى، فعنهم من هو صريع على وجهه، وينهم من هو صريع على خدِّه، ومنهم من هو صريع على وجهه، وينهم من هو وتبوث وحمله من الله في فيه فيم وتموت ما أدرك به أن يبتلِعها، وتنقطعُ السّلاسِلُ التي فيها قناويلُ النّجوم، فتسوى بالأرض من شِدّةِ الزلزلة، وتموت ملائكة المعرض والكروبيون، ويهى جَبْريه والسُّرادِقات والصّافون والمُسَبِّحونَ وحملةُ العَرْش والكروبيم، وأملُ والكروبيون، ويهى جَبْريه وميكائيلُ وإسرافيلُ ومَلَكُ المَوتِ (مهماتهم).

فيقول الجَبّار جلّ بجلاله: يا مَلَكَ المَوت مَنْ بَقِي؟ وهو أعلم، فيقولُ مَلَكُ المَوتِ: سبّدي ومَولاي، بَقِيَ إسرافيل، وبَقِيَ بَجْبُرَثيل، وبَقِيَ مبكائيل، وبَقِيَ عبدُلا الضعيفُ مَلَكُ المَوت وهو خاضِعٌ خاشعٌ ذَليل، قد ذهبَتْ نَفسُه ليظُم ما عايَنَ مِنَ الأهوالِ، فيقولُ الجَبّارُ تباركُ و تعالى: انطلِق إلى جَبْرَثيل فاقبِض روحه؛ فينطلِق مَلَكُ المَوت إلى جَبْرَثيل الله الله من الأهوالِ، فيقولُ الجَبّارُ تباركُ و تعالى: انطلِق إلى جَبْرَثيل المستنبى، فيجِده ساجِداً ورائِعاً، فيقولُ له: ما أغفلك عَمّا يُرادُ بِكَ با مِسْكَين، قد ماتَ بنو آدم وأهلُ الدُنبا والأرضُ و الطبورُ والسِباعُ والنَّوامُ وسُكَانُ المسماوات وحملَةُ العَرشِ والكُرسيَ والسَّرادِقات وسُكَانُ مِسْدَرَةِ المُنْتَهي، وقد أمرَني المَولى بقَبْض روحِكَ. فينذَ ذلك يَبْكي جَبْرَئيل (عبدالنهم)، ويقول مُتَضَرَّعاً إلى الله يعلى الله عرق عليَ سَكَرات المَوت، فيَضُمّه مَلَك المَوتِ ضَمّةُ يَقبِضُ فيها روحَة، فيَخِرُ جَبْرَئيل (عبدالتهم) منها مَيّناً صَريعاً.

فيقول الجَبّار جَلَّ جَلالُه: مَنْ بَقِيَ يا مَلَك المَوت؟ وهو أعلم، فيقول: يا سَبّدي ومَولاي أنتَ أعلَم بمَن بَقي، بقي ميكائيل وإسرافيل وعَبدُك الضَعيفُ مَلَك المَوت. فيقولُ الجَبّار جَلَّ جَلالُه: انطَلِق إلى ميكائيل فاقيض روحه؛ فينطَلِق ملك المَوت إلى ميكائيل، كما أمرَه الله تعالى، فيَجِدهُ ينظر إلى الماءِ يَكيلُه على السّحاب، فيقولُ له: ما أخفَلُك يا مِسكين عَمّا يُرادُ بك، ما بَقِيَ لبّني آدَم رِزْقٌ ولا للأنعام ولا للوّحوش ولا للهوام، قد ماتَ أهلُ السّماوات وأهلُ الأرضِ وأهلُ الحُجُبِ والسُّرادِقاتِ وحَمَلهُ العَرْشِ والكُرسيّ وسُرادِقاتِ المَجْدِ والكَرّوبيّون والصافّون والمُسَبِّحونَ، وقد أمرَني رَبّى بقَبْضِ رُوحِك. فينذ ذلِك يَبْكي مِيكائيلُ ويتضرّع إلى الله تعالى ويسأله أن

يُهَوَّنُ عليه سَكَرات المَوت، فيحتَضِنُه مَلَكُ المَوتِ، ويَضْمُه ضَمَّةً يقبِضُ فيها روحَه، فيَخِرّ صَريعاً مَبَّتاً لاروحَ فيه.

فيقول الجَبّار عزّ وجلّ: من بَفِي با مَلَك المتوت؟ وهو أعلَم، فيقول: مَولاي وسبّدي، أنتَ أعلَم بِمَن بفي، بقي اسرافيل وعبدُك الضّعيفُ مَلَكُ المتوت، فيقولُ الجَبّار تبارك وتعالى: انطَلِق إلى إسرافيل فاقبِض روحَه، فينطَلِقُ مَلك المتوت إلى إسرافيل، كما أمره الجبّار، فيقولُ له: ما أغفَلك با مِشكين عمّا يُرادُ بك، قد ماتَ الخَلاثق كنعطَلِقُ مَلك المتوت إلى إسرافيل، كما أمره الجبّار، فيقولُ إسرافيل: شبحانَ مَن قهر العِبادَ بالمتوت، شبحانَ مَن تفرُّد كلّهم، وقد أمرَني ربّي ومولاي أن أقبِضَ روحَك. فيقولُ إسرافيل: شبحانَ مَن قهر العِبادَ بالمتوت، شبحانَ مَن تفرُّد بالبَقاء، ثمّ يقول: مَولاي هون عليّ سكراتِ المتوت، مَولاي هون عليّ مَرارَة المتوت، فيقرن عليّ مَرارَة المتوت، فيقرن عليّ مَرارَة المتوت، فيقضمه مَلكُ المتوتِ ضَمَّةً يقيضُ فيها روحَه، فيَخِرُ مَيَّتاً صَرِيعاً.

فيقولُ الجَبّارُ جَلَ جَلالُه: مَن بَفِي يا مَلك المَومَن؟ وهو أعلم، فيقولُ: أنتَ أعلَم ياسيَدي ومَولاي بِمَن بقي، بفي عبدُك الضَعيفُ مَلَكُ المَوت. فيقولُ الجَبّار: وعِزْني وجَلالي لأذِبقَنْكَ مِثْلُ ما أذَقْتَ عِبادي، الْطَلِقُ بين الجَنّه والنّار ومُتْ، فينطلِقُ بين الجَنّة والنار فيصيحُ صَبْحَة، فلولا أنَ الله نبارك ونعالى أماتَ الخَلاثِقَ لَماتوا عن آخِرِهم من شِدَّةِ صَبْحَةِ مَلَكِ المَوت، فيموتُ، فتبقى السّماواتُ خالِبَةً مِن أملاكِها، ساكِنةُ أفلاكُها، وتبقى الأرضُ خالِيةً مِن أملاكِها، ساكِنةُ أفلاكُها، وتبقى الأرضُ خالِيةً مِن أملاكِها وجنّها وطَيْرِها وهوامّها وسِباعِها وأنعامِها، ويبقى المُلكُ شو الواحِدِ القهّارِ الذي خلَقَ اللّهل والنّهار، فلا يُرى أنسِها وجِنُها وطَيْرِها وهوامّها وسِباعِها وأنعامِها، ويبقى المُلكُ شو الواحِدِ القهّارِ الذي خلَقَ اللّهل والنّهار، فلا يُرى أنسها وجنّها وطَيْرِها وهوامّها وسِباعِها وأنعامِها، ويبقى المُلكُ شو الواحِدِ القهّارِ الذي خلَق اللّهل والنّهار، فلا يُرى أنسِها وحِنْها وطَيْرِها ومَوامّها وسِباعِها وأنعامِها، ويبقى المُلكُ شو الواحِدِ القهّارِ الذي خلَق اللّهل والنّهار، فلا يُرى أنسِه ولا يُحَسّ حَسِيس (١)، قد سكنتِ الحَركاتُ، وخمَدتِ الأصواتُ، وخلَتْ مِن سُكَانها الأرضُ والسَماواتُ. في يقول الله تبارك وتعالى للدُنها: يا دُنها، أين أنهارُك، وأينَ أشجارُك، وأين سُكَانك، وأين سُكَانك، وأين وأين عُمّارُك، وأين أنهارُك، وأين أنه وألك، وأين أنهارُك، وأين أنهار

ثمّ يفول الله تبارك وتعالى للدُنيا: يا دُنيا، أين أنهارُك، وأينَ أشجارُك، وأين سُكَانُكِ، وأينَ عُمّارُكِ، وأين المُلوكُ، وأينَ أبناءُ المُلوكِ، أينَ الجَبابِرَةُ وأبناءُ الجَبابرَةِ، أينَ الَذين أكلوا رِزْقي و تقَلَبوا في نِعْمَتي و عبَدوا غيري، لِمَنِ المُلكُ اليومَ؟ فلا يُجيبُه أحَد. فيقول الله تعالى: للهِ الواجِدِ الفّقار.

فَتَبَقَى الأَرْضُونُ والسماوات ليس فيهنّ مَن يَنظِقُ ولا مَن يَتَفَسَ، ما شاء الله من ذلك و قد قبل: تبقى أربعينَ يوماً وهو مِقدارٌ ما بينَ النَفْخُنَين، ثمّ بعد ذلك يُنزِلُ الله تعالى من السَّماءِ السابعة بَحْراً، يقالُ له بَحْر الحَيَوان، ماؤه يُشيه مَنِيَّ الرَّجالِ، يُنزِلُه رَبِّنا أربعين عاماً، فيَشُقَ ذلِك الماءُ الأرضَ شَقاً، فيد حُل تحتَ الأرضِ إلى العِظامِ البالية، فتَنبُتُ بذلك الماء كما يَنبُت الزَرعُ بالمَطر، قال الله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاعَ بُشْراً بَيْنَ يَدَى رُخْمَتِهِ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ كَذَلِك يُخْرِجُ المَوْتَىٰ ﴾ (١) الآية، أي: كما أخرَج النباتَ بالمَطرِ كذلك يُخرِج بماء الحَيوان، فتجتمِعُ العِظامُ والعُروق واللَحومُ والشّعورُ فيرجِعُ كلّ عُضوٍ إلى مَكانِه الذي كان فيه في الدنبا، فتَرجعُ كلُّ شَعْرَةُ إلى هَيْفَتِها الّتي كانت في دارِ الدُنيا، فتَلتَيْمُ الأجسادُ بقُدَرة الله جَلّ جَلالُه، وتَبْقى بلا أرواح.

ثمّ بقول الجَبّار جَلَ جلاله: لَبُبعَث إسرافيل؛ فيقوم إسرافيلُ حَيّاً بقُدرَةِ الله تعالى، فيقولُ أَلجَبّار لإسرافيل: التَقِم الصُّورَ، والصُّورُ قَرْنٌ من نورٍ فيه أنقابٌ على عَدْدِ أرواحِ العِباد، فتحتَمِعُ الأرواحُ كلَها فتُجعَل في الصّور، ويأمّر الجَبّار إسرافيلَ أنْ بَقومَ على صَخْرَةِ بيتِ المَقْدِس، ويُنادي في الصَّور، وهو في فَمِه قد التَقَمه، والصَخرةُ أقرَبُ ما

<sup>(</sup>١) الحسيس: الصوت الخفي. «أقرب الموارد . حسس . ١: ١٩١١.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ٥٥.

في الأرض إلى السّماء، وهو قوله تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِعْ يَوْمَ يُنَادِ المُنَادِ مِن مُّكَانِ قَرِيبٍ ﴾ "، ويقول إسرافيلُ في أوّل نِدائه: أينها العِظامُ البالية، واللّحومُ المُنقَطِعة، والشّعورُ المُتَبَدِّدة، والشّعور المُلتَزِقَة، ليقُمْنَ إلى العَرْضِ على المَلك الدّيّان ليُجازيكم بأعمالِكم؛ فإذا نادى إسرافيلُ في الصُّور، خرّجَتِ الأرواعُ من أنقابِ الصُّورِ، فَتَنْتَشِرُ بين السّماء والأرض كأنّها النّحُلُ يخرُج مِن كلّ نَقْبٍ، ولا يخرُج من ذلك النّقبِ غيره، فأرواعُ المؤمنين تخرُج من أنقابها نائِرةً بنورِ الإيمان وينورِ أعمالِها الصّالِحة، وأرواعُ الكُفّارِ تخرُج مُظلِمةً بظُلْمَةِ الكُفْرِ، وإسرافيلُ يُديمُ الصَّوتَ، والأرواعُ قدِ انتشرَت ما بين السّماء والأرض، ثمّ تدخل الأرواعُ إلى الأجسادِ، وتدخل كلّ روحٍ إلى الصّوتَ، والأرواعُ قي الأجسادِ كما يَدِبُ السُّمُ في المَلسوعِ حتى تَرجعَ إلى جَسَدِها الذي فارقَتْه في دارِ الدُنبا، فتَدِبُ الأرواعُ في الأجسادِ كما يَدِبُ السُّمُ في المَلسوعِ حتى تَرجعَ إلى أجسادِها كما كانت في دارِ الدُنبا، فتَدِبُ الأرض مِن قِبَلِ رؤوسهم، فإذا هم قِبامٌ ينظرون إلى أهوالي القيامة وطَوامُها، وإسرافيلُ (عبدائيل) ينادي بهذا النِداء، لا يَقطَعُ الصّوتَ ويَمدّه مَذاً، والخَلائِقُ بتبَعون صَوتَه، والنيرانُ تَسوقُ الخَلائِقُ إلى أرضِ المَحْشَر.

فإذا خرّجوا من فَبورِهم، خرّج مع كل إنسانِ عملُه الذي كان عَمِلَهُ في دارِ الدُنيا، لأنَّ عَمَلَ كُلَ إنسانٍ بصحبه في قبْرِه، فإذا كان العبدُ مُطيعاً لربّه وعَمِل عملاً صالِحاً، كان أنبسه في الدُنيا، وكان أنبسه إذا خرّج من قبرِه بوم خشْرِه، يؤنسُه مِن الأهوالِ ومِن هُمومِ القيامة، فإذا خرّج مِن قبْرِه يقولُ له عملُه: يا حَبيبي، ما عليك من هذا شيء، ليس يُراد به مَن أطاعَ الله، فإنّما يُراد به إلا مَن عَصى الله وخالَف مولاه، ثمّ كذّب آياته واتّبَع هواه، وأنت كنت عَبْداً مُطيعاً لِمَولاك مُتَبِعاً لنبيًك تارِكاً لِهَواك، فيما عليك اليوم مِن هم وخوفٍ حتى تدخّل الجنّة. وإذا كانَ العبدُ خاطِئاً و عاصِباً لذي الجلالِ، ومات على غير تَوبيَّة وانتقالِ، فإذا خرّج المَغرورُ المسكينُ مِن قبْرِه ومعه عَملُه السّوء خاطِئاً و عاصِباً لذي الجلالِ، ومات على غير تَوبيَّة وانتقالٍ، فإذا خرّج المَغرورُ المسكينُ مِن قبْرِه ومعه عَملُه السّوء الذي عَمِلَه في دارِ الدُنيا، وكان قد صَجِبَه في غَيْرِه، فإذا نظر إليه العبدُ المُغتَرُّ يَراهُ أسود فظيعاً، فلا يَمرّ على هَوْلٍ ولا نارٍ و لا بِشَيءٍ مِن هُموم يوم القيامة إلّا قال لَهُ عَملُه السّوء: يا عَدوّ الله، هذا كُلُه لك، وأنتَ المُراد به).

١٩٩٢٩٢ محمد بن يعقوب: بإسناده، عن عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، قال: اجتَمعتُ [أنا] والشيخ أبو عمرو (رجمانه)، عند أحمد بن إسحاق، فغمَزني أحمد بن إسحاق أن أسأله عن الخَلف، فقلت له: يا أبا عمرو، إنّي أريد أن] اسألك عن شيء وما أنا بشاكٌ فيما أريد أن أسألك عنه، فإنّ اعتِقادي وديني أنّ الأرض لا تَخلو من حُجّةٍ إلّا إذا كان قبل القيامة بأربَعين يوماً، فإذا كان ذلك رُفِعَتِ الحُجّةُ وأُغلِقَ بابُ النّوبَةِ، فلم يَكُ ينفَعُ نَفْساً إيمانها لم تكن آمنت مِن قبل أو كسبت في إيمانها خيراً، فأولئِك أشرارُ من خَلَق الله عزّ وجلّ، وهم الذين تقومُ عليهم القيامة.

(۳) سورة ق ۵۰: ۱۱.

٤ ـ الكافي ١: ١/٢٦٥.

سورة الرُّمَر (۳۹) ...... ۳۲۰ .... ۳۲۳ .... ۳۲۳ ....

قوله تعالى:

### وَأَشْرَقَتِ الأَرْضُ بِـنُورِ رَبِّهَـا وَوُضِعَ ٱلْكِتَـابُ وَجِىٓءَبِـالنَبِيِّينَ وَالشُّهَداءِ وَقُضِىَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ [ ٦٩ ]

1/9۲۹۳ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد، قال: حدّثني القاسم بن الرَّبيع، قال: حدّثنا صَبّاح المَدائِنيّ، قال: حدّثنا المُفَضّل بن عُمّر، أنّه سَمِع أبا عبدالله (طبائتهم) يقولُ في قوله تعالى: ﴿ وَأَشْرَقَتِ الأَرْضُ بِنُودِ رَبِّهَا ﴾، قال: ﴿ رَبُّ الأرض يعني إمام الأرض».

قلت: فإذا خرَج يكون ماذا؟ قال: وإذن يستَغني الناسُ عن صَوءِ الشَّمسِ ونورِ القَمر ويجتزون بنورِ الإمام، ١٠٩٩٤ محمّد بن يعقوب: عن عِدَة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن الحسين بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن أبي عَبَيْدَة الحَدَّاء، عن نُوير بن أبي فاخِتَة، قال سمِعتُ عليّ بن الحسين (علهماالله) يُحَدِّثُ في مسجِد رسول الله (مدناه عله والحاله) يحدُّثُ النّاسَ، ويقول: إذا كانَ رسول الله (مدناه عله والمناه النقل المناسَ عن حُفَرِهم غُرلاً بهما (١٠) مجرداً مُرداً في صَعيدٍ واجِد يسوقهم النور و يومُ القبامة بعَث الله ثبارك وتعالى الناسَ عن حُفَرِهم غُرلاً بهما (١٠) مجرداً مُرداً في صَعيدٍ واجد يسوقهم النور و تجمعهم الظلمة حتى يَقِفوا على عَقَيةِ المَحْشَر، فيركب بعضُهم بعضاً، ويزدَجمون دوبَها، فيُمنعون من المُضيّ، فتشتد أنفاسُهم، ويكثر عَرَقُهم، وتَضِيقُ بهم أمورُهم، ويستد صَعيهم، وترتفعُ أصواتُهم، قال: وهو أوَّلُ هَوْلٍ عِن أهرالي يومِ الفيامة، قال: فيُسرِف الجبّار تبارك وتعالى عليهم من فوق عَرشِه في ظِلالٍ من المَلائكة، فيأمُر مَلكاً من أهرالي يومِ الفيامة، قال: فيُسرِف الجبّار تبارك وتعالى عليهم من فوق عَرشِه في ظِلالٍ من المَلائكة، فيأمُر مَلكاً من الملائكة فينادي فيهم: يا مَعضَر الخَلاث، أنصِتوا واسمعوا مُناهري الجبّار. قال: فيسمَع آخِرُهم كما يسمَع أولُهم، قال: فيَسْرُف الجبّار تبارك وتعالى عليهم (٢)، وتَضْطَرِتُ فَراقِطُهم، وتفزّع قلوبُهم، ويرقمون رؤوسهم إلى قال: فيتد ذلك يقول الكوني عِفايَي عِفاية عليهم، وتفزّع علوبُهم، منذ إلى الجبّار عرق ذكره الحكم المقلقة المنومُ عندي عليهم بيتكم بعدلي وقسطي، لا يُظلّم اليومَ عندي أحد، اليومَ آخُذُ للضّعيفِ مِن الفَويُّ بحَقّه، ولصاحبِ المَظلّمة بالمَطلّمة، بالقِصاص من المحسنات اليومَ عندي أنيه، ولمنات مؤليم، ولا يجوز هذه العقبة اليومَ عندي ظالِم، ولا مَن لأحدٍ عنده مَظلُمة وللمَنات، وأثيبُ على الهِباتِ، ولا يجوز هذه العقبة اليومَ عندي ظالِم، ولا مَن لأحدٍ عنده مَظلُمة، ولا مَن المَويَة، ولماحب المَظلّمة، ولمَن لأحدٍ عنده مَظلِمة، ولا مَن المَوية، ولماحب المَظلّمة ولا مَن لأحدٍ عنده مَظلِمة، ولمنات المَنْ المُنه على طالهُباتِ، ولمنات المُنابِ المَنْ المَنْ المَنْ ولمنات المَنْ المَنْ المَنْ ولمنات المَنْ على طالهُ المنات المُنْ المَنْ المَنْ ولمنات المَنْ المَنْ المَنْ الم

سورة الزُّمَر آية . ٦٩ ـ

١ ـ تقسير القمي ٢: ٢٥٣.

۲ ـ الكافي ٨: ٧٩/١٠٤.

<sup>(</sup>١) الغُرُّل: جمع الأغَرَل، وهو الأقلَف، والقُرُلَة: القُلْفَة، والبُهم: جمع بَهِيم، وهو في الأصل الذي لا يخالط لونه لونُ سواه، يعني ليس فيهم شيء من العاهات والأعراض التي تكون في الدنيا كالقمى والقور والقرج وغير ذلك، وإنّما هي أجساد مصحّحة لخُلود الأبد في الجنّة أو النار. وقال بعضهم في تمام الحديث: «قيل: وما البُهم؟ قال: ليس معهم شيء»، يعني من أعراض الدنيا، وهذا [لا] يخالف الأول من حيث المعنى. «النهاية ١: ١٦٧، ٣: ٢٦٢».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أبصارهم،

يَهَبُها صاحِبُها، وأُثيبُه عليها، وآخُذ له بها عند الحِساب، فتَلازموا أيّها الخَلائق، وآطلُبوا مَظالِمَكم عند مَن ظلَمَكُم بها في الدُنيا، وأنا شاهِدُكم عليها (٣)، وكَفى بي شهيداً. قال: فيتَعارَفون ويَتلازَمون، فلا يبقى أحَدُّ له عند أحَدٍ مَظْلِمَة أو حَقّ إِلَا لَزِمَه بها.

قال: فيمكنون ما شاء الله، فيشتد حالهم، ويكثر عرقهم، ويشتد غمّهم، وترتفع أصواتهم بضجيج شديد، فيتمتّون المتخلص ينه بتراكي مظالِمهم لأهلها، قال: ويطلع الله عرّوجل على جهدهم، فينادي مناد من عند الله تبارك وتعالى، يسمع آخِرَهم كما يسمع أوّلهم، يا معشر الخلائق، أنصتوا لداعي الله تبارك وتعالى و آسمعوا، إنّ الله تبارك وتعالى يقول لكم: أنا الوّهاب، إن أحبَبْتُم أن تواهبوا فتواهبوا، وإن لم تواهبوا أخذتُ لكم يمظالِمكم؛ قال: فيفرَحون بذلك لشِدَّة جهدهم، وضِيق مشلكِهم وتزاحُمهم، قال: فبهب بعضهم مظالِمهم رّجاء أن يتخلصوا مِمّا فيفرَحون بذلك لشِدَّة بهدول: يا ربّ مظالِمنا أعظم من أن نقبها؛ قال: فبنادي مناد من يقفاء المعرش: أين رضوان خازن الجِنان، جِنان الفِردوس، قال: فيأمره عزّوجل أن يُطلِع من الفِردوس قصّراً من فِضة بما فيه من الأبنية والخدّم، قال: فينادي مناد من عند الله تبارك وتعالى: يا معشر الخلائق، والمفروا إلى هذا القصر؛ قال: فيتون رؤوسهم، فكلهم يتمتناه، قال: فينادي مناد من عند الله تبارك وتعالى: يا معشر الخلائق، هذا لِكُلُّ مَنْ عَفا عن مُوْمنٍ، قال: فيتعون كلهم إلا القليل، قال: فينادي مناد عند الله تبارك وتعالى: يا معشر الخلائق، ولا يجوز إلى ناري اليوم ظالِمٌ ولا من لأحد من المسلمين عنده مظلِمة من آخذَه ما منه عند الحساب، أيها الخلائق استعدول للحساب.

قال: ثمّ بُخلَي سبيلهم، فينطَلِقون إلى العقبة، يَكُوُدُ (٥) بعضُهم بعضاً حتّى ينتَهوا إلى العَرَصَةِ، والجَبّارُ تبارك وتعالى على العَرْشِ، قد نُشِرَتِ الدَواوينُ، ونُصِبَتِ المَوازين، وأحضِرَ النبيّون والشُهداء، وهم الأثمة يشهَدُكل إمامٍ على أهلِ عالَمِه بأنّه قد قام فيهم بأمرِ الله عزّ وجلّ، ودَعاهُم إلى سبيل الله،

قال: فقال له ربحل من قُرَيش: يا ابنَ رسول الله، إذا كان للرجلِ المؤمنِ عند الربحلِ الكافِرِ مَظْلِمَة، أيّ شيء يأخذ مِن الكافر، وهو من أهلِ النار؟ قال: فقال له عليّ بن الحسين (على التلام): (يطرح عن المسلم من سبّثاته بقدر ما لهُ على الكافِر، ويُعذّب الكافِر بها مع عَذابِه بكُفرِه عَذاباً بقدر ما للمُسلِم قِبَله مِن مَظْلِمَة،

قال: فقال له القُرَشيّ: فإذا كانتِ المَظْلِمَةُ لمُسلمِ عند مُسلمٍ، كيف تؤخّذُ مَظْلِمَتُه من مُسلمٍ؟ قال: «يُؤخّذُ للمَظلومِ من الظالِم مِن حَسَناتِه بقُدر حَقّ المَظلومِ، فتُزاد (٢٠ على حسنَاتِ المَظلوم».

قال: فقال له القُرَشي: قإنْ لم يَكنْ للظالِمِ حَسَنات؟ قال: هإن لم يكن للظالِم حَسَنات، فإنّ للمَظلومِ سيّثات،

<sup>(</sup>٣) في المصدر: شاهد لكم عليهم.

<sup>(</sup>٤) أي جوانبه وأطرافه.

<sup>(</sup>٥) كَرَدَهم: ساقهم وطّرَدَهم. «لسان العرب ـ كرد ـ ٣: ٢٧٩».

<sup>(</sup>٦) في «ج، ي»: فيزداد.

سورة الزُّمَّر (٣٦) ....... ٢٣٥

يؤخذ مِن سيّنات المَظلومِ، فَتُزاد (٧) على سيّنات الظالم،

٣/٩٢٩٥ على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِتَابُ وَجِيَّ بِالنّبِيِّينَ وَالشُّهَداءِ ﴾ قال: الشهداء: الأثمة (طبه المناه)، والدّليلُ على ذلك قوله تعالى في سورة الحَجّ: ﴿ لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا - أَنْتُم بَا الْأَمْة (طبه النّام)، والدّليلُ على ذلك قوله تعالى في سورة الحَجّ: ﴿ لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا - أَنْتُم بَا مَعْشَر الأَيْمَة - شُهَدَآءَ عَلَىٰ آلنّاسِ ﴾ (١).

قوله تعالى:

#### وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا -إلى قوله تعالى - فادخُلُوها خَالِدِينَ [ ٧٣ ]

١/٩٢٩٦ عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَىٰ الجَنَّةِ زُمَراً ﴾ أي جماعة
 ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءُوهَا وَقَتِحَتُ أَبْوَابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنْتُهَا سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ ﴾ أي طابت مواليدُكم، لأنه لا يدخل الجَنّة إلّا طبّب المتولِد ﴿ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ ﴾.

٢/٩٢٩٧ - قال أمير المؤمنين (عليه النه): «إنّ فلاناً وفلاناً وفلاناً غصّبونا حقّنا، واشتَروا به الإماء وتزَوَّجوا به النَّساء، ألا وإنّا قد جعَلنا شيعتَنا من ذلِكَ في حِلَّ لتَطِيبَ مَواليدُهم».

قوله تعالى:

## الحَمْدُ اللهِ ٱللَّذِي صَدَقَنَا وَعُلَوْ إِلَى قُولُهُ تَعَالَى وَالْحَمْدُ اللهِ رَبِّ العَالَمِينَ [٧٥-٧٥]

١/٩٢٩٨ - وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الساسلام، في قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ يَهِ ٱلَّذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ وَأَوْرَثَنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاءُ ﴾: «يعنى أرض الجنّة».

٢/٩٢٩٩ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: حدّثني أبي، قال: حدّثنا إسماعيل بن هَمّام، عن أبي الحسن (عليه السّلام)،

سورة الزُّمَر آية . ٧٣ .

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٥٤.

<sup>(</sup>٧) في «ط» نسخة بدل: فيزداد

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٣.

<sup>(</sup>۱) الحج ۲۲: ۸۷.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٥٤.

سورة الزُّمَر آية ـ ٧٤.٧٤.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٤.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٤.

قال: «لمَا حضَر عليٌ بن الحسين (مبهماانلام) الوفاة أغميَ عليه ثَلاث مرّات، فقال في المرَّةِ الأخيرة: ﴿ ٱلْحَمْدُ فِهِ ٱلَّذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ وَأَوْرَثَنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاءٌ فَيْعْمَ أَجْرُ العَامِلِينَ ﴾ ثمّ مات (عبدائنلام)».

٣/٩٣٠٠ قال عليّ بن إبراهيم: ثمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَتَرَىٰ الْمَلَاثِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ العَرْشِ ﴾ أي مُحيطين حولَ العَرْش ﴿ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِالحَقِّ ﴾ كناية عن أهل الجنّة والنار، وهذا ممّا لفظه ماض ٍ أنّه قد كان (١)، ومعناه مستقبل أنّه يكون (١)، ﴿ وَقِيلَ الحَمْدُ فِهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾.

المارة المفيد في (الإختصاص): في حديث رسول الله (منزة مدراته)، في سؤال عبدالله بن سَلام، قال الله (منزة مدراته)، في سؤال عبدالله بن سَلام، قال (منزة عبداله): وأما الستّة عشر فستّة عشر ضفاً من الملائكة حافين من حَولِ العَرْشِ، وذلك قوله تعالى: ﴿ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ العَرْشِ ﴾ ١.

البند الممارة على المورد على المورد من أحاديث على بن الجعد، عن شُعْبَة، عن قتادة في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَتَرَىٰ المَلَائِكَةَ حَافَينَ مِنْ حَوْلِ العَرْشِ ﴾ الآية، قال أنس: قال رسول الله (من الدعية الماكانت ليلة المعراج نظرتُ تحت العَرْشِ أمامي، فإذا أنا يعلي بن أبي طالب قائم أمامي تحت العَرْشِ، يُسَبِّح الله ويقدِّسه، فلت: يا جبر ثبل سبَقني علي بن أبي طالب؟ قال: لا، لكني أخبِرك يا محمد، أنّ الله عزّ وجل يُكثِرُ من النّناء والصلاة على علي بن أبي طالب (عبدالتلام)، فخلق الله تعالى علي بن أبي طالب (عبدالتلام)، فخلق الله تعالى هذا الملك على صورة علي بن أبي طالب (عبدالتلام)، فخلق الله تعالى هذا الملك على صورة علي بن أبي طالب (عبدالتلام)، نوعة أهل يَشْتُكُن بُن شَوقُه، وجعَل تسبيح هذا الملك وتقديسه وتحميدَه (\*) ثواباً لشِيعة أهل يَشْتُكُن المحمّد»، الخبر.

وهذا من طريق المخالفين، والروايات في خُلُل الله شبحانَه مَلَكاً على صورَةِ عليّ بن أبي طالب(عبدالله) مُتكثّرة من طريق الخاصّة والعامّة، ليس هذا موضِّع ذكرها

مرزخت تكيية زروس

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٢٥٤.

<sup>(</sup>١) (أنَّه قد كان) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٢) (أنَّه يكون) ليس في المصدر.

<sup>1</sup> ـ الإختصاص: ٤٧.

٥ - المناقب ٢: ٢٣٣.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي»: تمجيده.

#### المُشتَدرك

#### (شورةُ الزمر)

فوله تعالى:

#### أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ العَذَابِ [ ١٩ ]

ا محمد بن إسحاق، عن عليّ بن محمد، عن بعض أصحابه، عن آدم بن إسحاق، عن عبدالرزاق بن مهران، عن الحسين بن مبمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر (عبدالنلام) وساق الحديث إلى أن قال .: دوليست تشهد الجوارح على مؤمن، إنّما تشهد على من حقّت عليه كلمة العذاب، فأمّا المؤمن فيُعطئ كتابه بيمينه.

قوله تعالى:

#### مالى: وَيُنَجِّى اللهُ اللَّذِينَ آتَّقَوْا بِمَفَّازَتِهِمْ لَا يَـمَسُّهُمُ السَّوءُ وَلَا هُـمَ يَحْزَنُونَ [ ٦٦]

۱ ـ (تحف العقول): عن الحسن بن عليّ (طبهائله) ـ في حديث ـ قال: «وأوصاكم بالتّقوى، وجعل التّقوى منتهى رضاه، والتّقوى باب كلّ توبة، ورأس كلّ حكمة، وشرف كلّ عمل، بالتقوى فاز من فاز من المتقين، قال الله تبارك ونعالى: ﴿ وَيُنَجّى اللهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ

مستدرك سورة الزمر آية . ١٩ ـ

١ ـ الكافي ٢: ١/٢٧

مستدرك سورة الزمر آية ـ ٦١ ـ

۱ ـ تحف العقول: ۲۳۲ (۱) النبأ ۷۸: ۲۱. ٩

مرز تتحقیقات کامپیقی فرطان میسددی مرز تتحقیقات کامپیقی فرطان میسددی

## شُورَةُ المؤمن

#### فضلها

عن جعفر بن محمّد الصادق (عب الندم)، قال في الحَوامِيم فَصْلاً كَثيراً، يَطولُ الشّرْحُ فيها (١).

1/9٣٠٣ - ابن بابويه: باسناده، عن أبي الصَبّاح، عن أبي جعفر (طبالتلام)، قال: ومن قرأ خَم المؤمن في كلّ لبلةٍ، غفَر الله له ما تقدّم من ذنبه و ما تأخّر، وألزّمه كلمِةَ التّقوى، وجعَل الآخِرَة له خَيراً من الدُّنباء.

٢/٩٣٠٤ - ومن (خواصّ القرآن): رُوي عن النبيّ (ملزاله طاء آله) أنّه قال: ومن قرأ هذه السورة لم يقطّع الله رجاءًه يومَ القِيامَة، ويُعطى ما يُعطى الخائفون الّذين خافوا الله في الدنيا؛ ومن كتّبها وعلّقها في حائِطِ بُستانٍ اخضَرَّ وَنَما، وإن كُتِبَتَ في خانات، أو دُكَانٍ، كَثُر الخَير فيه وكَثُر البّيعُ والشِراء».

٣/٩٣٠٥ - وقال رسول الله (مـ آن الله مـ وآنه): ومَن كَتبَها وعَلَقها في بُستان أَخْضَرٌ وَنمَا، وإنَّ تركها في دُكَّانٍ كَثُر معَه البيعُ والشِراء،

2/٩٣٠٦ وقال الصادق(عبدائنلام): «مَنْ كَتَبَها لَبلاً وَجَعَلْها في حَائِطٍ أو بُستانٍ كَثُرَت برَكَتُه وأخْضَرً وأزهَرَ وصارَ حَسَناً في وَقَتِه؛ وإنْ تُوِكَت في حائِطِ دُكَانٍ كَثَر فيه البَيْع والشِراء؛ وإن كيْبَتْ لإنسانٍ فيه الأدرَة <sup>(۱)</sup>، زال عنه ذلك وبرئ». وفيل: الأُدرة طَرَف من السّوداء، والله أعلم.

سورة المؤمن . فضلها .

١ - ثواب الأعمال: ١١٣.

..... 7

..... 1

..... 5

<sup>(</sup>۱) مراد المؤلف أنّه (عليه التلام) ورد عنه أحاديث كثيرة في فضل الحواميم، وليس مراده إخراج نصّ قول الإمام (عبه التلام)، انظر: ثواب الأعمال: ١٩١٤، نور الثقلين ٤: ٦/٥١٠.

<sup>(</sup>١) الأدرَّةُ، بالضّم: نَفخّةٌ في الخُصيّة. «النهاية ١: ٣١».

وإنْ كُتِبَت وعُلِّقت على مَن به دَمامِل زالَ عنه ذلك؛ وكذلِك للمَفروق (") يَزول عنه الفَرَق؛ وإذا عُجِن بمائها دَفيق، ثمّ يُبُّس حتى يَصير بمنزِلَة الكَعك، ثم يُدَقَّ دَقاً ناعِماً، ويُجعَل في إناءٍ ضَيَّق مُغَطَّى، فَمنِ احتاجَ إليه لِوجَعِ في فؤادِه أو لِمُغْمَى عليه، أو لِمَعْشَى عليه، أو وَجَع الكَيِد أو الطُحال، يَستَفُ منه، بَرِئَ بإذنِ الله تعالى.



.

<sup>(</sup>٢) الفَرْق: الخوف. «لسان العرب ـ فرق ـ ١٠: ٢٠٤».

قوله تعالى:

### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمْنِ آلرَّحِيمِ حمّ \* تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ [ ١ - ٢ ]

1/9٣٠٧ - ابن بابَوَيه، قال: أخبرنا أبو الحسين محمّد بن هارون الزَنْجاني، فيماكتَب إليّ على يدّي عليّ بن أحمد البغدادي الوّرّاق، قال: حدّثنا مُعاذ بن المُثَنّى العَنْبَريّ، قال: حدّثنا عبدالله بن أسماء، قال: حدّثنا جُويْرية، عن شفيان بن سعيد النّوري، عن الصادق (عبدالله)، قال له: أخيرني يابن رَسولِ الله (منّناه عبدواته) عن ﴿حمّ ﴾ و عن شفيان بن سعيد النّوري، عن الصادق (عبدالله)، قال له: أخيرني وأمّا ﴿حمّ \* عَسَقَ ﴾ فمَعناه الحَليم المُثيب المُثيب العالِم السّميع القادِر القويّ.

قوله تعالى:

#### الى: غَافِرِ الذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ -إلى نوله تعالى - فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ [ ٣-٥ ]

١/٩٣٠٨ على بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ غَافِرِ الذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ ﴾ ذلك خاصة لشبعة أمير المؤمنين (طبالتلام)، ﴿ فِي الطَّوْلِ لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ إِلَيْهِ المَصِيرُ ﴾، وقوله: ﴿ مَا يُجَادِلُ فِي ءَايَاتِ اللهِ هُم المُومنين (طبالتلام)، ﴿ فِي الطَّوْلِ لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ إِلَيْهِ المَصِيرُ ﴾، وقوله: ﴿ مَا يُجَادِلُ فِي ءَايَاتِ اللهِ هُم الأَنمَة (طبهم التلام)، ﴿ إِلَا اللَّذِينَ كَفَرُواْ فَكَلا يَغْرُونَ تَقَلَّبُهُمْ فِي البِلادِ \* كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَالأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ الأنمة (طبهم أينا أَخَذُوهُ ﴾ يعنى يفتلوه ﴿ وَجَادَلُوا بِالبَاطِلِ ﴾ وهم أصحابُ الأنبياء الذين تحزّبوا ﴿ وَهَمَّتْ كُلُّ أُمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ ﴾ يعنى يفتلوه ﴿ وَجَادَلُوا بِالبَاطِلِ ﴾

سورة العؤمن آية - ١ - ٢ -

١ ـ معاني الأخبار: ١/٢٢.

(۱) الشورى ٤٢: ١ و ٢.

سورة العؤمن آية ـ ٣ ـ ٥ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٤.

٧٤٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

أي خاصموا ﴿ لِيُدْحِضُوا بِهِ الحَقُّ ﴾ أي يُبطِلوه ويدنَعوه ﴿ فَأَخَذْتُهُمْ فَكَيْفِ كَانَ عِقَابٍ ﴾.

قوله تعالى:

وَكَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَىٰ آلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ النَّارِ

\* آلَّذِينَ يَحْمِلُونَ آلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ

وَيُوْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمةً

وَيُوْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمةً

وَعِلْماً - إلى نوله نعالى - العَلِي الكَبِيرِ [٦-١٢]

١/٩٣٠٩ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد البَرْقِيّ رفعه، قال: سأل الجاثليقُ أميرَ المؤمنين (مبهاتلام)، وكان فيما سأله أن قال له: أخبِرني عن الله عزّ وجلّ، أين هو؟

فقال أميرُ المؤمنين (عدالتهم): «هو هاهنا و هاهنا، وفوق وتحت، ومحيط بنا ومقنا، وهو قوله تعالى: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ فَكَلاَثُة إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَعْسَة إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَاكَاتُوا﴾ (١) فالكرسيُّ محيطٌ بالسماوات والأرض وما بينهما وما تحت الثرى ﴿ وَإِن تَجْهَرْ بِالقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السُّرُ وَأَخْفَىٰ ﴾ (١) وذلك قوله تعالى: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيَّةُ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضَ وَلا يَوُدُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ العَلِيُّ المَظِيمُ ﴾ (١) فألذين يحمِلون العَرْشَ هم العُلماء الذين حمَّلهُم الله عِلمَه، وليس يخرُج من هذه الأربعة شيءٌ خَلَق [الله] في فألذين يحمِلون العَرْشَ هم العُلماء الذين حمَّلهُم الله عِلمَه، وليس يخرُج من هذه الأربعة شيءٌ خَلَق [الله] في ملكوته، وهو المَلكوت الذي أراه [الله] أصفياءه، وأراه خليله (عداتهم)، [فقال]: ﴿ وَكَذَيْكَ نُوى إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ المُوقِنِينَ ﴾ (١)، وكيف يَحمِل حمَلةُ العرشِ الله، ويحَبانِه حَبِيتُ قُلوبُهم، وينورِه المَندَوا إلى مَعرفَتِهِ عَيَدَهُ وَلِي مَعرفَتِهِ اللهُ وَهُولاً إلى مَعرفَتِهِ عَلَى أَلِي مَعرفَتِهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ وَلِي اللهُ عَمْلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ المُ اللهُ وَلِي مَعْرفَتِهُ اللهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ وَلَيْ اللهُ وَلِي اللهُ المَالِي مَعرفَتِهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ واللهُ السَّهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ الل

٢/٩٣١٠ وعنه: عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبدالجبار، عن صفوان بن يحيى، قال: سألني أبو قُرَّة المُحَدِّث أَنْ أُدخِلَه على أبي الحسن الرضا (عليه التلام)، فاستَأذَنتُه فأذِنَ له فد خَل، فسأله عن الحَلالِ والحَرِامِ، ثُمّ قال له: أَفْتَقِرُ أَنَّ الله مَحمولٌ؟ فقالِ أبو الحسن (عليه التلام): «كلّ مَحمولٍ مَفعول مُضاف إلى غيره مُحتاج، والمَحمولُ اسم

سورة العؤمن آية - ١٢٠٩ -

۱ ـ الكافي ۱: ۱/۱۰۰.

<sup>(</sup>١) المجادلة ٥٨: ٧.

<sup>(</sup>۲) طه ۲۰: ۷.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٤) الأنعام ٦: ٥٥.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۱۰۱.

نقص في اللفظ، والحامِلُ الفاعل، وهو في اللفظ مِدحَة، وكذلك قول القائل فَوق وتحت، وأعلى وأسفَل، وقد قال الله: ﴿ وَيَّهِ الْأَسْمَاءُ الحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا﴾ (١)، ولم يَقُل في كتُبه إنّه المَحمول، بل قال إنّه الحامِل في البَرّ والبَحْرِ والمُمْسِكُ للسماوات والأرض أن تزولا، والمَحمول ما سوى الله، ولم يُسمَع أحَدٌ آمَن بالله وعظَمَه قَطَ قال في دُعائه: يا مَحمول».

قال أبو قُرَة: [فإنّه قال:] ﴿ وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذِ ثَمَانِيَة ﴾ (٢)، وقال: ﴿ الّغِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشُ ﴾ ؟ فقال أبو الحسن (عدائنه): «العَرْشُ ليس هو الله، والعَرْش اسمُ عِلْمٍ وقُدرةٍ، والعَرْش فيه كلّ شيء، ثمّ أضاف الحَمل إلى غيره، خلق من خلقه، لأنّه استعبّد خلقه بحمل عَرْشِه، وهم حَمَلة عِلمه، وخلقاً يسبّحون حول أضاف الحَمل إلى غيره، خلق من خلقه، لأنّه استعبّد خلقه بحمل عَرْشِه، وهم حَمَلة عِلمه، وخلقاً يسبّحون حول عَرشِه، وهم يعمَلون بعلمه، وملائكة يكتبون أعمال عِبادِه، واستعبّد أهلَ الأرضِ بالطّواف حول بيته، والله على عَرشِه، وهم يعمَلون بعلمه، وملائكة يكتبون أعمال عِبادِه، والله الحامِل لهم، الحافِظ لهم، المُمسِك القائم العرش استوى، كما قال، والعرش ومن يَحمِله ومَن حول العَرش، والله الحامِل لهم، الحافِظ لهم، المُمسِك القائم على كلّ نفس، وفوق كلّ شيء، وعلى كلّ شيء، ولا يُقال مَحمول ولا أسفَل قولاً مفرداً لا يوصَلُ بشيءٍ فيَفشد اللفظ والمعنى».

قال أبو قُرَة: فتكذّب بالرواية الّتي جاءت: أنّ الله إذا غَضِب إنّما يُعرَف غضَبُه، أنّ الملائكة الذين يحمِلون العَرْش يَجِدون ثِفَلَه على كَواهِلهم، فبَخِرُون سُجّداً، فإذا ذهب الغضّبُ خَفَّ ورجَعوا إلى مَواقِفهم؟ فقال أبو الحسن (علمه المنتهم): وأخبِرني عن الله تبارك وتعالى، منذ لَعَن إبليسَ إلى يَومِك هذا، هو غَضبانَ عليه، فمتى رَضِيَ الحسن (علمه النه): وأخبِرني عن الله تبارك وتعالى، منذ لَعَن إبليسَ إلى يَومِك هذا، هو غَضبانَ عليه، فمتى رَضِي وهو في صِفْتِك لم يَزَل غَضباناً عليه، وعلى أوليائه، وعلى أتباعه؟ كيف تجترئ أن تَصِفَ ربّك بالتغيير من حالٍ إلى حال، وأنّه يَجري عليه ما يَجري على المتخلوفين! شيحانه وبعالى لم يَزل مع الزائلين، ولم يتغيّر مع المتنفيّر مع المتنفيّرين، ولم يتبدّل مع المتبدّلين، ومَن دونه في يَدِه وتَدبيره، وكلّهم إليه مُحتاج، وهو غَنيّ عمَّن سِواه».

٣/٩٣١١ وعنه: عن محمّد بن أحمد، عن عَبِد الله بن الطّلْت، عن يُونُس، عمَّن ذكره، عن أبي يصير، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): ديا أبا محمّد، إنَّ لله عزّ وجلّ ملائكةً يُسقِطون الذُنوبَ عن ظُهورِ شيعَيْناكما تُسقِط الربحُ الورَقَ [من الشّجَرِ] في أوانِ سُقوطِه، وذلك قولُه عزّ وجلّ: ﴿ يُسَبّحُونَ بِحَمْدِ رَبّهِمْ ... وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلّذِينَ آمَتُواْ ﴾ والله ما أراد غيرَكم،

١٩٣١٢ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن محمّد بن سُليمان، عن أبيه، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله عبدالله (عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبد أبي بصير وقال: هيا أبا محمّد، إنّ الله عزّ وجلّ هر آلَّذِينَ يَحْمِلُونَ آلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ شَبعَنِنا كما تُسقِطُ الربحُ الوَرقَ في أوانِ سُقوطِه، وذلك قولُ الله عزّ وجلّ: ﴿ آلَّذِينَ يَحْمِلُونَ آلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ عُمْدِ وَالله لَكُم دونَ هَذَا الخَلْق،

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) الماقة ٢٩: ١٧.

۲ ـ الكافي ٨: ٢٠٠/٣٠٤.

٤ ـ الكافي ١٨ ٢٤/٦.

ورواه ابن بابويه بإسناده عن سليمان الدِّيْلَميّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، وذكر حديث أبي بصير (١).

وثلاث مائة، قال: حدّثنا قُرات بن إبراهيم بن قُرات الكوفيّ، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد بن عليّ الهمّدانيّ، قال: حدّثنا أبو الفضل (۱) الغبّاس بن عبدالله البُخاريّ، قال: حدّثنا أبو الفضل (۱) الغبّاس بن عبدالله البُخاريّ، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم بن إبراهيم بن محمّد، عن عبدالله ابن القاسم بن محمّد بن أبي بكر، قال: حدّثنا عبدالسلام بن صالح الهرّويّ، عن عليّ بن موسى الرضا، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ بن أبي طالب (عهم التلام)، قال: قال رسول الله (صلى الله على الذين يَحمِلون العَرشَ ومَنْ حولَه يُسبّحون بحمدِ ربّهم ويستَغْفِرون للذِينَ آمنوا بولايتنا».

محمّد بن العباس: عن جعفر بن محمّد بن مالك، عن أحمد بن الحُسَين العَلَوي، عن محمّد بن حرّد بن الحُسَين العَلَوي، عن محمّد بن حاتِم، عن هارون بن الجَهْم، عن محمّد بن مسلم، قال: سَمِعتُ أبا جعفر (عبدالسّلام) يقول في قَولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ ﴾، قال: «يعني محمّداً وعليّاً والحسن والحسين ونوح وإبراهيم وموسى وعيسى (صوات الله عليم أجمين)، يعني أنّ هؤلاء الذين حَوْلَ العَرْشِ».

٧/٩٣١٥ وعنه، قال: حدّننا أحمد بن محمّد بن سعيد بإسناده يرفعه، إلى الأَصْبَغ بن نُباتة، قال: إنّ عليه أَنزِلَ عليه فَصْلي مِن السّماء، وهي هذه الآية ﴿ اللّهِ يَحْمِلُونَ عليه أَنزِلَ عليه فَصْلي مِن السّماء، وهي هذه الآية ﴿ اللّهِ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلّذِينَ آمَنُوا ﴾، وما في الأرض يومَئذٍ مؤمِنٌ أَلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِللّذِينَ آمَنُوا ﴾، وما في الأرض يومَئذٍ مؤمِنٌ غير رَسولِ الله (ملن الله عليه وأنا). وهو قوله (علم التخميم: والقدِ استغفِرتْ لِيَ الملائِكةُ قبل جَميعِ الناس من أُمّة محمّد (مان الله عليه وأنه) سبع سنين وثمانية أشهره.

الله (منه الده)، قال: وقال على (مداته)، لقد مكتب الملائكة على اسد، بإسناده يرفعه إلى ابي الجارود، عن ابي جعفر (مداته)، قال: وقال على (مداته)، لقد مكتب الملائكة عليم سنين و أشهراً لا يستغفرون إلا لمرسول الله (منه عدراله) ولي، وفينا نؤلت هذه الآية [والتي بعدها] ﴿ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ وَبُوْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُ ونَ لِلَّذِينَ آمَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْء رَحْمةً وَعِلْماً فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَآتَبَعُوا سَبِيلَك وَقِيم عَذَابَ الجَحِيم \* رَبَّنَا وَأَذْخِلُهُم جَنَّاتِ عَذْنٍ الَّتِي وَعَدتُهُمْ وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَائِهِم وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرَيّاتِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرّيّاتِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرّيّاتِهِمْ وَأَنْ أَنتَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ، فقال قوم من المُنافقين: مَنْ أبو عليّ وذُرّيته الذين أُنزِلت فيه هذه الآية؟ فقال على (عدائلة المنافقين: مَنْ أبو عليّ وذُرّيته الذين أُنزِلت فيه هذه الآية؟ فقال على (عدائلة المنافقين: مَنْ أبو عليّ وذُرّيته الذين أُنزِلت فيه هذه الآية؟ فقال على (عدائلة الله المن آبائنا إبراهيم وإسماعيل؟ أليس هؤلاء آباؤنا؟).

<sup>(</sup>١) فضائل الشيعة: ١٨/٦١.

٥ ـ عيون أخبار الرضا (طبدالتلام) ١: ٢٢/٢٦٢.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: أبو الفضيل.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١٦ ٧/٧.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ١٢٥/١.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٢/٥٢٧.

سورة المؤمن (٤٠) ......

٩/٩٣١٧ - وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن محمّد بن عليّ، عن حسين الأَشْفَر، عن عليّ بن عبدالله بن عُبَيدالله بن أبي رافع، عن أبي أبّوب، عن عبدالله بن عبدالرحمن، عن أبيه، قال: قال رسول الله (سنن هند مدّله): ولقد صَلَّتِ المَلائكة عليَّ وعلىٰ عليٌّ سِنين (١)، لأنّاكُنَا نُصَلّي وليس أحّدٌ معنا غيرناء.

١٠/٩٣١٨ - وعنه: عن الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عبسى، عن يونس بن عبدالرحمن، عن أبي بصير، قال: قال لي أبو عبدالله (عليه الشاه): (يا أبا محمّد، إنّ الله ملائكة تُسقِط الذُنوبَ عن ظَهْرِ شيعَتِنا، كما تُسقِط الريحُ الورَقَ من الشَجَر أوانَ سُقوطِه، وذلك قولُه عزّ وجلّ: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِللَّذِينَ آمَنُوا ﴾، واستِغفارُهم والله لكم دونَ هذا الخَلق. يا أبا محمّد، فهل سَررتُك، ؟ قال: فقلت: نعم.

١١/٩٣١٩ - وفي حديث آخر: بالإسناد المذكور: «وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾ إلى قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾ إلى قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾ إلى قوله عزّ وجلّ: ﴿ عَذَابَ الجَحِيمِ ﴾ ، فسبيلُ الله عليّ (عبد الله)، والذين آمنوا أنتُم، ما أرادَ غيرَكم.

۱۲/۹۳۲۰ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود المِنْقَرِيّ، عن حَمّاد، عن أبي عبدالله (عله الشلام)، أنه سُئل: هل الملائكة أكثر أم بنو آدم؟ فقال: اوالذّي نَفْسي بيّدِه لَعَدَدُ الملائكة في السّماوات أكثر من عَدَدِ التُواب في الأرض، وما في السّماء مَوضِعُ قدّم إلا وفيها مَلَك يُسبّحه ويقدّشه، ولا في الأرض شجّرة ولا مَدَرة إلا وفيها مَلَك مُوكّل بها بأني الله كلّ يوم بعَملها والله أعلم بها، وما منهم أحد إلا ويتقرّب كلّ بوم إلى الله بولايتنا أهل البيت، ويستغفِر لِمُحبّبنا ويَلعَن أعدًا عنا، ويسأل الله أن يُرسِل عليهم العَذابَ إرسالاً».

ا ۱۳/۹۳۲۱ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله المعنّد بن أبيه، عن محمّد بن الحسين ومحمّد بن عبدالجبار، جميعاً، عن محمّد بن سنان، عن المُنخَل بن جميل الرُّفْيُ، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَىٰ الَّذِينَ كَفْرُوا أَنَّهُم أَصْحَابُ النَّارِ في يعني بني أمية، قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ حَقَلُهُ عَلَىٰ اللّهِ مِن الله (سنناه عبداله) والأوصياء من بعده، يَحمِلون عِلمَ الله ﴿ وَمَنْ حَوْلَهُ فَ اللّهِ يعني الملائكة ﴿ يُسَبّحُونَ بِحَمْدِ رَبّهِم وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلّذِينَ آمَنُونُ في بعني شبعة آلِ محمد ﴿ رَبّنَا وَالْوَسِياء من ولاية فلان وفلان وبني أميّة ﴿ وَاتّبِعُوا سَبِيلَك ﴾ أي يعني شبعة وَعِلْما فَاغْفِرْ لِلّذِينَ تَابُوا ﴾ من ولاية فلان وفلان وبني أميّة ﴿ وَاتّبِعُوا سَبِيلَك ﴾ أي وسعت كُلَّ شَيْء رَحْمةً وَعِلْما فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا ﴾ من ولاية فلان وفلان وبني أميّة ﴿ وَاتّبِعُوا سَبِيلَك ﴾ أي ولاية عليّ وليّ الله ﴿ وَقِهِمْ عَذَابَ الجَحِيم \* رَبّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنّاتِ عَذْنِ الّبِي وَعَدَتُهُمْ وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرّيًا تِهِمْ إِنّكَ أَنتَ العَزِيرُ الحَكِيمُ ﴾ يعني من تَولَى عليًا (عبدائلك صَلاحُهم ﴿ وَقِهِمُ السّيّنَاتِ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرّيًا تِهِمْ إِنَّكَ أَنتَ العَزِيرُ الحَكِيمُ ﴾ يعني من تَولَى عليًا (عبدائلك صَلاحُهم ﴿ وَقِهِمُ السّيّنَاتِ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرّيًا تِهِمْ إِنَّكَ أَنتَ العَزِيرُ الحَكِيمُ ﴾ يعني من تَولَى عليًا (عبدائلك صَلاحُهم ﴿ وَقِهِمُ السّيّنَاتِ

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ٣/٥٢٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: سنتين،

١٠ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨٥/٤.

١١ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٥/٥٨.

۱۲ ـ تقسير القمى ٢: ٢٥٥.

۱۳ ـ تفسير القمي ۲: ۲٥٥.

وَمَن تَقِ السَّيِّفَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ ﴾ يعني يوم القيامة ﴿وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ لِمَن نَجَاه [الله] مِن ولاية فلان و فُلان، ثمّ قال: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ يعني بني أُمية ﴿ يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ اللهِ أَكْبَرُ مِن مَّقْتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَىٰ الإِيمَانِ ﴾ يعني إلى ولاية عليّ (عبالنهم) ﴿ فَتَكْفُرُونَ ﴾ ه.

المعاد المعاد المعتد بن يعقوب: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن بعض أصحابنا، رفعه، قال: وإنّ الله عزّ وجلّ أعطى النائبين ثَلاث خصال، لو أعطى خصْلَةً منها جَميعَ أهلِ السماواتِ والأرض لَنَجُوا بها: فوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ اللهُ يُحِبُّ التَّقَابِينَ وَيُحِبُّ المُتَطَهِّرِينَ ﴾ (ا)، فمَن أحبّه الله لم يُعَذّبه، وقوله تعالى: ﴿ اللّهِ ين مَنُواْ رَبّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْما يَحْمِلُونَ الْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ... وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلّذِينَ آمَنُواْ رَبّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْما فَعْفِرْ لِلّذِينَ آمَنُواْ رَبّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْما فَعْفِرُ لِلّذِينَ آمَنُواْ رَبّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْما فَعْفِرُ لِلّذِينَ اللّهَ اللّهُ عَنْاتِ عَدْنِ الّيَتِي وَعَدَيَّهُمْ وَمَن صَلّحَ فَعْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْاتٍ عَدْنِ اللّهُ عَنْ وَعَد تُهُم وَمَن صَلّحَ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَنْ وَلَهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ المُعْلَقِيمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ المُعْلَقِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَاناً \* إِلّا مَن تَابُ وَعَمِلُ عَمَلاً صَالِحاً فَأُولَئِكَ يُبَدُّلُ اللهُ مَسَلًا عَمْ القَوْلُ اللّهُ عَلَوا عَرْ وَمِلْ عَمَلاً صَالَّة عَلُولُ اللّهُ المَدَابُ يَوْمُ القِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَاناً \* إلّا مَن تَابَ وَمَا لَعْمَالُ وَمُعَلِ عَمَلاً صَالِحاً فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ الْعَلَاتِ وَكَانَ الللّهُ عَفُوراً رَحِيماً ﴾ (").

10/4٣٢٣ - ابن شهر آشوب: عن ابن فَيّاض في (شَرْحِ الأخبار)، عن أبي أيّوب الأنصاري، قال: سمِعتُ النبيّ امنن هند آله وذلك أنّه لم يؤمِن بي النبيّ امنن هند آله يقول: «لقد صَلَّتِ الملائِكةُ عليَّ وعلى عليَّ بن أبي طالب سَبْعَ سِنبن، وذلك أنّه لم يؤمِن بي ذكر قَبله، وذلك قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾ ، ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾ ، ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾ ، ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾ ، ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾ ، ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾ ، ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾ ، ﴿ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن

١٦/٩٣٢٤ - هارون بن الجَهْم وجابر، عن أبي جعفر (طبالتلام)، في قوله تعالى: ﴿ فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا﴾: «من ولاية جماعة وبني أمية» ﴿ وَٱتَّبَعُوا سَبِيلُكَ ﴾: «آمنوا بولاية عليّ (عبالتلام)، وعليّ هو السبيل».

الدين النَجفيّ، قال: رُوي عن عَمرو بن شِمر، عن جابر بن يزيد، قال: قال أبو جعفر (عبه الله عن جابر بن يزيد، قال: قال أبو جعفر (عبه الله): «قولُ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَىٰ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ أَصْحَابُ النَّارِ ﴾ بعني بني أُمية، هم الذين كفّروا، وهم أصحابُ الناره.

ثمّ قال: ﴿ وَأَلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ ﴾ يعني الرّسول والأوصياء (ملهماشلام) من بعده، يَحمِلون عِلمَ

۱۱ ـ الكافي ۲: ۳۱۵/۵.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٢٢.

<sup>(</sup>۲) الفرقان ۲۵: ۸۸ ـ ۷۰.

١٥ - المناقب ٢: ١٦.

<sup>(</sup>۱) الشورى ٤٢: ٥.

١٦ ـ المناقب ٣: ٧٢.

١٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٧/٥٢٨.

الله عزّ وجلّ، ثم قال: ﴿ وَمَنْ حَوْلَهُ ﴾ يعني الملائكة ﴿ يُسَبُّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ... وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾ وهم شبعة آل محمّد (طبه السّلام)، ويقولون: ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمةً وَعِلْماً فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا ﴾ من ولاية هؤلاء وبني أُمية ﴿ وَآتَبِهُوا سَبِيلَك ﴾ وهو أمير المؤمنين (طبالته) ﴿ وَقِهِمْ عَذَابَ الجَحِيم \* رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدتُهُمْ وَمَن صَلّحَ مِنْ ءَابَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرَّيَّاتِهِمْ إِنَّكَ أَنتَ العَزِيزُ الحَكِيمُ \* وَقِهِمُ السّيئاتِ هم بنو أُمِيهُ وغيرُهم و شبعتهم ».

ثمَّ قال: «﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ يعني بني أمية ﴿ يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ اللهِ ٱكْبَرُ مِن مَّقْتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَىٰ الإِيمَانِ فَتَكُفُّرُونَ﴾ ، ثمَّ قال: «﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ إِذَا دُعِىَ اللهُ ﴾ بولاية عليّ (عباستهم) ﴿ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِن يُشْرَكْ بِهِ ﴾ يعني بعَليّ (عباستهم) ﴿ تُؤْمِنُوا﴾ أي إذا ذُكِر إمام غيرُه تؤمنوا [به] ﴿ فَالْحُكُمْ يَالِهُ الْعَلِيّ الْكَبِيرِ ﴾ ه.

الله عزّ وجلّ: ﴿ اللَّهِ يَنْ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ ﴾، قال: «بعني الملائكة ﴿ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ... ويصلّ: ﴿ اللَّهِ يَنْ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ ﴾، قال: «بعني الملائكة ﴿ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ... ويَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُواْ ﴾ يعني شبعة محمّد (منه هبه وقه) وآل محمّد (مهم الله) ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمةً وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُواْ ﴾ يعني شبعة محمّد (منه هبه وقه) وآل محمّد (مهم الله) ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمةً وَعِلْما فَاغْفِرْ لِللَّذِينَ تَابُوا ﴾ من ولاية الطواغيت الثلاثة ومن بَني أُميّة ﴿ وَآثَبَعُوا سَبِيلَك ﴾ بعني ولاية على (مله السّبيل.

وقوله تعالى: ﴿وَقِهِمُ السَّيِّنَاتِ﴾ بعني الثلاثة ﴿وَمَن تَقِ السَّيِّنَاتِ يَوْمَثِذٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ﴾، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ بعني بني أُمبّة ﴿ يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ اللهِ أَكْبَرُ مِن مَّقْتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَىٰ الإِيمَانِ﴾ يعني ولاية عليّ المباشدم،، وهي الإيمان ﴿ فَتَكْفُرُونَ ﴾ ،

۱۹/۹۳۲۷ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ رَبُّنَا أَمَنَنَا آثَنَتَيْنِ وَأَخْيَيْتَنَا آثَنَتَيْنِ ـ إلى قوله ـ مِّن سَبِيلٍ﴾ قال: قال الصادق (عد انسلام): وذلك في الرَّجُونَةُ فِي الرَّجُونَةُ فِي الرَّجُونَةُ فِي الرَّجُونَةُ فِي

َ ٢٠/٩٣٢٨ -رَجُعَة المُعاصِر: عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن سَلام، عن أبي جعفر (عله النلام)، في قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ رَبَّنَا أَمْتَنَا آثْنَتَيْنِ وَأَحْبَيْتَنَا آثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَىٰ خُرُوجٍ مِّن سَبِيلٍ ﴾، قال: «هو خاصّ لأقوامٍ في الرَّجْعَةِ بعد المَوت، فتجري في القيامة، فبُعداً للقومِ الظالمين».

َ ٢١/٩٣٢٩ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ اللَّهُ وَخْدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِنْ يُشْرَكَ بِهِ تُؤْمِنُوا﴾ والكُفر هاهنا الجُحود، قال: إذا وُحّد الله كفَرتُم، وإن جُعل لله شريكاً تؤمنوا.

٢٢/٩٣٣٠ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا الحسين بن محمّد، عن المُعَلّى بن محمّد، عن محمّد بن مجمّهور،

١٨ ـ تأويل الآيات ٢: ١٣/٥٢١.

١٩ ـ تفسير القمى ٢: ٢٥٦.

۲۰ ـ الرجعة: ٤٣ «مخطوط».

٢١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٦.

۲۲ ـ تفسير القمى ۲: ۲۵۹.

عن جعفر بن بَشير، عن الحَكم بن زُهَير، عن محمّد بن حَمْدان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿إِذَا دُعِيَ اللهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِنْ يُشْرَكَ بِهِ تُوْمِنُوا فَالحُكْمُ يَهُ العَلِيِّ الكَبِيرِ﴾، يقول: اإذا ذُكِر الله وحدَه (١) بولايةٍ مَن أمّر الله بولايتِه كفَرتُم، وإن يُشرَك بهِ من ليسَت له ولاية تؤمِنوا بأنَّ له ولاية».

٢٣/٩٣٣١ - فَمَرَف الدين النَجفي، قال: روى البَرقي، عن عُثمان بن أَذَينة، عن زَيد بن الحسن، قال سألت: أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قَالُواْ رَبَّنَا أَمَتَنَا آثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا آثْنَتَيْنِ ﴾، [فقال:] وفأجابهم الله تعالى: ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ اللهُ وَحْدَهُ ﴾ وأهل الولاية ﴿ كَفَرْتُمْ ﴾ بأنّه كانت لهم ولاية ﴿ وَإِنْ يُشْرَكْ بِهِ ﴾ من ليست له ولاية ﴿ تُؤْمِنُوا ﴾ بأنّ لهم ولاية ﴿ فَالحُكُمُ فِهِ العَلِيِّ الكَبِيرِ ﴾ ،

وقد تقدّم عن قريبٍ في السورة السابقة حديثٌ في ذلك (١).

٢٤/٩٣٣٢ محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد، عن مُعَلَى بن محمّد، عن عليّ بن أسباط، عن عليً بن أسباط، عن عليّ بن منصور، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن الوليد بن صبيح، عن أبي عبدالله (طبدائله): (﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ اللهُ وَحْدَهُ ﴾ وأهل الولاية ﴿ كَفَرْتُمْ ﴾ .

قوله تعالى:

#### هُوَ الَّذِي يُرِيكُم ءَايَاتِهِ [ ١٣ ]

١/٩٣٣٣ -عليّ بن إبراهيم: ﴿ هُوَ الَّذِي يُرِيكُم عَايَاتِهِ ﴾ يعني الأثمة الّذين أخْبَر الله ورسولُه بهم.

مراحت تا ميزروس بدي

قوله تعالى:

رَفِيعُ ٱلدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِنْ الدَّرَ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ مِهِ الْمَعَالَى مِلْيَنْذِرَ يَوْمَ ٱلتَّكَاقِ [10]

1/9٣٣٤ ـعليّ بن إبراهيم، قال: روحُ القُدس، وهو خاصّ لرسولِ الله (ملزاة عبدواله) والأثمة (عليهمالتلام).

<sup>(</sup>١) في المصدر: ووحّد.

٢٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١٢/٥٢٠.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٢) في تفسير الآية (٤٥) من سورة الزمر.

۲۶ ـ الكافي ۱: ۲۹/۳٤۹.

سورة المؤمن آية ـ ١٣ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٦.

سورة المؤمن آية ـ ١٥ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٦.

7/9770 مسعد بن عبدالله، قال: حدّثنا محمّد بن عبسى بن عُبَيد، ومحمّد بن الحسين، وموسى بن عمر بن يزيد الصَّيْقل، عن عليّ بن أسباط، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (علمالتلام)، قال: سألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يُتَزِّلُ المَلاثِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ فقال: ﴿ جَبْرَ ثبل،

والحديث بتَمامِه تقدّم في أوّل سُورةِ النّحْل <sup>(۱)</sup>، وسيأتي إن شاء الله في ذلك زيادة في قـوله تعـالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِّنْ أَمْرِنَا﴾ من سورة الشورى روايات كثيرة <sup>(۱)</sup>.

٣/٩٣٣٦ ابن بابوبه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن القاسم بن محمّد الأصبّهانيّ، عن سليمان ابن داود، عن حَفْص بن غِيات، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «يومُ التّلاقِ يومَ يلتقي أهلُ السَّماء وأهلُ الأرض، ويومُ التّنادِ يوم يُنادي أهلُ النار أهلَ الجنّة ﴿ أَنْ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ المّاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ ﴾ (١)، ويومُ التّغابُن يوم يغيِن أهل الجنّة أهل النار، ويومُ الحَسْرَةِ يوم يُؤتى بالمَوت فيُذبَح.

قوله تعالى:

# لِمَنِ ٱلْمُلْكُ الْيَوْمَ لِللهِ الْوَاحِدِ الْفَهَّارِ - إلى فوله نعالى - إِنَّ اللهَ سَرِيعُ المَنِ اللهَ سَرِيعُ اللهَ سَرِيعُ اللهِ سَالِ [ ١٧ - ١٧ ]

١/٩٣٣٧ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن بَكْران النَقَاش (رَجِه الله) بالكوفة، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد الهَمْدانيّ، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن بن عليّ بن فَضَال عن أبيه، عن أبي الحسن عليّ بن موسى الرضا (عبدائله) في حديث تفسير حروف المعجم - قال: وفالميمُ مُلك الله [يوم الدين] يوم لا مالِكَ غيرُه، ويقول الله عزّ وجلّ: ﴿ لِمَن الْمُلْكُ الْيَوْمَ ﴾، ثمّ تنطِقُ أرواحُ أنبيائه ورُشِله وحُبَجِه، فيقولون: ﴿ فِيهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾، فيقولُ جَلّ جَلالُه: ﴿ النَوْمَ الدينَ عَلَى الحِسَابِ ﴾ المحمد على المنافقة المنافقة

٢/٩٣٣٨ عليَّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن زَيْدِ النّرسيّ، عن عُبَيد بن زُرارة، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عله التلام) يقول: وإذا أماتَ الله أهلَ الأرضِ لَبِثَ كمِثل ما خَلق الخَلْق، ومِثل ما أماتَهم، وأضعاف

٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٣.

<sup>(</sup>١) تقدُّم في الحديث (٥) في تفسير الآيتين (١ ـ ٢) من سورة النحل.

<sup>(</sup>٢) يأتي في تفسير الآيتين (٥٢، ٥٣) من سورة الشوري.

٣ ـ معاني الأخبار: ١٥٦/١٠.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ٥٠.

سورة العؤمن آية ١٦٠ ١٧٠ ـ

١ ـ التوخيد: ١/٢٣٤.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٦.

ذلك، ثمّ أماتَ أهلَ السماءِ الدنيا، ثمّ لبِت مِثل ما خلق الخلق ومِثل ما أمات أهلَ الأرض وأهلَ السماءِ الدُنيا وأضعاف ذلك، ثمّ أماتَ أهلَ السماء النانية، ثمّ لبِتَ مِثل ما خلق الخلق ومِثل ما أماتَ أهلَ السماءِ الدُنيا والسماءِ الثانية وأضعاف ذلك، ثمّ أماتَ أهلَ السماءِ الثائثة، ثمّ لبِتَ مِثل ما خلق الخلق ومِثل ما أماتَ أهلَ الأرضِ وأهلَ السماءِ الثانية والسماء الثانية والسماء الثانية وأضعاف ذلك، وفي كلّ سَماءٍ مِثل ذلك وأضعاف الأرضِ وأهلَ السماءِ الدنيا والسّماء الثانية والسّماء الثائلة وأضعاف ذلك، ثمّ أماتَ بَعبرُ ثبل، ثمّ لبِتَ مِثل ذلك وأضعاف ذلك، ثمّ أماتَ بعبرُ ثبل، ثمّ لبِتَ مِثل ذلك كلّه ما خلق الخلق ومِثل ذلك كلّه وأضعاف ذلك، ثمّ أماتَ بعبرُ ثبل، ثمّ لبِتَ مِثل ما خلق الخلق ومِثل ذلك كلّه وأضعاف ذلك، ثمّ أماتَ مَلكَ المَوتِ ثمّ لبِتَ مِثل ما خَلَق الخَلْق ومِثل ذلك وأضعاف ذلك، ثمّ أماتَ مَلكَ المَوتِ ثمّ لبِتَ مِثل ما خَلَق الخَلْق ومِثل ذلك وأضعاف ذلك، ثمّ يقول وأضعاف ذلك، ثمّ أماتَ مَلكَ المَوتِ ثمّ لبِتَ مِثل ما خَلَق الخَلْق ومِثل ذلك وأضعاف ذلك، ثمّ أماتَ مَلَكَ المَوتِ ثمّ لبِتَ مِثل ما خَلَق الخَلْق ومِثل ذلك وأضعاف ذلك، ثمّ أماتَ مَلَكَ المَوتِ ثمّ لبِتَ مِثل ما خَلَق الخَلْق ومِثل ذلك وأضعاف ذلك، ثمّ أماتَ مَلكَ المَوتِ ثمّ لبِتَ مِثل ما خَلَق الخَلْق ومِثل ذلك وأضعاف ذلك، ثمّ أماتَ مَلكَ المَوتِ ثمّ لبِتَ مِثل ما خَلَق الخَلْق ومِثل ذلك وأضعاف ذلك، ثمّ أماتَ مَلكَ المَوتِ ثمّ يبعَث الخَلْق.

قال عُبَيد بن زُرارة: فقلتُ: إنَّ هذا الأمركائِنَّ طوّلت ذلك؟ فقال: «أرأيتَ ماكان، هل علِمت به؟» فقلت: لا، فقال: «فكذلك هذا».

٣/٩٣٣٩-الحسين بن سعيد في كتاب (الزُهْد): عن محمّد بن أبي عُمَير، عن زيد النّرسيّ، عن عُبَيد بن زُرارة، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) بقول: وإذا أماتَ الله أهلَ الأرض، أماتَ أهلَ السماءِ الدُنيا، ثمّ أماتَ أهلَ السّماءِ الثانية، ثمّ أماتَ أهلَ السّماءِ النائة، ثمّ أمات أهلَ السّماءِ الزابعة، ثمّ أماتَ أهلَ السّماءِ الخامِسة، ثمّ أماتَ أهلَ السّماءِ النائة، ثمّ أماتَ أهلَ السّماءِ السادسة، ثمّ أماتَ أهلَ السّماءِ السابعة، ثمّ أماتَ ميكائيل ـ قال: أو جَبْرَئيل ـ ثمّ أماتَ جَبْرَئيل، ثمّ أماتَ مَلكَ المَوت، ثمّ ينفخ في الصّورة.

وقال: «ثمّ يقول الله تبارك وتعالى: لمَنِ المُثَلَّكُ اليَوْم؟ فيردَ على نَفسِه فيقول: للهِ الخالِق البارِئ المُصوّر تعالى الله الواحِدُ الفَهَار، ثمّ يعول: أين الجَيِّارُون؟ أينَ الذين كانوا يدّعون مع الله (۱) إلها آخَر؟ أين المُتَكبّرون، ونحو هذا، ثمّ يبعَث الخَلْق؟».

قوله تعالى:

## وَأَنْذِرْهُم يَوْمَ الْأَزِفَةِ -إلى نوله تعالى ـ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ [ ١٨ ـ ١٩ ]

١/٩٣٤٠ - فال عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَأَنْذِرْهُم يَوْمَ الْأَزِفَةِ ﴾ يعني يوم القيامة ﴿ إِذِ القُلُوبُ لَدَى

<sup>(</sup>١) في المصدر: ونحوتهم.

٣ ـ الزهد: ٢٤٢/٩٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: معي.

الحَنَاجِرِكَاظِمِينَ﴾ قال: مَغمومين مَكروبين، ثمّ قال: ﴿ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ يعني ما ينظُر إلى ما يَحِلَ له أن يقبل شفاعته، ثمّ كنى عزّ وجلّ عن نفسِه فقال: ﴿ يَعْلَمُ خَائِنَةً الأَغْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصَّدُورُ ﴾.

٢/٩٣٤١ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أبي (رَجهه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ بن فَضّال، عن تَعْلَبَة بن مَيْمون، عن عبدالرّحمن بن سَلَمة الجَرِيريّ، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبهاتنام)، عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَعْلَمُ خَاتِنَةَ الأَعْيُنِ ﴾، فقال: وألّم تَرَ إلى الرّجُلِ ينظُر إلى الشّيء وكأنّه الا بنظُر إليه، فذلِك خائِنة الأعيُن.

قوله تعالى:

## أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِى الأَرْضِ ـ إلى قوله تعالى ـ وَمَا كَانَ لَهُم مِنَ اللهِ مِـن وَاقٍ [ ٢١ ]

١/٩٣٤٢ - عليّ بن إبراهيم: فوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنظُرُوا﴾ إلى فوله: ﴿ مِن وَاقٍ ﴾ أي من دافِع.

قوله تعالى:

#### وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِي أَفْتُلُ مُوسَى وَلْيَدْعُ رَبُّهُ [ ٢٦ ]

1/9٣٤٣ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمِد بن الوليد (رمب شمه)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الوليد (رمب شمه)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الحسن الحسن الصفّار، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أبي الخطّاب، عن عليّ بن أسباط، عن إسماعيل بن متّصور أبي زياد، عن رجل، عن أبي عبدالله (طبه التلام)، في قولِ فِرعَون: ﴿ ذَرُونِي أَقْتُلْ مُوسَىٰ مَن كان يمنّعه؟ قال: ومنعتْهُ رَشْدَتُه، ولا يقتُل الأنبياء ولا أولادَ الأنبياء إلا أولادُ الزّنا،

٢/٩٣٤٤ مأبو الفاسم جعفر بن محمّد بن قُوْلَوَيه، في (كامل الزيارات): عن محمّد بن جعفر القُرّشيّ الزّزّاز، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخَطّاب، عن عليّ بن أسباط، عن إسماعيل بن أبي زِياد، عن بَعْضِ رِجاله، عن أبي

٢ ـ معاني الأخبار: ١٤٧/١.

سورة المؤمن آية ـ 21 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٧.

سورة المؤمن آية ـ ٢٦ ـ

١ ـ علل الشرائع: ١/٥٧.

۲ ـ کامل الزيارات: ۷/۷۸.

عبدالله (مبدالتهم)، في قول فِرعَون: ﴿ ذَرُونِي أَقْتُلْ مُوسَىٰ ﴾ فقيل: مَن كان يَمْنَعه؟ قال: «كان لِرَشْدَة (١)، لأنّ الأنبياء والحُجَج لا يقتُلهم إلّا أولادُ البَغايا، (٢).

ثم، قال: وحدَّثني أبي (رَجِمَاهُ)، وجماعة مشايخي، عن سعد بن عبدالله بن أبي خَلَف، عن محمَّد بن الحسين بهذا الحديث.

٣/٩٣٤٥ العَيَاشِيّ: عن يونس بن ظَبْيان، قال: قال: وإنّ موسى وهارون، حين دخّلا على فِرعَون، لم يكن في مجلسائِه يَومئِذٍ ولَد سِفاح، كانوا وُلدَ نِكاح كلّهم، ولو كان فيهم ولد سِفاح لأمّر بقَتْلهما. فقالوا: ﴿ أَرْجِعَهُ وَأَخَاهُ ﴾ (١) وأمروه بالتأنّي والنّظر، ثمّ وضّع بدّه على صَدْرِه، قال: «وكذلك نَحنُ لا ينزِع إلينا إلّا كلّ خَبيثِ الولادة».

قوله تعالى:

## وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِيَمانَهُ أَتَفْتُلُونَ رَجُلاً أَن يَقُولَ رَبِّىَ اللهُ وَقَدْ جَاءَكُم بِالبَيِّنَاتِ مِن رَّبِّكُمْ [ ٢٨ ]

1/9٣٤٦ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن الحسن بن مَحبوب، عن العَلاء بن رَزِين، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (هه التنه)، قال: دكان خازِنُ فِرعُون مؤمناً بموسى، قدكتَم إيمانَه ستّمائة سنة، وهو اللّذي قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ ءَالِ فِرْعُونَ يَكُنّمُ إِيمانَهُ أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَن يَقُولَ رَبِّيَ اللهُ وَقَـدْ جَماءً كُم بِالبَيّنَاتِ ﴾ .

٢/٩٣٤٧ - ابن بابَوَيه، قال: حدَّثُنا عَلَيْ بِنَ الْحَبَيْنِ الْحَبَيْنِ الْحَبَيْنِ الْمَوْدِ الْمُودِ الْمُودِ وجعفر بن الصَّلْت، عن مُسرور (رضياه عنها)، قالا: حدَّثنا محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، عن أبيه، عن الرّبَانُ بن الصَّلْت، عن الرضا (عبالله) ـ في حديث قال فيه ـ: «فقول الله عزّ وجلّ في سورة المؤمن حِكاية عن قولِ رَجُلٍ مُوْمَنٍ من آلِ فِرعَونَ: ﴿ وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ قَالِ فِرْعَونَ يَكُتُمُ إِيمَانَهُ أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَن يَقُولَ رَبّي اللهُ وَقَدْ جَاءَكُم بِالبَيّنَاتِ مِن رَبّعُهُ أَل يَقُولُ رَبّي اللهُ وَقَدْ جَاءَكُم بِالبَيّنَاتِ مِن رَبّعُهُ أَل يَقُولُ رَبّي اللهُ وَقَدْ جَاءَكُم بِالبَيّنَاتِ مِن رَبّعُهُ أَل يَقُولُ رَبّي اللهُ وَقَدْ جَاءَكُم بِالبَيّنَاتِ مِن رَبّعُهُ أَل ابنَ خالِ فِرْعَونَ، فنسَبه إلى فِرْعَونَ بنسَبِه، ولم يُضِفّهُ إليه بدِينه».

<sup>(</sup>١) أي صحيح النسب، أو من نكاح صحيح.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أولاد زنا والبغايا.

٣ ـ تفسير العياشي ٢: ٢٤/٢٤.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١١١.

سورة العؤمن آية ـ ٢٨ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٣٧.

٢ ـ عيون أخبار الرضا (عليه السّلام) ١ ٢٤٠٠ ١

٣/٩٣٤٨ محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلَى بن محمّد، عن الوَشّاء، عن أبان بن عُثمان، عن عبدالله بن سُلَيمان، قال: سمِعتُ أبا جعفر (عبدالله) يقول وعنده رجُل من أهلِ البَصْرَةِ يقال له عُثمان الأعمى، وهو يقول: إنّ الحسن البَصْرِيّ يَزعُم أنّ اللّذين يكتّمون العِلم يؤذي ربحُ بطونِهم أهلَ النار؟ فقال أبو جعفر (عبدالله): «فهلَك إذن مؤمنُ آلِ فِرعَون، ما زال العِلمُ مكتوماً مُنذُ بعَث الله نوحاً (عبدالله)، فليَذْهَبِ الحسن يَميناً وشِمالاً، فواللهِ ما يوجَدُ العِلمُ إلّا هاهُنا».

محمّد بن الحسن الصفّار، قال: حدّثني السّندي بن محمّد، عن أبان بن عثمان، عن عبدالله بن سليمان قال: سبِعتُ أبا جعفر (عبالله بن مثله (۱).

2/9٣٤٩ - ابن بابويه، قال: حدّ ثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهَمْدانيّ، قال: حدّ ثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن جعفر بن سَلَمة الأهوازي، عن إبراهيم بن محمّد الثَقَفيّ، قال: حدّ ثنا أحمد بن عِمران بن محمّد بن أبي لَيْلئ الأنصاريّ، قال: حدّ ثنا الحسين (ا) بن عبدالله، عن خالد بن عبدالله (ا) الأنصاريّ، عن عبدالرحمان بن أبي ليلي، الأنصاريّ، قال: حدّ ثنا الحسين (هو يَا قَوْمِ آتَبِعُوا برفعه، قال: قال رسول الله (منزاد عبداله): «الصِدّ بقون ثلاثة: حبيب النَجّار مُوْمن آل يُس الذي يقول: ﴿ يَا قَوْمِ آتَبِعُوا اللهُ رَسُول الله (منزاد عبداله) أَمْمَ مُهْتَدُونَ ﴾ (ا)، وحَزْقيل مُوْمِن آلِ فِرعَون، وعليّ بن أبي طالب وهو أفضلهم».

١٩٣٥٠ على بن إبراهيم: قال: كتم إيمانه ستٌ مائة سنة، وكان مَجذوماً مُكنَّعاً (١)، وهو الذي قد وقعت أصابِعُه، وكان يُشير إلى قومه بيَدِه المَقطوعة (١)، وبقول: ﴿ يَا قَوْمِ آتَبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ﴾ (١).

٦/٩٣٥١ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن مالك بن عَطِيّة، عن يونُس بن عَمّار، قال: قلت لأبي عبد الله وطمالتهم،: إنّ هذا الذي ظهر بوَجْهي، يزعُم الناسُ أنّ الله لم يَبْتَلِ به عَبْداً له فيه حاجة، قال: فقال لي وقلقد كان مُؤمِنُ آلِ فِرعَون مُكنَّع الأصابع، فكان يقول هكذا ـ ويمُدّ

٣ ـ الكافي ١: ١٥/٤٠.

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ١/٢٩.

<sup>\$</sup> \_ أمالي الصدوق: ١٨/٣٨٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحسن.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: خالد بن عيسئ.

<sup>(</sup>۲) پس ۲۱: ۲۰ و ۲۱.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٢٥٧.

<sup>(</sup>۱) كَيْحَ الشيء: يبس وتشنّج. «المعجم الوسيط ـكنع ـ ٢: ٨٠٠»، وفي المصدر: مقفعاً. قفع البرد أو الداء أصابعه: أيبسها وقبّضها. «المعجم الوسيط ـ قفع ـ ٢: ٧٥١».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: المقفوعة.

<sup>(</sup>٣) المؤمن ٤٠: ٣٨.

۳ ـ الكافي ۲: ۲۰۰/۲۰۰.

يدّيهِ ـ ويقول: ﴿ يَا قَوْمِ آتَبِعُوا المُرْسَلِينَ ﴾ (١) عنم قال لي: وإذا كان النُلُث الأخِيز من اللّبل، في أوّلِه فنوضاً وقُم إلى صَلاتك النّبي تُصَلّبها، فإذا كُنتَ في السَجْدَة [الأخبرة] من الرّكعتَين الأوليَيْن، فقُلْ وأنتَ ساجِد: (يا عليّ يا عظيم، يا رحمن يا رحيم، يا سامع الدّعوات، يا مُعطى الخيرات صلّ على محمّد وآلِ محمّد، وأعطني من خير الدُنيا والآخِرَة ما أنتَ أهلُه، وأذهِبْ عني هذا الوجع ـ وتُسَمّيه ـ الدُنيا والآخِرة ما أنتَ أهلُه، وأذهِبْ عني هذا الوجع ـ وتُسَمّيه فإنّه قد غاظني وأخْزَنني) وألِحَ في الدعاء ». قال: فما وصَلتُ إلى الكوفة حتى أذهَب الله به عني كلّه.

قوله تعالى:

#### وَ يَا قَوْمٍ إِنِّى أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ ٱلتَّنَادِ [ ٣٢ ]

١/٩٣٥٢ ـ العبّاشيّ: عن الزُهريّ، عن أبي عبدالله (طبه التلام)، يقول: ﴿ يَوْمَ التَّنَادِ ﴾ يومَ ينادي أهلُ النارِ أهلَ الجنّة: أنْ أفِيضوا علينا من الماء».

وقد تقدّم حديث فيه بذلك في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ التَّكَاقِ ﴾ (١).

قوله تعالى:

# وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِنْ قَبْلُ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكَّ مِـمَّا جَاءَكُمْ بِهِ حَتَّىٰ إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَنْ يَنْعَبُ آللهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولاً [٣٤]

١/٩٣٥٣ - ابن بابَوَيه، قال: حدّننا الحسين بن أحمد بن إدريس (رضاف عه)، قال: حدّننا أبي، عن أبي سعيد سهل بن زياد الآدميّ الرازيّ، عن محمّد بن أدّم التسائيّ، عن أبيه آدّم بن أبي إياس، عن المبارك بن فضالة، عن سعيد بن جُبَير، عن سَيّد العايدين عليّ بن الحسين، عن أبيه سيّد الشهداء الحُسين بن عليّ، عن أبيه سيّد الوصيّين وأمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (سلات الله عليه)، قال: قال رسول الله (سلانه عليه داله): دلما حضرت يوسف (عبدائنلام) الوفاة جمّع شيعته وأهل بينه، فحمِد الله وأثنى عليه، ثمّ أخبَرهم بشِدّةٍ تَنالُهم، يُقتَلُ فيها الرِجال، وتُشَقّ بُطونُ الحُبالى، وتُذبَح الأطفال، حتى يُظهِرَ الله الحقّ في القائم مِن ولدِ لاوي بن يعقوب، وهو رجُل أسمَر ظويل، ووصَفه لهم بنَعْتِه، فتمسّكوا بذلك، ووقعتِ الغيّبةُ والشِدّة على بني إسرائيل، وهم ينتظرون قيام القائِم ظويل، ووصَفه لهم ينعْتِه، فتمسّكوا بذلك، ووقعتِ الغيّبةُ والشِدّة على بني إسرائيل، وهم ينتظرون قيام القائِم

سورة المؤمن آية ٣٠٠.

<sup>(</sup>۱) یس ۲۳: ۲۰.

١ ـ تفسير العياشي ٢: ١٩ /٥٠.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (٣) في تفسير الآية (١٥) من هذه السورة.

سورة المؤمن آية ـ ٣٤ ـ

١ ـكمال الدين وتمام النعمة: ١٢/١١٥.

أربع مائة سنة حتى إذا بُشَروا بولادَتِه، ورأوا علامات ظُهوره، اشتدّت البَلوى عليهم، وحُمِل عليهم بالخشب والحِجارة، وطلبوا الفقيه الذي كانوا يستَريحون إلى أحاديثه فاسْتَنَر، وراسَلهم، وقالوا: كنّا مع الشِدّة نستَريح إلى حَدِينك؛ فخرّج بهم إلى بعض الصحارى، وجلس يُحَدِّثهم حَديث الفائِم ونَعْتِه وقُرْبَ الأمر، وكانت لبلة قَمْراء، فبيننا هم كذلك إذ طلّع عليهم موسى (طبالتلام)، وكان في ذلك الوقت حَدَث السنّ، وقد خرّج من دار فرعون بُظِهرُ النُوْهة، فعدَل عن موكِبه، وأقبَل إليهم وتحنّه بَعلةٌ وعليه طَيْلَسانُ خرّ، فلمّا رآه الفقيه عرّفه بالنَعْتِ، فقام إليه وانكبّ على قَدَمَيْهِ فقبَلَهُما. ثمّ قال: الحَمْدُ لله الذي لم يُمِتْني حتّى رأيتُك، فلمّا رآه الشيعة فعَل ذلك (١) عَلِموا أنّه صاحِبُهم، فانكبُوا عليه (١)، فلم يُزدّهم على أن قال: أرجو أن يُعَجِّلَ الله فرجَكَم.

7/470٤ وعنه، قال: حدّ ثنا أبي ومحمّل بن أحمد بن إوليد (رس شعبه)، عن سعد بن عبدالله، وعبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، ومحمّد بن يحيى العطار، وأحمد بن إدريس، جميعاً، قالوا: حدّ ثنا أحمد بن محمّد ابن عبسى، عن أحمد بن محمّد البَوْنُطِيّ، عن أبان بن عثمان، عن محمّد الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (مبهاتلام)، قال: الأن يوسُفُ بن يعقوب (منوات الله عبها) حين حضّرته الوّفاة جمّع آل يعقوب، وهم تَمانون رجُلاً فقال: إنّ هؤلاء القِبْط سبَظْهرون عليكم، ويسومونَكُم سُوءَ العَذاب، وإنّما يُنجَبكُم الله من أبديهم برجُلٍ من ولد لاوي بن يعقوب، اسمُه موسى بن عِمران (عبهالتلام) غلام طَويل، جَعْد، آدم، فجعَل الرجُل من بني إسرائيل ولد لاوي بن يعقوب، اسمُه موسى بن عِمران (عبهالتلام) غلام طَويل، جَعْد، آدم، فجعَل الرجُل من بني إسرائيل ولي ابنه عِمْران، ويُسمّي عِمرانُ ابنَه مُوسى - فذكر أبان بن عثمان، عن أبي الحسين (۱)، عن أبي بصير، عن أبي

<sup>(</sup>١) في المصدر: فلما رأى الشيعة ذلك.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فأكبوا على الأرض شكراً لله عزّ وجلّ.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: قاهث.

٢ ـكمال الدين وتمام النعمة: ١٣/١١٧.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: عن أبي الحصين، والظاهر أن الصواب وأبي الحسين. انظر معجم رجال الحديث ٢١: ٥٥.

جعفر (عبدالتلام)، أنّه قال: ما حَرَج موسى حنّى خرّج قبلَهُ خمسون كذّاباً من بني إسرائيل، كُلُهم يدّعي أنّه موسى بن عِمران ـ فبلّغ فِرعَونَ أنّهم يُرجِفون به، ويَطلُبون هذا الغلام، [وقال له كَهنتُه وسَحَرتُه: إنّ هَلاكَ دينِكَ وقومِك على يَدَي هذا الغُلام،] الذي يُولَد العام في بني إسرائيل، فوضَع القوابِلَ على النِساء، وقال: لا يُولَد العام غُلام إلّا 
دُبح، ووضَع على أمٌ موسى (عبدالنلام) قابِلَة).

وذكر الحديث بطوله وقد تقدّم في أول سورة القَصَص (٣).

٣/٩٣٥٥ عن على بن مسكان، عن أبي بَصير، قال: سمعت أبا عبدالله (على النه) بقول: وإنّ الحُرَّ حُرُّ على جَميعِ النّعمان، عن عبدالله بن مُسكان، عن أبي بَصير، قال: سمعت أبا عبدالله (على النه) بقول: وإنّ الحُرَّ حُرُّ على جَميعِ أحواله، إن تأتيه (ا) نائِبةً صَبَر لها، وإن تَداكَت عليه المَصائِب لم تَكْسِرُه، وإن أُسِر وقُهِر واستَبدِل بالبُسر عُسراً، كما كان يوسف الصديق (مدان اله عليه) لم يَضَرَّ بحرّيتِه أن آستُعبِد وقَهِر وأُسِر، ولم تَضَرَّه ظُلمَةُ الجُبُ ووَحْشَتِه وما نالَه، أنْ مَنّ الله عليه فجعَل الجَبّار العاتِي له عَبْداً بعدَ أنْ كانَ مالِكاً، فأرسَلَه ورَحِمَ به أُمّةً، وكذلِك الصَّبرُ يُعقِبُ خَيراً، فاصبِروا ووطُنوا أنفُسكم على الصَّبْرِ تُوجَروا».

قوله تعالى:

#### آلَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي ءَاياتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَتَاهُم كَبُرَ مَقْتاً عِـنْدَ آللهِ إِينَ يُجَادِلُونَ فِي ءَاياتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَتَاهُم كَبُرَ مَقْتاً عِـنْدَ

١/٩٣٥٦ - عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي ءَاياتِ اللّٰهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَتَاهُم﴾ يعني بغير حُجَة يُخاصِمون ﴿ كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ ٱللّٰهِ﴾.

مرزخت تاجية زرطوي سدوى

قوله تعالى:

وَقَالَ فِرْعَونُ يَا هَامَانُ آبْنِ لِي صَرْحاً لَعَلِّي أَبْلُغُ الأَسْبَابَ [٣٦]

تقدّم تفسير ذلك في سورة القصص (١).

سورة المؤمن آية ـ ٣٥ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) تقدُّم في الحديث (١) في تنسير الآية (١) من سورة القصص.

٣ ـ الكافي ٢: ٢/٧٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: نابته.

سورة العؤمن آية ـ ٣٦ ـ

<sup>(</sup>١) تقدّم في تفسير الآية (٣٨).

سورة المؤمن (٤٠) ...... ..... .... ... ... ... ... ٢٥/

قوله تعالى:

## مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْفَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَـدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ [٤٠]

1/٩٣٥٧ - ابن بابويه، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن الصفّار، قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن أبي عُمير، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله رسه النه قال: قبل له: إنّ أبا الخطّاب يذكُر عنك أنّك قُلتَ له: إذا عرّفتَ الحقّ فاعمَل ما شئِت، فقال: ولعَن الله أبا الخطّاب، والله ما قُلتُ له هكذا، ولكنّي قلت له: إذا عرّفتَ الحقّ فاعمَل ما شِفْتَ مِن حَيرٍ يُقبَلُ منك، إنّ الله أبا الخطّاب، والله ما قُلتُ له هكذا، ولكنّي قلت له: إذا عرّفتَ الحقّ فاعمَلْ ما شِفْتَ مِن حَيرٍ يُقبَلُ منك، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِنْ ذَكْرٍ أَوْ أَنْفَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّة يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرٍ حِسَابٍ ﴾، ويفول تبارك وتعالى: ﴿ مَن عَمِلَ صَالِحاً مَن ذَكْرٍ أَوْ أَنفَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِنَة حَيَوةً طَيِّبةً ﴾ (١٠).

٢/٩٣٥٨ عن منصور بن يونس، عن أبي عن أبي عن أبي عُمَير، عن منصور بن يونس، عن أبي عُمَير، عن منصور بن يونس، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وإنّ في النار لناراً يتعوّذ منها أهل النار، ما خُلِقَت إلّا لِكُلُّ مُنكبِّرٍ جَبّارٍ عَنيد، ولِكُلُّ شَيْطَانٍ مَريدٍ، ولِكُلُّ مُتَكبِّرٍ لا يُؤمِنُ بيَوم الحِساب، ولِكُلُّ ناصِبِ العَدارةَ لآلِ (١) بيت محمّد (مان اله عدوانه).

وقال: وإنّ أهوَنَ الناسِ عَذَاباً يومَ القِبامةِ لَرَجُلٌ في ضَحْضَاحِ من نارٍ، عليه نَعْلان من نار وشِراكانِ من نار، يَعْلَي منهما دِماغُه كما يَعْلَي المِرْجَلُ، مَا يَرى أنّ في النارِ أَحِداً أَشَدٌ عَذَاباً منه، وما في النار أهوَن عَذَاباً منه.

قوله تعالى:

#### فَوَقَاهُ اللهُ سَيِّنَاتِ مَا مَكَرُوا وَ حَاقَ بِثَالِ فِرْعَوْنُ سُوءُ ٱلْعَذَابِ [ 62 ]

1/9709 محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن النّعمان، عن أيّوب ابن الحرّ، عن أبي عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبر أبي عبدالله عبدالله عبر أبي عبدالله عبر أبي عبدالله عبدالله عبر أبي عبدالله عبدالله عبر أبي عبدالله عبر أبي عبدالله عبدالله عبر أبي عبدالله عبدالله عبر أبي عبدالله عبدالله عبر أبي عبدالله عبدالله عبر أبي عبدالله عبر أبي عبدالله عبر أبي عبدالله عبدالله عبر أبي عبدالله عبدالله عبر أبي عبدالله عبدالله عبر أبي عبدالله عبدالله عبدالله عبر أبي عبدالله عب

سورة العؤمن آية ـ 1٠ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ٢٦/٣٨٨.

(1) التحل ١٦: ٧٧.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٧.

(١) في «ي، ط»: الأهل.

سورة العؤمن آية ـ 10.

۱ ـ الكافي ۲: ۱/۱۷۱.

(١) في «ي»: سطوا، وفي المصدر: بسطوا.

٧٦٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

عليه وفتلوه، ولكِنْ أَتَدْرون ما وَقاه؟ وقاهُ أن يَفتِنوه في دينه،

٢/٩٣٦٠ عليّ بن إبراهيم: قال أبو عبدالله (منه النه الله لقد قطَعوه إرْباً إرْباً، ولكِن وَقاةُ أَنْ يَفْتِنوه في دينه».

٣٩٩٦١ أبو محمّد الحسن العسكريّ (عليه التلام)، أنّه قال: وقال بعض المُخالِفين بحَضرةِ الصادق (عليه التلام) لِرَجُلٍ من الشيعة: ما تقول في العشرة من الصَّحابة؟ قال: أقول فيهم الخَير الجميل الذي يَحُطّ الله به سَيّناتي ويرفّع به درّجاتي. قال السائل: الحَمدُ لله على ما أنقَذني من بُغضِك، كنتُ أظنّك رافضيّا تُبغِض الصَّحابة! فقال الرجل: ألا من أبغض واحِداً من الصَّحابة فعليه لعنة الله، قال: لعلك تتأوّل ما تقول في من أبغض العشرة من الصحابة؟ فقال: من أبغض العشرة من الصحابة؟ فقال: من أبغض العشرة من الصَّحابة فعليه لعنة الله والمَلائِكة والناس أجمَعين. فوّلَب فقبَّل رأسه، وقال: اجعَلني في حِلَّ ممّا قَذَفتُك به مِن الرَّفْضِ قبل اليوم، قال: أنتَ في حِلَّ وأنتَ أخي. ثم أنصرف السائل، وقال له الصادق (عليه النلام): جوّدت، لله دَرّك، لقد عَجِبَتِ المَلائكة في السماوات من حُسْنِ تَوْرِيَتِك، وتَلفّظِك بما خلّصَك الله، ولم تَثلِم دينَك، وزاد الله في مُخالفينا غَمَّا إلى غَمَّ، وحجَب عنهم مُراد مُنتَحِلى مَوذَّتِنا في أنفّسِهم (۱).

فقال بعض أصحاب الصادق (طب الشهر): بابن رسول الله، ما عقلنا من كلام هذا إلّا مُوافَقة صاحبنا لهذا المُتَعنَّت الناصِب، فقال الصادق (طب النهر): لئِنْ كنتم لم تَفْهَموا ما عَنى فقد فَهِمناه نحن، وقد شكره الله له، إنّ المُوالي لأوليائنا، المُعادي لأعدائنا إذا ابتلاه الله بمن يمتَحِنه مِن مُخالفيه وققه لجَوابٍ يَسلَم معه دينُه وعِرضُه، ويَعصِمُه الله بالتقبّة، إنّ صاحبتكم هذا قال: مَنْ عابَ واحداً منهم، فعليه لعنة الله، أي مَنْ عابَ واحِداً منهم هو أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبدالنهم)، وقال في الثانية، مَنْ عابَهُم أو شَتَمهُم فعليه لعنة الله، وقد صَدَق، لأنّ من عابَهُم فقد عابَ عليّاً (طبدالنهم) لأنّه أحَدُهم، فإذا لم يَعنُ علياً (طبدالنهم) ولم يَذْمَه، فلم يَعِبُهم، وإنّما عابَ بعضهم.

ولقد كان لِحَزْقيل المؤمن مع قومٍ فَرَغُون الله و مَن وَشَوا به إلى فِرعَون مثل هذه التورية. كان حَزِقيل يَدعوهُم إلى توحيد الله ونبوّة موسى، وتفضيل محمّد رسول الله (ملن هعبه والى جميع رُسُلِ الله وخَلْقِه، وتَفْضيل علي ابن أبي طالب (مدانه) والخِيارُ من الأثمة على سائر أوصياء النبيّين وإلى البّراءة من ربوبيّة فِرعَون، فوشى به الواشون إلى فِرعَون، وقالوا: إنّ حَزْقِيل يدعو إلى مُخالفَيك ويُعينُ أعداءَك على مضادّتك، فقال لهم فِرعَون: إنّه ابنُ عَمّي، وخليفتي على ملكي (الله ووليّ عَهْدي، إن فقل ما قُلتُم فقد استَحَقّ العَذاب على كُفره لِنْعمَتي، وإن كنتُم كاذِبين فقد استَحقّ العَذاب على كُفره لِنْعمَتي، وإن كنتُم كاذِبين فقد استَحقّ العَذاب على كُفره لِنْعمَتي، وإن كنتُم

فجاء بحَزْقِيل و جاء بهم فكاشَفوه، وقالوا: أنت تَجْحَد رُبوبِيّة فِرعَون المَلِك وتكفُر نَعْماءَه، فقال حَزْقِيل: أيّها المَلِك، هل جزَّبْتَ عليَّ كَذِباً قَطَ؟ قال: لا، قال: فسَلْهُم من ربّهم؟ قالوا: فِرعَون. قال: ومَن خالِقُكم؟ قالوا:

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٥٨.

٣ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عد التلام): ٢٤٧/٢٥٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: تقيتهم.

<sup>(</sup>٢) في «ط، ي»: مملكتي.

فرعَون هذا. فال: ومَن رازِقُكم، الكافِلُ لمَعايشِكُم، والدافِعُ عنكم مَكارِهَكُم؟ قالوا: فرِعَون هذا. قال حَرْقِيل: أَبُها المَلِكُ فَأُشهِدُكُ ومَنْ حَضَرَكُ أَنَّ رَبَّهُم هو رَبِّي، وخالِقُهم هو خالِقي، ورازِقُهم هو رازِقي، ومُصلِح مَعايشهم هو مُصلِح معايشي، لا رَبّ لي ولا خالِقَ ولا رازِقَ غبرَ ربّهم وخالِقهم ورازِقهم، وأُشهِدُكُ ومَن حضَركُ أَنَّ كُلُ رَبً وخالِقٍ ورازِقٍ سِوى ربّهم وخالِقِهم ورازِقِهم فأنا بَريءٌ منه ومِن رُبوبيّتِه، وكافِرٌ بإلهيّته.

يقول حَزْقِيل هذا وهو يعني أنّ ربّهم هو الله ربّي، ولم يَقُل: إنّ الّذي قالوا هم إنّه ربّهم هو ربّي، وحَقِي هذا المعنى على فِرعَون ومن حضره وتوهموا أنّه يقول: فِرعَون ربّي وخالِقي ورازِقي، وقال لهم: يا رِجال السّوء، ويا طُكلاب الفّساد في مُلكي، ومريدي الفِتْنَة بيني وبين ابن عمّي وعَضُدي، أنتُم المُستَحِقُون لعَذابي، لإرادَتِكم فَسادَ أمري، وإهلاك ابن عمّي، والفّتُ في عَضُدي. ثمّ أمر بالأوتاد فجعَل في ساقِ كلّ واحِدٍ منهم وتَدَ، وفي صَدْرِه وتد، وأمر أصحاب أمشاط الحديد فشقوا بها لحُومَهم من أبدانهم، فذلك ما قال الله تعالى: ﴿ فَوَقَالُهُ اللهُ كَا يَعني حَزْقِيل ﴿ سَيّنَاتِ مَا مَكَرُوا ﴾ لمّا وَشُوا به إلى فِرعَون لِبُهْلِكوه ﴿ وَحَاقَ بَنَالٍ فِرْعَوْنَ سُوءٌ الْعَذَابِ ﴾ وهم الذين حَشُوا به الى فرعون لِبُهْلِكوه ﴿ وَحَاقَ بَنَالٍ فِرْعَوْنَ سُوءٌ الْعَذَابِ ﴾ وهم الذين وَشُوا به إلى فرعون لِبُهْلِكوه ﴿ وَحَاقَ بَنَالٍ فِرْعَوْنَ سُوءٌ الْعَذَابِ ﴾

قوله تعالى:

#### آلنَّارُ يُغْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوّاً وَعَشِيّاً وَيَوْمَ تَقُومُ آلسَّاعَةُ أَذْخِلُوا ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ [ ٤٦ ]

1/9٣٦٢ - عليّ بن إبراهيم، قال: حكى أبي، عن محمّد بن أبي عُمّير، عن هِشام بن سالم، عن أبي عمر الله (عدالله (عدالله) قال: قال رسول الله (منزاة عدواله) دفي حديث الإسراء - : النم مضيتُ فإذا أنا بأقوام يُريدُ أحَدُهم أن يقوم فلا يَقوم فلا يَقوم فلا يقوم فلا يقومون إلا كما يقوم أن يقوم فلا يقوم فلا يقومون إلا كما يقوم الذين [يأكلون الرّبا لا يقومون إلا كما يقوم الذي ] يتخبّطه الشيطان من المسّ، فإذا هم بسبيل (١) آل فرعون يُعرّضون على النار غُدُواً وعَشِيّاً، يقولون: ربّنا متى تقومُ الساعة؟١.

سورة المؤمن آية ـ 21 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مثل.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٨.

٣/٩٣٦٤ الطَّبَرُسِيّ: عن نافِع، عن ابنِ عُمَر: أنَّ رسول الله (سننه عبداته) قال: وإن أحدَّكم إذا ماتَ عُرِضَ عليه مَقْعَدُه بالغَداةِ والعَشِيّ، إن كان من أهلِ الجَنّة [فمن الجنّة]، وإن كان من أهلِ النار [فمن النار، يقال: هذا مَقْعَدُك] حتّى يبعثَك الله يوم القيامة، أورده البُخاري ومُسلِم في (الصحيحين).

وقال أبو عبدالله (مده مديم): وذلك في الدُنيا قبل يوم القيامة، لأنّ نار القيامة لا تكون غُدوّاً وعَشِيّاً، ثمّ قال: وإن كانوا إنّما يُعَذّبون في النار غُدُوّاً وعَشِيّاً ففيما بين ذلك هم من السُعَداء. لا، ولكن هذا في البَرْزَخِ قبل يوم القيامة، ألم تسمّع قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ آلسًاعَةُ أَدْخِلُوا ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ ؟،

٤/٩٣٦٥ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العَطَّار، عن محمّد بن الحمد، عن إبراهيم بن إسحاق، عن محمّد بن سليمان الدَيْلَميّ، عن أبيه، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): جُعِلتُ فداك مَن الآل؟ قال: وذريّة محمّد (سنن ه عبدالله). قلت: فمّن الأهل؟ قال: والأثمّة (طبهمات المم)». فقلت: قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَذْخِلُوا عَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ العَذَابِ ﴾؟ قال: ووالله ما عَنى إلّا ابنته».

قوله تعالى:

#### وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النَّارِ - إلى نوله تعالى - وَمَا دُعَاقُوا الكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَكِرِلِي [ ٥٠-٤٧ ]

١/٩٣٦٦ - على بن إبراهيم: ثم ذكر قول أهل إثنار، فقال: ﴿ وَإِذْ يَتَحَاجُونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الضَّعَفَاوُّا لِلَّذِينَ أَسْتَكْبَرُوا﴾ إلى قوله نعالى: ﴿ مِنْ النَّارِ ﴾ فردُوا عليهم، فقالوا: ﴿ إِنَّا كُلِّ فِيهَا إِنَّ اللهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ العِبَادِ ﴾، وقوله نعالى: ﴿ وَمَا دُعَاوُ الكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالِ ﴾ أي في يُطلان ... ول

٢/٩٣٦٧ - ابن طاؤس في (الدروع الواقية)، قال: ذكر أبو جعفر أحمد القُمّي في كتاب (زُهْد النبيّ)، عن النبيّ (من هو من نبر اللون و ذكر حديثاً طويلاً، قال: وفي الحديث و : أنّ أهلَ النبيّ (من هو من نبر اللون و ذكر حديثاً طويلاً، قال: وفي الحديث و : أنّ أهلَ النبر إذا دخلوها ورأوا أتكالها وأهوالها، وعلموا عَذابها وعِقابها، ورأوها كما قال زين العابدين (مداستهم): وما ظنّنك بنارٍ لا نبقي على من تَضَرَّع إليها، ولا تقدِر على التَخفيف عمن خشّع لها، و استَسْلَم إليها، تُلقي سُكَانها بأحرً ما لديها من أليم النكال، وشَديدِ الوبال، يعرِفون أنّ أهلَ الجنّةِ في نَوابٍ عَظيمٍ، ونَعيمٍ مُقيمٍ، فيُومِّلُون أن يُطعِموهم أو يَسفوهم ليُخفّف عنهم بعض العَذاب الأليم، كما قال الله جلّ جَلالُه في كتابه العزيز: ﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ النّادِ

۳ ـ مجمع البيان ٨: ٨١٨

٤ . معانى الأخيار: ٢/٩٤.

سورة المؤمن آية ١٤٠ ٥٠ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٨.

٢ ـ الدروع الواقية: ٥٨ «مخطوط»، البحار ٨: ٢٠٤/٣٠٤.

أَصْحَابَ الجَنَّةِ أَنْ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ المَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ ﴾ (١). فال: فيُحبَس عنهم الجَواب إلى أربعين سنة، ثمّ يُجيبونَهُم بلسانِ الاحتِقار والتّهوين: ﴿إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَىٰ الكَافِرِينَ﴾ (\*)، قال: فبَرَون الخَزَنة عندَهم وهـم يُشاهِدون ما نزَل بهم من المُصاب فبُؤمِّلون أن يَجِدوا عندَهم فرَحاً بسبَبِ من الأسباب،كما قال الله جلّ جلاله: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ آدْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفِّفْ عَنَّا يَوْماً مِّنَ الْعَذَابِ ﴾، قال: فبُحبَس عنهم الجَوابُ اربعين سنةً، ثمّ يُجيبونَهُم بَعْدَ حَيْبَةِ الأمالِ ﴿ قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاقُ الكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلالٍ ﴾ ، قال: فإذا يَئِسوا مِن خَزَنَةِ جَهَنَّم، رجَعوا إلى مالِك مُقدُّم الخُزّان، وأمَّلوا أن يُخلِّصَهم من ذلِك الهَوان،كما قال الله جلّ جلاله: ﴿وَنَادَوا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ﴾ (٣) فال: فيحبس عنهم الجواب أربعين سنة، وهم في العذاب، ثمّ يجيبهم، كما قال الله تعالى في كتابه المكنون: ﴿ قَالَ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ ﴾ (١) قال: فإذا يَثِسوا مِن مَولاهم ربّ العالمين الّذي كان أهوَن شيء عِندَهم في دُنياهم، وكان قد آثركلُّ واحدٍ منهم عليه هَواهُ مُدَّةَ الحَياةِ، وكان قد قرَّر عِندَهم <sup>(ه)</sup> بالعَقل والنَقل أنّه واضِح (٢٠ لهم على يَدِ الهُداةِ سُبل النّجاة، وعرَّفَهُم بلسانِ الحال أنّهم المُلقون بأنفُسِهم إلى دار النِّكال والأهوال، وأنَّ بابِّ القبول يُغلِّق عن الكفَّار بالمَماتِ أبَدَ الآبدِين، وكان يقول لهم في أوفاتٍ كانوا في الحَياةِ الدنيا مِنَ المُكَلَّفين بلسانِ الحال الواضِح المُبين: هَبْ إنَّكم ما صدَّقتُموني في هذا المَقال، أما تُجوَّزون أن أكـونَ مـع الصادِقين؟ فكيف أعرَضْتُم عنّي وشَهِدتُم بتَكذِيبي وتَكذِيبِ مَن صَدَّقني مِن المُرْسَلين والمُوْمنين؟ فَهلا تحرَّزتُم مِن هذا الضَرَرِ المُحذّر الهائل؟ أما سَمِعتُم بكَثْرَةِ المُرْسَلين، ونَكرارِ الرَّسائِل. ثمّ كرُّر جَلّ جَلالُه مَواقِفَهم وهم في النَّارِ ببَيادِ المَقَال، فقال: ﴿ أَلَمْ تَكُنْ ءَايَاتِي تُتَّلَىٰ عَلَيْكُمْ فَكُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ \* قَالُوا رَبَّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقْوَتُنَا وَكُنَّا قَوْماً ضَالِّينَ \* رَبَّنَا أُخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴾ " قال: فيَبْتُون أربعينَ سنةٌ في ذُلَّ الهَوانِ لا يُجابون، وفي عَذَابِ النيران لا يُكلِّمون، ثمّ يُجيبُهم الله جلّ جَلالُه؛ ﴿ أَخْسَنُوا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ﴾ (\*، قال: فعند ذلك بَيْأُسُونَ مِن كُلُّ فَرَجٍ ورَاحَةٍ، وتُغلَقُ أبوابُ جهنّم عَلَيْهُم، وتَدَوّعُ لذَيْهِم مآرّةُ الهَلاكِ والشّهِيقِ والرَّفيرِ والصُّراخِ والنِّياحَةِ.

قوله تعالى:

### إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَيَـوْمَ يَـقُومُ

<sup>(</sup>١، ٢) الأعراف ٧: ٥٠.

<sup>(</sup>٣، ٤) الزخرف ٤٣: ٧٧.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: قد قررهم، وفي البحار: قد قدر عندهم.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: أوضح.

<sup>(</sup>۷) المؤمنون ۲۳: ۱۰۵ ـ ۱۰۷.

<sup>(</sup>۸) المؤمنون ۲۲: ۱۰۸.

٧٦٤ ..... البرهان في تقسير القرآن

#### الأَشْهَادُ -إلى فوله تعالى -سُوءُ ٱلدَّارِ [٥١-٥٢]

١/٩٣٦٨ ـ على بن إبراهيم: هو في الرَّجْعَةِ إذا رجَع رسولُ الله (منزاة عليه وآله) والأيُّمَّةُ (عليهم السلام).

٣/٩٣٦٩ عن أبي عبدالله عليّ بن إبراهيم: أخبَرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن عُمَر بن عبدالعزيز، عن جميل، عن أبي عبدالله عن جميل، عن أبي عبدالله على قال: قلت: قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْحَيَوْةِ آلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ ، قال: وذلك والله في الرَجْعَةِ، أما عَلِمْتَ أَنْ أنبياء كثيرة لم يُنْصَروا في الدُنيا وقُتِلوا، وأَنْمَةً مِن بَعدِهم قوتِلوا (١) ولم يُنصَروا، وذلك في الرَجْعَة،

٣/٩٣٧٠ عن جميل بن ذرّاج، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عمر بن عبدالعزيز؛ عن جميل بن ذرّاج، عن أبي عبدالله (مدالله) قال: قلت له: قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا لَتَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَتُوا فِي الْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ عَنْ أَبِي عبدالله (مدالله) قال: وذلك والله في الرَّجعَةِ، أما عَلِمتَ أَنَ أنبياء الله نبارك وتعالى كثيراً (١) لم يُنْصَروا في الدُنيا وقَيْلوا، وأَنْمَة من بعدهم قُيلوا ولم يُنْصَروا، فذلك في الرَجْعَة،

ابن عبدالله، عن أحمد بن محمد بن عبسى، عن محمد بن قُولَوَيه في (كامِل الزِيارات)، قال: حدّثني أبي (زجهه)، عن سعد ابن عبدالله، عن أحمد بن محمد بن عبسى، عن محمد بن سِنان، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عبه الله عنه قال: تلاهذه الآية: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ ﴾، قال: «والله لقد قُتِل قتَلة الحُسَين (عبه التلام) ولم يُنصَر بَعْده، ثمّ قال: «والله لقد قُتِل قتَلة الحُسَين (عبه التلام) ولم يُطلَب بدَمِه بَعْد».

٥/٩٣٧٢ عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴾ يعني الأثمّة (عليهم النام).

٦/٩٣٧٣ - رَجْعَة السيد المُعاصر: عن جعفر بن محمّد بن مالك، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم بن إسماعيل، عن عليّ بن خالد العاقولي، عن عبد الكريم بن عُمو الخَنْعُمي، عن سُلبمان بن خالد، قال: قال أبو عبدالله (مبدنه)، في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ \* تَتْبَعُهَا الرَّادِفَةُ ﴾ (١)، قال: والرّاجفة: الحسين بن

سورة المؤمن آية ـ ٥١ ـ ٥٢ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٥٨.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٥٨.

(١) في «ط» والمصدر: قتلوا.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٤٥.

(١) في المصدر: كثيرة.

٤ ـ كامل الزيارات: ٢/٦٣.

٥ - تفسير القمى ٢: ٢٥٩.

٦ ـ الرجعة: ٦٠ ((مخطوط)).

النازعات ۷۹: ٦ و٧.

سورة المؤمن (٤٠) ...... ٢٦٥

علىّ (طهما النام)، والرادِفَة: عليّ بن أبي طالب (مله النام)، وأوّل من يَنْشَقَ عنِه القَبْر ويَنفُض عن رأسِه التُراب الحسينُ ابن عليّ (طهما النام) في خمسةٍ وسبعين ألفاً، وهو قوله تعالى: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ \* يَوْمَ لَا يَنفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ﴾ .

قوله تعالى:

### وَقَالَ رَبُّكُمُ آدْعُونِي آسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ آلَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ [٩٠]

1/9٣٧٤ -محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حَمّاد بن عيسى، عن حَرِيز، عن زُرَارة، عن أبي جعفر (علمه النلام)، قال: إنّ الله عزّ وجلّ يـقول: ﴿إِنَّ ٱلَّـذِينَ يَسْـتَكْبِرُونَ عَـنْ عِبَـادَتِي سَـيَدْخُلُونَ جَـهَنَّمَ ذَاخِرِينَ﴾؟ قال: «هو الدُّعاء، وأفضَل العِبادة الدَّعاء».

قلت: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَأُوَّاهٌ حَلِيمٌ ﴾ (١)؟ قال: «الأوَّاه: الدَّعَاء».

٣/٩٣٧٥ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حَمّاد بن عيسى، عن أبي عبدالله (عبدالتهم) قال: سمِعتُه يقول: «ادعُ، ولا تَقُل: قد فُرغَ من الأمر، فإنّ الدُعاء هو العبادة، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ وقال تعالى: ﴿أَدْعُونِي ٱشْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ ).

٣/٩٣٧٦ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن النّضر ابن سُويد، عن القاسم بن سليمان، عن عُبَيد بن زُوارة عن أبيه، عن رجل، قال: قال أبو عبدالله (عب الله عاء ابن سُويد، عن القاسم بن سليمان، عن عُبَيد بن زُوارة عن أبيه، عن رجل، قال: قال أبو عبدالله (عب الله عاء هو العبادة التي قال الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ الآية، ادعُ الله عزّ وجلّ، ولا تَقُل: إنّ الأمر قد فُرغ منه ؟.

قال زُرارة: إنَّما يعني لا يمنعك إيمانُك بالفَّضاء والقدَر أن تُبالِغ بالدِّعاء وتجتَهِدَ فيه، أوكما قال.

٢٩٣٧٧ عن عيسى، عن مُعاوية بن عَمَّاد، عن الحسين بن سعيد، عن حَمَّاد بن عيسى، عن مُعاوية بن عَمَّار، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): رجُلان افتَتَحا الصَلاة في ساعةٍ واحِدَةٍ، فتَلا هذا القرآن، فكانت تلاوتُه أكثر من دُعائِه، ودَعا هذا فضَل؟ قال: وكلّ فيه فَضْل، من دُعائِه، ودَعا هذا فكان دعاؤه أكثر من تلاوته، ثمَ انصرَفا في ساعةٍ واحدةٍ، أيّهما أفضَل؟ قال: وكلّ فيه فَضْل،

سورة المؤمن آية . ٦٠ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۱/۳۳۸.

<sup>(</sup>١) التوبة ١: ١١٤.

۲ ـ الكافي ۲: ۳۲۹/٥.

٣ ـ الكافي ٢: ٧/٣٣٩.

٤ ـ التهذيب ٢: ٢٠١/١٠٤.

٧٦٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### كلُّ حَسَن.

قلت: إنّي قد علمت أنّ كلاً حَسَن، وأنّ كُلاً فيه فَضْل، فقال: «الدُعاء أفضَل أما سمِعتَ قولَ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ آدْعُونِي آسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ آلَٰذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾، هي والله العبادة، هي والله أفضَل، هي والله أفضَل، أليست هي العبادة؛ هي والله العبادة، هي والله العبادة، أليست هي أشدّهن؟ هي والله أشدّهن، هي والله أشدّهن؟.

محمد، عن الوَشَاء، عن الحسين بن محمد، عن مُعلَى بن محمد، عن الوَشَاء، عن أبان بن عثمان، عن الوَشَاء، عن أبان بن عثمان، عن الحسن بن المُغِيرة، أنّه سَمِع أبا عبدالله (مباسله) يقول: ﴿إِنْ فَضْلَ الدُعاء بعد الفريضة على الدُعاء بعد النافلة كفَضْل الفريضة على النّافِلة».

قال: ثمّ قال: وادعُه ولا تَقُل: قد فُرغ من الأمر، فإنّ الدُعاء هو العبادة، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿إنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ﴾، وقال: ﴿أَدْعُونِي ٱسْتَجِبْ لَكُمْ﴾، وقال: وإذا أرَدْتَ أن نَدعُوَ الله فمَجَّدْهُ وأحمَدْهُ وسَبِّحه وهَلُله، وأنن عليه، وصَلَّ على النهيّ (منزاه عليه وآله)، ثمّ سَلْ تُعْطَه.

٦/٩٣٧٩ المفيد في (الاختصاص): عن محمّد بن عليّ، عن أبيه، عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن عليّ بن الحكم، عن هِشام بن سالم، قال: قلت للصادق (عليه الشلام): يابن رسول الله، ما بال المؤمن إذا دعا ربّما (١) استُجب له، وربّما لم يُستَجب له، وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ آدْعُونِي آسْتَجِبُ لَهُ وَقَد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ آدْعُونِي آسْتَجِبُ لَهُ لَكُمْ ﴾ ؟

فقال (عب التلام): «إنّ العبد إذا دعا الله تبارك وتعالى بنيّة صادِقَة وقلْب مُخلِص، استُجيب له بعد وفائه بعَهْدِ الله عزّ وجلّ، وإذا دَعا الله بغير نيّة وإخلاص لم يُستَجَب له، أليس الله تعالى يقول: ﴿ أَوْفُوا بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ (٢)؟ فمَن وَفي وُفي له ٤.

٧٩٣٨٠ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عثمان بن عيسى، عمّن حدّثه، عن أبي عبدالله اطبه الله، قال: هوما هُما؟ قلت: قول عبدالله اطبه الله، قال: هوما هُما؟ قلت: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ آذْعُونِي آسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ ، فنَدْعُوه ولا نرى إجابة ! قال: «أفتَرَى الله عزّ وجلّ أخْلَفَ وَعْدَه؟ قلت: لا قال: «فيما ذلك؟ ، قلت: لا أدري. قال: «ولكني أُخبرك، من أطاع الله عزّ وجلّ فيما أمرّه من دُعائه من جهة الدُعاء والما عنه الله عنه عندك، ثمّ تشكّره، ثمّ تُصَلّي على النبيّ (منذاه عليه والدي ثمّ تذكر ذُنوبَك فنَعْتَرِف بها، ثمّ تستَعيذ منها، فهذا جِهة الدُعاء ».

٥ ـ الكافي ٣: ٢٤١/٤.

٦ ـ الاختصاص: ٢٤٢.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: دعاءً.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٤٠.

۷۔الکافی ۲: ۲۵۳/۸

ثمّ فال: «وما الآية الأخرى؟» قلت: فول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا أَنفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُو يُحْلِقُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ﴾ (١)، وإنّي أُنفِقُ ولا أرى خَلَفاً! قال: «أفترى الله عزّ وجلّ أخْلَفَ وَعْدَه؟، فقلت: لا. فال: «فممّ ذلك؟» قلت: لا أدري. قال: «لو أنّ أحدَكم اكتسَب المالَ من حِلّه وأنفَقَهُ في حِلّه، لم يُنفِقُ دِرْهَمَا إلّا أَخلَف عليه».

٨/٩٣٨١ على بن إبراهيم، فال: حدّ ثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن علي بن رئاب، عن ابن عُيَيْنَة، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، فال: ﴿إِنَّ الله تبارك وتعالى لَيَمُنَ على عبده المؤمن يوم القيامة، فيأمُره أن يَدْنُو منه يعني من رَحْمَتِه يقبدنو حتى يضَع كفّه عليه، ثم يُعَرِّفُهُ ما أنعَم به عليه، يقول: ألم تكن تَدعوني يوم كذا وكذا، فأجَبْتُ من رَحْمَتِه يقبدنو حتى يضع كفّه عليه، ثم يُعَرِّفُهُ ما أنعَم به عليه، يبوم كذا وكذا، فأغَنْتك؟ ألم تشألني كشفّ دَعُوتَك؟ ألم تسألني يوم كذا وكذا، فأغَنْتك؟ ألم تشألني كشفّ ضرّكذا وكذا، فكشفتُ عنك ضَرَّك، ورَحِمتُ صَوْتَك؟ ألم تسألني مالاً، فملكتك؟ ألم تستَخْدِمني، فأخْدَمتُك؟ ألم تسألني أن أزوّجَك فكانة وهي منبعة عند أهلها، فرَوّجتُكها؟

قال: فيقول العَبد: بلى يا ربّ، أعطَّبْتني كلّ ما سألتُك، وكنتُ يا ربّ أسألك الجنّة، فيقول الله له: فإنّي مُنعِمّ لك بما سألتَنِيه؛ الجنّة لك مُباحاً، أرَضِيْت فيقول المؤمن: نعم يا ربّ أرضَيْتني وقد رَضِيتُ. فيقول الله: عبدي كنتُ أرضى أعمالَك، وأنا أرضى لك أحسَن الجزاء، فإنّ أفضل جزاءٍ عندي أن أسكِنَك الجَنّة. وهو قوله تعالى: ﴿ آدْعُونِي آسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ ه.

٩/٩٣٨٢ محمّد بن العباس: قال: حدّثنا الحسين بن أحمد المالكيّ، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالرحمن، عن محمّد بن سنان، عن محمّد بن النّعمان، قال: سمعتُ أبا عبدالله (طبهائلهم) يقول: ﴿إِنَّ الله عزّ وجلّ لم يَكِلْنا إلى أَنفُسِنا، ولو وَكَلّنا إلى أَنفُسِنا لكُنّا كَبَعْضِ النّاس، ولكن نحن الذين قال الله عزّ وجلّ: ﴿آدْعُونِي النّاس، ولكن نحن الذين قال الله عزّ وجلّ: ﴿آدْعُونِي آسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ ٢.

. قوله تعالى:

#### هُوَ الْحَىُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَاذْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلَّذِينَ ٱلْحَمْدُ شِهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ [70]

١/٩٣٨٣ ـعليّ بن إبراهيم: قال: حدّثني أبي، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود، رفعه، قال: جاء

<sup>(</sup>۱) سبأ ۲۲: ۲۹.

٨ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٩.

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ١٦/٥٣٢.

رجل إلى عليّ بن الحسين (عليما التلام) فسأله عن مسائل، ثمّ عاد ليسأل عن مِثْلِها، فقال عليّ بن الحسين (عليما التلام): ومَكتوبٌ في الإنجيل: لا تَطلُبوا عِلْمَ ما لا تعملون (١)، ولمّا عَمِلْتُم بما عَلِمْتُم، فإنّ العالِم إذا لم يَعْمَل به، لَمْ يَزْدَدْ بعِلمِهِ من الله إلّا بُعْداً».

ثمّ قال: «عليك بالفرآن، فإنّ الله خلّق الجَنّة بيّدِه، لَبِنَة من ذَهَب، ولَبِنَة من فِضّة، وجعَل مِلاطَها (٢) المِسْك، وتُرابَها الزَعْفَران، وحَصاها اللَّوْلُوْ، وجعَل درَجاتها على قَدر آياتِ القُرآن، فمَن قَرأ القُرآن قال له: اقرأ وآرْقَ؛ ومَن دخل منهم الجنّة لم يكن أحَد في الجنّة أعلى درَجةً منه، ما خَلا النّبيّين والصّديقين».

وقال له الرجل: فما الزُّهد؟ قال: والزُّهدُ عَشَرة أجزاء فأعلى درجات الزُّهدِ أدنى دَرجاتِ الرُّضَا، ألا وإنَّ الزُّهدَ في آيةٍ من كتابِ الله ﴿لِكَيْلَا تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا ءَاتَاكُمْ ﴾ (٣).

فقال الرجل: لا إله إلّا الله. وقال عليّ بن الحسين (طبهما الشلام): دوأنا أقول لا إله إلّا الله، فإذا قال: أحدُكم لا إله إلّا الله، فَلْيَقُلْ: الحَمْدُ للهِ ربّ العالَمين. فإنّ الله يقول: ﴿ هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَهَ إِلّا هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلَّدِينَ ٱلْحَمْدُ فِهِ رَبّ الْعَالَمِينَ ﴾ ،

7/٩٣٨٤ الشيخ في (مجالِسه)، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفَضَل، قال: حدّ ثنا أبو تضر اللّبت بن محمّد بن اللّبت المَنْبَريّ إملاءً من أصل كتابه، قال: حدّ ثنا أحمد بن عبدالصّمَد بن مُزاحِم الهَرَويّ سنة إحدى وستّين ومائنين، قال: حدّ ثنا خالي أبو الصّلْت عبدالسّلام بن صالح الهرّويّ، قال: كنتُ مع الرضا (عبدالته) لمّا دخل نيسابور وهو راكِبٌ بَعْلَةً شَهْباء، وقد خرّج عُلَماء تَيْسابور في استِقباله، فلمّا صار إلى المَرْتَعَة تعلّقوا بلِجام بعليّه، وقالوا: يابن رسول الله، حدّ ثنا بحق آبائِك الطاهرين، حدّ ثنا عن آبائِك صلوات الله عليهم أجمعين. فأخرَج رأسه من الهودّج، وعليه مِطْرَف خرّ، فقال: وحدّ ثني أبي موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين، عن أبيه الحسين سبّد شباب أهل الجنّة، عن أبيه أمير المؤمنين، عن رسول عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين، عن أبيه الحسين سبّد شباب أهل الجنّة، عن أبيه أمير المؤمنين، عن رسول الله (من عدراته) قال: إنّي أنا الله، لا إله إلّا أنا وحدي، عبادي فاعبُدوني، وليعلَمْ مَنْ لَقِيَني منكم بشَهادَةِ أن لا إله إلّا الله مُخلِصاً بها، أنّه قد دخل حِصْني، ومن دخل حِصنى أمِن عَذابيه.

قالوا: يابنَ رَسولِ الله، وما إخلاصُ الشَّهادَة لِله؟ قال: «طاعَةُ اللهِ ورَسولِه، وولاية أهل بيته (عليهم التلام)». ٣/٩٣٨٥-محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلِّي بن محمّد، وعدّة من أصحابنا، عن أحمد

<sup>(</sup>١) في «ط» والمصدر: تعلمون.

<sup>(</sup>٢) في «ي»: بلاطها.

<sup>(</sup>٣) الحديد ٥٧: ٢٣.

٢ ـ الأمالي ٢: ٢٠١.

٣ ـ الكافي ٢: ١/٣٧٨.

سورة المؤمن (٤٠) ...... ٢٦٩

ابن محمّد، جميعاً، عن الوَشّاء، عن أحمد بن عائِذ، عن أبي الحسن السَوّاق، عن أبان بن تَغْلِب، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «يا أبان، إذا قَدِمتَ الكوفةَ فَارْوِ هذا الحديث: مَن شَهِد أن لا إله إلّا الله مُخلِصاً، وجَبَت له الجنّة».

قال: قلت له: إنّه يأتيني مِن كُلِّ صِنْف، أفَأروي لهم هذا الحديث؟ قال: «نعم. يا أبان، إذاكان يوم القيامة، وجمّع الله الأوّلين والآخِرين، فتُسْلَبُ لا إله إلّا الله منهم، إلّا من كان على هذا الأمره.

قوله تعالبي:

هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ . إلى نوله تعالى ـ لَعَلَّكُم تَعْقِلُونَ [ ٦٧ ]

١/٩٣٨٦ ـ عليّ بن إبراهيم: فإنّه مُحْكَم.

قوله تعالى:

ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْكِتَابِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا - إلى نوله تعالى - كَذَلِكَ يُضِلُّ اللهُ الكَافِرِينَ [٧٤-٧٤]

1/9٣٨٧ -عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر المستدم، في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْكِتَابِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا -إلى قوله تعالى -كُذَّلِكَ يُضِلُّ اللهُ الْكَافِرِينَ ﴾ فقد سَمّاهم الله كافرين (١) مشرِكين بأن كذّبوا بالكِتاب، وقد أرسَل الله رُسُلَه بالكِتاب، وبِتَأْويلِ الكِتاب، فمَن كذّب بالكِتاب، أو كذّب بما أرسِل به رُسُله من تأويل الكِتاب، فهو مُشرِك (١).

٢/٩٣٨٨ .محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد وسَهْل بن زِياد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن ابن محبوب، عن ابن رِثاب، عن ضُرَيس الكُناسيّ، قال: سألت أبا جعفر (عبدالسّلام): إنّ الناس

سورة العؤمن آية . ٦٧ .

۱ ـ تفسير القمي: ٣٢١ ((مخطوط)).

سورة العؤمن آية . ٧٠ ـ ٧٤ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: سمني الله الكافرين.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: كافر.

۲ ـ الكافي ۳: ۱/۲٤٦.

٧٧٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

يَذَكُرُونَ أَنَّ قُراتَنا يخرُج من الجنَّة، فكيف هو، وهو يُقبِل من المَغرِب، وتَصُبُّ فيه العيون والأودِيّة؟

قال: فقال أبو جعفر (طبالتلام): «وأنا أسمَع أنَّ لله جنَّةُ خلَقها في المَغرِب، وماءٌ فُراتِكم يخرُج منها، وإليها تخرُج أرواحُ المؤمنين من حُفَرِهم عند كلّ مَساء، وتسقُط على ثِمارها، وتأكُل منها، وتتنعّم فيها، وتتلاقى وتتعارف، فإذا طلّع الفجرُ هاجَت من الحنّة، فكانت في الهّواء فيما بين السَّماء والأرض، تَطِيرُ ذاهِبة وجائية، وتعهّد حُفَرَها إذا طلّعتِ الشمش، وتتلاقى في الهّواء وتتعارف».

قال: «وإنّ لله ناراً في المَشْرِق، وخَلَقها ليَسكُنها أرواحُ الكُفّار، ويأكُلون مِن زَقَومها، ويشرَبون من حَمِيمها لَيْلَهُم، فإذا طلّع الفجرُ هاجَت إلى واد باليّمن، يقال له: بَرهوت، أَشَدٌ حَرّاً مِن نيرانِ الدُّنيا، كانوا فيها يَتلاقون ويَتعارفون، فإذا كان المّساء عادوا إلى النارِ، فهم كذلك إلى يوم القيامة،

قال: قلت: أصلَحَك الله، فما حال المُوَحَدين المُقِرِّين بنبوّة محمد (منزاة عدواته) من المسلمين المُذنبِين، الدُنن يموتون وليس لهم إمام، ولا يَعرِفون ولا يتكم؟ فقال: وأمّا هؤلاء فإنّهم في حُفرَتِهم لا يخرُجون منها، فمّن كان له عملً صالِح، ولم تظهّر منهم عَداوة، فإنّه يُخدُّ له خَدَاً إلى الجنّة الّتي خلّقها الله في المَغرِب، فيدخُل عليه منها الرّوح إلى حُفرَته إلى يوم القيامة، فيَلقى الله فيُحاسِبه بحَسَناته وسيّئاته، فإمّا إلى الجنّة، وإمّا إلى النار، فهؤلاء موقوفون لأمر الله.

قال: ووكذلك يفعل الله بالمُستَضَعفين والبُله والأطفال وأولاد المسلمين الذين لم يَبلُغوا الحُلُم، فأمّا النُصّاب من أهلِ القبلة، فإنّهم يُخَدُّ لهم خَدِّ إلى النار الذي خلّقها الله في المَشرِق، فيدخُل عليهم منها اللهب والشَرَر والدُّخان وفَوْرَة الحَميم إلى يوم القبامة، ثمّ مَصيرُهم إلى الجَحيم في النار يُسجَرون، ثمّ قبل لهم: أبنَ ما كنتُم تُشرِكون (۱) مِن دونِ الله؟ أبنَ إمامُكم الذي اتّخذتُموه دونَ الإمام الذي جعَله الله للناس إماماً؟».

٣/٩٣٨٩ عليّ بن إبراهيم، قال: حدَّنني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن ضُرَيس الكُناسيّ، عسن أبسي جعفر (عبدالله) قال: قلت له: جُعِلت فداك، ما حالُ المُوحَّدين المُقِرّين بنبوّة محمد (منه عبداله) [من المسلمين] المُذنبين، الذين يموتون وليس لهم إمام، ولا يعرِفون ولايتكم؟ فقال: وأمّا هؤلاء فإنّهم في حُفَرِهم لا يخرُجون منها، فمن كان له عملٌ صالح ولم يظهَر منه عداوة، فإنّه يُخدُّ له خَدِّ إلى الجنّه التي خَلَقها الله بالمَغرِب، فيدخُل عليه الروح في حُفرَتِه إلى يوم القيامة حتى يَلقى الله فيُحاسِبه بحسناتِه وسيّئاته، فإمّا إلى النار، وهؤلاء المَوقوفون لأمر الله».

قال: ووكذلك يفعَلُ الله بالمُشتَضْعَفِينَ والبُلْهِ والأطفالِ وأولاد المسلمين [الذين لم يبلغوا الحُلم]، وأمّا النُصّاب من أهل القبلة، فإنّهم يُخَدُّ لهم خَدُّ إلى النار الّتي خلّقها الله بالمَشْرِق، فيدخُل عليهم اللّهب والشّرَر والدُخَان وفَوْرَةُ الحَمِيم إلى يوم الفيامة، ثمّ بعد ذلك مَصيرُهم إلى الجَحِيم في النار يُسجَرون، ثمّ قيل لهم: أينَ ما

<sup>(</sup>١) في المصدر: تدعون.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٠.

كنتُم تُشرِكون من دون الله؟ أي أين إمامكِم الَّذي اتَّخَذْتُموه دونَ الإمامِ الَّذي جعَله الله للناسِ إماماً؟،.

قوله تعالى:

#### ذَلِكُمْ بِمَا كُنْتُم تَفْرَحُونَ -إلى نوله تعالى - فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ [٧٠.٧٥]

٠ ١/٩٣٩ - علىّ بن إبراهيم: ثمّ قال الله لنبيّه (ملنه طروله): ﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقَّ فَإِمَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ ٱلَّذِي نَعِدُهُمْ ﴾ من العذاب ﴿ أَوْ نَتَوَقَّيَنَّكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾.

٢/٩٣٩١ - ثمّ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبهالتلام) قال: ﴿إِنَّ الْفَرَحِ والْمَرَحِ والخُيّلاء، كلّ ذلك في الشّرّكِ والعَمل في الأرض بالمَعْصِية».

قوله تعالى:

#### وَ يُرِيكُمْ ءَايَاتِهِ -إِلَى قوله تعالى - وَءَا ثَاراً فِي الأَرْضِ [ ٨٦-٨١]

1/9٣٩٢ - عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَيُرِيكُمْ ءَايَاتِهِ ﴾ يعني أمير المؤمنين والأثمّة (طبهم السلام) في الرَّجْعَة، قوله تعالى: ﴿ وَءَاتَاراً فِي الأَرْضِ ﴾ يقول: أعمالاً في الأرض.

قوله تعالى:

فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا ءَامَنَّا بِاللهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ \*

سورة المؤمن آية ـ ٧٠ ـ ٧٧ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦١.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٦١.

سورة المؤمن آية ـ ٨١ ـ ٨٢ ـ

۱ ـ تفسير القمى ۲: ۲٦۱.

۲ ـ الكافي ٨: ٩٢/١١٥.

(١) النساء ٤: ١٦٤.

## فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا [٨٤-٨٥]

1/9٣٩٤ - ابن بابويه، قال: حدّثنا عبدالواحد بن محمّد بن عَبْدوس النّيسابوريّ العَطَّار (رنب ه عنه)، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن قَتَبْبَة، عن حَمْدان بن سُلبمان النّيسابوري، قال: حدّثنا إبراهيم بن محمّد الهَمْدانيّ، قال: قلت لأبي الحسن الرضا (مه هتلام): لأيّ عِلَة أغرَق الله عزّ وجلّ فرعَون، وقد آمن به وأقرَ بتَوجِده؟ قال: ولأنّه آمن عند رُويَة البّأس غير مقبول، ذلك حُكْم الله تعالى في السَلَفِ والخَلَفِ، قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا هَا لُوا اَهُ مَا رَأَوْا بَأْسَنَا هُهُ .

7/4۳۹٥ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن محمد بن أحمد، عن جعفر بن رِزْقِ الله - أو رجل، عن جعفر بن رِزْقِ الله - قال: قُدِّم إلى المُتَوكِّل رجُل نَصْرانِيّ، فجر بإمرأةٍ مسلِمة، فأراد أنْ يُقبم عليه الحَدّ فأسلم، فقال يحبى بن أكثم: قد هذم إيمائه شِركَه وفِعلَه، وقال بعضُهم: يُضرَب ثَلاثة حُدود، وقال بعضُهم: يُفعَل به كذا وكذا، فأمر [المتوكّل] بالكتاب إلى أبي الحسن الثالث (سلاناه عله)، سؤاله عن ذلك، فلمّا قرأ الكتاب كتّب: ويُضرَب حتى يموت، فأنكر يحيى بن أكثم، وأنكر فقهاء العسكر ذلك، وقالوا: يا أمير المؤمنين، سَل عن هذه، فإنّه شيء لم ينظن به كتاب، ولم تجىء به سُنة، فكتب إليه: إنّ فقهاء المسلمين قد أنكروا هذا، وقالوا: لم تجىء به سُنة، ولم ينظن به كتاب؛ فبيّن لنا لِم أو جَبْتُ عليه الضّرْب حتى يموت؟ فكتب: ويسم الله الرَّحمَنِ الرَّحِيمِ ﴿ فَلَمّا رَأُوا اللّه التَّرِيمِ عَن اللّه التَّرْونَ عَن الله الشَرْب حتى المسلمين قد أنكروا هذا، وقالوا: لم تجىء به سُنة، ولم ينظن به كتاب؛ فبيّن لنا لِم أو جَبْتُ عليه الضّرْب حتى يموت؟ فكتَب: ويسم الله الرَّحمَنِ الرَّحِيمِ ﴿ فَلَمّا رَأُوا اللّه التَّا يَا أَو اللّه التَّا يَا أَو اللّه التَّا يَا أَو اللّه التَّا الله التَّا يَا أَو الله النَّانِ وَلَى الكَافِرُونَ ﴾ قال: فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَائَهُمْ لَمّا رَأُوا بَأُسَنَا سُنّتَ الله التَّا يَا فَد الكَافِرُونَ ﴾ قال: فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَائَهُمْ لَمّا رَأُوا بَأْسَنَا سُنَتَ الله التَّالِي الكَافِرُونَ ﴾ قال: فَلْمُ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَائَهُمْ لَمّا رَأُوا بَأُسَنَا سُنَّتَ اللّه الرَّعي ماتَ.

مرز تعین تا کوچوز رصوبی سدی

سورة المؤمن آية ـ ٨٤ ـ ٨٥.

١ ـ عيون أخبار الرضا (علد الشلام) ٢: ٧/٧٧.

۲ ـ الكافي ۷: ۲/۲۳۸.

<sup>(</sup>١) في النسخ والمصدر: أحسوا.

## سُورِةِ فصّلت

. •

.

.



.

.

## سُورَةُ فُصِّلَت

#### فَضْلُها

1/9٣٩٦ - ابن بابويه: بإسناده، عن أبي المَغْرا، عن ذَرِيح المُحارِبيّ، قال: قال أبو عبدالله (عله السلام): ومن قرأ حمّ السجدة كانت له نوراً يوم القيامة مَدّ بصَرِه وسروراً، وعاش في الدّنبا محموداً مغبوطاً».

٢/٩٣٩٧ - ومن (خواصّ القرآن): رُوي عن النبيّ (منزاه عله وآله)، أنّه قال: «مَن قرأ هذه السورة أعطاه الله بعدّدِ حروفها عَشر حَسَنات؛ ومَن كتَبها في إناءٍ وغسّله، وعجّن به عجيناً ثمّ سحَقه، وأسفّه كلّ من به وجَع القُوْاد، زال عنه وبرئ بإذن الله تعالى».

٣/٩٣٩٨ قال رسول الله (سلزاله عليه وآله): قامن كتَبها في إناء وغسّلها بماءٍ، وعجّن بها عَجيناً ويبسّم، ثمّ بسحّقه، وأسفّه كلّ مَن به وجَع الفؤاد زال عنه وبرئ.

2/9٣٩٩ - وقال الصادق (طب الشلام): «مَن كتَبها في إناءٍ ومَحاها بماءِ المَطَر، وسحّق بذلك الماء كُحُلاً، وتَكَحُّل به مَن في عَبنِه بَياض أو رَمَد، زال عنه ذلك الوجّع، ولم يَرْمَدُ بها أبداً، وإن تعذّر الكُحُّل فليَغسِلُ عَيْنَيْه بذلك الماء، يَزولُ عنه الرّمَد بإذن الله تعالىء.

سورة لحُصَّلَت ـ فضلها ـ

١ - ثواب الأعمال: ١١٣.

.... ٢

.... 3

غواص القرآن: ٤٩ «مخطوط».

قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمْنِ آلرَّحِيمِ حمَ \* تَنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْمْنِ آلرَّحِيم [1-٢]

مرّ تفسيرها في سورة حمّ المؤمن (١).

قوله تعالى:

#### كِتَابٌ فُصِّلَتْ ءَايَاتُهُ -إلى نواه معالى - وَأَسْتَغْفِرُوهُ [ ٣ . ٣ ]

١٩٤٠٠ على بن إبراهبم: أي بُين حَلالُها وحَرامُها وأحكامُها وسُننُها ﴿ بَشِيراً وَلَـلِيراً ﴾ أي يُبَشُر المُؤمنين، ويُنذِر الظالمين ﴿ فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ ﴾ بعني عن القرآن ﴿ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ \* وَقَالُوا قُلُويُنَا فِي أَكِنَّةٍ ﴾ قال: في غِشاوةٍ، ﴿ مِمَّا تَذْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرُ وَمِن بَينِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ فَاعْمَلْ إِنَّنَا عَامِلُونَ ﴾ أي تَدعونا الله: ﴿ قُلْ ﴾ لهم با محمد ﴿ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَيَّ ﴾ ﴿ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ ﴾ أي أجببُوهُ ﴿ وَأَسْتَفْفِرُوهُ ﴾ .

٢/٩٤٠١ - الشيخ الفاضل عمر بن إبراهيم الأوسيّ: قال: رُوي عن أمير المؤمنين (مبدالتلام): ولمّا نزّلت سورة الشّعراء في آخِرِها آية الإنذار ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ ﴾ (١) أمرني رسول الله (سنناه عبدواله)، وقال: يا عليّ،

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦١.

.... t

سورة لحُصَّلَت آية ـ ١ - ٢ -

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآية (١، ٢) من سورة المؤمن. م م ت

سورة فُصَّلَت آية ـ ٢ ـ ٦ ـ .

<sup>(</sup>١) الشعراء ٢٦: ٢١٤.

اطبيخ ولو كِراع شاق، ولو صاعاً من طعام وقعباً من أبن، واعمَد إلى قُرَيش. قال: فدَعَوتُهم وآجتمعوا أربعين يطلاً بزيادة، وكان فيهم أبو طالب و حمزة والعياس، فحضرت ما أمرني به رسول الله (منن عبدراله) معمولاً، فَوضَعتُه بين أيديهم، فضَحِكوا استِهزاءً، فأدخل إصبَعَه رسول الله (منن عبدراله) بأربعة جوانب الجَفْنة، فقال: كُلوا وقولوا: بسم الله الرحمن الرحيم. فقال أبو جَهل: يا محمّد، ما نأكُل، وأحدنا يأكُل الشاة مع أربعة أصوع من الطعام! فقال: كُلُ وأرني أكل الشاة مع أربعة أصوع من الطعام! فقال: كُلُ وأرني أكلك. فأكلوا حتى تملؤوا، وأيم الله ما يُرى أثر أكبل أحدِهم، ولا نقص الزاد، فصاح بهم رسول الله (مناه عبدراله): كُلُوا. فقالوا: ومن يقدر على أكنر من هذا؟ فقال: إرفَعه يا عليّ. فرفَعتُه، فذنا منهم محمّد استرائه عبدراله)، وقال: يا قوم اعلموا أن الله ربّي وربّكم. فصاح أبو لَهب، وقال: قوموا إنّ محمّداً سخرَكُم. فقاموا ومضوا فاستَعقبُهم عليّ بن أبي طالب، وأراد أنْ يَبطِش بهم، فقال له رسول الله (منن الطعام عِثلَ ما عليّ، أذنُ مني. فترَكهم وذنا منه، فقال له: أمِرْنا بالإنذار لا بذاتِ الفقار، لأنّ له وقتاً، ولكن اعمل لنا من الطعام عِثلَ ما عَمِلتَ، وادعُ لى من دَعَبْتَ، فلما أتى غد، فعلتُ ما بالأمس فعلتُ.

فلمَا اجتمَعوا وأكلواكما أكلوا. قال لهم رسول الله (سنَن المصدواته): ما أعلَم شابًا من العرّب جاء قومَه بأفضَل ما جِئتُكم به من أشرِ الدُنبا والآخِرَة. قبل: فقال أبو جَهْل: قد شغَلنا أمرُ محمّد، فلو قابَلْتُموه برجُلٍ مثله يَعرِف السَّحْرَ والكَهانة، لكُنّا استَرحْنَا. فقطع كلامَهُ عُثبَة بن ربيعة، وقال: والله إني لبَصيرٌ بما ذكرته. فقال: لم لا نُباحِثُه؟ قال: حاشا أن كان به ما ذكرت، فقال له: يا محمّد، أنت خير أم هاشم؟ أنت خير أم عبدالله النت خير أم عبدالله؟ أنت خير أم عبدالله؟ أنت خير أم عبدالله؟ أنت خير أم عبدالله تربد أبي طالب، دامِغ الجَبابرة، قاصِم أصلاب أكبَرهم؟ فلِمَ تضل آبائنا وتشتُم آلهتنا، فإن كنت تُريد الرئاسة عقدنا لك ألوبَتها، وكُنْ رئيساً لنا ما بقِيت وإن كان بك الباه زوّجناك عَشَرة نِسوة من أكبَرِنا. وإن كنت تُريد المال جمّعنا لك من أموالِنا ما بُغنيك أنتَ وعَقِبك من بعدك، فما تقول؟

فقال (منناه على وآله) بسم الله الرحمن الرحيم وحم التنزيل من الرحيم الرحيم التنزيل من الرحمن الرحيم التنزيل من الرحيم التنزيل من الرحيم التنزيل من الرحيم التنزيل التن

٣/٩٤٠٢ محمّد بن العباس في (تفسيره)، قال: حدّثنا عليّ بن محمد بن مَخْلَد الدّهّان، عن الحسن بن عليّ بن أحمد العلويّ، قال: بلَغني، عن أبي عبدالله (عبدالله) أنّه قال لداود الرقيّ: وأيّكم يّنالُ السّماء؟ فوالله إنّ أرواحَنا وأرواحَ النبيّين لتّنال العَرش كلّ ليلة جُمُعة. يا داود، قرأ أبي محمّد بن عليّ (عبدالتلام) حمّ السجدة حتّى بلغ

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١/٥٣٣.

سورة **فُ**صَّلَت (٤١) ......

﴿ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ ، ثم قال: نزل جَبْرَئيل (طرالتلام) على رسول الله (منزله على بأن الإمام بعده على (عرالتلام)، ثم قرأ (عرالتلام): ﴿ حَمْ قَرَا عِلَمُ اللَّهُ عَلَى الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ \* كِتَابٌ فُصَّلَتْ مَا يَاتُهُ قُرْ مَاناً عَرَبِيّاً لَّقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ حتى بلغ ﴿ فَأَعْرَضَ أَكْفَرُهُمْ ﴾ عن ولاية على ﴿ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةٍ مَّمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي مَاذَانِنَا وَقُرُ وَمِن بَيْنِنَا وَبَيْنِ وَبِي مَا عَمْلُ إِنَّنَا عَامِلُونَ ﴾ ،

قوله تعالى:

## وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ -إلى فوله تعالى - بِالأَخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ [٦،٧]

1/98.۳ عليّ بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ وهم اللذين أفَرّوا بـالإسلام وأشـرَكوا بالأعمال، وهو قوله تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ (١) يعني بالأعمال إذا أمِروا بأمرٍ عَمِلوا خِلافَ ما قال الله، فسَمّاهم الله مُشرِكين، ثمّ قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الرَّكُوٰةَ وَهُم بِالآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ ﴾ يعني مَن لم يدفّع الزّكاة فهوكافِر.

٢/٩٤٠٤ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: أخبَرَنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن ابن مَحبوب، عن أبي جَمِيلة، عن أبان بن تَغْلِب، قال: قال لي أبو عبدالله (عبدالله): ديا أبان أثرى أنّ الله عزّ وجلَ طلّب مِن المُشرِكين زكاةً أموالِهم وهم يُشرِكون به حيث بقول: ﴿ وَوَيْلٌ لَلْمُشْرِكِينَ \* اللّذِينَ لا يُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُم بِالآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ ﴾ ..

قلتُ له: كيف ذلك جُعِلت فِداك، فَشَرَّهُ لي؟ فقال: وويل للمشركين الذين أشركوا بالإمام الأول، وهم بالأثمة الآخرين كافرون، يا أبان، إنّما دَعا الله العِبادُ إلى الإيمان به، فإذا آمنو لمالله ورَسولِه افتَرَض عليهم القَرائِض».

٣/٩٤٠٥ محمّد بن العباس، قال: حدّثني الحسين بن أحمد المالكي، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبد الرحمن، عن سعّدان بن مسلم، عن أبان بن تغلّب، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله) وقد تَلا هذه الآبة: ويا أبان، هل ترى الله سُبحانه طلّب مِن المُشرِكين زكاةً أموالِهم، وهم يَعبُدون معه إلها غيره؟».

قال: قلتُ: فمَنْ هُم؟ قال: «وَيُلّ للمُشرِكين الّذين أَشرَكوا بالإمام الأوّل، ولم يَردّوا إلى الآخِر ما قال فيه الأوّل، وهم به كافِرون».

٤٠٩٤٠٩ ـ قال: وروى أحمد بن محمّد بن سَيّار، بإسناده إلى أبان بن تَغْلِب، قال: قال أبو عبدالله (عليه السّلام):

سورة فُصُّلُت آية . ٧ . ٦ .

۱ - تفسير القمى ۲: ۲۲۱.

<sup>(</sup>۱) يوسف ۱۲: ۱۰۲.

٢ ـ تقسير القمي ٢: ٢٦٢.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٢/٥٣٣.

<sup>\$</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٣/٥٣٤.

٧٨٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

«وَبِلَّ للمُشْرِكِينِ الَّذِينِ أَشْرَكُوا مِعِ الإِمامِ الأُولِ غيرَه، ولم يَردُّوا إلى الآخِر ما قال فيه الأوّل، وهم به كافِرون».

قال شرف الدين النجفي عَقِيبَ هذا الحديث: فمعنى الزكاة هاهنا: زَكاةُ الأَنفُسِ، وهي طَهارَتُها من الشِرْكُ المُشار إليه، وقد وصَف الله سبحانه المُشرِكين بالنَّجاسَة، يقول: ﴿إِنَّمَا المُشْرِكُونَ نَجَسٌ ﴾ (١)، ومن أشرَك بالإمام فقد أشرَك بالنبيّ (منه عب راله) فقد أشرَك بالله.

وفوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الزَّكُوٰةَ ﴾ أي أعمال الزكاة وهي ولاية أهل البيت (عليم الشلام)، لأنّ بها تُزَكّى الأعمال يوم القيامة.

قوله تعال*ي*:

#### إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ -إلى نوله نعالى - فَإِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ كَافِرُونَ [٨-١٤]

١/٩٤٠٧ عليّ بن إبراهبم: ثمّ ذكر الله عزّ وجلّ المؤمنين فقال: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ أَجْرٌ غَيْرٌ مَمْنُونٍ ﴾ أي بِلا مَنَّ من الله عليهم بما يأجرهم به، ثمّ خاطَب الله نببّه فقال: ﴿قُلْ لهم يا محمّد لَأَيْنَكُمْ لَيَعَيْرُ مَمْنُونٍ ﴾ أي بلا مَنَّ من الله عليهم بما يأجرهم به، ثمّ خاطَب الله نببّه فقال: ﴿قُلْ لهم يا محمّد لَأَيْنَكُمْ لَنَكُفُرُونَ بِاللّذِي خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَوْمَيْنٍ ﴾ ومعنى يَومَين أي وَقْتَين: ابنداءُ الخَلْقِ وَآنفِضاؤه ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتَهَا ﴾ أي لا يؤول ولا يفنى (١) ﴿ فِي أَرْبَعَةِ أَيّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ ﴾ يعني في أربعة أوفات، وهي التي يُخرِج الله فيها أقواتَ الْعَالَم، من الناس والبهائم والطير وحَشَرات الأرض وما في البَرّ والبحر من الخَلْق واليمار والنبات والشَّخِر ومَا يكون فيه مَعاش الحيوان كلّه، وهو الرّبيع والصيّف والخريف والشِيناء.

ففي الشِناء بُرسِل الله الرِياحَ والأمطارَ والأنداءَ والطُلولَ مِن السّماء فيَسقي (1) الأرضَ والشَجر، وهو وقت بارد، ثمّ يجيء بعده الربيع وهو وقت الخريف ومُعتَدِل حارّ وبارد، فيُخرِج الشَجرُ ثِمارَه، والأرضُ نَباتَها، فيكون أخضَر ضعيفاً ثمّ يجيء من بعده وَقتُ الصّيف [وهو حارّ]، فيُنضِجُ النِمار، ويُصلَب الحبوب الّتي هي أقواتُ العِباد وجميع الحَيوان، ثمّ يجيء من بَعدِه وَقتُ الخَريف فيُطيّبه ويُبَرّده، ولو كان الوقت كلّه شيئاً واحِداً، لم يخرُجِ النباتُ من الأرض، لأنّ الوقت لوكان كله ربيعاً لم تنضَج النِمار ولم تبلُغ الحبوب، ولوكان الوقتُ كلّه صَيْفاً لاحتَرَق كلّ شيءٍ في الأرض، ولم يكن للحَيوان مَعاشٌ ولا قوتٌ، ولوكان الوقتُ كلّه حريفاً، ولم يتقدّمه شيء من هذه

(١) التوبة ٢: ٢٨.

سورة فُصَّلَت آية ٨٠ ١٤ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يبقى.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فيلقح.

الأوقات، لم يكن شيء يَتقَوّت به العالَم، فجعَل الله هذه الأقوات في هذه الأربعة أوقات: في الشِتاء والرّبيع والصّيف والخّريف، وقام به العالَم واستَوى وبقي، وسَمّى [الله] هذه الأوقات أيـاماً سـواء للسـائلين. يـعني المُحناجين، لأنّ كلّ مُحتاج سائِل، وفي العالَمِ مِن خَلْقِ الله من لا يَسأل ولا يقدِر عليه من الحَيوان كثير، فهم سائلون، وإن لم يسألوا.

وقوله: ﴿ ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَىٰ السَّمَاءِ﴾ أي دبر وخلَق وقد شَثِل أبو الحسن الرضا (على الله) عمَّن كلّم الله لا مِنَ الجِنّ ولا مِنَ الإنس، فقال: «السماوات والأرض، في قوله تعالى: ﴿ آثْتِيَا طَوْعاً أَوْكَرْها قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴾ .

﴿ فَقَضَاهُنَ ﴾ أي خَلَقَهُنَ ﴿ سَبْعَ سَمَوْاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ يعني في وَقْتين إبتِدا، وآنقِضا، ﴿ وَأَوْحَى فِي كُلُّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا ﴾ فهذا وَحْيُ تقدير وندبير ﴿ وَزَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ ﴾ يعني بالنُّجوم ﴿ وَحِفْظاً ﴾ يَعني من الشّياطين أن تَخرِق السّماء.

محمد بن بعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن سيعت أبا عبدالله (علمالتلام) يقول: وإنّ الله خَلَق الخَيرَ يوم الأحد، وماكان لِيَخْلُق الشَرّ قبل الخبر، وفي يوم الأحد والاثنين خَلَق الأرضين، وخَلَق أقواتَها في يوم الثَلاثاء، وخَلَق السّماوات يوم الأربعاء ويوم الخميس، وخَلَق أقواتَها في يوم الثَلاثاء، وخَلَق السّماوات يوم الأربعاء ويوم الخميس، وخَلَق أقواتَها يومَ الجمعة، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ خَلَقَ السّمُواتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ (١).

٣/٩٤٠٩ على بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا ﴾ با محمّد ﴿ فَقُلْ أَنْذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً مِّثْلُ صَاعِقَةِ عَادٍ وَتَمُودَ ﴾ وهم قُرَيش، وهو معطوف على قوله تعالى: ﴿ فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ (الله وقوله تعالى: ﴿ فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ (الله وقوله تعالى: ﴿ فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ الله وقوله تعالى: ﴿ فَأَلُوا لَوْ ﴿ إِذْ جَاءَتُهُمُ الرُّسُلُ مِن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ ﴾ يعني نوحاً وإبراهيم وموسى وعبسى والنبيّين ومن خَلفِهم أنت ﴿ قَالُوا لَوْ فَإِنّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ كَافِرُونَ ﴾ .

قوله تعالى:

## فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً فِي أَيَّامٍ نَجِسَاتٍ [ ١٦ ]

1/961٠ ثم قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبرالته أم)، في قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً ﴾: (والصَرْصَرُ: الريحُ البارِدَة ﴿ فِي أَيّامٍ نَّحِسَاتٍ ﴾ أي أيام مَباشِيم».

۲ ـ الكافي ٨: ١١٧/١٤٥.

<sup>(</sup>١) السجدة ٣٢: ٤.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٣.

<sup>(</sup>١) فصلت ٤١: ٤.

سورة فُصَّلَت آية ـ ١٦ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٣.

٧٨٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

#### لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ الْخِزْيِ فِي الْحَيَوْةِ الْدُّنْيَا [ ١٦]

1/9511 محمد بن إبراهيم النّعمانيّ، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد، قال: حدّثني عليّ بن الحسن النّيثمُليّ، عن عليّ بن مَهزِيار، عن حَمّاد بن عيسى، عن الحسين بن مُختار، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله (عبدالله): قوله عزّ وجلّ: ﴿عَذَابَ الْجَزْيِ فِي الْحَيَوٰةِ الْدُنْيَا﴾ ما هو؟ فقال: «وأيّ خِزْي أخْزى ـ يا أبا عبدالله (عبدالله) في وَفَل الرّجُلُ في بَيتِه، وحَجَلَتِه على خِوانه (۱) وَسَط عِياله، إذ شَق أهله الجُيوبَ عليه وصرَخوا، فيقول الناس: ما هذا؟ فيقال: مُسِخ قُلان الساعة».

فقلتُ: قبل [قيام] القائم أو بعده؟ قال: ولا، بَلْ قبلَه،

قوله تعالى:

#### وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَىٰ الْهُدَىٰ - إلى توله نعالى -فَهُم يُوزَعُونَ [١٧ - ١٩]

۱/۹۶٬۱۲ محمد بن بعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن ابن فضال، عن تَعْلَبة ابن مَيْمُون، عن حمزة بن محمد الطيّار، عن أبي عبدالله (عبدته)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَاكَانَ اللهُ الْيُضِلِّ قَوْماً بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّىٰ يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَّقُونَ ﴾ (المقال: دحتى يُعزّفهم ما يُرضِيه وما بُسخِطُه، وقال تعالى: ﴿ فَأَلْهُمَهَا فَجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴾ (الم قال: يَبَنَ لها ما تَأْتَى وَما تَترك، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا هَدَينُهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً ﴾ (الم قال: عرّفناه إمّا أخذاً وإمّا تاركاً، وقال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى ، وهم يَعرفون، وفي رواية: وَبَيّنَا لهم،

ورواه ابن بابويه، قال: حدَّثنا محمَّد بن عليِّ ما جيلويه (رَجِماله)، عن عمَّه محمَّد بن أبي القاسم، عن أحمد

سورة فُصَّلَت آية - ١٦ -

١ ـ غيبة النعماني: ٢٦٩/٢٦٩.

(١) في المصدر: وحجاله وعلى إخوانه.

سورة فُصَّلَت آية ـ ١٧ ـ ١٩ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲/۱۲۴.

(١) التوبة ١: ١١٥.

(۲) آلشمس ۹۱: ۸

(۲) الانسان ۲۷: ۲.

ابن أبي عبدالله، عن ابن فَضّال، عن تَعْلَبة بن مَثِمون، عن حمزة بن الطبّار، عن أبي عبدالله (عبدالله)، مثله (٤). ٢/٩٤١٣ مأبو الحسن الثالث، عليّ بن محمّد الهادي (عبدالنه)، قال: ﴿إِنَّ الهِداية منه: التّعريف، كقوله تعالى: ﴿وَأَمَّا تَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَىٰ الْهَدَىٰ﴾ .

٣/٩٤١٤ - شَرف الدّين النّجفي، قال: روى عليّ بن محمّد، عن أبي جميلة، عن الحَلَبيّ. ورواه عليّ بن الحَكَم، عن أبان بن عُثمان، عن الفَصْل أبي العباس، عن أبي عبدالله (عبدينهم)، قال: قوله تعالى: ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغْوَاهَا ﴾ (١)، قال: دنّمودُ رَهْطٌ مِن الشبعة، فإنّ الله سبحانه بقول: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَىٰ اللهُدَىٰ فَأَخَذَ نُهُمْ صَاعِقَةُ العَذَابِ ﴾ وهو السّيف إذا قام القائم (عبدالنهم)،

3/9410 على بن إبراهيم: فوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَىٰ الْهُدَىٰ ﴾، ولم يَقُل: استحب الله، كما زَعَمَتِ المُجَبِّرة أَنَّ الأعمال (١) أحدثها الله لنا ﴿ فَأَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةٌ العَذَابِ الهُونِ بِمَا كَانُوا استحب الله، كما زَعَمَتِ المُجَبِّرة أَنَّ الأعمال (١) أحدثها الله لنا ﴿ فَأَخَذَتُهُمْ صَاعِقَةٌ العَذَابِ الهُونِ بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ يعنى ما فعلوه. وقوله: ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاهُ آلَهُ إِلَىٰ النَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ أي يَجيئون مِن كل ناحيةٍ.

قوله تعال*ى*:

حَتَّىٰ إِذَا مَا جَاءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا ـ إلى قوله تعالى ـ كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا ـ إلى قوله تعالى ـ كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا ـ إلى قوله تعالى ـ كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ الْخَاصِرِينَ [ ٢٠ ـ ٢٣]

1/9117 - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بَكْر بن صالح، عن القاسم بن بُريد، قال: حدّثنا أبو عَمرو الزُبَيْريّ، عن أبي عبدالله (مدانتهم) - في حدّثنا أبو عَمرو الزُبَيْريّ، عن أبي عبدالله (مدانتهم) - في حدّثنا أبو عَمرو الزُبَيْريّ، عن أبي عبدالله (مدانتهم) - في حدّثنا أبو عَمرو الزُبَيْريّ، فقال: ﴿ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَيْرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَارُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ ﴾ يعني [بالجلود]: الفُروج والأفخاذه.

<sup>(</sup>٤) التوحيد: ٤/٤١١.

٢ ـ الاحتجاج: ٤٥٢، تحف العقول: ٤٧٥.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١/٨٠٤.

<sup>(</sup>۱) الشمس ۹۱: ۱۱.

<sup>£</sup> ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الأفعال.

سورة فُصَّلَت آية ـ ٢٠ ـ ٢٣ ـ

٢/٩٤١٧ ـ عليٌ بن إبراهيم: إنّها نزَلت في قومٍ تُعرَض عليهم أعمالُهم فيُنكِرونَها، فيقولون: ما عَمِلنا منها شيئاً، فَتشْهَدُ عليهم الْمَلائِكَةُ الّذين كتَبوا عليهم أعمالُهم.

قال: قال الصادق (عبدالتلام): وفيقولون لله: يا ربّ، هؤلاء ملائِكتُك يشهدون لك، ثمّ يحلِفون بالله ما قعلوا من ذلك شبئاً، وهو قول الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَيْعَتُهُمُ الله جَمِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لكم ﴾ (١)، وهم الذين غصبوا أمبر المؤمنين (عبدالتلام)، فعند ذلك يَختِمُ الله على السِنتِهم، ويُنطِقُ جَوارِحَهم، فيَشْهَدُ السّمْعُ بما سَمِعَ ممّا حرَّم الله، ويَشْهَدُ البَصْرُ بما نظر إلى ما حرّم الله، وتشهدُ اليَدانِ بما أخَذَتا، وتشهدُ الرِجُلان بما سَعَنا فيما حرّم الله، ويشهدُ الفرّجُ بما ارتكب ممّا حرَّم الله، ثمّ أنطَق الله ألسِنتَهُم فيقولون: ﴿ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنطَقَنَا الله اللهِي أَنطَق كُلُّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ \* وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ ﴾ أي من الله ﴿ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ ﴾ والجُلُود: الفُروج ﴿ وَلَكِن ظَنَنتُمْ أَنَّ اللهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيراً مُمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ .

٣/٩٤١٨-الطَّبَرْسِيّ، قال الصادق (طبالتلام): «ينبغي للمؤمن أنْ بَخافَ الله حَوْفاً كأنّه يُشرِف على النار، ويَرجُوه رَجاءً كأنّه مِن أهلِ الجَنَّة، إنّ الله تعالى يقول: ﴿ ذَلِكُمْ ظَنْتُكُمْ اللّذى ظَنَنْتُم بِرَبُكُمْ عِندَ ظَنَّ عَبدِه به، إنْ خيراً فخير، وإنْ شراً فَشَرٌهُ.

١٤ ١٩٤ على بن إبراهيم: عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن عبدالرحمن بن الحَجَاج، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عبدالله (عبدالله): وأما إنه ليس كما يقولون، قال عبدالله (عبدالله): ومن هدوله): إنّ آخِوَ عبد يؤمّر به إلى الناز فإذا أمر به التفّت، فيقول الجبّار: رُدّوه. فيردّونه، فيقول له: لِمَ التفتُ الله (من ه عبه رأه): إنّ آخِوَ عبد يؤمّر به إلى الناز فإذا أمر به التفّت، فيقول الجبّار: رُدّوه. فيردّونه، فيقول له: لِم التفتُ إليّ؟ فيقول: يا ربّ، كان ظنّي بك أن تَغْفِر التفقيق إليّ؟ فيقول: يا ربّ، كان ظنّي بك أن تَغْفِر لي خطيفتي، وتُسْكِنني جَنَّتك. قال: فيقول الجبار: يا ملائكتي، لا وعِزّتي وجَلالي وآلاثي وعُلوي وارتفاع مكاني، لي خطيفتي، وتُسْكِنني جَنَّتك. قال: فيقول الجبار: يا ملائكتي، لا وعِزّتي وجَلالي وآلاثي وعُلوي وارتفاع مكاني، ما ظنّ بي عبدي هذا ساعة مِن خبرٍ قط، ولو طنّ بي ساعة عِن خبر ما روّعتُه بالنار، أجيزوا له كذِيّه، وأدخِلوه الجنّة. ما ظنّ بي عبدي هذا ساعة مِن خبرٍ قط، ولو طنّ بي ساعة عِن الله خيراً إلّا كان عند ظنّه به، وذلك قوله تعالى: ثمّ قال رسول الله (من المناه عله وراد): أصبح عن عبد يَظُنّ بالله خيراً إلّا كان عند ظنّه به، وذلك قوله تعالى: هو وَلَكُمْ ظَنْكُمُ الّذِي ظَنَنتُم بِرَبِّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرينَ هي.

• ١٩٤٢٠ - حسين بن سعيد في كتاب (الزُهْد): عن محمّد بن أبي عُمَير، عن عبدالرحمن بن الحَجّاج، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عبدالله (عبدالله): عديثٌ يَرويه الناس ـ وذكر الحديث إلّا أنّ في آخِر الحديث ـ: وثمّ قال رسولُ الله (منناه عبدالله) عبد ظنّ بالله خيراً إلّاكان عِندَ ظنّه به، وذلك قوله

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٤.

<sup>(</sup>١) المجادلة ٥٨: ١٨.

۲ ـ مجمع البيان 1: ١٤.

<sup>£ -</sup> تفسير القمي ٢: ٢٦٤.

٥ ـ الزهد: ٢٦٢/٩٧.

سورة فُصَّلَت (٤١) .............................

تعالى: ﴿ وَذَلِكُمْ ظَنُّكُمُ الَّذِي ظَنَنتُم بِرَبِّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ ٢.

7/9671 الشيخ في (أماليه)، قال: حدّثنا محمّد بن محمّد، قال: حدّثنا أبو حَفْص عُمَر بن محمّد، قال: حدّثنا أبو حَفْص عُمَر بن محمّد، قال: حدّثنا أبو عبدالله الحسين بن إسماعيل، قال: حدّثنا عبدالله بن شَبِيب، قال: حدّثنا أبو العَيْناء، قال: حدّثني محمّد ابن مِسْعَر، قال: كنتُ عند سُفيان بن عُيَيْنَة، فجاء، رجل، فقال له: رُوي عن النبيّ (منزه عبدراله)، أنّه قال: وإنّ العبدَ إذا أذنَب ذَنباً، ثمّ عَلِم أنّ الله عزّ وجلَ يطلّع عليه غَفَر له».

فقال ابن عُيَيْنَة: هذا في كتابِ الله عزّ وجلّ، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَارُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَكِن ظَنَنْتُمْ أَنَّ اللهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيراً مِّمَّا تَعْمَلُونَ \* وَذَلِكُمْ ظَنَّكُمُ الَّذِى ظَنَنتُم بِرَبِّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [فإذا كان الظنُّ هو المُرْدِي، كان ضِدُّه هو المُنْجي].

🗟 قوله تعالى:

#### فَإِن يَصْبِرُوا فَالنَّارُ مَثْوى لَهُمْ إِلى نوله نعالى - جَزَاءً بِمَا كَانُوا بِئَا يَاتِنَا يَجْحَدُونَ [ ٢٨ ـ ٢٢ ]

1/9٤٢٢ - عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ فَإِن يَصْبِرُوا فَالنَّارُ مَثْوَى لَهُمْ ﴾ أي يَخْسروا ويُحشَروا (١ ﴿ وَإِن يَصْبِرُوا فَالنَّارُ مَثُوى لَهُمْ ﴾ أي يخسروا ويُحشَروا (١ ﴿ وَإِن يَسْتَغْنِبُوا فَمَا هُمْ مِّن المُغْتَبِينَ ﴾ أي لا يُجابوا إلى ذلك، قوله تعالى: ﴿ وَقَيَّضْنَا لَهُمْ قُرْنَاءَ ﴾ يعني الشّياطين من الحِن والإنس الأرْدِياء ﴿ فَزَيَّنُوا لَهُم مَّا يَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾ أي ما كانوا يفعلون ﴿ وَمَاخَلْفَهُمْ ﴾ أي ما يُقال لهم إنّه بكون خَلْفَكم كلّه باطِلٌ وكذب ﴿ وَحَلَّ عَلَيْهِمُ القَوْلُ ﴾ والعَذاب، وقوله تعالى و وقال الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِهَذا القُرْءَانِ وَآلغَوا فِيهِ لَعَلَكُم تَغْلِبُونَ ﴾ أي تُصَبِّرونَهُ شُخرِيةً ولَغُواً.

٢/٩٤٢٣ محمّد بن العباس: قال: حدّثنا عليّ بن أسباط، عن عليّ بن محمّد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (طبالتهم)، أنّه قال: «قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَنَدْ يِقَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ بِتَرْكِهِم ولاية عليّ بن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (طبالتهم)، أنّه قال: «قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَنَدْ يِقَنَّ اللّذِينَ كَفَرُوا ﴾ بِتَرْكِهِم ولاية عليّ بن أبي طالب (طبالتهم)، ﴿ عَذَاباً شَدِيداً ﴾ في الدّنبا ﴿ وَلَيَجْزِينَهُمْ أَسُواً الّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ في الآخِرة ﴿ وَلِكَ جَزَاءً بِمَا كَانُوا بِثَايَاتِنَا يَجْحَدُونَ ﴾ والآباتُ: الأئمة (طهم التهم)،

٦ ـ الأمالي ١: ٥٢.

سورة فُصَّلَت آية ـ ٢٤ ـ ٢٨ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يخسؤا.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٥٣٤.

٧٨٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا رَبَّنَا أَرِنَا ٱلَّذَيْنِ أَضَكَانَا مِنَ الجِئَ وَالإِنسِ تَجْعَلْهُما تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الأَسْفَلِينَ اللهِ توله نعالى - نُزُلاً مِن غَفُورٍ رَّحِيمٍ [ ٣٢-٣٦]

1/9676 محمد بن يعقوب: عن محمد بن أحمد القُميّ، عن عمّه عبدالله بن الصَّلْت، عن يونُس بن عبدالله عن المَّمن عن عبدالله (عبدالله عن عبدالله (عبدالله عن أبي عبدالله (عبدالله عن أبي عبدالله (عبدالله عن أبي عبدالله عن أبي عبدالله (عبدالله عن أبي قبل الله تبارك وتعالى: ﴿ رَبَّنَا أَرِنَا آلَّذَيْنِ أَضَلَانَا مِنَ الجِنِّ وَالإِنسِ نَجْعَلْهُما تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الأَسْفَلِينَ ﴾، قال: (هما، وكان فلان شَيْطاناً».

٢/٩٤٢٥ وعنه: بهذا الإسناد، عن بونس، عن سَورَة بن كُلَيب، عن أبي عبدالله (مله التلام)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ رَبَّنَا أَرْنَا ٱلَّذَيْنِ أَضَكَانَا مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنسِ نَجْعَلْهُما تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ ﴾، قال: ويا سَوْرَة هُما، والله هما ـ ثلاثاً ـ والله يا سَوْرَة ، إنّا لَخُزَان عِلم الله في السَّماء، وإنّا لَخُزَانُ عِلمِ الله في الأرض).

جعفر الجِمْيَري، عن أبيه، عن عليّ بن محمّد بن سالم، عن محمّد بن خالد، عن عبدالله بن حَمّاد البَصْرِي، عن أبيه، عن عليّ بن محمّد بن سالم، عن محمّد بن خالد، عن عبدالله بن حَمّاد البَصْرِي، عن عبدالله بن عبدالله عن حمّاد بن عُمّاد بن عُمّان، عن أبي عبدالله (عبدالتلام) وفي حديث طويل يَصِفُ فيه حالَ قُنْقُذ وصاحبه يوم القيامة -: وفيوتيان هو وصاحبه عن أبي عبدالله (عبدالله) بليباط من نار، لو وقع سَوطٌ منها على البحار لَغلَث من مشرِقها إلى مَغْرِبها، ولو وُضِعَت على حيال الدّنيا لذابت حتى تصير رّماداً، فيُضرَبان بها، ثمّ يَجْنو أميرُ المؤمنين (عبدالله) للخُصومَة بين يدّي الله مع الرابع، ويدهب (الثلاثة في جُبٌ، فيُطبَق عليهم، لا يَراهم أحد ولا يرون أحداً، فيقول الذين كانوا في ولايتهم: ﴿ رَبَّنَا أَرِنَا اللّذِينِ أَضَلَانًا مِنَ الْجِنّ وَالإنسِ نَجْعَلْهُما تَحْتَ أَقْدَامِنَا فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ اليَوْمَ إِذ ظُلَمْتُمْ أَنكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ . قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ اليَوْمَ إِذ ظُلَمْتُمْ أَنكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ . قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ اليَوْمَ إِذ ظُلَمْتُمْ أَنكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ . قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ اليَوْمَ إِذ ظُلَمْتُمْ أَنْكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ .

٤/٩٤٢٧ ـ الطَّبَرْسِيّ، في قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا أَرِنَا آلَّذَيْنِ أَضَّلَانَا مِنَ الجِنَّ وَالإِنسِ نَجْعَلْهُما تَحْتَ أَقْدَامِنَا ﴾ يعنُونَ إبليس الأبالِسَةِ، وقابيل بن آدَم أوّل من أبدع المَعْصِيَة، رُوي ذلك عن عليّ بن أبي طالب (عبدالتلام).

سورة فُصَّلَت آية ـ ٢٩ ـ ٣٢.

۱ \_الكافي هز ۲۳۴/۳۳۱.

۲ \_الكافي ٨: ٥٢٤/٣٣٤.

٣ ـ كامل الزيارات: ١١/٣٣٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فيدخل.

<sup>(</sup>٢) الزخرف ٤٣. ٣٩.

<sup>1</sup> ـ مجمع البيان ٩: ١٧.

مه ٩٤٢٨ - على قَتْلِ رَسولِ الله (ملناله على وقال العالم: ومن الجِنَّ إبليس الذي دَلِّ (١) على قَتْلِ رَسولِ الله (ملناله على والله (ملناله على والله والله والله والنَّدُوة، وأضَلَ الناسَ بالمتعاصى، وجاء بعد وفاة رسولِ الله (ملناله على والله وبايَمه، ومِن الإنسِ فُلان في دار النَّدُوة، وأضَلَ الناسَ بالمتعاصى، وجاء بعد وفاة رسولِ الله (ملناله على والله وبايَمه، ومِن الإنسِ فُلان في دار النَّدُوة، وأَضَدَ النَّالَ النَّهُ ومِن الأَسْفَلِينَ ،

ئم ذكر المؤمنين من شيعة أمير المؤمنين (مبدالتلام)، قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ آسْتَقَامُوا﴾، قال: على ولاية أمير المؤمنين (مبدالتلام)، قوله تعالى: ﴿ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلائِكَةُ ﴾، قال: عند المَوت: ﴿ أَلَا تَخَافُوا وَلَا يَحْرُنُوا وَأَبْشِرُوا بِالجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ \* نَحْنُ أَوْلِيَاوُكُمْ فِي الحَيَوْةِ الدُّنْيَا﴾، قال: كُنَا نَحرُسكم من الشياطين ﴿ وَفِي الآخِرَةِ ﴾ أي عند المَوت ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ ﴾ يعني في الجنة ﴿ نَزُلا مِّنْ غَفُودٍ رَّحِيمٍ ﴾ .

٩٩٤٢٩ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله (عله التلام)، قال: دما يَموتُ مُوالٍ لَنا، مُبغِضٌ لأعدائنا، إلا ويحضُره رَسولُ الله (سلناله مله راله) وأمير المؤمنين والحسن والحسن والحسين (عليم التلام)، فيَسُرّونه (١) ويُبَشِّرونه، وإن كان غير مُوالٍ لنا يَراهم بحيث يَسوءُه، والدليل على ذلك قول أمير المؤمنين (عليه التلام) لحارث الهَمُداني:

#### يا حارِ هَمْدان مَنْ بَمُتْ يَـرَني مِــن مــؤمنِ أو مُنــافِقٍ قُــبُلاً،

٧/٩٤٣٠ محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلَى بن محمّد،عن محمّد بن جُمهور، عن فَضالة بن أيُوب، عن الحسين بن عُثمان، عن أبي أيّوب، عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله (عبدالله) عن قضالة بن أيّوب، عن الحبد عن المُعَلَّمُ اللهُ عَمْ أَسْتَقَامُوا فَي فَقال أبو عبدالله (عبدالته) واستَقاموا على الأثمّة واحِداً بعدَ واحِد ﴿ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلائِكَةُ أَلَا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ واحِداً بعدَ واحِدٍ ﴿ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلائِكَةُ أَلَا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ و

٨/٩٤٣١ محمد بن الحسن الصفّار: عن عَمِوالْ بَنَ عَوْمِونَ عِن موسى بن جعفر، عن الحسن بن عليّ، قال: حدّثنا عبدالله بن سَهْل الأشعْرَيّ، عن أبيه، عن أبي البَسَع، قال: دخل حُمْران بن أعِيَن على أبي جعفر (عليه السّلام)، فقال له: جُعِلتُ فِداك، يَبلُغنا أنّ الملائكة تنزِل عليكم؟

قال: «إي والله، لَتَنزِلُ علينا، فَتَطَأُ بُسُطَنا (¹)، أما تقرأكنابَ الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اقلهُ ثُمَّ آسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلائِكَةُ أَلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ﴾،

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٢٦٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: دبّر.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٥.

<sup>(</sup>۱) في «ط، ي»: فيرونة.

۷ ـ الكافي ۱: ۱۷۲/۲.

٨ ـ بصائر الدرجات: ٢/١١١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فقال: إنَّ الملائكة والله لتنزل علينا تطأ فرشنا.

٩/٩٤٣٢ معد بن عبدالله القُميّ: عن أحمد وعبدالله ابني محمّد بن عبسى، ومحمّد بن الحُسين بن أبي الخطّاب، عن الحسن بن محبوب، عن أبي أيوب إبراهيم بن عُثمان الخرّاز، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (مله الله من قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ اللّهِ ينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثمّ أَسْتَقَامُوا تَتَنَرُّلُ عَلَيْهِمْ المَلائِكَةُ أَلَا تَحَافُوا وَلا تَحْزَنُوا ﴾، قال: وهم الأثمة (عليم النهم) وتجري فيمن استقام من شيعينا، وسَلّم لأمرنا، وكتم حديثنا عن عدونا، تستقيلُه الملائكة بالبُشرى من الله بالجنّة، وقد والله مضى أقوامٌ كانوا على مِثْلِ ما أنتُم عليه مِن الله ين الله ين استقاموا، وسَلّموا لأمرنا، وكتموا حَدِيثنا، ولم يُذيعوه عند عَدونا، ولم يَشكُوا فيه كما شكَكتُم، واستقبَلتُهم الملائكة بالبُشرى من الله بالجنّة،

11/9274 . وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السيّاريّ، عن محمّد بن خالد، عن ابن أبي عُمّير، عن أبي أيّوب، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله (طوالتلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ أَسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلائِكَةُ ﴾ الآبة، قال: السنّقاموا على الأثمّة (طهم التلام) واحِداً بعد واحِدٍه.

قلت: متى تتنزّل عليهم المَلاثكة بأن لا تَخافوا ولا تَحزنوا وأبشِروا بالجنّة الّتي كنتم تُوعَدون، نحنُ أولياؤكم في الحَياةِ الدُّنيا وفي الآخِرَة؟ فقال: دعند المَوت ويومَ القيامة».

٦ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٩٦ ـ

١٠ ـ تأويل الآيات ٢: ٨/٥٣٦

١١ ـ تأويل الآيات ٢: ٩/٥٣٧.

١٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١٠/٥٣٧.

<sup>(</sup>١) الجن ٧٢: ١٦.

١٣ مالتفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مك النلام): ١١٧/٢٣٩.

مَلَكَ الْمَوت يَرِدُ على المؤمن وهو في شِدَّةِ عِلَته، وعَظيمٍ ضِيقِ صَدَّرِه بما يُخلِّفه من أموالِه وعِياله، وما هو عليه من اضطِراب أحواله في مُعامِليه وعِياله، وقد بقيت [في] نفسِه حَزازَتُها، وانقطَعت آماله (١) فلم يَنَلُها.

فيقول له مَلَك المَوت: مالَك تَجْرَعُ غُصَصَك؟ فيقول: لاضطرابِ أحوالي وانقِطاعي دون آمالي، فيقول له مَلَك المَوت: وهل يَجْزَعُ عاقِلٌ مِن فَقْدِ دِرْهَم زائِف، وقد اعتاض عنه بألف ألف ضِعف الدُنيا؟ [فيقول: لا.] فيقول له مَلَك المَوت: فانظُر فوقَك. فينظُر، فيرى درَجات الجِنان وقُصورِها الني تَقصُر دونَها الأماني، فيقول له مَلَك له مَلَك المَوت: هذه مَنازِلُك ونِعَمُك وأموالُك وعِيالُك ومن كان مِن ذرّيتِكَ صَالِحاً فهو هناك معتك، أَفَتَرْضَىٰ به بَدَلاً ممّا هاهنا؟ فيقول: بلى والله.

نمّ يقول مَلَكُ المَوت: أنظر. [فينظر] فيرى محمّداً وعليّاً والطيّبين من آلِهما في أعلى عِليّين، فيقول له: أو تَراهُم هؤلاء ساداتُك وأثمّتُك، هم هُنا جُلاسُك وأكاسُك، أفما تَرْضى بهم بَدَلاً ممّا تُفارِق هاهنا؟ فيقول: بَلى وربّي. فذلك ما قال الله نعالى: ﴿إِنَّ اللّهِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثمّ آسْتَقَامُوا تَتَنزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلائِكَةُ أَلّا تَخَافُوا وَلا وربّي. فذلك ما قال الله نعالى: ﴿إِنَّ اللّهِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثمّ آسْتَقَامُوا تَتَنزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلائِكَةُ أَلّا تَخَافُوا وَلا تَخزَنُوا على ما تُخلِفونَهُ من الذّرارِي والعِيال والأموال، فهذا تخزنُوا على ما تُخلّفونَهُ من الذّرارِي والعِيال والأموال، فهذا الذي شاهَدْتُموه في الجِنان بَدَلاً منهم ﴿ وَأَبْشِرُوا بِالجَنّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ هذه منازِلُكم وهؤلاء أناسُكم وجُكلسُكم و ﴿ نَحْنُ أَوْلِيَاوُكُم فِي الحَيَاةِ الدُّنيّا وَفِي الآخِرَة وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِي أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدّعُونَ ﴾ فؤلاً مَنْ غَفُورٍ رَحِيم ﴾ .

١٤/٩٤٣٧ - الطَّبَرُسِيّ: ﴿ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ المَلائِكَةُ ﴾، عن أبي عبدالله (مبدائلهم): د [يعني] عند الموت، محمد بن الفُضيل، قال: سألت أبا الحسن الرضا (عبدائلهم) عن الاستِقامة؟ فقال: وهي

والله ما أنتُم عليه».

مرز تحية تركيني اسدى

قوله تعالى:

#### وَمَنْ أَخْسَنُ قَوْلاً مِمَّنْ دَعَا إِلَىٰ اللهِ وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ إِنَّنِى مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ [٣٣]

١/٩٤٣٩ ـ الْعَيّاشيّ: عن جابر، قال: قلت لمحمّد بن عليّ (طبهائتلام)، قول الله في كتابه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا ثُمَّ

<sup>(</sup>١) في المصدر: حسراتها واقتطع دون أمانيه.

١٤ د مجمع البيان ٢٠ ١٧.

١٥ \_مجمع البيان ٦: ١٧.

٧٩٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

كَفَرُوا﴾ (١)؟ قال: دهما، والثالِث والرابع وعبدالرحمان وطَلْحَة، وكانوا سَبْعَة عَشَر رَجُلاً.

قال: دلمّا وجه النبيّ (منزاه عله وآله) عليّ بن أبي طالب (عله التلام)، وعَمّار بن ياسِر (رَحِمه الله) إلى أهلِ مكّة، [قالوا: بعث هذا الصبيّ، ولو بعث غيره ـ يا حذيفة ـ إلى أهل مكّة.] وفي مكّة صَنادِيدُها؟ وكانوا يُسمّون عليّاً (عله التلام) الصّبيّ، لأنّه كان اسمه في كتاب الله الصبيّ، لقول الله: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِمَّنْ دَعَا إِلَىٰ اللهِ وَعَمِلَ صَالِحاً ﴾ وهو صبيّ ﴿ وَقَالَ إِنّي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ .

وفي الحديث زيادة تقدّمت في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا﴾ في سورة النساء (٢٠).

٢/٩٤٤٠ - ابن شهر أشوب: عن ابن عباس، عن النبيّ (منزاه على وآله): وأنّ عليّاً بأبّ الهدى بَعدي، والداعي إلى رَبّي، وهو صالح المؤمنين ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِمَّنْ دَعَا إِلَىٰ اللهِ وَعَمِلَ صَالِحاً ﴾ الآية».

وقد تقدّم حَديثٌ في معنى الآية، في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَتُوا أَصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا ﴾ من آخِر سورة آل عِمران (١)

قوله تعالى:

# وَلَا تَسْتَوِى الْحَسَنَةُ وَلَا الْسَّيِّئَةُ آذْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَخْسَنُ - إلى قوله تعالى - ذُو حَظَّ عَظِيم [٣٤-٣٥]

١/٩٤٤١ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إيراهيم، عن أبيه، عن حَمّاد، عن حَرِيز، عمَّن أخبَره، عن أبي عبدالله (طبدائسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّئَةُ ﴾، قال: «الحَسَنَةُ: التَقيّةُ، والسيّئةُ: الإذاعة».

وفوله عزَ وجلّ: ﴿ أَذْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَةَ ﴾ (١)، قال: «التي هي أحسَن: التقبّة ﴿ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَذَاوَةً كَأْنَهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴾ ».

أحمد بن محمّد بن خالد البَرِّقيّ: عن أبيه، عن حَمّاد بن عيسى، عن حَرِيز، عـمَّن أخبَره، عـن أبـي

<sup>(1)</sup> النساء ٤: ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) تقدَّمت في الحديث (٢) من تفسير الآية (١٣٧) من سورة النساء.

۲ ـ المناقب ۲: ۷۷،

<sup>(</sup>۱) تقدّم في الحديث (۱۰) في تفسير الآية (۲۰۰) من سورة آل عمران. سورة قُصَّلَت آية ـ ۳۴ـ ۳۵.

۱ ـ الكافي ۲: ۱۷۳/٦.

<sup>(</sup>١) المؤمنون ٢٣: ٩٦، والآية في سورة فصلت بدون ذكر (السيئة) ولعلَّه أراد بها هنا بيان المعنى.

سورة فُصَّلَت (٤١) .......

عبدالله (عليه الشلام)، مثله (٢).

٢/٩٤٤٢ محمد بن العباس، قال: حدّثنا الحسين بن أحمد المالكي، قال: حدّثنا محمد بن عيسى، عن يونس بن عبدالرحمن، عن سَورة بن كُلَيب، عن أبي عبدالله (طبائلهم)، قال: ولمّا نزلت هذه الآية على رسول الله (ملنه مبدراله) ﴿ أَدْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةً كَأْنَهُ وَلِي حَمِيمٍ ﴾ قال رسول الله (ملنه عبدراله): أمِرتُ بالتقيّة، فسارٌ بها عشراً حتى أمِر أنْ يصدّع بما أمِر، وأمرَ بها عليّ، فسارٌ بها حتى أمِر أنْ يصدّع بما أمِر، وأمرَ بها عليّ، فسارٌ بها حتى أمِر أنْ يصدّع بها، ثمّ أمر الأثمة بعضهم بَعضاً فسارٌ وا بها، فإذا قام قائِمُنا سقطت النقيّة وجرّد السيف، ولم يأخذ من الناس ولم يُعطِهم إلّا بالسّيف، ولم يأخذ من الناس

٣/٩٤٤٣ وعنه، قال: حدّثنا الصالح الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالرحمن، عن محمّد بن فضيل، عن العبد الصالح (عبائتهم)، قال: سألتُه عن قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَسْتَوِى الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّنَةُ ﴾، فقال: «نحنُ الحَسَنة، وبنو أميّة السَيّنة».

1986 عنه، عن أبي جعفر (طبالتلام)، قال: حدّثنا أبي، عن آبائه، عن أمير المؤمنين (طهمالتلام)، قال: دصافح عدوَّك وإن كَرِه، فإنه ممّا أمر الله عزّ وجلّ به عبادَه، يقول: ﴿ آدْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ السبّئة ﴿ فَإِذَا الَّذِي رَصَةَ عَدَاوَةٌ كَا نَهُ وَلِي السبّئة ﴿ وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلّا ذُو حَظَّ عَظِيمٍ ﴾ ما تُكافئ عدوَك بشيء أشدَ مِن أن تُطيع الله فيه، وحَسبُك أن تَرى عدوَّك يعيمَل بِمَعاصى الله عزّ وجلّ في الدُّنياء.

7/9117 - وقال عُلِيّ بن إبراهيم: ثُمَّ أُدُّبِ الله نبِيّه (مَلْنِهُ عَلَى فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَسْتَوِى الْحَسَنَةُ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ ﴾ . كَانُه وليّ حميم، ثمَ قال تعالى: ﴿ وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلَّا أَلَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّلُهَا إِلَّا ذُو حَظَّ عَظِيمٍ ﴾ .

<sup>(</sup>٢) المحاسن: ٢٩٧/٢٥٧.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٣٩/٦٢.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١٤/٥٤٠.

٤ ـ ....، الخصال: ٦٣٣/١٠، ولم يرد في تأويل الآيات.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ١٥/٥٤٠.

٦ ـ تفسير القمى ٢: ٢٦٦.

٧ ـ الاختصاص: ٢٥.

٧٩٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

#### وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ آلشَّيْطَانِ نَزْغٌ - إلى نوله نعالى - أُولَئِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ [٣٦-٤٤]

به ١/٩٤٤٨ على بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يَنزَعَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَزْعٌ ﴾ أي إنْ عَرَض بقلبك نَزعٌ من الشيطان فاستَعِذْ بالله، والمُخاطبة لرسولِ الله (صفراه عليه والمعنى للناسُ أَنُم احتَجٌ على الدّهريّة، فقال: ﴿ وَمِنْ ءَايَاتِهِ أَنَّكَ تَرَىٰ الأَرْضَ خَاشِعةٌ ﴾ أي ساكنة هامدة ﴿ فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا المّاءَ آهْتَزَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ الَّذِي وَوَمِنْ ءَايَاتِنَا ﴾ بعني بُنكِرون ﴿ لَا يَخْفُونَ أَخْيَاهَا لَمُحْيِ المَوْتَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَاتِنَا ﴾ بعني بُنكِرون ﴿ لَا يَخْفُونَ عَلَيْنَا ﴾ ثُمَّ استفهم عزّوجل على المَجاز، فقال تعالى: ﴿ أَفَمَن يُلْقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرٌ أُم مَّن يَأْتِي ءَامِناً يَوْمَ الْقِيْمَةِ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ وَوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذَّكْرِ ﴾ بعني بالقرآن ﴿ لَمَّا جَاءَهُمْ وَإِنَّهُ لَكِنَا بُ عَزِيرٌ ﴾ .

الله الله الطّبَرْسِي: عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليماالتلام)، في قوله تعالى: ﴿ لَا يَأْتِيهِ البّاطِلُ الآية: الممالة (عليما الله عمّا مَضى باطِل، ولا في إخباره عمّا يكون في المُستَقْبَل باطِل، بل أخبارُه كلّها موافِقة لمُخبَراتها».

٣/٩٤٥٠ على بن إبراهيم: ثم قال تعالى: ﴿ مَا يُقَالُ لَكَ إِلّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ ﴾ با محمد ﴿ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ ﴾ ، قال: عَذَابُ البم أَنَمْ قال تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْءَاناً أَعْجَمِيّاً لَقَالُوا لَوْلا أُنول لنا بالعربية القالوا لله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ اللهِ مَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمَى لِللَّهِ مِنْ وَقُرْ ﴾ أي صَمَم ﴿ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَى لَلْهُ لِينَا وَنُونَ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ ﴾ . وَاللهُ عَلَيْهِمْ عَمَى أَوْلَئِكَ يُنَاذَوْنَ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ ﴾ .

٤/٩٤٥١ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طه النلام)، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ﴾: ديعني القرآن ﴿لَا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ﴾». قال: ولا يأتيه الباطل من قِبَل التَوراة، ولا من قِبَل الإنجيل والزَبور، وأمّا ﴿مِنْ خَلْفِهِ﴾ لا يأتيه من بَعدِه كتابٌ يُبطِله».

فوله تعالى: ﴿ لَوْلَا فُصَّلَتْ ءَايَاتُهُ ءَاعْجَمِيٌّ وَعَرَبِيٌّ ﴾، فال: «لوكان هذا الفرآن أعجمياً لقالوا:كيف نتعلُّمُه،

سورة فُصِّلَت آية ـ ٣٦ ـ ٤٤ ـ

١ - تفسير القمي ٢: ٢٦٦.

۲ ـ مجمع البيان ٢: ٢٣.

٣ ـ تفسير القمني: ٢٢٣ ((حجرية)).

<sup>(</sup>١) في المصدر: تبيان.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٦.

سورة فُصَّلَت (٤١) ......

ولِسائنا عرَبيّ، وأنبتنا بقرآنٍ أعجَميّ؟ فأحَبّ [الله] أن يُنزِله بلِسانهم، وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ ﴾ (''م.

قوله تعالى:

## وَلَقَذْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ الكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَبُّكَ لَقُضِىَ بَيْنَهُمْ - إلى نـوله نعالى - وَإِذَا مَسَّـهُ الشَّـرُّ فَـذُو دُعـاءٍ عَرِيضٍ [01-01]

۱/۹٤٥٢ - ابن بابويه: بإسناده، عن إبراهيم بن أبي محمود، عن أبي الحسن الرضا (عبد التلام)، قال: سألته عن الله تعالى: هل يُجيِر عبادَه على المتعاصي؟ فقال: «بل يُخيَرهم ويُمهلهم حتى يَتوبوا». قلتُ: فهل يُكلُفُ عِبادَه ما لا يُطبقون؟ فقال: «وكيف يفعل ذلك؟ وهو يقول: ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَامٍ لِللَّهِيدِ ﴾ ».

ثمّ قال (طبهالتلام): وحدَّثني أبي موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد (طبهم التلام)، أكّه قال: من زعّم أنّ الله تعالى يُجبِرُ عِبادَه على المَعاصي، و (١) يُكلّفهم ما لا يُطبقون، فلا تأكلوا ذَبيحَتَه، ولا تقبّلوا شهادَته، ولا تُصَلّوا وراءَه، ولا تُعطوه من الزّكاةِ شَيْئاً.

٣/٩٤٥٣ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُتَادِيهِمْ ﴾ فيقول: ﴿ أَيْنَ شُرَكَاءِى ﴾: يعني ماكانوا يَعَبُدُونَ مَن دُونِ الله ﴿ قَالُوا ءَاذَنَاكَ ﴾ أي أعلَمناك ﴿ مَا مِنَا مِنْ شَهِيدٍ \* وَضَلَّ عَنْهُم مَّاكَأْنُوا يَدْعُونَ مِن قَبْلُ وَظَنُّوا مَالَهُم مِّن مَّحِيصٍ ﴾ أي عَلمِوا أنّه لا مَحَيْضَ لهم ولا عَلجاً ولا مَثْقَرَ

وقوله تعالى: ﴿ لَا يَسْتُمُ الإِنسَانُ مِن دُعَاءِ الخَيْرِ ﴾ [أي] لا يَمَلّ ولا يَعْبِي أَنْ يَدعُو لنفسه بالخير ﴿ وَإِن مَسَّهُ الشَّرُ فَيَتُوسٌ قَنُوطٌ ﴾ أي يائس من رَوح الله وفرَجه أَنْمَ قال تعالى: ﴿ وَإِذَا أَنْمَمْنَا عَلَىٰ الإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَا بِخَانِهِ ﴾ أي يتجبّر (١) ويتعظم ويستَحقِر من هو دُونَه ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُ ﴾ يعني الفقر والمَرض والشِدة ﴿ وَلَهُ وَعَامِ عَرِيضٍ ﴾ أي يُكثر الدُعاء.

٣/٩٤٥١ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن الحسن بن عبدالرحمن، عن

سورة فُصَّلَت آية ـ10 ـ 01 ـ 01 .

۳ ـ الكافي ٨: ٢٨٧/٢٨٤.

<sup>(</sup>١) إبراهيم ١٤: ٤.

١ -عيون أخبار الرضا (عليه المتلام) ١: ١٦/ ١٢٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أو.

<sup>؟</sup> ـ تفسير القمي ؟ ِ ٢٦٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يتبختر.

عاصِم بن حُمَيد، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (على التلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ الكِتَـابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِّكَ لَقُضِىَ بَيْنَهُمْ ﴾، قال: واختلفوا كما اختلفت هذه الأمّة في الكتاب، وسيختَلِفون في الكتاب الّذي مع القائم لمّا يأتيهم به حتّى يُنكرَه ناسٌ كثير فيقدّمهم ويَضرِب أعناقَهُم.

قوله تعالى:

# سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ ـ اللهُ الْحَقُ الْحَقُ اللهُ الل

1/9200 عن القاسم جعفر بن محمّد بن قُولَويه، قال: حدّثني محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَري، عن أبيه، عن علي بن محمّد بن سليمان، عن محمّد بن خالد، عن عبدالله بن حَمّاد البَصري، عن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله عن عبدالله بن عبدالله عن عبدالله تعالى: عبدالله عن عبدالله إلى عبدالله إلى عبدالله أمل الأفاق وقي أَنفُسِهِمْ فَأَيّ آية في الأفاق غيرنا أراها الله أهل الآفاق؟).

٢/٩٤٥٦ محمد بن العباس، قال: حدّثنا جعفر بن محمد بن مالك، عن القاسم بن إسماعيل الأنباري، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن إبراهيم، عن أبي عبدالله (مبدالتلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿سَتُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقِّ ﴾ [قال: دفي الآفاق: انتِمَاصُ الأطرافِ عليهم، وفي أنفسهم: بالمَسْخ حتى بنبين لهم أنه الحق] أي أنَّه القائم المدالتلام،

٣٠٩٤٥٧ محمد بن إبراهيم النّعمائي، فإلى: حدثنا أحمد بن محمد بن سعيد، فال: حدّثنا أحمد بن يوسف ابن يعقوب، من كتابه، قال: حدّثنا إسماعيل بن مهران، فال: حدّثنا الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، ورُوهَيْب، عن أبي بصير، قال: سُئل أبو جعفر الباقر (عب النهر) عن تفسير قوله عزّ وجلّ: ﴿ سَنُويهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الحَقِّ ، فقال (عب النهر): ديريهم في أنفُسهم المسخ، ويريهم في الآفاقِ انتِقاص (١) الآفاق عليهم، فيرون قُدرة الله في أنفُسهم وفي الآفاق، وقوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الحَقَّ ﴾ يعني بذلك خروج القائم، وهو الحق من الله عزّ وجلّ، يراه هذا الخلق لا بدّ منه،

٤/٩٤٥٨ ـ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن ابن فَضّال، عن تَعْلَبَة بن مَيْمون،

سورة فُصَّلَت آية ـ ٥٣ ـ ٥٤ ـ ٥٠ ـ

١ ـكامل الزيارات: ٢/٣٢٩.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١٧/٥٤١.

٢ ـ الغيبة: ٢٦٩/٠٤.

<sup>(</sup>١) في النسخ: انتقاض.

٤ ـ الكافي لا: ١٦٦/١٦٦.

عن الطبّار، عن أبي عبدالله (طباشلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ سَنُوبِهِمْ آيَاتِنَا فِي الأَفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقّ ﴾، قال: «خَسْفٌ ومَسْخٌ، وقَذْفٌ، قال: قلت: ﴿ حَـتَّىٰ يَـتَبَيَّنَ لَـهُمْ ﴾ قال: «دَعْ ذا، ذاك فيام القائم (طبالتلام)».

0/9109-على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَهُ اللَّهُ أَلَّهُ المَتَّ ﴾ فمعنى في الآفاق: الكُسوف والزَّلزال وما يَعرُض في السَماء من الآيات، وأمّا في أنفسهم: فمرة بالجوع، ومرة بالعَطَش، ومرة يشبع، ومرة يروى، ومرة يمرَض، ومرة يَصِح، ومرة يستغني، ومرة يفتقِر، ومرة يرضى، ومرة ومرة بالعَطَش، ومرة يغضَب، ومرة يخضى، ومرة يأمن، فهذا من عظيم دلالة الله على التوحيد، قال الشاعر:

وفي كلَّ شيء له آية ندُّل على أنَّه واحدُّ

ثمّ أرهَب عبادَه بلطيف عَظَمتِه فقال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ ـ يا محمّد ـ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء شَهِيدٌ ﴾ ، ثمّ قال تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ ﴾ أي في شَكَّ ﴿ مِن لِّقَاءِ رَبِّهِمْ أَلَا إِنَّهُ ﴾ كناية عن الله ﴿ بِكُلِّ شَيْءٍ مُّجِيطٌ ﴾ .



٥ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٧.

<sup>(</sup>١) (ومرة يسخط) ليس في المصدر.

#### المُسْتَدرك

#### (سُورةً قُصِّلَت)

قوله تعالى:

#### فَأَمَّا عَادٌ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَـدُّ مِـنَّا قُوَّةً [10]

ابن بابويه: بإسناده عن عبدالحميد بن أبي الديلم، عن أبي عبدالله جعفر بن محمد الصادق (عليماالتلام)،
 قال: «لمّا بعث الله عزّ وجلَ هُوداً، أسلم له العَقِب من ولد سام، وأمّا الآخرون فقالوا: ﴿ مَنْ أَشَدُ مِنّا قُوّةً ﴾ فأهلكوا بالربح العَقِيم، وأوصاهم هود وبشرهم بصالح (عيمائيلام)،

٢ - نهج البلاغة: من خطبة له رمد النهم، قال: وواتعظوا فيها بالذين قالوا: ﴿ مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوةً ﴾ حُمِلوا إلى قبورهم فلا يُدعون رُكباناً، وأُنزلوا الأجداث فلا يُدعون ضِيفاناً، وجُعل لهم من الصفيح أجنان، ومن التواب أكفان، ومن الرُفات جِيراني.

### 



# شُورَةُ الشورى

#### فضلها

۱/۹٤٦٠ - ابن بابویه: بإسناده عن سَیف بن عَمِیرة، عن أبي عبدالله (عدالله)، قال: «من قرأ (حَم عَسَق) بعثه الله یوم القیامة ووجهه كالثلج، أو كالشمس، حتّی یقف بین یدي الله عزّ وجل، فیقول: عبدي أدّمت قراءة (حّم عَسَق) ولم تَدْرِ ما ثوابها؟ أما لو دَرَیتَ ما هي وما توابها؟ لما مَلَلْتَ قراءتها، ولكن سأجزيك جزاءك، أدخِلوه الجنّة وله فیها قَصْرٌ من یاقوتَة حَمْراء، أبواتها وشرفها ودرجها منها، یری ظاهِرُها من باطنها، وباطنها من ظاهِرِها، وله حوراء من الحُور العین، وألف جاریة وألف غلام من الولدان المُخَلّدین، الذین وصفَهم الله عزّ وجلّ.

٢/٩٤٦١ ومن (خواصّ القرآن): رُوي عن رسول الله (سنن الله عليه راله)، أنّه قال: «مَن قرأ هذه السورة صلّت عليه الملاتكة، وترَحّموا عليه بعد موته؛ ومن كتبُها بماءِ المُطَرِّ، ولسخق بذلك الماء كُحْلاً، واكتَحل به مَن بعينِه بَياضٌ قلّعَه، وزال عنه كلّ ماكان عارِضاً في عَبنِه من الآلام بإذن الله تعالى،

٣/٩٤٦٢ قال رسول الله (صلّناة عليه وآله): «مَن كتّبها بعَجينٍ مكّيّ وماء المطر، وسحَق به كُخلاً، ويَكُحَل منه، فإنْ كان في عبنه بّياض زالَ عنه، وكلّ ألم في العين يزول».

2/95٦٣ ـ وقال الصادق (عبدالسّلام): «مَن كتّبها وعلَّقها عليه أمِنَ من الناس، ومنَ شَرِبَها في سفّرٍ أمِنَ».

سورة الشورى ـ فضلها ـ

١ - ثواب الأعمال: ١١٣.

۲

..... Y

.... £

#### قوله تعال*ي:*

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْلْنِ آلرَّحِيمِ حمَّ \* عَسَقَ -إلى قوله تعالى -العَزِيزُ الحَكِيمُ [ ٣-١]

﴿حمَ \* عَسَقَ، تَقَدُم تَفْسِيرِهَا فِي سُورَةَ الْمُؤْمِنِ (١٠).

١/٩٤٦٤ -عليّ بن إبراهيم: هو حرف من اسم الله الأعظم المقطوع، يَوْلَفه الرسول والإمام (١)، فيكون الاسم الأعظم الذي إذا دعا الله به أجاب، ثمّ قال: ﴿ كَذَلِكَ يُوحِي إِلَيْكَ وَإِلَىٰ الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ اللهُ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾.

٢/٩٤٦٥ عليّ بن إبراهيم: حدّ ثنا أحمد بن عليّ، وأحمد بن إدريس، قالا: حدّ ثنا محمّد بن أحمد العَلَوي، عن العَمْرَكيّ، عن محمّد بن جُمهور، قال: حدّ ثنا سليمان بن سَماعة، عن عبدالله بن القاسم، عن يحيى بن مَيْسَرَة الخَنْعَميّ، عن أبي جعفر (عدائله)، قال: سمِعتُه يقول: ﴿ حَمّ \* عَسَقَ ﴾ عدد سِنيّ القائم، و﴿ قَ ﴾ (١): جبّل محبط بالدّنيا من زُمُرُّد أخضَر، و خُضْرَة السّماء من ذلك الجبل، وعِلمٌ كلّ شيءٍ في ﴿ عَسَقَ ﴾ ).

٣/٩٤٦٦ محمد بن العباس، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله بن أسد، عن إبراهيم بن محمد الثقفيّ، عن يوسف بن كُليب المسعوديّ، عن عمرو بن عبدالغفار الفقيميّ، عن محمد بن المختار، عن الكلّبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عباس، قال: ﴿حمّ اسم من أسماء الله عزّ وجلّ، و ﴿ عَسَقَ ﴾ علم عليّ (عب التهم) بفيسق كلّ جماعة ونفاق كلّ فرقة.

سورة الشورى آية ـ ۱ ـ ۳.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآية (١، ٢) من سورة المؤمن.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أو الإمام.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٦٧.

<sup>(</sup>۱) سورة ق ۵۰: ۱.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١/٥٤١.

قوله تعال*ي*:

# تَكَادُ السَّمْوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ - إلى قوله نعالى - وَيَسْتَغْفِرونَ لِـمَن فِـى الأَرْضِ [٥]

١/٩٤٦٨ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ تَكَادُ السَّمْوَاتُ يَتَفَطُّرْنَ مِن فَوْقِهِنَّ وَالمَلائِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرونَ لِمَن فِي الأَرْضِ ﴾ ، قال: للمؤمنين من الشيعة النَوّابين خاصّة، ولفظ الآية عام ومعناه خاص.

٢/٩٤٦٩ ـ وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مدانيلام)، في قوله تعالى: ﴿ يَتَفَطَّرُنَ مِن فَوْقِهِنَ ﴾: دأي ينصَدّعْنَ».

قوله تعالى:

#### لِتُنْذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا [٧]

١/٩٤٧٠ محمّد بن الحسن الصفّار: عن أحمّد بن محمّد، عن أبي عبدالله البَرْقيّ، عن جعفر بن محمّد الصوفيّ، قال: سألت أبا جعفر محمّد بن عليّ الرضا (عبدائله)، فقلت له: يابن رسول الله، لِمَ سُمِّيَ النّبيُّ الأُميُّ وذكر الحديث إلى أن قال فيه .: «وإنّما سُمِّي الأميّ لأنّه من أهل مَكّة، ومكّة من أمّهات القرى، وذلك قول الله تعالى في كتابه: ﴿ لِتُنْذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾ ،

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٣/٥٤٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: ألف.

سورة الشوري آية ـ 0 ـ

۱ ـ تفسير القمى ۲: ۲۹۸.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٨.

سورة الشورى آية ـ ٧ ـ

١ ـ بصائر الدرجات: ١/٢٤٥.

وقد مضت الروايات في سورة الأنعام (١)، وستأتي -إن شاء الله تعالى - في سورة الجمعة (١). ٢/٩٤٧١ - عليّ بن إبراهيم، قال: أمّ القرى مكّة، سميت أمّ القرى لأنّها أول بقعةٍ خلقها الله من الأرض، لقوله تعالى: ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكاً ﴾ (١).

قوله تعالى:

# وَتُنْذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ لَا رَبْبَ فِيهِ فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي الْسَعِيرِ ـ الْسَعِيرِ ـ الله نعالى ـ مَا لَهُمْ مِن وَلِئٌ وَلَا نَصِيرٍ [٨.٧]

1/9٤٧٢ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني الحسين بن عبدالله السكينيّ، عن أبي سعيد البّجَليّ، عن عبدالله السكينيّ، عن أبي سعيد البّجَليّ، عن عبدالملك بن هارون، عن أبي عبدالله، عن آبائه (طهم التهم)، قال: «لما بلّغ أمير المؤمنين (طه التهم) أمّرُ معاوية وأنّه في ماثة ألف، قال: من أيّ القوم؟ قالوا: من أهلِ الشام. قال (طب التهم): لا تقولوا من أهل الشام، ولكن قولوا من أهل الشؤم، هم من أبناء مُضَر لُعِنوا على لسان داود، فجعل الله منهم القِرَدة والخَنازير.

فلمًا قرأ معاوية كتابه وعنده مجلساؤه، قالوا والله لقد أنطفك. فقال معاوية: والله ما أنضفني، والله لأرمِينَهُ بمائة ألف سيف من أهل الشام من قبل أنْ يَصِلَ إليَّ، واللهِ ما أنا من رجاله، ولقد سمِعتُ رسول الله (ملناه عليه والله يقول: والله يا عليّ، لو بارَزَك أهل المَشرِق والمتغرِب لَتقتُلهم أجمَعين. فقال له رجل من القوم: فما يَحمِلُك يا معاوية، على قِتال مَن تعلَم وتُخبِر فيه عن رسول الله (ملناه عليه بما تُخبِر! وما أنتَ ونحنُ في قِتالِه إلاّ على ضلالة. فقال معاوية: إنّما هذا بلاغ من الله ورسالاته، والله ما أستطيع أنا وأصحابي رَدّ ذلك، حتى يكون ما هوكائن.

<sup>(</sup>١) تقدّمت الروايات في تفسير الآيتين (٩١، ٩٢) من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) تأتي الروايات في تفسير الآية (٢) من سورة الجمعة.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٨.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۹٦.

سورة الشورى آية ـ ٧ ـ ٨ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٨.

<sup>(</sup>١) الفتح ٤٨: ١٨.

قال: وبلَغ ذلك مَلِكَ الروم، وأخبر أنّ رجُلَين قد خرَجا يطلُبان المُلك، فسأل: مِن أينَ خرَجا؟ فقيل له: رجل بالكوفة ورجُل بالشام. قال: فلِمَنِ المُلك الآن؟ قال: فأمر وزراءه، وقال: تخلّلوا هلْ تُصيبون مِن تُجّارِ العرّبِ مَن يَصِفُهما لي؟ فأتي برَجُلَين مِن تُجّار الشام، ورَجُلَين من تُجّار مكّة، فسألهم عن صِفَتِهما، فوصَفوهما له، ثمّ قال لخزّان بيوتِ خزاينه: أخرِجو إليّ الأصنام. فأخرَجوها، فنظر إليها، فقال: الشاميّ ضال، والكوفيّ هادٍ، ثمّ كتّب إلى معاوية: أنِ آبعَتْ إليّ أعلَم أهلِ بَيتِك، فأسمَعُ معاوية: أنِ آبعَتْ إليّ أعلَم أهلِ بَيتِك؛ وكتّب إلى أمير المؤمنين (عليه التهم): أن آبعَتْ إليّ أعلَم أهلِ بَيتِك، فأسمَعُ معاوية بيزيد ابنه، منهما، ثمّ أنظر في الإنجيل كتابنا، ثمّ أخبِرُكما مَن أحق بهذا الأمر؛ وخَشِي على مُلكِه، فبعَث معاوية بيزيد ابنه، وبعَث أمير المؤمنين الحسّن ابنه (عليما التهم).

فلمًا دخل يزيد على المتلِك، أخذ بيَدِه وقبَلها، ثمّ قبّل رأسه، ثمّ دخل الحسّن بن عليّ (عليما التلام)، فقال: الحمدُ لله الّذي لم يجعَلْني يهوديّاً، ولا تصرانيّاً، ولا متجوسيّاً، ولا عابِداً للشّمسِ ولا للقّمرِ ولا لِصَنّمِ ولا لِبَقّر، وجعَلني حَنيفاً مُسلِماً، ولم يجعَلْني مِن المُشركين، تبارك الله ربّ العَرْش العَظيم، ثمّ جلس، لا يرفّع بصرَه، فلمّا نظر ملِك الروم إلى الرّجُلَين أخرَجَهُما، ثمّ فرّق بينَهُما، ثمّ بعث إلى يزيد فأحضَره، ثمّ أخرَج من خزائينه ثلاث ماثة و ثلاثة عشرة صُندوقاً، فيها تماثيل الأنبياء (عليم التلام)، وقد زُيّنَت بِزينَةِ كلّ نبيّ مُرْسَل، فأخرَج صنّماً فعرضه على يزيد فلم يَعرِفْه، ثمّ عرض عليه صَنّماً فلا يعرِف منها شيئاً، ولا يُجيب عنها بشيءٍ، ثمّ سأله عن أرزاقِ الخلائق، وعن أرواح المؤمنين، أين تجتَمِع؟ وعن أرواح الكفّار، أين تكون إذا ماتوا؟ فلم يعرِف من ذلك شيئاً.

ثمُ دعا المَلِكُ الحمَن بن عليّ (عليما النهم)، فقال: إنَّما بَدأتُ بيَزيد بن معاوية لكي يعلَم أنّك تعلَم مالا يعلم، ويعلم أبوك ما لا يعلم أبوه، فقد وُصِف لي أبوك وأبوه، ونظرتُ في الإنجيل، فرأيتُ فيه محمَّداً رسولُ الله، والوزيرَ عليًا، ونظرتُ في الأوصياء، فرأيت فيها أباك وصيّ محمَّد رسول الله.

فقال له الحسن (عب التهم): سَلْني عمّا تِعَالِكُ مِنَا تَجِده في الإنجبل، وعمّا في التوراة، وعمّا في القُرآن، أخيرك به، إن شاء الله تعالى. فدَعا المملِكُ بالأصنام، فأوّل صنّم عُرِض عليه في صِفة (أ) القَمَر، فقال الحسن (عب النهم): هذه صِفة الحسن (عب النهم): هذه صِفة المحسن (عب النهم): هذه صِفة المحسن (عب النهم): هذه صِفة مُوض عليه آخر في صفة الشمس. فقال الحسن (عب النهم)، وكان أوّل من بُعِث، حوّاء أم البشر. ثمّ عُرِض عليه آخر في صِفة حَسنة. فقال: هذه صِفة شيث بن آدم (عب التهم)، وكان أوّل من بُعِث، وبلغ [عمره] في الدنبا ألف سنة وأربعين عاماً. ثمّ عُرِض عليه صنّم آخر، فقال: هذه صِفة نوح صاحب السفينة، وكان عُمره ألفاً وأربع مائة سنة، ولبث في قومه ألف سنة إلّا خمسين عاماً. ثمّ عُرِض عليه صَنم آخر، فقال: هذه صِفة إسرائيل وهو صِفة إبراهيم (عب النهم)، عَريض الصَّدر، طوبل الجَبْهة. ثمّ عُرِض عليه صنّم آخر، فقال: هذه صِفة إسرائيل وهو يعقوب. ثمّ عُرِض عليه صنم آخر، فقال: هذه صِفة يوسف بن يعقوب بن إسحاق. ثمّ أخرج إليه صنم آخر، فقال: هذه صفة إسماعيل. ثمّ أخرج إليه صنم آخر، فقال: هذه صفة يعقوب بن إسحاق. ثمّ أخرج إليه صنم آخر، فقال: هذه صفة موسى بن عمران، وكان عمره مائتين وأربعين سنة،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: صورة.

وكان بينه وبين إبراهيم خمس مائة عام، ثمّ أخرج إليه صنم آخر، فقال: هذه صِفَة داود صاحِب المِحراب (٣)، ثمّ أخرج إليه صنم آخر، فقال: هذه صِفَة داود صاحِب المِحراب عُمُره أخرج إليه صنم آخر، فقال: هذه صِفَة شُعَبب. ثمّ زكريًا، ثمّ يحيى، ثمّ عبسى بن مريم روح الله وكلمته، وكان عُمُره في الدنيا ثلاثة وثلاثينَ سنةً، ثمّ رفّعه الله إلى السَّماء، ويَهبِط إلى الأرضِ بدمشق، وهو الذي يقتُل الدجال.

ثمّ عُرِضت عليه صَنَماً صَنَماً، فيُخيِر باسمِ نبيٌ نَبيّ، ثمّ عُرِض عليه الأوصياء والوُزَراء، فكان يُخيِرُ باسمِ وَصِيِّ وَصِيِّ، ووَزيرٍ وَزيرٍ . ثمّ عُرِض عليه أصنام بصِفَةِ المُلوك. فقال الحسن (عبدائنلام): هذه أصنامٌ لم نَجِدُ صِفَتَها في النَّوراةِ، ولا في الأَبودِ، ولا في القُرآن (13)، فلَعلَها مِن صِفَةِ المُلوك. فقالَ المَلِك: أشهد عليكم، يا أهلَ بيتِ محمّد، أنّكم قد أُعطِيتُم عِلْمَ الأولين والآخِرِين، وعِلْمَ التَّوراةِ، والإنجيلِ، والزَّبورِ، وصُحُف إبراهيم، وألواح موسى.

ثمّ عُرِض عليه صنم يلوح، فلمّا رآه الحسّن بَكئ بُكاء شديداً، فقال له المَلِك: ما يُبكيك؟ فقال: هذه صِفَة جَدّي رَسولِ الله (ملنه عب راته)، كثيفُ اللّحية، عريضُ الصَّدْرِ، طَويلُ المُنْق، عريضُ الجَبْهَةِ، أفنى الأنف، أفلَجُ (\*) الأسنان، حَسَنُ الوَجْهِ قَطَطُ الشَغْرِ، طَبّبُ الرّيح، حَسَنُ الكَلامِ، فصيحُ اللّسانِ، كان يأمر بالمتعروف وينهى عن المُنْكَرِ، بلَغ عُمُره ثلاثاً و سِتين سنة، ولم يُخلّف بعده إلا خاتماً مكتوبٌ عليه: لا إله إلا الله محمد رَسولُ الله، وكان يتحقق مبينه، وخلّف سَبْفَ ذي الفقار، وقضيبَه، وجُبّة صوف، وكساة صوف، وكان يتسَرُولُ به، لم يَقْطَعْهُ ولم يخطّه حتى لَحِق بالله، فقال المَلِك: إنّا نَجِدُ في الإنجيلِ أن يكونَ له ما يتصدّق به على سِبْطَيْه، فهلُ كانَ ذلك؟ فقال الحسن (عبدالله، قد كان ذلك. فقال المَلِك: فبقي لكم ذلك؟ فقال: لا، فقال المَلِك: أوّل فِتْنَةِ هذه الأمّة غلبها أبكما، وهما الأول والثاني، على مُلكِ نبيّكم، واختِبارِ هذه الأمّة على ذُرّيةِ نبيّهم، منكم القائِم بالحَق، والآمِر بالمَعروف، والنّاهى عن المُنْكَرِ.

قال: ثمّ سأل المَلِكُ الحسَن بن عليّ المُسَاسَعِم، عن سبعة أشياء خلقها، لم تَركُض في رَحِم. فقال الحسن (مباسله): أوّل هذو آدَم، ثمّ خوّاء، ثمّ كَبْشَ إبراهيم، ثمّ ناقة صالِح، ثمّ إبليس المَلعون، ثمّ الحَيّة، ثمّ الغُراب التي ذكرَها الله في القرآن.

قال: وسأله عن أرزاقِ الخَلائِق، فقال الحسَن (عبدالنلام): أرزاقُ الخَلائِق في السَّماءِ الرابعة، منها ينزِلُ بقَدَرٍ ويُبسَط بقَدَر.

ثمّ سأله عن أرواحِ المُؤمنين أينَ تكونُ إذا مانوا؟ قال: تَجْتَمِعُ عِندَ صَخْرَةِ بيتِ المَقْدِس في كلّ ليلةِ مجمّعة، وهو عَرْشُ الله الأدنى، منها يَبْسُط الله الأرضَ، وإليه يَطُويها، ومِنها المَحْشَر، ومِنها استَوى رَبُّنا إلى السَّماء أي استَوْلَى على السَّماءِ والمَلائِكَة.

ثمّ سأله عن أرواح الكفّار أينَ تجتَمِع؟ قال: تَجتَمِعُ في وادي حَضْرَمَوْت، وَراء مدينة اليّمن، ثمّ يبعَثُ الله

<sup>(</sup>٣) في «ط، ي»: الحرب.

<sup>(</sup> ٤) في المصدر: الفرقان.

<sup>(</sup>٥) في «ط، ي»: أبلج.

ناراً مِن المَشْرِق وناراً من المَغْرِب، ويُتْبِعُهُما برِبحَيْنِ شَدِيدَتَيْنِ، فيبعث الناسَ عند صَخْرَةِ بَيْتِ المَقْدِس، فيحشُر أهلَ الجَنَّةِ عَنْ يَصِينِ الصَخْرَةِ، ويُزلِف المُتَفينَ وتصيرُ جَهَنَم عن يَسادِ الصَّخْرَةِ في تُخومِ الأرَضِين السابعة، وفيها الفَلق والسِجِين، فتُقرَق الخَلاثِق عند الصَّخْرَةِ، فمَنْ وجبَتْ لَهُ الجَنّة دخلها، ومن وجبَت له النّار دخلها، وذلك قوله الفَلق والسِجِين، فتُقرَق الخَلاثِق عند الصَّخْرَةِ، فمَنْ وجبَتْ لَهُ الجَنّة دخلها، ومن وجبَت له النّار دخلها، وذلك قوله تعالى: ﴿ فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَقَرِيقٌ فِي الْسَّعِيرِ ﴾ فلمّا أخبَر الحسن (طاعت الله) بصِفَةِ ما عرَض عليه مِن الأصنامِ وتفسيرِ ما سأله؛ التفَت المَلِكُ إلى يَزيد بنِ مُعاوية، فقال: أشعرت أنّ ذلك عِلمٌ لا يَعلمُه إلّا نبيّ مُرْسَل أو وَصِيّ مُوازَر، قد أكرَمَه الله بمُوازَرةِ نَبيّه أو عِنْرَةِ نبيّ مُصَطَفَى، وغيره فقد طبّع الله على قلبِه، وآئر دُنباه على آخِرَتِه، وهواهُ على دينِه وهُوَ مِنَ الظالِمين؟ قال: فسكتَ يَزيد وخمَد.

قال: فأحسن الملك جائزة الحسن وأكرمه وفال له: أدعُ ربّك حتى يَرزُقني دِينَ نبيّك، فإنَّ خلاوة المثلكِ قد
 حالَثْ بَيْني وبَيْنَ ذلِك، فأظنه شقاءً مُرْدِياً وعَذاباً أليماً.

قال: فرَجع بَزيد إلى مُعاوِيَة، وكتَب إليه المَلِك كِناباً: أنَّ مَن آناهُ الله العِلْمَ بعد نبيَّكم، وحَكَمَ بالتَوراةِ وما فيه، والإَنجيل وما فيه، والزَبورِ ومافيه، والقُرآنِ (٢) وما فيه، فالحقّ والخِلافة له. وكتَب إلى عليّ بن أبي طالب (عداستهم): أنَّ الحَقِّ والخِلافة لك، وبيت النبوّة فيك وفي وُلدِك، فقانِل مَن قاتَلَك، فإنَّ مَنْ قاتَلَك يُعذّبه الله بيدِك ثمّ يُخَلِّدُهُ نارَ جهنّم، فإنَّ من قاتَلَك نَجِدُه عِندَنا في الإنجيلِ أنَّ عليه لعنَة اللهِ والمَلائكةِ والناسِ أجمّعين، وعليه لَعْنَةُ أهل السماواتِ والأرضين،

٢/٩٤٧٣ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ آلَهُ لَجَعَلَهُمْ أُمَّةً وَاحِدةً ﴾، قال: لو شاء الله يَجعَلهم كُلُهم معصومين مِثل الملائكةِ بلا طِباعٍ، لَقَدَرَ عليه، ﴿ وَلَكِن يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظَّالِمُونَ ﴾ لآلِ محمّدِ (سَلَناهُ عليه رَانه) حقَّهُم ﴿ مَا لَهُم مِّن وَلِيٍّ وَلَا تَصِيرٍ ﴾.

٣/٩٤٧٤ محمد بن العباس، قال: حَلَمُ تَناعِلَيْ بِنِ العِبَّاس، عِن حسن بن محمد، عن عَبَّاد بن يعقوب، عن عَمْرو بن جُبَير، عن جعفر بن محمد (طهما النام)، في قوله تعالى: ﴿ وَلَكِن يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾، قال: دالرَحْمَةُ: وِلاَيَةُ عليَ بن أبي طالب (عبدالنام) ﴿ وَالظَّالِمُونَ مَا لَهُم مِّن وَلِي وَلا نَصِيرٍ ﴾ ).

قوله تعالى:

أَمِ آتَخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ فَاللهُ هُوَ الْوَلِيُّ وَهُوَ يُخِي ٱلْمَوْتَىٰ وَهُوَ الْمَوْتَىٰ وَهُوَ عَلَىٰ كُلَّ شَيْءٍ قَدِيرٍ -إلى نوله تعالى - أَلَا إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَارُونَ فِي ٱلسَّاعَةِ

<sup>(</sup>٦) في المصدر: الفرقان.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧٢.

٣- تأويل الآيات ٢: ٤/٥٤٢.

سورة الشوري (٤٢) ......

#### لَفِي ضَلالٍ بَعِيدٍ [ ٩- ١٨]

1/4670 - ابن شهر آشوب: من كتاب العَلُويّ البَصْرِيّ: أنّ جماعةً من اليَمنِ أتوا إلى النبيّ (من الهُ عدداله) فقالوا: نحنُ بَقايا الملك المُقدّم (١) من آل نوح، وكان لِنَبيّنا وَصِيِّ اسمُه سام، وأخبَر في كتابه: أنَّ لكلَّ نبيُّ مُعجِزةً، وله وَصيِّ يقومُ مَقامَهُ؛ فَمَنْ وَصِيُّك؟ فأشارَ ببَدِه نحو عليُّ (عبدالتلام)، فقالوا: يا محمّد، إنْ سَأَلناه أنْ يُرِيّنا سامَ بنَ نوح، فيفْعَل؟ فقال (من الله عبداله): ونعم، بإذن الله، وقال: ويا عليّ، قُمْ معهم إلى داخِل المَسْجِد فَصَلَّ رَكْعَتَين، وأَضْرِبْ برِجْلِكَ الأرضَ عِندَ المِحْراب،

فذهب عليّ، وبأيديهم صُحُفّ، إلى أن بلَغ " مِحراب رَسولِ الله (صلنه على النابوت شيخ بتلألاً رَكْمَتَين، ثمّ قام فضرَب برجيله على الأرضِ فانتَفَّتِ الأرضُ وظهر لَحْدٌ وتابوت، فقام مِن التابوتِ شَيْخ يتلألاً وَجهه مِثل الفمر ليلة البَدْر، وينفُضُ التُراب مِن رَأسِه، وله لِحْية إلى سُرَّتِه، وصَلّى على عليّ (عبدالله)، وقال: أشهدُ أن لا إله إلا الله، وأنَّ مُحمداً رَسولُ الله، سيّدُ المُرسَلين، وأنَّكَ عليّ وَصِيُّ محمّدٍ، سيّدُ الوَصيّين، أنا سامٌ بنَ نوح. فنشروا أولئِكَ صُحُفَهم، فوجَدوه كما وصَفوه في الصُحُف، ثمّ قالوا: نُريدُ أن يَفْرَأ من صُحُفِه سورةً. فأخذ في فنشروا أولئِكَ صُحُفَهم، فوجَدوه كما وصَفوه في الصُحُفِ، ثمّ قالوا: نُريدُ أن يَفْرَأ من صُحُفِه سورةً. فأخذ في قراءَتِه حتَى تَمَّمَ السّورَة، ثمّ سلّمَ على عليّ، ونام كما كان، فانضمّتِ الأرضُ، وقالوا بأسْرِهم: إنَّ الدُينَ عند الله الإسلام. وآمنوا، فأنزل الله تعالى: ﴿ أَمِ آتَخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيّاءَ فَاللهُ هُوَ الْوَلِيُ وَهُو يُحْيِ آلْمَوْتَىٰ ﴾ إلى قوله: الإسلام. وآمنوا، فأنزل الله تعالى: ﴿ أَمِ آتَخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيّاءَ فَاللهُ هُوَ الْوَلِيُ وَهُو يُحْيِ آلْمَوْتَىٰ ﴾ إلى قوله:

٢/٩٤٧٦ - عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَمَا آخْتَلَقْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَىٰ اللهِ ﴾ يعني وما آختَلفتُم فيه من المَذاهِب، وآختَرُتُم لأنفُسِكُم من الأديانِ، فحُكمُ ذَلَكَ كلّه إلى الله يوم القيامة.

وقوله: ﴿ جَعَلَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجِأَ ﴾ يعني النساء ﴿ وَمِنَ الأَنْعَامِ أَزْوَاجاً ﴾ يعني ذكوراً وإناثاً (١) ﴿ يَذْرَوُّكُمْ فِيهِ ﴾ يعني النَّسْلَ الذي يكونُ مِن الذّكور والإناث. ثمّ رَدَّ على مَن وصَفَ الله فقال: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾.

٣/٩٤٧٧ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عبدالعَزِيز بن المُهْتَدِي، عن عبدالله بن جُنْدُب، أنَّهُ كتّب إليه الرَّضا (عبدالله): وأمَّا بعد، فَإِنَّ محمّداً (سنن الله عبدواله) كان أمينَ الله في خَلْقِه، فلمّا جُنْدُب، أنَّهُ كتّب إليه الرَّضا (عبدالله): وأمَّا بعد، فَإِنَّ محمّداً (صنن الله عبدواله) كنا أهلَ البيتِ وَرَثَتُه، فنحنُ أُمنَاءُ اللهِ في أرضِه، عندنا عِلمُ البَلايا والمَنايا، وأنسابُ العرّب، فيض (منن الله عبدواله) كنا أهلَ البيتِ وَرَثَتُه، فنحنُ أُمنَاءُ اللهِ في أرضِه، عندنا عِلمُ البَلايا والمَنايا، وأنسابُ العرّب،

سورة الشورى آية ـ ٩ ـ ١٨ ـ

١ - المناقب ٢: ٣٣٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: نحن من الملل المتقدمة.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: دخل.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ذكراً وأنثى.

۳ ـ الكافي ۱: ۱/۱۷٤.

ومولِدُ الإسلام، وإنّا لنَعرِفُ الرّجُلَ إذا رأيناه بحقيقة الإيمان وحقيقةِ النّفاق، وإنّ شيعتَنا لَمَكتوبونَ بأسمائِهِم وأسماءِ آبائِهم، أخَذ الله علينا وعليهِمُ المِيثاقَ، يَرِدُونَ مَورِدَنا، ويدخُلُونَ مَذْخَلَنا، ليس على مِلّةِ الإسلام غيرُنا وغيرُهم.

نحن النّجباء والنّجاء والنّجاة، ونحنُ أفراطُ الأنبياء، والأوصياء (١)، ونحنُ المخصوصونَ في كتابِ الله عزّ وجلَ، ونحنُ أولى الناسِ برسولِ الله (من الده عبداله)، ونحنُ الذين شرّع لنا دِينَهُ، فقال في كتابه: ﴿ شَرَعَ لَكُم ﴾ يا آل محمد ﴿ مَنَ الدّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ تُوحاً ﴾ قد وَصّانا بما وَصَى به نوحاً ﴿ وَالّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ يا محمد ﴿ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ ﴾ فقد علّمنا وبلّغنا عِلمَ ما علّمنا واستَوْدَعَنا عِلمَهم، إليّك ﴾ يا محمد ﴿ وَلَا تَنْفَرَقُوا فِيهِ ﴾ وكونوا على جَماعةٍ ﴿ كَبُرَ نحنُ ورَقَةُ أُولِي العَزْمِ مِن الرّسُلِ ﴿ أَنْ أَقِيمُوا الدّينَ ﴾ يا آل محمد ﴿ وَلَا تَتَفَرّقُوا فِيهِ ﴾ وكونوا على جَماعةٍ ﴿ كَبُرَ عَلَى المُشْرِكِينَ ﴾ مَن أَشْرَكَ بولايَةِ عليّ ﴿ مَا تَدْعُوهُم إلَيْهِ ﴾ من ولاية عَليّ، إنّ ﴿ اقْلُى المحمد ﴿ يَهْدِى إلَيْهِ مَن يُجِيبُك إلى ولايَةٍ عليّ (عبدائتهم)».

١٤٧٨ - محمد بن الحسن الصَّفَار: عن عبدالله بن عامِر، عن عبدالرّحمن بن أبي نَجُران، قال: كتّب أبو الحسن الرّضا (عبد عنه) رسالة [وأقرأنيها، قال]: وقال عليّ بن الحسين (عبدالاتم): إنّ مُحمداً (من له عبدراله) كان أمين الله في أرضِه، فلمّا قُبِضَ محمد (من هعدواله) كنّا أهلَ البيتِ ورَثتُه، فنحنُ أَمّناءُ اللهِ في أرْضِه، عِندَنا عِلمُ البلايا والمتنايا، وأنسابُ العرّب، ومَولِدُ الإسلام، وإنّا لنّعرفُ الرّجُلَ إذا رأيناهُ بحقيقةِ الإيمانِ وحقيقةِ النّفاقِ، وإنّ شيعتنا لمكتوبون بأسمائِهم وأسماءِ آبائهم، أخذ الله علينا وعليهم البيثاق، يَردُونَ مَوردَنا ويَدخُلون مَدْخَلنا.

نحنُ النَّجَباء، وأفراطنا أفراط الأنبياء، ونحنُ أبناءُ الأوصباء، ونحنُ المتخصوصون في كتابِ الله، [ونحنُ الناس بالله]، ونحنُ أولى الناس بكتابِ الله، ونحنُ أولى الناس بكتابِ الله، ونحنُ الذينَ شرَع لنا دينَهُ فقال في كتابه: ﴿ شَرَعَ لَكُم ﴾ يا آل محمد ﴿ مِنَ النَّيْنِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحاً ﴾ وقد وَصّانا بما وَصّى به نوحاً ﴿ وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْنَ مَا وَصَّى بِهِ نُوحاً ﴾ واسحاق ويعقوب، فقد علمنا إلينك ﴾ يا محمد ﴿ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ ﴾ وإسماعيل ﴿ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ ﴾ واسحاق ويعقوب، فقد علمنا وبلغنا ما علمنا واستَوْدَعَنا عِلمَهُم، ونحنُ ورَثَةُ الأنبياء، ونحن ورَثَةُ أولى العَرْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴿ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ﴾ يا محمد ﴿ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ﴾ وكونوا على جَماعة ﴿ كَبُرَ عَلَى المُشْرِكِينَ ﴾ [من أشرَك] بولاية عليّ (هـ الته) يا محمد ﴿ وَهُ يَهْدِى إلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ من ولاية عَليّ، إنْ ﴿ الله ﴾ يا محمد ﴿ يَهْدِى إلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ من ولاية عَليّ، إنْ ﴿ الله ﴾ يا محمد ﴿ يَهْدِى إلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ من ولاية عَليّ، إنْ ﴿ الله ﴾ يا محمد ﴿ يَهْدِى إلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ من ولاية عَليّ، إنْ ﴿ الله ﴾ يا محمد ﴿ يَهْدِى إلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ من ولاية عَليّ، إنْ ﴿ الله ﴾ يا محمد ﴿ يَهْدِى إلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ من ولاية عَليّ، إنْ ﴿ الله ﴾ يا محمد ﴿ يَهْدِى إلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ من ولاية عَليّ، إنْ ﴿ الله ﴾ يا محمد ﴿ يَهْدِى إلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ من ولاية عَليّ، إنْ ﴿ الله كُلُهُ عَلَى المُسْرِكِينَ ﴾ الله من يُنِيبُ ﴾ من ولاية عليّ ، إنْ ﴿ الله كُولُ عَلَى المُسْرِكِينَ ﴾ المِيه عَلَى المُنْ وَلَوْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى المُنْ اللهُ اللهُ عَلَى المُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

٥/٩٤٧٩ [وعنه: عن إبراهيم بن هاشم، عن عبدالعزيز بن المهتدي، عن عبدالله بن جُندُب، عن الرّضارمبه الله ونحن أولاد (١٠) الأوصياء، ونحن الرّضارمبه الله ونحن أولاد (١٠) الأوصياء، ونحن

<sup>(</sup>١) في المصدر: ونحن أبناء الأوصياء.

ة ـ بصائر الدرجات: ١٢٨ /١.

٥ ـ يصائر الدرجات: ١٣٩/٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أيناء.

سورة الشوري (٤٢) ....... ۱۱۸

المخصوصون في كتاب الله، ونحن أولى الناس برسولِ الله (سنن الدعب والدين الذين شرع الله لنا دينه، فقال في كتابه: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدَّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحاً وَالَّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ با محمد ﴿ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ ﴾ قد علّمنا وبلغنا ما علمنا واستَوْدَعَنا عِلمتهم، ونحنُ ورَنَةُ الأنبياء، ونحن ورَثَةُ أُولِي العَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَعِيسَىٰ ﴾ قد علّمنا وبلغنا ما علمنا واستَوْدَعَنا عِلمتهم، ونحنُ ورَنَةُ الأنبياء، ونحن ورَثَةُ أُولِي العَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ والأنبياء ﴿ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ﴾ كما قال: ﴿ وَلَا تَتَقَرَّقُوا فِيهِ كَبْرَ عَلَى المُشْرِكِينَ ﴾ من أشْرَكَ بولايَةِ عليَ ﴿ مَا تَدَعُومُم إلَيْهِ مَن يُشِيبُ ﴾ من ولاية عليّ ، إنَ ﴿ اللهُ عَلَى محمد ﴿ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ من يُجِيبُك إلى ولايَةِ على (عدالتلام)».

7/95٨٠ - سعد بن عبدالله: عن محمد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن النَّضْر بن شُعَيب، عن عبدالغَفّار المجازي، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، فال: وإنّ الله عزّ وجلّ فال لنبيّه (سنناه عبدرانه): ولقد وَصّيناك بما وَصّينا به آدمَ ونوحاً وإبراهيمَ والنَبيّين مِن قَبْلِكَ ﴿ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى المُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُم إلَيْهِ ﴾ مِن نَوْلِيَة (١) عليّ بن أبي طالب (عبدالله)». قال (عبدالله): وإنّ الله عزّ وجلّ أخذ مِيناقَ كلَّ نَبيّ، وكل مؤمنٍ ليُؤمِنُن بمحمد وعليّ، وبكلٌ نبيّ، وبالولاية، ثمّ قال لمحمد (ملناه عبدرانه): ﴿ أَوْلَئِكَ اللَّذِينَ هَدَىٰ اللهُ فَيِهُدَاهُمُ آقْتَدِهُ ﴾ (١)، بعني آدَمَ ونوحاً وكلَّ نبيّ بَعْدَهُ).

٨٩٤٨٢ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا جعفر بن محمد الحسنيّ، عن إدريس بن زِياد الحنّاط، عن أحمد ابن عبدالرحمان الخُراساني، عن يزيد (١) بن إبراهيم، عن أبي حبيب النِبَاجِيّ، عن أبي عبدالله، عن أبيه محمد، عن أبيه عليّ بن الحُسين (عليم السّلام)، قال في تفسيرِ هذه الآية: النحنُ الذينَ شرّع الله لنّا دِينهُ في كِتابه، وذلك قوله عن أبيه عليّ بن الحُسين (عليم السّلام)، قال في تفسيرِ هذه الآية: النحنُ الذينَ شرّع الله لنّا دِينهُ في كِتابه، وذلك قوله تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُم ﴾ يا آل محمد ﴿ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى المُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُم إلَيْهِ ﴾ من وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَتِيمُوا الدّينَ ﴾ يا آل محمد ﴿ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى المُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُم إلَيْهِ ﴾ من

٦ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٦٣.

<sup>(</sup>١) في النسخ؛ قول.

<sup>(</sup>٢) الأنعام ٢٠ .٠.

٧ ـ الغبية: ٦/١١٢ /٦.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٥/٥٤٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بريد.

ولاية عليّ (عبدالندم) ﴿ اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ أي مَن يُجيبُك إلى ولاية عليّ (عبدالندم)،

ثمّ قال: ﴿ اللهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَشَاءُ ﴾ أي يَخْتَارَ ﴿ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ وهم الأثمّةُ الذينَ اجتَباهُم الله واختَارَهُم، قال: ﴿ وَمَا تَفَرَّقُوا إِلَّا مِن بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ العِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ ﴾ قال: لَمْ ينفرَّقوا بجَهْلٍ، ولكنّهم تفرُّقوا لمّا جاءَهُمُ العِلْمُ وعرَفوه، وحسد بعضهم بَغضاً، وبَغى بَعضهم على بَعض، لما رأوا من تَفْضِيلِ (١) أميرِ المؤمنين (عبدالنلام) بأمرِ الله، فتفرُّقوا في المُقَدَّاهِب، وأخذُوا بالأَرَاءِ والأهواء.

ثمّ قال عزّ وجلّ: ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبُكَ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمّى لَقُضِى بَيْنَهُمْ ﴾، قال: لولا أنّ الله قدَّر ذلك أن يكونَ في التَقْديرِ الأوّل لقضي بينهم إذا اختلفوا، وأهلكهم ولم يُنظِرهُم، ولكِن أخرهم إلى أجَلٍ مُسَمّى مُقَدّر. ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ أُورِثُوا الْكِتَابَ مِن بَعْدِهِمْ لَفِي شَكُ مَنْهُ سُرِيبٍ ﴾ عسنى (٢) الدين نَقضوا أمرَ رسولِ الله (منه عبه وآله)، ثمّ قال: ﴿ فَلِذَلِكَ فَادْعُ ﴾ يعني هذه الأمور، والذي تقدم ذِكرُه، ومُوالاة أمير المؤمنين (عبه الشهر) ﴿ وَالسَتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ ﴾ .

١١/٩٤٨٥ عليّ بن إبراهيم: حدّثني أبي، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن بعض أصحابنا، عن أبي

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ٦/٥٤٣.

١٠ ـ تفسير القمَّي ٢: ٢٧٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: تفاضل.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: كناية عن.

١١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧٢.

عبدالله (طبات بدم)، في قول الله تعالى: ﴿ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ﴾ ، فال: «الإمام ﴿ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ﴾ كناية عن أسير المؤمنين (طبات بدم)، ثمّ قال: ﴿ كَبُرَ عَلَى المُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُم إِلَيْهِ ﴾ من ولاية عليّ (طبات بدم) ﴿ الله يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَنِيبُ ﴾ ، ثم قال: ﴿ فَلِذَلِكَ فَادْعُ ﴾ يعني إلى ولاية عليّ أمير المؤمنين (طبالت بدم)، ﴿ وَلَا تَتَبِعُ أَهْوَاءَهُمْ ﴾ فيه ﴿ وَقُلْ ءَامَنْتُ بِمَا أَنزَلَ اللهُ مِن كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللهُ وَبُتُنَا وَاللهُ مِن كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللهُ وَبُتُنَا وَاللهُ وَلَا اللهُ مِن كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللهُ وَبُتُنَا وَاللهُ مِن كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللهُ وَبُتُنَا وَاللهُ مِن كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللهُ وَبُتُهُ وَلَا عَامَنْتُ بِمَا أَنزَلَ اللهُ مِن كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللهُ وَبُتُهُ وَمُن يَتَابٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللهُ وَبُتُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مِن كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللهُ وَبُولُوا وَلَهُ وَلِيهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَوْ اللّهُ مِن كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لِهُ عَن كِنَا لِهُ مِن كِتَابٍ وَأُمِن كِتَابٍ وَأُمِنْ لَا لَهُ اللهُ وَلِي اللّهُ وَلَا مُمْ اللهُ وَلَا اللهُ مِن كِتَابٍ وَأُمِن لَهُ اللّهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَا مُنْ فَالَ عَلَالُكُ مَا لَهُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مِن كِنَابٍ لَهُ وَلَهُ وَلَا مُؤْلِعُهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ مُنْ لِمُ اللّهُ لَاللّهُ مِن كِنَابٍ وَلَوْلُ اللّهُ مِن كِنَا لِكُمُ اللّهُ وَلَهُ وَلَا عَلْمُ اللّهُ وَلَهُ وَلَا عَلْمُ لَا اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مِن كِنَا لِهُ عَلَا اللّهُ عَلَى الللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلَهُ الللّهُ وَلَهُ عَلَا الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ وَلَا عَلَا عَلَا الللّهُ اللْهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ عَلَى الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللللل

۱۲/۹۶۸۹ محمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد، عن مُعَلَى بن محمد، عن عبدالله بن إدريس، عن عبدالله بن إدريس، عن محمد بن سِنان، عن الرّضا (عليه السّلام)، في قول الله عزّ وجلّ: (﴿ كَبُرَ عَلَى المُشْرِكِينَ ﴾ بولاية عليّ ﴿ مَا تَذْعُوهُم إِلَيْهِ ﴾ يا محمد من ولاية عليّ، هكذا في الكتاب محفوظ، (۱).

َ ١٣/٩٤٨٧ - نرجع إلى رواية عليّ بن إبراهيم: ثمّ قال عزّ وجلّ: ﴿ وَالَّذِينَ يُحَاجُّونَ فِي اللهِ أَي يحتَجّون على الله بعد ما شاء [الله] أن يبعَث إليهم الرُّسُلَ [والكنّب]، فبعَث الله إليهم الرُّسُلَ والكُنّبَ فغَيّروا ويَدَّلوا، ثمّ يحتَجُون يوم القيامة على الله ﴿ حُجَّتُهُمْ دَاحِضَةٌ ﴾ أي باطِلَة ﴿ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾.

ثمّ قال عزّ وجلّ: ﴿ اللهُ ٱلَّذِى أَنزَلَ الكِتَابَ بِالحَقِّ وَالعِيزَانَ ﴾ ، قال: العِيزانُ: أميرُ العُرْمنين (مدالسلام)، والدَّليلُ على ذلك قولُه في سورَةِ الرحمن: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ العِيزَانَ ﴾ (١) يعنى الإمام.

وفوله تعالى: ﴿ يَسْتَعْجِلُ بِهَا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا ﴾ كِناية عن القيامة فإنَهم كانوا يقولون لرسول الله (منزاه عبداله): أقِمُ لنا السّاعة وآثْتِنا بما تَعِدُنا مِنَ العَذَابِ إِنْ كُتِتَ من الصّادِقين، قال الله: ﴿ أَلَا إِنَّ الَّذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ ﴾ أي يُخاصِمون.

ه<sup>د</sup> فوله تعالى:

مراتقیت کامیزار طوح سسادی مراتقیت کامیزار طوح سسادی

أَللهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ يَرْزُقُ مَن يُّشَاءُ وَهُوَ الْقَوِئُ الْعَزِيزُ \* مَنْ كَانَ يُرِيدُ اللهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ يَرْزُقُ مَن يُّشَاءُ وَهُوَ الْقَوِئُ الْعَزِيزُ \* مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثِهِ -إلى نوله تعالى -مِن نَصِيبٍ [ ٢٠- ١٩ ] حَرْثَ الأَخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ -إلى نوله تعالى -مِن نَصِيبٍ [ ٢٠- ٢٠ ]

1/91۸۸ - ابن بابَويه: عن عليّ بن محمّد، مُسْنَداً عن الرّضا (عبدالتلام): - في معنى بعضِ أسماءِ الله تعالى ـ فال (عبدالتلام): «وأما اللّطيفُ فليس على قِلَّةٍ وقَضَافَةٍ (١) وصِغَرٍ، ولكِن ذلك على النّفاذِ في الأشياءِ والامتِناع مِن أن

۱۲ ـ الكافي ۱: ۳۲/۳٤٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مخطوطة.

١٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧٤.

<sup>(</sup>١) الرحمن ٥٥: ٧.

١ - سورة الشورى آية ـ ١٩ ـ ٢٠ ـ

١ ـ التوحيد: ١٨٩/٣.

<sup>(</sup>١) القَضَافَة: قِلَّة اللحم، والقضِيف: الدقيق العظم، القليل اللحم. (السان العرب ـ قضف - ٦: ٢٨٤».

يُدرَك، كقَولِك للرَّجُلِ: لَطُف عنّي هذا الأمر، ولَطُفَ فلانٌ في مَذْهَبِه، وقولُه يُخبرُك: أنّه غَمض فبَهَر المَقْل، وَفات الطَّلَب، وعاد مُتَعَمَّقاً مُتَلَطِّفاً لا يُدرِكُه الوَهْمُ، وكذلِكَ لَطُفَ الله تبارك وتعالى عن أنْ يُدْرَك بحَدُّ يوصَف <sup>(۱)</sup> واللَطافَةُ مِنَا الصِغَرُ والقِلَة، فقد جَمَعَنا الاسمُ واختَلف المعنى».

٢/٩٤٨٩ . محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن سَلَمة بن الخَطَّاب، عن الحُسَين بن عبدالرّحمن، عن علي بن عبدالرّحمن، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مه التلام)، قال: قلت: ﴿ أَقَهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ يَرْزُقُ مَن يُّشَاءُ ﴾، قال: وولاية أمير المؤمنين (عبه التلام).

قلتُ: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الأَخِرَةِ ﴾، فقال: ومعرفة أمير المؤمنين والأثمّة (طهم التلام). ﴿ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ ﴾ قال: ونزيدُه منها، قال: ويَستَوفي نصيبَه مِن دولَتِهم، ﴿ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَالَهُ فِي الآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴾. قال: وليس له في دولة الحقّ مع القائم نَصيبٌ.

٣/٩٤٩٠ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن بَكْر بن محمّد الأزديّ، عن أبي عبدالله (مله التلام)، قال: «المالُ والبّنون حَرْثُ الدّنيا، والعَملُ الصالِحُ حَرْثُ الآخِرَةِ، وقد يَجْمَعُهما [الله] لأقوامٍ».

قوله تعالى:

### وَلَوْلَا كَلِمَةُ ٱلْفَصْلِ لَقُضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّ ٱلْظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ -إلى نوله تعالى - ٱلَّذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ [ ٢٦ - ٢٣ ]

1/9191 محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمد، عن عليّ بن العبّاس، عن الحسن بن عبدالرحمن، عن عاصِم بن حُمّد، عن أبي جعفو الله التلام، قال: أمّا قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَوْلا كَلِمَةُ ٱلْفَصْلِ لَقُضِيّ عاصِم بن حُمّد، عن أبي حمزة، عن أبي جعفو الله التلام، قال: أمّا قوله عزّ وجلّ ما أبقى القائم (عليه التلام) منهم واحِداً.

٢/٩٤٩٢ - عليّ بن إبراهيم، قال: الكَلِمَةُ: الإمام، والدَليلُ على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيةً فِي جَقِيهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ (١) [بعني الإمامة]، ثمّ قال: ﴿ وَإِنَّ الظَّالِمِينَ﴾ بعني الذين ظلَموا هذه الكلمة ﴿ لَهُمْ

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بحدًّ، أو يحدُّ بوصفٍ.

۲ ـ الكاني ۱: ۲۲/۲۹۱.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧٤.

سورة الشورى آية ـ ٢١ ـ ٢٣ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۲۸۷/۲۳۷.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧٤

<sup>(</sup>١) الزخرف ٤٣: ٢٨.

سورة الشورى (٤٢) ....... ۱۹۵

عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ ثمّ قال: ﴿ تَرَىٰ الظَّالِمِينَ ﴾ لآل محمّد حقّهم، ﴿ مُشْفِقِينَ مِمَّا كِسَبُوا ﴾، قال: خالفون ممّا ارتكبوا [وعملوا] ﴿ وَهُوَ وَاقِعٌ بِهِمْ ﴾ [أي ما يخافونه].

ثمّ ذكر الله اللّذين آمنوا بالكُنُب (") واتَبَعوها، فقال: ﴿ وَآلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الْصَّالِحَاتِ فِي رَوْضَاتِ الجَنَّاتِ لَهُمْ مَّا يَشَاءُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ذَلِكَ هُوَ الفَضْلُ الكَبِيرُ \* ذَلِكَ آلَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبَادَهُ آلَّذِينَ ءَامَنُوا﴾ [بهذه الكلمة] ﴿ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ [ممّا أمروا به].

#### قوله تعالى:

قُلْ لَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً إِنَّ اللهَ غَفُورٌ شَكُورٌ \* أَمْ يَقُولُونَ آفْتَرَىٰ عَلَىٰ اللهِ كَذِباً فَإِنْ يَشَأَ اللهُ يَخْتِمْ عَلَىٰ قَلْبِكَ وَيَمْحُ اللهُ الْبَاطِلَ وَيُحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الْصُّدُورِ - إلى نوله نعالى - وَالكَافِرُونَ لَـهُمْ عِذَاتِ شَدِيدٌ [ ٢٣ - ٢٦]

1/989٣ محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد الأشعَري، عن مُعلَى بن محمّد، عن الوَشّاء، عن المُثَنّى، عن رُرارة، عن عبدالله بن عَجْلان، عن أبي جعفر (عبدالله)، في قوله نعالى: ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا المُثَنّى، عن زُرارة، عن عبدالله بن عَجْلان، عن أبي جعفر (عبدالله)، في قوله نعالى: ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمُوذّةُ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾، فال: وهم الأثمة (عليم التلام)،

الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾، قال: وهم الأئمة (طبهم التلام)، ٢/٩٤٩٤ - رعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد بن عبي، عن عليّ بن الحكم، عن إسماعيل ابن عبدالخالِق، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (طبه التلام) يقول لأبي جعفر الأحوّل، وأنا أسمّع: وأتيتَ البصرة؟، فقال: نعم. قال: وكيفَ رأيت مُسارَعةَ الناس إلى هذا الأمر، ودُخولَهم فيه؟، فقال: والله إنّهم لَقَليل، وقد فعَلوا، وإنّ ذلك لقليل. فقال: وعليك بالأحداث، فإنّهم أسرّع إلى كلّ خير،

ثمّ قال: دما يقولُ أهلُ البَصْرَةِ في هذه الآية ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَيٰ ﴾ ؟، قلت: جُعِلتُ فِداك، إنّهم يقولون: [إنّها] لأقارِبِ رَسولِ الله (ملن الدعيه والد). فقال: دكذَبوا، إنّما نزَلت فينا خاصّة، في أهل البيت، في عليّ وفاطِمة والحسّن والحُسَين، أصحابِ الكِساءِ (عليم التلام).

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الكلمة.

سورة الشورى آية - ٢٣ - ٢٩ .

۱ ـ الكافي ۱: ۷/۳٤۲.

۲ ـ الکافی ۱۸ ۲۹/۹۳.

ورواه عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، في (قُرْبِ الإسناد)، عن محمّد بن خالد الطّبالِسيّ، عن إسماعيل بن عبدالخالق، قال: قال أبوّ عبدالله (عبدالله) للأحول: وأنبت البصرة؟). وذكر مِثلَه إلّا لفظ خاصّة (١).

٣/٩٤٩٥ - وعنه: عن عُلِيّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن محمّد بن حكيم، عن أبي مسروق، عن أبي عبدالله (علمالته)، قال: قلتُ: إنّا تُكلّم الناس فنحتَجَ عليهم بقول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَطِيعُوا الله وَأَطِيعُوا الله وَأَوْلِيهُ وَأَوْلِيهُ الله وَأَوْلِيهُ الله وَإِنّا وَلَيْكُمُ الله وَأَوْلِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ (١)، فيقولون: نزّلت في أمراء السّرايا. فنحتَجَ عليهم بقولِه عزّ وجلّ: ﴿ وَلَ لا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ وَرَسُولُهُ ﴾ (١) إلى آخر الآية، فيقولون: نزّلت في المُوْمِنين. ونحتَجَ عليهم بقولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَ لا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجُراً إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَيْ ﴾ ، فيقولون: نزّلت في المُوْمِنين. ونحتَجَ عليهم بقولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُراً إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَيْ ﴾ ، فيقولون: نزّلت في قُرْبئ المُسلِمين. قال: فلَم أدّع شَيْئاً ممّا حضَرَني ذِكرُه من هذا وشِبهه إلّا ذكرتُه، فقال لي: وإذا كان ذلك فادعُهم إلى المُباهَلة ».

قلتُ: وكيف أصنَع؟ قال: وأصلِحْ نفسَك ـ ثلاثاً، وأظنَه قال: ـ وصَّمْ واغتَسِلْ وابرُزْ أنتَ وهو إلى الجَبَان، فضَبَك أصابِعك مِن يَدِك اليَّمنى في أصابِعه، ثمّ أنصِفه، وأبداً بنفسِك، وقل: اللَهمّ ربّ السّماوات السّبع وربّ الأرضين السّبع، عالم الغيب والشّهادة الرّحمن الرّحيم، إن كان أبو مسروق جحَد حقاً وادّعى باطِلاً، فأنزِل عليه حُسْباناً من السَّماءِ و ("عذاباً أليماً. ثمّ رُدّ الدعوة عليه، فقُلْ: وإنْ كان فلان جحَد حَقاً وادّعى باطِلاً، فأنزِل عليه حُسْباناً مِن السَّماء و ("عذاباً أليماً. ثمّ رُدّ الدعوة عليه، فقُلْ: وإنْ كان فلان جحَد حَقاً وادّعى باطِلاً، فأنزِل عليه حُسْباناً مِن السَّماء و (" عذاباً أليماً. [ثمّ] قال لي: وفإنك لا تَلْبَت أن تَرى ذلِكَ [فيه]، فوالله ما وجَدتُ خَلْقاً يُجيبُنى إليهِ.

2/٩٤٩٩ وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن علي بن العبّاس، عن عليّ بن خمّاد، عن عَمْرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (طرائنهم)، في قول الله عزّ وحلّ فومن يَقْتُرِفْ حَسَنَةٌ نَّزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً ﴾، قال: دمن تَوَلَى الأوصِياءَ من آلِ محمّد، واتبع آنارَهُم، فذاك يَزيدُه ولاية لن مضى مِن النبيّين والمؤمنين الأولين حتى يَصِلَ ولاينهم إلى آدم (عباستهم)، وهو قول الله عَزّ وجلّ (من جَاء بالحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مُنْهَا ﴾ (١) يُدخِلُه الجَنّة، وهو قولُ الله عزّ وجلُ (من جَاء بالحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مُنْهَا ﴾ (١) يُدخِلُه الجَنّة، وهو قولُ الله عزّ وجلُ (أَنْ يَقول: أَجْرُ المَودَةِ الذي لم أسألكُم غيرَه فهو لكم، تهتَدون به وتَنْجُون مِن عذاب يوم الفِيامَةِ.

وقال لأعداءِ الله، أولياءِ الشِّيطانِ، أملِ التَّكذيبِ والإنكارِ: ﴿ قُلْ مَا أَسْنَلُكُم عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ

<sup>(</sup>١) قرب الإسناد: ٦٠.

۳ ـ الكافي ۲: ۱/۳۷۲.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) المائدة ٥: ٥٥.

<sup>(</sup>٣، ١) في المصدر: أو.

<sup>£</sup> ـ الكافي ٨: ٣٧٩/٤٧٥.

<sup>(</sup>١) النمل ٢٧: ٨٩.

<sup>(</sup>۲) سبأ ۲۶: ۱۷.

المُتَكَلِّفِينَ﴾ " يقول: مُتَكِلِّفاً أن أسألكُم ما لَسْتُم بأهلِه. فقال المُنافقون عبْد ذلك بعضُهم لبعض: أمّا يكفي محمّداً أن يكونَ قَهرنا عشرينَ سنَةً حتّى يُريد أن يحمِلَ أهلَ بيتِه على رِقابنا؟ [فقالوا: ما أنزل الله هذا، وما هو إلا شيء يتقوّله، يريد أن يرفع أهلَ بيته على رقابنا،] ولَئِن قُتِل محمّد أو ماتَ، لَنَنْزعنّها من أهلِ بيته [، ثمّ] لائعيدُها فيهم أبَداً.

وأرادَ اللهُ عزَ ذِكرُه أَن يُعلِمَ نَبِهُ (سنرن طه رآه) الذي أَخْفُوا في صُدورِهم وأسَرُوا به، فقال عزَ وجلّ في كتابه: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ آفْتَرَىٰ عَلَىٰ اللهِ كَذِباً فَإِن يَشَأَ اللهُ يَخْتِمْ عَلَىٰ قَلْبِكَ ﴾ يقول: لو شِئتُ حَبَستُ عنك الوّحْيَ فلَمْ تُكلّم بفضلِ أهلِ بَيْنِك ولا بمَودَتهم، وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَمْعُ اللهَ البَاطِلَ وَيُحِقُّ الحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ ﴾ يقول: الحقُّ لأهلِ بينِك الولاية ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ ، يقول: بما ألقوه في صدورهم من العداوة الأهلِ بينِك، والظلم بعدَك، وهو قولُ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَسَرُّوا النَّجْوَىٰ الَّذِينَ ظَلَمُوا هَلْ هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مُثْلُكُمْ أَفَتَأْتُونَ السَّحْرَ وَأَنتُمْ لَا يَشْرُونَ السَّحْرَ وَأَنتُمْ

والحديثُ طويلٌ، سبأتي تمامُه في قول الله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذًا هَوَيْ ﴾ إن شاء الله تعالى (٥٠).

٥/٩٤٩٧- وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلَى بن محمّد، عن الوَشّاء، عن أبان، عن محمّد بن مُسلِم، عن أبي جعفر (طبالتلام)، في قولِ الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنةٌ نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً ﴾، قال: والإقتِرافُ: النّسلِبمُ لنا، والصدقُ علّينا، وألّا يُكذّب علينا».

٦/٩٤٩٨ - سعد بن عبدالله: عن محمّد بن عبسى بن عُبُد، عن فضالة بن أيّوب، عن أبان بن عُثمان، عن محمّد بن مُسلِم، عن أبي جعفر (علمالتلام)، في قول الله عز وحل فوّقن يَقْتَرِفْ حَسَنةً نُزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً ﴾، فقال: والإفتِرافُ للحسنة: هو التسليمُ لنا والصِدقُ علينا، [وألا يُكذّب علينا].

وعنه: عن يعقوب بن يزيد ومحمّد بن الحركين بن أيم الخطّاب عن حمّاد بن عيسى، عن حرّيز بن عبدالله، عن الفُضّيل بن يَسار، عن أبي جعفر (عبدالنلام) مِثله (۱).

٧/٩٤٩٩- ابن بابويه، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين بن شاذويه المؤدّب، وجعفر بن محمّد بن مسرور (رنب المعالم)، قالا: حدّثنا محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، عن أبيه، عن الريّان بن الصّلْت، قال: حضّر

<sup>(</sup>۲) سورة ص ۲۸: ۸٦

<sup>(</sup>٤) الأنبياء ٢١: ٣.

<sup>(</sup>٥) تأتي قطعة منه في الحديث (٢) من تفسير الآية (١) من سورة النجم.

٥ ـ الكافي ١: ٣٢١/٤.

٦ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٢.

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: ٧٢.

٧ - عيون أخبار الرضا (مله التلام) ١: ٢٣٣٠.

الرّضا (عبدالله) مجلِسَ المأمون بمرو، وقد اجتمع في مجلسه جماعة من أهلِ العراق (١) ـ وذكر الحديث وذكر (عبدالله) مجلِسَ الاصطفاء وهي اثنّنا عشرة - قال (عبدالله): «والساوسة؛ قولُه عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ وَدَكَر (عبدالله) إلا الْمَوَدَّة فِي الْقُرْبَينِ »، وهذه خصوصبة للنبي (منداه عبداله) [إلى] يوم القيامة، وخصوصبة للآل دونَ غيرهم، وذلك أنّ الله عزّ وجلّ حكى ذكر نوح في كتابه: ﴿ وَيَا قَوْمٍ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِي إلاّ عَلَىٰ الله وَمَا يَجْهَلُونَ ﴾ (٢)، وحكى عزّ وجلّ عن هود أنه قال الله وقا يطارد الله على الله وقال عزّ وجلّ لنبيه (منداه عبدالله) فوم لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرا إِنْ أَجْرِي إلاّ عَلَىٰ اللهِي فَطَرْنِي أَفَلا تَمْقِلُونَ ﴾ (٢)، وعلى عزّ وجلّ لنبيه (منداه عبدالله) ولم وقم لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرا إلاّ المَودَّة فِي القُرْبَىٰ وَمَن يَشْتَرِفُ حَسَنةٌ نَوْدَ لَهُ فِيهَا حُسْناً ﴾، ولم ينه تعالى مودتهم إلاّ وقد علِم أنهم لا يرتدون عن الدّين أبداً ولا يرجعون إلى صَلال أبداً، وأخرى أن يكونَ في ينفرض الله تعالى مودتهم إلاّ وقد علِم المؤمنين شيءٌ، ففرض [الله] عليهم مودة ذوي القربى، فمن أخذ بها وأحب الرجُلُ وادًا للرجُلُ وادًا للرجُلِ، فيكونُ بعض أهل بيته عَدُواً له، فلم يَسْلَم قلبُ الرجُلِ له، فأحَبَ الله عز وجلَ أن لا يكونَ في رسولَ الله (مناه عبداله) وأخبَ أهلَ بيته، فمن أخذ بها وأحبَ من وأبغض أهلَ بيته، فمن وابض الله تعالى موله على مناله تعالى، فأي قضيلة وأي مترف ينقد من فرائِض الله تعالى، فأي قضيلة وأي مترف ينقد مذ فرائِض الله تعالى، فأي قضيلة وأي مترف ينقد مذ فرائِض الله تعالى، فأي قضيلة وأي مترف ينقد مذا أو يُدانيه؟

فأنزَل الله تعالى هذه الآية على نبيّه (سنناه على رقل لا أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾، فقام رسول الله (سنناه على وقل الله وأثنى عليه، وقال: أيّها الناس، إنّ الله عزّ وجلّ فد فرّض لي علَيكُم فرّضاً فهل أنتُم مُوّدَوه؟ فلم يُجِبْهُ أحَد، فقال: يا أيها الناس، إنّه ليس بِذَهَب ولافِضة [ولا مأكول] ولا مشروب، فقالوا: ما أنه الأنه، فقالوا: أمّا هذا فنّقم. فما وقى بها أكثرُهم.

وما بعث الله عز وجل نبياً إلا أوحى إليه أن لا بمأل قومه أجراً، لأن الله يُوفّي أجر الأنبياء، ومحمد (من الله عبر ونهم الله عز وجل (3) مودة قرابيه على أمنه، وأمره أن يجعل أجره فيهم، ليودوه في قرابيه لمعرفة فضلهم الذي أوجب الله عز وجل لهم، فإن المتودة إنما تكون على قدر معرفة الفضل، فلما أوجب الله تعالى ذلك تقل ليقل وجوب الطاعة، فأخذ (6) بها قوم أخذ الله مبناقهم على الوفاء، وعائد أهل الشفاق والنفاق، وألحدوا في ذلك، فضرفوه عن حده الذي قد حده الله تعالى، فقالوا: القرابة هم العرب كلها، وأهل دعويه، فعلى أي الحالتين كان، فقد عليمنا أن المتودة هي للقرابة، فأقربهم من النبي (منه عبداله) أولاهم بالمتودة، وكلما قربت القرابة كانت المودة على قدرها.

<sup>(</sup>١) في المصدر: من علماء أهل العراق وخراسان.

<sup>(</sup>۲) هود ۱۱: ۲۹.

<sup>(</sup>۲) هود ۱۱: ۵۱.

<sup>(</sup>٤) في المصدر زيادة: طاعته و.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: فتمسك

وما أنصفوا نبيَّ الله (من الله على وتبطيه ورافيه، وما مَنَّ الله به على أمّنه، مِمّا تعجِرُ الألسُنُ عن وَصْفِ الشَكْرِ عليه، أن (٢) يَودوه في قرابيه وذريبه وأهل بَيْنه، وأنْ بَجْعَلوهم فيهم بمَنْزِلَةِ العَيْنِ مِنَ الرّاس، حِفْظاً لرّسولِ الله (من الله على الله (من الله على الله (من الله على الله (من الله على الله وكبّاً لهم، وكبّاً لهم، وكيف والفرآنُ بنطق به و يَدعو إليه، والأخبارُ ثابتة أنهم أهل المودّة والذين فرض الله تعالى مودّتهم، ووعد الجزاء عليها! فما وفي أحد بهذه المودّة مُوْمِناً مخلصاً إلا استوجب الجنّة، لِقَوْلِ الله عزّ وجل في هذه الآية: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فِي رَوْضَاتِ الجَنّاتِ لَهُم مّا يَشَاهُونَ عِندَ رَبّهِم الله عزّ وجل في هذه الآية: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فِي رَوْضَاتِ الجَنّاتِ لَهُم مّا يَشَاهُونَ عِندَ رَبّهِم فَل الْمَودّة فِي الفَضْلُ الكَبِيرُ \* ذَلِكَ آلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ قُلْ لاَ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إلّا المَودّة فِي الفَرْبَيْ ﴾ (١) مفسّراً ومبيّناً».

ثمُ قال أبو الحسن (طبه النه): وحدَّثني أبي، عن جَدِّي، عن آبائه، عن الحُسَين بن عليّ (عليم التهم) قال: اجتمَع المُهاجِرون والأنصار إلى رسولِ الله (منن الله عليه واله) فقالوا: يا رَسولَ الله، إنّ لك مَوْونَةٌ في نفَقَيتك ومَن يأتيك مِن الوفود، وهذه أموالنا مع دمائنا، فاحكُم فيها مأجوراً، أعْظِ منها ما شِئت [وأمسِك ما شئت] من غير حَرَج، فأنزل الله عزّ وجلّ عليه الروحَ الأمين، فقال: يا محمّد ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا الْمَودَّةَ فِي الْقُرْبَيٰ ﴾ يعني [أن] تَودّوا قرابتي مِن بعدي، فخرجوا.

٠٠٠٠٠ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق (رَجِه هـ)، قال: حدّثنا عبدالعـزيز بن يحيى البَصْرِيّ، قال: حدّثنا أبو تُعَيم، قال: حدّثني البَصْرِيّ، قال: حدّثنا أبو تُعَيم، قال: حدّثني حاجِبٌ عُبَيدالله بن زياد (طبهالله، عن عليّ بن الحسين (علههاالنهم)، قال لرّجُلّ: وأما قرّأت كتاب الله عزّ وجلّ؟، قال: عم، قال: وفرأت هذه الآية ﴿قُلْ لاَ أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾،؟ قال: بلي. قال: وفنحن أولئك، نعم، قال: وفرأت هذه الآية ﴿قُلْ لاَ أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾،؟ قال: بلي. قال: وفنحن أولئك، نعم، قال: وفرأت هذه الآية ﴿قُلْ لاَ أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾،؟ قال: بلي. قال: وفنحن أولئك، المعمن بن محمّد بن يحيى العَلَويّ، عن أبي محمّد إسماعيل بن

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: لا.

<sup>(</sup>٧) الشوري ٤٢: ٢٢، ٢٣.

<sup>(</sup>٨) الأحقاف ٤٦: ٨

<sup>(</sup>٩) في المصدر زيادة: يا رسول الله، لقد.

٨ ـ أمالي الصدوق: ١٤١/٣.

٩ ـ تأويل الآبات ٢: ١٥٤٥/٨

محمّد بن إسحاق بن جعفر بن محمّد، قال: حدّثني عمّي عليّ بن جعفر، عن الحُسَين بن زيْد، عن أبيه، عن جَدّه (مليم التلام) قال: خطّب الحسنُ بنُ عليٌ بن أبي طالب (عليم التلام) حبن قُتل عليّ (عله التلام)، ثمّ قال: اوإنّا من أهلِ بيتٍ افترَض الله مودَّتَهُم على كلُّ مُسْلِم حيثُ يقول: ﴿ قُلْ لَا أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ وَمَن يَقْتُرِفُ جَسَنةً نَّرِدُ لَهُ فِيهَا حُسْناً ﴾ فاقتِرافُ الحَسَنةِ مودَّتُنا أهل البيت».

۱۰/۹۵۰۲ وعنه، قال: حدَثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن محمّد بن زَكَرِيّا، عن محمّد بن عبدالله الخَثْقميّ، عن القيْثَم بن عَديّ، عن سعيد بن صَفُوان، عن عبدالملك بن عُمّبر، عن الحسين بن عليّ (مارات الله عليها)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾، قال: دوإن القرابة الّتي أمر الله بصِلَتِها، وعظم من حَقَّها، وجعَل الخَيْرَ فيها قَرابَتُنا أهل البيت الّذي أوجَب الله حقّنا على كلَّ مُسْلِمٍ.

١١/٩٥٠٣ من مُثَنّى الحَنّاط، عن عبدالله بن على الحسّن بن عليّ الخَزّاز، عن مُثَنّى الحَنّاط، عن عبدالله بن عَجْلان، قال: سألتُ أبا جعفر (طبالتلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾، قال: دهُمُ الأثمّة الّذين لا يأكُلونَ الصَّدَقَة وَلَا تَحِلّ لهم».

١٢/٩٥٠٤ عبدالله بن جعفر الحِمْيَرِيّ: بإسنادِهِ، عن هارون بن مسلم، قال: حدّ ثني مَسْعَدَة بن صَدَقة، قال: حدّ ثني جعفر بن محمّد، عن آباته (عليم الندم): ولمّا نزلت هذه الآية على رَسولِ الله (مننه عليه رقه) ﴿ قُلْ لا أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾، قام رسولُ الله (مننه عبه رقه): فيها الناس، إنّ الله تبارَك وتعالى قد فرّض لي عليكُم قرضاً، فهل أنتُم مُؤدّوه؟ قال: فلم بُجِبُهُ أحدٌ منهم، فانصرَف. فلمّاكان من الغلدِ قام فيهم فقال مثل ذلك، ثمّ قام فيهم، وقال [مثل] ذلك في اليوم الثالث، فلم يتكلم أحد، فقال: أيّها الناس، إنّه ليس من ذَهَبٍ ولا فِضَة ولا مَطْعَم ولا مَشْرَب. فالوا: فألقِهِ إذن. قال: إنّ الله تبارك وتعالى ألزّل علي ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُواً إِلّا الْمَوَدّة فِي الْمُورِيّرِينَ عَلَيْهِ أَوْلَ عَلَيْ فَالَوا: أمّا هذه فنَعَمه.

فقال أبو عبدالله (طبه التلام): وفوالله ما وَفَى بها إلّا سَبْعَةُ نَفَرٍ: سَلمانُ، وأبو ذَرٌ، وعَمّار، والمِقْداد بن الأسوّد الكِنْديّ، وجابِر بن عبدالله الأنصاريّ، ومَوْلَىّ لرَسولِ الله (منه عبدرته) بقال له الثبيت (١)، وزَيْد بن أرْقَم،

ورواه المفيد في (الاختصاص) قال: حدّثني جعفر بن الحسبن، عن محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، عن أبيه، عن مارون بن مسلم، عن أبي الحسن الليثي، عن جعفر بن محمّد، عن آباته (عبهمائنهم)، وذكر الحديث (٢).
١٣/٩٥٠٥ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي نَجْران، عن عاصِم بن حُمَيد، عن محمّد بن

١٠ \_ تأويل الآبات ٢: ٥١٥/٨.

١١ ـ المحاسن: ١٤٥ /٤٨.

۱۲ ـ قرب الإسناد: ۳۸.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الثبث، وفي الاختصاص: شبيب.

<sup>(</sup>٢) الاختصاص: ٦٣.

۱۳ ـ تفسير القمي ۲: ۲۷۵.

مُسلِم، قال: سَمِعتُ أبا جعفر (مدالتلام) يقول في قول الله: ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَيٰ ﴾: ويعني في أهلِ بيتِه، قال: وجاءت الأنصارُ إلى رَسولِ الله (سَنَنه عدداله)، فقالوا: إنّا قد آوَيْنا ونَصَرْنا، فخذ طائِفَةً من أموالِنا، استَعِنْ بها على ما نابَكَ. فأنزلَ الله: ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً ﴾ يعني على النّبوة ﴿ إِلَّا الْمَوَدّة فِي الْقُرْبَيٰ ﴾ أي في أهلِ بَيْتِه،

ئمٌ قال: وألّا ترى أنّ الرّجُلَ يكون له صَدِيقٌ، وفي [نفس] ذلك [الرجل] شيء على أهلِ بَيْتِه فلم يَسْلَم صَدرُه، فأراد الله أن لا يكون في نفسِ رسولِ الله (مـنناه طهوانه) شيء على أمّنه، ففَرض عليهم المَوَدّة [في القربى]، فإن أخَذُوا أخَذُوا مَفروضاً، وإن تركوا تركوا مَفروضاً».

قال: دفانصرَفوا من عندِه وبعضهم بقول: عرَضْنا عليه أموالَنا، فقال: قاتِلوا عن أهلِ بيتي [مِن بَعدي] وقالت طائِفة ما قال هذا رسول الله. وجحدوه، وقالواكما حكى الله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ آفْتَرَىٰ عَلَىٰ اللهُ كَذِباً ﴾. فقال الله: ﴿ فَإِن يَشَا اللهُ يَخْتِمْ عَلَىٰ قَلْبِكَ ﴾ قال: لو آفتَرَيْتَ ﴿ وَيَمْحُ اللهُ البَاطِلَ ﴾ يعني بُبطِله ﴿ وَيُحِقَّ الحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ ﴾ يعني بالأئمة والقائم من آلِ محمّد ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ ثمّ قال: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ النَّوْيَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَغْفُوا عَنِ السَّيِّنَاتِ ﴾ إلى قوله ﴿ وَيَزِيدُهُم مِّن فَضَلِهِ ﴾ يعني الذين قالوا: القولُ ما قالَ رسولُ الله (مان الله عبد راله). ويَعْفُوا عَنِ السَّيِّنَاتِ ﴾ إلى قوله ﴿ وَيَزِيدُهُم مِّن فَضَلِهِ ﴾ يعني الذين قالوا: القولُ ما قالَ رسولُ الله (مان الله عبد راله). ثمّ قال: ﴿ وَالكَافِرُونَ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ ، وقال أيضاً: ﴿ قُلُ لا أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةُ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾ ، قال: ﴿ وَالكَافِرُونَ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ ، وقال أيضاً: ﴿ وَتَصِلُوهُم ، ولا تَنقُضُوا العَهْدَ فيهم، لقولِه تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمْرَ اللهُ بِهُ أَن يُوصَلُ ﴾ (") ، وتَصِلُوهُم، ولا تَنقُضُوا العَهْدَ فيهم، لقولِه تعالى:

قال: دجاءت الأنصارُ إلى رسولِ الله رسنن من راد الله عنى القُرْبَيْ فَقَالُوا: إنّا قد نصّرنا وفعَلنا فحُدُّ من أموالِنا ما شِئْت، فأنزَل الله: ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَيْ ﴾ يعني في أهل بيته، ثم قال رسول الله (سنن هو مهراه) بعد ذلك: من حبّس أجيراً أجرَه فعلَيهِ لعنَهُ الله والملائكةِ والنائِن أجمعين، لا يقبَلُ الله مِنه يومَ القيامةِ صَرْفاً ولا عَدْلاً، وهو مَحبَهُ آلِ محمّد،

ثمّ قال: ﴿ وَمَن يَفْتَرِفْ حَسَنةً نَّزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً ﴾ وهي [إقرارُ] الإمامةِ لهُم، والإحسانُ إليهم، وبِرُّهم وصِلْتُهم ﴿ نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً ﴾ أي نكافِئُ على ذلك بالإحسانِ.

11/9017 - الشيخ في (أماليه): بإسناده، عن الحسن (عدالتلام)، في خُطبةٍ له، قال: دفيما أنزَل الله على محمّد (مناه عدد الفرائة): ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنةً ﴾ واقتِراف الحسَنةِ مودَّتُنا».

٧ - ١٥/٩٥٠ -الطَّبَرُسِيّ: ذكر أبو حمزة الثُّماليّ في تفسيرِه، قال: حدَّثني عثمان بن عُمَير، عن سعيد بن جُبّير،

<sup>(</sup>١) في المصدر: ولا تفصبوهم.

<sup>(</sup>٢) الرعد ١٣: ٢١.

١٤ ـ الأمالي ٢: ٢٧٦.

١٥ -مجمع اليان ٦: ٤٤.

عن عبدالله بن عباس، فأل: إنّ رسول الله (منزاه عبدرانه) حين قَدِم المدينة واستَحْكَم الإسلام، قالتِ الأنصارُ فيما بينها: نأتي رَسولَ الله (منزاه عبدرانه) فنقول له: إن تَعْرُكَ أُمورٌ، فهذِه أموالنا تحكُم فيها مِن غيرِ حَرَجٍ ولا مَحْظور اعليك]. فأتوه في ذلك، فنزَلت: ﴿قُلْ لا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْرا إلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَيٰ ﴾، فقراها عليهم، وقال: وتودون قرابتي مِن بَعْدي، فخرَجوا من عندِه مُسلَمين لقوله، فقال المنافقون: إن هذا لَشَيءٌ افتراهُ في مَجْلِسِه، وأراد أن يُذَلِّننا لقرابتِه من بَعْدِه. فنزَلت ﴿ أَمْ يَقُولُونَ آفْتَرَىٰ عَلَىٰ الْهَرَدُبا ﴾ فأرسَل إليهم فتلا عليهم، فبَكوا واشتَد وأراد أن يُذَلِّنا القرابتِه من بَعْدِه. فقبَلُ التَّوْبَة عَنْ عِبَادِه ﴾ الآية، فأرسل في أثرِهم فبَشرهم، وقال: ﴿ وَيَسْتَجِيبُ عَلَيْهِ النَّذِينَ عَامَنُوا ﴾ وهم الذين سَلَموا لِقَوْلِه.

١٦/٩٥٠٨ - ثمّ قال الطَّبَرْسِيّ: وذكر أبو حمزة الثماليّ، عن السُّدّي، أنّه قال: اقتِرافُ الحَسَنة: المَودَّةُ لألِ محمَّدٍ (علهمالتـلام).

١٧/٩٥٠٩ - قال: وصح عن الحسن بن علي (عليما التلام)، أنّه خطّب الناس فقال في محطّبتيه: وإنّا من [أهل البيت] الذين افترَض الله مودَّنَهُم على كلّ مسلم، فقال: ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنةً فَرْدُ لَهُ فِيهَا حُسْنةً ﴾ فافتراف الحَسَنةِ مودَّثَنَا أهل البيث.

۱۸/۹۵۱۰ وروى إسماعيل بن عبدالخالق، عن أبي عبدالله (عبدالله)، أنّه قال: «إنّها نزَلت فبنا أهل البيت، أصحاب الكِساء».

19/9011 وقال أيضاً في معنى الآية: إنّ معناه أن تَوَدّوا قرابَتي وعِتْرَتي، وتَحْفَظوني فيهم. عن عليّ بن الحسين(طبهاالنلام)، وسعيد بن جُبَير، وعَمْرو بن شُغيب [وجماعة]، وهو المروي، عن أبي جعفر وأبي عبدالله(طبهاالنلام).

بعد المسلمة ا

١٦ ـ مجمع البيان ٦: ٤٤.

١٧ ـ مجمع البيان ٩: ٤٤، مستدرك الحاكم ٢: ١٧٢، الصواعق المحرقة: ١٧٠.

۱۸ مجمع البيان ۹: £2.

۱۹ . مجمع البيان ۲: ۱۳.

٢٠ ـ مجمع البيان ٩: ٤٣ الصواعق المحرقة: ١٧٠

<sup>(</sup>١) في المجمع: وولدهما.

٢١/٩٥١٣ - ثمّ قال: وأخبَرنا السيّد أبو جعفر، قال: أخبرنا الحاكم أبو القاسم بالإسناد المذكور في كتاب (شَواهِد النَّنْزِيل لقَواعد النَفْضيل) مرفوعاً إلى أبي أمامة الباهِليّ، قال: قال رسول الله (سنن عبوراله): وإنَّ الله تَعالى خلّ الأنبياءَ مِن أسجارٍ شَنّى، وخُلِفتُ أنا وعليّ من شجرةٍ واحِدَةٍ، فأنا أصلُها، وعليٌّ فَرعُها، [وفاطمة لِقاحُها]، والحسّن والحسّن والحسّن ثمارُها، وأسباعُنا أوراقُها، فمّن نعلّق بغُصنٍ من أغصانِها نَجا، ومن زاغ عنها هوى، ولو أنّ عبدا عبدالله بين الصّفا والمَرْوَةِ ألف عامٍ ثمّ ألفَ عامٍ ثمّ ألف عام حبّى يصير كالشّنُ البالي، ثمّ لم يُدرِك محبّتنا، أكبّه الله على مَنْ خَرَيه في النّار. ثمّ تَلا ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾ .

٢٢/٩٥١٤ -قال: وروى زاذان، عن عليّ (عليه السّلام)، قال: «فينا في آل حَم (١) آية لا يحفّظ مودَّتنا إلاكلّ مؤمن، ثمّ قرأ هذه الآية.

٢٣/٩٥١٥ ـ ومن طريق المخالفين: ما رواه عبدالله بن أحمد بن حَتْبَل، عن أبيه أحمد بن حَنْبَل في مُسْنَدِه، قال: وفيماكتب إلبنا محمّد بن عبدالله بن سليمان الحَضْرَميّ، يذكر أنّ حرب بن الحسن الطَّحّان حدَّثه قال: حدّثنا حسين الأشقَر، عن قبس، عن الأعمش، عن سَعيد بن جُبَير، عن ابنِ عبّاس (منها عنه)، قال: لمّا نزلت: ﴿قُلْ لَا حسين الأشقَر، عن قبس، عن الأعمش، عن سَعيد بن جُبَير، عن ابنِ عبّاس (منها عنه)، قال: لمّا نزلت: ﴿قُلْ لَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْيَى ﴾، قالوا: يا رسول الله، من قرابَتُك الذين وجَبَت علينا مودّتهم؟ قال: وعلى وفاطمة وابناهُما (عبهمات لام)».

٢٤/٩٥١٦ ومن (صحيح البخاري): في الجزء السادس في تفسير قوله تعالى: ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾ قال: حدّ ثنا محمّد بن بَشَار، قال: حدّ ثنا محمّد بن جَعْفَر، قال: حدَّ ثنا شُعْبَة، عن عبدالمَلِك ابن مَيْسَرَة، [قال]: سَمِعتُ طَاوُساً، عن ابن عباس (منها المُعَدّة أنه سُئل عن قوله تعالى: ﴿ إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾، فقال: سَعيد بن جُبَير: قُربى آلِ محمّد (صلوات الله عليهم)، الحديث.

٢٥/٩٥١٧ - النَّعالِي ؛ قال: أنبأني عقيل بن مَحَمَّد، قال: أخبرنا المُعافى بن المُبْتَلى، حدَّ ثنا محمّد بن جَرِير، حدَّ ثني محمّد بن عُمَارة، حدَّ ثني إسماعيل بن أبان، حدَّ ثنا الصَّبَاح بن يحيى المُزنيّ، عن السُّدِّي، عن أبي الدَّيْلَم، قال: لمّا جيئ بعليً بن الحسين (مواد الله عليها) أسيراً قائماً على ذرّج دِمَسْق، قام رجُلٌ من أهل الشام، فقال: الحَمْدُ لله الذي فتَلكم، واستأصل شأفَنكم، وقطع قَرْنَ الفِتْنَةِ. فقال له عليّ بن الحسين (مواد الله عليها): وأقرأت القُرآن؟، قال: نعم. قال: وقرأت ال حم، قال: قرأت القُرآن، ولم أقرأ آل حم. قال: وقرأت هو قُلُ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إلّا

٢١ ـ مجمع البيان ٦: ٤٣، شواهد التنزيل ٢: ١٣٧/١٤٠، ترجمة الإمام على (عبدائتلام) من تاريخ ابن عساكر ١: ١٨٢/١٤٨ و١٨٣، كفاية الطالب: ٣١٧.

۲۲ ـ مجمع البيان ۹: ۶۳.

<sup>(</sup>١) في «ط»: فينا نزل.

٢٢ ـ فضائل الصحابة لابن حنبل ٢: ١١٤١/٦٦٩، العمدة: ٣٤/٤٧.

۲۱ ـ صحيح البخاري ٦: ٢١٤/٢٣١.

٢٥ \_....، تفسير الطبري ٢٥: ١٦، العمدة: ١٥/٥١.

الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَيْ ﴾ ؟، قال: لأنتُم هم؟ قال: انعم،

٢٦/٩٥١٨ ـ مُسلِم في (صحيحِه): في الجزء الخامس، في تفسير قوله تعالى: ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴾، قال: وسُئِل ابنُ عبّاس، عن هذه الآية، فقال: قُرْبي آلِ محمّد (سنزاه عبه بانه).

ورواه في (الجَمْعِ بين الصَّحاح السنّة) في الجُزءِ الثاني من أجزاءٍ أربعة، في تفسير سورة حمّ من عدّة طُرق. 
٢٧/٩٥١٩ وروى الثَعْلَبيّ في تفسير هذه الآية تعبين آل محمّد، من عدّة طرق، فمنها: عن أمّ سَلَمة، عن رسولِ الله (منزالة عليه رائد)، أنّه قال لفاطِمة (عليه النائم): واثنيني بزَوجِك وابنَيك، فأتَتْ بهم، فألقى عليهم كِساءً، ثمّ رفّع يده عليهم، فقال: واللّهم هؤلاء آل محمّد، فاجعَلْ صلواتك وبركاتك على آلِ محمّد، فإنك حَميدٌ مَجيده. قالت أمّ سَلَمة: فرفّعتُ الكِساءَ لأدخُلَ بينَهُم، فاجتَذَبَهُ وقال: وإلّكِ لعلى خَيْرٍه.

۲۸/۹۵۲۰ موفق بن أحمد: عن مُفاتل والكَعْبِيّ، لمّا نؤلت هذه الآية: ﴿ قُلْ لَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَيٰ ﴾، فالوا ((): هل رأيتُم أعجَب من هذا، يُسَفِّهُ أحلامَنا، ويَشتُم الِهَننا، ويَرومُ فَتْلَنا، ويَطمَع أن نُحِبّه [أونُحِبُ فُرباه]؟ فنزَل: ﴿ قُلْ مَا سَأَلْتُكُم مِّنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ ﴾ (()، أي ليس لي في ذلك أجُرٌ، لأنَّ مُنفَعَة المَوَدَةِ تَعودُ إليكم، وهو ثَوابُ الله تعالى ورضاة.

٢٩/٩٥٢١ على بن الحسين بن محمد الأصبَهاني، في (مَقاتل الطالبيَّين)، قال: قال الحسن (عبدالتهم) في خُطبة له بعد مَوتِ أبيه: وأيّها الناس، مَنْ عرّفني فقَدْ عَرَفَني، ومَنْ لم يَعْرِفْني فأنا الحسن بن محمد، أنا ابن البَشير، أنا ابن النَدير، أنا ابن الداعي إلى الله عزّوجل بإذيه، وأنا ابن السِراجِ المُنير، وأنا من أهلِ البَيتِ الذين أذهب الله عنهم الرُجْسَ وطَهَرَهُم تَطْهِيراً، والذين افترض مَودُتهم في كتابِه إذ يقول: ﴿ وَمَن يَقْتُرِفْ حَسَنةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً ﴾ فالحسنة (١) مودّتنا أهل البيتِ،

٣٠/٩٥٢٢ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يعقوب عن محمد بن محمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن سَيْف ابن عَمِيرَة، عن عَمْرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (عدالتلام)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَيَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ النَّمَ عَنْ عَمْرو بن شِمْر، عن خابر، عن أبي جعفر (عدالتلام)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَنْ فَضْلِهِ ﴾ ، قال: «هو المؤمِنُ يَدعو الأخيه بظَهْرِ الغَيْبِ، فيقول له الملك: آمين؛ ويقول الله العزيز الجَبّار: ولك مِثل ما سألت، وقد أعطيت ما سألت لِحُبّك إيّاه ».

٢٦ ..... العمدة: ٩٤/٠٤ الطرائف: ١٦٩/١١٢.

٢٧ ....، الطراثف: ١١٣/١٧٣.

۲۸ ـ مناقب الخوارزمي: ۱۹۴.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فقال ناس من المنافقين.

<sup>(</sup>۲) سياً ۲۶: ۱۷.

٢٩ ـ مقاتل الطالبيين: ٣٣، مستدرك الحاكم ٣: ١٧٢، ذخائر العقبي: ١٣٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر؛ فاقتراف الحسنة.

۳۰ ـ الكافي ۲: ۳/۳۱۸.

قوله تعالى:

#### وَلَوْ بَسَطَ اللهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ - إلى فوله تعالى - إِنَّـهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ [ ٢٧ ]

1/9077 - على بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللهُ الرَّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوْا فِي الأَرْضِ ﴾ قال: قال الصادق (عليه الله فعل الفعلوا) ولكن جعلهم مُحتاجين بعضُهم إلى بعض واستَعْبَدَهُم بذلِك، ولو جعَلَهُم كلَّهم أغنِها البَغُوا في الأرض ﴿ وَلَكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَاءُ ﴾ ممّا بعلَم أنّه يُصلِحُهم في دينهم ودُنياهم ﴿ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴾ ،

٢/٩٥٢٤ - ابن بابويه: عن عليّ بن محمّد، مُسْنَداً، عن أبي الحسن الرُّضا (عليه النهم)، قال: اوأمّا الخبيرُ فهو الذي لا يعزُب عنه شيء، ولا يفونُه شيء، ليس للتَجْرَبةِ ولا للاعتبار بالأشياء. فعند النجرِبةِ والاعتبارِ عِلمان، ولولاهما ما علم لأن كلّ من كان كذلك كان جاهِلاً، والله لم يزَل خبيراً بما يخلُق، والخبيرُ مِنَ الناسِ المُستَخْبر عن جَهْلِ المُنعلَم، وقد جمَعنا الإسمُ واختلف المَعنى، والتِصيرُ لا بَخْرتٍ كما أنّنا نُبصِر بخَرْتٍ مِنَا لا نَنْتَفعُ به في غبرِه، ولكنّ الله بَصيرٌ لا يحتَمل شَخْصاً منظوراً إليه، فقد جمَعنا الاسمُ واختلف المَعنى».

قوله تعالى:

#### وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِنْ يَغِدِمَا قَنَطُوا وَيَنْشُرُ رَحْمَتَهُ وَهُوَ الْوَلِيُّ الْحَمِيدُ [ ٢٨]

1/90۲٥ عليّ بن إبراهيم، قال: حدَّثني أبي، عن العَرْزَميّ، عن أبيه، عن أبي إسحاق، عن الحارث الأعوّر، عن أمير المؤمنين (طبه النهم)، قال: سُئل عن السَّحاب، أبن يكونُ؟ قال: ايكونُ على شَجَرٍ كثيفٍ على ساحِلِ البَحْرِ عن أمير المؤمنين (طبه النهم)، قال: سُئل عن السَّحاب، أبن يكونُ؟ قال: ايكونُ على شَجَرٍ كثيفٍ على ساحِلِ البَحْرِ بن أمير المؤمنين (طبه البَرْق، فيَرْتَفِع». بأوي إليه، فإذا أرادَ الله أن يُرْسِلَهُ؛ أرسَلَ رِيحاً فأنارَهُ، ووَكُل به ملائكةً يَضْرِبُونَهُ بالمَخارِيق، وهو البَرْق، فيَرْتَفِع».

سورة الشورى آية ـ ٢٧ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٧٦.

٢ ـ عيون أخبار الرضا (مليه الشلام) ١٤٨ /٥٠.

سورة الشورى آية ـ ٢٨ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٧٦.

٨٢٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## وَمَا أَصَابَكُم مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ [٣٠]

1/90۲٦ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد البَرْقِيّ، عن أبيه، عن النَّضُر بن شويد، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبائتلام)، [قال:] «أما إنّه لبس من عِرْقٍ يَضْرِبُ، ولا نَكْبَةٍ ولا صُداع ولا مَرَضٍ إلّا بذَنْبٍ، وذلك قولُ الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ ﴾، قال: وما يَعفو اللهُ أكثر مِمّا يؤآخِذ به».

٢/٩٥٢٧ . وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن ابن بُكَيْر، قال: سألت أبا عبدالله (مدانه) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِنْ مُصِيبَةٍ فَيِمَاكَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ ﴾ ، قال: فقال هو: ﴿ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرٍ ﴾ . قال: فلت: ليس هذا أردتُ ، أرأيت ما أصابَ عليّاً (عدائله) وأشباهه وأهلَ بيته (عليه النه) من ذلك؟ فقال: «إنَّ رسولَ الله (منزاه عدراله) كانَ يتوبُ إلى الله في كلَّ يوم سَبْعينَ مرّةٍ مِن غيرٍ ذَنّبٍ ١٠.

٣/٩٥٢٨ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه جميعاً، عن ابن محبوب، عن عليّ بن رئاب، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِنْ مُصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ ﴾ ، أرأيتَ ما أصابَ عليّاً (عبدالله) وأهلَ بينِه (طبهماننهم) من بعده، أهو بماكسّبت أيدِيهم، وهُم أهلُ بيتِ طَهارَةٍ مُعصومون؟ فقال: وإنَّ رسول الله (سلناة عبدراله) كان يَتوبُ إلى اللهِ ويستَغْفِرُه في كلّ بوم ولبلةٍ مائة مرّة من غير ذَلْب، إن الله يَخُصُ أولياءه بالمصائِب لبأجُرَهم عليها: (١).

ورواه ابن بابويه؛ قال: حدّثنا أبي (زجه الله) قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رِئاب، قال: سألب أبا عبدالله الله الله الله مثله (٢).

1/9079 وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، رفعه، قال: لمّا حُمِل عليّ بن الحسين (طهماالتلام) إلى يزيد بن معاوية، فأوقف بين يَدَيه، قال يزيد (المنه الله): ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِنْ مُصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُم ﴾. فقال عليّ بن الحسين (طهماالتلام): «ليست هذه الآية فينا، إنّ فينا قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلَا فِي الْحَسِين (طهماالتلام): «ليست هذه الآية فينا، إنّ فينا قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلّا فِي كِتَابٍ مِّن قَبْلِ أَن نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَىٰ اللهِ يَسِيرٌ ﴾ (١).

سورة الشوري آية . 30.

۱ ـ الكافي ۲: ۲۰۷/۳.

۲ ـ الكافي ۲: ۱/۳۲۵.

٣ ـ الكافي ٢: ٢٦٣/٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: من غير ذنب.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار: ٦٥/٣٨٣.

٤ ـ الكافي ٢: ٢٦٢/٦.

<sup>(</sup>١) الحديد ٥٧: ٢٢.

• ٥/٩٥٣ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن محمّد بن الحسّن بن شَمّون، عن عبدالله بن عبدالله وعبدالله وعبد والمؤمنين (عبدالله)، في قبول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِنْ مُصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ ﴾ : البس من إلتواء عرقٍ، ولا نكبّة حجرٍ، ولا عَثْرَةٍ قَدَمٍ، ولا خدش عودٍ إلّا بذّنبٍ، ولما يعفو الله عزّ وجلّ أكثر، ومن عَجُل الله عقوبَة ذَنْبِه في الدُنبا، فإنّ الله عزّ وجلّ أجلً وأعظم مِن أن يَعود في عقوبَنِه في الآخِرَة،

7/90٣١ عبدالله بن جعفر الحِمْيَرِيّ: بإسناده، عن محمّد بن الوليد، عن عبدالله بن بُكير، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله بن بُكير، قال: فقال هو: عبدالله (عبدالله) [عن قول الله عزّ وجلّ]: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ ﴾، قال: فقال هو: ﴿ وَيَغْفُوا عَن كَثِيرٍ ﴾. قال: فقال: وإنّ رَسولَ الله (منذ الله عن يُوبُ إلى الله عزّ وجلّ كلّ يوم سبعينَ مَرّةٍ مِن غير ذَنّبٍ ».

٧٩٥٣٢ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، [قال: سألت أبا عبدالله (طبهاند)] عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَاكَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ ﴾، قال: أرأيت ما أصابَ عليًا (طبهاند) وأهلَ بيته، هو بماكسَبَت أيديهم، وهم أهلُ طهارَةٍ معصومون؟ قال: وإنّ رسولَ الله (ملناه عليه والله عليه الله وبستَغْفِرُه في كلّ يومٍ وليلةٍ مائة مرّة من غير ذَنْبٍ، إنّ الله يخص أولياءه بالمَصائب ليأجُرَهُم عليها من غير ذَنْبٍه.

٨/٩٥٣٣ وقال الصادق (طب التلام): «لمّا أدخِلَ عليّ بن الحسين (طبه التلام) على يزيد نظر إليه، ثمّ قال له: يا عليّ ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ ﴾. فقال عليّ بن الحسين (طبه التلام): كلا، ما هذِه فينا، إنّما نزلت فينا: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلّا فِي كِتَابٍ مِّن قَبْلِ أَن نَّبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَىٰ اللهِ يَسِيرٌ \* فَنحن الله يَسِيرٌ \* فَلَا أَنْ مَن أُمِولِكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا ءَاتَاكُمْ ﴾ (أن قنحن الذين لاناسى على ما فاتنا من أمرِ الدُّنيا، ولا نفرتُ بما أوتيناه.

9/90٣٤ عن أبي حمزة، عن الأصبّغ بن أبي، عن ابن أبي عُمّير، عن منصور بن يونّس، عن أبي حمزة، عن الأصبّغ بن نباتة، عن أمير المؤمنين (عب السّلام) قال: «سَمِعتُه يقول: إنّي أُحَدِّثُكم بحديث بنبغي لكلَّ مُسلم أن يَعِيَهُ، ثمَّ أقبَل علينا، فقال: «ما عاقب الله عبداً مؤمِناً في هذه الدُنيا وعَفا عنه (١) إلاكان الله أجَلّ (١) وأمجَد وأجُود [من] أن يعود

٥ ـ الكافي ٢: ٢٢٣/٦.

٦ ـ قرب الإسناد: ٧٩.

٧ ـ تفسير القمى ٢: ٢٧٧.

٨ ـ تفسير القميّ ٢: ٣٧٧.

<sup>(</sup>١) الحديد ٥٧: ٢٢، ٢٣.

٩ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧٦.

<sup>(</sup>١) (وعفا عنه) ليس في المصدر.

٨٢٨ ...... البرهان في تفسير القرآن

في عقوبته يوم القيامة، وما سنَر الله على عبدٍ مؤمنٍ في هذه الدنيا وعَفا عنه إلَاكان الله أَجْوَد وأمجَد وأكرَم من أن يعودَ في عقوبته يوم القيامة، ثمّ قال: «وقد يَبْتَلي الله المؤمِنَ بالبَليَّةِ في بَدَنِه أو مالِه <sup>(٣)</sup> أو أهلِه، ثمّ تلا هذه الآية ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ ﴾ وحَثا بيَدِه ثلاثَ مرّات.

قوله تعالى:

#### وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ [ ٣٧ ]

١/٩٥٣٥ ـ قال: قال أبو جعفر (طبرالتلام): «من كظَم غَيْظاً، وهو يَقْدِر على إمضائِه، حَشا الله قلبَةُ أمناً وإيماناً يوم القيامة». قال: «ومَن ملَك نفسَه إذا رَغِبَ وإذا رَهِب وإذا غَضِبَ، حرّم الله جسَده على النار».

٢/٩٥٣٦ محمّد بن يعقوب: عن أبي عليّ الأشعري، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن ابن فَضّال، عن غالب ابن عثمان، عن عبدالله بن مُنذِر، عن الوَصافيّ، عن أبي جعفر اطبالتلام،، قال: «مَن كظَم غَيْظاً وهو يقدِر على إمضائه، حَشا الله قلبَه أَمْناً وإيماناً يوم القيامة».

قوله تعالى:

#### وَالَّذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ إِلَى قُولُهُ نِمَالَى ـ فَأَجْرُهُ عَلَىٰ اللهِ [ ٣٨ ـ ٤٠ ]

1/٩٥٣٧ - عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهِ مِنْ اَسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ ﴾، قال: في إقامة الإمام ﴿ وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ أي يقيّلون ما أيروابه ويُشاورون الإمام فيما يَحتاجون إليه من أمرِ دينِهم كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَىٰ الرَّسُولِ وَإِلَىٰ أَوْلِى الأَمْرِ مِنْهُمْ ﴾ (١).

وأمّا فوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ البَغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ﴾ بعني إذا بُغي عليهم هم يَنْتَصِرون، وهي رُخْصَة (١) صاحِبُها فيها بالخِيار، إن شاء فعَل، وإن شاء ترَك، ثمّ جزى ذلك، فقال تعالى: ﴿وَجَزَاوُا سَيُّثَةٍ سَيُّثَةٌ سَيَّتُةٌ

سورة الشورى آية ـ ٣٧ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧٧.

۲ \_ الكافي ۲: ۲۰/۷.

سورة الشوري آية ـ ۲۸ ـ ۲۰ ـ

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أحلم.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: أو ولده.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧٧.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٨٣

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الرخصة التي.

سورة الشوري (٤٣) ...... ٢٦٠

مُّثْلُهَا﴾ أي لا يتعدّى ولا يُجازي بأكثر ممّا فُعِل [به] ("، ثمّ فال تعالى: ﴿ لَهَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَىٰ اللهِ﴾.

لاقوله تعالى:

# وَلَمَنِ آنْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلٍ ـ إلى نوله تعالى ـ فَمَا لَهُ مِنْ سَبِيلِ [31-33]

1/٩٥٣٨ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن عليّ بن هِلال الأَحْمَسيّ، عن الحسّن بن وَهْب، عن جابر الجُعْفيّ، عن أبي جعفر (طبالتلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿وَلَمَنِ آنْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبيلٍ﴾، قال: «ذلك القائم (عبالتلام» إذا قام انتصّر من بني أميَّة ومِن المُكذّبينَ والنُصّاب».

٢/٩٥٣٩ محمد بن العباس، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمد السبّاري، عن محمد بن خالد، عن محمد بن عليّ الصّيْرَفيّ، عن محمد بن فُضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طبائتلام)، أنّه قرأ:
 وَتَرَىٰ الظَّالِمِينَ ﴾ آل محمّد حقَّهم ﴿لَمَّا رَأَوُ العَذَابِ ﴾ وعليٌّ هو العَذَاب ﴿ يَقُولُونَ هَلْ إِلَىٰ مَرَدُّ مِّن سَبِيلِ ﴾ يعني أنه سبّب العَذَاب، لأنه قسيمُ الجنّةِ والناره.

٣/٩٥٤٠ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السيّاريّ، عن البَرقيّ، عن محمّد بن أسلّم، عن أيوب البَرّاز، عن عَمرو بن شِمْر، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (طبالتلام)، قال: «قوله عزّ وجلّ: ﴿ خَاشِعِينَ مِنَ الذُّلِّ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيّ ﴾ يعني [إلى ] القائم (طبائتلام».

١٩٥٤١ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَتَرَيَّى الظَّالِينِينَ ﴾ الآلِ مَاحَمَدٍ حقَّهم ﴿ لَمَّا رَأَوُ العَذَابِ يَقُولُونَ هَلْ إِلَىٰ مَرَدَّ مِّن سَبِيلِ ﴾ أي إلى الدُنيا.

٥/٩٥٤٢ عن علي بن إبراهيم: أخبرنا جعفر بن أحمد، قال: حدّثنا عبدالكريم بن عبدالرّحيم، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي حمزة الثُمالِي، عن أبي جعفر (عبدائندم)، قال: سمِعتُه يقول: (﴿ وَلَمَنِ آنْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ ﴾ بعني القائم (عبدائندم) وأصحابه ﴿ فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبيلٍ ﴾ والقائم إذا قام

سورة الشوري آية ـ 11 ـ 21 ـ

<sup>(</sup>٣) في المصدر: لا تعتدي ولا تجازي بأكثر ممّا فعل بك.

١ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨/٥٤٩.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٥٠/١٩.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٠/٥٥٠.

<sup>1</sup> ـ تفسير القمى ١: ٢٧٧.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٢٧٨.

انتصَر من بني أمية ومِن المكذّبين والنُصّاب هو وأصحابه، وهو قول الله تبارك ونعالى: ﴿إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَىٰ الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الحَقَّ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ «.

ثمّ قال أيضاً: «قوله تعالى: ﴿ وَتَرَىٰ الظَّالِمِينَ ﴾ لآلِ محمّدٍ حقَّهم ﴿ لَمَّا رَأَوُ العَذَابِ ﴾ وعليُّ (عدالله) هو العَذَاب في هذا الوجه ﴿ يَقُولُونَ هَلْ إِلَىٰ مَرَدٌ مِّن سَبِيلٍ ﴾ فنُوالي علبًا (عدالله) ﴿ وَتَرَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَاشِعِينَ مِنَ الذَّلِ ﴾ لعلي ﴿ يَنظُرُونَ ﴾ إلى عليُ ﴿ مِن طَرْفِ خَفِي وَقَالَ اللَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يعني آل محمّد وشبعتَهم ﴿ إِنَّ الخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ القِيْمَةِ أَلَا إِنَّ الظَّالِمِينَ ﴾ لآلِ محمّد حقّهم ﴿ فِي وَسَبِعَتَهم ﴿ إِنَّ الخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ القِيْمَةِ أَلَا إِنَّ الظَّالِمِينَ ﴾ لآلِ محمّد حقّهم ﴿ فِي عَذَابٍ مُقِيمٍ ﴾ ، قال: والله يعني النصّاب الذين نصَبوا القداوة لأميرِ المؤمنين وذرّيته (عيم النهم) والمُكذّبين ﴿ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنْ أَوْلِيّاءَ يَنصُرُونَهُم مِّن دُونِ اللهِ وَمَن يُضْلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِن سَبِيلٍ ﴾ ه.

قوله تعالى:

#### يَهَبُ لِمَن يَّشَاءُ إِنَاثاً وَيَهَبُ لِمَن يَشَاءُ الذُّكُورَ \* أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذُكْرَاناً وَإِنَاثاً [ 21-٥٠ ]

١/٩٥٤٣ على بن إبراهيم، قال: في روابة أبي الجارود، عن أبي جعفر (مدانه)، في قوله تعالى: ﴿ يَهَبُ لِمَن يَشَاءُ الذُّكُورَ ﴾ يعني ليس معَهم أُنثى ﴿ أَوْ يُرَوِّجُهُمْ لَمَن يَشَاءُ الذُّكُورَ ﴾ يعني ليس معَهم أُنثى ﴿ أَوْ يُرَوِّجُهُمْ ذُكْرَاناً وَإِنَاناً ﴿ إِنَاناً أَنَانَا ﴾ أي يَهَبُهم جَميعاً لواحِدٍه.

السماعيل الرّازي، عن محمّد بن سعيد، أنّ بحيى بن أكفَ سأل موسى بن محمّد، عن مَسائِل وفيها: أخيرُنا عن قول السماعيل الرّازي، عن محمّد بن سعيد، أنّ بحيى بن أكفَ سأل موسى بن محمّد، عن مَسائِل وفيها: أخيرُنا عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوْ يُرَوَّجُهُمْ ذُكْرَاناً وَإِنَاثاً ﴾، فهل يُزَوِّجُ الله عِبادَه الذُكرانَ، وقد عاقب قوماً فعلوا ذلك؟ فسأل موسى أخاه أبا الحسن العسكري (عب ستلام)، وكان من جواب أبي الحسن (عب ستلام): «أمّا قوله تعالى: ﴿ أَوْ يُرَوَّجُهُمْ وَكُوناناً وَإِنَاثاً ﴾، فإنّ الله تبارك وتعالى يُزوِّجُ ذُكران المُطبعين إناناً من الحورِ العِين، وإناتَ المُطبعاتِ مِن النِساء (١) من ذُكرانِ المُطبعين، ومَعاذَ الله أن يكون الجَليلُ عنى ما لبَّستَ على نفسِك تَطلّباً للرُّخصَةِ لارتِكابِ المائم ﴿ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً \* يُضَاعَفُ لَهُ العَذَابُ يَوْمَ القِيْمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَاناً ﴾ (أي إن لم يَشُ».

سورة الشورى آية ـ ٥٠ ـ ٥٠ ـ ٥٠

١ - تفسير القمى ٢: ٢٧٨.

<sup>(</sup>١) (أي يهب لمن يشاء ذكراناً وإناثاً) ليس في المصدر.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الإنس.

<sup>(</sup>۲) الفرقان ۲۰: ۸۸، ۲۹.

٣/٩٥٤٥ قلت: الحديث ذكره الشيخ المفيد في كتاب (الإختصاص): [برويه محمّد بن عيسي بن عبيد البغدادي، عن] موسى بن محمّد بن عليّ بن موسى، سأله ببغداد في دار القطن، قال: قال موسى لأخيه أبي الحسن العسكريّ (مدالتلام): كتّب إلىّ يحيى بن أكتّم، يسألني عن عشر مسائل [أو تسعة، فدخلتُ على أخي، فقلتُ له: جُعلت فداك إنَّ ابن اكتُم كتَب إلى يسألني، عن مسائل ] أفتِيه فيها. فضحِك، ثمّ قال: «فهل أفتَيْنَهُ ،؟ قلتُ: لا. قال: «ولِمَ؟، قلتُ: لم أعرفُها. قال: «وما هي؟» قلت: كتب إلى: أخيِرْني عن قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ قَال الَّذِي عِندَه عِلْمٌ مِّنَ الكِتَابِ أَنَا ءَاتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتَدُّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ﴾ (١)، أنبيُّ الله عزّ وجلّ كان مُحناجاً إلى عِلم آصِف؟ واخبِرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَرَفَعَ أَبَوَيْهِ عَلَىٰ العَرْشِ وَخَرُّوا لَهُ سُجَّداً ﴾ (١)، أسجد يعقوب وولدُه

ليوسُف وهم أنبياء؟

وأخبِرني عن قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكُّ مُّمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسْئَلِ الَّذِينَ يَقْرُءُونَ الكِتَابَ مِن قَبْلِكَ﴾ "، مَن المُخاطَب بالآية؟ فإن كان المُخاطَب رسول الله (صلّ الله والد)، أليس قد شَكَ فيما أُنزِل [إليه]؟ وإن كان المُخاطَب به غيرُه، فعَلى غيره إذن أُنزِل التُّرآن.

وأخبِرني عن قول الله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَامٌ وَالبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللهِ ﴾ (''، ما هذه الأبحُر وأين هي؟

وأخبِرني عن فول الله تعالى: ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ الْأَنْفُسُ وَتَلَذُّ الْأَعْيُنُ﴾ (°)، فاشتَهَت نفسُ آدَم البُرّ فأكل وأطعم، فكيف عوقِبا فيها [على ما تشتهي الأنفس]؟

وأخبِرني عن قول الله تعالى: ﴿ أَوْ يُرَوِّجُهُمْ ذُكْرُاناً وَإِنَّانَا ﴾ ، فهل زوّج الله عبادَه الذُّكرانَ، وقد عاقَب الله , قوماً فعَلوا ذلك؟

وأخبِرني عن شَهادةِ المرأة جازَت وحدَها، وقد قالِ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَشْهِدُوا ذُوي عَدْلٍ مَّنكُمْ ﴾ (٢٠؟ وأخبِرني عن الخُنثي وقولِ عليِّ فيها: تورَّتْ الخُنثي من المُبال (\*\*، من يَنْظُر إذا بال؟ وشهادَةِ الجارّ لنفسِه لا تُقبَل، مع أنَّه عسى أن يكونَ رجُلاً وقد نظَر إليه النِساء، وهذا ما لا يَحِلُّ فكيف هذا؟

وأخبِرني عن رجُلٍ أنى قطيعَ غنّم، فرأى الرّاعي يَنزو على شاةٍ منها، فلمّا بصَر بصاحِبها خلّى سبيلَها،

۲ ـ الإختصاص: ۹۱.

<sup>(</sup>١) النمل ۲۷: ٤٠.

<sup>(</sup>۲) يوسف ۱۲: ۱۰۰.

<sup>(</sup>۳) يونس ۱۰: ۹۶.

<sup>(</sup>٤) لقمان ۲۱: ۲۷.

<sup>(</sup>٥) الزخرف ٤٣: ٧١.

<sup>(</sup>٦) الطلاق ٦٥: ٢.

<sup>(</sup>٧) المبال: مخرج البول. «المعجم الوسيط ١: ٧٧».

فانسابت بين الغنّم، لا يعرِف الرّاعي أيّها كانت، ولا يعرِف صاحبُها أيّها يذبّح؟

وأخبِرني عن قول عليَّ لابن جُرموز: بَشِّر قاتِلَ ابن صَفِيَّة بالنار. فلِمَ لم يقتُله وهو إمام، ومَن ترَك حَدّاً من حدودِ الله فقد كفّر إلّا مِن عِلَة؟

وأخبِرني عن صلاةِ الفَّجْرِ، لِمَ يُجهَر فيها بالقراءة وهي من صَلاة النّهار، وإنّما يُجهَر في صلاة الليل؟

وأخبِرني عنه لم قتَل أهلَ صِفَين وأمَر بذلك مُقبلين ومُدبرين، وأجهَز (^) على جريحِهم، ويوم الجمَل غيّر حُكمه، لم يقتُل من جَريحهم، ولا مَن دخَل داراً، ولم يُجهِز (^) على جَريحِهم، ولم يأثر بذلك، ومَن ألقى سيفَه آمنَه، لِمَ فعَل ذلك؟ فإنكان الأوّل صَواباً،كان الثاني خطأً.

فقال (طهالتلام): الكتُب، قلتُ: وما أكتُب؟ قال: وأكتُب: بسم الله الرّحمن الرّحيم، وأنت فألهَمك الله الرّشد، ألقاني كتابك بما امتحنتنا به من تَعنّتِك، لتّجِدَ إلى الطّعنِ سبيلاً إن قصّرنا فيها، والله بُكافئك على نبّتك، فقد شرّحنا مسائلك، فأصغ إليها سمعتك، وذلّل لها فهمَك، واشغَل بها قلبَك، فقد ألزمتك الحُجّة والسلام.

سألتَ عن قولِ الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿قَالَ اللّذِي عِندَه عِلْمٌ مِّنَ الكِتَابِ﴾، فهو آصِف بن بَرخيا، ولم يعجِز سُلَيمان عن معرفة ما عرّف، ولكِن أحبّ أن يعرَّفَ أمّتَه من الجِنّ والإنْسِ أنّه الحُجّة من بَعدِهِ، وذلك من عِلم سُليمان، أودَعَه آصِف بأمر الله، ففهمه الله ذلك لئلا بُختَلف في إمامته ودَلالته، كما فهم سُليمان في حياة داود لتُعرَف إمامَتُه ونبوّته من بعده لتأكيد الحُجّة على الخَلْق.

وأمّا سجودٌ يعقوبَ ووُلدِه، فإنّ السّجودَ لم يَكُن ليوسُف، كما أنّ السّجود مِن الملائكة لم يَكُن لآدَم، وإنّما كان منهم طاعةً لله وتحيةً لآدَم، فسجَد يعقوبُ ووُلد، شُكراً لله باجتماع شَمْلِهم، أَلَمْ تَرَ أُنّه يقولُ في شُكرِه في ذلك الوقت: ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ المُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ﴾ (١٠٠) إلى آخر الآية.

وأمّا قوله تعالى: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكُ هُمّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسْتَلِ الَّذِينَ يَقْرَءُونَ الكِتَابَ مِن قَبْلِكَ ﴾، فإنّ الشخاطَب في ذلك رَسول الله (سنن الله عبواله)، ولم يَكُنْ في شَكُ ممّا أنزِلَ إليه، ولكن قالتِ الجَهَلةُ: كيف لم يَبعَثِ اللله نبيّاً من مَلائكتِه؟ أم كيفَ لم يفرّق ببنه وبين خَلْقِه بالاستِغناء عن المأكلِ والمَشْرَب والمَشْي في الأسواق؟ فأوحى الله إلى نبيّه (سنن الحبهلةِ، هل بعث الله الله إلى نبيّه (سنن عبوائه): ﴿ فَسْتَلِ الَّذِينَ يَقْرَءُونَ الكِتَابَ مِن قَبْلِكَ ﴾ نفحص بمَحضر من الجهلةِ، هل بعث الله رسولاً قبلك إلّا وهو يأكل ويشرَب، ويَمشي في الأسواق، ولك بهم أسْوَة، وإنّما قال: ﴿ إِنْ كُنْتَ فِي شَكّ ﴾ ، ولم يكن، ولكن للنَّصَفَة، كما قال تعالى: ﴿ فَقُلْ تَعَالُوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَيْسَاءَنَا وَيْسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ يَكِن، ولكن للنَّصَفَة، كما قال تعالى: ﴿ فَقُلْ تَعَالُوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَيْسَاءَنَا وَيْسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ يَكُن، ولم يكون للنَّصَفَة، كما قال تعالى: ﴿ فَقُلْ تَعَالُوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَيْسَاءَنَا وَيْسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ عَنْ ولك بهم أَسْوَة، وإنّما قال: يكون يجوزان للمُباهلة. يكن، ولكن للنَّصَفَة، كما قال تعالى: ﴿ فَقُلْ تَعَالُوا نَدْعُ أَبْنَاءَكُمْ وَيْسَاءَنَا وَيْسَاءَكُمْ لَم وَلْنَهُ عَلَى الكَاذِبِينَ ﴾ (١٠٠)، ولو قال: نبتَهِل فنجعَل لعنة الله عليكم لم يكونا يجوزان للمُباهلة. وقد عَلِم الله أنّ نبيّه مؤدً عنه رسالته وما هو من الكاذبين، وكذلك عرّف النبيّ (منه عدواته) أنّه صادِقٌ فيما يقول؛

<sup>(</sup>٨) في المصدر: أجاز.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: يجز.

<sup>(</sup>۱۰) يُوسف ۱۲: ۱۰۱.

<sup>(</sup>۱۱) آل عمران ۲: ۱۱.

سورة الشوري (٤٢) ...... ٨٣٣

ولكِنْ أَحَبُ أَن يُنصِفَهم من تَفسِه.

وأمّا قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَثَلامٌ وَالبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَغَدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا تَفِدَتُ كَلِمَاتُ اللهِ ﴾، فهو كذلك، لو أنّ أشجارَ الدُنيا أقلامٌ، والبحر مِداد، يمدّه سبعة أبحر حتى فجّرت الأرض عيوناً، فغرِق أصحابُ الطوفان (١٢٠)، لنفِدَت قبل أن تنفّد كلماتُ الله عزّ وجلّ، وهي عينُ الكِبريت، وعينُ البَمن، وعينُ برهوت، وعينُ الطبريّة، وحَمَّة ماسبذان وتُدعى المنيات، وحَمَّة إفريقية وتدعى بسلان، وعين باحروان (١٣٠). ونحن الكلمات التي لا تُدرَك فضائِلنا ولا تُستَقصى.

وأمّا الجنّة ففيها من المأكل والمَشْرَب والمَلاهي والمَلابس ما تشتّهي الأنفُس وتلذّ الأعينُ، وأباح الله ذلك كلّه لآدم، والشجّرةُ الّتي نهى الله عنها آدَم وزوجَته أن يأكُلامنها شجّرةُ الحسّد، عَهِد إليهما أن لا ينظرا إلى من فضّل الله عليهما وعلى كلّ خَلائقِه بعين الحسّد، فنّسِيّ ونظر بعّين الحسّد، ولم يّجد له عَزْماً.

وأمّا فوله تعالى: ﴿ أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذُكْرَاناً وَإِنَاثاً﴾، فإنّ الله تبارك وتعالى يزوّج ذُكرانَ المُطيعين إناثاً من الحور، ومَعاذ الله أن يكون عنى الجليل ما لبَّستَ على نفسِك، تطلُب الرّخص لارتِكاب الماّئم ﴿ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً \* يُضَاعَفُ لَهُ العَذَابُ يَوْمَ القِيْمَةِ وَيَخْلُذُ فِيهِ مُهَاناً ﴾ (١٤) إن لم يَتُب.

وأمّا قولُ عليَّ (عليه النه م): بَشُرٌ قاتِلَ ابنِ صَفيّة بالنار؛ لقولِ رَسولِ الله (منزاة عبدراله) له: بشُرّة بالنارَ، وكان مِمّن خرَج يوم النّهروان، ولم يقتُله أميرٌ المؤمنين (عباشتهم) بالبَصْرة، لأنّه عَلِم أنّه يُقتَل في فِتنَةِ النّهْرَوان.

وأمّا قولك: علي (علم النهم) قتل أهل صِفَين مُقبِلين ومُديوين وأجاز على جريجهم، ويوم الجمّل لم يُتبِع مُولِياً، ولم يُجهِز على جريح، ومن ألقى سيفَه آمنه، ومن دخل داره آمنه، فإن أهل الجمّل قبِل إمامهم ولم يَكُن [لهم] فِنَه يرجِعون إليها، وإنّما رجّع القومُ إلى متازِلهم غير مُحاربين ولا مُحتالين ولا مُتجَسِّسين ولا مُنابزين، وقد رَضُوا بالكفّ عنهم، فكان الحُكْمُ رَفعَ السيفِ عنهم والكفّف عنهم إقالم يُطلُبوا عليه أعواناً. وأهل صفّين يَرجِعون إلى فِنَه مُستَعدة ق، وإمام لهم مُنتصب بجمع لهم السلاح مِن الدُروع والرّماح والسيوف، ويستَعد لهم العَطاء، ويُهيء لهم الأنزال (٥٠٠)، ويتفقّد جريحهم، ويجبُر كسيرهم، ويُداوي جريحهم، ويحمِلُ رِجلتَهم، ويكسو حاسِرَهم، ويردُهم فيرجِعون إلى مُحاربتهم وقِتالهم، لا يُساوى بين الفريقين [في الحكم]، ولولا علي (علماتهم) وحُكمه لأهلٍ ومُقين والجمَل لما عُرِف الحُكْمُ في عُصَاةِ أهلِ التَوحيد، لكنّه شرَح ذلك لهم، فمن رَغِبَ عنه يُعرَض على السّيف أو يتوب عن ذلك.

وأمّا شهادة المرأة الّني جازت وحدَها، فهي الفابلة، جائِز شهادَتها مع الرّضا، وإن لم يَكُن رِضاً فلا أقلّ من امرأتَين تقومُ مع المرأة مَمّام الرّجُلِ للضرورة، لأنّ الرجُلَ لا يُمكِنه أن يقومَ مقامَهُما، فإن كانت وحدَها قُبِل مع

<sup>(</sup>١٢) في البحار ٥٠: ١٦٦: كما انفجرت في الطوفان.

<sup>(</sup>١٣) في المصدر زيادة: وبحر بحر.

<sup>(</sup>۱٤) الفرقان ٢٥: ٨٨و ٦٩.

<sup>(</sup>١٥) أي الأرزاق.

٨٣٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

يمينها.

وأمّا قول عليّ (على الشهر) في الخُنثي: إنّه يورَثُ من المَبال؛ فهو كما قال، وينظُر إليه قومٌ عدول، فيأخُذ كلّ واحِدٍ منهم مِرآةً، فيقوم الخُنثي خَلْفَهم عُرياناً، وينظُرون في المِرآة، فيرَونَ الشبَح، فيحكمون عليه.

وأمّا الرجل الذي قد نظر إلى الرّاعي قد نزا على شاقٍ، فإنْ عرّفها ذَبّحَها وأحرّقها، وإنْ لم يكن يَعرِفها قسّمها ينِصْفَين وساهَم بينهما، فإن وقع السّهم على أحدِ النِصْفَين فقد نجا الآخر، ثمّ بفرّق الذي وقع فيه السّهم بنِصْفَين ويُقرع بينهما، ويُقرع بينهما، فإنْ وقع على أحدِ النِصْفَين نجا النِصفُ الآخر، فلا يزال كذلك حتى يبقى اثنتان فيُقرع بينهما، فأيّهما وقع السّهمُ لها تُذبّح وتُحرّق، وقد نجَت سائِرُها.

وأمّا صلاة الفَجْر والجَهْر بالفراءة، لأن النبيّ (ملّن الدعيه والديّن) كان يُعَلَّس بها، فقراءتها من الليل. وقد أنبأتُك بجميع ما سألتَنا، فاعلَم ذلك تولّى الله حِفظَك، والحمدُ لله ربّ العالمين،

قوله تعالى:

# وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْياً أَوْ مِنْ وَرَآيٍ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً قَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيٍّ حَكِيمٌ [ ٥٦ ]

1/9019 - ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسّن القطّان، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى، عن بَكُر بن عبدالله ابن حبيب، قال: حدّثني محمّد بن الحسن بن عبدالعزيز الأحدّب البن حبيب، قال: حدّثني أحمد بن يعقوب بن عظّر، قال: حدّثنا طلّحة بن زيد (1) عن عُبَيدالله بن عُبَيد، عن أبي معمّر الجنديسابوري، قال: وجَدتُ في كتاب أبي بخطّه حدّثنا طلّحة بن زيد (1) عن عُبَيدالله بن عُبَيد، عن أبي معمّر السّعدائي: أن رجلاً أتى أمير المؤمنين أعيد المبري و كرّ حديث السّاك إلى أن قال فقال أمير المؤمنين (عدالتلام) له: وأمّا فوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشّرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ الله إلّا وَحْيا أَوْ مِنْ وَرَايٍ حِجَابٍ ﴾ ، ما ينبَغي لبسّرٍ أن يُكلّمهُ الله إلّا وحياً أوْ مِنْ وَرَايٍ حِجَابٍ ﴾ ، ما ينبَغي لبسّرٍ أن يُكلّمهُ الله إلّا وحياً وعالى عُلوّاً كبيراً، وليس بكائِن إلّا من وراء حِجابٍ، أو بُرسِلَ رَسُولاً فيُوحي بإذنه ما يشاء [كذلك] قال الله تبارك وتعالى عُلوّاً كبيراً، قد كان الرّسول يُوحى إليه من رُسلِ السّماء، فيبلّغ رُسُلُ السّماء رُسُلُ الأرض، وقد كان الكلامُ بين رُسُلِ الأرض وبينَه مِن خير أن يُرْسِلَ بالكلام مع رُسُلِ أهل السّماء.

وقد قال رسول الله (منزاله على وآله): يا جَبْرَئيل، على رأيتَ ربّك؟ فقال (علمات لام): إنّ ربّي لا يُرى. فقال رسول الله (منزاله عليه وآله): و [من] أين يأخُذه إسرافيل؟ قال: يأخُذه من إسرافيل. فقال: و [من] أين يأخُذه إسرافيل؟ قال: يأخُذه من من مَلَكٍ فَوْقَهُ من الرّوحانيّين. فقال: فَمِنْ أَينَ يَاخُذه ذلك المَلَك؟ قال: يُقذَف في قلبه قَذْفاً. فهذا وَحْيّ، وهوكلامٌ

سورة الشوري آية ـ 01 ـ

١ ـ التوحيد: ٢٦١/٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يزيد.

الله عزّ وجلّ، وكلامُ الله ليس بنَحْوِ واحِدٍ، مِنهُ ما كلّم الله به الرُّسُلَ، ومنه ما قَذَفَه في قُلوبهم، ومنه رُوْيا يُربها الرُّسُلَ، ومنه وَحْيُّ وتَنْزِيلٌ يُتْلَى ويُقرّاً، فهو كلامُ الله، فاكتَفِ بما وصَفْتُ لك من كلامِ الله، فإنّ معنى كلامَ الله ليس بنحوٍ واحِدٍ، فإنّ منه ما يُبلِّغُ رُسُلُ السَّماءِ رُسُلَ الأرضِ». فقال: فرَّجْتَ عنّي فرَّج الله عنك (۱).

7/90٤٧ - سعد بن عبدالله: عن إبراهيم بن هاشم، عن محمّد بن خالد البَرْقِيّ، عن محمّد بن سِنان، وغيره، عن عبدالله بن سِنان، قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله (صولُ الله (صفنه عبدواله): لقد أسرى بي ربّي عزّ وجلً، وأوحى إليّ من وراء حجابٍ ما أوحى، وكلّمني بماكلّمني (١)، وكان ممّاكلّمني به أن قال: يا محمّد، [إنّي] أنا الله لا إله إلّا أنا المقلّق القُدُّوسُ السّلامُ المُوّمِنُ المُهَيْمِنُ الله إلّا أنا المقلّق المقلّق السّلامُ المُوّمِنُ الرّحيم، إنّي أنا الله لا إله إلّا أنا المقلّق المسورُ، لي الأسماءُ الحسنى، العزيزُ الجبّار المتكبّرُ شبحانَ الله عمّا يُشرِكون، إنّي أنا الله لا إله إلّا أنا] الخالِقُ البارِئُ المصورُ، لي الأسماءُ الحُسنَى، يُسبّح لى ما في السّماوات وما في الأرض، وأنا العزيزُ الحكيمُ.

يا محمّد، إنّي أنا الله لا إله إلّا أنا الأوّل فلا شيء قبلي، وأنا الآخِرُ فلا شيء بعدي، وأنا الظاهِرُ فلا شيء فَوقي، وأنا الباطِنُ فلا شيء دوني، وأنا الله لا إله إلّا أنا بكُلّ شيء عليم.

يا محمّد، عليّ أوّل من آخُذ ميثاقه من الأئمة. يا محمّد، عليّ آخِر من أقبِض روحه من الأثمّة، وهو الدّابّة الّتي تُكلّم الناس ("). يا محمّد، عليّ أظهِرُه على جَميع ما أُوحِيه إليك، ليس لكَ أن تكتُمَ منه شيئاً. يا محمّد، أبطِنه الّذي أسرَرتُه إليك، فليس فيما بيني وبينك سِرّ دونه. يا محمّد، عليّ ما خَلقتُ مِن حَرامٍ وحَلالٍ عليمٌ به».

٣/٩٥٤٨ - المُفيد: في حديث مسائل عبدالله بن سَكَام لرَّسبولِ الله (منزالة عليه والد)، قالَ له: يا محمّد، فأخيرني، كلّمك الله فَيُلاً؟ قال: دما لِعَبدٍ أن يُكَلِّمه الله إلّا وَحْباً أو مِن وراء بِحَجابٍ،. قال: صدَقْتَ با محمّد.

\$19059 عليّ بن إبراهيم: في معنى الآية، قال: وَحْيُ مُشَافَهةٍ منه، ووَحْيُ إلهامٍ، وهو الّذي يقّعُ في القَلْبِ أو مِن وَراءِ حِجاب، كما كلّم الله نبيّه (منزله عبدراله) وكما كلّم الله مولسي (عبدائله) من النار، أو يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء، قال: وَحْيُ مُشافَهةٍ يعني إلى الناس.

گ قوله تعالى:

#### وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَذْرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: وحللت عني عقدة، فعظم الله أجرك يا أمير المؤمنين.

٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٣٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بماكلم به.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: تكلمهم.

٣ ـ الاختصاص: ٤٣.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧٩.

البرهان في تفسير القرآن

### الإيْمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهْدِى بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُستَقِيم صِرَاطِ اللهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِي ٱلسَّمْوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ أَلَا إِلَىٰ اللهِ تَصِيرُ الأَمُورُ [ ٥٣ - ٥٣ ]

• ١/٩٥٥ ـ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّصْر ابن سُوَيد، عن يحيى الحلبي، عن أبي الصِّبّاح الكِناني، عن أبي يصير، قال: سألت أبا عبدالله (عليه المنام) عن قول الله عزِّ وجلِّ: ﴿ وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا الإِيْمَانُ ﴾، قال: وخَلقٌ من خَلقِ الله عزّ وجلّ، أعظم من جَبْرَئيل ومبكائيل، كان مع رسول الله (سنزاه عليه وآله) يُخبِره ويُسَدُّدهُ، وهو مع الأثمّة من بعده».

ورواه سعد بن عبدالله في (بصائر الدرجات)، قال: حدّثني أحمد بن محمّد بن عيسي، عن الحسين بن سعيد، ومحمّد بن خالد البَرْقيّ، عن النَّصْر بن سُوَيد، عن يحيى بن عِمران الحَلَبيّ، عن أبي الصّباح الكِنانيّ، عن أبى بصير، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا ﴾، وساقَ الحديثَ بعَينِه <sup>(١)</sup>.

٢/٩٥٥١ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن عليّ بن أسباط،عن أسباط بن سالم، قال: سأله رجل من أهل هِيت وأنا حاضِر، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَاكِي، فقال: همنذ أنزَل الله عزّ وجلّ ذلك الروح على محمّد (ملن فعله واله) ما صَعِد [إلى] السَّماء، وإنّه لَفِيناء.

٣/٩٥٥٢ عن محمّد بن يجيي، عن عِمران بن موسى، عن موسى بن جعفر، عن عليّ بن أسباط، عن محمّد بن الفُضَيل، عن أبي حمزة، قال: سألت أبا عبد الله اعد الله) عن العلم، هو شيء (١) يتعلّمه العالم من أفواه الرجال، أم في الكتاب عندكم تقرءونه فتُعلِّمون منه؟ قال: والأمرُ أعظَم من ذلك وأوجّب، أما سمعت قـول الله عزُّ وجلَّ: ﴿ وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَذْرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا الإيْمَانُ ﴾ ٤.

ثمّ قال: دأيّ شيء يقول أصحابُك في هذه الآية؟ أيُقِرُون أنّه كان في حالٍ ما يدري ما الكِتابُ ولا الإيمان،؟ فقلت: لا أدري ـ جُعِلتُ فِداك ـ ما يقولون. فقال: وبلي، قد كان في حالٍ لا يَدري ما الكِتابُ ولا الإيمانُ حتّى بعَث الله عزَّ وجلَّ الرَّوحَ الَّتِي ذَكِّر في الكِتاب، فلمَّا أوحاها إليه عَلِم بها العِلمَ والفَّهْمَ، وهـي الرّوحُ الّـتي يُـعطيها

سورة الشوري آية ـ ٥٢ ـ ٥٣ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱/۲۱٤.

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: ٢.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۲۱۵.

٣ ـ الكافي ١: ١٥/٢١٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أهو علم.

سورة الشوري (٤٢) ...... ....... ..... ٨٣٧

الله عزّ وجلّ من شاء، فإذا أعطاها عَبْداً علّمه الفّهم؟.

ورواه سعد بن عبدالله في (بَصائر الدَّرَجَات): عن عِمران بن موسى، عن موسى بن جعفر بـن وَهْبِ البَغْداديّ، عن ابن أسباط، عـن مـحمّد بـن الفُـضَيل الصَّيْرَفيّ، عـن أبـي حـمزة النُّمـاليّ، قـال: سألتُ أبـا عبدالله (عبهاتـلام): عن العِلم، وساق الحديث بعينه بتغيير يسبرٍ (١).

2/۹۵۵۳ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بَكْر بن صالح، عن القاسم بن بُرَيد، عن أبي عَمْرو الزُّبَيْرِيّ، عن أبي عبدالله (مب الندم)، قال: «قال تعالى في نبيّه (ملّن الله عليه وآله): ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُستَقِيمٍ ﴾، يقول: تدعو».

0/9001 معد بن عبدالله: عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن بُكير، عن رُرارة، عن أبي جعفر (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا مَاكُنْتَ تَدْرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا الإَيْمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهْدِى بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾، قال: «لقد أنزَل الله عزّ وجلّ ذلك الرّوح على نبيّه (صنّناه عبدوله)، وما صَعِد إلى السَّماءِ منذُ أُنزِل، وإنّه لَفِينا».

محمد بن إسماعيل بن بَزيع، عن منصور بن يونس، عن أجمد بن إحمد بن محمد بن عيسى، عن عليّ بن حديد، ومحمد بن إسماعيل بن بَزيع، عن منصور بن يونس، عن أبي بصير، وأبي الصَّبّاح الكِنانيّ، قالا: قلنا لأبي عبدالله (مدانهم): جَعَلنا الله فِداكَ، قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا الْكِتَابُ وَلا الإيْمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ تُوراً نَهْدِى بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُستَقِيمٍ ﴾، قال: «يا أبا وكل الإيْمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ تُوراً نَهْدِى بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُستَقِيمٍ ﴾، قال: «يا أبا محمد، الرُوحُ خَلْقُ أعظمُ من جَبْرَئيل وميكائيل، كان مع راسول الله (منزط عبدراله) يُخيِرُه ويُسَدِّدُه، وهو مع الأئمة (عليم النلام) يخبُرُهم ويُسَدِّدُهم).

٧/٩٥٥٦ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إيراهيم بن محمد، عن عليّ بن هلال، عن الحسن بن وهب العبيّ، عن جابر الجُعْفيّ، عن أبي جعفر (عبدائنه) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً نَهْدِى بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا﴾، قال: «ذاك علىّ بن أبي طالب (عبدائنهم)».

٨/٩٥٥٧ محمّد بن الحسن الصَفّار: عن عبدالله بن عامر، عن أبي عبدالله البَرْقيّ، عن الحسين (١) بن عُثمان، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عبدالندم)، قال: وقوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ

<sup>(</sup>٢) مختصر بصائر الدرجات: ٣.

٤ ـ الكافي ٥: ١/١٣.

٥ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٣.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٥٠/٢١.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ١٥٥/٢٢.

٨ ـ بصائر الدرجات: ٩٨/٥.

<sup>(</sup>١) في النسخ: الحسن.

صِرَاطٍ مُستَقِيمٍ ﴾، إنَّك لتأمُّر بولاية عليّ (عبه النهم) وتدعو إليها، وهو الصِراطُ المُستَقيم).

٩/٩٥٥٨ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا جعفر بن أحمد، قال: حدّثنا عبدالكريم بن عبدالرحيم، قال: حدّثنا عبدالكريم بن عبدالرحيم، قال: حدّثنا محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، في قولِ الله لنبيّه (صلّناله عليه وآله): ﴿ مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا الإِيْمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُوراً ﴾: «يعني عليّاً (عبدالتلام)، وعليّ هو النور، فقال: ﴿ فَقَالَ: وَهُو مِنْ نَشَاهُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ يعني عليّاً (عبدالتلام)، هدى به من هدى من خلقِه.

١٠/٩٥٥٩ منم قال عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُستَقِيمٍ ﴾: أي تَدعو إلى الله الشَّمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ أَلَا إِلَىٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ مُورُ ﴾ .

11/907۰ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدَّ ثني محمّد بن هَمَام، قال: حدَّ ثنا سعد بن محمّد، عن عَبّاد بن يعقوب، عن عبدالله بن الهيَّشَم، عن الصَّلْت بن الحُرّ، قال: كنتُ جالِساً مع زَيد بن عليّ (طبالتلام)، فقرأ: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُستَقِيمٍ ﴾ [قال:] هَدى الناسَ وربُّ الكَعْبَةِ إلى عليّ (طبالتلام)، ضَلَّ عنه مَن ضَلَّ، واهتَدى مَنِ اهتَدى مَنِ اهتَدى.

۱۲/۹۵۹۱ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين، عن النَّضر، عن النَّضر، عن النَّضر، عن القاسم بن سُلَيمان، عن أبي مَرْيَم الأنصاري عن أبي عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: سمِعتُه يقول: ووقّع مُصْحَفٌ في البَحْرِ فوجَدو، قد ذَهَب ما فيه إلا هذه الآية ﴿ أَلَا إِلَىٰ اللهِ تَصِيرُ الأُمُورُ ﴾ ،

٩ ـ تفسير القمى ٢: ٢٧٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: من شيء.

۱۰ ـ تفسير القمي ۲: ۲۸۰.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أي حجة الله.

١١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٠

۱۲ ـ الكافي ۲: ۱۸/٤٦٢.

### المُسْتَدرك

### (سُورةُ الشوري)

قوله تعالى:

### وَمَا عِنْدَ اللهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَلَىٰ رَبُّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ [٣٦]

احمد بن محمد بن خالد البَرْقي، في (المحاسن): عن الحسن بن يَزيد النَّوْفَلي، عن إسماعيل بن أبي زياد السّكوني، عن أبي عبدالله، عن آبائه (ميهم التلام)، قال: وقال رسول الله (سنن الدعله والد): من أحَبُ أن يَعْلَمَ ما لَهُ عِنْدُ اللهِ عَنْدُهُ ما لِلهِ عِنْدُهُ.
 اللهِ، فَلْيَعْلَم ما لِلهِ عِنْدُهُ.

مراقية تكوية رسي

## ٤

مرار تنحیقات کا پیتو بر عامق پرسادی مراز تنحیقات کا پیتو بر عامق پرسادی

# سورَة الزُّخُرُف

### فضلها

1/٩٥٦٢ مابن بابويه: بإسناده، عن أبي بصبر، عن أبي جعفر (طبهائنلام)، قال: «من أَدْمَنَ قِراءةَ حَم الرُّخُرُف، آمنه الله في قَبْرِه من هَوامَّ الأرضِ، وضَغْطَةِ القَبْر، حتَى يَقِفَ بين يَدَيِ الله عزَّ وجلّ، ثمّ جاءت حتّى تُدخِلَه الجَنّة [بأمرِ الله تبارك وتعالى]».

٢/٩٥٦٣ - ومن (خَواصَ القرآن): رُوي عن رسول الله (صنينة على والد) أنّه قال: ومن قرأ هذه السورة كان مِمَّن يُقال له يوم القيامة: يا عِبادَ اللهِ، لا خَوفٌ عليكُم ولا أنتُم تحرُّنون. ومن كتبها وشَرِبها لم يَحْتَج إلى دَواءٍ يُصيبُه لِمرَضٍ، وإذا رُشَّ بمائِها مَصروعٌ أَفاقَ من صَرْعَتِه، واحتَرَق شَيطانُه، بإذنِ الله تعالى.

مرزخت تكوية زرون وسدوى

#### قوله تعالى:

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمُنِ آلرَّحِيمِ حم \* وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ \* إِنَّا جَعَلْنُهُ قُرْءَاناً عَرَبِيّاً لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ \* وَإِنَّهُ فِي أُمِّ آلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ [١-٤]

تقدّم معنى حم في أوّل سورة المؤمن (١).

1/٩٥٦٤ - عليّ بن إبراهيم: ﴿ حمَّ﴾ حروف من اسم الله <sup>(١)</sup> الأعظم ﴿ وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ﴾ يعني القرآن الواضِح ﴿ إِنَّا جَعَلْنُهُ قُرْءَاناً عَرَبِيّاً لَّعَلِّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾

قال قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمُّ ٱلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَقَلِقُ حَكِيمٌ ﴾ بعني أمير المؤمنين (طبهندم) مكتوبٌ في الفاتحة (")، في قوله تعالى: ﴿ أَهْدِنَا الصّراطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ (")، قال أبو عبدالله (مباشلام): «هو أميرُ المؤمنين (مدات عبد)».

٢/٩٥٦٥ عليّ بن إبراهيم: حدّثني أبي، عن حَمّاد، عن أبي عبدالله اعبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ الصّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ (١)، قال: وهو أمير المؤمنين (صارت الله عبد) ومعرفته، والدّليل على أنّه أمير المؤمنين قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمّ آلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِي حَكِيمٌ ﴾ ٤.

سورة الزخرف آية ـ ١ ـ ٤ ـ

<sup>(</sup>١) تقدُّم في الحديث (١) من تفسير الآيتين (١، ٢) من سورة المؤمن.

۱ . تفسير القمى ۲: ۲۸۰.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حرف من الاسم.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الحمد.

<sup>(</sup>۲) الفاتحة ۱: ۱.

۲ ـ تفسير القمي ۱: ۲۸.

<sup>(</sup>١) الفاتحة ١: ٦.

٣/٩٥٦٦ محمد بن العبّاس: عن أحمد بن إدريس، عن عبدالله بن محمّد بن عيسى، عن موسى بن القاسم، عن موسى بن القاسم، عن محمّد بن عليّ بن جعفر، قال: سَمِعتُ الرّضا (عبدالله) وهو يقول: اقال أبو عبدالله (١) (عبدالله)، وقد تَلا هذه الآية: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ ٱلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾، قال: عليّ بن أبي طالب (عبدالله)».

٤/٩٥٦٧ ـ ورُوي عنه أنه (عبدات لام) سُئل: أين ذُكِر عليُّ بن أبي طالب (عبدائتلام) في أمَّ الكتاب؟ فقال: وفي قوله سبحانه وتعالى: ﴿ آهٰدِنَا الصَّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ (١) وهو على (عبدالتلام)».

الطَفاويّ، عن عليّ بن إسماعيل المِيثَميّ، عن عباس الصائغ، عن سَعْد الإسكاف، عن الأصبَغ بن تُبانة، قال: الطَفاويّ، عن عليّ بن إسماعيل المِيثَميّ، عن عباس الصائغ، عن سَعْد الإسكاف، عن الأصبَغ بن تُبانة، قال: خرَجنا مع أمير المؤمنين (مبه النه) حتى انتهينا إلى صَعْصَعة بن صَوْحانَ (زجه الله)، فإذا هو على فراشِه، فلمّا رأى عليّاً (مبه النه)، خفّ له، فقال له (ماوات الله عله): ولا تُتَّخِذنَّ زيارَتَنا فَخُراً على قَومِك». قال: لا يا أمير المؤمنين، ولكن ذُخْراً وأجْراً، فقال له: «والله ماكنتُ عَلِمتُك إلّا خَفيفَ المَوْنة، كثير المَعُونة». فقال صَعْصَعة: وأنتَ والله \_ يا أمير المؤمنين - ما عَلِمْتُك إلّا أنك بالله لَعَلِيم، وأنّ الله في عَيْنِكَ لعَظيم، وأنّك في كتابِ الله لعليّ حكيمً، وأنّك المؤمنين لرؤوفٌ رحيم.

7/4079 وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد بن يحيى، عن إبراهيم بن هاشم، عن عليّ بن مَعْبَد، عن واصِل بن سُليمان، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: دلما صُرع زَيد بن صَوْحان يوم الجمّل، جاء أميرُ المؤمنين (عبدالله) حتى حلّس عند رأسه، فقال: رَحِمك الله يا زَيد، قد كنتَ خَفيفَ المَوْنة، عظيمَ المَعُونة. فوقع زَيدٌ رأسه إليه، فقال: وأنت جزاك الله خيراً يا أميرَ المؤمنين، فوالله ما عَلِمتُك إلّا باللهِ عَلِيماً، وفي أُمُّ الكِتابِ عليّاً حكيماً، وأنّ الله في صُدرِك عَظيمَ،

• ٧/٩٥٧ - الشيخ في (النهذيب): عن الحسين من الحسن الخسين، قال: حدّثنا محمّد بن موسى الهمّداني، قال: حدّثنا عليّ بن حَسّان الواسِطيّ، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين العَبْدِيّ، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله الصادق (علم النه الله علي أن قال في الدعاء: وفاشهَد يا إلهي أنّه الإمامُ الهادي الصادق (علم النه الرّشيد، عليّ أمير المؤمنين، الذي ذكرتَه في كتابك، فقلت: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمّ آلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِي حَكِيمٌ ﴾ .. المُرشِد الرّشيد، عليّ أمير المؤمنين، الذي ذكرتَه في كتابك، فقلت: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمّ آلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِي حَكِيمٌ ﴾ ..

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٢/٥٥٢.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: قال أبي.

٤ ـ تأريل الآيات ٢: ٣/٥٥٢.

<sup>(</sup>۱) الفاتحة ۱: ٦.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٥/١.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٥/٥٥٣.

٧ - التهذيب ٣: ١٤٥ /٢١٧.

سورة الزخرف (٤٣) ...... ....... ..... ٨٤٧ .... .... ٤٣)

٨/٩٥٧١ الحسن بن أبي الحسن الدَيلميّ: بإسناده، عن رجاله إلى حَمّاد السِنديّ (١)، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، وقد سأله سائلٌ عن قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمَّ ٱلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾، قال: «هو أمير المؤمنين (عبدائله)».

٩/٩٥٧٢ - البرسيّ: بالإسناد، يرفعه إلى النِقات الذّين كتبوا الأخبار: أنّهم أوضَحوا ما وجدوا، وبانَ لهم من أسماء أمير المؤمنين (عبدائلام)، فله ثلاث مائة اسم في القرآن، منها: ما رَوَوه بالإسناد الصحيح عن ابن مسعود، قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيّاً ﴾ (أ) قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيّاً ﴾ (أ) وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ فِي الآخِرِينَ ﴾ (أ)، وقوله تعالى: ﴿ وَأَجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقٍ فِي الآخِرِينَ ﴾ (أ)، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ ﴾ (أ)، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ ﴾ (أ)، فالمُنذِرُ: رسولُ الله (سلن العله والله بن أبي طالب (عبدالله)) الهادى.

وقوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِهِ وَيَثْلُوهُ شَاهِدٌ مَّنْهُ ﴾ ( البَيِّنَةُ محمد (سَلَنه على الله الله و الشاهِدُ على الله و الشاهِدُ على الله و الله الله و الله

<del>مرافقتان کو</del>تزار دنوی سدی

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ١/٥٥٢.

<sup>(</sup>١) لعله حماد السمندري، انظر معجم رجال الحديث ٦: ٣٤٣.

٩ ـ ....، الفضائل لابن شاذان: ١٧٤.

<sup>(</sup>۱) مريم ۱۹: ۵۰.

<sup>(</sup>٢) الشعراء ٢٦: ٨٤

<sup>(</sup>٣) القيامة ٧٥: ١٧.

<sup>(</sup>٤) الرعد ١٣: ٧.

<sup>(</sup>٥) هود ۲۱: ۱۷.

<sup>(</sup>٦) الليل ١٢: ١٢ و ١٣.

<sup>(</sup>٧) الأحزاب ٣٣: ٥٦.

<sup>(</sup>٨) الزمر ٢٩: ٥٦.

<sup>(</sup>۱) پس ۲۱: ۱۲.

<sup>(</sup>۱۰) پس ۳٦: ۳ و ٤.

<sup>(</sup>۱۱) التكاثر ۱۰۲: ۸

١٠/٩٥٧٣ - ابن شهر آشوب: قال أبو جعفر الهارونيّ، في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمُّ ٱلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ﴾: وأُمُّ الكتاب الفاتِحَةُ، بعني أنَّ فبها ذِكرَه.

قوله تعالى:

# أَفَنَضْرِبُ عَنْكُمْ ٱلذَّكْرَ صَفْحاً -إلى نوله نعالى - وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ الفُلْكِ وَالأَنْعَام مَا تَرْكَبُونَ [٥-١٢]

1/9011 - عليّ بن إبراهيم: قوله نعالى: ﴿ أَفَنَضْوِبُ عَنْكُمْ آلذَّكْرَ صَفْحاً ﴾ استِفهام، أي نَدَعُكم مُهْمَلِينَ لا نَحْنَجُ علَيكُم برَسولٍ أو بإمامٍ أو بحُجَحٍ ، وقوله تعالى: ﴿ وَكَمْ أَرْسَلْنَا مِن نَبِئَ فِي الأَوَلِينَ \* وَمَا يَأْتِيهِم ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ أَشَدَّ مِنْهُمْ ﴾ يعني مِن قُرَيش ﴿ بَطْشاً وَمَضَىٰ مَثَلُ الأَوْلِينَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ آلَذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ تعالى: ﴿ أَشَدَّ مِنْهُمْ ﴾ يعني مِن قُرَيش ﴿ بَطْشاً وَمَضَىٰ مَثَلُ الأَوْلِينَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ آلَذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ مَهْداً ﴾ أي مُسْتَقَرًا ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً ﴾ أي طُرُقاً ﴿ لَعَلَكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ أي كي نَهْنَدون.

ثمّ احتَجٌ على الدَّهْرِيّة، فقال: ﴿ وَٱلَّذَى نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ فَانشَرْنَا بِهِ بَلْدَهُ مَّيْتاً كَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾. وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنُ الفُلْكِ وَالأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ ﴾ هو مَعطوفٌ على قوله تعالى: ﴿ وَالأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ (١)

قوله تعالى:

لِتَسْتَوُوا عَلَىٰ ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذَكُرُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا أَسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَانَ ٱلَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ \* وَإِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ [ ١٤- ١٤]

١/٩٥٧٥ محمّد بن يعقوب: عن عِدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن إسماعيل بن مِهْران، عن أسماعيل بن مِهْران، عن سَيْف بن عَمِيرَة، عن أبي يصبر، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): هل للشُكْرِ حَدُّ إذا فعَله العَبْدُ كانَ شاكِراً؟

١٠ ـ المناقب ٣: ٧٣.

سورة الزخرف آية . ١٢ ـ ١٢ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٠.

(١) النحل ١٦: ٥.

سورة الزخرف آية ١٣٠ ـ ١٤ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۱۲/۷۸.

سورة الزخرف (٤٣) ...... ١٨٤٩ .... ٨٤٩

قال: «نعم».

قلتُ: ما هو؟ قال: (يحمَد الله على كلّ نعمةٍ عليه في أهلٍ ومالٍ، وإن كان فيما أنعَم عليه في مالِه حقَّ أدّاه، ومنه قوله عزّ وجلّ: ﴿ سُبْحَانَ آلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴾، ومنه قوله نعالى: ﴿ رَبُّ أَنزِلْنِى مُنزَلاً مُّبَارَكاً وَأَنتَ خَيْرُ المُنزِلِينَ ﴾ (١)، وقوله نعالى: ﴿ رَبُّ أَدْخِلْنِى مُذْخَلَ صِدْقٍ وَأَخْرِجْنِى مُخْرَجَ صِدْقٍ وَآجْعَل مِر لَى مِن لَّدُنك سُلْطَاناً نَصِيراً ﴾ (١).

٣/٩٥٧٦ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن ابن فضّال، عن المُفَضّل بن صالح، عن سَعْد بن طَرِيف، عن الأصبَغ بن نُباتة، قال: أمسَكتُ لأمير المؤمنين (عبدالتلام) بالرّكاب، وهو يُريد أن يَركَب، فرفَع رأسَهُ ثمّ تَبَسَّم، فقلتُ له: يا أمير المؤمنين، رأيتُك رفَعتَ رأسَك، ثمّ تَبَسَّمْتَ؟

قال: ونعَم با أصبَغ، أمسَكْتُ أنا لِرَسولِ الله (منن اله مبه، آنه)، كما أمسَكْتُ أنتَ لِي الرّكاب، فرفَع رأسه وتبسّم، فسألتُه عن تَبَسُّمِه كما سألتَني، وسأُخبِرُك كما أخبَرني رَسولُ الله (مناه عبه رآنه). أمسَكتُ لِرَسولِ الله (مناه عبه رآنه) بغُلَتَهُ الشّهاء، فرفَع رأسَهُ إلى السّماء وتبسّمت، فقُلتُ: با رَسولَ الله، رفَعْتَ رأسَك [إلى السماء] وتبسّمت، لماذا؟ فقال: با عليّ، إنّه ليس أحد يَرْكَبُ فيَقُرأ آيةَ الكُرْسِيّ، ثمّ يقول: آستَغْفِرُ الله الّذي لا إله إلّا هو الحَيُّ القيوم، وأتوبُ إليه، اللّهمَ اغفِر لي ذُنوبي، فإنه لا يَغفِرُ الدُنوبَ إلّا أنتَ؛ إلّا قالَ السبّدُ الكريم: يا مَلاثِكتي، عَبْدي يعلَمُ أنّه لا يَغفِرُ الذُنوبَ إلّا أنتَ؛ إلّا قالَ السبّدُ الكريم: يا مَلاثِكتي، عَبْدي يعلَمُ أنّه لا يَغفِرُ الذُنوبَ إلّا أنتَ؛ إلّا قالَ السبّدُ الكريم: يا مَلاثِكتي، عَبْدي يعلَمُ أنّه لا يَغفِرُ الذُنوبَ إلّا أنتَ؛ إلّا قالَ السبّدُ الكريم: يا مَلاثِكتي، عَبْدي يعلَمُ أنّه لا يَغفِرُ الذُنوبَ غَيْري، الشهَدوا أنّى قد غَفَرتُ له ذُنوبَه».

٣/٩٥٧٧ وعنه، قال: حدّثني أبي، عن عليّ بن أسباط، قال: حمَلتُ مَتاعاً إلى مكّة فكسَد عليّ، فجئتُ إلى المدينة، فدخلتُ على أبي الحسّنِ الرّضا (مد تندم)، فقلتُ: جُعِلتُ فِداك، إنّي قد حمَلتُ مَتاعاً إلى مكّة، وكسّد عليّ، وأرَدْتُ مِصْرَ، فأركَبُ بَرّاً أو بَحْراً؟ فقال: «مِصْر الحُتوف، ويفيّض إليها أقصَر الناسِ أعماراً، قال رسولُ الله (صدّن ه مدرانه)؛ لا تَغْسِلوا رؤوسَكُم بطينها، ولا تَشْرَبوا في فَخَارِها، فإنّه يُورِثُ الذّلة، ويذهَبُ بالغِيرَة».

ثمّ قال: «لا، عليك أن تأتي مَسْجِدَ رَسولِ الله (مانده مه والده) فَتُصَلّي رَكْعَتَين، وتَسْتَخِير الله مائة مرّة ومرّة، فإذا عزَمْتَ على شيءٍ، ورَكِبْتَ البَرّ، واستَوَبْتَ على راحِلَتِك، فقُل: ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُتّا لَهُ فَاذَا عزَمْتَ على شيءٍ، ورَكِبْتَ البَرّ، واستَوَبْتَ على راحِلَتِك، فقُل: ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُتّا لَهُ مُقْرِنِينَ \* وَإِنّا إِلَىٰ رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ﴾، فإنّه ما رَكِبَ أَحَدٌ ظَهْراً قَطَّ فقالَ هذا وسقَط، إلّا لم يُصِبْهُ كَسْرٌ ولا وَبال (١٠ ولا وَهُن وَإِن رَكِبْتَ بَحْراً، فقُل [حين نركَب]: ﴿ بِسْمِ اللهِ مَجْرَاهَا وَمُرْسَاهَا ﴾ (١٠)، فإذا ضرَبَتْ بِك الأمواجُ فاتُكئ على وَهْن. وإن رَكِبْتَ بَحْراً، فقُل [حين نركَب]: ﴿ بِسْمِ اللهِ مَجْرَاهَا وَمُرْسَاهَا ﴾ (١٠)، فإذا ضرَبَتْ بِك الأمواجُ فاتُكئ على يَسارِك، وأَشِرْ إلى المَوْجِ بِبَدِك، وقُل: اسكُنْ بسَكِينَةِ الله، وقِرَّ بَقَرارِ الله، ولا حَوْلَ ولا قُوّة إلّا بالله».

<sup>(</sup>١) المؤمنون ٢٣: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الإسراء ١٧: ٨٠

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨١.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ولا وثي.

<sup>(</sup>۲) هود ۱۱: ۱۱.

قال عليّ بن أسباط: قد رَكِبتُ البَحْرَ، وكان إذا هاجَ المَوْجُ قلتُ كما أمرَني أبو الحسن (عبه السّلام)، فيتنفّس المَوجُ، ولا يُصيبنا منه شيء. فقلتُ: جُعِلتُ فِداك، ما السّكينة؟ قال: درِيحٌ من الجَنّة، لها وَجْمَّ كوَجْهِ الإنسانِ، طَيِّبة، وكانت مع الأنبياء، وتكونُ مع المؤمنين».

موسى بن القاسم البَجَليّ، عن عليّ بن أسباط قال: قلتُ لأبي الحسّن [الرضا] (طبه التلام): جُعِلتُ فِداك ما تَرى، آخَذ موسى بن القاسم البَجَليّ، عن عليّ بن أسباط قال: قلتُ لأبي الحسّن [الرضا] (طبه التلام): جُعِلتُ فِداك ما تَرى، آخَذ بَرّاً أو بَحْراً؟ فإنّ طريقَنا مَخوفٌ شَديدُ الخَطَرِ؟ فقال: «اخرُج بَرًا، ولا عليك أن تأتِي مَسْجِدَ رَسولِ الله (مناه عبدواله)، وتُصَلّي رَكْعَتَين في غير وَقْتِ فَريضَةٍ، ثمّ لتَسْتَخير الله مائة مرّة ومرّة، ثمّ تنظر، فإنّ عزم الله لك على البَحْر، فقُلِ الذي قال الله عزّ وجل: ﴿ وَقَالَ آرْكَبُوا فِيهَا بِسْمِ اللهِ مَجْرَاهَا وَمُرْسَاهَا إِنَّ رَبِّي لَغَقُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١٠) فإذا اضطرَب بك البَحْر فاتكئ على جانبك الأيمَن، وقُل: بسم الله، اسكن بسكينة الله، وقِرّ بقَرارِ (١٠) الله، وأهداً بإذنِ الله، ولا حَوْلَ ولا قوّة إلّا بالله،

قلنا: ما السَّكبنَة أصلَحَك الله؟ قال: دربحٌ تخرُج من الجنَّةِ نها صورَةٌ كصورَةِ الإنسانِ، ورائِحَةٌ طيُّبَةٌ، وهي الّتي نزّلت على إبراهيم، فأقبَلت تَدور حول أركانِ البيت، وهو يضَعُ الأساطين.

قيل له: هي من الّتي قال الله عزَ وجلّ: ﴿ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّبُكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِمَّا تَرَكَ ءَالُ مُوسَىٰ وَءَالُ هُرُونَ ﴾ ﴿ ؟؟ قال: وتلك السَّكينةُ في التابوت، وكانت في طَسْتٍ يُغسَل فيها قلوبُ الأنبياء، وكانَ التابوتُ يدور في بني إسرائيل مع الأنبياء،

ثمّ أَفْبَلَ عَلَمِنا، فَقَالَ: هَمَا تَابُونُكُمَ، ؟ قُلْنَا السِّلاحِ قَالَ: هَصَدَقْتُم، هُو تَابُوتُكُم، وإن خرَجْتَ بَرّاً فَقُلِ آلَذي قَالَ الله عزّ وجلَ: ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ ﴿ وَإِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ﴾ ، فإنه ليس من عَبْدٍ يقولُها عند رُكوبِه فيفَع مِن بَعيرِ أو دابَةٍ فيُصِيبُه شيءَ بإذن الله ،

ثمّ قال: «فإذا خرّجْتَ مِن مَنْزِلِكَ فقُل: بسم الله؛ آمَنتُ بالله، توكّلت على الله، لا حَوْلَ ولا فوّة إلّا بالله، فإنّ الملائكة تَضرِبُ وُجوهَ الشّياطينِ، ويقولون: فد سَمّى الله، وآمَن بالله، وتوكّل على الله، وقال: لا حَوْلَ ولا قوّة إلّا بالله».

١٨٥٩/٥-الطَّبَرْسِيّ: روى العَبَاشيّ بإسناده، عن أبي عبدالله (عبه النهم)، قال: ﴿ ذِكُرُ النِعْمَةِ أَنْ تَقُولَ: الحَمْدُ للهُ اللهِ عَدِهُ: ﴿ وَقُولَ بِعَدُهُ: وَمَنَ عَلَيْنَا بِمَحْمَدٍ (سَنَنِهُ عَبْدَالله)، وتَقُولَ بِعَدُهُ: ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَاكُ إِلَى آخِرِ الآية ﴾. هَذَا ﴾ إلى آخر الآية ﴾.

٤ ـ الكافي ٣: ٢٧١/٥.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۱۱.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يوقار،

<sup>(</sup>٣) البقرة ٢: ٢٤٨.

٥ ـ مجمع البيان ٩: ٦٣.

سورة الزخِرف (٤٣) ...... ......... ٨٥١ ..... ..... ٨٥١

قوله تعالى:

### وَجَــعَلُوا لَــهُ مِــن عِبَــادِهِ جُــزْءاً ـ إلى قوله تعالى ـ إِنْ هُــمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ [10-٢٠]

1/90٨٠ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مِن عِبَادِهِ جُزْءاً ﴾، قال: قالت قريش: إنّ الملائكة هم بناتُ الله، ثمّ قال على حدَّ الإسنِفهام: ﴿ أَمِ آتَخَذَ مِمَّا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَاكُم بِالبَنِينَ ۞ وَإِذَا بُشَرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمْنِ مَثَلاً ﴾ يعني إذا وُلِدَتْ لهُم البَناتُ ﴿ ظُلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ ﴾ وَهُو معطوف على قوله تعالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ فِهِ البَنَاتِ سُبْحَانَهُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ﴾ (١).

وقوله نعالى: ﴿ أَوَ مَن يُنَشَّوُا فِي الحِلْيَةِ ﴾ أي يُنَشَّوُ في الذَهَب ﴿ وَهُوَ فِي الخصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ ﴾، قال: إنَّ موسى الله الله من الفوّة أن أرى فِرعُونَ صورتَه على فرش من ذَهَب رَطْبٍ، عليه ثِيابٌ من ذَهَبٍ رَطْبٍ، فقال فِرْعُونَ: ﴿ أَوَ مَن يُنَشَّوُا فِي الحِلْيَةِ ﴾ أي يُنَشَّوْ في الذَهَب ﴿ وَهُوَ فِي الخَصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ ﴾ ، قال: لا يبينُ الكلام، ولا ينبين من الناس، ولو كان نبيًا لكان خِلافَ الناس.

وفوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا الْمَلاَئِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمْنِ إِنَاثًا﴾ معطوفٌ على ما فىالَت قُـرَيش: إنَّ الملائكة بناتُ الله؛ في فوله نعالى: ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مِن عِبَادِهِ جُزْءًا ﴾، فرَدَ الله عليهم، فقال تعالى: ﴿ أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْتَلُونَ ﴾ قوله نعالى: ﴿ إِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾ أي يَحْتَجُونَ بلا عِلْم.

7/90/۱ محمد بن العباس، قال: حدّ ثنا أحمد بن قودة الباهليّ، عن إبراهيم بن إسحاق النّهاونديّ، عن عبدالله بن حَمّاد، عن عَمْرو بن شِمْر، قال: قال أبو عبدالله بطبالله بالمؤرسول الله (من الشعبوله) أبا بكر وعُمر وعليًا اعبدالله بن حَمّاد، عن عَمْرو بن شِمْر، قال: قال أبو بكو الوُضوع ويتصفّ قدّ منه ويُصلّي رَكْعَنَين، ويُنادي وعليًا اعبدالله، أن يَمْضُوا إلى الكهف والرّقيم، فيسيخ أبو بكو الوُضوع ويتصفّ قدّ منه ويُصلّي رَكْعَنَين، ويُنادي ثلاثاً، فإن أجابوه وإلّا فليتقل مثل ذلك عليّ اعبدالله، فمضوا وقعلوا ما أمرَهم به رَسولُ الله (سلناه علم والد)، قلم يُجيبوا أبا بَكر ولا عُمّر، فقام عليّ (عبدالله) وفعل ذلك فأجابوه، وقالوا: لبيتك لبيتك. ثلاثاً، فقال لهم: ما لكم لم تُجيبوا الأوّل والثاني، وأجَبْتُم الثالث؟ فقالوا: إنّا أمرِنا أنْ لا تُجيبَ إلّا نبياً أو وَصِيّ نبيّ. ثمّ انصّرفوا إلى النبيّ (سنناه عبدوله)، فسألهم ما فعلوا؟ فأخبَروه. فأخرَج رسولُ الله (من هناه عبدوله) صحيفة حَمْراء، وقال لهم؛ اكتُبوا شهادَ تَكم بخُطوطِكُم فيها بما رأينم وسَمِعتُم، فأنزَل الله عزَ وجلَ: ﴿ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْتَلُونَ ﴾ يوم القيامة».

٣/٩٥٨٢ وعنه، قال: حدَّثنا الحسين بن أحمد المالِكيّ، عن محمّد بن عيسي، عن يونُس بن خَلَف، عن

سورة الزخرف آية ـ ١٥ ـ ٢٠ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨١.

<sup>(</sup>١) النحل ١٦: ٥٧.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧/٥٥٣.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٩/٥٥٥.

حَمّاد بن عبسى، عن أبي بصبر، قال: ذكر أبو جعفر (عليه التلام) الكِتابَ الذي تعافّدوا عليه في الكَعْبَة، وأشهَدوا فيه، وختَموا عليه بخواتيمِهم، فقال: «يا [أبا] محمّد، إنّ الله أخبّر نبيّه بما يصنّعونَه قبل أنْ يكتّبوه، وأنزَل الله فيه كِتاباً» قلتُ: وأنزَل فيه كتاباً؟ قال: «نعم، ألم تسمّع قولَ الله تعالى: ﴿ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْئَلُونَ ﴾».

2/٩٥٨٣ محمد بن الحسن الصفّار: عن أحمد بن الحسين، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن عبدالله بن إبراهيم بن محمد بن عليّ بن عبدالله بن جعفر الجَعْفَريّ، قال: حدّثنا يعقوب بن جعفر، قال: كنت مع أبي الحسن (عبدالله) بمكّة، فقال له رجل: إنّك لَتُفسّر مِن كتابِ الله ما لم يُسمّع؟ فقال (عبدالله): اعلينا نزّل قبلَ الناس، ولنا فُسّر في الناس، فنحنُ نعرفُ خلاله وحَرامته، وناسِخَه ومنسوخته، ومتفرّقه (١١) وحضريَّه، وفي أيّ ليلة نزّلت من آية، وفيمن نزّلت (١١)، فنحن حُكماءُ الله في أرضِه، وشهداؤ، على خَلقِه، وهو قوله تبارك وتعالى: ﴿ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْتَلُونَ ﴾، فالشهادَةُ لنا، والمسألةُ للمشهودِ عليه، فهذا [عِلمُ ما] قد أنهيتُه [إليك وأدّبتُه إليك ما لَزِمَني، فإنْ قَبِلتَ فاشكُر، وإن تزكتَ فإن الله على كلّ شيء شَهيد]».

قوله تعالى:

## بَلْ قَالُوا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ - إلى نوله تعالى - فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ [٢٢ - ٢٧]

١/٩٥٨٤ على من إبراهيم: قوله نعالى: ﴿ بَلْ قَالُوا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ ﴾ أي على مَذْهَب ﴿ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ ﴾ أي على مَذْهَب ﴿ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاثَارِهِم مُهْتَدُونَ ﴾ فقال الله عزّ وجل : قل يا محمّد: ﴿ أَوَلَوْ جِنْتُكُم بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدَثُمْ عَلَيْهِ ءَابَاءَكُمْ قَالُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾ ثمّ قال عزّ وجل : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنِّنِي بَرَاءٌ مّمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ إلّا آلَّذِي فَطَرَنِي ﴾ أي خَلفَني ﴿ فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ ﴾ أي بُبَيْنُ لي ويُنَبَّتني.

قوله تعالى:

### وَجَعَلَهَا كَلِمةً بَاقِيةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ [ ٢٨ ]

١/٩٥٨٥ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد السّناني (رضها عنه)، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله

٤ ـ بصائر الدرجات: ٤/٢١٨.

سورة الزخرف آية ٢٣٠ ـ ٢٧ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وسفريه.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: نزلت كم من آية، وفيم نزلت، وفيما نزلت.

الكوفي، قال: حدّثنا موسى بن عِمران النّخعيّ، عن عَمّه الحُسَين بن يزيد النّوْقليّ، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمةً بَاقِيةً فِي عَقِبِهِ ﴾، قال: «هي الإمّامةُ، جعَلها الله عزّ وجلّ في عَقِب الحُسَين (عبدالتلام)، باقية إلى يوم القيامة».

7/9077 وعنه، قال: حدّثنا أبي (زجه الله عن عبد الله بن جعفر الحِمْبَريّ، عن إبراهيم بن مَهْزِيار، عن عليّ ابن مَهْزِيار، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن سِنان، عن أبي سَلام، عن سَوْرَة بن كُلّيب، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عبه السّدم)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمةٌ بَاقِيةٌ فِي عَقِيهِ ﴾ ، فقال: (في عَقِب الحُسّين (عبه السّدم)، فلم يزّل هذا الأمر منذ أفضي إلى الحسين ينتقِلُ من وَلد إلى وَلد، لا يَرجِع إلى أخ ولا عمّ، ولم يتِمّ بعلم أحدٍ منهم إلّا وله وَلده. وإنّ عبد الله (١) خرّج من الدُنيا ولا وَلد له، ولم يَمكُث بين ظهرائي أصحابه إلّا شَهْراً.

٣/٩٥٨٧ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن موسى بن عِمران الدَقَاق (رضياف عنه)، قال: حدّثنا محمّد بن الحُسَين بن حمزة بن القاسم العَلَويّ، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مالك الكوفيّ الفَزاريّ، قال: حدّثنا محمّد بن الحُسَين بن زيد الزّيّات، قال: حدّثنا محمّد بن زياد الأزدي، عن المُفَضَّل بن عُمَر، عن الصادق جعفر بن محمّد (عبه النهم)، قال المُفَضِّل: فقلتُ: يابن رسولِ الله، فأخبِرْني عن قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمةً بَاقِيةً فِي عَقِبِهِ ﴾، قال: «يعني بذلك الإمامة، جعلها في عَقِب الحُسَين (عبه النهم) إلى يوم القيامة».

8/٩٥٨٨ وعنه، رفّعه إلى هِشام بن سالم، قال: قلتُ للصادق جعفر بن محمّد (عبدالتلام): الحَسَن أفضَل أم الحُسَين؟ فقال: «الحَسَن أفضَل من الحُسَين».

فلت: وكيف صارَتِ [الإمامَةُ] من بعد الحُسَين في عَفِيه دونَ وُلدِ الحسَن؟ فقال: وإنّ الله تبارك وتعالى أحّبً أن يجعَل سُنَّة موسى وهارون جارِية في الحسن والحسين اطهاعتهم، ألا تَرى أنهما كانا شَرِيكَيْنِ في النَّبوَّةِ، كما كان الحسن والحُسن والحسن اطهاعتهم، ألا تَرى أنهما كانا شَرِيكَيْنِ في النَّبوَّةِ، كما كان الحسن والحُسن شريكَيْنِ في الإمامة، وأنَّ الله عزَّ وجل الحقل التبوَّة في وُلدِ هارون ولم يجعَلُها في وُلدِ موسى، وإن كان موسى أفضَل من هارون».

قلت: فهل يكون إمامان في وقتٍ واحِد؟ قال: «لا، إِلَّا أن يكونَ أحدُهما صامِتاً مأموماً لصاحبهِ، والآخَرُ ناطِقاً إماماً لصاحِبه، فأمّا أن يكونا إمامَيْنِ ناطِقَين [في وقتٍ واحد] فلاء.

قلت: فهل تكونُ الإمامةُ في أخَوَينِ بعد الحسن والحُسَين (عليها السّلام)؟ قال: «لا، إنّما هي جاريةٌ في عَقِب الحسين (عليه السّلام)، كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿وَجَعَلُهَا كَلِمةٌ بَاقِيةٌ فِي عَقِيِهِ﴾ ثمّ هي جاريةٌ في الأعقابِ وأعقابِ الأعقاب إلى يوم القيامة».

١ ـ مماني الأخبار: ١/١٣١.

٢ ـ علل الشرائع: ٧٠٢/٦.

<sup>(</sup>١) هو عبدالله الأفطح، ابن الامام جعفر الصادق؛عل اشلام، وقد قالت الفطحيّة بإمامته.

٣ ـ الخصال: ٨٤/٣٠٥

٤ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٩/٤١٦.

محمد (۱) بن القاسم الأكفاني، عن علي بن محمد الجُعْفي، عن محمد (۱) بن القاسم الأكفاني، عن علي بن محمد بن مروان، عن أبيه، عن أبان بن أبي عبّاش، عن سُلَيم بن فيس، قال: خرّج علينا عليّ بن أبي طالب (عله الشلام)، ونحن في المسجد فاحتَوَشْناه، فقال: «سَلوني قبل أن تفقِدوني، سَلوني عن القُرآن، فإنّ في القُرآن عِلمَ الأولين والآخِرين، لم يدّع لقائلٍ مقالاً، ولا يعلَمُ تأويله إلا الله والراسِخون في العِلم، وليسوا بواجِد، ورسولُ الله (منن ه عله وآله) كان واجِداً منهم، علَمه الله سبحانه إيّاه، وعَلَمنيه رسولُ الله (منن ه عله وآله)، ثمّ لا يزالُ في عَقِيه إلى يوم القيامة، ثمّ قرأ: ﴿ وَبَقِيّةٌ مُمّا تَرَكَ عَالَ مُوسَىٰ وَعَالُ هُرُونَ تَحْمِلُهُ المَكلائِكَة ﴾ (١)، فأنا من رَسولِ الله (منن ه عله وآله) بمنزِلَةِ هارونَ من موسى إلّا النّبوّة، والعِلمُ في عَقِبنا إلى أن تقومَ الساعَة، ثمّ قرأ: ﴿ وَجَعَلَهَا كُلِمةً المُكارِكة في عَقِبهِ ﴾ ثمّ قال: «كان رَسولُ الله (من ه عله وآله)» عَقِبُ إبراهيم (عله السلام)» ونحنُ أهل البيت عَقِبُ إبراهيم، وعقبُ محمد (منه عه وآله)».

٠٩٥٩٠ وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن بن عليّ بن مَهزِيار، قال: حدّ ثنا أبي، عن أبيه، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن سِنان، عن أبي سكام، عن سَوْرَة بن كُليب، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عبهالتلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعلَهَا كَلِمةً بَاقِيةً فِي عَقِيهِ ﴾، قال: «إنّها في [عقب] الحسين (علهالتلام)، فلم يزّل هذا الأمر منذ أفضي إلى الحسين (علهالتلام)، ينتقِلُ من والله إلى وَلَه، ولا يَرجع إلى أخ ولا إلى عمّ، ولا يعلمُ أحدً منهم ممّن خرَج أفضي إلى الحسين (علهالتلام) ينتقِلُ من والله إلى وَلَه، ولا يَرجع إلى أخ ولا إلى عمّ، ولا يعلمُ أحدً منهم ممّن خرَج من الدّنيا ولا وَلد له، ولم يمكُث بين ظهرائي أصحابه إلا شهراً. من الدّنيا إلا وله وَلده، وإنّ عبدالله (عبدالله (عبدالله) المُنفَضَل بن عُمَر، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله) يابن رسولِ الله، أخيرني عن قَولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعلَهَا كَلِمةٌ بَاقِيةً فِي عَقِيهٍ ﴾. قال: «يعني بذيك الإمامة جعلها الله وي عَقِبِ الحُسَين (عبدالله) إلى يوم القيامة».

فقلت: يابنَ رَسولِ الله، أخبِرْني كيف صارَت الإمامَةُ في وُلِدِ الحُسَين دونَ وُلدِ الحسن (علهماالتلام)، وهما ولَذا رَسولِ الله (منناه عليه والله)، وسِبُطاهُ، وسَيِّدا شَبابِ أهلِ الجَنَّةِ؟ فقال: «يا مُفَضَّل، إنَّ موسى وهارون تَبِيّان مُرْسَلانِ أَخُوان، فجعَل الله النبوَّة في صُلْبِ هارونَ، ولم يَكُنْ لأَحَدِ أن يقولَ: [لم فعل ذلك؟ وكذلك الإمامة، وهي خلافة الله عزّ وجلّ، وليس لأحد أن يقول:] لِمَ جعَلها في صُلْبِ الحُسَين ولم يجعَلها في صُلْبِ الحسن، لأنَّ الله عزّ وجلّ، وليس لأحد أن يقول:] لِمَ جعَلها في صُلْبِ الحُسَين ولم يجعَلها في صُلْبِ الحسن، لأنَّ الله عزّ وجلّ الحكيم (۱) في أفعاله، لا يُستَلُ عمّا يفعَل وهم يُستَلونه.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٥٥/١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أحمد.

<sup>(</sup>٢) اليقرة ٢: ٢٤٨.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٥/١١.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ١٢/٥٥٦، الخصال: ٨٤/٣٠٥ معاني الأخبار: ١/١٢٦.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي»: الحكم.

سورة الزخرف (٤٣)

٨/٩٥٩٢ ابن بابويه: عن محمّد بن عبدالله الشَّيْبَانيّ (زجمه الله)، قال: حِدَّثنا أبو عبدالله جعفر بن محمّد بن جعفر بن الحسّن العَلَوي، قال: حدّثني أبو نَصْر أحمد بن عبدالمُنْعِم الصَّيْداوي، فال: حدّثني عَمْرو بن شِمْر الْجُعْفيّ، عن جابر بن يَزيد الجُعْفيّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر (عبه التلام)، قال: قلتُ له: يابنَ رسولِ الله، إنّ قوماً يقولون: إنَّ الله تبارك وثعالي جعَل الأثمَّة في عَقِب (١) الحسن دون الحسين. قال: (كذَّبوا والله، أو لم يسمّعوا أنَّ الله تعالى ذِكِرُه يقول: ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمةً بَاقِيةً فِي عَقِيهِ ﴾ فهل جعَلها إلَّا في عَقِب الحسين؟».

فقال: ديا جابر إنَّ الأثمة هم الَّذين نَصَّ عليهم رسولُ الله (سَنَوَلُهُ عليه راله) بالإمامة، وهم الَّذين قالَ رسولُ الله (منزه عليه راله): لمّا أسري بي إلى السّماء وجَدتُ أسماءهم مكتوبةً على ساقي (٢) العَرْشِ بالنّور، اثني عشر اسما، منهم عليّ، وسِبْطاه، وعليّ، ومحمّد، وجعفر، وموسى، وعليّ، ومحمّد، وعليّ، والحسن، والحجّة القائم، فهذه الأَثمَّةُ من أهل بيت الصَّفْوَةِ والطَّهارة، والله ما يدَّعِيه أحَدُّ غيرنا إلّا حشره الله تبارك وتعالى مع إبليسٍ وجنودِه ـ ثمّ تنفُّس (عيهاسّنلام)، وقال ــ: لا رَعى الله حقّ هذه الأمة، فإنّها لم تَرْعَ حقَّ نبيّها، أمَّا والله لو تَركوا الحَقّ على أهلِه لما اختلَف في الله اثنان.

ثم أنشأ (عليه الشلام) يقول:

إنَّ اليـــهود لحـــبّهم لنــبيّهم وذوو الصلبب بحب عبسي أصبحوا والمسؤمِنون بحُبُّ آلِ محمّدِ ﴿ مُعَيْرِمُونَ فَــى الآفــاقِ بــالنَّيْرانِ

أمنوا بسوائق حادث الأزمان يمشون زَهُواً (" في فرى نَجْرانِ

قلت: يا سيَّدي أليسَ هذا الأمرُ لكم؟ قال: ونعم، فلبَّ، فلِّمَ قَهَدتم عن حفَّكُم ودَعُواكم، وقد قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ آجْتَبَاكُمْ ﴾ (أ) فما بال أمير المؤمنين (عليه التلام) ققد عن حقَّه؟ قال: فقال: وحيث لم يَجِدُ ناصِراً، ألم تسمَع الله يقول في قصَّة لوظ رس التعم: ﴿ قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ مَاوِي إِلَىٰ رُكْنِ شَدِيدٍ﴾ (٥٠؟ ويقول حكايةً عن نوح (عليمالتـلام): ﴿ فَلَدَعَا رَبَّهُ أَنِّى مَـغْلُوبٌ فَـانتَصِرْ﴾ (١)، ويـقول فـي فـصّة موسى (على السَّلام): ﴿ إِنِّي لَا أَمْلِكُ إِلَّا نَفُسِي وَأَخِي فَافْرُقْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ القَوْمِ الفَاسِقِينَ ﴾ (٧)، فإذا كان النبيّ هكذا، فالوَصِيُّ أُعذَر. يا جابر، مثَل الإمام مَثَل الكَعْبَةِ تُوْتِي ولا تَأْتِي،

له دكفاية الأثر: ٢٤٦.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: ولد.

<sup>(</sup>٢) في ﴿ط؛ يِ﴾ سرادق.

<sup>(</sup>٣) في «ج»: رهواً.

<sup>(</sup>٤) الحج ٢٢: ٧٨.

<sup>(</sup>٥) هود ۱۱: ۸۰

<sup>(</sup>٦) القمر ٥٤: ١٠.

<sup>(</sup>٧) المائدة ٥: ٢٥.

4/409٣ وعنه، قال: حدّثنا أبو عبدالله أحمد بن محمّد بن عبيدالله الجَوْهَرِيّ، قال: حدّثنا عبدالصَّمَد بن عليّ بن محمّد بن مُكرَّم، قال: حدّثنا الطَّبالِسيّ أبو الوليد، عن أبي الزَّنَاد عبدالله بن ذَكُوان، عن أبيه، عن الأعرّج، عن أبي هُرَيْرَة، قال: سألت رسول الله (ملناه عليه آله) عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمةٌ بَاقِيةٌ فِي عَقِبِهِ ﴾، قال: دجعل الأثمّة (۱) في عَقِب الحُسَين، يخرُج من صُلبِه تسعّةٌ من الأثمّة، ومنهم مَهديٌ هذه الأمّة،، ثمّ قال: دلو أنّ رَجُلاً ظعَن بين الرُّكنِ والمَقام، ثمّ لَقِي الله مُبْغِضاً لأهلِ بيتي، دخل النّارَه.

10/9094 . وعنه، بهذا الإسناد، قال: قال رسول الله (مننه عبدوانه): وإنّي تارِكَ فبكُم الثَّقَلَين: أحدُهما كِتابُ الله عزّ وجلّ، مَن اتَّبَعَه كان على الهُدى، ومن تركه كان على الصَّلالة، ثمّ أهل بيني، أذكركُم في أهلِ بيني، ثلاث مرات، فقلتُ لأبي هُرَيْرَة: فمَن أهلُ بيتِه، نِساؤه؟ قال: لا، أهلُ بيتِه أصلُه وعَصَبَتُه، وهمّ الأثمة الاثنا عشر، الذين ذكرَهم الله في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُهَا كَلِمةً بَاقِيةً فِي عَقِيهِ ﴾.

مد المجاهد المجاهد المجاهد المجاهد بن محمد بن عصام الكُلبني، قال: حد ثنا محمد بن يعقوب، قال: حد ثنا القاسم بن العلاء، قال: حد ثني إسماعيل بن علي القرويني، قال: حد ثني علي بن إسماعيل، عن عاصم بن حميد الحناط، عن محمد بن قيس، عن ثابت النّمالي، عن علي بن الحسين، عن أبيه، عن علي بن أبي طالب (عدالتلام)، أنّه قال: وفينا نزلت هذه الآية: ﴿ وَأُولُوا الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِتَابِ اللهِ ﴿ وَأُولُوا الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِتَابِ اللهِ ﴿ وَأُولُوا الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِتَابِ اللهِ ﴿ وَأُولُوا الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضِ فِي كِتَابِ اللهِ ﴿ وَبَعَلَهُ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَمَ القيامة. وإنّ للغائب مِنَا نزلت هذه الآية: ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمةٌ بَاقِيةٌ فِي عَقِيهِ ﴾، والإمامة في عَقِب الحُسَين إلى يوم القيامة. وإنّ للغائب مِنَا غَبْبَتَيْنِ إحداهما أطوّل من الأخرى، أمّا الأولى فينيّة أيام، أو سِنّة أشهر، أو سِتَ سِنين، وأمّا الأخرى فيطولُ أمَدُها حتى يرجِعَ عن هذا الأمر أكثر مَنْ يقولُ به، فلا يُنْبُثُ عليه إلّا مَن قويَ يَقينُه، وصَحَّت مَعرِقَتُه، ولم بَجِدْ في نَفْسِه حَرَجاً ممّا قضيت، وسَلَم لنا أهل البَين».

١٢/٩٥٩٦ - على بن إبراهيم، في معنى الآية، في ذكر الله الأفكة (عليم التلام)، فقال: ﴿ وَجَعَلُهَا كَلِمةً بَاقِيةً فِي عَقِيهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾، يعني فإنهم بَرجِعون، أي الأثمة (عليم الثلام) إلى الدُنيا.

قوله تعالى:

وَقَالُواْ لَوْلَا نُزَّلَ هَذَا الْقُرآنُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ -إلى قوله

٩ مكفاية الأثر: ٨٦

<sup>(</sup>١) في المصدر: الإمامة.

١٠ ـكفاية الأثر: ٨٧.

١١ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٨/٣٢٣

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٢٣: ٦.

١٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٣.

### نعالى ـ وَرَحْمَتُ رَبُّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ [ ٣٦-٣٢]

۱/۹۵۹۷ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله (مله التلام): وأنّه عُرْوَة بن مسعود الثَقَفيّ، وكان عاقِلاً لَبِيباً، وهو الّذي أنزَل الله تعالى فيه: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزُلَ هَذَا الْقُرآنُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ ٢.

٢/٩٥٩٨ على بن إبراهيم: ثم حكى الله عزّ وجلّ قولَ قريش: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلا نُزِلَ هَذَا الْقُرَانَ ﴾ يعني مَلا نُزِل القُران ﴿ عَلَىٰ رَجُلٍ مِن الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ ؟ وهو عُروة بن مسعود، والقرْيَتَين: مَكّة والطائف، وكان جَزاهُم بما يحتمل الديات، وكان عَمّ المُغيرة بن شُعْبَة، فردَ الله عليهم، فقال: ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ﴾ ، يعني النّبوة والقرآن حين فالوا: لِمَ لم يُنزَل على عُروة بن مسعود، ثمّ قال تعالى: ﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتُهُمْ فِي الحَيَوٰةِ الدَّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ ﴾ يعني في المالِ والبَنين ﴿ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضاً سُخْوِيًا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ .

وهذا من أعظم دلالة الله على التَوحيد، لأنه خالَف بين ملكِهم كهيئاتهم وتَشابَهِهم ودَلالاتِهم وإراداتهم وأهوائهم، ليَستَعبنَ بعضُهم على بعض، لأنّ أحدَهم لا يقوم بتَفسِه لتَفسِه، والمُلوك والخُلفاء لا يستَغنون عن الناس، وبهذا قامت الدُنيا والخَلْق المأمورون المَنْهِبَون المُكَلَّفُون، ولو احتاجَ كلَّ إنسانٍ أنْ يَكونَ بَنّاءً لتَفْسِه وخَبًاطاً لتَفْسِه وحَجًاماً لِنَفْسِه وجميع الصِناعات الّتي يحتاج إليها، لَما قام العالَمُ طَرْفَةَ عَينٍ، لأنّه لو طلَب كلُّ إنسانٍ الدُنيا، ولكنّه عزّ وجلّ خالَفَ بين هيئاتهم، وذلك من أعظم الدلالة على التَوحيد.

٣٩٩٩٩ الامام الحسن بن على (عليما التلام)، قال: وقلت لأبي على بن محمد (عليما النلام): فهل كان رسول الله (من الله عليه رأد) يُناظِرهم إذا عائنوه ويُحاجُهم؟ قال: بَلي، عراراً كثيرة، منها ما حكى الله من قولهم: ﴿ وَقَالُوا مَالِ هَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامُ وَيَعْشِى فِي الأَسْوَاقِ لَوْلا أَنْزِلَ إِلَيْهِ إِلَى قوله: ﴿ مَسْحُوراً ﴾ (١)، ﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُزُلُ اللهُ عَلَى رَجُلٍ مَنَ الفَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ ، ﴿ وَقَالُوا لَن نُوْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الأَرْضِ يُنبُوعاً ﴾ إلى قوله: ﴿ مَسْحُوراً ﴾ (١)، ثم قبل له في آخِر ذلك: لو كُنتَ نبياً كموسى لنزلت علينا الصاعِقة في مساءلتنا إيّاك، لأن مساءلتنا أشد مِن مساءلة قوم موسى لموسى. وذلك أنَّ رسولَ الله (من الله عبد راد) كان قاعِداً ذات يوم بمتكة، بفناء مساءلتنا أشد مِن مساءلة من رُوساء قُريش، منهم: الوليد بن المُغيرة المَخْزومي، وأبو البَخْتَرِي بن هِشام، وأبو الكعبةِ، إذ اجتمَع جَماعة من رُوساء قُريش، منهم: الوليد بن المُغيرة المَخْزومي، وأبو البَخْتَرِي بن هِشام، وأبو جَمْعٌ مِمْن يَليهم كثير، ورَسولَ الله (من الله عبد راك)

سورة الزخرف آية . ٣٢.٣١.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣١٠.

۲ ـ تفسير القمى ۲: ۲۸۳.

٣ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عد التلام): ٣١٤/٥٠٠.

<sup>(</sup>۱) الفرقان ۲۵: ۷ و ۸

<sup>(</sup>٢) الإسراء ١٧: ٩٠. ٩٠.

في نَفَرٍ من أصحابه، بقرأ عليهم كتابَ الله، ويُذكِّرُهم عن الله أمّره ونَهْيَه، فقال المشركون بعضُهم لبعض: لقَدِ استَفْخَلُ أمرُ محمّد، وعَظُم خَطْبُه، تَمَالُوا نبدأ بتَقْرِيعِه وتَبْكِيتِه "والاحتجاج عليه، وإبطال ما جاء به، لِيَهونَ خَطْبُه على أصحابه، ويَصغُر فَدرُه عِندَهم، فلعله أن يَنزِع عمّا هو فيه من غَبُه وباطِله وتمرُّدِه وطُغيانِه، فإنِ انتَهى وإلّا عامَلُناه بالسَيفِ الباتِر.

قال أبو جَهْلٍ: فمّن ذا الذي يَلي كلامّه ومُحاوَرَتَه؟ فقال (" عبدالله بن أبي أمّيّة المَخْوومِيّ: أنا لذلك، أفّما ترضاني فرْناً حَسِباً، ومُجادِلاً كفيّاً؟ قال أبو جَهْل: بَلى. فأتوه بأجمَعِهم، فابنداً عبدالله بن أبي أميّة، فقال: يا محمّد و ذكر ما طلبه من محمّد (مناه عبدالله) وما أجابه به - فقال: وأمّا فولك: ﴿ لَوْلا نُولُ هَذَا الْقُرانُ عَلَىٰ رَجُلٍ مَّن الْمُغيرة بمكّة، أو عُرْوة بن مسعود بالطائف، فإنّ الله تعالى ليسن يستعظم مال الدُنيا كما تَسْتَعظمه أنتَ، ولا خَطَر له عِندَه كماكان له عِندَك، بل لوكانتِ الدُنيا عِندَه تعدِل جَناحَ بَعوضَة لما سَقى كافِراً به، مُخالِفاً له، شُربَة ماء، وليس فِسمة رَحمة الله إليك، بل الله القاسِمُ للرَّحْمة (" والفاعِلُ لما يَشاءٌ في عَبيدِه وإمائه، وليس هو عز وجل مّمن يَخافُ أحَداً كما تخافه لِمالِهِ أو لِحَالِه فتعرِفه بالنبوّة لذلك، ولا مِمّن يَطمّع في أحَد أَ مَحَبّة الهوى كما تُحِبّ فتُقَدِّم مَن لا يستَحِق النّفدِيم، وإنّما مُعامَلتُه بالعَدْلِ، فلا يؤيْر بأفضل مَراتِب الدِّين وخِلالِه (" ، إلّا الأفضل في طاعتِه، والآخان هذا صِفَتُه لم ينظر في خدمتِه، وإنما مُعامَلتُه بالعَدْلِ، فلا يؤيْر بأفضل مَراتِب الدِّين وخِلالِه (" ، إلّا الأفضل في طاعتِه، وإذاكان هذا صِفَتُه لم ينظر في خدمتِه، وكذلك لا يؤخّر في مَراتِب الدِّينِ وخِلالِه (" ، إلّا الله قرائم عليه ضَرْبَة لا إلى حالى، بل هذا المالُ والحالُ من فَصُلِه وليس لأحَدٍ من عِبادِه عليه ضَرْبَة لا إنب.

فلا يُقال له: إذا تفضّلتَ بالمالِ على عَبْدٍ، فلابَدُ أَنْ تَفضَّل عليه بالنبوَّةِ أيضاً، لأنّه ليس لأحَدٍ إكراهه على خِلاف مُرادِه، ولا إلزامه تفضَّلُ لأنه تفضّل قبلَه سعمة الانرى . يا عبدالله ـكيف أغنى واحِداً وقبّع صورتَه؟ وكيف حسن صورة واحِدٍ وأفقره؟ وكيف شرّف واحِداً وأفقره؟ وكيف أغنى واحِداً ووضّعه؟ ثمّ ليس لهذا الغني أن يقول: هكداً ضيف إلى جَمالي مال فكلن؟ ولاللشريف أن يقول: هكداً ضيف إلى جَمالي مال فكلن؟ ولاللشريف أن يقول: هكداً ضيف إلى ضعتي شرّف فكلن؟ ولاللشريف أن يقول: هكداً ضيف إلى ضعتي شرّف فكلن؟ ولاللوضيع أن يقول: هكداً ضيف إلى ضعتي شرّف فكلن؟ ولكن الحكم له يقول: هكداً ضيف إلى ضعتي شرق فلان؟ ولاللوضيع أن يقول: هكداً ضيف إلى ضعتي شرّف فلان؟ ولكن الحكم لله يُقسّم كبف يشاء، ويفعل ما يشاء، وهو حكيمٌ في أفعالِه، محمودٌ في أعماله، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلاً لَوْلَا هَذَا الْقُرْآنُ عَلَىٰ رَجُلِ مِّنَ الْقَرْيَتُيْنِ عَظِيم ﴾.

قال الله تعالى: ﴿ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ ﴾ يا محمّد ﴿ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي الحَيَوْةِ الدَّنْيَا ﴾ فأحوَجْنا ذاكَ إلى سِلْعَةِ هذا وإلى خِدْمَتِه، فتَرى الدُّنْيَا ﴾ فأحوَجْنا ذاكَ إلى سِلْعَةِ هذا وإلى خِدْمَتِه، فتَرى أَجَلَ المُلوك وأغنى الأغنياء مُحِناجاً إلى أفقرِ الفُقراء في ضَرْبٍ مِنَ الضّروبِ، إمّا سِلْعَة معَة ليست مَعَة، وإمّا

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: وتوبيخه.

<sup>(1)</sup> في المصدر: ومجادلته. قال.

 <sup>(</sup>٥) في المصدر: الله هو القاسم للرحمات.

<sup>(</sup>٦، ٧) في «ج» والمصدر: جلاله.

سورة الزخرف (٤٣) ...... ١٥٩.

خِدْمَة بَصلُح لها؛ لا ينهَبَأ لذلك المَلِك إلّا أن يستَعبن به (م) وإمّا باب مِنَ العِلْم والحُكْمِ هو فَقيرً أن يستَفيدَها من هذا الفقير، وهذا الفقير يحتاجُ إلى مال ذلك المقلِل الغني، وذلك المقلِل يحتاجُ إلى عِلم ذلك الفقير أو رأيه أو معرفَتِه، ثمّ ليس للمَلِكِ أن يقول: هَلا أَجمَعُ إلى معرفَتِه، ثمّ ليس للمَلِكِ أن يقول: هَلا أَجمَعُ إلى مُلكي ومالي عِلمَه ورأيّه؟ ولالذلك الفقير أن يقول: هَلا أَجمَعُ إلى رأيي وعِلمي وما أتصرّفُ فيه من قُنونِ الحُكمِ مالَ هذا الغني؟ ثمّ قال تعالى: ﴿وَرَفَعْنَا بَعْضَهُم فَوْقَ بَعْضِ وَرَجَاتِ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضاً سُخْرِيّاً ﴾، ثمّ قال: يا محمد ﴿وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمّا يَجْمَعُونَ ﴾ بجمعه هؤلاء من أموالِ الدُنياه.

قوله تعالى:

# وَلَوْلَا أَنْ يَكُونَ آلْنَاسُ أُمّةً وَاحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُرُ بِالرَّحْمٰنِ لِبَيُوتِهِمْ شُقُفاً مِنْ فِضَةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ -إلى نوله تعالى - فَهُوَ لِبُيُوتِهِمْ شُقُفاً مِنْ فِضَةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ -إلى نوله تعالى - فَهُوَ لِبُيُوتِهِمْ شُقُفاً مِنْ فِضَةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ -إلى نوله تعالى - فَهُوَ لِبُيْتُ [٣٦-٣٦]

۱/۹۱۰ - ابن بابويه، قال: حدّننا أبي، قال: حدّننا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن غالب الأسدي، عن أبيه، عن سعيد بن المُسَبَّب، قال: سألتُ عليَّ بن الحسين (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَوْلا أَنْ يَكُونَ آلْنَاسُ أُمَّةً وَاحِدةً ﴾، قال: وعنى بذلك أمّة محمّد أن يكونوا على دين واحدٍ كُفّاراً كلّهم ﴿ لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُرُ بِالرَّحْمٰنِ لِبُيُوتِهِمْ شَقْفاً مِنْ قِطَةٍ وَمَعَادِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ﴾ ولو فعل ذلك بأمّة محمّد (من الديدة) لَحَزِنَ المؤمنونَ وغَمّهم ذلك، ولم يُناكِحوهم ولم يُوارِثوهم،

٢/٩٦٠١ والحسبن بن سعيد، في كتاب (الزَّهَدَّ): عن النَّضْرَ، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن إسحاق بن غالب، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول في هذه الآية: ﴿ وَلَوْلَا أَنْ يَكُونَ ٱلْنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدةً لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكْفُرُ بِالرَّحْمٰنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفاً مِنْ فِضَّةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ﴾، قال: «لو فعَل، لكفَر الناسُ جمَيماً».

٣/٩٦٠٢ على من إبراهبم، قال: قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا أَنْ يَكُونَ ٱلْنَاسُ أَمَةُ وَاحِدةً ﴾ أي على مَذْهَبِ واحِد ﴿ لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكْفُرُ بِالرَّحْمُنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفاً مِنْ فِضَةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ﴾ ، قال: المَعارِجُ الَتي يَظْهَرُون بها ﴿ وَلِبُيُوتِهِمْ أَبُواباً وَسُرُراً عَلَيْهَا يَتَّكِنُونَ \* وَزُخْرُفا ﴾ البيت المُزَخْرَف بالذَهَب. قال: فقال الصادق (طبه النهر): ولو

<sup>(</sup>٨) في المصدر: الملك أن يستغني إلَّا به.

سورة الزخوف آية ٢٦.٣٣.

١ ـ علل الشرائع: ٣٢/٥٨٩.

۲ ـ الزهد: ۲۷/۲۷.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٤.

فعل الله ذلك لَما آمَن أَحَدٌ، ولكِنّه جعَل في المؤمنين أغنِياء، وفي الكافِرين فُقَراء، وجعَل في الكافِرين أغنِياء، وفي المؤمنين فُقَراء، وجعَل في الكافِرين أغنِياء، وفي المؤمنين فُقَراء، ثمّ امتَحَنّهُم بالأمرِ والنَّهي والصَّبْرِ والرِّضاء. قال: قوله تعالى: ﴿ وَمَـن يَـعْشُ عَـن ذِكْرِ الرَّحْمٰنِ ﴾ أي يَعْمَى ﴿ نُقَيِّضُ لَهُ شَيْطَاناً فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ﴾.

#### قوله تعالى:

# حَتَّىٰ إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَالَيْتَ بَيْنِى وَبَيْنَكَ بُعْدَ الْمَشْرِقَيْنِ فَبِشَ الْقَرِينُ \* وَلَــن يَــنْفَعَكُمُ الْــيَوْمَ إِذْ ظَــلَمْتُمْ أَنَّكُــمْ فِــى الْــعَذَابِ \* وَلَــن يَــنْفَعَكُمُ الْــيَوْمَ إِذْ ظَــلَمْتُمْ أَنَّكُــمْ فِــى الْــعَذَابِ \* وَلَــن يَــنْفَعَكُمُ الْــيَوْمَ إِذْ ظَــلَمْتُمْ أَنَّكُــمْ فِــى الْــعَذَابِ \* وَلَــن يَكُونَ [ ٣٩ ـ ٣٩]

1/97٠٣ أبو الفاسم جعفر بن محمّد بن قُولَوَيه، في (كامل الزيارات)، فال: حدّثني محمّد بن عبدالله بن جعفر الجميّريّ، عن أبيه، عن عليّ بن محمّد بن سالم، عن محمّد بن خالد، عن عبدالله بن حَمّاد البَصْريّ، عن عبدالله بن عبدالرّحمن الأصّم، عن حَمّاد بن عُثمان، عن أبي عبدالله (عبدالرّحمن الأصّم، عن حَمّاد بن عُثمان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ولمّا أسري بالنّبيّ (منن الاحد، آن) قبل له: إنّ الله مُختبِرُك في ثلاثٍ ليَتْظُرَكيف صَبْرُك؟ قال: أسَلَمُ لأمرِكَ يا ربّ، ولا قوّة لي على الصّبر إلّا بك، فما هُنّ؟ قبل له: أوّلُهُنَ: الجُوعُ والأَنْرَةُ على نفسِك وعلى أهلِك لأهلِ الحاجَةِ. قال: قَبِلْتُ يا ربّ ورَضِيتُ وسلّمتُ، ومِنك التوفيقُ للصّبر (۱).

وأمّا الثانية: فالتَكذيبُ والخوفُ الشّديدُ، وَيَذْلُكَ مُهْجَنَك في مُحارَبةٍ أَهلِ الكُثْرِ بِمالِكَ ونَفْسِك، والصَّبْرُ على ما يُصِيبُك منهم من الأذى مِن أَهلِ النَّفاق، والأَلْم في الحَرْبِ والجِراح. قال: يا ربُّ قَبِلتُ ورَضِيتُ وسَلَمتُ، ومنك التَوفيقُ للصَّبْر.

وأمّا الثالثة: فما يَلفَى أهلُ بَبتِكَ من بَعدِك مِنَ الفَتْلِ، أمّا أخوكَ عليٌّ فبَلفى من أُمّتِك الشَّنْمَ والتَعنيفَ والتَوبيخَ والحِرْمَانَ والجَحْد والظُلم، وآخِر ذلك القتل، فقال: يا ربّ سلَّمتُ وقبلت، ومنك التَوفيق للصّبر.

وأمّا ابنَتُك فتُظْلَم وتُحْرَم، ويُوْخَذُ حَفُّها غَصْباً الّذي تَجْعَلُهُ لها، وتُضْرَب وهي حامِل، ويُدخَلُ حرَيمُها ومَنزِلُها بغير إذْنٍ، ثمّ يَمَسُّها هَوانَّ وذُلَّ. ثمّ لا تَجِدُ مانِعاً، وتَطْرَحُ ما في بَطْنِها مِنَ الضَّرْبِ، وتَموتُ من ذلك الضَّرْب. فقلتُ: إنّا لله وإنّا إليه راجعون، قبِلتُ يا ربِّ وسَلَّمتُ، ومِنْكَ النَوفيقُ للصَّبر.

ويكونُ لها من أخيك ابنانِ، يُقْتَلُ أحَدُهما غَدْراً، ويُسْلَبُ ويُطْعَنُ ويُسَمُّ، تفعَل به ذلك أمّتُك، قال: قَبِلتُ يا ربِّ، وإنّا لله وإنّا إليه راجعون، ومنك النوفيق للصّبر. وأمّا ابنُها الآخر فتَدعوهُ أمّتُك للجِهاد، ثمّ يَقْتُلُونَهُ صَبْراً ويَقتُلُون

سورة الزخرف آية ـ ٣٨ ـ ٢٩ ـ

۱ مكامل الزيارات: ۱۱/۲۲۲.

<sup>(</sup>١) في المصدر: والصبر، وكذا ما بعدها.

وُلدَهُ ومَن معه من أهلِ بَيتِه، ثمّ يَسلُبونَ حَرَمَه، فيَستَعينُ بي، وقد مَضى القَضاءُ منّي فيه بالشّهادَةِ له ولِمَنْ معه، ويَكونُ قَتْلُه حُجَّةً على مَن بين قُطْرَبها، فيَبْكيه أهلُ السماوات وأهلُ الأرّضين جَزَعاً عليه، وتَبْكيه مَلائِكةً لم يُدرِكوا نُصْرَتَه.

نمّ أخرجُ من صُلبِه ذَكَراً به أنصُرك (")، وإنّ شَبَحَهُ عندي نحت العَرْش، يَمْلاً الأرْضَ بالعَدْلِ ويُطْبِقُها بالقِسْط، يَسيرُ مَعهُ الرُّعْبُ، يَفْتُل حتّى يُشَكَّ فيه. فقلتُ: إنّا لله وإنا إليه راجعون، فقيل له: ارفَعْ رأسَك. فنظَرْتُ إلى رَجُلٍ من أحسَنِ الناسِ صُورَةً، وأطيبهم ريحاً، والنورُ يسطعُ مِن بين عَبْنَيه ومِن فوقه ومِن تحتِه، فذَعَوْتُه فأقبَل إليّ، وعليه ثِبابُ النّورِ، وسيماء كُلّ خيرٍ، حتّى قبّل بين عَبْنَيّ، ونظرتُ إلى الملائكة قد حَفّوا به، لا يُحصِيهم إلّا الله عزّ وجلّ، فقلتُ: يا ربّ، لِمَن يغضَب هذا، ولمن أعدَدْت (") هؤلاء الملائكة، وقد وعَدْتَني النّصْرَ فيهم، فأنا أنتَظِرُه منك، فهؤلاء أهلي وأهل بيتي، وقد أخبَرْتَني بما يَلْقَون من بَعدي، ولو شِئْتَ لأعطَبْتَني النّصْرَ فيهم على مَن بَعى عليهم، وقد سلّمتُ وقبلتُ ورَضِيتُ، ومنك التوفيق والرّضا والعَوْن على الصّبر؟

فقيل لي: أمّا أخوك فجَزاؤه عندي جَنّة المَأوى نُزُلاً بِصَبْرِه، ٱفلِجُ حُجَّنَه على الخَلائِق بوم البَعْثِ، وأولِيه حَوْضَك، يَسقي منه أولياءَ كم، ويمنَع منه أعداءَ كم، وأجعَلُ جَهَنّم عليه بَرْداً وسَلاماً، يدخُلها فبُخرِج مَن كان في قَلْبِه مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِن المَوَدّةِ لكم، وأجعَلُ مَنزِلَتَكُم في دَرَجةٍ واحِدَةٍ في الجَنّة.

وأمّا ابنُك المَفتولُ المَخْذولُ المَسْمومُ، وابتُك المَغْدورُ المَفْتولُ صَبْراً، فإنّهما مِمّن أُزَيِّنُ بهِما عَرْشي، ولَهُما مِن البَلاء ('')، ولِكُلُ مَن أنى فَبْرَه من الخَمْا مِن البَلاء ('')، ولِكُلُ مَن أنى فَبْرَه من الخَلْقِ (<sup>6)</sup>، لأنَّ زُوّارَهُ زُوّارُك، وزوّارك زوّاري، وعليَّ كرامَة زايْري، وأنا أعطيه ما سأل، وأجزِبه جَزاءً يَغيِطُه به مَن نظر إلى عَطِيَّتي إيّاه، وما أعدَدْتُ له مِن كرامتي.

وأمّا ابنَتُك، فإنّى أوفِفُها عند عَرْشي، فيُقَال لَهَا إِنَّ اللهُ قُلْ حَكَمْكِ في خَلْقِه، فمَن ظلَمَكِ و ظلَم وُلدَكِ فاحكُمي فيه بما أُحبَبْتِ، فإنّى أجيز حكومتكِ فيهم. فتشهد العَرْض (١)، فإذا أوقِفَ مَن ظلَمها أمرَت به إلى النار، فيقول الظالِم: ﴿ يَا حَسْرَتَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطَتُ فِي جَنْبِ اللهِ ﴾ (١)، ويتمنّى الكَرَّةَ، ويعَضَ الظالِمُ على يدّيه، ويقول: ﴿ يَا لَيْتَنِى لَمْ أَتَّخِذْ فُلاناً خَلِيلاً ﴾ (مُ وقال: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءنَا قَالَ ﴿ يَا لَيْتَنِى لَمْ أَتَّخِذْ فُلاناً خَلِيلاً ﴾ (١)، وقال: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءنَا قَالَ يَنْنِى وَبَيْنَكَ بُعْدَ المَشْرِقَيْنِ فَيِئْسَ القرِينُ \* وَلَن يَنفَعَكُمُ اليَوْمَ إِذْ ظَلَمْتُمْ أَنْكُمْ فِى العَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ ،

<sup>(</sup>٢) في نسخة من المصدر: ذكراً انتصر له يه.

<sup>(</sup>٣) في «ج، ي»: مددت.

<sup>(1)</sup> في «ط» والمصدر زيادة: فعلن فتوكّل.

 <sup>(</sup>٥) في المصدر زيادة: من الكرامة.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: العرصة.

<sup>(</sup>۷) الزمر ۲۹: ۵۸.

<sup>(</sup>٨) الفرقان ٢٥: ٢٧، ٢٨.

فيقول الظالم: ﴿ أَنتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَاكَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ (١)، فيقال لهما: ﴿ أَلَا لَعْنَةُ اللهِ عَلَىٰ الظَّالِمِينَ \* اللَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجاً وَهُمْ بالآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ ﴾ (١٠).

وأوّل من يُحكّم فيه مُحسِن بن عليّ (علم التلام) وفي فاتِله، ثمّ في قُنْفُذ فيُرْتِيان هو وصاحبِه فيُضرَبان بسباطٍ من نارٍ، لو وقع سَوْطٌ منها على البحار لَفَلَتْ مِن مَشْرِفها إلى مَغْرِبها، ولو وُضِعَت على جِبالِ الدُنيا لذَابَتْ حتّى مَن نارٍ، لو وقع سَوْطٌ منها على البحوار لَفَلَتْ مِن مَشْرِفها إلى مَغْرِبها، ولو وُضِعَت على جِبالِ الدُنيا لذَابَتْ حتّى تَصيرَ رَماداً، فيصرَبان بها. ثمّ يَجثو أميرُ المؤمنين (عبدالله) للخصومة بين يَدَي الله تعالى مع الرابع، ويُدخل الثلاثة في جُبّ، فيُطبَن عليهم، لا يَراهُم أحدٌ ولا يَرَوْنَ أحداً، فينذها يقول الذين كانوا في ولا ينهم: ﴿ وَيَتَنا أَرِنَا اللّذِينِ أَضَكُمُ فَي الْجَفْرِة وَلا يَرَوْنَ أَحَداً، فينذها يقول الذين كانوا في ولا ينهم: ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ اللّذِينَ الْجَفْرُوا وَيْلِ العَدَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ فينذ ذلك يُنادون بالوبل والنّبور، ويأتيان الحَوْضَ فيسألان عن أمير المؤمنين (عبدالله)، ومعهم حَفَظَة، فيقولان: اعفُ عَنَا واسقِنا وحَلَّصنا. فيُقال لهم: ﴿ فَلَمّا رَأَوْهُ زُلْفَةً سِيفَت وُجُوهُ الله فين كَفْرُوا وَقِيلَ هَذَا الّذِي كُنتُم بِهِ تَدَّعُونَ ﴾ (١١)، يعني بإمرةِ المؤمنين، إرجعوا ظِماء مُظمّئين [إلى النار]، فما الذين كَفَرُوا وَقِيلَ هَذَا الّذِي كُنتُم بِهِ تَدَّعُونَ ﴾ (١١)، يعني بإمرةِ المؤمنين، إرجعوا ظِماء مُظمّئين [إلى النار]، فما شرابُكم إلّا الحَميم والغِشلين، وما تنفقكم شَفاعةُ الشافِعين هـ

الحسين بن النّشر الفهريّ، عن أبي عمرو الأوزاعيّ، عن عَمْر، عن محمّد بن عليّ بن عُكاية التّميميّ، عن الحسين بن النّشر الفهريّ، عن أبي عمرو الأوزاعيّ، عن عَمْرو بن شِمْر، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (علم التلام)، عن أمير المؤمنين (علم التلام)، في خطبة الوسيلة، قال أمير المؤمنين (علم التلام) فيها: دولئن تَقَمّ ها دوني الأشقيان، ونازعاني فيما ليس لهما بحق، ورُكِياها ضلالةً، وأعتقداها جَهالةً، فليئس ما عليه ورّدا، وليئس ما لأنفُسِهما مهدا، يتلاعنان في دورهما، ويترز أكل منهما من صاحبه، يقول لقرينه: ﴿ يَالَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ المَشْرِقَيْنِ فَبِفْسَ القرينُ ، فيجيبه الأشقى على رُثولة؛ ﴿ يَالَيْتَنِي لَمْ أَتَخِذْ فُلاناً خَلِيلاً لَقَدْ أَضَلَّنِي عَنِ الذَّكِر بَعْدَ المَشْرِقَيْنِ فَبِفْسَ القرينُ ﴾، فيجيبه الأشقى على رُثولة؛ ﴿ يَالَيْتَنِي لَمْ أَتَخِذْ فُلاناً خَلِيلاً لَقَدْ أَضَلَّنِي عنه مال، والإيمانُ الذي به كذب، والصّراطُ الذي عنه نكب،

وثقدّم بزيادة، في قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيُّهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي ٱتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلاً ﴾ من سورة الفرقان (١).

٣/٩٦٠٥ - محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السَّيّاري، عن محمّد بن

<sup>(</sup>٩) في المصدر زيادة: أو الحكم لغيرك، والآية في سورة الزمر ٣٦: ٤٦.

<sup>(</sup>۱۰) هود ۱۱: ۱۸، ۱۹.

<sup>(</sup>۱۱) قصلت ٤١: ٢٩.

<sup>(</sup>۱۲) الملك ۲۷: ۲۷,

۲ ـ الکافی ۱۰ ۲/۱۷.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (٧) من تفسير الآيات (٢٧ ـ ٢٩) من سورة الفرقان.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١٣/٥٥٧.

خالد البَرْقيّ، عن محمّد بن أسلَم، عن أيّوب البَرّاز، عن جابر، عن أبي جعفِر (عبدالتلام)، قال: «ولن ينفّعكم اليومَ إذ ظلّمتُم آلَ محمّد حقّهم، إنّكم في العَذاب مُشتَركون».

جابر الجُعْفي، عن أبي جعفر (عبدالله): عن سعيد بن جَناح، قال: حدّثني عَوْف بن عبدالله الأزدي، عن جابر ابن يزيد الجُعْفي، عن أبي جعفر (عبدالله) وفي حديث بذكر فيه حال الكافرين يوم القيامة وقال: وثم يُدفع وعلى الكافر وفي صدره دَفعة، فيهوي على رأسه سبعين ألف عام حتّى يُواقِع الحُطَمّة، فإذا واقعَها دقّت عليه وعلى شيطانِه، وجاذبَهُ الشيطانُ بالسَّلْسِلة، كلما رفّع رأسه ونظر إلى قُبْح وَجهِه، كلّح في وَجهِه، قال: فيقول: ﴿ يَالَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ المَشْرِقَيْنِ فَيِعْسَ القرينُ ﴾، وَيْحَك كما أغُويْتَني احمِل عني من عَذابِ الله من شيء. فيقول: يا شَمْقي، كيف أحمِلُ عنك مِن عَذابِ الله من شيء، وأنا وأنت في العَذابِ مُسْتَرِكونه.

قوله تعالى:

### فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ [ ٤١ ]

۱/۹۹۰۷ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود المِنْقَرِيّ،عن يحيى بن سعيد، عن أبي عبدالله (عبدالتلام)، قال: «فإمّا نَذْهَبَنّ بك يا محمّد من مكّة إلى المدينة، فإنّا رادّوك إليها ومُنتَقِمون منهم بعلى بن أبي طالب (عبدالتلام)».

٢/٩٦٠٨ - محمّد بن العباس: عن محمّد بن عثمان بن أبي شَيْبَة، عن يحيى بن حسَن بن فُرات، عن مُصبّح ابن الهَلقام العِجْليّ، عن أبي مَرْيَم، عن المِنْهَال بن عَمْرو، عن زِرَ بن حُبَيْش، عن حُذَيفة بن اليَمان، قال: قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ ﴾ يعنى تعلى بن أبي طالب (عدائد).

٣/٩٦٠٩ وعنه، قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد بن موسى النَّوْفَلَيّ، عن عيسى بن مِهْران، عن يحيى بن حسّن ابن فُرات، بإسناده إلى أبي حرب بن أبي الأسود الدُوْليّ، عن عمّه، أنّه قال: إنّ النبيّ (سنزاه عيدواله) [قال:] ولمّا نزَلت: ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِمَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ ﴾ أي بعَلىّ، كذلك حدَّثَني جَبْرَثيل (عبدالتلام)».

. 1991ء وعنه، قال: حدِّثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن المُغيرة بن محمَد، عن عبدالغَفَار بن محمَد، عن عبدالغَفَار بن محمَد، عن مَنْصور بن أبي الأسوّد، عن زِياد بن المُنذِر، عن عَدِيّ بن ثابت، قال: سمِعتُ ابنَ عباس يقول: ما حسَدَتْ قُريشٌ

٤ ـ الاختصاص: ٣٦٢.

سورة الزخرف آية ـ ٤١ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٤.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١٦/٥٥٨.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٥٩/١٧.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨/٥٥٩.

عَليّاً (مله النام) بشيءٍ ممّا سبّق له أشَدّ ممّا وجَدت يوماً ونحنُ عِندَ رسولِ الله (ملزاة عله رآد)، فقال: «كيف أنتُم ـ يا معشّر قُرَيش ـ لوكفَرتُم من بَعدي، فرأيتُموني في كَنيبّةٍ أضرِبُ وجوهَكُم بالسَّيف؟، فهبّط جَبْرَتيل (عله النام، فقال: قل: إن شاء الله، أو على؛ فقال: «إنّ شاء الله، أو على».

مالم، عن أبيه، عن أبي عبدالله (عبد الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِمَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ ﴾ ، قال: دقال الله: انتَقَمَ بعليَّ (عبدالله) يومَ البَصْرَةِ، وهو الذي وعَد الله رَسولَهُ).

7/9717 - وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن عليّ بن هِلال، عن محمّد بن الرّبيع، قال: قرّأتُ على يوسف الأزرَق حتى انتهَيتُ في الزخرُف [إلى قوله تعالى:] ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ ﴾، قال: يا محمّد، أمْسِك؛ فأمسَكتُ، فقال يوسف: قرأتُ على الأعمَش، فلمّا انتهيتُ إلى هذه الآية قال: يا يوسف، أنَدْرِي فيمَن نزَلَت؟ قلتُ: الله أعلَم. قال: نزَلت في عليّ بن أبي طالب (علدائله)، ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمْ ﴾ بعلى ﴿ مُنْتَقِمُونَ ﴾ مُحِبّت والله مِن القُرآن، واختُلِسَت واللهِ من القُرآن.

النه ٧/٩٦١٣ الشيخ في (أماليه): بإسناده، عن محمّد بن عليّ (ملهه التلام)، عن جابر بن عبدالله الأنصاريّ، قال: إنّي لأدناهُم من رَسولِ الله (ملناه عبدواله) في حجّة الوّداع بمنى، فقال: ولأعرِفَنكم تَرجِعون بعدي كُفّاراً يضرِبُ بعضُكم رِقابَ بَعض، وأيمُ الله لئن فعَلتُموها لتَعرِفَنَي في الكنِيبَةِ الني تُضارِبُكم». ثمّ التفّت إلى خَلفِه [فقال]: وأو عليّ أو عليّ اللاثا، فرأينا أنّ جَبْرَئيل (ما الله عمرَةُ، وأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِمّا نَذْهَبَنَ بِكَ فَإِنّا عِنْهُم مُنْتَقِمُونَ ﴾ بعلي ﴿ أَوْ نُرِينَكَ آلَّذِي وَعَدْنَاهُمْ فَإِنّا عَلَيْهِم مُقْتَدِرُونَ ﴾ (١)، ثم نزَلت: ﴿ قُلْ رَّبُ إِمّا تُربَقَى مَا يُوعِدُونَ ﴾ وَإِنّا عَلَىٰ أَن نُرِيكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَادِرُونَ ﴾ آذفَع بِالَّتِي هِي القومِ الظَّالِمِينَ ﴾ وَإِنّا عَلَىٰ أَن نُرِيكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَادِرُونَ ﴾ آذفَع بِالَّتِي هِي القومِ الظَّالِمِينَ ﴾ وَإِنّا عَلَىٰ أَن نُرِيكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَادِرُونَ ﴾ آذفَع بِالَّتِي هِي القومِ الظَّالِمِينَ ﴾ وَإِنّا عَلَىٰ أَن نُرِيكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَادِرُونَ ﴾ آذفَع بِالَّتِي هِي القومِ الظَّالِمِينَ ﴾ وَإِنّا عَلَىٰ أَن نُرِيكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَادِرُونَ ﴾ آذفَع بِالَّتِي هِي القومِ الظَّالِمِينَ ﴾ وَإِنّا عَلَىٰ أَن نُرِيكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَادِرُونَ ﴾ آذه فَي القومِ الظَّالِمِينَ ﴾ وَإِنّا عَلَىٰ أَن نُرِيكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَادِرُونَ ﴾ آذه فَي بِأَلْدِي أُوحِي إِلْيكَ ﴾ من أمرِ علي بن أبي طالب ﴿ وَلَومُكُ ولسوف تُشْأَلُونَ عن محبّة علي بن أبي طالب (عله الله الله).

الطَّبَرْسِيّ: روى جابر بن عبدالله الأنصاريّ، قال: إنّي لأدناهُم مِن رسولِ الله (منّن الله عبدواله) في حجّة الوّداع بمِنى. حتى قال: الألفِينَكم (١) ترجِعون بَعدي كُفّاراً يَضرِبُ بعضُكم رِقابَ بعضٍ، وأيمُ اللهِ لئِنْ فعَلتُموها

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ١٩/٥٥٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٠/٥٦٠.`

٧ ـ الأمالي ١: ٣٧٣.

<sup>(</sup>١) الزخرف ٤٣: ١٢.

<sup>(</sup>۲) العؤمنون ۲۳: ۹۲ ـ ۹۹.

<sup>(</sup>٣) الزخرف ٤٣: ٤٣.

٨ ـ مجمع البيان ٩: ٧٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لا ألفينكم.

لتَعرِفُنَّي في الكتببة الَّتي تُضاربكم». ثمّ التفَّت إلى خَلْفِه، فقال: وأو عليّ. أو عليّ أو عليّ، ثلاث مرّات، فرأينا أنَّ جَبْرَ ثيل (عبدالسّلام) غمّزه، فأنزَل الله إثْرَ ذلك: ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ ﴾ بعليّ بن أبي طالب (عبدالسّلام). وسنأتي رواية جابر بن عبدالله الأنصاريّ، في الآية الآتية، إن شاء الله تعالى (٢٠).

٩/٩٦١٥ - ومن طريق المُخالفين: من (فضائل السمعانيّ) يرفعه إلى ابن عباس، قال: لمّا نزّلت على رسول الله (صلّناه عليه وآله) ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ ﴾، قال: «بعليّ بن أبي طالب (عليه السّلام)».

ومن (مناقب ابن المغازلي) يرفعه إلى جابر، مئله (١).

قوله تعالى:

# فَاسْتَمْسِكْ بِالَّذِى أُوحِىَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرْ آطٍ مُّسْتَقِيمٍ -إلى نوله تعالى - وَسَوْفَ تُسْئُلُونَ [ 22 ـ 32 ]

1/9717 محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن النَّضْر بن شُعَيب، عن خالد ابن ماذ، عن محمّد بن الفُضيل، عن الثَّماليّ، عن أبي جعفر (عبدتهم)، قال: «أوحى الله إلى نبيّه (منزاة عليه واله): ﴿ فَاسْتَمْسِكْ بِاللَّهِ عَلَيْ وَعَلَيْ هُو الصَّرَاطُ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [قال:] «إنّك على ولاية عليّ، وعليّ هو الصَّراطُ المُستَقيم،

محمّد بن الحسن الصفار: عن محمّد بن الحسين، عن النَّضُر بن سُوَيد، عن خالد بن حَمّاد؛ ومحمّد بن الفُضَيل، عن الثَّماليّ، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، مثله (۱).

٣/٩٦١٧ على بن إبراهيم، قال: حدّثنا جعفر بن أحمد، قال الحدّثنا عبدالكريم بن عبدالرحيم، عن محمّد ابن عليّ، عن محمّد ابن عليّ، عن أبي حمزة الثّماليّ، عن أبي جعفر (عبداتهم) قال: (نوّلت هاتان الآيتان هكذا، قول الله: ﴿حَتَّىٰ إِذَا جَاءَنَا﴾ يعني فلاناً وفلاناً، يقول أحدُهما لصاحبه حين يَراه: ﴿ يَالَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ المَشْرِقَيْنِ فَبِشْسَ القَرِينُ ﴾ (أ). فقال الله لنبيّه: قُل لفُلان وفُلان وأتباعِهما: ﴿ لَن يَنفَعَكُمُ اليَوْمَ إِذ ظُلَمْتُمْ ﴾ آل

سورة الزخرف آية ١٣٠ ـ ٤٤ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲٤/۳٤٥.

<sup>(</sup>٢) تأتي في حديث (٥) من تفسير الآيتين (٤٤، ٤٤) من هذه السورة.

٩ ـ .... كشف الغمة ١: ٣٢٣.

<sup>(</sup>١) المناقب: ٣٦٦/٣٢٠.

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ٧/٩١.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٦.

<sup>(</sup>١) الزخرف ٤٣: ٣٨.

٨٦٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

محمّد حقّهم ﴿ أَنَّكُمْ فِي العَذَابِ مُشْتِركُونَ ﴾ ".

ثمّ قال الله لنبيّه (منه على راد): ﴿ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ الصَّمَّ أَوْ تَهْدِى الْمُمْنَ وَمَن كَانَ فِي ضَكالٍ مُّبِينٍ \* فَإِمَّا نَدْ هَبُنَ فِلْ الله لنبيّه (منه على مُنتَقِمُونَ ﴾ (" يعني من قُلان وفُلان وأتباعِهما، ثمّ أوحى الله إلى نبيّه (منه على ما له الله على منه والله على ﴿ فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِى أُوحِى إِنَيْكَ ﴾ في عليّ (عب النهم) ﴿ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾، يعني إنك على ولاية عليّ، وعلى هو الصَّراطُ المُستَقيم ».

٣/٩٦١٨ محمّد بن العباس، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن عليّ بن هِلال، عن الحسن بن وهب، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (طبهائنلام)، في قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ فَاسْتَمْسِكَ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ ﴾ قال: «في عليّ بن أبي طالب (طبهائنلام)».

ه ٩٩٦١٩ ورواه عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن عليّ بن هِلال، عن جابر بن بزيد، عن أبي جعفر (علمالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَاسْتَمْسِكْ بِالَّذِى أُوحِى إِلَيْكَ ﴾، فقال: افي عليّ بن أبي طالب (علمالله)، الله)، أ

٠٥/٩٦٢ ومن طريق المخالفين: ابن المغازليّ في (المناقب)، عن جابر بن عبدالله الأنصاري، قال: إنّي الأدناهم من رسول الله (ملناه عبدراله) في حجّة الوداع بمنى، حتى قال: «الله بنكم ترجعون بعدي كفّاراً يضرِب بعضكم رقاب بعض، وأيم الله لئن فعلتموها لنعرفنيّ في الكتيبة الّتي تُضاربكم، ثمّ التفت إلى خلفه فقال: «أو عليّ أو عليّ أو عليّ ثلاثاً، فرأينا أنّ جبرئيل غمره، فأنول الله عزّ وجلّ على إثر ذلك: ﴿ فَإِمّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ ﴾ بعليّ بن أبي طالب (عبدائله) ﴿ أَوْ تُرِينَكُ اللّهِي وَعَدْنَاهُمْ فَإِنّا عَلَيْهِم مُقْتَدِرُونَ ﴾ (١٠ بعليّ ١٠)، ثم نزلت: ﴿ فَاسْتَمْسِكُ نَرْلت: ﴿ قُلْ رَبّ إِمّا تُربَتْي مَا يُوعَدُونَ \* رَبّ فَلا تَجْعَلْنِي فِي القَوْمِ الغلّالِمِينَ ﴾ (١٠)، ثم نزلت: ﴿ فَاسْتَمْسِكُ نِلْكَ إِلّٰكَ إِلّٰكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُنْتَقِيمٍ ﴿ وَإِنْ عَلَيْ لَمِلْمُ للساعة ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ مُسْتَلُونَ ﴾ عن على بن أبى طالب (عبدائلهم).

٦/٩٦٢١ - على بن إبراهيم، قال: حدَّثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّثنا يحيى بن زكريا، عن عليّ بن حسّان،

<sup>(</sup>٢) الزخرف ٤٣: ٣٩.

<sup>(</sup>٣) الزخرف ٤٢: ١٠، ١١.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٠/٥٦٠.

٤ ـ تأويل الآيات: ٤٤٥ «طبع جماعة المدرسين».

<sup>(</sup>١) هذا هو الحديث المتقدّم بعينه إلّا أنّ (الحسن بن وهب) سقط من السند.

٥ ـ المناقب: ٣٢١/٢٧٤.

<sup>(</sup>١) الزخرف ٤٣: ٤١، ٤٢.

<sup>(</sup>٢) (بعليّ) ليست بالمصدر.

<sup>(</sup>٣) المؤمنون ٢٣: ٩٤، ٩٤.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٦.

عن عبدالرجمن بن كثير، عن أبي عبدالله (مه اشتلام)، قال: قلت له: قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ﴾؟ فقال: «الذِّكْرُ: القُرآنُ، ونَحنُ قَوْمُه، ونَحنُ مَسؤولون».

٧٩٦٣٢ - محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الوَشّاء، عن عبدالله بن عَجُلان، عن أبي جعفر (عليه الشلام)، في قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ فَسْتَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (١). قال: «قال رسولُ الله (سلن الديد والد): الذِّكرُ أنا، والأثمَّةُ أهلُ الذِّكرُ».

وقولُه عزَ وجلّ: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾، قال أبو جعفر (مدانتلام): ونحنُ قومُه، ونَحنُ المسؤولون».

٨/٩٦٢٣ محمّد عن الحُسَين بن محمّد، عن معلَى بن محمّد، عن معمّد بن أُوْرَمَة، عن عليّ بن حسّان، عن عَمّه عبدالرحمان بن كَثِير، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عبه فتلام): ﴿ فَسْتَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (١)، قال: «الذَّكرُ: محمّد (منذاه عبه راله)، ونحنُ أهلُه المَسؤولون».

قال: قلت: قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾؟ قال: ﴿إِيَّانَا عَني، ونحنُ أَهلُ الذُّكْرِ، ونَحنُ المَسؤولون».

٩٩٦٢٤ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضْر بن سُويْد، عن عن النَّضْر بن سُويْد، عن عاصِم بن حُمَيد، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ عَن عاصِم بن حُمَيد، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْئَلُونَ ﴾ : «فرَسولُ الله (منزه عبدراله) الذِّكر، وأهلُ بيتِه (عليم النهرم) المتسؤولون، وهم أهلُ الذِّكر،

١٠/٩٦٢٥ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن حَمّاد، عن رِبْعي، عن حَمّاد، عن رِبْعي، عن الفُضَيل، عن أبي عبدالله (طوالتلام)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَـوْفَ تُسْئَلُونَ ﴾، قال: «الذّكْرُ: القُرآن، ونحنُ قَومُه، ونحنُ المُسؤولُونَ ﴾

ورواه محمّد بن الحسن الصّفّار: عن أحمد بن محمّد، عن الحسبن بن سعيد، عن حَمّاد بن عيسى، عن رِبْعيّ، عن الفُضّيل، عن أبي عبدالله (عليه الشهر)، مثله (١).

١١/٩٦٢٦ وعنه: عن محمّد بن الحسن؛ وغيره، عن سَهْل، عن محمّد بن عيسي، ومحمّد بن يحيي،

۷ ـ الكافي ۱: ۱۲/۱۳.

<sup>(</sup>١) النحل ١٦: ٤٣.

٨\_الكافي ١: ٢/١٦٤

<sup>(</sup>١) النحل ١٦: ١٣.

٩ ـ الكافي ١: ١٦٤/٤.

١٠ ـ الكافي ١: ١٦٤/٥.

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ١/٥٧.

۱۱ ـ الكافي ۱: ۳/۲۳٤.

ومحمد بن الحسين جميعاً، عن محمد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، وعبدالكريم بن عَمْرو، عن عبدالحميد ابن أبي الدَّيْلَم، عن أبي عبدالله (عبدالتلام)، قال: وقال جلّ ذِكْرُه: ﴿ فَشَنْلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِن كُنْهُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (١)، قال: الكتابُ: الذِكْرُ، وأهلُه آلُ محمد (عليم التلام)، وأمر الله عزّ وجلّ بسوالهم، ولم يأمر بسوال الجهال، وسَمّى الله عزّ وجلّ القُرآن ذِكْراً، فقال نبارك وتعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذَّكْرَ لِلتَّبِينَ لِلنَّاسِ مَا نُولً لِلنَّهِمْ وَلَعَلَّهُمْ وَلَعَلَى اللَّهُ وَقَوْمِكَ وَسَوْنَ تُسْتَلُونَ ﴾ .

۱۲/۹۹۲۷ محمد بن الحسن الصفار: عن العبّاس بن مَعْروف، عن حَمّاد بن عبسُّى، عن عُمَر بن يزيد، قال: قال أبو جعفر (على الشهرية ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْئَلُونَ ﴾ قال: «رسولُ الله (سنزاه عليه رآله) الذَّكر، وأهلُ ببيّه أهلُ الذَّكر، وهُمُ المَسؤولون».

۱۳/۹۹۲۸ وعنه: عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عُمّير، عن ابن أُذِينَة، عن بُرَيد بن مُعاوية، عن أبي جعفر (عبدالله)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾، قال: ﴿إنّما عَنانا بها، نحنُ أهلُ الذُّكْر، ونحنُ المَسؤولون».

۱٤/٩٦٢٩ محمد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم، عن حسين بن الحكم، عن حسين بن نَصْر، عن أَصْر، عن أَصْر، عن أَبيه عن أَبيه عن أَبان بن أَبي عَبّاش، عن سُلَيم بن قَيْس، عن عليّ (عليه التلام)، قال: «قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾ فنَحنُ قومُه، ونَحنُ المسؤولون،

المحمد بن عبدالرحمان بن سَكام، عن أحمد بن عبدالعربز بن يحيي، عن محمّد بن عبدالرحمان بن سَكام، عن أحمد بن عبدالله، عن أرارة، قال: قلت لأبي جعفر عبدالله، عز وجلّ: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ عَبِدَالله، عن أرارة، قال: وَنحنُ أهلُ الذُّكْرِ، ونحنُ المنسؤولون».

17/97٣١ - وعنه، قال: حدّثنا الحمين بن عامو عن محمّد بن الحسين، عن ابن فَضَال، عن أبي جَميلة، عن محمّد الحلبي، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: «قولُه عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْفَلُونَ ﴾ عن محمّد الحلبي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «قولُه عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْفَلُونَ ﴾ فرّسولُ الله (منن الدعب وآله) الذّكر، وأهل بيته (منزان الدعب أهلُ الذّكر، وهم المسؤولون، أمر الله الناس يَسألونهم، فهم وُلاةً الناس وأولاهم، فليس يَحِلُ لأحَدٍ مِنَ النّاسِ أن يأخُذَ هذا الحَقَّ الذي افتَرَضَهُ الله لَهُم،

<sup>(</sup>١) النحل ١٦: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) النحل ١٦: ١٤.

١٢ ـ بصائر الدرجات: ٥/٥٧.

۱۲ ـ بصائر الدرجات: ۸/۵۸

١٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٢/٥٦١.

١٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٢١/٥٦١.

١٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٥/٥٦١.

۱۷/۹۶۳۲ - وعنه، قال: حدّثنا الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عبسى، عن يوسّف، عن صَفوان، عن أبي عبدالله (طبهائللم)، قال: قلتُ له: قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾، مَنْ هُم؟ قال: (نحنُ هم».

١٨/٩٦٣٣ - وروي عن محمّد بن خالِد البَرْقِيّ، عن الحُسَين بن سَيْف، عن أبيه، عن ابنّي القاسم (١)، عن أبي عبد الله (طب الشلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لِّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾، قال: وقوله: ﴿ وَلِقَوْمِكَ ﴾ يعني علياً أميرَ المؤمنين (صارات الدمله) ﴿ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾ عن وِلايَتِه ٥.

قوله تعالى:

## وَسْئُلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُّسُلِنا أَجَعَلْنَا مِنْ دُونِ ٱلرَّحْمٰنِ ءَالِهَةً يُغْبَدُونَ [50]

1/97٣٤ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن الحسّن بن مَحبوب، عن أبي حمزة ثابت بن دينار النُّماليّ، وأبي مَنْصور، عن أبي الرَّبيع، قال: حجّجُنَا مع أبي جعفر (عبه التلام)، في السنة التي حَجّ فيها هِشام بن عبدالمَلِك، وكان معّة نافع مَولى عُمَر بن الخَطّاب، فنظر نافع إلى أبي جعفر (عبه التلام) في رُكنِ البيت، وقد اجتمع عليه الناس، فقال: يا أميرَ المؤمنين، من هذا الذي قد تَداكُ عليه الناس؟ فقال: هذا نبي أو إلى أبي أو ابنُ نبي أو وصيّ نبي. قال: هذا محمّد بن عليّ. فقال: إشهد لآتِينَة، فلأسالنه عن مسائِل لا يُجيبُني فيها إلا نبيّ أو ابنُ نبيّ أو وصيّ نبي. قال: فآذهَبْ فاسأله لعَلَك تُخْجِله.

فجاء نافع حتى اتكا على الناس، ثم أشرَف على أبي جعفر المسلام، فقال: يا محمد بن علي، إنّي قوأتُ التوراة والإنجيل والزّبور والفرقان، وقد عرّفتُ حَلالها وحرامها، وقد جِئتُ أسألُك عن مسائِلَ لا بُجيبُ فيها إلانبي أو وصي نبي أو ابنُ نبي. قال: فرفع أبو جعفر (عبائتهم) رأسه، فقال: «سَلْ عمّا بَدا لَك، فقال: أخيرُني كم بين عيسى ومحمد (سنن عبداله) من سنة؟ فقال: وأخبرُك بقولي أو بقولك؟، قال: أخبرُني عن القولين جميعاً. قال: وأمّا في قولى فخمسُ مائة سنة،

قال: فأخبِرْني عن قولِ الله عزّ وجلَ لنبيه (ملزاه على وآله): ﴿ وَسُئَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا أَجَعَلْنَا مِنْ دُونِ ٱلرَّحْمُنِ ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴾، مَنِ الّذي سأل محمّدٌ (ملزاه عيدواله)، وكان بينه وبين عيسى خمس مائة سنة؟

١٧ تأويل الآيات ٢: ٢٦/٥٦١.

١٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٧/٥٦٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: عن عبدالله.

[قال:] فتلا أبو جعفر (مدالتلام) هذه الآية: ﴿ شَبْحَانَ الَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ الْمَسْجِدِ الحَرَامِ إِلَىٰ المَسْجِدِ الأَقْصَا الَّذِي بَارَكْمَنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ ءَايَاتِنَا ﴾ (١)، فكان من الآيات الذي أراها الله تبارك وتعالى محمّداً (منزاه عبدرالد) حيث أسرى به إلى بيتِ المَقْدِس أَنْ حَشَر الله عز ذِكرُه الأولين والآخِرين من النبيين والمُسرَسلين، شمّ أَمَر جَبْرَئيل (عبدالتلام) فأذن شَفْعاً، وأقام شَفْعاً، وقال في أذانِه: حيَّ على خير العمل؛ ثمّ تقدّم محمّد (منزاه عبدواله) فضلّى بالقوم، فلمنا انصرَف، فال [لهم]: على ما تَشْهدون؟ وماكنتُم تعبُدون؟ قالوا: نَشْهَد أن لا إله إلّا الله وحدّه لا شريك له، وأنك رسولُ الله، أخذ على ذلك عُهودَنا ومَواثِيفَنا». قال نافِع: صدَفت، يا أبا جعفو.

7/977 - ورواه عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن أبي حمزة النّماليّ، عن أبي الرّبيع قال: حجَجْتُ مع أبي جعفر (طبالله الله عليه السّنة الّتي حَجّ فيها هِشام بن عبدالملك، وكان معه نافع بن الأزرّق مولى عمر بن الخَطَاب ـ وذكر الحديث إلّا أن في آخِر رواية عليّ بن إبراهيم ـ: اثمّ تقدّم رسول الله (منناه عليه: ﴿ وَسُئَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا أَجَعَلْنا مِنْ دُونِ آلرّ حُمْنِ الله (مناه عليه: ﴿ وَسُئَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا أَجَعَلْنا مِنْ دُونِ آلرّ حُمْنِ الله الله (مناه عليه: ﴿ وَسُئَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا أَجَعَلْنا مِنْ دُونِ آلرّ حُمْنِ الله الله الله الله الله الله الله وحدَه لا شريك له، وأنك رَسول الله الله (مناه عليه وَلَك عُهودُنا ومَوائيقُناء. قال نافع: صدفت يابنَ رسولِ الله يا جعفر، أنتُم واللهِ أوصياءٌ رسولِ الله (مناه عليه الله وحَلَمَاوُه في التوراق، وأسماؤكم في الإنجيل والزبور وفي الفرقان (١)، وأنتُم أحَقَ بالأمر من غَيركم.

٣/٩٦٣٦ محمّد بن العبّاس: عن جغّفر بن محمّد الحسني، عن عليّ بن إبراهيم القطّان، عن عبّاد بن يعقوب، عن محمّد بن الفضّل، عن محمّد بن سُوقَّق، عن عَلْقَمة، عن عبدالله بن مسعود، قال: قال لي رسول الله (ملن الله عليه رآله)، في حديث الإسراء: وفإذا مُلَكُ قد أَتَاني، فقال: يا محمّد، سَلَّ مَن أرسَلْنا مِن قَبلِك من رُسُلنا؛ على ماذا بُعِثتُم؟ فقلتُ لهم: مَعاشِرَ الرُّسُلِ والنبئِين على ماذا بَعثَكُم الله قَبْلي؟ قالوا: على ولايتك يا محمّد، وولاية على طالب،

قَبْلِكَ مِنْ الْمَالِمَةِ عَنْ أَمِيرِ المؤمنين (مدالتهم)، في قوله تعالى: ﴿ وَسَثَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُلِنا ﴾: «فهذا من بَراهبنِ نبيّنا (سنن ه عدرانه) النبي آناه الله إيّاها، وأوْجَبَ به الحُجّة على سائِر خَلْقِه، لأنّه لمّا ختم به الأنبياء، وجعَله الله رسولاً إلى جميع الأمم، وسائِر المِلَل، خَصّه بالارتِفاء إلى السَّماء عند المعراج، وجمّع له يومئِذِ الأنبياء، فعلِم منهم ما أرسِلُوا به وحُمُّلُوهُ من عَزائِم الله وآياتِه وبَراهينه، وأقرُوا أجمّعين بفَضْلِه، وفَضْلِ يومئِذِ الأنبياء، فعلِم منهم ما أرسِلُوا به وحُمُّلُوهُ من عَزائِم الله وآياتِه وبَراهينه، وأقرُوا أجمّعين بفَضْلِه، وفَضْلِ الفَضْلِ اللهُ وَلَيْ اللهُ منه والمؤمنات، الذين سَلَموا لأهل الفَضْلِ الْحَصْدَة وَصِيّه من المؤمنين والمؤمنات، الذين سَلَموا لأهل الفَضْلِ فَضْلَهُم، ولم يَسْتَكُبِروا عن أمرِهم، وعَرف مَن أطاعَهُم وعَصاهُم مِن أُمّعِهم، وسائِر مَن مَضى ومَن غَبَر، أو تقدّم أو

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ١.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: القرآن.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٩/٥٦٢.

<sup>\$ -</sup> الاحتجاج: ٢٤٨.

تأخّر).

السائدة عن ابن عباس، قال: قال رسول الله (منناه على وآنه): ولمّا عُرِج بي إلى السَّماء، انتَهى بي المسيرُ مع جَبْرَتيل بإسناده عن ابن عباس، قال: قال رسول الله (منناه على وآنه): ولمّا عُرِج بي إلى السَّماء، انتَهى بي المسيرُ مع جَبْرَتيل إلى السماء الرابعة، فرأيتُ بَيْناً من ياقوتٍ أحمَر، فقال لي جَبْرَتيل: يا محمّد، هذا البيتُ المعمور، خلقة الله قبل خَلْقِ السّماوات والأرضين بخمسين ألف عام، فصّلُ فيه. فَقَمْتُ للصّلاة، وجمّع الله النبيّين والمُرْسَلين، فصَفَهم جَبْرَتيل صَفاً، فصَلَيتُ بهم.

فلمّا سلّمتُ أتاني آتٍ مِن عند رَبّي، فقال: يا محمّد، ربّك بُقرتك السلام، ويقول لك: سَلِ الرُّسُل: على ماذا أُرسِلتُم مِن قَبْلي؟ فقلتُ: مَعاشِرَ الأنبياء والرُّسُلِ، على ماذا بعثَكُم رَبِّي قَبْلي؟ قالوا: على وِلايتِك ووِلاية عليّ بن أبي طالب، وذلك قوله تعالى: ﴿وَسُفُلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُّسُلِنا﴾،

٩٦٣٩ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن سَلَمة بن الخَطَاب، عن عليّ بن سَيْف، عن العَبّاس ابن عامِر، عن أحمد بن رِزق الغَمشاني، عن محمّد بن عبدالرحمان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ﴿وِلا يَتُنا ولايَةُ الله الّني لم يبعَثِ اللهُ نبيّاً قط إلّا بها».

٧/٩٦٤٠ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفُضَيل، عن أبي الحسّن (علمائله)، قال: دولايةُ عليَّ (علمائله) مكتوبَةً في جمّيعِ صُحُفِ الأنبياء، ولن يبعَثَ الله رَسولاً إلّا بنبوّةٍ محمّد (سنناه علم رائله) ووصيّةٍ على (علمائله)».

المحمد، قال: أخبَرني أبي، عن سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن محمد، قال: أخبَرَني أبو القاسِم جَعفر بن محمد، قال: أخبَرني أبي، عن سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن محمد، عن العباس بن معروف، عن محمد بن سِنان، عن طَلْحَة بن زَيد، عن جعفر بن محمد الصادِق، عن أبيه، عن جَدّه (ملهم السّلام)، قال: دقال رسول الله (منانه عبدوآله): ما قبض الله نبياً حتى أمرته الله أن يُوصِي إلى أفضل عَشيريه مِن عَصَبَيه، وأمرني أن أوصِي، فقلت: إلى مَن يا ربّ؟ فقال: أوص - يا محمد - إلى ابن عمّك علي بن أبي طالب، فإني قد أثبتُه في الكُتُبِ السالفة، وكتَبتُ فيها أنّه وَصِينك، وعلى ذلِك أخذتُ مِيناقَ الخَلائِق ومَوائِيق أنبيائي ورُسُلي، أخذتُ مواثِيقَهُم لي بالرّبوبيّة، ولك - يا محمد - بالنبوّة، ولعلى بن أبي طالب بالولاية،

٩/٩٦٤٢ ومن طربق المخالفين: أبو تُعَيم المُحدّث، في (حِلْيَةِ الأولياء) في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَسُفَلَ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا ﴾، قال: إنّ النبيّ (سلنه عبدرانه) لبلة أسري به، جمّع الله بينَه وبين الأنبياء، قال: سلّهم يا أرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا ﴾، قال: إنّ النبيّ (سلّه عبدرانه) لبلة أسري به، جمّع الله بينَه وبين الأنبياء، قال: سلّهم يا محمّد على ماذا بُعِثْنُم؟ قالوا: بُعِثْنا على شَهادةِ: أن لا إله إلّا الله، والإقرارِ بنبوّتك، والوِلاية لعَليّ بن أبي طالب.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٣٠/٥٦٣.

٦ ـ الكافي ١: ٣/٣٦٢.

٧ ـ الكافي ١: ٦/٣٦٣.

٨ ـ الأمالي ١٠ ٢٠٠.

٩ ـ ....، تأويل الآيات ٢: ٣١/٥٦٣.

٨٧٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

### لطيفة

1/9167 - شَرَف الدِّين النَجفيّ، قال: وممّا ورَد في أنّ أمير المؤمنين (مهانده) أفضل مِنَ النبيّين (مهانده) أوضل مِنَ النبيّين (مهانده عليه)، روي مُسْنَداً مرفوعاً، عن جابر بن عبدالله (رمواله عال: قال لي رسول الله (مانده عليه واحَبُّ جابر، أيّ الإخْوة أفضل؟) قال: فلتُ: البَنونُ مِنَ الأب والأمّ. فقال: إنّا مَعاشِر الأنبياء إخوة، وأنا أفضلهم، وأحَبُّ الإخوة إليّ عليّ بن أبي طالب، فهو عندي أفضل من الأنبياء، فمن زعم أنّ الأنبياء أفضل مِنه، فقد جعلني أقلّهم، ومن جعلني أقلّهم فقد كفر، لأني لم أتَخِذْ عليًا أخا إلّا لِمَا عَلِمتُ مِنْ فَضْلِه، (١).

المُعَنَّل بن المُعَنَّل بن المُعَنَّى الأَخوَّة بينهما: المُمَاثلة في الفَضْل إلا النبوّة، لما روى المُفَضَّل بن عمر (١) المُهَلَّين، عن رجاله مُسْنَداً، عن محمِّد بن ثابت، قال: حدَّثني أبو الحسن موسى (عبدالتهم، قال: قال رسول الله (سلن عبداله) لعليّ (عبدالتهم): وأنا رَسولُ الله المُبلِّغُ عنه، وأنتَ وَجُهُ الله المُوْتَمُّ به، فلا نَظير لي إلا أنتَ، ولا مِثْلَ لك إلا أنا،

قوله تعالى:

# وَمَا نُرِيهِمْ مِنْ ءَايَةٍ إِلَّا هِيَ أَكْبَرُ مِنْ أُخْتِهَا [ ٤٨ ]

1/9710 - أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قُولُونه، في (كامل الزيارات)، قال: حدّثني محمّد بن عبدالله بن جعفر الجميّري، عن أبيه، عن علي بن محمّد بن سالم، عن محمّد بن خالد، عن عبدالله بن حَمّاد، عن عبدالله بن عبدالله بن حَمّاد، عن عبدالله بن بكر الأرجاني، قال: ضحِبتُ أبا عبدالله (عبدالله) في طريق مكّة من المدينة، فنزَلًا يُقال له: عُسْفَان، ثمّ مَرَدْنا بجَيَل أَسُودٍ عن يَسْارِ الطّريق وَحْش، فقلتُ له: يابنَ رَسولِ، ما أوْحَش هذا الجَبَل! ما رأيتُ في الطريق مِنل هذا. فقال لي: «يابنَ بَكْر، أتَدْري أيّ جَبَل هذا؟ قلتُ: لا. قال: «هذا جَبَلٌ يُقال له الحَبْن! ما رأيتُ في الطريق مِنل هذا. فقال لي: «يابنَ بَكْر، أتَدْري أيّ جَبَل هذا؟ هذا فهه، تَجْرِي من تَحْتِهم مياه الكَمَد، وهو على وادٍ من أودِيَةٍ جهنّم، وفيه فَتَلَة أبي الحسين (عبدالنلام)، استَوْدَعَهُم الله فيه، تَجْرِي من تَحْتِهم مياه جهنّم مِن الفِسْلين والصّديد والحَميم وما يَجْرُج من جُبّ الخِرْي (1)، وما يخرُج من الفَلق، وما يخرُج من أنّام، وما

لطيفة

١ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٧/٥٦٦.

(١) في المصدر زيادة: وأمرني ربي بذلك.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٨/٥٦٧.

(١) في المصدر: المفضّل بن محمّد.

سورة الزخرف آية ـ ٤٨ ـ

۱ - کامل الزيارات: ۲/۳۲٦.

(١) في المصدر: الجوى.

يخرُج من طينة خبال، وما يخرُج من جهتم، وما يخرُج من لظى، وما يخرُج من الحُطَمة، وما يخرُج من سَفَر، وما يخرُج من سَفَر، وما يخرُج من الجحيم (")، وما يخرُج من الهاوية، وما يخرُج من السّعير (")، وما مَرَرْتُ بهذا الجَبَل في مَفري فوقفتُ به إلا رأيتُهما يستغينانِ وإنّي لأنظر إلى قَتلةِ أبي، وأقولُ لَهُما: إنّما هؤلاء فعلوا ما أسَّسْتُما، لم تَرْحَمُونا إذ وليتُم، وقتَلتُمونا وحرّمتُمونا، ووَتَبْتُم على حَقِّنا (أ)، واستَبْدَدْتُم بالأمر دوننا، فلا رَحِمَ اللهُ مَن بَرْحَمُكُما، ذُوقا وَبالَ ما قدَمتُما، وما الله بظكم للعبيد. وأشدَهما تضرّعاً واستِكانة الثاني، فربّما وقفتُ عليهما ليتَسلّى عَني بعضُ ما في قلبى، ورُبّما طَوبتُ الجبل الذي هما فيه وهو جبّل الكَمَد».

قال: قلتُ له: مُجعِلتُ فِداك، فإذا طوَيتَ الجَبَل، فما تسمّع؟ قال: وأسمَعُ أصواتَهُما بُنادِيان: عرُّجْ علينا تُكلِّمُك، فإنّا نتَوبُ؛ واسمَعُ مِن الجبَلِ صارِخاً يصرَخُ بي: أجِبْهُما وقُل لَهُما: اخسَوْوا فيها ولا تُكلِّمون».

قال: قلتُ له: جُعِلتُ فِداك، ومَن معهم؟ قال: «كلّ فِرْعَون عَنا على الله وحَكى الله عنه فِعالَه، وكلّ مَن علّم العِبادَ الكُفْرِ».

قلتُ: من هم؟ قال: أنحو بولس الذي علم اليهود أنَّ بَدَ الله مغلولة، وتحو نسطور الذي عَلَم النَّصاري أنَ عيسى المسبح ابنُ الله، وقال: إنّه ثالث ثلاثة (٥)؛ ونحو فِرعَون موسى الذي قال: أنا ربّكم الأعلى؛ ونَمْرُود (١) الذي قال: قَهرتُ أَهلَ الأرضِ، وقتَلتُ مَن في السماء؛ وقائِل أمير المؤمنين وقائِل فاطِمة ومُحسِن، وقائل الحسن والحسين (عليم الثلام)، وأمّا مُعاوية وعَمْرو بن العاص فهُما يَطمَعان في الخَلاصِ، ومعهم كلّ مَن نصّب لنا العَداوة، وأعانَ علينا بلِسانِه ويَدِه ومالِه.

وقلتُ له: بُحِلتُ فِداك، فأنتَ تسمّع هذا كلّه ولا تفوّع؟ قال: «يابنَ بكر، إنّ قلوبَنا غير قلوب الناس، [إنّا مطيعون مُصَفّرٌن مُصْطَفَوْن، نرى ما لا يرى النّاس، ونسمّع ما لا يسمّع الناس )، وإنّ الملائكة تَنزل علينا في رِحالِنا، وتتقلّب على قُرُشِنا، وتشهّد طعامنا، وتحضُرُ مؤتنا (٤٠) وتأنينا بأخبار ما يحدُث قبل أن يكونَ، وتُصلّي معنا، وتدعو لنا، وتلقي علينا أجنِحتها، وتتقلّب على أجنِحتها صِبْيائنا، وتمنّع الدّوابَ أن تصِلَ إلينا، وتأتينا ممّا في الأرضين مِن كلّ نَباتٍ في زمانِه، وتسفينا من ماء كلّ أرض، تَجِدُ ذلك في آنِيّتِنا، وما من يومٍ ولا ساعةٍ ولا وقتِ صَلاةٍ إلا وهي تُنبّهُنا لها، وما من ليلةٍ تأتي علينا إلا وأخبارُ كلّ أرض عندنا، وما يَحدُث فيها، وأخبارُ الجِنّ وأخبار أهل] القواء من الملائكة، وما من ملكٍ يَموتُ في الأرض ويقومُ غيرُه متقامته إلّا أتشنا بخَبْرِه وكيفَ سِيرَتُه في الذين قَبْلَهُ، وما مِن أرض من ستّة أرضين إلى أرض (١٠٠ السابعة إلّا ونحن نُوْتِين بخَبْرِها».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الحميم.

<sup>(</sup>٣) في نسخة من «ط، ج، ي»: حميم.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: قتلنا.

<sup>(</sup>٥) في نسخة من «ط، ج، ي»: وقال: هم ثلاثة، وفي المصدر: قال لهم: هم ثلاثة.

<sup>(</sup>٦) في «ط، ج، ي»: وثمود.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: موتأنا.

<sup>(</sup>٨) (أرض) ليس في المصدر.

فقلت له: مُجعِلتُ فِداك أَبنَ ينتَهي هذا الجَبَل؟ قال: «إلى الأرض السادِسة (١)، وفيها جهَنّم على وادٍ من أودِيَتِها، عليه حَفَظَة أكثَر من نُجومِ السَّماءِ وقَطْرِ المَطَر، وعدَد ما في البحار، وعدَد الثّري، وقد وُكُل كلَّ مَلَكِ منهم بشيء، وهو مُقيمٌ عليه لا يُفارقه».

قلت: جعلتُ فِداك، إليكم جميعاً يُلقون الأخبار؟ قال: ولا، إنّما يُلقى ذلك إلى صاحِب الأمر، وإنّا لنَحمِلُ ما لا يَقدِرُ العِبادُ على حَمْلِه، ولا على الحكومةِ فيه (١٠)، فمن لم يقبَل حُكومتنا أُجبَرتهُ الملائكة على قولنا، وأمّرتِ الذين يحفظون ناحِيته أن يَقسِروه على قولنا، فإن كان من الجنّ أهلِ الخِلافِ والكُفر أوثَقَتُهُ وعذَّبتُهُ حتّى يصيرَ إلى ما حَكَمْنا به،

قلتُ له: جُعِلتُ فِداك، فهل يَرى الإمامُ ما بَيْنَ المَشْرِق والمَغْرِب؟ فال: ويابنَ بَكْر، فكيف يكونُ حُجَّةُ على ما بين قُطْرَيها، وهو لا يَراهم ولا يحكُم فيهم! وكيف يكون حُجَّةُ على قوم غُيَّبٍ لا يقِدرُ عليهم ولا يَقدِرون عليه! وكيف يكون مُؤدِّياً عن الله وشاهِداً على المَخْلُقِ وهو لا يَراهم؟! وكيف يكونُ حُجَّةٌ عليهم وهو متحجوبٌ عنهم، وقد حِيلَ بينهم وبينه أن يقوم بأمرِ الله فيهم والله بقول: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلّا كَافَّةٌ لِلنَّاسِ ﴾ (١١) يعني به من على الأرض، والحُجَة من بعد النبيّ (مَن الله عبد رأله) يقوم مقام النبيّ (من اله عبد رأله)، وهو الدّليلُ على ما تشاجَرت فيه الأمّة، والآخِذُ بحقوق الناسِ، والقائمُ (١١) بأمرِ الله، والمُنصِفُ لبَعضِهم من بعض، فإذا لم يَكُن معَهُم مَنْ يُنفذ قوله تعالى، وهو يقول: ﴿ مَنْ الرّفاقِ عَيْرُنا أراها الله أهلَ الآفاق؟ وقال وهو يقول: ﴿ وَمَا نُرِيهِمْ مِنْ ءَايَةٍ إِلّا هِيَ أَكْبَرُ مِنْ أَخْتِهُ ﴾ (١١)، فأيّ آيةٍ في الآفاقِ غَيرُنا أراها الله أهلَ الآفاق؟ وقال تعالى: عالى: هو وَمَا نُرِيهِمْ مِنْ ءَايَةٍ إلّا هِيَ أَكْبَرُ مِنْ أَخْتِهُ فَايّ آيةٍ أكبَر مِنَاه.



قوله تعال*ي*:

## وَقَالُوا يَا أَيُّهُ الرَّرِ الحَرْدِ إلى فِولِهِ يَعِالَى - إِنَّهُم كَانُوا قَوماً فَاسِقِينَ [ 19 - 01 ]

١/٩٦٤٦ قال عليّ بن إبراهيم: ثمّ حكى قولَ فِرعَونَ وأصحابه [لموسى طبرالتلام]، فقال: ﴿ وَقَالُوا يَا أَيُّهُ السَّاحِرُ ﴾ أي يا أيّها العالِم ﴿ آدْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ إِنَّنَا لَمُهْتَدُونَ ﴾ ثمّ قال فِرعَوْنُ: ﴿ أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِّنْ هَذَا السَّاحِرُ ﴾ أي يا أيّها العالِم ﴿ وَلَا يَكَادُ بُيِينٌ ﴾ ، قال: لم يُبِن الكلام، ثمّ قال: ﴿ فَلَوْلَا أُلْقِي عَلَيْهِ أَسُورَةً ﴾ أي

<sup>(</sup>١) في المصدر: السابعة.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: العباد على الحكومة فيه فنحكم فيه.

<sup>(</sup>۱۱) سبأ ۲۶: ۲۸.

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: والقيام.

<sup>(</sup>۱۳) فصلت ۱۱: ۵۳.

سورة الزخرف آية . 19 ـ 06 ـ

هَلااُلقي عليه أَسْوِرَة ﴿ مِن ذَهَبٍ أَوْ جَاءَ مَعَهُ المَلائِكَةُ مُقْتَرِنِينَ ﴾ ؟ يعني مِفارِنين ﴿ فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ ﴾ لَمّا دعاهم ﴿ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُم كَانُوا قَوماً فَاسِقِينَ ﴾ .

قوله تعالى:

# فَلَمَّا ءَاسَفُونَا ٱنْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ [00]

١/٩٩٤٧ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل بن بَزِيع، عن عمّه حمزة بن بَزِيع، عن أبي عبدالله (عبدالتلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمّا عَاسَفُونَا آنْتَقَمْنَا مِنْهُمْ ﴾ فقال: «إنّ الله عزّ وجلّ لا يأسف كأسفِنا، ولكنّه خَلَق أولياء لنفسِه، يأسفون ويَرْضَون، وهم مخلوقون مربوبون، فعجعَل رضاهُم رضا نفسِه، وسَخَطَهم سَخَطَ نفسِه، لأنّه جعَلهم الدُعاة إليه، والأدِلاء عليه، فلذلك صارواكذلك، وجعَل رضاهُم رضا نفسِه، وسَخَطَهم سَخَطَ نفسِه، لأنّه جعَلهم الدُعاة إليه، والأدِلاء عليه، فلذلك صارواكذلك، وليس أنّ ذلك يَصِل إلى الله كما يَصِل إلى خَلْقِه، لكن هذا معنى ما قال من ذلك، وقد قال: من أهانَ لي وَليّاً فقد بارَزني بالمُحاربة ودَعاني إليها. وقال: ﴿ مَن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهُ ﴾ (١)، وقال: ﴿ إِنَّ اللّهِ يَهُ المُعُونَ اللهُ يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ (١)

فكلُّ هذا وشِبهُ على ما ذكرتُ لك، وهكذا الرِضا والغَضَبُ وغيرُهما من الأشباء مِمَّا يُشاكِلُ ذلِك، ولوكان يَصِلُ إلى الله الأسَفُ والضَجَر، وهو الذي خَلفهُما وأنشأهما، لجازَلقائِلِ هذا أن يقولَ: إنّ الخالِق يَبيدُ يوماً، لأنه إذا دخله الغضبُ والضَجَرُ، دخلهُ التغيير، وإذا دخله التغييرُ لم يُؤمَّن عليه الإبادة، ثمّ لم يعرف المُكوَّن من المُكوَّن، ولا القادِر من المَقدور عليه، ولا الخالِق من المَخلوق، تعالى الله عن هذا [القول] علوَّا كبيراً، بل هو الخالِقُ للأشياءِ لا لِحاجَةٍ، فإذا كان لا لحَاجَةِ استَحالَ الحَدُّ والكَيْفُ فيه، فافْهَم إن شاء الله تعالى،

ورواه ابن بابويه، عن أبيه، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، يرفّعهُ إلى أبي عبدالله رعبه النلام،، وذكّر مِثلَه، والتّغبيرُ في يَسيرِ من الألفاظ لا يَضُرّ المَعنى "".

٢/٩٦٤٨ عليّ بن إبراهيم: ﴿فَلَمَّا ءَاسَفُونَا﴾ أي عَصَونا ﴿ٱنْتَقَمْنَا مِنْهُمْ﴾، لأنّه لا يأسَف عزّ وجلّ كأسَفِ الناس.

سورة الزخرف آية . ٥٥ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱۱۲/۳.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٠٨

<sup>(</sup>۲) الفتح ۱۰: ۱۰.

<sup>(</sup>٣) التوحيد: ٢/١٦٨.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٥.

٨٧٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

# وَلَمَّا ضُرِبَ آبْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ \* وَقَالُوا ءَالِهَتُنا خَيْرٌ أَمْ هُوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلاً بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ - إلى نوله نعالى - يَخْلُفُونَ [ ٢٠- ٢٠]

1/4959 محمد بن يعقوب: عن عدّةٍ من أصحابِنا، عن سَهْل بن زياد، عن محمد بن شليمان، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) : (قال بَيْنا رَسولُ الله (سننه عبدراله) ذات يوم جالساً، إذ أقبَل أميرُ المتوّمنين (عبدالله)، فقال رسولُ الله (سننه عبدراله): إنّ فيك شَبَها من عيسى بن مَرْيَم، لولا أن تقولَ فيك طوائِفٌ مِن المتوّمنين (عبدالله)، فقال رسولُ الله (سننه عبدراله): إنّ فيك قَولاً لا تَمُرُّ بمَلاً مِنَ النّاسِ إلّا أخذوا التراب من تَحتِ مَن النّي النّي النّي المتوفق التراب من تَحتِ قَد مَيك، يلتَمِسونَ بذيك البَرّكة. قال: فَعضِبَ الأعرابيّان والمُغيرة بن شُعْبَة وعِدة من قُرَيش، فقالوا: ما رَضيَ أن يَضرِبَ لابنِ عَمّه مَثَلاً إلا عبسى بن مريم! فأنزَل الله على نبيّه (سننه عبدراله)، فقال: ﴿ وَلَمّا ضُرِبَ آبْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا قَوْمُكَ لِبنِ عَمّه مَثَلاً إِلّا عبد الله على نبيّه (سننه عبدراله)، فقال: ﴿ وَلَمّا ضُرِبَ آبْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِنّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلاً لَبنِي إِسْرَاءِيلَ \* وَلَوْ نَشَاهُ لَجَعَلْنَا مِنْكُم ﴾ يعني من بَني هاشم ﴿ مَلائِكةً فِي الأَرْضِ يَخْلَفُونَ ﴾ . وَتَعْلَمُ اللهُ فِي الأَرْضِ يَخْلَفُونَ ﴾ .

قال: فغَضِبَ الحارِثُ بن عَمْرو الفِهْري، فقال: اللّهم إن كان هذا هو الحَقُ مِن عِنْدِك أنّ بني هاشم يتوارَثونَ هِرَقُلاً بعد هِرَقُل؛ فأمْطِرْ علينا حِجَارَةً مِن السّماء، أو اثننا بعَذَابٍ أليم؛ فأنزَل الله عليه مقالة الحارث، ونزَلت عليه هذه الآية: ﴿ وَمَاكَانَ اللهُ لِيُعَذَّبَهُمْ وَمُاكَانَ اللهُ كَعَدُّ بَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَاكَانَ اللهُ مُعَذَّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ (")، ثمّ قال له: يابن عَمْرو، إمّا تُبْت، وإمّا رَحَلْت. فقال: يا محمد بل تجعل لسائِر قَريش شيئاً ممّا في يَدِك، فقد ذهبَتْ بنو هاشِم بمَكْرُمَةِ العَربِ والعجَم، فقال النبيّ (منه عبورته): ليس ذلك إليّ ، ذلك إلى الله تباوك وتعالى، فقال: يا محمد، قلبي ما يُتابِعُني على النوبَة، ولكِنْ أَرْحَلُ عنك؛ فدَعا براحِلَتِه فَركِبَها، فلمّا صارَ بظَهْرِ المَدينة، أَتَنْهُ جَنْدَلَةٌ فرَضّت (") هامَتَهُ، ثمّ أتى الوَحْيُ إلى النبيّ (منه عبورته) فقال: ﴿ سَأَلَ سَائِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ \* لَلْكَافِرِينَ ﴾ بولاية عليّ ﴿ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ \* مِّنَ المَعَارِجِ ﴾ (أي المَعَارِج ﴾ (أي الله علي المَعَارِج ﴾ (أي المَعَارِة ﴾ المَعَارِة به اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعَارِة ﴾ (أي المُعَارِة ﴾ (أي المَعَارِة ﴾ (أي المَعَارِة ﴾ (أي المُعَارِة ﴾ (أي المَعَارِة ﴾ (أي المَعَارِة ﴾ (أي المَعَارِة المَعَارِة ﴾ (أي المَعَارِة المِعَارِة المُعَارِة المُعَالِة المَعْرِة المُعَارِة اللهُ الل

قال: قلتُ له: جُعِلتُ فِداك إنّا لانفروها هكذا، فقال: «هكذا والله نزّل بها جَبْرَ ثيل على محمّد (منن الاعليدانه)، وهكذا والله مُنَبَّتُ في مُصْحَفِ فاطمة (علهاالمهم). فقال رَسولُ الله (منن الاعليدراله) لِمَنْ حَوْلَهُ مِن المُنافقين: انطَلِقوا إلى

سورة الزخرف آية .٥٧ ـ ٦٠ ـ

۱ ـ الكافي ٨: ١٨/٥٧ ـ

<sup>(</sup>١) (عن أبي عبدالله (طب التلام)) ليس في «ج» والمصدر.

<sup>(</sup>٢) الأنفال ٨: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فرضخت.

<sup>(</sup>٤) المعارج ٧٠ ١ ـ ٣.

سورة الزخرف (٤٣) ...... ١٧٧٠

صاحِبكم، فقد أناه ما استَفْنَح به؛ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱسْتَفْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ ﴾ ، (٥).

\* ٢/٩٦٥ مالشبخ في (التهذيب): عن الحسين بن الحسن الحسيني، قال: حدّثنا محمّد بن موسى الهمّداني، قال: حدّثنا علي بن حسّان الواسِطي، قال: حدّثنا علي بن الحُسَين العَبْدي، عن أبي عبدالله الصادِق (طبه الشلام)، في دعاء يوم الغدير: ﴿ [ربّنا] فقد أَجَبْنا داعِيك النّذير المُنذِر محمّداً (منن الدعب وآله) عبدَك ورَسولك إلى عليّ بن أبي طالب (عبدالله) الذي أنعَمت عليه وجعَلته مثلاً لبني إسرائيل، إنّه أميرُ المؤمنين ومولاهم ووَليّهم إلى يوم الفيامة، يوم الدّين فإنّك قلت: ﴿ إِنْ هُوَ إِلّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلاً لُبني إسْرَاءِيلَ ﴾ .

۳/۹۲۵۱ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن وَكِيع، عن الأعمَس، عن سَلَمَة بن كُهَيل، عن أبي صادق، عن أبي الأغرّ (۱) عن سلمان الفارسيّ، قال: بَبنا رسولُ الله (سنن عبدرانه) جالِسٌ في أصحابه إذ قال: وإنّه يدخُل عليكم الساعة شبية عيسى بن مَرْيَم، فخرَج بعضُ مَن كانَ جالِساً مع رسول الله (سنن عبدرانه) ليكونَ هو الداخِل، فدخَل عليّ بن أبي طالب (عب التلام)، فقال الرجُل لبَعضِ أصحابه: ما رَضِيّ محمّد أن فَضَل عَليّاً علينا حتّى يُشَبّهة بعبسى بن مَرْيَم! والله لا لِهَتنا الّتي كنا نعبدُها في الجاهِليّة أفضَل منه، فأنزَل الله في ذلك المَجْلِس «وَلما ضرب ابن مريم مثلاً إذا قومك منه يضِجّون، فحَرَفوها يَصِدّون «وقالوا ء آلِهتُنا خَير أم هو ما ضرَبوه لك إلّا جَدَلاً بل هم قومً مريم مثلاً إذا قومك منه يضِجّون، فحَرَفوها يَصِدّون «وقالوا ء آلِهتُنا خَير أم هو ما ضرَبوه لك إلّا جَدَلاً بل هم قومً خصِمون، إنْ على إلّا عبد أنعَمنا عليه و جعَلناه مَثلاً لبني إسرائيل، فمُحى اسمُه وكُشِط من (۱) هذا المَوضِع.

1970 عن محمّد بن العباس، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن محمّد بن زكريّا، عن محمّد بن عُمَر الحَنفي (1) عن عمر (1) بن قائد، عن الكَلْبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، قال: بينما النبيّ (مدّناه عليه رائه) في نَقْرٍ من أصحابه إذ قال: «الآنَ يدخُل عليكم نَظيرُ عيسى بن مَرْيَهُم في أَمْتي، فدخَل أبو بكر، فقالوا: هو هذا؟ فقال: «لا). فدخَل عُمَر، فقالوا: هو هذا؟ فقال: ونعم، فقال قوم: لَعِبَادَةُ اللّاتِ فدخَل عُمَر، فقالوا: هو هذا؟ فقال: ولا، فدخل عليّ (عليه النهم) فقالوا: هو هذا؟ فقال قوم: لَعِبَادَةُ اللّاتِ والعزى أهوّن من هذا، فأنزَل الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَمّا ضُرِبَ آبْنُ مَرْيَمَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُونَ \* وَقَالُوا ءَالِهَتُنا خَيْرٌ ﴾ الآبات.

9709/0-وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن سَهْل العَطّار، قال: حدّثنا أحمد بن عمر الدّهقان، عن محمّد بن كَثير الكوفيّ، عن محمّد بن السائب، عن أبي صالح، عن ابن عباس، قال: جاء قوم إلى النبيّ (سنزاه عليه وآله) فقالوا: يا

<sup>(</sup>٥) إبراهيم ١٤: ١٥.

٢ ـ اللتهذيب ٣: ١/١٤٤.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبي الأعزّ.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: اسمه عن.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٣٩/٥٦٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: نجدح بن عمير الخثعمي.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عمرو.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ١٠/٥٦٨.

محمد، إنّ عبسى بن مربم كان يُحيى المَوتى، فأحي لنا المَوتى، فقال لهم: ومَن تُرِيدون؟، قالوا: تُريد فلاتاً، وإله قريبُ عهدٍ بمَوت، فدَعا عليَّ بن أبي طالب (عبالتلام)، فأصغى إليه بشيء لا نعرِفه، ثمّ قال له: وانطلِق معهم إلى المميّت فادعُه باسمِه واسم أبيه، فمَضى معهم حتّى وقف على قَبرِ الرَجُلِ، ثمّ ناداه: يا فلان بن فلان، فقام المبّت، فسألوه. ثمّ اضطجَع في لَحْدِه، ثمّ انصرَفوا وهُم يقولون: إنّ هذا من أعاجيب بني عبدالمُطّلب، أو نحوها، فأنزَل الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ آبْنُ مَرْيَمَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ﴾ أي يضحَكون (١٠).

٦/٩٦٥٤ - وعنه: عن عبدالله بن عبدالعزيز، عن عبدالله بن عُمَر، عن عبدالله بن مُمَر، عن عبدالله بن تُمَير، عن شريك، عن عثمان بن عُمَير البَجليّ، عن عبدالرحمن بن أبي ليلى، قال: قال لي عليّ (طمان به: دمَثَلي في هذه الأُمّة مَثَل عيسى ابن مَرْيَم، أَحَبّه قومٌ فَغالوا في حُبّه فهَلكوا، وأَبَغَضَهُ قومٌ فأفرَطوا في بُغضِه فهَلكوا، واقتَصَد فيه قومٌ فنّجواه.

٧٩٩٥٥ - وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن مَخْلُد الدَّهَان، عن عليّ بن أحمد العُريضي بالرَّقَة، عن إبراهيم بن عليّ بن جَناح، عن الحسن بن علي بن محمّد بن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آباته (طهم السلام): وأنَّ رسول الله (منن الله على رامه السلام): وأصحابه حوله وهو مُقبِل، فقال (سنن الله على رامه الله كَلَّ بَها من عبسى، ولولا مَخافة أن تقولَ فيك طوائِفٌ من أمّني ما قالَتِ النَّصارى في عبسى بن مَرْيَم، لقُلتُ فيك مَقالاً لا تَمُرُّ بِمَا النَّراب، يَبْتَغُون فيه البَرَكة. فغضِبَ مَن كان حَوله، وتشاوروا فيما بينهم، وقالوا: لَم يَرْضَ [محمّد] إلا أن بجعل ابنَ عمّه مثلاً لبني إسرائيل! فأنزَل الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَمّا ضُرِبَ آبُنُ مَرْيَم مَثَلاً إِن عَبْدُ وَمُلكَ مِنْ تَعِيمُونَ \* إِنْ هُوَ إِلّا عَبْدُ وَقَالُوا ءَالِهَتُنا خَيْرٌ أَمْ هُوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلّا جَدَلاً بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ \* إِنْ هُوَ إِلّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلاً لَبْنِي إِسْرَاءِيلَ \* وَلَوْ أَشَاءٌ لَجْعَلْنَاهُ مِن بَنِي هاشم ﴿ مَلائِكَةً فِي الأَرْضِ يَخْلُفُونَ ﴾ .

قال: قلتُ لأبي عبدالله (مدانتهم) ليس في القرآن: بني هاشم (أك؟ قال: «مُحِيَّت واللهِ فيما مُحي، ولقد قال عَشرو بن العاص على مِنْبَرِ مِصْرَ: مُحِيَّ مِن كتابِ الله ألفُ حرف، وحُرِّفَ منه بألفِ حَرْفٍ، وأعطِيتُ ماثتي ألف دِرْهَم على أن أمحي ﴿إِنَّ شَانِقُكَ هُوَ الأَبْتَرُ ﴾ (أنا ققالوا: لا يَجوز ذلك؛ فكيف جازَ ذلك لَهُم ولم يَجُزُ لي؟ فبَلغ ذلك معاوية، فكتَب إليه: قد بلَغنى ما قلتَ على مِنْبَرِ مِصْرَ، ولست هناك.

الحسن بن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الحسن الحسن المعمّد بن الحسن بن عبدالله الهاشِميّ، عن الصفّار، عن العبّاس بن معروف، عن الحُسّين بن يَزيد النَوْفَليّ، عن اليّعقوبيّ، عن عيسى بن عبدالله الهاشِميّ، عن أبيه، عن جَدّه، قال: قال النبيّ (سلزاه عليه وآله)، في قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ آبْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُونَ ﴾، قال: الصُّدود في العربيّة: الصَّحِكُ.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي»: يضجون.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨٥/٨٤.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨٥٨/٤٤.

<sup>(</sup>١) في «ط» زيادة: ملائكة في الأرض يخلفون.

<sup>(</sup>۲) الكوثر ۱۰۸: ۳.

٨\_معاني الأخبار: ١/٢٢٠.

سورة الزُخرف (٤٣) ...... ١٧٩

٩/٩٦٥٧ - الطَّبَرُسِيّ: روى سادات (١) أهل البيت، عن عليّ (طبهائله)، قال: اجِئتُ إلى النبيّ (صنّ الدعيه وآله) يوماً، فوجَدُنَه في ملاً مِنْ قَرَيش، فنظر إليّ، ثمّ قال: يا عليّ، إنّما مَثَلُك في هذِه الأُمّة كَمَثَلِ عِيسى بن مَرْيَم، أَحَبَّهُ قومٌ فأفرَطوا في مُنتجه فهلكوا، واقتصد فيه قومٌ فنّجوا، فعظم ذلك عليهم وضَحِكوا، وقالوا: شبّهة بالأنبياء والرُّسُل، فنزَلت هذه الآية.

فوله تعالى:

#### وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِّلسَّاعَةِ فَلاَ تَمْتَرُنَّ بِهَا -إلى قوله تعالى - عَدُقٌ مُّبِينٌ [ ٦٦ - ٦٢ ]

١/٩٦٥٨ - الشيخ في (أماليه): عن محمّد بن عليّ، عن جابر بن عبدالله الأنصاريّ، عن رسول الله ولقومك ولسوف تُسألون عن محبّةِ الله وسناه الله وسناه الله وسناه الله عن محبّة على بن أبى طالب (عبدالله)».

والحديث تقدّم في قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ ﴾ (١).

٢/٩٦٥٩ ومن طريق المُخالفين: ما رَواهُ ابنُ المَغازليّ في (المناقب)، عن جابر بن عبدالله الأنصاريّ، عن رسول الله (منن هندونه) و عن عديث وقال: دوإنّ عليّاً لَعِلْمٌ للساعة لك ولقومك ولسوف تُسألون عن عليّ بن أبي طالب». في حديث تفدّم في قوله تعالى: ﴿ فَاسْتَمْسِكَ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١)

• ٣/٩٩٦٠ شَرَفُ الدّين النّجَفي، قال: جاء في تفسير أهل البّيث (عليم النام): أنّ الصّميرَ في (إنّه) يعودُ إلى عليّ بن أبي طالب (عبدالله (عبدالله (عبدالله) عن قول عليّ بن أبي طالب (عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنّهُ لَعِلْمٌ لَلسّاعَةِ ﴾، قال: وعنى جذلك أسير المؤمنين (عليدالنه)، وقال: وقال رسولُ الله ومنه عنك هلك وهوى).

49771 عليّ بن إبراهيم: ثمّ ذكر الله خطَرَ أميرِ المُوْمنين (عبائلهم) وعِظَمَ شأنِه عنده تعالى، فقال: ﴿ وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لَّلسَّاعَةِ فَلاَ تَمْتَرُنَّ بِهَا وٱتَّبِعُونِ هَذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ ﴾ بعني أمير المؤمنين (عبائله).

سورة الزخوف آية ـ ٦١ ـ ٦٢ ـ

١ ـ الأمالي ١: ٣٧٣.

۹ ـ مجمع البيان ٩: ٨٠

<sup>(</sup>١) في المصدر: ما رواه سادة.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٧) من تفسير الآية (٤١) من هذه السورة.

۲ رالمناقب: ۳۲۱/۲۷۵.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (٥) من تفسير الآيتين (٤٣، ٤٤) من هذه السورة.

٣ ـ تأويل الآبات ٢: ٥٥/٥٧٠.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٦.

٧٩٦٦٢ عن عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّثنا يحيى بن زكريّا، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كَثِير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قلتُ له [: قوله تعالى]: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ عَن عبدالرحمن بن كَثِير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قلتُ له [: قوله تعالى]: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ للَّهُ وَلَا يَصُدَّنَّكُمُ الشَّيْطَانُ ﴾ يعني الثاني، عن أمير المؤمنين (عبدالله) ﴿ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوّ مُبِينٌ ﴾ .

قوله تعالى:

# هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ [ ٦٦ ]

1/977٣ - محمّد بن العبّاس، قال: حدّ ثنا عليّ بن عبدالله بن أسد، عن إبراهيم بن محمّد، عن إسماعيل بن يَسار، عن عليّ بن جعفر الحَضْرَميّ، عن زُرارَة بن أعبّن، قال: سألت أبا جعفر (عبدالتلام) عن قول الله عزّ وجلّ: في يَنظُرُونَ إِلّا ٱلسَّاعَة أَنْ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَة ﴾، قال: «هي ساعةُ القائم (عبدالله»)، تأتيهم بَغْتَة ﴾.

قوله تعالى:

# الأَخِلَاءُ يَوْمَئِذٍ بَعضُهُمْ لِبَغضٍ عَدُوٌّ إِلَّا الْمُتَّقِينَ [ ٦٧ ]

١/٩٦٦٤ -محمّد بن يعفوب: عن عدّةٍ من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن أبي عبدالله (طبالنهم) - في حديث أبي بصير - قال له: (با أبا محمّد ﴿الأَخِلَاءُ يَوْمَثِذٍ بَعضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُو إِلّا الْمُتَّقِينَ﴾، واللهِ ما أرادَ بهذا غيرَكم.

7/9770 عليّ بن إسراهيم، في معنى الآية: يعني: الأصدِفاءُ يُعادي يعضُهم بَعضاً، قال: وقال الصادِق (عدائتلام): وَالْآكُلُ خُلَّةٍ كانت في الدُّنيَا في عَيْرِ الله، فائها تصيرُ عَداوةً يومَ الفِيامة،

٣٩٦٦٦، ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: أخبَرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن حَمّاد بن عيسى، عن شُعَيب بن يَعقوب، عن أبي إسحاق، عن الحارث، عن عليّ (مدهتدم)، قال في خَلِيلَين

سورة الزخرف آية ـ ٦٦ ـ

١ ـ تأويل الآيات ٢: ٧١/٥٧١.

سورة الزخرف آية ـ ٦٧ ـ

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٦.

<sup>(</sup>١) الزخرف ١٣: ١٤.

۱ ـالكافي لا ۲/۲۵.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٧.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٧.

مُؤْمِنَين، وخَلِيلَيْنِ كَافِرَين، ومُؤْمنٍ غنيٌ ومُؤْمنٍ فقير، وكافِرٍ غنيٌّ وكافِرٍ فقبر: دفأمًا الخَليلانِ المُؤْمنان فَتَخالًا حَباتهما في طاعةِ الله تبارك وتعالى، وتباذَلا عليها وتوادًا عليها، فماتَ أحدُهما قبل صاحِبه، فأراه الله مَنْزِلَهُ في الجَنّةِ، يشفَعُ لصاحِبه، فقال: يا ربَّ خَليلي فُلان، كان بأمُرني بطاعَتِك، ويُعبنني عليها، ويَنْهاني عن مَعْصِبَتِك، فَنَجَنّهُ على ما نَبَنني عليه من الهُدى حتى تُرِيّهُ ما أَرَبْتني؛ فيَستَجيبُ الله له حتى يَلتَقِيان عند الله عزّ وجلّ، فيقولُ كُلُّ واحِدٍ لصاحِبه: جَزاك الله مِن خَليلِ خَيْراً، كُنتَ تأمُرني بطاعةِ الله، وتَنْهاني عن مَعْصِبَته.

وأمّا الكافِران فَتَخَالًا بِمَعْصِيةِ الله ، وتَباذلا عليها ، وتوادًا عليها ، فماتَ أحدُهما قبل صاحِبه ، فأراه الله تعالى مَنْزِلَه في النّار . فقال : يا ربِّ خَلِيلي قُلان كان يأمُرني بمَعْصِيَتِك ، ويَنْهاني عن طاعَتِك ، فَتَبَنَّهُ على ما قَبَّنني عليه من المَعاصي حتى تُرِيّهُ ما أَرَبْتَني مِن العَذَاب ؛ فيَلتَقِبان عند الله يوم القيامة ، يقولُ كُلُّ واحِدٍ منهما لصاحِبه : جَزاكَ الله عني مِن خليلٍ شَرّاً ، كُنتَ نأمُرني بمَعصِيةِ الله ، وتَنْهاني عن طاعَتِه ، قال : ثمّ قرأ : ﴿ الأَخِلَاءُ يَوْمَتِذِ بَعضُهُمْ لِبَعْضِ عَنْ طَاعَتِه ، قال : ثمّ قرأ : ﴿ الأَخِلَاءُ يَوْمَتِذِ بَعضُهُمْ لِبَعْضِ عَنْ طَاعَتِه ، قال المُتَقِينَ ﴾ .

دويُدعى بالمؤمِن الغَنيّ يومَ القيامة إلى الحِساب فيقولُ الله نبارك وتعالى: عَبْدي. قال: لبّيك يا ربّ، قال: أَلَم أَجعَلْكَ سَمِيعاً بصبراً، وجَعَلْتُ لك مالاً كثيراً؟ قال: بلى يا ربّ. قال: فما أعدَدْتَ لِلِقائي؟ قال: آمَنْتُ بك، وصدَّفْتُ رُسُلَك، وجاهَدْتُ في سَبيلِك. قال: فماذا فعلتَ فيما آنَيْتُك؟ قال: أَنفَقْتُه في طاعَتِك. قال: فماذا أورَثْتَ في عَقِبك؟ قال: خَلَفْتُهم، ورزَقْتَهم، ورزَقْتَهم، وكنتَ قادراً على أن تَرزُقَهم كما رزَقْتَني، فوكلتُ عَقِبي في عَقِبك؟ قال: خَلَفْتَني وخَلَفْتَهُم، ورزَقْتَهم، ولزَقْتَهم، وكنتَ قادراً على أن تَرزُقَهم كما رزَقْتَني، فوكلتُ عَقِبي إليك، فيقول الله عزّ وجلّ: صدَقْت، إذهبُ، فلو تعلم مالك عندي لضَجِكْتَ كثيراً.

ثمّ بُدعى بالمُوْمِن الفَقير، فبقولُ: يا ابنَ آدَم (١)، فيقول لَبُيكَ يا ربّ، فيقول: ماذا فعَلت؟ فيقول: يا ربّ هَدَ بُتَني لِدِينِك، وأَنعَمْتَ عليّ، وكفَفْتَ عنّي ما لو بَسَنطَنَهُ لخَهْمِتُ أن يَشْغَلني عمّا خَلَقْتَني له. فيقولُ الله عزّ وجّل: صدَق عَبْدي لَو تعلم ما لَك عندي لِضَحِكْتَ كثيراً.

ئم يُدعى بالكافِر الغَنيّ فيقولُ له: ما أعدَدْتُ لِلْقَانِي؟ فيعنّلُ فيقولُ: ما أعدَدْتُ شيئاً. فيقولُ: ماذا فَعلْتَ فيما آتَيْتُك؟ فيقولُ: مَن رَزَقَك؟ فيقولُ: أنتَ. فيقولُ: مَن حَلَقَك؟ فيقولُ: مَن حَلَقَك؟ فيقولُ: مَن حَلَقَك؟ فيقولُ: مَن حَلَقَك؟ فيقولُ: مَن حَلَقَ عَفِبَك؟ فيقولُ: أنتَ. فيقولُ: أنتَ. فال: ألم ألمُ ألمُ قادِراً أن أرْزُقَ عَفِبَك كما رَزَقْتُك؟ فإن قال: نَسِيتُ؛ هلَك، وإن قال: لم أدْرِ ما أنتَ؛ هلَك، فيقولُ الله عزُ وجلَ: لو تعلَم مالك عندى لبَكِيتَ كثيراً.

ثمَّ يُدعى بالكافِر الفقير، فيقولُ له: يابنَ آدم فما فعَلتَ فيما أمرْتُك؟ فيقولَ: ابتَلَيْتَنِي ببَلاءِ الدُّنيا حتَّى أنسَيْتَني ذِكْرَك، وشَغَلْتَنِي عَمَّا خَلَفْتَنِي له. فيقول: فهل دَعَوْتَنِي فأرزُقك، وسألتَني فأغْطِيك؟ فإنْ قال: ربَّ نَسِيتُ؛ هلك، وإنْ قال: لم أَدْرِ ما أنتَ؛ هَلْك، فيقولُ: لو تعلَم مالَك عندي لَبَكِيتَ كثيراً».

قوله تعالى:

آلَّذِينَ ءَامَنُوا بِئَايَاتِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ـ إلى دَوله نعالى ـ وَهُـمْ فِـيهِ

<sup>(</sup>١) في المصدر: يا عبدي.

٨٨١ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### مُبْلِسُونَ [ ٢٥-٧٥ ]

١/٩٦٦٧ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِثَايَاتِنَا ﴾: يعني الأثمة (١ صبه النهم) ﴿ وَكَانُوا مُسْلِمِينَ \* آذْخُلُوا الجَنَّةَ أَنتُمْ وَأَزْوَا جُكُمْ تُحْبَرُونَ ﴾ أي تُكْرَمون ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافٍ مِّن ذَهَبٍ وَأَكُوابٍ ﴾ أي قِصاع وأواني ﴿ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ الأَنْفُسُ وَتَلَذُّ الأَعْيُنُ ﴾ إلى قوله نعالى: ﴿ مِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ فهو (١) مُحْكَم.

٢/٩٦٦٨ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: أخبّرني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله (عله التلام)، قال: وإنّ الرَجُلَ في الجَنّة ببقي على مائِدَتِه أيامَ الدُنيا، ويأكُل في أكّلةٍ واحِدَةٍ بمِقدار أكلِه (١) في الدنياء.

قوله تعالى:

# وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَاتُوا هُمُ الظَّالِمِينَ [٧٦]

1/9779 محمّد بن العباس، قال: حِدْنَنَا أَحَمِد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السياري، عن محمّد بن خالد، عن محمّد بن خالد، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا هُمُ الظَّالِمِينَ ﴾، [قال]: «وما ظُلَمْنَاهُمْ بِتَرْكِهِم وِلايَة أَهِلِ بِيتِك، ولكن كانوا هم الظَّالمِين».

قوله تعالى:

# وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَفْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ \* لَقَدْ جِئْنَاكُم

سورة الزخرف آية ـ ٩٩ ـ ٧٥ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٨.

(١) في المصدر: بالأثمة.

(٢) في المصدر: فإنه.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٨.

(١) في المصدر: ما أكله.

(٢) في المصدر: وقطعت لهم مقطعات من النار.

سورة الزخرف آية ٧٦٠.

١ ـ تأويل الآيات ٢: ٧١ه/٤٧.

سورة الزخرف (٤٣) ...... ٨٨٣ ....

### بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ [٧٧ـ٧٧]

١/٩٦٧٠ عليّ بن إبراهيم: ثمّ حكى نِداءَ أهلِ النّار، فقال: ﴿ وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُكَ ﴾، قال: أي نَموتُ، فيقول مالِك: ﴿ إِنَّكُم مَّا كِثُونَ ﴾.

ثمّ قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ جِنْنَاكُم بِالحَقَّ ﴾ يعني بولاية أمير المؤمنين (على التلام) ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ ﴾ يعني لولاية أمير المؤمنين (على التلاب)، والدَّليلُ على أنّ الحَقَّ وِلاَيَةُ أميرِ المؤمنين (على التلام) قوله تعالى: ﴿ وَقُلِ الحَقِّ مِن رَّبِّكُمْ ﴾ يعني ولاية عليّ (علمالتلام) ﴿ فَمَن شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكْفُرْ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ ﴾ آلَ محمد حقَهم ﴿ فَاراً ﴾ (1).

٢/٩٦٧١ - ابن طاؤس (رَجِه هُ): - في حديث، عن النبيّ (مآن الله عبدرآله)، في أهلِ النار - قال (مآن الله عبدرآله): افإذا يَئِسوا من خَزَنَةِ جهَنَم؛ رَجَعُوا إلى مالِك مُقَدَّم الخُزَانِ، وأَمَّلُوا أَنْ يُخَلِّصهُم من ذلك الهوان، قال الله جلّ جَلالُه: هُوَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ﴾، قال: فبَحِبِسُ عنهم الجَوابَ أربعينَ سنَةٌ وهم في العَذَابِ، ثمّ يُجِيبُهم كما قال الله تعالى في كتابه المكنون: ﴿ قَالَ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ ﴾، قال: فإذا يَئِسوا مِن مَوْلاهم ربّ العالمين الذي كان أهون شيء عِندَهم في دُنياهم، وكان قَد آثر كلُّ واحِدٍ منهم هَواهُ عليه مُدَّة الحياة».

والحديث نفدَم بزيادة في قوله تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّادِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ آدْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفُّفْ عَنَّا يَوْماً مِّن العَذَاب﴾ من سورة حمّ المؤمن (١).

> نوله تعالى: أَمْ أَبْرَمُوا أَمْراً فَإِنَّا مُبْرِمُونَ \* أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ بَلَىٰ وُرُّ سُلُقًا لَذَ يَهِمْ يَكْتُبُونَ [ ٧٩ ـ ٨٠]

١/٩٦٧٢ -عليّ بن إبراهيم، قال: ثمّ ذكر على إثْرِ هذا خَبَرهُم، وما تَعاهَدوا عليه في الكعبَةِ، أن لا يَودّوا الأمرّ في أهلِ بيتِ رسولِ الله (سنزاه عليه واله) فقال: ﴿ أَمْ أَبْرَهُوا أَمْراً فَإِنَّا مُبْرِهُونَ ﴾ إلى قوله تعالى ﴿ لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ ﴾ . في أهلِ بيتِ رسولِ الله (سنزاه عليه عن عليّ، عن عليّ، عن عليّ بن الحسين، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بَصير، عن

سورة الزخرف آية ٧٠٠ ـ ٧٨ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٩.

<sup>(</sup>١) الكهف ١٨: ٢٩.

۲ ـ الدروع الواقية: ٥٨ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) تقدُّم في الحديث (٢) من تفسير الآيات (٤٧ ـ ٥٠) من سورة حمَّ المؤمن.

سورة الزخرف آية . ٧٩ ـ ٨٠ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٩.

۲ ـ اتکافی ۸: ۲۰۲/۱۸۰.

أبي عبدالله (مدالتلام)، قال: قلت: [قوله تعالى]: ﴿ أَمْ أَبْرَهُوا أَمْراً فَإِنَّا مُبْرِمُونَ \* أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ بَلَىٰ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ ﴾؟ قال: وهانان الآبتان نزلنا فيهم (١) ذلك اليوم، قال أبو عبدالله (عدالله): ولعلَك تَرى أَنّه كان يَومٌ يُشبِه يومٌ كُتِب الكتاب، إلّا يوم قُتِل الحسين (مدالتلام)، وذلك كان سابقاً في (٢) علم الله عزّ وجلّ الذي أعلَمَه رسولَ الله (منزاه عبواله)، إذا كُتِب الكتابُ قُتِل الحُسَين (عدالتلام)، وخرّج المُلكُ من بَني هاشم، فقد كان ذلِك كلّه،

٣/٩٩٧٤ وعنه، عن الحسين بن محمد، عن مُعَلَى بن محمد، عن مُعَلَى بن محمد بن أوْرَمَة، وعليّ بن عبدالله، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمان بن كَثِير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «قوله تعالى: ﴿ كَرِهُوا مَا أَنزَلَ الله ﴾ الله والذي أنزَل الله ما افترَض على خَلقِه مِن ولاية أمير المؤمنين (عبدالله)، وكان معَهُم أبو عُبَيدة، وكان كايبُهم، فأنزَل الله تعالى: ﴿ أَمْ أَبْرَمُوا أَمْرا فَإِنّا مُبْرِمُونَ \* أَمْ يَحْسَبُونَ أَنّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ ﴾ الآية،

عن محمّد بن العباس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد النّوْفَليّ، عن محمّد بن حَمّاد الشاشِيّ، عن الحسين (1) بن أسد الطّفَاريّ، عن عليّ بن إسماعيل المِيْثَمِيّ، عن الفُضَيل بن الزّبَير، عن أبي داود، عن بُرَيْدَة الأسلمي: أنّ النبيّ (منّن عبداله) قال لبعض أصحابه: «سَلّموا على عليّ بإمرَةِ المؤمنين». فقال رَجَلٌ مِن القَوم: لا والله لا تجتمع النّبوّة والإمامة (1) في أهلِ بيتٍ أبّداً. فأنزَل الله عزَ وجلّ: ﴿ أَمْ أَبْرَمُوا أَمْراً فَإِنّا مُبْرِمُونَ \* أَمْ يَحْسَبُونَ أَنّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ بَلَىٰ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكْتَبُونَ ﴾.

المؤمنين (مداندم)، الأولى: حين قال: «أتَدْرونَ مَنْ وَلَيْكُم مِن بَعدي؟، قالوا: الله ورَسولُه أعلَم، قال: «صالِحُ المؤمنين (مداندم»، الأولى: حين قال: «أتَدْرونَ مَنْ وَلَيْكُم مِن بَعدي؟، قالوا: الله ورَسولُه أعلَم، قال: «صالِحُ المؤمنين». وأشارَ بيده إلى عليّ بن أبي طالب (عيدالنتلام)، وقال: «هذا وليّكم بعدي،

والثانية: يوم غدير خُمّ يقول: ومَن كُنتُ مَولاه فهذا عليّ مَولاه». وكانوا قد أَسَرُّوا في أنفُسِهم وتَعاقَدوا: أن لا نُرجِعَ إلى أهلِ هذا البيت ('' هذا الأمر، ولا تُعطيهم الخُمُّسُ؛ فأطلَّع الله نبيَّه (سنَن عبدرانه) على أشرِهم، وأنزَل عليه: ﴿ أَمْ أَبْرَمُوا أَمْراً فَإِنَّا مُبْرِمُونَ \* أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ بَلَىٰ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ ﴾.

<sup>(</sup>١) انظر بداية الحديث في الكافي.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وهكذاكان في سابق.

٣ ـ الكافي ١: ٤٣/٣٤٨.

<sup>(</sup>١) محمد (ملزاط عليه وأله) ٧٤: ٩.

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٤٨/٥٧٢.

<sup>(</sup>١) الظاهر أنَّه الحسن، راجع الجامع في الرجال ١: ٤٧٤ و ٩٤٤.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: والخلافة.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٤٩/٥٧٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إلى أهله.

سورة الزخرف (٤٣) ...... ٨٨٥

وسيأتي . إن شاء الله تعالى . في سورة محمّد (منن الدعاء دوايات بهذا المعنى (٢).

قوله تعالى:

### قُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمْنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوَّلُ الْعَابِدِينَ [ ٨١ ]

1/97۷۷ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمد بن أبي نَصْر، عن أبان بن عُثمان، عن محمّد بن عليّ الحَلبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، [قال:] وإنّ الله جَلّ وعَزّ لما أرادَ أنْ يَخلُق أَدَم (عبدالله) أرسَل الماءَ على الطّين، ثمّ قَبض قَبْضَةً فعرَكَها، ثمّ فرّقها فِرْقَتَين بيَدِه، ثمّ ذَراهُم فإذا هُم يَدِبُون. ثمّ رفّع لهم ناراً، فأمر أهلَ السّمال أن يدخُلوها، فذهبوا إليها فهابوها ولم يدخُلوها، ثمّ أمر أهلَ السّمال أن يدخُلوها، فذهبوا إليها فهابوها ولم يدخُلوها، ثمّ أمر أهلَ السّمال. قالوا: ربّنا أقِلْنا؛ فذهبوا فذهبوا فامر الله عزّ وجلّ النارَ فكانت عليهم بَرّداً وسّلاماً، فلمّا رأى ذلك أهلُ الشّمال. قالوا: ربّنا أقِلْنا؛ فأقال لهم: أدخُلوها؛ فذهبوا فقاموا عليها ولم يدخُلوها، فأعادَهُم طيناً وخلَق منها آدَم (عبدائلم)».

وقال أبو عبدالله (عبدالله): «فلن يستَطيعَ هؤلاء أن يكونوا من هؤلاء، ولا هؤلاء أن يكونوا من هؤلاءه. قال: «فيرَوْنَ أنَّ رسولَ الله (سنَن الله عبدراله) أوّل من دخل تلك النار، فذلك قوله جلّ وعزّ: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمُنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوَّلُ الْعَابِدِينَ﴾».

٢/٩٦٧٨ - عليّ بن إبراهيم: يعني الآيفين (١) أن يكونَ له ولد.

٣/٩٦٧٩ - الطَّبَرْسِيّ في (الاحتجاج): عن أمير المؤمنين (عد النهر)، في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمْنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوَّلُ الْعَابِدِينَ ﴾ وأي الجاحِدين، التأويل في هذا القُول، باطِنُه مُضادٌ لظاهِره.

مرز تقية تركيبية زرطين إسسادى

آ قوله تعالى:

#### سُبْحَانَ رَبِّ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ [ ٨٢]

١/٩٦٨٠ - ابن بابويه، قال: حدَثنا عبدالله بن محمّد بن عبدالوَهاب الشَجَري بنيسابور، قال: أخبرنا أبو
 الحسن أحمد بن محمّد بن عبدالله بن حمزة الشّعرانيّ العَمّاريّ، من وُلدٍ عَمّار بن ياسر، قال: حدّثنا أبو محمّد

سورة الزخرف آية ـ ٨١ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۵/۳.

۲ ـ تفسير القمي ۲: ۲۸۹.

(١) في المصدر: يعني أول القائلين تله.

٣ ـ الاحتجاج: ٢٥٠.

سورة الزخرف آية ـ ٨٢ ـ

١ ـ التوحيد: ١/٣١١.

<sup>(</sup>٢) تأتي في تفسير الآيتين (٢٦ و ٣٠) وما بعدهما، من سورة محمّد(ص).

عبدالله بن يحيى بن عبدالباقي الأَذَنِيّ بأَذَنَه، قال: حدَّننا عليّ بن الحسن المَعانيّ، قال: حدَّننا عبدالله بن يزيد، عن يحيى بن عُقْبَة بن أبي العَيزار، قال: حدَّننا محمَّد بن جُحادة، عن يزيد بن الأَصَمّ، قال: سأَل رجُلٌ عُمرَ بنَ الخَطَّاب: ما تفسيرُ سُبحانَ الله؟ قال: إنّ في هذا الحائِط رجُلاً إذا سُئِل أُنبأ، وإذا سَكت ابتَدأ؛ فدخَل فإذا هو عليّ بِن أبي طالب (عبدالتلام)، فقال: يا أبا الحسن، ما تفسير سُبحانَ الله؟ قال: «هو تَعظيمُ جَلالِ الله عزّ وجلٌ، وتَنْزِيهُه عمّا قال فيه كُلٌ مشرِك، فإذا قالَها العَبدُ صَلَى عليه كلُّ مَلك.

۲/۹۹۸۱ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمْران الدَّقَاق (رَحِمه الله)، قال: حدّثنا أبي، عن عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا محمّد بن إسماعيل البَرْمَكيّ، قال: حدّثنا الحسين بن الحسن، قال: حدّثنا أبي، عن حنان بن سَدِير، عن أبي عبدالله (مه الله) من حديث طويل قال (مه النه)، فيه من اختِلاف صِفات العَرْش، وَنان بن سَدِير، عن أبي عبدالله (مه الله) من حديث طويل قال (مه النه)، فيه من اختِلاف صِفات العَرْش، أنه قال تبارك وتعالى: ﴿ رَبّ الْعَرْشِ ﴾ ربّ الوّحْدانيّة ﴿ عَمّا يَصِفُونَ ﴾ ، وقوم وصَفوه ببَدَيْنِ، فقالوا: ﴿ يَدُ اللهِ مَغُلُولَةٌ ﴾ (١) ، وقوم وصَفوه بالرُجْلَين، فقالوا: وضّع رِجْلَه على صَخْرَة ببتِ المَقْدِس، فينها ارتَفى إلى السَماء، ووصفوه بالأنامِل، فقالوا: إنّ محمّداً (ملن همه منه وته) قال: إنّي وجدتُ بَرْدَ أنامِلِه على قَلبي، فلمِثْلِ هذه الصّفات قال: ﴿ رَبّ الْمَثَل الأعلى الدّي لا يُشْبِهه شيء، ولا يُوصَفْ، ولا يُتَوهّم، فذلك المَثَل الأعلى المُثَل الأعلى عمّا به مَثلوه، ولله المَثَلُ الأعلى الذي لا يُشْبِهه شيء، ولا يُوصَفْ، ولا يُتَوهّم، فذلك المَثَل الأعلى المَثَل الأعلى عمّا به مَثلوه، وله المَثَلُ الأعلى الذي لا يُشْبِهه شيء، ولا

والحديث تقدّم بتمامِه في قوله تعالى: ﴿ رَبِّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ في سورة النمل (٢٠). ومعنى سُبحانَ، تقدّم بروايات كثيرة في قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلَى أَدْعُوا إِلَىٰ اللهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ ﴾، إلى

آخر الآية من سورة يوسف (٣).

قوله تعالى:

# وَهُوَ اللَّذِى فِى السَّمَاءِ إِلَّهُ وَفِى الأَرْضِ إِلَهٌ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْأَرْضِ إِلَهٌ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ [ ٨٤ ]

1/97۸۲ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن هِشام بن الحَكَم، قال: قال أبو شاكر الدَّيْصانيّ: إنَّ في القُرآنِ آيَةً هي قولُنا. قلتُ: ماهي؟ فقال: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي فِي ٱلسَّمَاءِ إِلَهٌ وَفِي الأَرْضِ إِللهَ عَلَى اللهُ وَهُو اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُه

۲ ـ التوحيد: ۱/۳۲۳.

<sup>(</sup>١) المائدة ٥: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٢٦) من سورة النمل.

<sup>(</sup>٣) تقدّم في تفسير الآية (١٠٨) من سورة يوسف.

سورة الزخرف آية . ٨٤.

فقُلْ له: ما أسمُك بالكوفةِ؟ فإنّه يقول: فكلان، فقُل له: ما اسمُك بالبَصْرَة؟ فإنّه يقولُ: فكلان، فقُلْ:كذلك الله ربُّنا في السَّماءِ إله، وفي البِحار (1) إلَه، وفي الأرضِ (1) إله، وفي القِفار إله، وفي كلَّ مَكانٍ إله، قال: فقَدِمتُ فأتَبتُ أبا شاكر فأخبَرتُه، فقال: هذه نُقِلت من الحِجاز.

ورواه ابن بابويه، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن هِشام بن الحكّم، الحديث (٢٠).

٣/٩٦٨٣ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رِئاب، عن منصور، عن أبي أسامة، قال: سألت أبا عبدالله (مدانتهم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَهُو آلَٰذِي فِي آلسَمَاءِ إِلَهٌ وَفِي الأَرْضِ إِلَهٌ ﴾، فنظرت والله إليه وقد لَزِم الأرض، وهو يقول: ووالله عزّ وجلّ الذي هو، والله ربّى في السماء إله، وفي الأرض إله، وهو الله عزّ وجلّ.

٣/٩٩٨٤ السيد الرضيّ في (الخصائص): قال الأسقُف النصرانيّ لعمر: أخبرني ـ يا عمر ـ أين الله تعالى؟ قال: فغضب عمر، فقال أمير المؤمنين (عبداتهم): «أنا أُجيبك وسل عمّا شئت، كنا عند رسول الله (مآناه عبدرآنه) ذات يوم، إذ أتاه ملّك فسلّم، فقال له رسول الله (صلّ الله الله وسلّ أين أرسلت؟ قال: من سبع سماوات من عند ربّي، ثمّ أتاه ملّك آخر أتاه ملّك آخر فسلّم، فقال له رسول الله: من أين أرسلت؟ قال: من سبع أرضين من عند ربّي، ثمّ أتاه ملّك آخر فسلّم، فقال له رسول الله: من أين أرسلت؟ قال: من مشرق الشمس من عند ربّي؛ ثمّ أتاه ملك آخر، فقال له رسول الله: من اين أرسلت؟ قال: من مشرق الشمس من عند ربّي؛ ثمّ أتاه ملك آخر، فقال له رسول الله: من اين أرسلت؟ قال: من مغرب الشمس من عند ربّي؛ فالله هاهنا وهاهنا، في السماء إله، وفي الأرض إله، وهو الحكيم العليم».

قال أبو جعفر (مله النلام): «معناه من ملكو ت ربّي في كلّ مكان، ولا يعزُب عن علمه شيءٌ تبارك وتعالى». وسيأتي ـ إن شاء الله تعالى ـ حديث في معنى الآية في قوله تعالى: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَّجْوَىٰ ثَـكاتَةٍ إِلّا هُوَ رَابِعُهُم ﴾ من سورة المجادلة (١).

قوله تعالى:

وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ ٱلشَّفَاعَةَ ـ إلى نوله تعالى ـ فَسَوْفَ

<sup>(</sup>١) في المصدر: الأرض.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: البحار.

<sup>(</sup>٣) التوحيد: ١٣٢: ١٦.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٩.

٣ ـ خصائص أمير المؤمنين (علبه الشلام): ٩٢.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (٢) من تفسير الآية (٧) من سورة المجادلة.

٨٨٨ ...... اليرهان في تفسير القرآن

#### يَعْلَمُونَ [٨٩.٨٩]

1/97۸٥ - عليّ بن إبراهيم، قال: هم الَذين قد عُبِدوا في الدنيا لا يَملِكون الشَفاعة لِمَن عبَدَهم، ثمّ قال رسول الله (منن ه عبداله): «يا ربّ ﴿إِنَّ هَوُلاءِ قَوْمٌ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ، فقال الله: ﴿فَاصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلامٌ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ﴾.

٣٩٩٨٩ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن الحسن، وغيره، عن سَهْل، عن محمّد بن عيسى، ومحمّد بن يعبى، ومحمّد بن الحسين، جميعاً، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، وعبدالكريم بن عمرو، عن عبدالحميد بن أبي الدَّيلم، عن أبي عبدالله (مه، التلام) - في حديث - قال فيه: «فلمّا بعث الله عزّ وجلّ محمّداً (منزاة عبداله) سلّم له العقب من المستحفظين، وكذّبه بنو إسرائيل، ودعا إلى الله عزّ وجلّ، وجاهد في سبيله، ثمّ أنزل الله جلّ ذكره عليه أن أعلِن فَصْلَ وصيّك؛ فقال: إنّ العرب قومٌ جُفاة، لم يكن فيهم كتاب، ولم يُبعث البهم نبيّ، ولا يعرفون نبوة (١) الأنبياء، ولا شرفهم، ولا يؤمنون بي إن أنا أخبرتهم بفضل أهل ببتي. فقال الله جلّ ذكره فولا تحرّن عَلَيْهِم ﴾ (١)، ﴿ وَقُلْ سَلامٌ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾، فذكر من فضل وصيّه ذكراً، فوقع النفاق في قلوبهم، فعلم رسول الله (منزاة عبداله) ذلك، فقال الله جلّ ذكره (١)؛ ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ (١) فعلم رسول الله (منزاة عبداله) ذلك، فقال الله جلّ ذكره (١)، ولكنّهم يجحدون بغير حجّة لهم».

تمّ بحمد الله ومُنّه الجزء الرابع من تفسير البرهان، ويتلوه الجزء الخامس، أوّله تفسير سورة الدخان

سورة الزخرف آية ١٨٦ ـ ٨٩ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٩.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۲۲۳.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ولا يعرفون فضل نبوّات.

<sup>(</sup>۲) آلنحل ۱۲٪ ۱۲۷.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ذلك وما يقولون، فقال الله جلَّ ذكره يا محمّد.

<sup>(</sup>٤) العجر ١٥: ٩٧.

<sup>(</sup>٥) الأنعام ٦: ٢٣.

#### فهرس محتويات الكتاب

| Y        | سورة المؤمنون                              |
|----------|--------------------------------------------|
|          | فضلها                                      |
| 11       | قد أفلح المؤمنون (١٦ ـ ١١)                 |
| ٠٠       | ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين (١٢)    |
| 17       | ثم جعلناه نطفة في قرار مكين (١٤، ١٤)       |
| Y•       | ولقد خلقنا فوقكم سبع طرائق (۱۷ ـ ۲۰)       |
| ۲۱       | وعليها وعلى الفلك تحملون (٢٢)              |
| YY       | ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه (٢٣)            |
| ۲۲       | فجعلناهم غثاءً (٤١ ـ ٤٤)                   |
| 44       | وجعلنا أبن مريم وأمه ءَاية (٥٠ ـ ٥٢)       |
| ۲۲<br>۲۲ | كل حزب بما لديهم فرحون (٥٣ ـ ٦١)           |
| YY       | ولا نكلف نفساً إلا وسعها (٦٢)              |
| Y1       | ولديناكتاب ينطق بالحق (٦٢ ـ ٧٤)            |
| ۳۱       | ولقد أخذناهم بالعذاب (٧٦، ٧٧)              |
| ٣٢       | قالوا أءذا متنا وكنا تراباً (٨٢ ـ ٩١)      |
| ٣٣       | عالم الغيب والشهادة (٩٢)                   |
| ٣٣       | قل رب إما تريني ما يوعدون (٩٣ ـ ٩٥)        |
| ٣٤       | أدفع بالتي هي أحسن السيئة (٩٦)             |
| ٣٤       |                                            |
| ۳٥       | ·                                          |
| ٣٦       | ومن ورائهم برزخ إلى يوم يبعثون (١٠٠ ـ ١٠٤) |
| ٣٩       | ألم تكن ءَاياتي تتلي عليكم (١٠٥ ـ ١٠٨)     |

| •            | نِّي جزيتهم اليوم (١١١)                             |
|--------------|-----------------------------------------------------|
| •            | يّى جزيتهم اليوم (١١١)                              |
| 1            | سورة النور                                          |
| ۳            | سورة النور<br>نضلها                                 |
|              | سورة أنزلناها (١، ٢)                                |
| ٠            | الزاني لا ينكح إلا زانية (٣)                        |
|              | والذين يرمون المحصنات (٤، ه)                        |
|              | والذين يرمون أزواجهم (٦- ٩)                         |
|              | ولولاً فضل الله عليكم (١٠)                          |
|              | إن الذين جاءو بالافك (١١)                           |
|              | إن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة (١٩)                 |
|              | ولا يأتل أُولوا الفضل منكم (٢٢ ـ ٢٦)                |
| ٧            | يا أيها الذين ءَامنوا لا تدخلوا بيوتاً (٢٧_٢١)      |
|              | قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم (٣٠، ٣١)               |
| •            | أو ما ملكت أسانهن (٣١)                              |
| ·            | ولا يضربن بأرجلهن (٣١)<br>وأنكحوا الأيامي منكم (٣٢) |
| رعلوي سب و ک | رأنكحوا الأيامي منكم (٣٢)                           |
|              | وليستعفف الذين لا يجدون (٣٣)                        |
|              | والذين يبتغون الكتاب (٣٣)                           |
|              | - سي ر                                              |
|              | ية<br>لله تور السماوات والارض (٣٥)                  |
|              | نی بیوت أذن الله أن ترفع (۳۱ ـ ۳۸)                  |
|              | يرف كفروا أعمالهم (٣٩)كفروا أعمالهم                 |
|              | و كظلمات في بحر لجيّ (٤٠)                           |
|              | ر مصده عامي بدر دبي (٤١)                            |
|              | باب في عظمة الله جل جلاله                           |
|              | ب ب عي عصد الله عن الله يزجى سحاباً (٤٣)            |
|              | والله خلق کل دابة من ماء (٤٥)                       |

|                                                       | فهرس محتويات الكتاب                                                                   |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸٦                                                    | ويقولون ءَامنا بالله (٤٧ ـ ٥٦)                                                        |
| Μ                                                     | قل أطيعوا الله وأطيعوا الرسول (٥٤)                                                    |
| ۸۹                                                    | وعد الله الذين ءَامنوا منكم (٥٥)                                                      |
| ۹y                                                    | يا أيها الذين ةامنوا ليستئذُنكم (٥٨)                                                  |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                 | والقواعد من النساء (٦٠)                                                               |
| ١٠٠                                                   |                                                                                       |
| 1.7                                                   | فإذا دخلتم بيوتاً (٦١)                                                                |
| ١٠٣                                                   | إنما المؤمنون الذين ءَامنوا (٦٢)                                                      |
| ١٠٣                                                   | لا تجعلوا دعاء الرسول (٦٣)                                                            |
| ١٠٥                                                   | مستدرك سورة النور                                                                     |
| ١٠٥                                                   |                                                                                       |
| 1.7                                                   | وأقسموا بالله جهد أيمانهم (٥٣)                                                        |
| 1.7                                                   | ·                                                                                     |
| ۱۰۷                                                   | سورة الفرقان                                                                          |
|                                                       |                                                                                       |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •               | فضلها                                                                                 |
| .,,                                                   | فضلها<br>تبارك الذي نزل الفرقان (۱)                                                   |
| 1.1<br>111<br>117 ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( | فضلها<br>تبارك الذى نزل الفرقان (۱)<br>الذى له ملك السماوات والأرض (۲ ـ ۲)            |
| ۱۱۱<br>مراکیت تکویتران دی                             | تبارك الذى نزل الفرقان (۱)<br>الذى له ملك السماوات والأرض (۲ ـ ۲)                     |
| ۱۱۱                                                   | تبارك الذى نزل الفرقان (۱)<br>الذى له ملك السماوات والأرض (۲ ـ ٦)<br>حديث اسلام عدّاس |
| ۱۱۱                                                   | تبارك الذى نزل الفرقان (۱)                                                            |
| 111<br>114<br>114<br>115                              | تبارك الذى نزل الفرقان (۱)                                                            |
| 111                                                   | تبارك الذى نزل الفرقان (۱)                                                            |
| 111                                                   | تبارك الذى نزل الفرقان (۱)                                                            |
| 111                                                   | تبارك الذى نزل الفرقان (۱)                                                            |
|                                                       | تبارك الذى نزل الفرقان (١)                                                            |
| 1. \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \              | تبارك الذى نزل الفرقان (١)                                                            |
| 111 117 118 110 117 117 117                           | تبارك الذى نزل الفرقان (١)                                                            |

| البرهان في تفسير القرآن | ASY                                                             |
|-------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ١٢٤                     | ويوم يعض الظالم على يديه (٢٧ ـ ٢٩)                              |
| ١٣٢                     | وقالُ الرسول يا رُب (٣٠)                                        |
|                         | الذين يحشرون (٣٤)                                               |
|                         | وعاداً وثمود وأصحاب الرس (٣٨)                                   |
|                         | وكلاً تبرنا تتبيراً (٣٩)                                        |
| ١٣٧                     | ولقد أتوا على القرية (٤٠)                                       |
|                         | أرءَيت من أتخذ إلهه هواه (٤٣)                                   |
|                         | أم تحسب أن أكثرهم يسمعون (٤٤)                                   |
|                         | أنم تر إلى ربك (٤٥)                                             |
|                         | ولقّد صرفنا بينهم (٥٠)                                          |
| 151                     | وهو الذي مرج البحرين (٥٣)                                       |
|                         | وهو الذي خلق من الماء (٥٤)                                      |
| ١٤٤                     | وكان الكافر على ربه ظهيراً (٥٥)                                 |
| ١٤٤                     | الذي خلق السماوات والأرض (٥٩)                                   |
| ١٤٥                     | وإذا قيل لهم أسجدوا للرحمن (٦٠)                                 |
| 120                     | تبارك الذي جعل في السماء بروجاً (٦١)و<br>وهو الذي جعل اليل (٦٢) |
| \10                     | وهو الذي جعل اليل (٦٢)                                          |
| 187                     | وعباد الرحمن الذين يمشون (٦٣ ـ ٦٦) <i>كربيات وأراب</i>          |
| 1£Y                     | والذين إذا أنفقوا (٦٧)والذين إذا أنفقوا                         |
|                         | والذين لا يدعون (٦٨ ـ ٧٠)                                       |
| 107                     | والذين لا يشهدون الزور (٧٢)                                     |
| 108                     | والذين إذا ذكروا (٧٣)                                           |
|                         | والذين يقولون رينا (٧٤)                                         |
| 107                     | أولئك يجزون (٧٥)                                                |
|                         | قل ما يعبؤا بكم (٧٧)                                            |
| 101                     |                                                                 |
| ١٥٩                     | كان على ربك وعداً مسئولاً (١٦)                                  |
|                         | وكذلك جعلنا لكل نبى (٣١)                                        |
| 17.                     | وهو الذي أرسل الرياح (٤٨)                                       |

| AST          | فهرس محتويات الكتاب                                                                               |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              |                                                                                                   |
| 17           | لنحيى به بلدة ميتاً (٤٩)                                                                          |
|              |                                                                                                   |
| 171          | سورة الشعراء                                                                                      |
|              | فضلها                                                                                             |
|              | طسم ، تلك ءَايات الكتاب (١ ـ ٣)                                                                   |
|              | إن نشأ ننزل عليهم (٤)                                                                             |
| 179          | وإذ نادی ریك موسی (۱۰ ـ ٦٣)                                                                       |
| 1V£          | الذي خلقني فهو يهدين (٧٨ ـ ٨٧)                                                                    |
| 1٧0          | إلا من أتى الله بقلب سليم (٨٩)                                                                    |
|              | وأزلفت الجنة للمتقين (٩٠، ٩١)                                                                     |
|              | فكبكبوا فيها هم والغاوون (٩٤ ـ ١٠٢)                                                               |
| ١٨٠          | كذبت قوم نوح المرسلين (١٠٥)                                                                       |
| ١٨٠          | قالوا أنؤمن لك وآتبعك الأرذلون (١١١)                                                              |
| ١٨٠          | فافتح بینی وبینهم فتحاً (۱۱۸ ـ ۱۵۳)                                                               |
| 141          | قال هذه ناقة لها شرب (١٥٥)                                                                        |
| 1AY          | إنى لعملكم من القالين (١٦٨ ـ ١٨٩)                                                                 |
| \AY          | وانه لتنزيل رب العالمين (١٩٢ ـ ١٩٦)                                                               |
| زارطنی آسیدی | ولو نزلناه على بعض الأعجمين (١٩٨، ١٩٩) . ﴿ الْمُعَالِمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى |
| ١٨٤          | أَفْرَةَ يِتَ إِنْ مَتَعِنَاهِمِ سَنَينَ (٢٠٥ ـ ٢٠٧)                                              |
| ١٨٥          | إنهم عن السمع لمعزولون (٢١٢)                                                                      |
| ١٨٥          | وأنذر عشيرتك الاقربين (٢١٤)                                                                       |
| 19           | لمن أتبعك من المؤمنين (٢١٥، ٢١٦)                                                                  |
| 14           | وتوكل على العزيز الرحيم (٢١٧ ـ ٢١٩)                                                               |
| 148          | هل أُنبئكم على من تنزل الشياطين (٢٢١، ٢٢٢)                                                        |
| 146          | والشعراء يتبعهم الغاوون ( ٢٢٤ ـ ٢٢٧)                                                              |
|              | ·                                                                                                 |
| 11Y          | سورة النمل                                                                                        |
| 144          | فضلها                                                                                             |
| Y.1          | طس تلك ءايات القرءان (١ - ١١)                                                                     |

|                                        | A98                                                                                                           |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۱                                    | وأدخل يدك في جيبك (١٢)                                                                                        |
|                                        | -                                                                                                             |
|                                        | ولقد ءَاتينا داود (١٥، ١٦)                                                                                    |
|                                        | وحشر لسليمان جنوده (١٧)                                                                                       |
|                                        | باب أن الاثمة (عليم السلام) يعرفون منطق الطير                                                                 |
|                                        | وتفقد الطير (٢٠)                                                                                              |
|                                        | رب العرش العظيم (٢٦)                                                                                          |
| ۲۱۶                                    | قال الذي عنده علم (٤٠)                                                                                        |
|                                        | فلما رءاه مستقرأ (٤٠)                                                                                         |
|                                        | ولقد ارسلنا إلى ثمود (٤٥ ـ ٤٩)                                                                                |
|                                        | قل الحمد لله (٥٩ ـ ٦٢)                                                                                        |
|                                        | بل أدارك علمهم (٦٦ ـ ٧٢)                                                                                      |
|                                        | وما من غائبة (va)                                                                                             |
|                                        | وإذا وقع القول عليهم (٨٢ ـ ٨٤)                                                                                |
| Y#1                                    | ود وتع معوق طیهم ۱۱۱۰ (۱۸۰۰)<br>مکل أنده داخه ۱۰ (۱۸۷)                                                        |
| Y#1                                    | وكل أتوه داخرين (۸۷)                                                                                          |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | وترى العبال معسبها محاده (۱۸۸)                                                                                |
| ے دی                                   | ان الدين أن أو دين و الله الدين الأن الدين الأن الدين الأن الدين الأن الذين الأن الذين الأن الأن الأن الأن ال |
| 11 1                                   | إنعا المرت ال اعبد رب هذه البندة (۲۱ ـ ۲۱) عدد البندة                                                         |
| 177                                    | - مستدرك سوره النمل                                                                                           |
| 779                                    | قل لا يعلم من في السماوات (٦٥)                                                                                |
|                                        | -t/ -                                                                                                         |
| Y£1                                    | سورة الفصيص                                                                                                   |
| 717                                    | فضلهاطسم ه تلك ةايات الكتاب المبين (١، ٢)                                                                     |
| 750                                    | طسم • تلك ةايات الكتاب المبين (١، ٢)                                                                          |
|                                        | إن فرعون علا في الأرض (٤)                                                                                     |
|                                        | ونريد أن نمن على الذين ٱستضعفوا (٥، ٦)                                                                        |
|                                        | وأوحينا إلى أم موسى (٧ ـ ١٣)                                                                                  |
|                                        | فوكزه موسى (۱۵ ـ ۱۹)                                                                                          |
| Y71                                    | فقال رب إني لما أنزلت (٢٤)                                                                                    |

| A90     | فهرس محتويات الكتاب                   |
|---------|---------------------------------------|
| ۲۲۲ ۲۲۲ | قال إني أريد أن أنكحك (٢٧)            |
| Y78     | فلما قضي موسى الأجل (٢٩ ـ ٣١)         |
| Y70     | سنشد عضدك بأخيك (٣٥)عضدك بأخيك        |
| ٢٦٦     | وقال فرعون يا أيها الملأ (٣٨ ـ ٤١)    |
| Y7Y     | وماكنت بجانب الغربي (٤٤)              |
| Y7A     | وماكنت بجانب الطور (٤٦)               |
| ۲۷۰     | ومن أضَل ممن أتبع هواه (٥٠)           |
| ۲۷۱     | ,                                     |
| YYY     | الذين ةاتيناهم الكتاب (٥٢ ـ ٥٥)       |
| YV£     | إنك لا تهدى من أحببت (٥٦)             |
| ۲۸۰     | وقالوا إن نتبع الهدى (٥٧ ـ ٦١)        |
| ۲۸۱     | ويوم يناديهم فيقول (٦٢ ـ ٦٤)          |
| ۲۸۱     | ويوم يناديهم فيقول ماذا (٦٥)          |
| ۲۸۱     | وربك يخلق ما يشاء (٦٨، ٦٩)            |
| ۲۸۲     | ونزعنا من كل أمة (٧٥ ـ ٧٨)            |
| YAY     | فخرج على قومه (٧٩ ـ ٨٢)               |
| ۲۸۷     | تلك الدار الآخرة (٨٣)                 |
| 491     | إن الذي فرض عليك القرءان (٨٥)         |
| ۲۹۳     | فلا تكونن ظهيراً للكافرين (٨٦_٨٨)     |
| ۲۹۳     | کل شیء هالك (۸۸)                      |
| Y99     | سورة العنكبوت ,                       |
| ۳۰۱     | فضلها                                 |
| ٣٠٣     | الم ٥ أحسب الناس أن يتركوا (١ - ٦)    |
| ٣٠٦     | ووصينا الإنسان بوالديه (٨، ٩)         |
| ۳۰۸     |                                       |
| ۳۰۹     |                                       |
| ٣١٠     |                                       |
| ۳۱۱     | وقال إنما أتخذتم من دون الله (٢٥، ٢٦) |

| البرهان في تفسير القرآن |                                  |
|-------------------------|----------------------------------|
| ۳۱۲                     | وءاتيناه أجره (٢٧ ـ ٣٥)          |
| ٣٢١                     | وقارون وفرعون وهامان (۳۹ ـ ٤٣)   |
| TTT                     |                                  |
| ٣٢٤                     |                                  |
| ۳۲۰                     |                                  |
| ٣٢٥                     | بل هو ءَايات بينات (٤٩)          |
| ۲۲۸                     | وما يجحد بـُـاياتنا (٦٩ ـ ٦٩)    |
| TT1                     | -<br>سورة الروم                  |
| TTT                     | فضلها                            |
| ٣٣٥                     | الم • غلبت الروم (١ ـ ٥)         |
| TTV                     | يعلمون ظاهراً من الحياة (٧ ـ ١٨) |
| TT9                     | يخرج الحي من الميت (١٩، ٢٠)      |
| TE                      |                                  |
| ٣٤٠                     | ضرب لکم مثلاً (۲۸)               |
| TE1                     | فأقم وجهك للدين (٣٠)             |
| TE1                     | فئات ذا القربي (۲۸)              |
| TE9                     | وما ءاتيتم من ربا (٣٩)           |
| Το·                     | وما ءاتيتم من زكاة (٣٩)          |
| ٣٥٠,                    | الله الذي خلقكم (٤٠)             |
| ٣٥١                     | ظهر الفساد في البر (٤١)          |
| To1                     |                                  |
| ToT                     | ومن عمل صالحاً (٤٤)              |
| ٣٥٤                     | الله الذي خلقكم من صعف (١٥)      |
| Too                     | وقال الذين أوتوا العلم (٥٦)      |
| ٣٥٦                     | فاصبر إن وعد الله حق (٦٠)        |
| ToV                     |                                  |
| ٣٥٩                     |                                  |
| r11                     | الم ٥ تلك ءايات الكتاب (١ ـ ٥)   |

| ۸۹۷ ٧٨٨    | <b>فهرس محتويات الكتاب</b>        |
|------------|-----------------------------------|
| ۳٦١        | ومن الناس من یشتری (۲، ۷)         |
| ٣٦٣        | خلق السماوات بغير عمد ترونها (١٠) |
| TT.        | وبث فيها من كل داية (١٠، ١١)      |
| T78        | ولقد ءاتينا لقمان الحكمة (١٢، ١٣) |
| F79        | ووصينا الإنسان بوالديه (١٤، ١٥)   |
| TYT        | يا بني إنها إن تك مثقال (١٦)      |
| TV8        | وآصه على ما أصابك (١٧)            |
| ۳۷٤ ٤٧٣    | ولا تصع خدك للناسر (١٨)           |
| ٣٧٤        | ولا تعش في الأرض مرحةً (١٨)       |
| ۳۷۰        | وأقصد في مشك (١٩)                 |
| ۲۷۰        | وأسع علىكم نعمه (۲۰)              |
| ۳۷٥        | وهن الناس من رحادل (۲۰ ۲۷)        |
| ٣٧٨        | وهن دسلم محمد (۲۲)                |
| ٣٧٩        | ما أناف الأخاد في الاسم           |
| ٣٨٠        | ولو العافي الدرص من سجره (۱۷)     |
| ۳۸۲        | ما حلفكم ولا بعثكم (٢٨ - ٣٤)      |
| ۳۸۳        | سوره السجدة                       |
| TAO        | فصلها                             |
| ۳۸۷        | الم • تنزيل الكتاب (١ ـ ٣)        |
| TAY        | الله الذي حلق السماوات (١٤)       |
| TAX        | يدبر الأفر من السماء (٥)          |
| TAA        | عالم الغيب والشهادة (٦)           |
| ٣٨٨        | الذي احسن كل شيء (٧ ـ ٩)          |
| TA1        | فل يتوقا كم ملك الموت (١١)        |
| TST        | ولو ترى إذ السجرمون (١٣ ـ ١٤)     |
| <b>717</b> | تتجافی جنوبهم (۱۲، ۱۷)            |
| T9V        | افعن کان مؤمنا (۱۸ ـ ۲۰)          |
| £          | ولنذيقتهم من العذاب (٢١)          |
| ٤٠١        | وجعلنا منهم أثمة (٢٤)             |

.

| البرهان في تفسير القرآن | A1À                                    |
|-------------------------|----------------------------------------|
| £•Y (                   | أولم يروا أنا نسوق الماء (٢٧ ـ ٣٠)     |
| ٤٠٥                     | سورة الأحزاب                           |
| ٤٠٧                     | فضلها                                  |
| <b>{+1</b>              | يا أيها النبي أتق الله (١)             |
| ٤٠٩(٤)                  | ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه      |
| <b>{\-</b>              | وما جعل أدعياءكم أبناءكم (٤، ٥)        |
| £17 (7)                 | النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم (       |
| ٤١٧                     | وإذ أخذنا من النبيين ميثاقهم (٧)       |
| ٤١٨                     | ليسئل الصادقين عن صدقهم (٨)            |
| ٤١٨ (۲۲.٦)              | يا أيها الذين ءامنوا آذكروا نعمة الله. |
| £٢٩ (Y                  | من المؤمنين رجال صدقوا (٢٣، ٤          |
| ٤٣٢                     | وردّ الله الذين كفروا بغيظهم (٢٥)      |
| £٣£                     | وأنزل الذين ظاهروهم (٢٦، ٢٧)           |
| ξΥΛ (٣)                 | الأرمالان في لأزواجك (٢٨ ما            |
| ££Y                     | وقرن في بيو تكنّ (٣٣)                  |
| ££7                     | إنّما يُريد الله ليذهب عنكم (٣٣)       |
| EV                      | وماكان لمؤمن ولا مؤمنة (٣٦).           |
| £V1(٣٨ &                | واذ تقول للذي أنعم الله عليه (٣٧       |
| £YT                     | ماكان محمد أما أحد (٤٠)                |
| £V£ (£٣_ £ )            |                                        |
| ٤٧٧(٤٨                  |                                        |
| ٤٧٨ (٤٩)                |                                        |
| £VA(or                  | ما أمها النمي إنا أحللنا لك (٥٠ ـ      |
| £AY (or)                | يا أيها الذين قامنوا لا تدخلوا بيوت    |
| £A£ (ot .or)            |                                        |
| £A7                     | لاحناج عليهن في ءايائهن (٥٥)           |
| (٢٥)                    | ان الله وملائكته يصلون على النبي.      |
| £9°                     |                                        |

| A11                                     | فهرس محتويات الكتاب                       |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------|
| 190                                     | يا أيها النبي قل لأزواجك (٥٩، ٢٠)         |
|                                         | ملعونين أينما تُقفوا (٦١)                 |
|                                         | يوم تقلب وجوههم (٦٦ ـ ٦٦)                 |
|                                         | يا أُيها الذين ءامنوا اتقوا الله (٧٠، ٧١) |
|                                         | ومن يطع الله ورسوله (٧١)                  |
| ٤٩٨                                     | إنا عرضنا الأمانة (٧٢، ٧٣)                |
|                                         | •                                         |
| ٥٠٣                                     | سورة سبأ                                  |
| 0.0                                     | نضلها نضلها                               |
|                                         | الحمد الله الذي له ما في السماوات (٣-١)   |
|                                         | ويرى الذين أُوتوا العلم (٦ ـ ١١)          |
|                                         | ولسليمان الريح غدوها شهر (۱۲، ۱۳)         |
|                                         | فلما قضينا عليه الموت (١٤)                |
|                                         | لقد كان لسبأ في مسكنهم آية (١٥ ـ ١٩)      |
| 014                                     | ولقد صدق عليه والمسيطني (٢٠)              |
| 019                                     | وماكان له عليهم من سلطان (۲۱ ـ ۲۳)        |
| ٥٢١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | حتى إذا فزّع عن قلوبهم (٢٦ ـ ٢٦)          |
| ۵۲۱                                     | وما أرسلناك إلاكافة للناس (٢٨)            |
| orr                                     | وقال الذين كفروا لن نؤمن (٣١ ـ ٣٣)        |
|                                         | نحن أكثر أموالاً وأولاداً (٣٥_٣٧)         |
|                                         | وما أنفقتم من شيء (٣٩_٤١)                 |
|                                         | وكذب الذين من قبلهم (٤٥)                  |
|                                         | قل إنما أعظكم بواحدة (٤٦)                 |
|                                         | قل ما سألتكم من أجر فهو لكم (٤٧)          |
|                                         | وما يبدئ الباطل وما يعيد (٤٩)             |
|                                         | ولو ترى إذ فزعوا فلا فوت (٥١ ـ ٥٤)        |
| - W L                                   | سورة فاطر                                 |
| 911                                     | نضلها                                     |
|                                         |                                           |
| 070                                     | الحمد لله فاطر السماوات (١)               |

| ۹٠١ | فهرس محتويات الكتاب                                      |
|-----|----------------------------------------------------------|
|     | فلا يحزنك قولهم (٨٣ ـ ٧٦)فلا يحزنك قولهم                 |
|     | ·                                                        |
| ٥٨٥ | مستدرك سورة يس                                           |
|     | يا حسرة على العباد (٣٠)                                  |
|     | وإذا قيل لهم أنفقوا (٤٧)                                 |
| ۲۸٥ | ألم أعهد إليكم يا بني ءَادم (٦٠)                         |
| ٥٨١ | سورة الصافات                                             |
|     | قضلها قضلها                                              |
| 011 | والصافات صفاً (١٦ ـ ١١)                                  |
|     | ېل عجبت ويسخرون (۱۲ ـ ۲۰ )                               |
| 091 | أحشروا الذين ظلموا (٢٢، ٢٣)                              |
|     | وقفوهم إنهم مسئولون (۲۶ ـ ۲۲)                            |
| 091 | لا فيها غول ولا هم عثها ينزفون (٤٧ ـ ٥٧)                 |
|     | أفما نحن بميتين (٨٥ ـ ٧٨)                                |
| ٥٩٩ | رإن من شيعته لابراهيم (٨٣)                               |
| ٦٠/ | ذ جاء ربه بقلب سليم (٨٤)<br>ننظر نظرة في النجوم (٨٨، ٨٨) |
| ٦٠/ | ننظر نظرة في النجوم (٨٨ ٨٨)                              |
| ٦١. | فراغ إلى عالهتهم (۹۱ ـ ۹۶)                               |
| 711 | رِقَالَ إِنَّى دَاهِبٍ (٩٩)                              |
|     | رِب هب لی من الصالحین (۱۰۰ ـ ۱۱۳)                        |
|     | ران إلياس لمن المرسلين (١٢٣ ـ ١٢٥)                       |
| 771 | سلام على إل ياسين (١٣٠)                                  |
| ٦٢١ | باب معنی آل محمد (صلوات الله علیهم)                      |
| 771 | إنكم لتمرّون عليهم مصبحين (١٣٧) ٢٠٠٠)                    |
| ٦٢/ | رإن يونس لمن المرسلين (١٣٩ ـ ١٧٧)                        |
| ٦٣٥ | سبحان ربك رب العزة (۱۸۰)                                 |
| 71" | سورة ص                                                   |
| 770 | فضلها                                                    |
|     | ش والقرءان ذي الذكر (١ ـ ١٦)                             |

| البرهان في تفسير القران                                                                 |                                                                                                                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٤٥                                                                                     | اصبر على ما يقولون (١٧ ـ ٢٦)                                                                                                 |
| ٦٥٠                                                                                     | اصبر على ما يقولون (١٧ ـ ٢٦)                                                                                                 |
| ٠٠٠٠                                                                                    | أم نجعل الذين ءَامنوا (٢٨)                                                                                                   |
| ٠ ٢٥٢                                                                                   | كتاب أنزلناه إليك (٢٩)                                                                                                       |
|                                                                                         | ووهينا لداؤد سليمان (٣٠ ـ ٣٣)                                                                                                |
|                                                                                         | ولقد فتنا سليمان (٣٤ ـ ٣٩)                                                                                                   |
|                                                                                         | وأذكر عبدنا أيوُب (٤١ ـ ٤٤)                                                                                                  |
|                                                                                         | وأذكر عبدنا إبراهيم وإسحاق (١٥ ـ ٦٤)                                                                                         |
| ٠٨١                                                                                     | قل هو نبؤا عظيم (٦٧ ـ ٧٥)                                                                                                    |
|                                                                                         | أنا خير منه خلقتني من نار (٧٦، ٧٧)                                                                                           |
|                                                                                         | قال رب فانظرنی إلی يوم يبعثون (٧٩ ـ ٨١)                                                                                      |
|                                                                                         | قال فبعزتك لأغوينهم أجمعين (٨٢_ ٨٥)                                                                                          |
|                                                                                         | قل ما أسئلكم عليه من أجر (٨٨٠٨٦)                                                                                             |
|                                                                                         |                                                                                                                              |
| 7.89                                                                                    | سورة الزمر                                                                                                                   |
| 747                                                                                     | سورة الزمر<br>فضلهافضلهاتزيل الكتاب من الله (۱ ـ ۳ ـ ۱)                                                                      |
| 747<br>797<br>798                                                                       | سورة الزمر<br>فضلها<br>تنزيل الكتاب من الله (٣٠١)<br>لو أراد الله أن يتخذ ولداً (٤٠٢)                                        |
| 747<br>797<br>798<br>746                                                                | سورة الزمر<br>فضلها<br>تنزيل الكتاب من الله (۱ ـ ٣)<br>لو أراد الله أن يتخذ ولداً (٤ ـ ٦)<br>إن تكفروا فان الله غنى عنكم (٧) |
| 747<br>797<br>798<br>796<br>790                                                         | سورة الزمر                                                                                                                   |
| 790                                                                                     | ولا تزر وازرة وزر أخرى (۷)                                                                                                   |
| 790                                                                                     | ولا تزر وازرة وزر أخرى (۷)                                                                                                   |
| 79V                                                                                     | ولا تزر وازرة وزر أخرى (۷)                                                                                                   |
| 140                                                                                     | ولا تزر وازرة وزر أخرى (٧)                                                                                                   |
| 140                                                                                     | ولا تزر وازرة وزر أخرى (۷)                                                                                                   |
| 79V                                                                                     | ولا تزر وازرة وزر أخرى (٧)                                                                                                   |
| 79V                                                                                     | ولا تزر وازرة وزر أخرى (٧)                                                                                                   |
| 790         797         743         Y**         Y**         Y**         Y**         Y** | ولا تزر وازرة وزر أخرى (٧)                                                                                                   |

| 1.1 | نهرس محتويات الكتابنهرس محتويات الكتاب                            |
|-----|-------------------------------------------------------------------|
|     |                                                                   |
| V•V | كذب الذين من قبلهم (٢٥ ـ ٢٨)                                      |
| ٧٠٧ | ضرب الله مثلاً رجلاً (٢٩) ۲۹)                                     |
| V*1 | نِك ميت وإنهم ميتون (٣٠ ـ ٣٣)                                     |
| v11 | ر مان الله بكاف عبده (٣٦)                                         |
| ٧١٢ | ياتي.<br>ولئن سألتهم من خلق السماوات (٣٨)                         |
| ۷۱۲ | الله يتوفى الأنفس حين موتها (٤٢)                                  |
| ٧١٣ | أم اتخذوا من دون الله شفعاء (٤٣)                                  |
| ٧١٣ | قل لله الشفاعة جميعاً (٤٤)قل لله الشفاعة جميعاً (٤٤)              |
| ٧١٤ | وإذا ذكر الله وحده (٤٥)                                           |
| ٧١٥ | عالم الغيب والشهادة (٤٦)                                          |
| ٧١٥ | قل يا عبادي الذين أسرفوا (٥٣)                                     |
| V)7 | وأنيبوا إلى ربكم وأسلموا له (٥٤ ـ ٥٦)                             |
|     | رونيبور إلى ربادم والمنطور ف (۷۰ ـ ۵۹)                            |
|     | و بن القيامة ترى الذين كذبوا (٦٠)٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
|     | ويوم العيامة ترى الدين تدبوا (۱۲)                                 |
|     |                                                                   |
| VY£ | له مقالید السماوات والأرض (٦٣)                                    |
| VYo | عل افعیر الله نامرونی (۱۲)                                        |
| VY1 | ولقد أُوحى إليك (٦٦، ٦٦)                                          |
| VYA | وما فدروا الله حق قدره (۱۷)                                       |
|     | ونفخ في الصور (٦٨)                                                |
|     | وأشرقت الأرض بنور ربها (٦٩)                                       |
|     | وسيق الذين أتقوا (٧٣)٠٠٠                                          |
|     | الحمد لله الذي صدقنا وعده (٧٤) ٥٧٠)                               |
|     | مستدرك سورة الزمر                                                 |
|     | أفمن حق عليه كلمة العذاب (١٩)                                     |
| VTV | وينجى الله الذين أتقوا (٦١)                                       |
|     | _ <b>.</b>                                                        |
| VT1 | سورة المؤمن                                                       |
|     | فضلها                                                             |
| V&T | حمة ، تنزيل الكتاب (١، ٢)                                         |

| البرهان في تفسير القرآن | 1.8                              |
|-------------------------|----------------------------------|
| ٧٤٣                     | غافر الذنب وقابل التوب (٣ ـ ٥)   |
| V££                     | وكذلك حقت كلمت ربك (٦ ـ ١٢) .    |
| ٧٥٠                     | هو الذي يريكم ءاياته (١٣)        |
| ۷o٠                     | رفيع الدرجات ذو العرش (١٥)       |
| Yo1                     | لمن الملك اليوم (١٦، ١٧)         |
| ٧٥٢٢٠٠٠                 | وأنذرهم يوم الأزفة (١٨، ١٩)      |
| ۷۵۳                     | أولم يسيروا في الأرض (٢١)        |
| ۷٥٣                     | وقال فرعون ذرونی (۲٦)            |
| ٧٥٤                     | وقال رجل مؤمن من ءَال فرعون (٢٨) |
| YOT                     | وبا قوم إني أخاف عليكم (٣٢)      |
| ۷٥٦ ٢٥٧                 | ولقد جاءكم يوسف من قبل (٣٤)      |
| ٧٥٨                     | الذين يجادلون في ءايات الله (٣٥) |
| ٧٥٨                     | وقال فرعون یا هامان (۳٦)         |
| γο٩                     | من عمل صالحاً من ذكرٍ (٤٠)       |
| ٧٥٩                     | فوقاه الله سيئات ما مكروا (٤٥)   |
| V71                     | النار يعرضون عليها (٤٦)          |
| V71                     | وإذ يتحاجون في النار (١٧ ـ ٥٠)   |
| VIV Sanger Sanger       | إنا لننصر رسلنا (٥١، ٥٢)         |
| Y70                     | وقال ربكم آدعوني (٦٠)            |
| V7V                     |                                  |
| V74                     |                                  |
| Y11                     |                                  |
| vv1                     |                                  |
| ΥΥ1                     | ويريكم ءاياته (٨١ ٨٢)            |
| ٧٧١                     | فلما رأوا بأسنا (٨٤ ٨٥)          |
| ٠                       | سورة فصلت                        |
| ٧٧٥                     | فضلها                            |
| VVV                     |                                  |

,

| فهرس محتويات الكتاب وهرس محتويات الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| كتاب فصلت ءاياته (٦٠٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| وويل للمشركين (٦، ٧) (٧٠٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| إن الذين ءامنوا وعملوا الصالحات (٨ ـ ١٤)٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| فأرسلنا عليهم ريحاً (١٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| لنذيقهم عذاب الخزى (١٦)١٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| وأما ثمود فهديناهم (۱۷ ـ ۱۹)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| حتى إذا ما جاءوها (۲۰ ـ ۲۳)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| فإن يصبروا فالنار مثوی لهم (۲۲ ـ ۲۸)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| وقال الذين كفروا ربنا أرنا (٢٦ ـ ٣٢)٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| وهان الدين تشروا ربيم اره ١٠٠٠ (١٠١٠) ٢٨٩ (٣٣) ومن أحسن قولاً (٣٣) ٢٨٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| والمن الحسن قولا ( ۲۱) (۲۱) ولا تستوى الحسنة (۳۱) (۳۵)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ولا تستوى الحسنه (۱۵ ، ۲۵) (۱۹ ۰ ، ۲۵ ولا تستوى الحسنه (۱۹ ۰ ، ۲۹ ولا تستوى الحسنه (۱۹ ۰ ، ۲۹ ولا الميطان (۲۹ - ۲۹ ولا الميطان (۲۹ ولا الميطان (۲۹ - ۲۹ ولا الميطان (۲۹ ولا ا |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ولقد ءاتينا موسى (١٥٠ ـ ٥١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| سنريهم ءاياتنا (٥٤، ٥٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| مستدرك سورة فصلت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مستدرك سورة فصلت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| . سورة الشورى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| فضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| حمّ ه عَشَقَ ه كذلك يوحى (١ ـ ٣)٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| تكاد السماوات يتفطرن (٥) ٨٠٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| لتنذر أم القرى (٧) (٧)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| لتنذر أُم القرى (۷)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ر ماریر می دونه (۹ ـ ۱۸)۸۰۸۸۰۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الله لطيف بعباده (۱۹، ۲۰)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ولولاكلمة الفصل (٢٦ ـ ٢٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ولود علمه العصل (۱۳ ـ ۲۳) (۲۳ ـ ۲۳)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ولو بسط الله الرزق لعبادة (۲۷) ۲۷۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| وهو الذي ينزل الغيث (۲۸) ۸۲۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

.

٠.

| البرهان في تفسير القرآن                |                                   |
|----------------------------------------|-----------------------------------|
| ۸۲۶                                    | وما أصابكم من مصيبة (٣٠)          |
| AYA                                    |                                   |
| ۸۲۸ ۸۲۸                                |                                   |
| AY4                                    |                                   |
| ۸۳۰                                    |                                   |
| ۸۳٤                                    |                                   |
| ۸۳٥                                    |                                   |
| ۸۳۹                                    |                                   |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |                                   |
|                                        |                                   |
| ۸٤١                                    | سورة الزخرف                       |
| ۸٤٣                                    | فضلها                             |
| Λεο                                    | حمّ ٥ والكتاب المبين (١ ـ ٤)      |
| Λ£Λ                                    | أفنضرب عنكم الذكرُ (٥ ـ ١٢)       |
| Λ£Λ                                    | لتستووا على ظهوره (١٣، ١٤)        |
| ۸۰۱                                    | وجعلوا له من عباده (١٥ ـ ٢٠)      |
| ΛοΥ                                    | بل قالوا إنا وجدنا (٢٢ ـ ٢٧)      |
| 101                                    | وجعلها كلمة باقية (٢٨)            |
|                                        | وقالوا لولا نزل (۳۱، ۳۲)          |
| ۸۰۹                                    |                                   |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | حتى إذا جاءنا قال (٣٨، ٣٩)        |
| ۸٦٣                                    | فاما نذهبن بك (٤١)                |
| ۸٦٥ ٥٢٨                                | فاستمسك بالذي أوحى إليك (٤٣، ٤٤)  |
| λτί                                    | وسئل من أرسلنا (٤٥)               |
| AVY                                    | لطيفة                             |
| AYY                                    | وما نريهم من ءاية (٤٨)            |
| AYE                                    | وقالوا يا أثيُّه الساحر (٤٩ ـ ٥٤) |
| ۸۷۰                                    | فلما ءَاسفونا أنتقمنا منهم (٥٥)   |
| ۸۷٦                                    | ولما ضرب أبن مريم (٥٧ ـ ٦٠)       |

| 1.V     | فهرس محثويات الكتاب          |
|---------|------------------------------|
| Ay1     | وإنه لعلم للساعة (٦١، ٦٢)    |
| ۸۸۰     | هل ينظرون إلا الساعة (٦٦)    |
| M·      |                              |
| ٨٨١     |                              |
| AAY     |                              |
| AAY YAA | رنادوا يا مالك ليقض (٧٧، ٧٨) |
| ۸۸۳     |                              |
| ٨٨٥     | ·                            |
| ٨٨٥     |                              |
| ۸۸٦     |                              |
| AAY     |                              |
| AM1     |                              |

