Ť 11 Ť

# لسمال له الركم زالريلم







البرهايان

فے تھنینیرُ للھہپڑان



.

1910

کتا بستاری اسلام شعاره فیدن کا میکاری تناریخ ثبت : فے تھسٹیرُ لِلْفِہِ پُرَ لِنِ<sup>ب</sup>ُ

تأليف

العَالَامَةِ المُحَدِّلُاثِ المفسِّر

المستيكه المشمر المتحسيكي التبعير أبي المسترفي سنية ١١٠٧ه

> كرم: والخامِس ليم عُ الخامِس

عَمَّنِينَ الْمِنْ ال

## سورة الدُّخان

#### فضلها

١٩٦٨٧ عابن بابوَيه: بإسناده، قال: قال أبو جعفر (عبه السلام): «من قرأ سورة الدُّخان في فرائضه ونوافله، بعثه الله من (١) الأمنين يوم القيامة تحت عرشه، وحاسبه حساباً يسيراً، وأعطاه كتابه بيمينه».

مراحم المجمل الموضع، ومن المحورة على المنها المراقع المنها المنها المنها الله والمنه المنها والمنه المنها والمؤلفة المنها والمنها وال

م ٩٦٨٩/٣ ـ وقال رسول الله (سلّى الله على داله) المن قرأها لبلة الجمعة غفر الله له ذنوبه السابقة؛ ومن كتبها وعلّقها عليه أمِن من كبد الشياطين؛ ومن تركها تحرّب رأسه وأى في مناهه كلّ خير، وأمِن من القلق، وإنَّ شَرِب ماءها صاحب الشقيقة بَرى من ساعته؛ وإذا كُتِبت وجُعِلت في موضع فيه تجارة رَبِح صاحبها وكثر ماله سريعاً».

٩٦٩٠ ٤ ـ وقال الصادق (عليه السلام): «من كتبها وعلّقها عليه أمِن من شرّكلَ مَلِك، وكان مهاباً في وجه كلّ من يلقاه، ومحبوباً عند الناس؛ وإذا شَرب ماءها تفع من انعصار البطن، وسَهُل المخرج بإذن الله».

سورة الدُّخان مفضلها م

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٤.

(١) في المصدر: مع.

..... ٢

...... Y

غواص القرآن: ٧ «مخطوط».

#### بِسْمِ آللهِ الرَّحَمَاٰنِ آلرِّحِيمِ جمَ \* وَٱلْكِتَٰبِ آلْمُبِينِ \* إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِى لَيْلَةٍ مُّبَٰرَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ \* فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ مِالىٰ فوله نعالىٰ ـ بَلْ هُمْ فِى سُكِ يَلْعَبُونَ [9-1]

الحسن بن راشد، عن يعقوب بن جعفر بن إبراهيم، قال كنتُ عند أبي الحسن موسى (عليه الله أتاه رجل الحسن بن راشد، عن يعقوب بن جعفر بن إبراهيم، قال كنتُ عند أبي الحسن موسى (عليه الله به)، إذ أتاه رجل نصراني، ونحن معه بالعُريض، فقال له النصراني إنّي أنيتك من بلدٍ بعيدٍ وسفرٍ شاق، وسألت ربي منذ ثلاثين سنة أن يُرشِدني إلى خير الأديان وإلى خير العباد وأعلمهم، وأتاني آتٍ في النوم فوصف لي رجلاً بعلياء دمشق، فانطلقت حتى أتيته فكلمته، فقال: أنا أعلم أهل ديني، وغيري أعلم منى.

فقلت: أرشِدني إلى مَن هو أعلم منك، فانّي لاأستعظم السفر، ولاتبعد عليّ الشُّقة، ولقد قرأت الإنجيل كلّه، ومزامير داود، وقرأت أربعة أسفار من التوراة، وقرأت ظاهر القرآن حتّى استوعبته كلّه.

فقال لي العالم: إن كنت تُريد علم النصرائية، فأنا أعلم العرب والعجم بها، وإن كنت تُريد علم اليهودية فباطي بن شرحبيل السامريّ أعلم الناس بها اليوم، وإن كنت تُريد علم الإسلام وعلم التوراة وعلم الإنجيل والزبور وكتاب هود، وكلّ ما أنزل الله على نبيّ من الأنبياء في دهرك ودهر غيرك، وماأنزل من السماء من خبر فعلمه أحد أو لم يعلم به أحد، فيه تبيان كلّ شيء، وشِفاء للعالمين، وروح لمن استروح إليه، وبصيرة لمن أراد الله به خيراً وأنس إلى الحقّ، وأرشِدك إليه، فأتِه ولو مشياً على رجليك فإنْ لم تقدر فحَبُواً على رُكبتيك، فان لم تقدر فرَحفاً على استِك، فان لم تقدر فعلى وجهك.

سورة الدُّخان آية ـ ١ ـ ٩ ـ

فقلت: لا، بل أنا أقدر على المسير في البدن والمال، قال: فانطلق من فورك حتى تأتي يثرب، فقلت: لاأعرف يثرب. قال: فانطلق حتى تأتي مدينة النبي (من الفطية والذي تبيث في العرب، وهو النبي العربي الهاشمي، فإذا دخلتها فسَل عن بني غَنْم بن مالك بن النجّار، وهو عند باب مسجدها، وأظهر بِزّة النصرانية وجليتها، فإنّ والبها يتشدد عليهم، والخليفة أشد، ثمّ تسأل عن بني عمرو بن مبذول، وهو ببقيع الزبير، ثمّ تسأل عن موسى بن جعفر، وأين منزله، وأنّه مسافر أو حاضر، فإن كان مسافراً فالحقه، فإنّ سفره أقرب ممّا ضربت إليه، عن موسى بن جعفر، وأين منزله، وأنّه مسافر أو حاضر، فإن كان مسافراً فالحقه، فإنّ سفره أقرب ممّا ضربت إليه، ثمّ أعلمه أنّ مطران علياء الغوطة ـ غُوطة دِمشق ـ هو الذي أرشدني إليك، وهو يُقربِك السلام كثيراً، ويقول لك: إنّي لأكثر مناجاة ربى أن يجعل إسلامي على يديك.

فقصّ هذه القصة وهو قائم معتمد على عصاه، ثمّ قال لي: إن أذنت لي يا سيّدي كفرّت لك (١)، وجلّست، فقال: «آذن لك أن تجلِّس، ولاآذن لك أن تكفّره. فجلس ثمّ ألقى عنه بُرْنَسَه، ثمّ قال: جُعلِت فداك، تأذن لي في الكلام؟ قال: «نعم، ماجئتَ إلّا له».

فقال له النصرانيّ:أُردُد على صاحبي السلام، أو ما تُردَ السلام؟ فقال أبو الحسن (عبه السلام): «على صاحبكُ أن هداه الله، أمّا التسليم فذاك إذا صار في ديننا».

فقال النصرائي: إنّي أسألك أصلحك الله؟ قال: «سل» قال: أخبرني عن الكتاب الذي أنزل على محمد، ونطق به ثمّ وصفه بما وصفه، فقال: ﴿حمّ \* وَٱلْكِتْبِ آلْمُبِينِ \* إِنّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُبْرَكَةٍ إِنّا كُنّا مُنذِرِينَ \* فِيها ونطق به ثمّ وصفه بما وصفه، فقال: ﴿حمّ \* وَٱلْكِتْبِ آلْمُبِينِ \* إِنّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُبْرَكَةٍ إِنّا كُنّا مُنذِرِينَ \* فِيها يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ما تفسيرها في الباطن؟ فقال: ﴿أَمّا حَمّ فهو محمّد (سنداه عبدواد)، وهو في كتاب هود الذي أنزِل عليه، وهومنقوص الحروف، وأمّا الكتاب العبين فهو أمير المؤمنين علي (عبده عم)، وأمّا الليلة ففاطمة (عليه السلام)، وأمّا قوله تعالى : ﴿فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴿ يقول: يخرُج منها خيرٌ كثيرٌ، فرجل حكيم، ورجل حكيم، ورجل حكيم، ورجل حكيم،

فقال الرجل: صف لي الأول والآخر من هؤلاء الرجال؟ فقال: «الصفات تشتبه، ولكن الثالث من القوم أصف لك ما يخرُج من نسله، وإنّه عندكم لفي الكتب الّتي نزلت عليكم، إن لم تغيّروا وتحرّفوا وتكفروا وقديماً مافعلتم». فقال له النصراني: إنّي لاأستُرعنك ماعلمتُ، ولا أُكذّبك، وأنت تعلم ماأقول في صدق ماأقول وكِذْبِه، والله لقد أعطاك الله من فضله، وقسم عليك من نِعمه مالا يَخْطِره الخاطرون، ولايستُره الساترون، ولايكذّب فيه من كذّب، فقولي لك في ذلك الحقّ، كلّ ما ذكرت فهو كما ذكرت.

فقال له أبو إبراهيم (عدالهم): «أَعَجُلُك أيضاً خبراً لايعرفه إلّا قليل ممّن قرأ الكتب، أخبرني مااسم أمّ مريم؟ وأيّ يومٍ نُفِخت فيه مريم؟ ولكم من ساعة من النهار؟ وأيّ يومٍ وضعت فيه مريم عيسى (عبدالسلام)، ولكم من ساعة من النهار؟». فقال النصوانيّ: لاأدري.

فقال أبو إبراهيم (عبهالسلام): «أمّا أمّ مريم فاسمها مَرثا، وهي وَهيبة بالعربية، وأمّا اليوم الّذي حملت فيه مريم

<sup>(</sup>١) التكفير: وضع اليد على الصدر.

فهو يوم الجمعة للزوال، وهو اليوم الذي هبّط فيه الروح الأمين، ولبس للمسلمين عيد كان أولى منه، عظمه الله تبارك وتعالى، وعظمه محمّد امنّ الله عبداً الله في المعلم عبداً، فهو يوم الجمعة، وأمّا اليوم الذي ولدت فيه مريم فهو يوم الثلاثاء لأربع ساعات ونصف من النهار، و النهر الذي ولدت عليه مريم عيسى (عبد السلام) هل تعرفه؟ عقال: لا، قال: ههو الفُرات، وعليه شجر النّحْل والكرّم، وليس يساوى بالفُرات شيء للكروم والنخيل، فأمّا اليوم الذي حجبت فيه لسانها، ونادئ قيدوس ولده وأشياعه، فأعانوه وأخرجوا آل عمران، لينظروا إلى مريم، فقالوا لها ما قصّ الله عليك في كتابه وعلينا في كتابه، فهل فهمته؟ ه. قال: نعم، وقرأته اليوم الأحدث، قال: «إذن لاتقوم من مجلسك حتى يهديك الله ه.

قال النصرانيّ: ماكان اسم أمّي بالسريانية والعربية؟ فقال: «كان اسم أمك بالسريانية عَنْقَالِية وعَنْقُورة (٢)كان [اسم] جدّتك لأبيك، وأمّا اسم أمّك بالعربية فهؤ مَيّة، وأمّا اسم أبيك فعبد المسيح، وهو عبدالله بالعربية، وليس للمسيح عبد». قال: صدقت وبَرَرْت، فماكان اسم جدّي؟ قال: «كان اسم جدّك جبرئيل، وهو عبدالرحمن سميّته في مجلسي هذا». قال: أما إنّه كان مسلماً، قال أبو إبراهيم (عبدالسلام): «نعم، وقُتِل شهيداً، دخلت عليه أجناد فقتلوه في منزله غيلة، والأجناد من أهل الشام».

قال: فماكان اسمي قبل كنيتي؟ قال: «كان اسمك عبدالصّليب» قال: فما تسمّيني؟ قال: «أسمّيك عبدالله». قال: إنّي آمنت بالله العظيم وشهدت أن لاإله إلّا الله وحده لاشريك له فرداً صَمّداً، ليس كماتصفه النصارى، وليس كما تصفه اليهود، ولاجنس من أجناس الشرك، وأشهد أن محمّداً عبده ورسوله، أرسله بالحقّ فأبان به لأهله، وعمي المبطلون، وأنّه كان رسول الله (من التعبداله) إلى الناس كافة إلى الأحمر والأسود، وكلّ فيه مشترك، فأبصر من أبصر، واهتدى من اهتدى وعمي المبطلون، وصّلٌ عنهم ماكانوا يَدْعُونَ، وأشهد أنّ وليّه نطق بحكمته، وأنّ من كان قبله من الأنبياء نَطَقوا بالحكمة البالغة، وتوازروا على الطاعة لله، وفارقوا الباطل وأهله، والرجس وأهله، وهجروا سبيل الضلالة ونصرهم الله بالطاعة له، وعصمهم من المعصية، فهم لله أولياء وللدين أنصار يحنّون على الخبر، ويأمّرون به، آمنتُ بالصغير وبالكبير، ومن ذُكّرت منهم، ومن لم أذكُر، وآمنتُ بالله تبارك وتعالىٰ.

ثمّ قطع زُنّاره (٣)، وقطع صليباً كان في عُنقه من ذهب ثمّ قال: مُرني حتّى أضّع صدقتي حيث تأمُرني، فقال: ههاهنا أخ لك كان على مثل دينك، وهو رجل من قومك من قيس بن ثعلبة، وهو في تعمة كنعمتك، فتواسبا وتجاورا، ولستُ أدّعُ أن أورد عليكما حقّكما في الإسلام».

فقال: والله ـ أصلحك الله ـ إنّي لغنيٌّ، ولقد تركت ثلاثمائة طَرُوق بين فَرَسٍ وفَرَسةٍ، وتركت ألف بعير، حقّك فيها أوفر من حقّي. فقال له: وأنت مولى الله ورسوله، وأنت في حدّ نسبك على حالك. وحسُن إسلامه، وتزوّج امرأة من بني فِهْر، وأصدقها أبو إبراهيم (عبدالمرم) خمسين ديناراً من صدقة عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام) وأخدمه،

<sup>(</sup>٢) في «ط، ي»: عنفالية وعنفورة.

<sup>(</sup>٣) الزُّنَار: مايلتِسه الذمني يشده على وسطه، «السان العرب ـ زنز ـ ٤: ٣٣».

سورة الدُّخان (٤٤) ......١

وبوَّأه، وأفام حتَّى أُخرج أبو إبراهيم فمات بعد مخرجه بثمان وعشرين ليلة.

لا ﴿ ١٩٦٩٢ ٢ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمبر، عن عمر بن أذنية، عن الفُضيل وزُرارة، ومحمّد بن مسلم، عن حُمران، أنّه سأل أبا جعفر (عبه الهم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُبْرَكَةٍ ﴾، قال: «نعم، ليلة القدر، وهي في كلّ سنةٍ في شهر رَمضَان في العشر الأواخر، فلم ينزل القرآن إلا في ليلة القدر، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ قال: «يُقدّر في ليلة القدركل شيء يكون في تلك السنة إلى مثلها من قابل، خير وشرّ وطاعة ومعصبة ومولود وأجل ورزق، فما قدّر في تلك السنة وقضى فهو المحتوم، ولله عزّ وجلّ فيه المشبئة».

قال: قلت: ﴿ لَيلَةُ القَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ (''، أيّ شيءٍ عنى بذلك؟ قال: «العمل الصالح فيها من الصلاة والزكاة وأنواع الخير، خير من العمل في ألف شهر ليس فيها ليلة القدر، ولولا مايضاعف الله تبارك وتعالى للمؤمنين مابلغوا، ولكنّ الله يضاعف لهم الحسنات. ('')

٣٩٩٩٣ الطّنوسيّ في (الاحتجاج): عن أمير المؤمنين وعب السلام، في حديث له طويل ـ قال (عبه اللهم) فيه: هُ وَإِنّما أراد الله بالخلق إظهار قدرته، وإبداء سلطانه، وتبيين براهين حكمته. فخلق ماشاء كما شاء، وأجرى فعل بعض الأشياء على أيدي من اصطفى من أمنائه، فكان فعلهم فعلّه، وأمرُهم أمرَه، كما قال: هُ مَن يُطِعِ آلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ آلَة هُ (1)، وجعل السماء والأرض وعاء لمن يشاء من خلقه، ليميز الخبيث من الطبّب مع سابق علمه بالفريقين من أهلهما، وليجعل ذلك مثالاً لأوليائه وأمثائه، وعرف الخليقة فضل منزلة أوليائه، وقرض عليهم من طاعتهم مثل الذي فرضه منه لنفسه، وألزمهم الحُجّة بأن خاطبهم خطاباً يدُل على انفراده وتوحيده، وأبان لهم أولياء أجرى (1) أفعالهم وأحكامهم مجرى فعله، فهم العباد المكرمون لاينسيقونه بالقول وهم بأمره يعملون، هم الذين (1) أيدهم بروح منه، وعرّف الخلق افتدارهم (1) بقولة: ﴿ قَالِمُ ٱلغَيْبِ فَكَل يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَداً \* إلّا مَنِ الذين مِن رّسُولِ ﴾ (٥)، وهم النّعيم الذي يُسأل [العباد] عنه، وأنّ الله تبارك وتعالى أنعم بهم على من اتبعهم من أوليائهم،

قال السائل: من هؤلاء الحُجج؟ قال (عليه السلام) هم رسول الله (متر الله ومن حلّ محلّه من أصفياء الله

۲ ـ الكافي ٤: ١٥٧ /٦.

<sup>(</sup>۱) القدر ۲۲: ۳.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة؛ بحُبّنا.

٢ ـ الإحتجاج: ٢٥١.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٨٠

<sup>(</sup>٢) في المصدر: توحده وبأن له أولياء تجري.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: هو الَّذي.

<sup>(</sup>٤) زاد في المصدر: على علم الغيب.

<sup>(</sup>٥) الجن ٧٢: ٢٦ ، ٢٧.

الذين قرئهم الله بنفسه وبرسوله، وفرض على العباد من طاعتهم مثل الذي فرض عليهم منها لنفسه وهم ولاة الأمر الذين قال الله عزّ وجلّ فيهم: ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَأَطيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ (٢)، وقال الله عزّ وجلّ فيهم: ﴿ وَلَوْرَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَشِتَنبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ (٢).

قال السائل: ما ذلك الأمر؟ قال (عبد السلام): والذي به تنزّل الملائكة في الليلة الّتي يُقْرَق فيهاكل أمر حكيم من خلق ورزق وأجل وعمل وحياة وموت، وعلم غيب السماوات والأرض، والمعجزات الّتي لاتنبغي إلّا لله وأصفيائه والسّفرة بينه وبين خلقه، وهم وجه الله الذي قال: ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَتُمّ وَجُهُ الله ﴾ هم بقية الله، يعني المهديّ الذي يأتي عند انقضاء هذه النّظرة، فيملأ الأرض عدلاً كما مُليت (١١ جَوراً، ومن آياته: الغَيبة، والاكتنام عند عموم الطّغيان وحلول الانتقام، ولو كان هذا الأمر الذي عزّفتك نبأه (١١٠ للنبيّ (ملّ هدون غيره، لكان الخطاب بدُل على فعل ماضٍ غير دائمٍ ولا مستقبل، ولقال: نزلت الملائكة وفرق كلّ أمر حكيم، ولم بقل: ﴿ تَنَرَّلُ المَكْرِيَكَةُ ﴾ (١١٠) و ﴿ يُفْرَقُ كُلُ أَمْرِ حَكِيم ﴾ ه.

والحديث طويل ـ يأتي إن شاء الله تعالى ـ في آخر الكتاب بطوله (١٢).

1996 على بن إبراهيم: ﴿ حمّ \* وَٱلْكِتُبِ ٱلْمُبِينِ \* إِنَّا ٱنْزَلْتُهُ ) يعني القرآن ﴿ فِي لَيْلَةٍ مُبْرَكَةٍ إِنَّا كُنَا مُعنورِ على مُعندِرِينَ ﴾، وهي ليلة القدر، آنزل الله القرآن فيها إلى الببت المعمور جملة واحدة ، ثمّ نزل من الببت المعمور على النبيّ (من الدمن مه داله) في طول عشرين سنة ﴿ فَيها يُقْرَقُ ﴾ يعني في ليلة القدر ﴿ كُلُّ أَهْرٍ حَكِيمٍ ﴾ أي يقدّر الله كلَ أمرٍ من الحقّ والباطل، وما يكون في تلك السنة، وله فيه البُدَاء، والمشيئة يقدّم مايشاء ويؤخّر مايشاء من الآجال والأرزاق والبلايا (١) والأمراض، ويزيد فيها مايشاء وينقص مايشاء، ويُلقِيه رسول الله (صفرة عليداله) إلى أمير المؤمنين إلى الأثمّة (عليم الدم)، حتّى ينتهي ذلك إلى صاحب الزمان (عله الدم) ويشترط له مافيه البُداء والمشيئة والتقديم والتأخير.

ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّثني بذلك أبي، عن ابن أبي عمير، عن عبدالله بن مسكان، عن أبي جعفر و أبي عبدالله وأبي الحسن(علهمالسلام).

<sup>(</sup>٦) النساء ٤: ٥٥.

<sup>(</sup>V) النساء ٤: ٨٢.

<sup>(</sup>٨) البقرة ٢: ١١٥.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: الأرض قسطاً وعدلاً كما ملت ظلماً و.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: بأنَّه.

<sup>(</sup>۱۱) القدر ۱۷: ٤.

<sup>(</sup>١٢) يأتي في الحديث (١) باب (٢) في ردّ متشابه القرآن إلى تأويله.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: والأعراض.

سورة الدُّخان (٤٤) ......١٣ .....

9199/ ٥ ـ قال: وحدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن يونس، عن داود بن فَرقد، عن أبي المهاجر، عن أبي جعفر (عبد الله)، قال: «يا أبا المهاجر، لاتخفى علينا ليلة القدر، إنّ الملائكة يطوفون بنا فيها».

قولَه تعالى: ﴿ رَحْمَةٌ مِّن رَّبِّكَ إِنَّهُ هُوَ ٱلْسَمِيعُ العَلِيمُ﴾ إلى فوله تعالى: ﴿ رَبُّكُمْ وَرَبُّ ءَابَائِكُمُ الأَوَّلِينَ ﴾، فهو محكم (١).

ثمَّ قال: ﴿ بَلْ هُمْ فِي شَكُّ يَلْعَبُونَ ﴾ ، يعني في شكُّ ممَّا ذكرناه ممَّا يكون في ليلة القدر.

قوله تعالى:

#### فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِى آلسَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُّبِينٍ - إلى نوله تعالى - وَأَوْرَ ثَنَاهَا قَوْماً ءَاخَرِين [١٠ - ٢٨]

١٩٦٩٦ ا ـعليّ بن إبراهيم: فوله تعالى: ﴿ فَارْتَقِبْ ﴾ أي اصبر، ﴿ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَاءُ بِدُخَانِ مُّبِينٍ ﴾، قال: ذلك إذا خرجوا في الرجعة من القبر.

على مُضَر، اللّهم اجعل سنيّهم كسنيّ يوسف، ففي الخبر أنّ الرجل منهم كان يلقى صاحبه فلا بمكنه الدنوّ، فإذا على مُضَر، اللّهم اجعل سنيّهم كسنيّ يوسف، ففي الخبر أنّ الرجل منهم كان يلقى صاحبه فلا بمكنه الدنوّ، فإذا دنا منه لايبُصِره من شدّة دخان الجُوع، وكان بُجلّب إليهم من كلّ ناحية، فإذا اشتروه وقبضوه لم يصلوا به إلى بيوتهم حتى يتسوّس وينيّن، فأكلوا الكلاب المَيتة والجبف والجلود، وتَبَشوا القبور، وأحرقوا عِظام الموتى فأكلوها، وأكلت المرأة طفلها، وكان الدُخان يتراكم بين السماء والأرض، وذلك قوله تعالى: ﴿ فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِى السّماءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ \* يَغْشَىٰ النّاسَ هَذَا عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾. فقال أبو سفيان ورُوساء فريش: يامحمد، أتأمرنا بصِلة السّماء فردك فقد هلكوا؛ فدعا لهم، وذلك قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا آكُشِفْ عَنّا ٱلْعَذَابِ إِنّا مُؤْمِنُونَ ﴾، فقال الله الله عالى: ﴿ إِنّا كَاشِفُوا ٱلْعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ عَايْدُونَ ﴾، فعاد إليهم الخِصْب والدَّعَة، وهو قوله تعالى: ﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا ٱلبَيْتِ \* الَّذِى أَطْعَمَهُم مُن جُوع وَءَامَنَهُم مِنْ خَوْفٍ ﴾ (١٠).

٣/٩٦٩٨ عنرجع إلى رواية على بن أبراهيم: ﴿ يَغْشَىٰ النَّاسَ ﴾ كلَّهم الظُّلمة، فيقولون: ﴿ هَذَا عَذَابٌ أَلِيمٌ \*

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٠.

<sup>(</sup>١) قوله تمالي: (رحمة... محكم) ليس في المصدر.

سورة الدخان آية ـ ١٠ ـ ٢٨ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٩٠.

۲ ـ المناقب ۱: ۸۲ و ۱۰۷ «نحوه»، البحار ۱/٤۱۱ ۱/٤۱١.

<sup>(</sup>۱) قریش ۱۰۹: ۳ و ٤.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٢٩٠.

رَّبَنَا آكْشِفْ عَنَّا آلعَذَابَ إِنَّا مُوْمِنُونَ ﴾ ، فقال الله عزّ وجلّ ردّاً عليهم: ﴿ أَنَّىٰ لَهُمُ الذِّكْرَىٰ ﴾ ، في ذلك اليوم ﴿ وَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُبِينٌ ﴾ أي رسول فد تبين لهم: ﴿ ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ مَّجْنُونٌ ﴾ ، فال: قالوا ذلك لمّا نزل الوحي على رسول الله رمن الاحد وآدى وأخذه الغشي، فقالوا: هو مجنون، ثمّ قال: ﴿ إِنَّا كَاشِفُوا آلعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ عَائِدُونَ ﴾ ، بعني إلى يوم القيامة ، ولو كان قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَأْتِي آلسَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ ﴾ ، في القيامة لم يقل: ﴿ إِنَّكُمْ عَائِدُونَ ﴾ ، لأنه ليس بعد الآخرة والقيامة حالة يعودون إليها.

ثمّ قال: ﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ ٱلْبَطْشَةَ ٱلْكُبْرَىٰ ﴾ بعني في القيامة: ﴿ إِنَّا مُنتَقِمُونَ ۞ وَلَقَدْ فَتَنَا قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ ﴾ ، أي أختبرناهم ﴿ وَجَاءَهُمْ رَسُولٌ كَرِيمٌ ۞ أَنْ أَدُّواْ إِلَىٰ عِبَادَ آفْدِ ﴾ ، أي مافرض الله من الصلاة والزكاة والصوم والحجّ والسُنن والأحكام، فأوحى الله إليه: ﴿ فَأَسْرِ بِعِبَادِى لَيْلاً إِنَّكُم مُتَبَعُونَ ﴾ ، أي يتبعكم فرعون وجنوده ﴿ وَآثْرُكِ آلْبُحْرَ رَهُواً ﴾ ، أي جانباً، وخُذ على الطريق (١ ) ، ﴿ إِنَّهُمْ جُندٌ مُّغْرَقُونَ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ﴾ أي حسن ﴿ وَنَعْمَةٍ كَانُوا فِيهَا فَاكِهِينَ ﴾، قال: النعمة في الأبدان، قوله تعالى: ﴿ فَاكِهِينَ ﴾، أي مفاكهين للنساء ﴿ كَذَلِكَ وَأَوْرَثُنَاهَا قَوْماً ءَاخَرِينَ ﴾، يعني بني إسرائيل.

قوله تعالى:

#### فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ ٱلسَّماءُ وَأَلْأَرْضُ وَمَا كَانُواْ مُنظرِينَ [ ٢٩ ]

المجام المنظرين المؤمنين (على المراهيم: حدّثني أبي، عن خنان بن سَدير، عن عبدالله بن الفُضيل الهمداني، عن أبيه، عن جدّه، عن أمير المؤمنين (على السلام)، قال المؤمنين (على المؤمنين (على الله الله ولرسوله، فقال: ﴿ فَمَا يَكَتْ عَلَيْهِمُ الله عَن جدّه، عن أمير المؤمنين (على الله الله الله الله الله الله ولرسوله، فقال: لكنّ هذا لتبكين عليه الله السماء والأرض ومَا كَاتُوا مُنظرِينَ ﴾، ثمّ مرّ عليه الحسين بن علي (طهما الله)، فقال: لكنّ هذا لتبكين عليه الله الله والأرض، وقال: وما بكت السَّماء والأرض إلّا على يحيى بن ذكريا والحسين بن علي (طهم الله)».

٢/٩٧٠٠ عن مسلم، عن أبي عن الحسن بن محبوب، عن العلاء، عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: (كان عليّ بن الحسين (عبدالله)، يقول: أيّما مؤمن دمعت عيناه لقتل الحسين (عبدالله) ومن معه (١) حتى تسيل على خدّه، بوأه الله في الجنّة غُرفاً (١)، وأيّما مؤمن دمعت عيناه دمعاً حتّى تسيل على خدّه

سورة الدُّخان آية ـ ٢٩ ـ

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: الطرف.

۱ ـ تفسير القمي ۲: ۲۹۱.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٩١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحسين بن على وعلهما السلام) دمعة.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: يمكنها أحقاباً.

لأذى مَسَّنامن عدوّنا في الدنيا، يوّأه الله مُبوّأ صدقٍ في الجنّة، وأيّما مؤمن مسّه أذىّ فينا فدمعت عيناه حتّى يسيل دمعه على حَدّيه من مَضَاضةٍ ما أُوذي فينا، صرف [الله] عن وجهه الأذى، وآمنه يوم القيامة من سَخَطه والنار».

۳/۹۷۰۱ عنده، وحدّ ثني أبي، عن يكربن محمّد، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ومن ذكرنا أو ذُكرنا عنده، فخرج من عينيه دمع مثل جَناح بعوضة، غفر الله له ذنوبه، ولو كانت مثل زُبّد البحر».

١٩٧٠٢ عن (المحمد القاسم جعفر بن محمد بن قولويه في (كامل الزيارات)، قال: حدّثني أبي (رحمه) وجماعة من مشايخنا، عن (المحسين ومحمد بن الحسن عن سعد بن عبدالله عن يعقوب بن يزيد، عن أحمد بن الحسن المحسن الميشميّ، عن عليّ الأزرق، عن الحسن بن الحكم النَّخَعيّ، عن رجل، قال: سمعت أمير المؤمنين (علم السّرة)، في الرَّحَبة، وهو يتلو هذه الآبة: ﴿ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَاتُوا مُنظَرِينَ ﴾ إذ خرج عليه الحسين بن عليّ (عليم السلام)، من بعض أبواب المسجد، فقال: «أما هذا سيّقتل وتبكي عليه السماء والأرض».

عن محمّد بن الحسين، عن الحكم بن محمّد بن جعفر الرزّاز، عن محمّد بن الحسين، عن الحكم بن مسكين، عن داود بن عيسى الأنصاري، عن محمّد بن عبدالرحمن بن أبي ليلى، عن إبراهيم النَّخَعيّ، قال: خرج أمير المؤمنين (عبداله)، فجلس في المسجد، واجتمع أصحابه حوله، وجاء الحسين (مداناة عبه) حتّى قام بين يديه، فوضع بده على رأسه، فقال: هيابنيّ، إنّ الله عيّر أقواماً بالقرآن، فقال: هوفَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنظّرينَ ، وأيم الله لتقتلن من (١) بعدي، ثمّ تبكيك السماء والأرض».

وعنه مرقال: حدّثني أبي (رحماة)، عن سعد بن عبدالله، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، بإسناده، مثله.

1/97.1 وعنه، قال: حدّثني عليّ بن الحسين بن موملي بن بابويه، عن عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن أبي جميلة، عن محمّد بن عليّ الحلبيّ، عن أبي عبدالله (علمال في قوله تعالى: ﴿فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَاكَانُوا مُنظَرِينَ ﴾، قال: «لم تبكِ السماء أحداً منذ قتل يحيى بن زكريًا حتى قُتِل الحسين (عبد العلم) فبكت عليه ٥.

٧/٩٧٠٥ وعنه، قال: حدَّثني أبي وعليّ بن الحسين، جميعاً، عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٢٩٢.

٤ ـ كامل الزيارات: ١/٨٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وجماعة مشايخنا.

٥ ـ كامل الزيارات: ٢/٨٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ليقتلنك،

٦ مكامل الزيارات: ٦/٨٩.

٧ ـ كامل الزيارات: ١٦/٩٢.

البرقي، عن محمد بن خالد، عن عبدالعظيم بن عبدالله بن عليّ بن الحسن بن زيد الحسني، عن الحسن بن الحكم النخعي، عن كَثِير بن شِهاب الحارثي، قال: بينما نحن جلوس عند أمير المؤمنين (مدات الله عنه) في الرَّحبة، إذ طَلَع الحسين (عليه السلام)، فَضَحِكَ عليّ (عليه السلام) ضِحكاً حتى بدت نواجِذه، ثمّ قال: وإنّ الله ذكر قوماً فقال: ﴿ فَمَا بَكَتْ الحسين (عليه الله الله الله الله عليه السماء عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنظّرِينَ ، والذي فلق الحبّة وبرأ النَّسَمة، ليُقتلن هذا، ولتبكين عليه السماء والأرض .

' ٨/٩٧٠٩ وعنه، قال: حدّثني أبي، عن سعد بن عبدالله وعبدالله بن جعفر الحِمْيَري، عن أحمد بن محمّد ابن عبسى، عن محمّد بن خالد البرقيّ، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسنيّ العلويّ، عن الحسن بن الحكم النّخعيّ، عن كَثِير بن شِهاب الحارثيّ، قال: بينما نحن جلوس عند أمير المؤمنين (عبدالله) بالرَّحَبة، إذ طلع الحسين (عبدالله)، قال: فضَحِك عليّ (عبدالله) حتى بدت نواجِدْه، ثمّ قال: إنّ الله ذكر قوماً، فقال: ﴿ فَمَا بَكَتْ الحسين (عبدالله)، قال: فضَحِك عليّ (عبدالله)، والذي فلق الحبّة وبرأ النَّسَمة، ليُقتَلنَ هذا، ولتبكينَ عليه السماء والأرض.

۱۹۷۰۷ وعنه، قال: حدَّثني أبي، عن محمَّد بن الحسن بن عليّ بن مَهزِيار، عن أبيه، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن أبيه، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أبّوب، عن داود بن فَرْقَد، قال: سمعت أبا عبدالله (مله السلام) يقول: «كان الّذي فتل الحسين (مله السلام) ولد زِنا، والّذي قتل بحبى بن زكريا ولد زِنا، وقد أحمرَّت السماء حين قُتِل الحسين (مله السلام) سنةً ، ثمّ قال: «بكت السماء والأرض على الحسين بن عليّ ويحيى بن زكريا، وحُمْرتها بكاؤها».

١٠/٩٧٠٨ ـ وعن ابن عباس: في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنظَرِينَ ﴾ أنّه إذا قبض الله نبيّاً من الأنبياء، بكت عليه السماء والأرض أربعين سنة، وإذا مات العالم العامل بعلمه بَكيا عليه أربعين يوماً، وأمّا الحسين (عباسلام) فتبكي عليه السماء والأرض طُول الدهر، وتصديق ذلك أنَّ يوم قتله فَطَرت السماء دماء وأنّ هذه الحُمرة التي ترى في السماء ظهرت يوم قتل الحسين (عباسلام)، ولم تُرَ قبله أبداً، وأنّ يوم قتله (عباسلام) لم يُرفَع حَجَرٌ في الدنيا إلّا رُجِد تحته دم».

١١/٩٧٠٩ ـ وتُقِل عن الشافعيّ في (شرح الوجيز): أنّ هذه الحُمْرة الّتي تُرَى في السماء ظهرت يوم قتل الحسين اعبدالله، ولم تُرّ قبله أبداً.

٨ ـ كامل الزيارات: ١٩/٩٢.

۹ ـ کامل الزيارات: ۹۳:/۲۱.

<sup>(</sup>١) تقدَّم طرفُ منها في تفسير الآيات (٢ ـ ١٠) من سورة مريم.

<sup>..... 11</sup> 

سورة الدُّخان (٤٤) ...... ٧

ُ ١٣/٩٧١٠ ـ الطّبرُسيّ: عن زُرارة بن أَعْينَ، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، إنّه قال: «بكت السماء على يحيى بن زكريا، وعلى الحسين بن عليّ (علهم السلام)، أربعين صباحاً، ولم تبك إلّا عليهما، قلت: فما بكاؤها؟ قال: «كانت تطلع حمراء وتغيب حمراء».

قوله تعالى:

#### وَلَقَدْ نَجِّينَا - إلى قوله تعالى - عَلَى ٱلْعَـٰلَمِينَ [٣٠.٣٠]

١/٩٧١١ ـ عليّ بن إبراهيم، فوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَجِيْنَا بَنِي إِسْرَاءِيلَ مَن ٱلْعَذَابِ ٱلْمهِينِ ﴾، إلى قوله تعالى: ﴿ عَلَى ٱلْعَـٰلَمِينَ ﴾، فلَفْظُه عامّ ومعناه خاصّ، وإنّما اختارهم وفضّلهم على عالمي زمانهم.

٢/٩٧١٢ - شرف الدين النجفي: عمّن رواه، عن محمّد بن جُمهور، عن حماد بن عبسى، عن خريز، عن الفضيل، عن أبي جعفر (علم السلام)، قال: قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدِ آخْتَرْنَا هُمْ عَلَى عِلْمٍ عَلَى ٱلْعَلْمِينَ ﴾، قال: «الأثمّة من المؤمنين، وفضّلناهم على من سواهم».

٣/٩٧١٣ - السيد الرضيّ: بالإسناد، عن الأصبغ بن نُبانة، عن عبدالله بن عباس، قال: كان رجل على عهد عمر بن الخطاب، له إبل (١) بناحية أذربايجان، قد استصعبت عليه جملة فمنعت جانبها، فشكا إليه ماقد ناله وأنه كان معاشه منها، فقال له: اذهب فاستغث الله عزّ وجلّ، فقال الرجل: ماأزال أدعو وأبتهل إليه، فكلّما قرُبت منها حملت عليّ. قال: فكتب له رُقعة فيها: من عمر أمير العومنين إلى مَرّدة الجنّ والشياطين أن تذللوا هذه المواشي له. قال: فأخذ الرجل الرُقعة ومضى، فاغتمَمتُ لذلك عما شديداً، فلقيت أمير المؤمنين عليّاً (عبدالسلام)، فأخبرته ممّاكان، فقال: دوالذي فلق الحبّة وبرأ النَّسَمة ليعودن بالتحبية والعيه، وطالت عليّ سنتي، وجعلت أرقب كلّ من جاء من أهل الجبال، فإذا أنا بالرجل قد وافي وفي جبهته شجّة تكاد اليد تدخّل فيها، فلمّا رأيته بادرت إليه، من جاء من أهل الجبال، فإذا أنا بالرجل قد وافي وفي جبهته شجّة تكاد اليد تدخّل فيها، فلمّا رأيته بادرت إليه، فقلت له: ماوراءك؟ فقال: إنّي صرت إلى الموضع، ورميت بالرُّفعة، فحمل عَلَيّ عِداد منها، فهالني أمرها، فلم تكن لئي فرّة بها، فجلست قرّم حني (١) أحدها في وجهي، فقلت: اللّهم اكفنيها، فكلّها يشِدّ عليّ ويُريد قتلي، فانصرفت عنيّ، فسقطت فجاء أخ لي فحملتي، ولست أعقِل، فلم أذل أتعالج حتّى صلحت، وهذا الأثر في وجهي، فجئتُ

سورة الدُّخان آية ـ ٣٠ ـ ٣٢ ـ

۱۲ ـ مجمع البيان ۹: ۹۸.

١ . تفسير القمى ٢: ٢٩٢.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٢/٥٧٤.

٣ ـ خصالص الالمة (عليهم السلام): ٨٥.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي» والمصدر: وله فلاء.

<sup>(</sup>۲) رمحت الدائة فلاتأ: رفسته. «أقرب الموارد ـ رمح ـ ١: ٤٣».

١٨ .....١٨ البرهان في تفسير القرآن

لأُعلمه يعنى عمر. فقلت له: صر إليه فأعلِمه.

فلمًا صار إليه، وعنده نفر، فأخبره بماكان فزبره، وقال له: كَذَبت لم تذهب بكتابي. قال: فحلف الرجل بالله الذي لاإله إلا هو، وحقّ صاحب هذا القبر، لقد فعل ماأمره به من حمل الكتاب، وأعلمه أنّه قد ناله منها مايري، قال: فزبره وأخرجه عنه.

فمضيت معه إلى أمير المؤمنين (على السلام)، فتبسّم ثمّ قال: وألم أقل لك، ثمّ أقبل على الرّجل، فقال له: ﴿إذَا الصرفت فصر إلى الموضع الذي هي فيه، وقل: اللّهم إنّي أتوجّه إليك بنبيّك نبيّ الرحمة، وأهل بيته الذين اخترتهم على على العالمين، اللّهم فذَلّل لي صعوبتها وحزانتها (٣)، واكفني شرّها، فائك الكافي المعافي الغالب القاهر».

فانصرف الرجل راجعاً، فلمّا كان من قابل قدِم الرجل ومعه جملة قد حملها من أثمانها إلى أمير المؤمنين (مبه السهر)، فصار إليه وأنا معه، فقال له: «تخبرني أو أخبرك؟ فقال الرجل: بل تخبرني، ياأمير المؤمنين، قال: «كأنّك صِرت إليها، فجاءتك ولاذت بك خاضعة ذليلة، فأخذت بنواصيها واحداً بعد آخره فقال: صدقت ياأمير المؤمنين، كأنّك كُنت معي، فهذا كان، فتفضّل بقبول ماجئنك به. فقال: «امض راشداً، بارك الله لك فيه»، فبلغ الخبر عمر فعمّه ذلك حتّى تبيّن الغمّ في وجهه، فانصرف الرجل وكان يحُج كلّ سنة ولقد أنمى الله ماله.

قال: وقال: أمير المؤمنين (عبدالسلام): «كلّ من استصعب عليه شيء من مال أو أهل أو ولد أو أمر فرعون من الفراعنة فليبتهل بهذا الدّعاء فإنّه يكفي ممّا يخاف، إن نشاء الله تعالى.

قوله تعالى:

## أَهُمْ تَخَيْرًا أَمْ قُومٌ تُبِيعٍ [٧٧]

تقدّم حديث في قوم تُبّع، في قوله تعالى: ﴿ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى آلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾، من سورة البقرة (١)، وسيأتي في ذلك أيضاً -إن شاء الله تعالى - في قوله تعالى: ﴿ وَقَوْمُ تُبّعٍ كُلُّ كَذَّبَ الرَّسُلَ فَحَقَّ وَعِيدٍ ﴾، من سورة ق (١).

قوله تعالى:

## إِنَّ يَوْمَ ٱلفَصْلِ مِيقَاتُهُمْ أَجْمَعِينَ \* يَوْمَ لَا يُغْنِي مَوْلَى عَنْ مَّوْلَى

<sup>(</sup>٣) في الرج»: حرافتها.

سورة الدُّخان آية ـ ٣٧ ـ

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٢) من تفسير الآية (٨٩) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) يأتي في الحديث (٣) من تفسير الآيات (١٢ ـ ١٤) من سورة ق.

## شَــنِناً وَلَاهُــم يُـنصَرُونَ \* إلَّا مَن رَّحِـمَ آللهُ إِنَّـهُ هُـوَ آلْـعَزِيزُ آلرَّحِيمُ [٤٠-٤٤]

. 4410 من عبد الحمد عن أحمد بن مِهران (رحدانه)، عن عبد العظيم بن عبد الله الحسنيّ، عن عليّ بن أسباط، عن إبراهيم بن عبد الحميد، عن زيد الشحّام، قال: قال لي أبو عبد الله (عبد السلام) . ونحن في الطريق، في ليلة الجمعة: «اقرأ فإنها ليلة قرآن» (۱) فقرأت: ﴿إِنَّ يَوْمَ الفَصْلِ مِيقَاتُهُمْ أَجْمَعِينَ \* يَوْمَ لَا يُغْنِى مَوْلَى عَن مَّوْلَى شَيْئاً وَلَاهُمْ يُنصَرُونَ \* إِلَّا مَن رَّحِمَ آللهُ ، فقال أبو عبد الله (عبد السلام): «نحن والله الذي يرحم (۱)، ونحن والله الذي استثنى الله، [و]لكنّا نُغني عنهم».

٣/٩٧١٦ - محمّد بن العباس (مدانه): عن حُميد بن زياد، عن عبدالله بن أحمد، عن ابن أبي عُمير، عن إبراهيم بن عبدالله (عبدالله (عبدالله) ليلة الجمعة، فقال لي: «افرأه، فقرأت، ثمّ قال: «باشحّام، قال كنت عند أبي عبدالله (عبدالله) ليلة الجمعة، فقال لي: «افرأه، فقرأت، ثمّ قال: «باشحّام إفراً فإنها ليلة قرآن، فقرأت حتى إذا بلغت ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِى مَوْلَى عَن مُوْلِى عَن مُوْلِى شَيْئاً وَلَاهُمْ يُنصَرُونَ ﴾، قال: «هم، قال: قلت: ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ آلله ﴾، قال: «نحن القوم الذين رَحِم الله، ونحن القوم الذين استثنى الله، وإنّا والله نُغنى عنهم،

الحلبي، عن ابن مُسكاد، عن يعقوب بن محمد التوقلي، عن محمد بن عيسى، عن النَّضْر بن سويد، عن يحيى الحلبي، عن ابن مُسكاد، عن يعقوب بن شعيب، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِى مَوْلَى عَن مَوْلَى مَن أبي عبدالله (طبه السلام)، في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِى مَوْلَى عَن مَوْلَى مَن ابن مُستا ولا هُمْ يُنصَرُونَ \* إِلَا مَن رَّحِمَ آلله ﴾، قال: «نحن أهل الرحمة».

٩٧١٨ م. وعنه: عن الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالرحمن، عن إسحاق بن عمّار، عن شعيب، عن أبي عبدالله (طوالسلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِي مَوْلَى عَن مَّوْلَى شَيْناً ولَاهُمْ

سورة الدُّخان آية ـ ٤٠ ـ ٢٤ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۲۵/۳۵.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۰۵/۲۵۰.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ليلة الجمعة قرآناً.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: رحم الله.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٢/٥٧٤.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ١/٥٧٤.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٧٥/٥.

يُنصَرُونَ \* إِلَّا مَن رَّحِمَ أَلَهُ، قال: «نحن والله الَّذين رَحِمَ الله، والَّذين استثنى، والَّذين تُغني ولايتناء.

٣٩٧١٩/ ٦ - عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِي مَوْلَى عَن مَّوْلَى شَيْناً ﴾، قال: من والى غير أولياء الله لايغني بعضهم عن بعض، ثمّ استثنى من والى آل محمّد، فقال: ﴿ إِلَّا مَن رَّحِمَ آلَةُ ﴾.

قوله تعالى:

#### إِنَّ شَجَرَتَ ٱلزَّقُّومِ - إلى نوله تعالى - ذُقْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْكَـرِيمُ [ 29.57]

١٩٧٢٠ - ثُمَّ قال عليّ بن إبراهيم: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ ٱلرَّقُومِ \* طَعَامُ ٱلأَثِيمِ ﴾، نزلت في أبي جهل بن هشام، قوله تعالى: ﴿ كَالمُهْلِ ﴾ قال: الصُفْر المذاب: ﴿ يَغْلِى فِي ٱلْبُطُونِ \* كَغَلْي ٱلْحَمِيمِ ﴾، وهو الذي قد حمي وبلغ المنتهى، ثمّ قال: ﴿ خُذُوهُ فَأَعْتِلُوهُ ﴾، أي اضغطوه من كلّ جانب، ثمّ انزلوا به: ﴿ إِلَى سَوَاءِ ٱلْجَحِيمِ ﴾ ، ثمّ يُصَبّ المنتهى، ثمّ قال: ﴿ خُذُوهُ فَأَعْتِلُوهُ ﴾ ، أي اضغطوه من كلّ جانب، ثمّ انزلوا به: ﴿ إِلَى سَوَاءِ ٱلْجَحِيمِ ﴾ ، ثمّ يُصَبّ عليه ذلك الحميم، ثمّ يقال له: ﴿ ذُقْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْكَرِيمُ ﴾ . فلفظه خبر ومعناه حكاية عمّن يقول له ذلك، وذلك أنّ أبا جهل كان يقول: أنا العزيز الكريم، فيعيّر بذلك في الآخرة (١٠).

نوله نعالى: إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينٍ - إلى نوله نعالى - فَارْ تَقِبْ إِنَّهُمْ مُّرْ تَقِبُونَ مُرَّمِّنَ عَلَيْهِ مِعَالِي عَلَيْهِ مَعَالِمٍ مَعَامٍ مَرْتَقِيبًا إِنَّهُمْ مُّرْ تَقِبُونَ مُرَّمِّنَ عَلَيْهِ مِعَالِي عَلَيْهِ مِعَالِمِ مِنْ مَعَالِمِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَقِيبًا إِنَّهُمْ مُّرْ تَقِ

المُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينٍ ﴾ .. الله عن الله عن الله عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (مبداله)، قال: وأيّما عبد أقبل قبل ما يُحِبّ الله عزّ وجلّ أقبل الله قِبَل ما يُحِبّ، ومن أقبل الله قِبَل الله قِبَل ما يبال لو سقطت السماء على الأرض، أو كانت نازلة نزلت على أهل الأرض فشمِلتهم بليّة كان في حزب الله بالتقوى من كلّ بليةٍ، أليس الله عزّ وجلّ يقول: ﴿إِنَّ اللهُ تَقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينٍ ﴾ ..

٦ - تفسير القمى ٢: ٢٩٢.

سورة الدُّخان آية ٣٠٤ . ٤٩ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٢.

(١) في المصدر: النار.

سورة الدُّخان آية ـ ٥١ - ٥٩ .

۱ ـ الكافي ۲: ۵۲/۵۳.

٧٩٧٢٧ محمد بن يعقوب: عن علي بن محمد، عن علي بن العبّاس، عن الحسين بن عبدالرحمن، عن سفيان الحريري، عن أبيه، عن سعد الخفّاف، عن أبي جعفر (علم السلام)، قال: «ياسعد، تعلّموا القرآن، فإنّ القرآن يأتي يوم القيامة في أحسن صورةٍ نظر إليها الخلق، والناس صفوف عشرون ومائة ألف صفّ، ثمانون ألف صفّ أمّة محمد. وأربعون ألف صفّ من سائر الأمم، فيأتي على صفّ المسلمين في صورة رجل، فيسلم فينظرون إليه، ثمّ يقولون: لا إله إلّا الله الحليم الكريم إنّ هذا الرجل من المسلمين، نعرفه بنَعْتِه وصِفَته، غير أنّه كان أشدّ اجتهاداً منّا في القرآن، فمن هناك أعطى من الجمال واليهاء والنور مالم نُعطه.

ثمّ يجاوز حتّى يأتي على صفّ الشهداء فينظر إليه الشُّهداء. ثمّ يقولون: لا إله إلّا الله الربّ الرحيم، إنّ هذا الرجل من الشُّهداء، نعرفه يسَمْنِه وصِفَته غير أنّه من شُهداء البحر، فمن هناك أعطي من البهاء والفضل مالم نُعطَه».

قال: «فيجاوز حنّى يأتي على صفّ شهداء البحر في صورة شهيد، فينظر إليه شُهداء البحر، فيكثُر تعجّبهم، ويقولون: إنّ هذا من شُهداء البحر، نعرفه بسَمْتِه وصِفَته، غير أنّ الجزيرة الّتي أصيب فيها كانت أعظم هولاً من الجزيرة الّتي أُصبنا فيها، فمن هناك أعطى من البهاء والجمال والنور ما لم نُعطَه.

ثمّ يجاوز حتى يأتي صفّ النبيّين والمرسلين في صِفة (١) نبيّ مرسل، فينظر النبيّون والمرسلون إليه، فيستدّ لذلك تعجّبهم، ويقولون: لا إله إلّا الله الحليم الكريم، إنّ هذا النبيّ مرسل، نعرفه بسّمْتِه وصِفَته، غير أنّه أعطي فضلاً كثيراً ه. قال: هفيجتمعون فيأتون رسول الله (منّى المبينة الله عنه الله عنه ويقولون: يامحمّد، من هذا؟ فيقول لهم: أو ما تعرفونه؟ فيقولون: مانعرفه، هذا ممّن لايغضب الله عزّ وجلّ عليه، فيقول رسول الله (منّى المبراته): هذا حجّة الله على خلقه؛ فيسلّم ثمّ يجاوز حتى يأتي على صفّ الملائكة في صورة ملك مقرّب، فينظر إليه الملائكة، فيشتد تعجبهم ويكبّرُ ذلك عليهم، لما رأوا من فضله، ويقولون: تعالى ربّنا وتقدّس، إنّ هذا العبد من الملائكة نعرفه بسّمنية وصِفَته، غير أنّه كان أقرب الملائكة إلى الله عزّ وجلّ مقاماً، فمن هناك ألبس من النور والجمال مالم تُلبّس.

ثمّ يتجاوز حتّى يأتي "أربّ العزّة تبارك وتعالى، فبخِرّ تحت العرش، فبناديه تبارك وتعالى: ياحُجّتي في الأرض، وكلامي الصادق الناطق، إرفع رأسك، وسل تُعْطَ، واشفع تُشفّع. فيرفع رأسه فيقول الله تبارك وتعالى: كيف رأيت عبادي؟ فيقول: ياربّ منهم من صانني، وحافظ عليّ، ولم يضيّع شيئاً، ومنهم من ضيّعني واستخفّ بحقي، وكذّب بي، وأنّا حُجّتك على جميع خلقك. فيقول الله تبارك وتعالى: وعزّتي وجلالي وارتقاع مكاني، لأنيبنَ عليك اليوم أحسن الثواب، ولأعاقبنَ عليك اليوم أليم العقاب».

قال: «فيرفع القرآن رأسه في صورة أخرى». قال: فقلت: يا أبا جعفر، في أيّ صورةٍ يرجِع؟ قال: «في صورةٍ رجلٍ شاحبٍ متغيّر، يُبصِره أهل الجمع، فيأتي الرجل من شيعتنا الذي كان يعرفه، ويجادل به أهل الخِلاف، فيقوم

۲ ـ الكافي ۲: ۱/٤٣٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: صورة.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يجاوز حتى ينتهي إلى.

بين يديه، فيقول: ماتعرفني؟ فينظر إليه الرجل، فيقول: ماأعرفك يا عبدالله. قال: فيرجِع في الصورة التيكان (٣) في الخلق الأول: فيقول: ماتعرفني؟ فيقول: نعم، فيقول القرآن: أنا الذي أسهرت ليلك وأنصبت عيشك وسَمِعت الأذى، ورُجِمت بالفول فيّ، ألا وإنَّ كلّ تاجرِ قد استوفى تجارته، وأنا وراءك اليوم».

قال: افينطلق به إلى ربّ العزّة تبارك وتعالى، فيقول: ياربّ عبدك وأنت أعلم به، قد كان نَصِباً بي، مواظباً علي، يُعادي بسبَبي، ويُحِب بي ويبغُض. فيقول الله عزّ وجلّ: أدخلوا عبدي جنّتي، واكسوه حُلةً من حُلل الجنّة، وتَوجوه بتاج الكرامة. فإذا فُعِل به ذلك عُرِض على القرآن، فيقال له: هل رضيت بما صنع بوليّك؟ فيقول: يارب، إنّي أستَقِلَ هذا له، فزِده مزيد الخيركلّه، فيقول: وعزّتي وجلالي (3) وارتفاع مكاني، لأتخلنَّ له اليوم خمسة أشباء، مع المزيد له ولمن كان بمنزلته: ألا إنّهم شباب لايَهْرَمون، وأصحّاء لايَشْقَمون، وأغنياء لايفتقرون، وفَرِحون لايَحْزَنون، وأحياء لايموتون؛ ثمّ نَلا هذه الآية: ﴿لاَيَدُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَى﴾».

قال: قلت: يا أبا جعفر، هل يتكلّم القرآن؟ فتبسّم، ثمّ قال: «رَحِمَ الله الضّعفاء من شيعتنا، إنّهم أهلُ تسليم»، ثمّ قال: «نعم ـ ياسعد ـ والصلاة تتكلّم، ولها صورة وخلق، تأمر وتنهى».

قال سعد: فتغيّر لذلك لوني وقلت: هذا شيءٌ لاأستطيع أن أتكلّم به في الناس! فقال أبو جعفر (عليه السلام): هوهل الناس إلّا شيعتنا، فمن لم يَعْرِف الصلاة فقد أنكر حقّناه، ثمّ قال: «ياسعد أسمعك كلام القرآن؟، قال سعد: قلت: بلى، صلّى الله عليك فقال: «﴿ إِنَّ ٱلْصَّلَوٰةَ تَنْهَى عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمَنْكِرِ وَلَذِكْرُ ٱللهِ أَكْبَرُ ﴾ فالنهي كلام، والفحشاء والمنكر رجال ونحن ذكر الله ونحن أكبره

٣/٩٧٢٣ عليّ بن إبراهيم: ثمّ وصف ماأعدَّه للمتفين من شبعة أمير المؤمنين (مله السلام)، فقال تعالى: ﴿إِنَّ الْمُقَيِّنَ فِي مَقَامٍ أَمِينٍ \* فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ ﴾ إلى فوله تعالى: ﴿إِلَّا اَلْمَوْتَةَ الْأُولَى ﴾ يعني في الجنّة غير الموتة المُقَيِّن فِي مَقَامٍ أَمِينٍ \* فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ ﴾ إلى فوله تعالى: ﴿فَارْتَقِبُ إِنَّهُمْ مُرْتَقِبُونَ ﴾، أي انتظر إنهم منتظرون.

4971 عليّ بن إبراهيم: حدّ ثنا سعيد بن محمّد، قال: حدّ ثنا بكر بن سهل، عن عبدالغني بن سعيد، عن موسى بن عبدالرحمن، عن ابن جُريج، عن عطاء، عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ ﴾، فال: يُريد مايَسرٌ من نعمة الجنّة وعذاب النار، يامحمّد: ﴿ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾، يُريد لكي يتّعظ المشركون، ﴿ فَارْتَقِبُ إِنَّهُمْ مُّرْتَقِبُونَ ﴾، تهديد من الله ووعيد، وانتظر إنّهم منتظرون.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: صورته التي كانت.

<sup>(</sup>٤) في المصدر زيادة: وعلزي.

<sup>(</sup>٥) العنبكوت ٢٩: ٥٥.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٢.

١٤ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٣.

#### سورة الجاثية

#### فضلها

۱/۹۷۲٥ - ابن بابویه: بإسناده، عن عاصم، عن أبي بصیر، عن أبي عبدالله (طهالسلام)، قال: «من قرأ سورة الجاثبة كان ثوابها أن لايري النار أبدأ، ولايسمع زفير جهنّم ولاشهيقها، وهو مع محمّد (سلّ الفعيه والد).

۲/۹۷۲٦ - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (منّ الله عبدراله)، أنّه قال: (من قرأ هذه السورة سكّن الله رُوعته يوم القيامة إذا جثا على رُكبتيه وسترت عورته، ومن كتبها وعلّقها عليه أمِن من سَطوة كلّ جبارٍ وسلطان، وكان مهاباً محبوباً وجيهاً في عين كلّ من يراه من النّاس، تفضّلاً من الله عزّ وجلّه.

٩٧٢٨ ٤ ـ وقال الصادق (عب السلام): المن كتبها وعلَّقها عليه أمِن من شرَّ كلَّ نمَّام، وليس يُغتب عند الناس أبدأ، وإذا علَّقت على الطفل حين يسقط من بطن أمه، كان محفوظاً ومحروساً بإذن الله تعالى».

سورة االجاثية . فضلها.

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٤.

٢ ـ خواص القرآن:

٣ ـ خواص القرآن:

£ ـ خواص القرآن: ٥٠ «مخطوط».

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ حمَ \* تَنْزِيلُ آلْكِتَاْبِ مِنَ آللهِ آلْعَزِيزِ آلْحَكِيمِ \* إِنَّ فِى آلسَّمَاْوَاتِ وَآلْأَرْضِ لَأَيَاْتٍ لِسِلْمُؤْمِنِينَ - إلى قسوله نعالى - عَايَاتٌ لِسفَوْمٍ يَعْقِلُونَ [0.1]

ِ ٩٧٢٩/ أَ ـعليّ بن إبراهيم: في قوله نعالى: ﴿إِنَّ فِي ٱلسَّمَـٰ وَاتِ وَٱلْأَرْضِ لَأَيَـٰتٍ لِّلْمُؤْمِنينَ ﴾ وهي النجوم والشمس والقمر، وفي الأرض ما يخرُج منها من أنواع النبات للناس والدوابّ لآبات لقوم يعقلون.

٢/٩٧٣٠ محمّد بن يعقوب: عن أبي عبدالله الأشعري، عن بعض أصحابنا، رفعه، عن هشام بن الحكم، قال: قال لي أبو الحسن موسى بن جعفر (عليما السلام): ﴿ يَاهِنْمَام، إِنّ الله تبارك وتعالى بشر أهل العقل والفَهْم في كتابه، فقال: ﴿ فَبَشَرْ عِبَادِ \* آلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ أَنْقُولَ فَيَشَبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُوْلَئِكَ آلَّذِينَ هَدَاهُمُ آللهُ وَأُولَئِكَ هُم أُولُوا أَلْتَابِ ﴾ (١).

باهشام، إِنَ الله تبارك وتعالى أكمل للناس الحُجج بالعقول، ونصر النبيّين بالبيان، ودلهم على رسوبيّته بالأدلّة، فقال: ﴿ وَإِلَهُكُمْ إِلَةٌ وَاحدٌ لّا إِلَةٌ إِلّا هُوَ ٱلرَّحْمَٰنُ ٱلرَّحِيمُ \* إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَآخْتِلافِ النَّالِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلْتِي تَجْرِى فِي ٱلبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ آفَهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِن مَّاءٍ فَأَحْيَابِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ النَّالِ وَٱلنَّهُ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرَّباحِ وَٱلسَّحَابِ ٱلمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ لَأَيَاتٍ لِمَقْومِ مَوْتِها وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرَّباحِ وَٱلسَّحَابِ ٱلمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ لَأَيَاتٍ لِمَقْومِ يَعْقِلُونَ ﴾ (").

يَاهِشام، قد جعل الله ذلك دليلاً على معرفته بأنَّ لهم مدبِّراً، فقال: ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ وَٱلَّنهَارَ وَٱلْشَمْسَ

سورة الجاثية آية ١٠٥٠

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٩٣.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۲/۱۰.

<sup>(</sup>۱) الزمر ۲۹: ۲۷، ۱۸.

<sup>(</sup>۲) البقرة ۲: ۱۹۲، ۱۹۴.

وَٱلقَمَرَ وَٱلنَّجُومُ مُسَخَّرَاتٌ بِأَمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لأَيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ ". وفال: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن لُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلاً ثُمَّ لِتَبْلَغُوا أَشَدَّكُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخاً وَمِنكُم مَّن يُتَوَفَّى مِن قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوا مِن لَطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلاً ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشَدَّكُمْ ثُمُ اللَّهُ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مَن يُتَوَفِّى مِن قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوا أَشَاءُ مِن مِن مِن وَاللَّهُ مِن السَماء مِن رِزقٍ فَاحَبا بِهِ أَجَلا مُسْمَى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (المُولَ اللَّهُ فِي آختلافِ اللَّهُ لِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنْزَلَ آللَّهُ مِن السَماء مِن رِزقٍ فَاحَبا بِهِ أَلْرُفَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيْفِ ٱلرَّيَاحِ وَٱلسَّحَابِ ٱلمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلأَرْضِ لَأَيْنِ لِلْقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ (٥٠).

٣/٩٧٣١ عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَتَصْرِيفِ ٱلْرِّيَاحِ ، اَيَنْتُ لِيقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾، أي يجيء من كلّ جانبٍ وربما كانت حارّة، وربما كانت باردة، ومنها مايثير (١) السَّحاب، ومنها ما يبسُط الرزق في الأرض (٢)، ومنها مايُلقح الشجر.

۱۹۷۳۲ عن علمي بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محمّد بن عيسى، عن الرّياح الأربع: محبوب، عن عليّ بن رِئاب، وهشام بن سالم، عن أبي بصير، قال: سألت أبا جعفر (علمال من الرّياح) عن الرّياح الأربع: الشّمال، والجَنُوب، والصّبا، والدّبور، وقلت: إنّ الناس يذكّرون أنّ الشّمال من الجنّة و الجنّوب من النار؟

فقال: وإنّ لله عزّ وجل جنوداً من رياح، يُعذّب بها من يشاء مثن عصاه، فلكل ريح منها مَلَك موكل بها، فإذا أراد الله عزّ ذكره أن يعذّب قوماً بنوع من العذاب أوحى إلى المملّك الموكّل بذلك النوع من الريح التي يُريد أن يعذّبهم بها قال و فيأمرها المملّك فتهيج كما يَهيج الأسد المُغضب وقال ولكلّ ريح منها اسم، أما نسمع قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كَذَّ بَتْ عَادٌ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرٍ \* إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً فِي يَـوْمٍ نَـحْسٍ اللهُ عزّ وجلّ: ﴿ كَذَّ بَتْ عَادٌ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرٍ \* إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً فِي يَـوْمٍ نَـحْسٍ الله عزّ وجلّ: ﴿ وقال: فَالَّا عَلَمَا مَا فَا وَالَا وَقَالَ اللَّهُ عَلَالَا لَا عَلَا وَالْمَالَا عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَا وَالْمُ عَلَا عَالَ اللَّهُ عَالَ عَلَا عَلَا لَا عَلَا اللَّهُ عَلَا لَا عَلَيْهِمُ مِنْ الرَّمَالَ عَلَى عَمْ وَالْمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْكُمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَا عَالَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالَا عَلَا عَلَا

قال: «ولله عزّ ذكره رياح رحمة لواقح وغير ذلك، ينشّرها بين يدي رحمته، منها ما يُهيج السَّحاب للمطر، ومنها رياحٌ تحبِس السَّحاب بين السماء والأرض، ورياح تعصِر السحاب فتُمطِره بإذن الله، ومنها ما (٥٠) عدُد الله في

<sup>(</sup>۳) النحل ۱۲: ۱۲.

<sup>(</sup>٤) غافر ١٤: ٧٦.

<sup>(</sup>٥)كذا، وهي مأخوذة من سورة الجائية ٤٥: ٥، والتحريف من الرواة أو النسّاخ.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يسير.

<sup>(</sup>٢) في «ط، ي» يسط في السماء.

٤ ـ الكافي ٨: ٢١/٦١.

<sup>(</sup>۱) القمر ۵۱: ۱۹،۱۸، ۱۹.

<sup>(</sup>۲) الذاريات ۵۱: ۱۱.

<sup>(</sup>٣) الأحقاف ٢٦: ٢٤.

<sup>(</sup>٤) البقرة ٢: ٢٦٦.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: ومنها رياح ممّا.

الكتاب، فأمّا الرياح الأربع: الشّمال، والجنوب، والصّبا، والدّبور، فإنّما هي أسماء الملائكة الموكّلين بها، فإذا أراد الله أن تهبّ شمالاً، أمر الملك الذي اسمه الشمال، فيهبط على البيت الحرام، فقام على الرُّكن الشامي، فضرب بجناحه، فتفرّقت ربح الشمال حيث يُريد الله من البر والبحر، وإذا أراد الله أن تُبعَث جَنوباً، أمر الملك الذي اسمه الجنوب، فيهبط على البيت الحرام، فقام على الرُّكن الشامي، فضرب بجناحه، فتفرّقت ربح الجنوب في البرّ والبحر حيث يُريد الله عزّ وجلّ، وإذا أراد الله عزّ وجلّ أن يبعث ربح الصّبا، أمر الملك الذي اسمه الصّبا، فيهبط على البيت الحرام، فقام على الرُّكن الشامي، فضرب بجناحه، فتفرقت ربح الصّبا حيث يُريد الله عزّ وجلّ في البّر والبحر، وإذا أراد الله أن يبعث دّبوراً، أمر الملك الذي اسمه الدَّبور، فهبط على البيت الحرام، فقام على الرُّكن الشامي، فضرب بجناحه، فنفرقت ربح الصّبا حيث يُريد الله من البّر والبحر، فضرب بجناحه، فتفرّقت ربح الدَّبور حيث يُريد الله من البّر والبحر،

ثمّ قال أبو جعفر (طبهالسلام): «أما تسمع لقوله: ربح الشّمال، وربح الجَنوب، وربح الدَّبور، وربح الصّبا؟ إنّما تضّاف اللي الملائكة الموكّلين بها».

حدّثنا محمّد بن محمود وقال: حدّثنا أحمد بن عبدالله الهُذَلِيّ، قال: حدّثنا أبو حَقْص الأعمش (١٠) عن عَنْبَسة بن الأزهر، محمّد بن محمود وقال: حدّثنا أحمد بن عبدالله الهُذَلِيّ، قال: حدّثنا أبو حَقْص الأعمش (١٠) عن عَنْبَسة بن الأزهر، عن يحيى بن النَّعمان، قال: كنتُ عند الحسين (عبدالسلام)، إذ دخل عليه رجل من العرب متلتّماً أسمر شديد السَّمرة، فسلّم فرد الحسين (عبدالله)، فقال: يابن رسول الله، مسألة؟ فقال: وهات، فقال: كم بين الإيمان واليقين؟ قال: وأربع أصابع، قال: كيف؟ قال: والإيمان ماسمعناه، واليقين مارأيناه، وبين السمع و البصر أربع أصابع».

مرز تحية ترصي سدى

قوله تعالى:

#### وَيْلٌ لِّكُلِّ أَفَّاكُ أَثِيمٍ - إلى نوله نعالى - وَمَافِى ٱلْأَرْضِ جَمِيعاً مِّـنْهُ [١٣-٧]

١/٩٧٣٤ على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَيُلِّ لِكُلِّ أَفَّالُهُ أَيْهِمٍ ﴾، أي كذَاب: ﴿ يَسْمَعُ ءَايَاتِ آلَهُ لَتُلَى عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكْبِراً ﴾ ، أي يُصِرَ على أنّه كذِب، ويستكبر على نفسه ، ﴿ كَأَن لَمْ يَسْمَعْهَا ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَاذَا عَلِمَ مِنْ ءَايَاتِنا شَيْئاً آتَّخَذَهَا هُرُّواً ﴾ يعني إذا رأى فوضع العلم مكان الرؤية ، وقوله تعالى: ﴿ هَذَا هُدى ﴾ بعني الفرآن هو نبيان، قوله تعالى: ﴿ وَآلَذِينَ كَفَرُوا بِنَايَاتِ رَبِّهِمْ لَهُمْ عَذَاتٍ مِّن رَّجْزٍ أَلِيمٌ ﴾ ، قال: الشدّة والسُّوء،

٥ ـكفاية الأثر: ٢٣٢.

<sup>(</sup>١) الظاهر: أبو حفص الأعشى. انظر تهذيب الكمال ٢١: ٦٠٧.

سورة الجائية آية ٧٠ ـ ١٣ ـ

سورة الجاثية (٤٥) ...... ٢٧

ثم قال: ﴿ آللَٰهُ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَكُمُ ٱلْبَحْرَ لِتَجْرِى ٱلفُلْكَ ﴾ ، أي السفن ﴿ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِن فَضْلِهِ وَلَـعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ، ثم قال: ﴿ وَسَّخَرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمُوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مِّنْهُ ﴾ ، يعني ما في السموات من الشمس والقمر والنجوم والمطر.

٢/٩٧٣٥ عن أبيه، عن أبيه، عن أبي الحسن الصفّار: عن إبراهيم بن هاشم، عن الحسين بن سيف، عن أبيه، عن أبي الصامت، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمُواتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعاً مِّنْهُ ﴾، قال: «أجبرهم (١) بطاعتهم».

قال مؤلّف الكتاب: هذا متن الحديث في نسختين عندي من (بصائر الدرجات)، وذكر الحديث مصنّفه الصفّار في باب نادر بعد باب ماخصّ الله به الأئمّة من آل محمّد (ملّى لله عبدرته) من ولاية أولى العزم لهم في الميثاق، وبالجملة الحديث في أبواب الولاية لآل محمّد (ملّ الفعيدرته).

قوله تعالى:

#### قُل لِّلَّذِينَ عَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَايَرْجُونَ أَيَّامَ آللهِ لِيَجْزِى قَوْمَا بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ [ ١٤ ]

١٩٧٣٦ - عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ ثُلَ لِلَّذِينَ وَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَايَرْجُونَ أَيَّامَ آللَهِ ﴾ ، قال: يقول لأثمّة الحقّ: لاتدعوا على أثمّة الجَور حتّى يكون الله الّذي يُعاقِبهم، في قوله تعالى: ﴿ لِيَجْزِى قَوْمًا بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ .

يعسبون ...
٢/٩٧٣٧ من قال عليّ بن إبراهيم: حدّثنا أبو القاسم، قال: حدّثنا محمّد بن عباس، قال: حدّثنا عبدالله بن موسى، قال: حدّثنا عبدالله الحسنيّ، قال: حدّثنا عمر بن رشيد، عن داود بن كَثِير، عن أبي عبدالله المهاسلام، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُل لِللَّذِينَ وَامْتُواْ يَغْفِرُ وَاللَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيّامَ ٱللهِ عَنْ وجلّ: ﴿ قُل لِلَّذِينَ وَامْتُواْ يَغْفِرُ وَاللَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيّامَ ٱللهِ ﴾، قال: قل للذين مننا عليهم بمعرفتنا أن بعرفوا اللّذِين (١) لا يعلمون، فإذا عرّفوهم فقد غفروا لهم».

: ٨٧٧٨/ ٣ ـ شرف الدين النجفيّ، قال: رُوي أنّ الإمام عليّ بن الحسين (طهما الله) أراد أن يضرِب غُلاماً له،

سورة الجائية آية ـ ١٤ ـ

٢ ـ بصائر الدرجات: ١/٨٩.

<sup>(</sup>١) في «ي»: أخبرهم.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٣.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أن يغفروا للذين.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٢/٥٧٥.

ففراً: ﴿قُل لِللَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَايَرْجُونَ أَيَّامَ آللهِ ﴾، وَوضع السوط من يده، فبكى الغُلام، فقال له: هما يُبكِيكه ؟ قال: وإنّي عندك ـ يامولاي ـ ممّن لايرجو أيّام الله؟ فقال له: هأنت ممّن يرجو أيّام آلله؟ قال: نعم يامولاي. فقال (عبه السلام): الأأحبُ أن أملِك مَن يرجو أيّام الله، قُم فأتِ فبر رسول الله (صلى الله عبه واله)، وقل: اللّهم اغفير لعليّ بن الحسين خطيئته يوم الدين؛ وأنت حُرّ لوجه الله تعالى».

٩٧٣٩/ ٤ ـ قال: رُوي، عن أبي عبدالله اطبهالسلام، أنّه قال: «أيّام الله المرجوّة ثلاثة: يوم قيام القائم (طبهالسلام)، ويوم الكرّة، ويوم القيامة».

قوله تعالى:

#### مَنْ عَمِلَ صَلْلِحاً فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَساءَ فَعَلَيْهَا ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ [10]

۱۹۷٤، على بن إبراهيم، قال: حدّثنا سعيد بن محمّد، قال: حدّثنا بكر بن سهل، قال: حدّثنا عبدالغني ابن سعيد، قال: حدّثنا موسنى بن عبدالرحمن، عن ابن مجريج، عن عطاء، عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلُ صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ ﴾، يُريد المؤمنين: ﴿ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴾، يُريد المنافقين والمشركين: ﴿ ثُمُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرجَعُونَ ﴾، يُريد إليه تصيرون.

قوله تعالى:

## ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةً مِنَ الْأَمْرِ قَائَبِعْهَا إلى قوله تعالى - لَن يُغْنُوا عَنكَ مِنَ اللهِ شَيْئاً [١٩-١٨]

١٩٧٤١ - عليَ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَاتَّبِعْهَا وَلَاتَتَّبِعْ أَهْوَاءَ ٱلَّذِينَ لَايَعْلَمُونَ \* إِنَّهُمْ لَن يُغْنُوا عَنْكَ مِنَ ٱللهِ شَيْئاً﴾، فهذا تأديب لرسولَ الله (ملَى الدعب واله) والمعنى لأمّته.

£ ـ تأويل الآيات ٢: ٣/٥٧٦.

سورة الجاثية آية . ١٥ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٤.

سورة الجائية آية ١٨. ١٩.

سورة الجاثية (٥٤) ......٢٩

قوله تعالى:

## أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ آجْتَرَحُواْ ٱلسَّيِّئَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَـنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّـٰلِحَـٰتِ -إلى نوله نعالى -إنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ [٢١-٢٤]

١/٩٧٤٢ - محمد بن العباس، قال: حدّثنا عليّ بن عبيد، عن حسين بن حكم، عن حسن بن حسين، عن حين، عن حين، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عباس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱللَّذِينَ ٱجْتَرَحُواْ السّيئات: السّيئات: بنو هاشم وبنو عبدالمطلب، والذين اجترحوا السّيئات: بنو عبد شمس.

٢/٩٧٤٣ وعنه، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن محمّد بن زكريّا، عن أيوّب بن سليمان، عن محمّد ابن مروان، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عباس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّـذِينَ ٱجْـتَرَحُواْ السّيّاتِ ﴾، الآية، قال: إنّ هذه الآية نزلت في عليّ بن أبي طالب (عدالله)، وحمزة بن عبدالمطلب، وعبيدة بن الحارث، هم الذين آمنوا، وفي ثلاثة من المشركين عُتبة، وشيبة ابني ربيعة، والوليد بن عُتبة، وهم الذين اجترحوا السيّئات.

٣/٩٧٤٤ ومن طريق المخالفين: عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَـمِلُواْ الصَّلِحَـٰتِ ﴾، علي وحمزة وعبيدة ﴿ كَالمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾، عُنبة وشَيبة والوليد بن عُتبة: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الصَّلِحَـٰتِ ﴾، هؤلاء علي وأصحابه ﴿ كَالفُجّارِ ﴾ ﴿ عُتبة وأصحابه، وقوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ آجْتَرَحُواْ الصَّيّاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴾، فالله ين امنوا: بنو هاشم، وبنو عبدالمطلب، والذين اجترحوا السَّيئاتِ: بنو عبد شمس.

اجترحوا السَّيئات: بنو عبد شمس. وله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَحُواْ ٱلسَّيِّنَاتِ ﴾، إلى قوله تعالى: ﴿ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ \* وَخَلَقَ ٱللهُ ٱلسَّمُواتِ وَٱلْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾، فإنه محكم. مَا يَحْكُمُونَ \* وَخَلَقَ ٱللهُ ٱللهُ مَن إِلْحَقَ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾، فإنه محكم. قال: قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهُ هَوَاهُ ﴾، نزلت في قريش، كلّما هَوَوا شيئاً عبدوه ﴿ وَأَضَلَهُ ٱللهُ عَلَى عِلْمٍ ﴾، أي عذبه على علم منه فيما ارتكبوا من أمير المؤمنين (عبدالله منه)، وجرى ذلك بعد رسول الله (من أمير المؤمنين (عبدالله)) بعد أخذ الميثاق عليهم مرّتين لأمير المؤمنين (عبدالله).

سورة الجاثية آية . 21 - 25 -

١ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٥/٥٠.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١/٥٧٧.

٣ ـ تحقة الأبرار: ١١٥ «مخطوط».

<sup>(</sup>۱) سورة ص ۲۸: ۲۸.

<sup>1</sup> ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٤.

وجرت بعد رسول الله (منى المساولة) في أصحابه (١) الذين غصبوا أمير المؤمنين (طبالله)، واتّخذوا إماماً بأهوائهم، والدليل رسول الله (منى المساولة)، في أصحابه (١) الذين غصبوا أمير المؤمنين (طبالله)، واتّخذوا إماماً بأهوائهم، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّي إِلّهٌ مِّن دُونِه ﴾ (١)، قال: من زعم أنه إمام وليس هو بإمام، فمن اتّخذ إماماً ففضله على علي (طبالله)، ثمّ عطف على الدّهريّة الذين قالوا: لا نحيا بعد الموت، فقال: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتَ وَتَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلّا ٱلدّهر؛ إلى قوله تعالى: ﴿ يَظُنُونَ ﴾، فهذا ظنّ شك، ونزلت هذه الموت، وإنّما قالوا: نحيا ونموت وما يهلكنا إلّا آلدهر؛ إلى قوله تعالى: ﴿ يَظُنُونَ ﴾، فهذا ظنّ شك، ونزلت هذه الآية في الدّهرية وجرت في الّذين فعلوا مافعلوا بعد رسول الله (من الله من المؤمنين وأهل بيته (طهم السلام)، وإنّما كان إيمانهم إقراراً بلا نصديق فَرَقاً (٣) من السيف، ورغبة في المال.

قوله تعالى:

#### وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَـٰتُنَا ـ إلى نوله نعالى ـ هَٰذَا كِتَـٰبُنَا يَنطِقُ عَـلَيْكُم بِالْحَقِّ [70 ـ 79]

١/٩٧٤٧ من حكى الله عزّ وجل قول الدَّهرية، فقالَ: ﴿ وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَـٰتُنَا بَيُناتٍ مَّاكَانَ حُجَّتَهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ آثْتُوا بِئَابَاثِنَا إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾، أي إنّكم تبعثون بعد الموت، فقال الله تعالى: ﴿ قُلِ آفَهُ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَى يَوْمِ آلقِيْمَةِ لَارَيْبَ فِيهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ آلنَّاسِ لَايَعْلَمُونَ﴾.

وقوله نعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَقَوُمُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَئِذِ يَخْسَرُ ٱلْمُبِطلُونَ ﴾ ، الذين أبطلوا دين الله ، قال: قوله تعالى: ﴿ وَتَرَى كُلَّ أُمَّةٍ جَاثِيةً ﴾ ، أي على رُكبها: ﴿ كُلُّ أُمَّةٍ تَدْعَى إِلَى كِتَابِهَا ﴾ ، قال: إلى ما يجب عليهم من أعمالهم ، ثمّ قال: ﴿ هَٰذَا كِتَـٰبُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِالْحَقِ ﴾ ، الآيتان محكمتان.

٣٩٧٤٨ على بن إبراهيم: حدّ ثنا محمّد بن همّام، قال: حدّ ثنا جعفر بن محمّد الفّزاريّ، عن الحسن ابن عليّ اللؤلؤي، عن الحسن بن أيّوب، عن سليمان بن صالح، عن رجل، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عليه اللؤلؤي، قال: قلت: ﴿ هَٰذَا كِتَابُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِالْحَقِّ ﴾؟ قال: ﴿إِنَّ الكتاب لم ينطِق ولن ينطِق، ولكن عبدالله (عليه السلام)» قال: قلت: ﴿ هَٰذَا كِتَابُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِالْحَقِّ ﴾؟ قال: ﴿إِنَّ الكتاب لم ينطِق ولن ينطِق، ولكن

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٤.

<sup>(</sup>١) (أصحابه) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء ٢١: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: خوفاً.

سورة الجاثية آية ـ ٢٥ ـ ٢٩ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٥.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٩٥.

رسول الله (مان معلمه والدام و الناطق بالكتاب، قال الله نعالى: ﴿ لَهُذَا كِتَنْجُنَا يُنطَقُ عَلَيْكُم بِالْحَقّ الانقرأها هكذا (١). فقال: «هكذا والله نزل بها جبرئيل (طبه السلام) على رسول الله (مان الله عليه وآله)، ولكنّه ممّا حُرِّف من كتاب الله».

عن أحمد بن محمّد السياري، عن محمّد بن العباس (رحمه)، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السياري، عن محمّد بن سليمان، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبدالله (طبالسلام): قوله تعالى: ﴿ هَٰذَا كِتَابُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِالْحَقِ﴾؟ قال: وإنّ الكتاب لاينطِق، ولكن محمّد وأهل بيته (عليم السلام)، هم الناطقون بالكتاب،

قوله تعالى:

## إِنَّا كُنَّا نَسْتَنْسِخُ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ [ ٢٩ ]

1/4701 مابن بابويه: بإسناده، عن الحسين بن بشار، عن أبي الحسن عليّ بن موسى الرضا (عبدالسلام)، قال سألته: أيعلم الله الشيء الذي لم يكن أن لو كان كيف كان يكون؟

فقال: ﴿إِنَّ الله تعالى هو العالم بالأشباء قبل كون الأشباء، قال الله عزّ وجل: ﴿إِنَّا كُنَّا نَسْتَنْسِخُ مَاكُنْتُمْ
تَعْمَلُونَ ﴾، وقال لأهل النار: ﴿وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَانُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَلْدِبُونَ ﴾ ('')، فقد علم الله عزّ وجل أنه لو
ردّهم ('' لعادوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ، وقال للملائكةِ لمّا قالت: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ آلدُمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ
بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي أَعْلَمُ مَالَاتَعْلَمُونَ ﴾ ('')، فلم يزل الله عزّ وجل علمه سابقاً للأشباء قديماً قبل أن

سورة الجاثية آية . 29 .

<sup>(</sup>١) قال المجلسي: الظاهر أنَّه قرأ (يُنْطَقُ) على البناء للمفعول. مرآة العقول ٢٥: ١٠٨. وفي المصدر: هذا بكتابنا ينطق.

۳ ـ الكافي ۸: ۱۱/۵۰.

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٧/٥٧٧.

١ ـ عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ١: ١١٨ /٨

<sup>(</sup>١) الأنعام ٢٠ ٢٨.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: لو ردّوهم.

<sup>(</sup>٣) اليقرة ٢: ٣٠.

يخلُقها، تبارك الله ربُّنا وتعالى علوّاً كبيراً، خلق الأشياء وعلمه بها سابق لهاكما شاء، كذلك الله لم يزل ربّاً عالماً سميعاً بصيراً».

قوله تعالى:

## وَقيل آلْيَوْمَ نَنسَلْكُمْ كَمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَٰذَا -إلى فوله تعالى - وَهُوَ آلْعَزِيزُ آلْحَكِيمُ [٣٧٠٣٤]

1/9۷٥٣ على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَقِيلِ ٱلْيَوْمَ نَنسَكُمْ ﴾، أي نترككم، فهذا النسيان هو (١) الترك ﴿ كَمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَاذَا وَمَأْوَاكُمُ ٱلنَّارُ وَمَالَكُمْ مِن نَاصِرِينَ \* ذَلِكُمْ بِأَنَّكُمُ ٱتَّخَدْتُمْ ءَايَاتِ ٱللهِ هَزُواً ﴾، وهم الأنمّة (طبه السلام)، أي كذّبنموهم واستهزأتم بهم ﴿ فَاليَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا ﴾، يعني من النار ﴿ وَلَاهُمْ يُسْتَغْتَبُونَ ﴾، يعني لايجابون (١)، ولايقبلهم الله ﴿ فَلِلّهِ ٱلحَمْدُ رَبِّ ٱلسَّمَا وَاتِ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَالِمِينَ \* وَلَهُ ٱلكِبْرِيَاءُ ﴾ يعني القدرة ﴿ فِي ٱلسَّمَا وَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ ٱلعَزِيرُ ٱلحَكِيمُ ﴾.



\_\_\_\_\_ r

سورة الجائية آية . ٣٧.٣٤.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٩٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فهذا نسيان.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أي لايجاوبون.

#### المُسْتَدرك

#### (سُورةُ الجائية)

قوله تعالى:

#### فَبِأَىِّ حَدِيثٍ بَعْدَ آللهِ وَءَايَـٰتِهِ يُؤْمِنُونَ [ ٦ ]

الطّبَرْسِيّ في (الاحتجاج): عن صفوان بن يحيئ، قال: سألني أبو قرة المحدّث صاحب شُبْرُمة أن أدخله
 على أبي الحسن الرضا (عبدالله) - إلى أن قال - وسأله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ سُبْحَانَ ٱلّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا﴾.

فقال أبو الحسن (طوال به قد أخبر الله تعالى أنّه أسرى به، ثمّ أخبر أنّه لِمّ أسرى به، فقال: ﴿ لِنُويَةُ مِنْ مَ مَا يَاتِنَا ﴾ (١)، فأيات الله غير الله، فقد أعذر وببّن لِمَ فعل به ذلك، وما رآه، وقال: ﴿ فِبْأَىّ حَديثٍ بَعْدَ آلله وَآياتِهِ يُوْمنُونَ ﴾، فأخبر أنّه غير الله.

# سورة الأحقاف

#### فضلها

(1) عبد الله (طبه السلام)، قال: «مَن قرأكلّ يوم (1) معن عبد الله (طبه السلام)، قال: «مَن قرأكلّ يوم (1) أوكلّ جمعة سورة الأحقاف، لم يُصِبّهُ الله بروعة في الحياة الدّنيا، وآمنه من فزع يوم القيامة، إن شاء الله تعالى».

4۷00 من (خواص القرآن): رُوي عن النبي اسلم الفعيد الديه، أنّه قال: ومن قرأ هذه السورة كُتبت له من الحسنات بعدد كلّ رِجْلٍ مشَت على الأرض عشر مرّات، ومُحِي عنه عشر سيئات، ورفع له عشر درجات، ومن كتبها وعلّقها عليه، أو على طفلٍ، أو مايَرُضَع، أو سقاه ماءها، كان قويّاً في جسمه، سالماً ممّا يصيب الأطفال من الحوادث كلّها، قرير العين في مَهده بإذن الله تعالى ومنّه عليه.

٣/٩٧٥٦ - وقال رسول الله (متران عبدواله): (من كتبها وعلقها على طفل، أو كتبها وسقاه ماءها، كان قويّاً في جسمه، سالماً مسلّماً صحيحاً ممّا يصيب الأطفال كلّها، قرير العين في مهده».

محبوباً، وكَلِمَتُه مسموعة، ولا يسمع شيئاً إِلّا وعاه، وتصلّح لجميع الأغراض، تُكْتَب وَتُمْحَى وَتُغْسَل بِها الأمراض، يسكّن بها المرض بإذن الله تعالى ه.

سورة الأحقاف . فضلها .

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٤.

(١) في المصدر: كلِّ ليلة.

..... r

...... 3

£ ـ خواصّ القرآن: ٥١ «مخطوط».

#### قوله تعالى:

# بِسْمِ آللهِ الرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيمِ حمّ \* تَنزِيلُ ٱلْكِتَاٰبِ مِنَ ٱللهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ \* مَا خَلَقْنَا السَّمَاٰ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَجَلٍ مُسَمَّى وَآلَّذِينَ السَّمَاٰ وَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَجَلٍ مُسَمَّى وَآلَّذِينَ كَفَرُواْ عَمَّا أُنذِرُواْ مُعْرِضُونَ [2.1]

الله (منه على بن إبراهيم: يعني قريشاً عما دعاهم إليه رسول الله (منه عليه وهو معطوف على قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُواْ فَقُلْ أَنذَرْتُكُمْ ﴾ ، إلى قوله تعالى: ﴿ عَادٍ وَثَمُودَ ﴾ (١) ، ثمّ احتج الله عليهم، فقال: ﴿ قُلْ ﴾ لهم يامحمّد: ﴿ أَرَءَيْتُمْ مَّاتَدْعُونَ مِن دُونِ آفَى ﴾ يعني الأصنام التي كانوا يَعْبُدونها ﴿ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكَ فِي آلسَّمُواتِ ﴾ ، إلى قوله نعالى: ﴿ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ .

٢/٩٧٥٩ ٢ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن أبي عبيدة، قال: سألت أبا جعفر (عبد المعرم)، عن قوله تعالى: ﴿ آثَتُونِي بَكِتَابٍ مِّن قَبْلِ هَذَا أَوْ أَثَارَةٍ مِّنْ عِلْمٍ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾، قال: دعنى بالكتاب التوراة والإنجيل، وأثارة من علم، فإنما عنى بذلك علم أوصياء الأنبياء (١) (عبهم الدم)».

سورة الأحقاف آية . ١ . ٣.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٦.

<sup>(</sup>۱) فصلت ۱۱: ۱۲.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۰۳ / ۷۲.

<sup>(</sup>١) في «ط ، ي»: علم الأنبياء والأوصياء.

٣/٩٧٦٠ سعد بن عبدالله: عن عليّ بن محمّد بن عبدالرحمن الحِجازي (١)، عن صالح بن السّنديّ، عن الحسن بن محبوب، عمّن رواه، عن أبي عبيدة الحذّاء، قال: سألت أبا جعفر (عياسه، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ آنْتُونِي بَكِتَابٍ مِّن قَبْلِ هَذَا أَوْ أَفَارَةٍ مِّنْ عِلْمٍ ﴾، قال: «يعني بذلك علم الأنبياء والأوصياء: ﴿ إِن كُسنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ .

قوله تعالى:

## وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ آللهِ ـ إلى نوله نعالى ـ وَهُوَ ٱلْـغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ [٥٨]

١٩٧٦١ - عليّ بن إبراهيم، في قوله نعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلٌّ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ آقَهِ مَن لَّا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ القِيامَةِ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ ﴾، قال: من عبد الشمس والقمر والكواكب والبهائم والشجر والحجر، إذا حُشِر الناس كانت هذه الأشباء له أعداءً، وكانوا بعبادتهم كافرين.

قال: قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ﴾ يامحمّد ﴿ أَفْتَرَاهُ ﴾ يعني القرآن، وَضَعَه من عند، فِ ﴿ قُلْ ﴾ لهم: ﴿ إِن آفْتَرَيْتُهُ فَلاَتَمْلِكُونَ لِي مِنَ آللهِ شَيْئاً ﴾ ، إن أثابني أو عاقبني على ذلك ﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِمَا تُفِيضُونَ فيه ﴾ ، أي تكذِبونَ ﴿ كَفَى بِهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَهُوَ آلغَفُورُ آلرَّحِيمُ ﴾ .

مرز تحقیق تراسی سدی

قوله تعالى:

#### قُلْ مَا كُنتُ بِذَعاً مِّنَ ٱلرُّسُلِ - إلى فوله تعالى - وَما أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ [ ٩ ]

1/97٦٢ - أحمد بن محمّد بن خالد البرّقي: عن أبيه محمّد بن خالد البَرقيّ، عن خَلَف بن حمّاد، عن عمرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (عليه السلام) - في حديث - قال: «قـد كـان الشـي، يـنزل عـلى رسـول الله (مـنراه عليه راه أمنه) فيعمل به زماناً، ثمّ يُؤمّر بغيره فيأمّر به أصحابه وأمّته، قال أناس: يارسول الله، إنّك تأمّرنا بالشيء

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٦٤.

(١) في المصدر: الحجال.

سورة الأحقاف آية ـ ٥ ـ ٨ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٦.

سورة الأحفاف آية ـ ٩ ـ

١ ـ المحاسن: ٢٩٩/١,

حتى إذا اعتدناه وجرينا عليه، أمرتنا بغيره؟ فسكت النبي (منه اله عليه واله) عنهم، فأنزل الله عليه: ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدُعاً مِّنَ ٱلرُّسُلِ وَمَا أَدْدِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَابِكُمْ إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَىَّ وَمَا أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ .

٣٩٧٦٣ ٢ - شرف الدين النجفي، قال: رُوي مرفوعاً، عن محمد بن خالد البرقي، عن أحمد بن النَّضْر، عن أبي مريم عن بعض أصحابنا، رفعه إلى أبي جعفر وأبي عبدالله (ملهمال الله)، قالا: ٥ [لمّا] نزلت على رسول الله (سلّ الله مله وآد): ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدْعاً مِّنَ ٱلرُّسُلِ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَابِكُمْ ﴾، يعني في حروبه، قالت قريش: الله (سلّ الله ما نتبعه، وهو لايدري ما يفعل به ولابنا؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُّبِيناً ﴾ ٩. وقالا: وقوله تعالى: ﴿ إِنْ فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُّبِيناً ﴾ ٩. وقالا: وقوله تعالى: ﴿ إِنْ فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُّبِيناً ﴾ ٩. وقالا: وقوله تعالى: ﴿ إِنْ فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُّبِيناً ﴾ ٩. وقالا: وقوله تعالى: ﴿ إِنْ فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُّبِيناً ﴾ ٩. وقالا: وقوله تعالى: ﴿ إِنْ فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُبِيناً ﴾ ٩. وقالا: وقوله تعالى: ﴿ إِنْ فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُبِيناً ﴾ ١٠ وقالا: وقوله تعالى: ﴿ إِنْ فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُبِيناً ﴾ ١٠ وقالا: وقوله تعالى: ﴿ إِنْ فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُبِيناً ﴾ ١٠ وقالا: وقوله تعالى: ﴿ إِنْ فَتَحْنَا لَكَ فَتُحالِمُ عَلَى اللَّهُ عَالَى اللهُ عَنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّكَ فَتَحَالَ عَلَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَ

٣/٩٧٦٤ عليّ بن إبراهيم، قال: قوله تعالى: ﴿قُلْ﴾ لهم يامحمّد: ﴿مَاكُنتُ بِدْعاً مِّنَ ٱلرُّسُلِ﴾، أي لم أكن واحداً من الرسل، فقد كان قبلي أنبياء كثيرة.

قوله تعالى:

#### قُلْ أَرَءَ يُنتُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِندِ ٱللهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ ـ إلى قوله تعالى ـ عَلَىٰ مِثْلِهِ فَـــُّامَنَ وٱسْتَكْبَرْتُمْ [١٠]

١/٩٧٦٥ علىّ بن إبراهيم، قال: قل إن كان الفرآن من عندالله ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي إِسْرَآءِيلَ عَلَىٰ مِثْلِهِ فَنَامَنَ وَآسْتَكْبَرْتُمْ ﴾، قال: الشاهد: أمير المؤمنين (عَيَاهُ عَلَى)، والدليل عليه في سورة هود: ﴿ أَفَمَنَ كَانَ عَلَى بَيُّنَةٍ مَيِنْ رَّبِهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ (١)، يعني أمير المؤمنين (عيدالهم).

قوله تعالى:

#### إِنَّ اَلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اَسْتَقَـٰمُواْ فَلا خَــوْفٌ عَــلَيْهِمْ وَلَاهُــمْ يَخزَنُونَ [١٣]

١٩٧٦٦ - علي بن إبراهيم، قال: استقاموا على ولاية عليّ أمير المؤمنين (علمالسلام).

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٢/٥٧٨.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٦.

سورة الأحفاف آية . ١٠ .

١ \_ تفسير القمي ٢: ٢٩٧.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۱۷.

قوله تعالى:

#### وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَاناً حَمَلَنْهُ أُمَّهُ كُرْهاً وَوَضَعَنْهُ كُرْهاً وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهْراً -إلى قوله تعالى - مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ [10]

١٩٧٦٧ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الوشّاء والحسين بن محمّد، عن محمّد، عن الوشّاء، عن أحمد بن عائذ، عن أبي خديجة، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: الممّا حملت فاطمة بالحسين (طبه الله به)، جاء جبرئيل إلى رسول الله (مله اله به واله)، فقال: إنّ فاطمة ستَلدُ غُلاماً تقتله أمّتك من بعدك؛ فلمّا حملت فاطمة بالحسين (طبه السلام) كرّ هت حَمْلُه، وحين وضّعته كبرهت وضّعه. ثمّ قبال أبو عبدالله (طبه السلام)؛ الم تر في الدنيا أمّ تلِدُ غلاماً تكرّ همّ ألكنها غرهت لما علمت بأنه سيّقتل، وفيه نزلت هذه الآية: ﴿ وَوَضّعَتْهُ كُرُها وَوَضّعَتْهُ كُرُها وَحَمْلُهُ وَفِصَلْهُ ثَلَاتُونَ شَهْراً ﴾ .

محمد بن عمرو الزيّات، عن رجل من أصحابا، عن محمد بن يحبى، عن عليّ بن إسماعيل، عن محمد بن عمرو الزيّات، عن رجل من أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: وإنّ جبرئيل (عبدالله) نزل على محمد (من الاعبدالله)، فقال له: يامحمد، إنّ الله يبشّرك بمولود يولد من فاطمة تقتله أمّتك من بعدك فقال: ياجبرئيل، وعلى ربيّ السلام، لاحاجة لي في مولود يولد من فاطمة تقتله أمّتي من بعدي، فعرّج بجبرئيل (عبدالله) إلى السماء (۱۱)، ثمّ هبط وقال له مثل ذلك، فقال: ياجبرئيل، وعلى ربي السلام، لاحاجة لي في مولود تقتله أمّتي من بعدي، فعرّج جبرئيل (عبدالله) إلى السماء، ثمّ هبط وقال: يامحمد، إنّ ربّك يقرئك السلام، ويبشّرك بأنّه جاعل في ذُريته الإمامة والوصيّة، فقال: قد رضيت.

ثمّ أرسل إلى فاطمة: أنَّ الله ببشرني بمولود يولد لك تفتّله أمّتي من بعدي. فأرسلت إليه: لاحاجة لي في مولودٍ تقتله أمّتك من بعدك. فأرسل إليها: أنَ الله قد جعل في ذرّيته الإمامة والولاية والوصيّة، فأرسلت إليه: انّي قد رضبت، فحملته: ﴿ كُرْهاً وَوَضَعْتُهُ كُرْهاً وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَاتُونَ شَهْراً حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رضبت، فحملته: ﴿ كُرْهاً وَوَضَعْتُهُ كُرْهاً وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَاتُونَ شَهْراً حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رضبت، فحملته: ﴿ كُرْها وَوَضَعْتُهُ كُرْها وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَاتُهُونَ شَهْراً حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبُ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُر نِعْمَتَكَ آلِّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَىٰ وَالِدَىٰ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحاً تَرْضَاهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذَرِيني، لكان (") ذُرّيته كلّهم أئمة.

سورة الأحقاف آية ـ 10 ـ

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٩٧.

۱ \_الکافی ۱: ۲/۲۸٦.

۲ \_الکافی ۱: ۴/۲۸۹.

<sup>(</sup>١) (جبرتيل (عله السلام) إلى السماء) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فلولا أنه قال: أصلح لي في ذريتي لكانت.

ولم يرضّع الحسين (عبدالله) من فاطمة (عبدالله)، ولامن أنثى، كان يؤتى به النبيّ (من الفعيدواله)، فيضع إبهامه في فيه، فيمُصّ منها ما يكفيه اليومين والثلاثة، فنبت لحم الحسين (عبدالله) من لحم رسول الله (منه الله)، ودَمّه من دمِه (علم الله الله)، والحسين بن عريم (عبدالله)، والحسين بن على (عبدالله)».

المحدود المحدد المحدود المحدو

فأرسل إلى فاطمة (طهاالسلام): أنّ الله يبشّركِ بغُلام تقتُله أُمّني من بعدي. فقالت فاطمة (طهاالسلام): ليس لي فيه ياأبت حاجة. فخاطبها ثلاثاً، ثمّ أرسل إليها: لابدّ أن يكون فيه الإمامة والوراثة و الخزانة، فقالت: رّضِيت عن الله عزّ وجلّ، فعَلِفت وحملت بالحسين (طهالسلام)، فحملت سنّة أشهر، ثمّ وضعت.

ولم يولد (1) مولودٌ قطّ لسنّة أشهر غير الحسين بن على وعيسى بن مريم (عيهم الديم)، فكفلته أمّ سلمة، وكان رسول الله (منّ الاعبواله) يأتبه كلّ يوم فيضع لسانه في فم الحسين (عيدالسلام)، فيمُصّه حتّى يروى، فأنبت الله عزّ وجلّ لحمه من لحم رسول الله (منّ الاعبواله)، ولم يرضَع من قاطمة (عيهاالسلام)، ولامن غيرها لبناً قطّ.

فلمّا أنزل الله تبارك وتعالى فيه: ﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَثُونَ شَهْراً حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْزِغْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ آلِّتِي أَنْعَمْتَ عَلَىًّ وَعَلَىٰ وَالِدَىَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحاً تَرْضَا ۗ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيْتِي ﴾، فلو قال: أصلِح ذريّتي، كانواكلَهم أئمة، لكن خصّ هكذاه.

٩٧٧٠ ٤ ـ الشيخ في (مجالسه)، قال: أخبرنا أبو عبدالله الحسين بن إبراهيم الفّزوينيّ، قال: أخبرنا أبو عبدالله محمّد بن أحمد، قال: أخبرني أبو محمّد الحسن عبدالله محمّد بن وهبان الهنائيّ البصريّ، قال: حدّثني أحمد بن إبراهيم بن أحمد، قال: أخبرني أبو محمّد الحسن ابن عليّ بن عبدالكريم الزعفرانيّ، قال: حدّثني أجي، عن

<sup>(</sup>٣) (من دمه) ليس في «ج» والمصدر.

٣ ـ علل الشرائع: ٢/٢٠٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أحمد بن الحسن.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وضعته ولم يعش.

٤ ـ الأمالي ٢: ٢٧٤.

محمّد بن أبي عُمير، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «حُمِل الحسين (عبدالسلام) ستّة أشهر وأُرضِع سنتين، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِخْسَاناً حَمَلَتْهُ أُمَّهُ كُرْهاً وَوَضَعَتْهُ كُـرُهاً وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهْراً﴾.

سعد بن المحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، عن أحمد بن عائذ، عن أبي سلمة سالم بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، عن أحمد بن عائذ، عن أبي سلمة سالم بن مُكْرَم، عن أبي عبد الله (عبدالله)، قال: «لمّا حملت فاطمة بالحسين (عبدالله) جاء جَبْرَئيل (عبدالله) إلى رسول الله (مندالله) فقال: إنّ فاطمة ستلد ولداً تفتّله أمّتك من بعدك. فلمّا حملت فاطمة الحسين (عبدالله) كَرِهت حمله، وحين وضعته كَرِهت وضعه، ثمّ قال أبو عبدالله (عبدالله): «هل في الدنيا أمّ "تلد غُلاماً فتكرّهه؟! ولكنّها كرهنه لأنها تعلم أنه سبّفتل، قال: «وفيه نزلت هذه الآية: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَاناً حَمَلَتْهُ أُمَّةُ كُرُها وَضَعْتُهُ كُرُها وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ تَلَامُونَ شَهْراً ﴾».

7/977 - وعنه، قال: حدّ ثني أبي (رحه اله)، عن سعد بن عبدالله، عن محمّد بن حمّاد، عن أخيه أحمد بن حمّاد، عن محمّد بن عبدالله، عن أبيه، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: الأتى جَبْرَ ثيل (عبدالله) رسول الله (صنّ الله عليه الله عليك با محمّد، ألا أبشَرك بغلام تقتّله أمّتك من بعدك؟ فقال: لاحاجة لى فيه. قال: فانتهض إلى السماء، ثمّ عاد إليه الثانية، فقال: مثل ذلك، فقال: لاحاجة لي فيه. [فانعرج الى السماء، ثم انقض إليه الثالثة، فقال: لاحاجة لي فيه. أو قال ذلك.

ثم قام رسول الله (منل المعدولة) فدخل على فأطّعة (عندالسلام)، فقال لها: إنَّ جَبْرَئيل (عدالسلام) أثاني فبشّرني بغلام تقتّله أُمّني من بعدي. فقالت: لاحاجة لي فيه. فقال لها: إنّ ربي جاعل الوصية في عَقِبه. فقال: نعم إذن. فأنزل الله تعالى عند ذلك هذه الآية فيه: ﴿ حَمَلَتْهُ أُمّةُ كُرُها وَوَضَعَتْهُ كُرُها ﴾، لِموضع إعلام جَبْرَئيل إيّاها بقتله فحملته كُرْها بأنّه مقتول، ووضعته كُرُها لأنّه مقتول».

٧٩٧٧ - وعنه، قال: حدّثني محمّد بن جعفر الرزّاز، قال: حدّثني محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّد بن عمرو بن سعيد الزيّات، قال: حدّثني رجل من أصحابنا، عن أبي عبدالله (عيه السلام)، قال: الأخبَر ثيل (عد السلام) نزل على محمّد (صلّ الله عبه وآله)، فقال: يامحمّد، إنّ الله يقرأ عليك السلام، ويبتشرك بمولود يولد من فاطمة (عيها السلام) تقتله أمّتك من بعدك، فقال: ياجَبْرَئيل، وعلى ربّي السلام، لاحاجة لي في مولود يولد من فاطمة تقتله أمّتي من بعدي». قال: «فعرج جَبْرَئيل إلى السماء ثمّ هبط، فقال له مثل ذلك، فقال: ياجبرئيل، وعلى ربّى السلام، لاحاجة لي في مولود يامحمّد، إنّ السلام، لاحاجة لي في مولود تقتله أمّتي من بعدي». قال: «فعرج جَبْرَئيل إلى السماء ثمّ هبط، فقال له مثل ذلك، فقال له : يامحمّد، إنّ

٥ ـ كامل الزيارات: ٢/٥٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عل رأيتم في الدنيا أُمَّا.

۲ ـ کامل الزيارات: ۳/۵٦.

٧ ـ كامل الزيارات: ٥٦ /٤.

ربّك يقرئك السلام، ويبشرك أنّه جاعلٌ في ذرّيّته الإمامة والولاية والوصاية (١)، فقال: قد رضيت.

ثمّ أرسل إلى فاطمة رملها الله يُبضّرني بمولود يولد منك تقتُله أُمّتي من بعدي. فأرسلت إليه: أن الاحاجة لي في مولود يولد مني تقتُله أُمّتك من بعدك، فأرسل إليها: ان الله عزّ وجلّ جاعِلٌ في ذرّيته الإمامة والولاية والوصاية، فأرسلت إليه: إنّى قد رضبت. فحملته: ﴿ كُرْها وَوَضَعَتْهُ كُرْها وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَاتُونَ شَهْراً حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبُّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتُكَ آلَيْتي أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَىٰ وَالِدَى وَأَنْ أَعْمَلُ صَالِحاً تَرْضَاهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيَتِي ﴾، فلو أنه قال: أصلح لي ذرّيتي لكانت ذرّيته كلهم أئمة.

ولم يرضّع الحسين من فاطمة (عليه السلام) ولا من أُنثى، ولكنّه كان يؤْتى به النبيّ (منى الله عبد وآله) فيضع إبهامه في فيه، فيمُصّ منها ما يكفيه اليومين والثلاثة. فنبت لحم الحسين (عليه السلام) من لحم رسول الله (صلى الله عبد وآله)، ودمه من دمه، ولم يولد مولود لسنّة اشهر إلّا عيسى بن مريم و الحسين بن على (صلائ الله عليم)».

وعنه، قال: حدّثني أبي «حده» عن سعد بن عبدالله، عن عليّ بن إسماعيل بن عيسى، عن محمّد بن عمرو بن سعيد الزيّات، مثله.

محمّد بن العباس، قال: حدّثنا محمّد بن همّام، عن عبدالله بن جعفر، عن الحسن بن موسى الخَشّاب، عن إبراهيم بن يوسف العبدي، عن إبراهيم بن صالح، عن الحسين بن زيد، عن آبائه (عليم السلام)، قال: ونزل جبر ثيل (عليه السلام) على النبيّ (منراه عليه رائه) فقال: يامحمّد، إنّه يولد لك مولود تقتّله أمّنك من بعدك، فقال: ياجبرئيل، لاحاجة لى فيه، فقال: يامحمّد، إنّ منه الأثمّة والأوصياء».

قال: «وجاء النبيّ (من الاعبرالد) إلى فاطمة (علما الله)؛ إنك تلدين ولداً تقتُله أمّني من بعدي. فقالت لاحاجة لي فيه. فخاطبها ثلاثاً، فقال لها: إنّ منه الأفيّة والأوصياء، فقالت: نعم باأبت، فحملت بالحسين (عبدالله) فحفظها الله وما في بطنها من إبليس، فوضعته لسنّة أشهر، ولم يسمع بمولود ولد لسنّة اشهر إلّا الحسين ويحيئ بن زكريا (عليما الله وما في بطنها وضعته وضع النبيّ (منراة عبداله) لسانه في فمه (١) فمصّه، ولم يرضع الحسين (عبدالله) من أنثى حتى نبت لحمه ودمه من ربق رسول الله (منراة عبداله) وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَوَصَّيْنًا آلْإِنسُنَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَلنا حَمَلَتُهُ أُمّة كُرُها وَوَضَيْنًا آلْإِنسُنَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَلنا حَمَلَتْهُ أُمّة كُرُها وَوَضَيْنًا آلْإِنسُنَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَلنا حَمَلَتْهُ أُمّة كُرُها وَوَضَيْنًا آلْإِنسُنَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَلنا حَمَلَتْهُ أُمّة كُرُها وَوَضَيْنًا آلْإِنسُنَ يَوَالِدَيْهِ إِحْسَلنا حَمَلَتْهُ أُمّة كُرُها وَوَضَيْنًا آلْإِنسُن يَوَالِدَيْهِ وَقَصَالُهُ قَلْنُونَ شَهْراً ﴾ .

٩/٩٧٧٥ عن أحمد بن هَوذة الباهليّ، عن إبراهيم بن إسحاق النهاونديّ، عن عبدالله بن حمّاد الأنصاريّ، عن نصر بن يحيى، عن المِقْيّس (1) بن عبدالرحمن، عن أبيه، عن جدّه [قال]: كان رجل من أصحاب رسول الله (منراة عليه والله) مع عمر بن الخطّاب، فأرسله في جيش، فغاب ستّة أشهر، ثمّ قدم وكان مع أهله ستّة أشهر،

<sup>(</sup>١) في المصدر: الوصية، وكذا التي بعدها.

٨\_ تأويل الآبات ٢: ٨٧٥/٣.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: فيه.

٩ . تأويل الآبات ٢: ٨٥/١.

<sup>(</sup>١) في اطالا ناخة بدل، والمصدر: المقتبس،

فعلِفت منه، فجاءت بولدٍ لِستّة أشهر فأنكره، فجاء بها إلى عمر. فقال: ياأمير المؤمنين، كنت في البعث الّذي وجّهتني فيه، وتعلم أنّي قدمت منذ ستّة أشهر، وكنت مع أهلي، وقد جاءت بغُلام وهو ذا، وتزعّم أنّه منّي، فقال لها عمر: ما تقولين، أيتها المرأة؟ فقالت: والله ما غشيني رجل غيره، ومافجَرت، وإنّه لَابنه. وكان اسم الرجل الهيثم، فقال لها عمر: أحقٌ مايقول زوجك؟ قالت: صدق يا أمير المؤمنين.

فأمر بها عمر أن تُرْجَم، فحفر لها حفيرة، ثمّ أدخلها فيها، فبلغ ذلك عليًا عبد الله عبر وجلّ بقول أدركها، وأخذ بيدها، فسلّها من الحفيرة، ثمّ قال لعمر: «ارْبَع على نفسك (۱)، إنها قد صدقت، إنّ الله عزّ وجلّ يقول في كتابه: ﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصَلْهُ ثَلَاتُونَ شَهْراً ﴾، وقال في الرَّضاع: ﴿ والوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُ نَ حَوْلَيْنِ كَابِهِ في كتابه: ﴿ والوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُ نَ حَوْلَيْنِ كَابِهِ في كتابه: ﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصَلْهُ ثَلَاتُونَ شَهْراً وهذا الحسين ولد لستة أشهر الفعندها قال عمر: لولا علي لهلك عمر. كامِلَيْنِ ﴾ (١) فالحمل والرَّضاع ثلاثون شهراً، وهذا الحسين ولد لستة أشهر الفعندها قال عمر: لولا علي لهلك عمر. ١٠ على المنبخ في (التهذيب): بإسناده، عن علي بن الحسن بن فضّال، عن أحمد ومحمّد ابني وأنا الحسن، عن أبيهما، عن أحمد بن عمر الحلبي، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله (عبد الله أبي وأنا الله عز وجلّ: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ أَشَدُهُ ﴾ قال: «الاحتلام، فقال: «يحتلم في ستّ عشرة وسبع عشرة سنة ونحوها».

قوله تعالى:

#### وَ الَّذِى قَالَ لِوَالِدَيْهِ أُفِّ - إِلَى فَرَاهُ عَالَىٰ - أُولَـنَئِكَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ فِي أُمَمِ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِم [ ١٧ - ١٨ ]

١/٩٧٧٧ ـ عليّ بن إبراهيم، فوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أُفٍّ لَّكُمَا أَتَعِدَانِنِي أَنْ أُخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ القُرُونُ مِن قَبْلِي﴾، الآية قال: نزلت في عبدالرحمن بن أبي بكر.

۱۹۷۷۸ مدتر الحسن بن سهل، بإسناد رفعه الى جد الله على بن إبراهيم: حد ثني العباس بن محمد، قال: حد ثني الحسن بن سهل، بإسناد رفعه الى جابر بن يزيد، عن جابر بن عبدالله، قال: أتبع جلّ ذكره مدح الحسين بن علي (طهمااله) بذمّ عبدالرحمن بن أبي بكر، قال جابر بن يزيد، فذكرت هذا الحديث لأبي جعفر (عبداله)، فقال أبو جعفر (عبداله): «ياجابر، والله لو سبقت الدعوة: ﴿ وَأَصْلِحْ لِي سَبقت الدعوة: ﴿ وَأَصْلِحْ لِي

<sup>(</sup>٢) أي تمكَّث وانتظر.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٢٢٢.

۱۰ ـ التهذيب ۹: ۱۸۲/۲.

سورة الأحقاف آية ١٧٠ ـ ١٨ .

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٩٧.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٧.

فِي ذُرِّيَّتِي﴾ (١)، فمنهم الأئمّة (عليم الله) واحداً فواحداً، ثبّت الله بهم حُجّته ٦.

قال مؤلّف الكناب: أترى إلى أبي جعفر (عبدالسلام)، لمّا عرض عليه جابر الحديث، كيف انتقل إلى ذكر ما في الحسين (عبدالسلام)، ولم يذكّر أنّ الآية نزلت في عبدالرحمن بن أبي بكر، بل أعرض عنه إلى ذكر الحسين (عبدالسلام). المروم المروم المروم البيان): الآية نزلت في عبدالرحمن بن أبي بكر، وقبل: في أبيه قبل إسلامه.

٩٧٨٠/ ٤ ـ الطَّبرسي في (مجمع البيان): قيل: نزلت في عبدالرحمن بن أبي بكر (١١)؛ عن ابن عباس، وأبي العالية، والسُّدّي، ومجاهد.

قال: وقيل: الآية عامّة في كلّ كافرٍ عافٍّ لوالديه؛ عن الحسن وقتادة والزجّاج، قالوا: ويدلّ عليه أنّه قال عَقبِبها: ﴿ أَوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلقَوْلُ فِي أُمَمٍ﴾.

قوله تعال*ي*:

#### وَيَوْمَ يُعْرَضُ آلَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى آلنَّارِ - إلى نوله تعالى - وبِمَـا كُـنتُمْ تَفْسُقُونَ [ ٢٠ ]

١٩٧٨١ - عليّ بن إبراهيم، في فوله نعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُغْرَضُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى ٱلنَّارِ أَذْهَبْتُمْ طِيَّباتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ ٱلدُّنْيَا وَٱسْتَمْتَعْتُم بِهَا﴾ قال: أكلتم وشَرِيتم وَلْبِسِتم وَرَكِبتم، وهي في بني فلان: ﴿ فَالَيْومَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ﴾، قال: العطش ﴿ بِمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وبِمَا كُنْتُمْ تَفْسُقُونَ﴾.

. ١٩٧٨٢ ٢ - المفيد في (أماليه): قال: أخبرني أبو الحسن على بن بلال المُهلَبيّ، قال: حدّثنا عبدالله بن ميمون الأصفهانيّ، قال: حدثنا إبراهيم بن محمّد الثقفي، قال: أخبرنا أحمد بن شمر، قال: حدّثنا عبدالله بن ميمون المكيّ مولى بني مخزوم، عن جعفر الصادق بن محمّد الباقر، عن أبيه (عبهما اللهم): وأنّ أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبد اللهم) أني بخبيص (١)، فأبى أن يأكل، فقالوا له: أتُحرّمه؟ قال: لا، ولكنّي أخشى أن تتوق إليه نفسي فأطلبه و ثمّ تلا هذه الآية: ﴿ أَذْهَبْتُمْ طَيّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمْ ٱلدُّنْيَا وَآسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا﴾.

<sup>(</sup>١) الأحقاف ٤٦: ١٥.

٣ ـ نهج البيان ٣: ٢٦٤ «مخطوط».

أ مجمع البيان ٩: ١٣٢.

 <sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: قال له أبواه أسلم وألحًا عليه، فقال: أحيوا لي عبدالله بن جدعان ومشايخ قريش حتى أسالهم عمّا تقولون.
 سورة الأحقاف آية ٧٠٠.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٨.

٢ ـ أمالي المفيد: ٢/١٣٤.

<sup>(</sup>١) الخبيص: الحلواء المخبوصة من التمر والشَّمْن. «المعجم الوسيط . خبص . ١: ٢١٦».

٣٩٧٨٣ - ابن شهر آشوب: قال الأحنف بن قيس: دخلتُ على معاوية، فقدّم إليّ من الحلو والحامض ماكثر تعجّبي منه، ثمّ قدّم لوناً ماأدري ماهو، فقلت: ماهذا ؟ فقال: مَصارين البطّ محشوّة بالمُخّ، قد قُلِي بدّهن الفُستُق، ودُرّ عليه الطّبَرُزَدُ (١)، فبكيت، فقال: مايبكيك؟ فقلت ذكرت عليّاً (عبه اللهّبر)، بينا أنا عنده، فحضر وقت إفطار فسألني المقام، إذ دعا بجِراب مختوم، فقلت: ماهذا الجراب؟ قال: السويق الشعيرا، فقلت: خفت عليه أن يُؤخّذ، أو بخِلت به ؟ قال: الا ولا أحدهما، لكنيّ خفت أن يُلينه الحسن والحسين بسَمَّن أو زَيتٍ القلت: مُحرّم هو؟ قال: الا، ولكن يجب على أئمة الحق أن يقتدوا بالقسم من ضعفة الناس كيلا يطغى بالفقير فقره اله، فقال معاوية: ذكرت من لايَنْكُر فضله.

٩٧٨٤/ ٤ ـ القرنيّ: وضع خِوان من فَالوُذَج (١) بين يديه، فوجاً بإصبعه حتّى بلغ أسفله. [ثمّ سلّها] ولم يأخُذ منه شبئاً، وتلمّظه بإصعبه، وقال: وطيّب طيّب، وماهو بحرام، ولكن أكره أن أُعوّد نفسي بما لم أُعوّدها».

٩٧٨٥/ ٥-وفي خبر عن الصادق (عليه السلام): «أنّه مدّ يده إليه ثمّ قبضها، فقيل له في ذلك، فقال: ذكرت رسول الله (صنّى التعليه واله) أنّه لم يَأْكُله قطّ، فكرهت أن آكله».

٦/٩٧٨٦ ـ وفي خبر أخر عن الصادق (طبهالسلام): «قالوا له: أتُحرَمه؟ قال: لا، ولكنّي أخشىٰ أن تتوق إليه نفسي، ثمّ تلا: ﴿ أَذْهَبْتُمْ طَيَّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ ٱلدُّنْيَا﴾.

٧٩٧٨٧ / البافر (عبدالسلام) في خبر: «كان (عبدالسلام) ليُطعِم الناس خبز البُرّ واللّحم، وينصرف إلى منزله ويأكّل خبز الشعير والزيت والخَلَ.

. ٨/٩٧٨٨ ـ الطَّبَرْسيّ: في الحديث أن عمر بن الخطّاب قال: استأذنت على رسول الله (سلّى الله عله وآله) فدخلت عليه في مَشْرَبة (١) أُمّ إبراهيم، وإنّه لمضطجع على خصّفة (١)، وأنّ بعضه على التراب، وتحت رأسه وسادة محشوّة ليفاً، فسلّمت عليه ثمّ جلست، فقلت: يارسول الله، أنت نبيّ الله وصفوته وخبرته من خلقه، وكسرى وقيصر على سُرر الذهب وفرش الدّبباج والحرير! فقال رسول الله (مآل الله عبد آله): وأولئك قوم عجّلت طيّباتهم، وهي وشيكة الانقطاع، وإنّما أخرت لنا طيّباتناه.

٣ ـ ...حلية الأبرار ١: ٢٥٢.

<sup>(</sup>١) الطَّبَرزُد: السُّكِّر الأبيض، فارسية. «أقرب الموارد ١: ٦٩٦».

٤ \_ المناقب ٢: ٩١.

<sup>(</sup>١) الفالوذج: حلواء تعمل من الدقيق والماء والعسل. وهو مأخوذ من فالوذة بالفارسية. «أقرب الموارد ٢: ٩٤٢».

٥ ـ المناقب ٢: ٩٩.

٦ . المناقب ٢: ٩٩.

٧ . المناقب ٢: ٩٩.

٨ ـ مجمع البيان ٩: ١٣٢.

<sup>(</sup>١) المشربة: الغرفة. «أقرب الموارد مشرب ١: ٥٨٠».

 <sup>(</sup>٢) الخَصَفَة: الجُلّة تعمل من الخوص للتمر، و: الثوب الغليظ جدًا. «أقرب الموارد . خصف ـ ١: ٢٧٩».

استَحْبَبت من راقعها، ولقد قال لي قائل: ألا تَنبِذها؟ فقلت: اعزُب عني، فعند الصياح يَحْمَدُ القوم السَّرىٰ» (١٠ استَحْبَبت من راقعها، ولقد قال لي قائل: ألا تَنبِذها؟ فقلت: اعزُب عني، فعند الصياح يَحْمَدُ القوم السَّرىٰ» (١٠ استَحْبَبت من راقعها، ولقد قال لي قائل: ألا تَنبِذها؟ فقلت: اعزُب عني، فعند الصياح يَحْمَدُ القوم السَّرىٰ» أي المحافر (عبدالله)، أنه قال: اوالله إن كان عليّ (عبدالله) ليأكل أكلة العبد، ويجلِس جِلسة العبد، وإنّه كان ليشتري القميصين فيخيّر غلامه خيرهما، ثمّ يلبس الآخر، فإذا جاز أصابعه قطعه، وإذا جاز كعبه حَذَفه، ولقد ولي خمس سنين ماوضع آجُرّة على آجُرّة، ولا لَبِنة على لَبِنة ولا أورث بيضاء ولا حمراء، وإن كان ليُطعم الناس خبز البرّ واللّحم وينصرف إلى منزله يأكُل خبز الشعير والزيت والخلّ، وما ورد عليه أمران كلاهما لله عزّ وجلّ رضا إلّا أخذ بأشدٌهما على بدنه، ولقد أعنى ألف مملوك من كذّ يمينه، تَرِبت منه بداه وَعَرِق فيه وجهه، وما أطاق عمله أحد من الناس، وإن كان ليصلّي في اليوم والليلة ألف ركعة، وإن كان أقرب الناس شبها به عليّ بن الحسين (عهماالله)، وما أطاق عمله أحد من الناس عمله أحد من الناس بعده».

ثمّ إنّه اشتهر في الرواية أنّه (مه الله)، لمّا دخل على العلاء بن زياد بالبصرة يعوده. قال له العلاء باأمير المؤمنين، أشكو إليك أخي عاصم بن زياد لَيِس العباءة، وتخلّى من الدنيا. فقال (عه الله): «عليّ به». فلمّا جاء، قال: «باعّدي نفسه، لقد استهام بك الخبيث، أما رَحِمتَ أهلك وولدك، أترى الله أحلّ لك الطيّبات وهو يكره أن تأخذها! أنت أهون على الله من ذلك، قال: ياأمير المؤمنين، هذا أنت في خُشونة ملبسك وجُشوبة مأكلك، قال: «ويحك إنّي لست كأنت، إن الله تعالى فرض على أثمّة الحقّ أن يقدّروا أنفسهم بضعفة الناس كيلا يتبيّع بالفقير فقره (۱).

قوله تعالى:

#### وَ أَذْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنْذَرَ قُوْمَهُ بِالْأَحْقَافِ [ ٢١ ]

١٩٧٩١ ـ عليّ بن إبراهيم: الأحقاف: بلاد عاد، من الشّقوق إلى الأجْفَر وهي أربعة منازل.

٢/٩٧٩٢ - ثمّ قال: حدّ ثني أبي، قال: أمر المعتصم أن يُحْفَرَ بالبطانية (١) بئر، فحفروا ثلاثمائة قامة، فلم يظهر الماء، فتركه ولم يحفِره، فلمّا ولي المتوكّل أمر أن يُحْفَر ذلك أبداً حتّى يظهر الماء، فحفروا حتّى وضعوا في كلّ

٩ ـ مجمع البيان ١: ١٢٣.

<sup>(</sup>١) مثل يُضرب لمن يحتمل المشقّة رجاء الراحة، ويُضرب أيضاً في الحثّ على مزاولة الأمر والصبر وتوطين النفس حتّى تحمد عاقبته.

١٠ ـ مجمع البيان ٦: ١٢٣.

<sup>(</sup>١) أي يهيج به ويغلبه حتَّى يقهره.

سورة الأحقاف آية ـ 21 ـ

۱ ـ تفسير القمي ۲: ۲۹۸.

۲ ـ تفسير القمى ۲: ۲۹۸.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بالبطائية،

مائة قامة بَكْرَة، حتى انتهوا إلى صخرةٍ، فضربوها بالمِعُول فانكسرت، فخرج عليهم منها ريح باردة، فمات من كان يَقْرَبها، فأخبروا المتوكّل بذلك، فلم يعلم ماذاك، فقالوا: سل ابن الرضا عن ذلك، وهو أبو الحسن عليّ بن محمّد العسكري رهبه بهم، فكتب إليه يسأله عن ذلك، فقال أبو الحسن (طبه بهم): «تلك بلاد الأحقاف، وهم قوم عاد، الذين أهلكهم الله بالريح الصَّرصرة.

. ٩٧٩٣/ ٣-الطبرسيّ في (الاحتجاج): روي عن عليّ بن يقطين، أنّه قال: لمّا أمر أبو جعفر الدوانيقيّ يقطين أن يحفِر بئراً بقصر العباديّ، فلم يزل يقطين في حفرها حتّى مات أبو جعفر، ولم يستنبط منها الماء، فأخبر المهديّ بذلك، فقال له: احفِر أبداً حتّى تستنبط الماء، ولو أنفقت عليها جميع ما في بيت المال.

قال: فوجّه يَقطين أخاه أبو موسى في حفرها، فلم يزل يحفِر حتّى ثقبوا ثقباً في أسفل الأرض، فخرجت منه الربح، قال: فهالهم ذلك، فأخبروا أبا موسى، فقال: أنزلوني، وكان رأس البئر أربعين ذراعاً [في أربعين ذراعاً] فأجلس في شِق مَحْمِل ودُلِي في البئر، فلمّا صار في قَعْرها نظر إلى هولٍ وسمع دوي الربح في أسفل ذلك، فأمرهم أن يوسّعوا ذلك الخَرق، فجعلوه شِبه الباب العظيم، ثمّ دليّ فيه رجلان في شِق مَحْمِل، فقال: إئتوني بخبر هذا ماهو؟ قال: فنزلا في شِق مَحْمِل، فمّا مليّاً، ثمّ حرّكا الحبل فأصعدا، فقال لهما: مارأتيما؟ قالا: أمراً عظيماً، رجالاً ونساءً وبيوتاً وآنيةً ومناعاً، كلها ممسوخ من حجارة، فأمّا الرجال والنساء فعليهم ثيابهم، فمن بين قاعدٍ ومضطجع ومتّكئ، فلمّا مَسَسْناهم إذا ثيابهم تنفشيّ شِبه الهَباء، و منازل قائمة.

قال: فكتب بذلك أبو موسى إلى المهدي، فكتب المهدي إلى المدينة، إلى موسى بن جعفر (طبهاالله)، يسأله أن يقدّم عليه، فقدِم عليه فأخبره، فبكى بكاء شديداً، وقال: وياأمير المؤمنين، هؤلاء بقيّة قوم عادٍ، غضِب الله عليهم فساخت بهم منازلهم، هؤلاء أصحاب الأحفاف، [فال] فقال له المهدي: ياأبا الحسن، وما الأحقاف؟ قال: والرمله.

قوله تعالى:

#### قَالُوَا أَجِئْتَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنْ ءَالِهَتِنَا -إلى نوله نعالى - أَوْلَئِكَ فِي ضَلَـٰلٍ مُّبين [ ٢٢ - ٣٢]

١/٩٧٩٤ ـ عليّ بن إبراهيم: ثمّ حكى اللهُ قوم عاد: ﴿قَالُواْ أَجِئْتَنَا لِتَأْفِكَنَا﴾، أي تُزيلنا بكذبك عمّاكان يعبد آباؤنا: ﴿فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا﴾، من العذاب ﴿إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ﴾، وكان نبيّهم هود (طبهاسلام)، وكانت

۲ ـ الاحتجاج: ۲۸۸.

قال: قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفْراً مِّن ٱلْجِنَّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ ، إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَيْكَ فِي صَلَىٰلٍ مُّيِينٍ ﴾ ، فهذا أي فُرغ ﴿ وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ \* قَالُواْ يَاقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ أُولَئِكَ فِي صَلَىٰلٍ مُّيِينٍ ﴾ ، فهذا كله حكاية عن الجنّ ، وكان سبب نزولها أن رسول الله وضيه من يقبله ، ثم رجع إلى مكة ، فلمّا بلغ موضعاً [يقال] له: حارثة ، يدعو الناس إلى الإسلام ، فلم يجبه أحد ، وأم يجد من يقبله ، ثم رجع إلى مكة ، فلمّا بلغ موضعاً [يقال] له: وادي مجنة تهجّد بالقرآن في جوف الليل ، فمرّ به نفر من الجنّ ، فلمّا سَمِعوا قراءته ، قال بعضهم لِبَعض ﴿ وَلَيْعِينُونَ ﴾ أي فرغ : ﴿ وَلُوا الله وسَمَ مُصَدُّقاً لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى آلحَقَّ وَإِلَى الْمَوْمِينِ ﴾ ، في فرغ : ﴿ وَلُوا الله وَلِه تعالى : ﴿ أُولَئِكَ فِي صَلَىٰلٍ مُبينٍ ﴾ ، في فرغ : ﴿ وَلُوا لِي قَوْمِهِمْ مُنذِرِينَ ﴾ قالوا يافَوْمَنَا إِنَّا سَمِعنَا كِتَابا أَنْزِلَ مِن بَعْدِ مُوسَى مُصَدُّقاً لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى آلحَقَّ وَإِلَى الْحَقِيمُ مُنذِرِينَ ﴾ قالوا يافَوْمَنَا إِنَّا سَمِعنَا كِتَابا أَنْزِلَ مِن بَعْدِ مُوسَى مُصَدُّقاً لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى آلحَقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مُستقِيمٍ ﴿ يَاقُومَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَابا أُنْزِلَ مِن بَعْدِ مُوسَى مُصَدُّقاً لِّمَا بَيْنَ يَهْدِى إِلَى آلحَقَّ وَإِلَى الْحَقِيمِ مُ مَنوْد الله (من الله (من الله وله على نبيّه: ﴿ وَلُولُ أَوْمَا إِلَى الْحَوْمِ وَلَى عليهم رسول الله (من الله المراد علي والله المواد والمور والماد والله (من الله المواد والمور والماد والله (من الله المواد والمورد والمورد والمادي ومجوس وهم ولد المجان.

٢/٩٧٩٥ عن مؤمني الجنّ أيدخلون الجنّة؟ فقال: الا، ولكن شه حظائر بين الجنّة والنار، ويكون فيها مؤمنو الجنّ وفُسّاق الشيعة.

<sup>(</sup>۱) عود ۱۱: ۵۲.

<sup>(</sup>٢) الجنّ ٧٢: ١.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٠٠٠.

٣/٩٧٩٦ - الطَّبَرْسِيّ في (الاحتجاج): عن أمير المؤمنين (على المهدم)، وقد سأله يهرديّ، قال اليهوديّ: فإنّ هذا سليمان سُخّرت له الشياطين، يعملون له مايشاء من محاريب وتماثيل.

قال له علي (طبال المناه وهي مقيمة على كفرها، وسُخّرت لنبوّة محمّد (من الا عبر الشياطين بالإيمان، فأقبل إليه من سُخّرت لسليمان وهي مقيمة على كفرها، وسُخّرت لنبوّة محمّد (من الله عبرو بن عامر من الأحجر (1)، منهم شضاه، الجنّ تسعة من أشرافهم، واحد من جنّ تصيبين، والثمان من بني عمرو بن عامر من الأحجر (1)، منهم شضاه، ومضاه، والهملكان، والمرزبان، والمازمان، ونضاه، وهاضب (1)، وعمرو، وهم الذين يقول الله تبارك وتعالى اسمه فيهم: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَقَرا مَنَ الْجِنّ يَسْتَمِعُونَ القُرْءَانَ ﴾، وهم النسعة، فأقبل إليه الجنّ والنبيّ (من اله عبدواله) ببطن النخل، فاعتذروا بأنهم ظنّواكما ظننتم أن لن يبعث الله أحداً، ولقد أقبل إليه أحد وسبعون ألفاً منهم، فبايعوه على الصوم والصلاة والزكاة والحجّ والجهاد ونُصح المسلمين، واعتذروا بأنهم قالوا على الله شَططاً، وهذا أفضل ممّا أعطي سليمان، سبحان من سخّرها لنبوّة محمّد (صلّ الله عبدواله) بعد أن كانت تثمرّد و تزعّم أن الله ولداً، ولقد شَمِل مبعنه من الجنّ و الإنس مالا يُحصى».

قوله تعالى:

#### أُوَلَمْ يَرَواْ أَنَّ آللهَ آلَّذِى خَلَقَ آلسَّمَا وَاتِ -إلى فوله تعالى -إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ [٣٣]

١/٩٧٩٧ ـ عليّ بن إبراهيم: ثمّ احتج الله تعالى على الدَّهرية، فقال: ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَّ آلَةَ ٱلَّذِي خَـلَقَ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَغَىَ بِخَلْقِهِن بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يُخْيِىَ ٱلْمُوْتَى بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾.

قوله تعالى:

#### فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوا ٱلْعَزْمِ مِنْ ٱلرُّسُلِ [٣٥]

٩٧٩٨ ١ ـ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن يحيى الخَتْعَميّ،

٣ ـ الاحتجاج: ٢٢٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الأحجة.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: وهضب.

سورة الأحقاف آية ـ ٣٣ ـ

عن هشام، عن ابن أبي يعفور، قال: سمعت أبا عبدالله (طبالله) يقول: «سادة النبيّين والمرسلين خمسة، وهم أُولو العزم من الرُسل، و عليهم دارت الرحا: نوح ، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمّد (ملّ اله عبدرآله وعلى جبع الأنباء).

آدم، وما من نبيّ مضى إلّا وله وصيّ، وكان جميع الأنبياء مائة ألف نبيّ وعشرين ألف نبيّ، منهم خمسة أولو العزم: ان أول وصيّ كان على وجه الأرض هِبة الله شِيث بن آدم، وما من نبيّ مضى إلّا وله وصيّ، وكان جميع الأنبياء مائة ألف نبيّ وعشرين ألف نبيّ، منهم خمسة أولو العزم: نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمّد (علهماسلام). وإنّ عليّ بن أبي طالب (علماسلام) كان هِبة الله لمحمّد (منهاه علم من كان قبله أما إنّ محمّد أرف ها من كان قبله من كان قبله على الأنبياء والمرسلين. على قائمة العرش مكتوب: حمزة أسد الله وأسد رسوله وسيّد الشهداء، وفي ذوّابة العرش: عليّ أمير المؤمنين، فهذه حُجّتنا على من أنكر حمّنا، وجحد ميرائنا، وما منعنا من الكلام وأمامَنَا اليقين، فأيّ حُجّة تكون أبلغ من هذا؟ه.

۳/۹۸۰۰۰ وعنه: عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة ابن مهران، قال: قلت الأبي عبدالله (عبد الله عز وجل الله عز وجل: فقاضير كما صَبَرَ أُولُوا ٱلعَرْمِ مِنَ ٱلرَّسُلِ ﴾ ؟ فقال: «نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد (صارات شعبهم)».

قلت: كيف صاروا أولي العزم؟ قال: الأن نوحاً بُعث بكتاب وشريعة، وكل من جاء بعد نوح أخذ بكتاب نوح وشريعته ومِنهاجه، حتى جاء إبراهيم (على السيح) بالصّحف وبعزيمة ترك كتاب نوح لاكفراً به، فكلّ نبيّ جاء بعد إبراهيم (على السيح) أخذ بشريعة إبراهيم ومِنهاجه وبالصّحف، حتى جاء موسى بالتوراة وشريعته ومِنهاجه وبعزيمة ترك الصّحف، فكلّ نبيّ جاء بعد موسى (ملى السلام) أخذ بالتوراة وبشريعته ومِنهاجه، حتى جاء المسيح (على السلام) بالإنجيل وبعزيمة ترك شريعة موسى ومِنهاجه، فكلّ نبيّ جاء بعد المسيح (على السلام) أخذ بشريعته ومِنهاجه حتى جاء مُحمّد (مثراة على رائه)، فجاء بالقرآن وبشريعته ومِنهاجه، فحلاله حلال إلى يوم القيامة، وحرامه حرام إلى يوم القيامة، وحرامه حرام إلى يوم القيامة، وحرامه حرام إلى يوم القيامة،

العطار، عن العمر المويه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن (رضياة عنه)، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطار، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن محمّد بن أورّمة، عن محمّد بن عليّ الكوفي، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن إسماعيل الجُعفيّ، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: «أولو العزْم من الرّسل خمسة: نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمّد (ماواناة رسلاه عبدوعلهم أجمعين)،

<sup>-</sup>۱ ـ الكافي ۱: ۲/۱۳۶.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۱۷٥.

۳ ـ الكافي ۲: ۲/۱٤.

٤ \_الخصال: ٣٠٠/٣٠٠.

۱۸۹۸ موعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطائقانيّ، قال: حدّ ثنا أحمد بن محمّد بن سعيد الكوفيّ الهمدانيّ، قال: حدّ ثنا عليّ بن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبيه، عن أبي الحسن الرضا (عبداللهم)، قال: وإنّما سُمّي أُولو العزم أُولي العزم، لأنّهم كانوا أصحاب العزائم والشرائع، وذلك أنّ كلّ نبيّ كان بعد نوح (عبداللهم)، كان على شريعته ومنهاجه، وتابعاً لكتابه إلى زمن إبراهيم الخليل (عبداللهم)، وكلّ نبيّ كان في أيام إبراهيم، وبعده كان على شريعته ومنهاجه، وتابعاً لكتابه إلى زمن موسى (عبداللهم)، وكلّ نبيّ كان في زمن موسى وبعده كان على شريعته ومنهاجه، وتابعاً لكتابه إلى أيام عيسى (عبداللهم)، وكلّ نبيّ كان في زمن عيسى و بعده كان وبعده كان على شريعته ومنهاجه، وتابعاً لكتابه إلى أيام عيسى (عبداللهم)، وكلّ نبيّ كان في زمن عيسى و بعده كان على منهاج عيسى وشريعته، وتابعاً لكتابه إلى زمن نبيّنا محمّد (مني الاعبداللهم)، فهولاء الخمسة هم (۱۱) أفضل الأنبياء والرسل (عليم السلام)، وشريعة محمّد (مني الله عبد رائم)، ولانبيّ بعده إلى يوم القيامة، ولانبيّ بعده إلى يوم القيامة، ولانبيّ بعده إلى يوم القيامة، فمن أدعى بعده نبوّة أو أتى بعد القرآن بكتابٍ فدمه مباحٌ لكلّ من شميع ذلك منه».

٩٨٠٣/ ٦-عليّ بن إبراهيم، قال: ثمّ أدّب الله نبيّه (من الله عبد الله) بالصبر، فقال: ﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوا آلعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾، وهم نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمّد (من الدعل ومعنى أُولي العزم أنّهم سبقوا الأنبياء إلى الاقرار بالله والإقرار بكلّ نبيّ كان قبلهم وبعدهم، وعزموا على الصبر مع التكذيب لهم والأذى.

قوله تعالى:

#### وَلَاتَسْتَعْجِل لَّهُمْ ـ إلى نوله نعال ـ فَهَلْ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَاسِقُونَ [٣٥]

1/٩٨٠٤ - عليّ بن إبراهيم: ثمّ قال تعالى: ﴿ وَلاَتُسْتَعْجِل لَهُمْ ﴾، يعني العذاب ﴿ كَأَنَهُمْ يَوْمَ يَرُونَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَثُوا إِلّا سَاعَةً مِّن نَهَادٍ ﴾، قال: برون يوم القيامة أنّهم لم يَلْبَثُوا في الدنيا إلّا ساعة من نهار ﴿ بَلاَغُ ﴾، أي أبلغهم ذلك ﴿ فَهَلْ يُهْلَكُ إِلّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾.

٥ ـ عيون أخبار الرضا إعلى السلام، ٢: ٨٠/٨٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الخمسة أولو العزم، فهم.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٣٠٠.

#### سورة محمّد (صلّى الله عليه وآله)

#### فضلها

49.40 - ابن بابويه: بإسناده، عن أبي المَغْرا، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ومن قرأ سورة و آلَّذِين كَفَرُوا لله لم يَرتَب أبداً، ولم يَدْخُله شك في دينه أبداً، ولم يبتَلِه الله بفقر أبداً، ولاخوف من سلطان أبداً، ولم يَزل محفوظاً من الشك والكفر أبداً حتى يموت، فإذا مات وكل الله به في قبره ألف ملك يصلون في قبره، يكون ثواب صلاتهم له، ويشيّعونه حتى يُوقِفوه موقف الأمن عند الله عزّ وجل، ويكون في أمان الله وأمان محمّد (منه عبرانه).

٢/٩٩٠٦ - ومن (خواص القرآن): روي عن النبي رسل العلم والد)، أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة لم يولّ وجهه جهة إلّا رأى فيه وجه رسول الله (سلّ التعلم والد) إذا خرج من قبره، وكان حقّاً على الله تعالى أن يَسقِيَه من أنهار الجنّة، ومن كتبها وعلّقها عليه، أمن في نومه ويقظته من كلّ محذور ببركتها».

٣/٩٩٠٧ - وقال رسول الله (سلّى الله عليه واله): «من كتبها وعلّقها عليه، أمِن في نومه ويقظته من كلّ محذورٍ، وكان محروساً من كلّ بلاء وداءه.

أ الجانَ، وقال الصادق (على السلام): «من كتبها وعلَقها عليه دُفِع عنه الجانَ، وأمِن في نومه ويقظته؛ وإذا جعلها إنسان على رأسه كُفي شرّكل طارقٍ بإذن الله تعالى».

| _ | ـ فضلها      | عليه و أله} | و (مدّر الم | محقد | سهزة |
|---|--------------|-------------|-------------|------|------|
| - | <del>-</del> | مت د به ا   | _,_,,       |      | ٠,,  |

| .111 | ـ ثواب الاعمال: | ١ |
|------|-----------------|---|

..... ٢

....... \*

....... 5

قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ الرَّحْمَـٰنِ ٱلرَّحِيمِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَنْ سَبيلِ آللهِ أَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ [١]

١/٩٨٠٩ - عليّ بن إبراهيم: نزلت في أصحاب رسول الله (سلّ اله عبداله) (١) اللّذين ارتدّوا بعد رسول الله (سلّ اله عبداله)، وعن ولايته (١)، ﴿ أَضَلَّ الله (سلّ الله عبداله)، وعن ولايته (١)، ﴿ أَضَلَّ الله الله عبداله) منهم مع رسول الله إصلّ الله عبداله) من الجهاد والنُّصرة.

سورة محمّد (سأن الدعاب وآله) آية ـ ١ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٠٠.

<sup>(</sup>١) (أصحاب رسول الله (مثل الله عليه دانه) ليس في المصدر.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٠١.

<sup>(</sup>١) الحشر ٥٩: ٧.

٥٥

#### صُمِّ بُكُمٌ عُمني فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ (").

٣/٩٨١١ عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن سعيد، عن أحمد بن العسن، عن أبيه، عن خصين ابن مخارق، عن سعد بن طريف؛ وأبي حمزة، عن الأصبغ، عن عليّ (مله السلام)، أنّه قال: السورة محمّد (سنّه عبد راله) آية فينا، وآية في بني أُميّة».

المام عن عبيد بن موسى، قال: حدّثنا أحمد بن محمد الكاتب، عن حُمّيد بن الربيع، عن عبيد بن موسى، قال: أخبرنا فطر بن إبراهيم (١)، عن أبي الحسن موسى (طبه السلام)، أنّه قال: امن أراد أن يعلم فضلنا على عدوّنا، فليقرأ هذه السورة اللّي يذكر فيها ﴿ اللَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ آشِي فينا آية، وفيهم آية، إلى آخرها».

٩٨١٣/ ٥ ـ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن العباس البجليّ، عن عبّاد بن يعقوب، عن عليّ بن هاشم، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: «سورة محمّد (صلّ الدعليه واله) آية فينا، وآية في بني أُميّة».

قوله تعالى:

#### وَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعمِلُواْ ٱلصَّلِجَاتِ وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِّلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ - إلى قوله تعالى ـ ٱلَّبَعُواْ ٱلْحَقَّ مِن رَّبِهِمْ [٣-٣]

1/9A10 - عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا الحسين بن محمّد، عن المعلّى بن محمّد بإسناده، عن إسحاق بن عمّار، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): ﴿ وَ اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ اللَّلْمُ اللللللَّ الل

٢ /٩٨١٦ / عنم قال علي بن إبراهيم أيضاً، في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعمِلُواْ ٱلصَّـٰلِحَاتِ ﴾ : نزلت في

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ١٧ ، ١٨.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١/٥٨١.

<sup>1</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٣/٥٨٣.

 <sup>(</sup>١) في المصدر: قطر، عن إبراهيم، وفي «ط، ي»: قطر بن إبراهيم.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٢/٥٨٢.

٦ ـ المناقب ٢: ٧٢.

سورة محمّد (مـلّى الله عليه وأله) آية . ٣ . ٣ .

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٠١.

۲ ـ تفسير القمي ۲: ۲۰۱۱.

أبي ذرّ وسلمان وعمّار والمقداد، ولم ينقُضوا العهد ﴿ وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِّلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ﴾، أي ثبنوا على الولاية الّتي أنزلها الله: ﴿ وَهُوَ ٱلْحَقُّ ﴾، يعني أمير المؤمنين (علمالله): ﴿ مِن رَّبِهِمْ كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيِّثَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالَهُمْ ﴾ أي حالهم.

ثمّ ذكر أعمالهم فقال: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ آتَبَعُواْ ٱلْبَساطِلَ ﴾ وهم اللذين البعوا أعداء رسول الله (منراه عبداته) وأمير المؤمنين (عبدالسلام): ﴿ وَأَنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ آتَبَعُواْ آلحَقَّ مِن رَّبِهِمْ ﴾.

قوله تعالى:

# كَذَلِكَ يَضْرِبُ آللهُ لِلنَّاسِ أَمْثَلْلَهُمْ -إلى نوله تعالى - وَلَـوْ يَشَاءُ آللهُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ آللهُ لَلنَّاصِرَ مِنْهُمْ [٣-٤]

۱/۹۸۱۷ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال (١): «في سورة محمد (منر الطبرانه) آية فينا وآية في عدونا، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿كَذَلِكَ يَضْرِبُ آللهُ لِلنَّاسِ أَمْثَلُهُمْ \* فَإِذَا لَقِيتُمُ آلَٰذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ آلرَّقَابِ الله إلى قوله تعالى: ﴿لانتَصَرَ مِنْهُمْ ﴾، فهذا السبف على مشركي العجم من الزنادقة، ومن ليس معه كتاب من عِيدة النبران والكواكب».

١٩٨١٨ ٢ ـ وقال أيضاً: قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرْبَ ٱلرَّقَابِ ﴾ فالمخاطبة للجماعة،
 والمعنى لرسول الله (مذراة عليم أنه) و الإمام من بعده.

٣/٩٨١٩ عن سليمان بن داود، عن حَفْص بن غِياث، عن أبيه وعليّ بن محمّد الفاساني، جميعاً، عن الفاسم ابن محمّد، عن سليمان بن داود، عن حَفْص بن غِياث، عن أبي عبدالله (مدان مله) ـ في حديث الأسباف الخمسة ـ قال: «والسيف الثالث على مشركي العجم، يعني التُّرك والدَّيلم والخَزَر، قال الله عزّ وجلّ في أول السورة الذي يذكر فيها الَّذِينَ كَفَرُواْ فقص قصّتهم، ثمّ قال: ﴿ فَضَرْبَ آلرَّقَابِ حَتَّى إِذَا أَثْخَنتُمُوهُمْ فَشُدُّواْ آلوَقَاقَ السورة الذي يذكر فيها الَّذِينَ كَفَرُواْ فقص قصتهم، ثمّ قال: ﴿ فَضَرْبَ آلرَّقَابِ حَتَّى إِذَا أَثْخَنتُمُوهُمْ فَشُدُّواْ آلوَقَاقَ فَامَا قوله تعالى؛ ﴿ فَإِمَا فِذَا مَعْم بعد السبي منهم فَإِمَّا فِذَا مَعْم المُفاداة ببنهم وبين أهل الاسلام، فهؤلاء لن يفبل منهم إلا القتل أو الدخول في الإسلام، ولايجلّ لنا مناكحتهم ماداموا في دار الحربه.

سورة محمّد (ملَن الله عليه وأله) آية ٣٠٤.

۱ ـ تفسير القمى ۲: ۳۰۱.

<sup>(1)</sup> في المصدر زيادة: قال رسول الله (مآل الدعيه وآله).

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٠٢.

۳ ـ الكافي ٥: ٢/١١.

قوله تعالى:

# لِيَبْلُواْ بَعْضَكُمْ بِبَعْضٍ - إلى قوله نعالى - وَيُدْخِلُهُمُ ٱلجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ لِيَبْلُواْ بَعْضَكُمْ فِيبَعْضٍ - إلى قوله نعالى - وَيُدْخِلُهُمُ ٱلجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ الْمَيْ

١/٩٨٢٠ على بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ آهَٰهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَالَهُمْ \* سَيْهِدِيهِمْ
 وَيُصْلِحُ بَالَهُمْ \* وَيُدْخِلُهُمُ ٱلجَنَّةَ عَرَّفَهَا لَهُمْ ﴾ أي وعدها إبّاهم، وادّخرها لهم ﴿ لِيَبْلُواْ بَعْضَكُمْ بِبَعْضٍ ﴾ ، اي بختبر.

قوله تعالى:

## يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنْ تَنْصُرُواْ ٱللهَ يَنْصُرْكُمْ وَيُثبِّتْ أَقْدامَكُمْ [٧]

العلوي؛ وأحمد بن محمّد الكوفي، عن عليّ بن العباس، عن إسماعيل بن إسحاق، جميعاً، عن أبي رَوح فرج بن العلويّ؛ وأحمد بن محمّد الكوفي، عن عليّ بن العباس، عن إسماعيل بن إسحاق، جميعاً، عن أبي رَوح فرج بن أبي قُرّة (1)، عن مَسْعَدة بن صَدَقة، قال: حدّثني ابن أبي ليلى، عن أبي عبدالرحمن السّلميّ، قال: قال أمير المؤمنين (علدالسلام): وإنّ الجهاد باب فنحه الله لخاصة أوليائه، وسوّعهم كرامة منه لهم ورحمة أدّخرها (1)، والجهاد المؤمنين (عدالسلام): وإنّ الجهاد باب فنحه الله لخاصة أوليائه، وسوّعهم كرامة منه لهم ورحمة أدّخرها (1)، والجهاد لباس التقوى، ودرع الله الحصينة وجُنته الوثيقة، فمن تركه رغبة عنه ألبسه الله أثواب الذلة (1) وشَمْدُلة (1) البلاء، وفارق الرّخاء، وضَرِب على قلبه بالإساءة (٥)، ودُبّت بالصّغار (١) والقَماء، وسيم الخسّف، ومُنِع النّصَف (١)، ودُبّت العركة تُصرته. وقد قال الله عزّ وجل في محكم كتابه: ﴿إِنْ تَنصُرُواْ آللهُ يَنصُرُكُمْ وَيُثِيّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾ ..

سورة محمد (ملّ الدعل، وأله) آية ـ ٤ ـ ٢ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٠٢.

سورة محمّد (مأراة عليه رأك) آية ٧٠.

١ ـ التهذيب ٦: ٢١٦/١٢٣، نهج البلاغة: ٦٩/ الخطبة ٢٧.

- (١) في «ج»: فرح بن أبي قرة، وفي المصدر: فرج بن أبي قروة.
  - (٢) في المصدر: ونعمة ذخرها.
  - (٣) في المصدر: ثوب المذلة.
    - (1) في نهج البلاغة: وشَمِلَهُ.
- (٥) في المصدر: بالأشباه، وفي نهج البلاغة: بالاسهاب، أي ذهاب العقل وكثرة الكلام، وفي نسخة بالأسداد أي الحجب.
  - (٦) دُيِّث بالصَعَار: أي ذُكِّل. «النهاية ٢: ١٤٧».
  - (٧) وسيم الخسف: أي كلُّف وأُلزِم، والخَسْف: النقصان والهوان، والنصفّ: العدل.

٢/٩٨٢٢ - عليّ بن إبراهيم: خاطب الله أمير المؤمنين(عيه السلام)، فقال تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنْ تَنْصُرُواْ آفَة يَنْصُرْكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾.

قوله تعالى:

## وَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَتَعْسَأً لَّهُمْ ـ إلى قوله تعالى ـ فَأَخْبِطَ أَعْمَالَهُمْ [٩٠٨]

١/٩٨٢٣ - عليّ بن إبراهيم، ثمّ قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَتَعْسَأَلُّهُمْ وَأَضَلَّ أَعْمَالُهُمْ \* ذَلِكَ بَأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَاأَنزَلَ ٱللهَ ﴾ في عليّ ﴿ فَأَحْبِطَ أَعْمَالُهُمْ ﴾.

٢/٩٨٢٤ عن علي بن إبراهيم: حدّثنا جعفر بن أحمد، قال: حدّثنا عبدالكريم بن عبدالرحيم، عن محمّد بن علي محمّد بن علي محمّد بن علي الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (منه السلام)، قال: «نزل جَبْرَئيل (عله السلام) على رسول الله (صلّ الدسلام)، بهذه الآية هكذا: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَهُمْ كَرِهُواْ صَاأَنزلَ آللهُ في علي ﴿ فَأَحْبِطَ ﴾ الله ﴿ أَعْمَالَهُمْ ﴾ .

٣/٩٨٢٥ عن العباس، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن خالد (١) عن محمّد بن عليّ، عن ابن الفُضّيل، عن أبي حمزة، عن جابر، عن أبي جعفر (عدالله)، أنّه قال: وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُواْ مَا أَنْزَلَ آللهُ في عليّ ﴿ فَأَحْبِطَ أَعْمَالَهُمْ ﴾ .

قوله تعالى:

## أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَى قُولَهُ مَعَالَى وَأَتَّبَعُواْ أَهْوَ آءَهُم [١٠-١٤]

٩٩٢٦/ ١ ـ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فينظُرُ واكَيْفَ كَانَ عَاقِبةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾: أي أو لم ينظروا في أخبار الأُمم الماضية.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٠٢.

سورة محمّد (ملَ الاعليه والد) آية ـ ٨ ـ ٩ ـ

سورة محمَّد (ملَّن اهُ عليه وآله) آية . ١٠ . ١٤ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٠٢.

۲ ـ تفسير القمى ۲: ۳۰۲.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٦/٥٨٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمّد بن خالد، والظاهر أحمد بن محمّد بن خالد، أنظر معجم رجال الحديث ١٦: ٢٨٧.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٠٢.

۱۹۸۲۷ م. ابن بابويه، قال: سُئل الصادق (عليه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (١)، قال: دمعناه أولم ينظُروا في القرآن،

وقد تقدّم حديث عن الصادق (طبهالملام) بهذا المعنى في قوله تعالى: ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ثُمَّ ٱنظُرُواْ ﴾ من سورة الأنعام (٢٠).

٣/٩٨٢٨ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ دَمَّرَ آللهُ عَلَيْهِمْ ﴾: أي أهلكهم وعذّبهم، قوله تعالى: ﴿ وَلِلْكَافِرِينَ ﴾ يعني الَّذِين كفروا وكرهوا ما أنزل الله في عليّ ﴿ أَمْتَالُهَا ﴾ أي لهم مثل ماكان للأُمم الماضية من العذاب والهلاك.

ا كَانَ\٩٨٢٩ عَــالطَّبَرْسِيّ: عن أبي جعفر (مليه السلام)، في قوله تعالى: ﴿ كَمَنْ زُيِّنَ لَـهُ أَسُوءُ عَــمَلِهِ وَٱتَّـبَعُواْ أَهْوَآءَهُمْ﴾ دنزلت في المنافقين، (١٠).

مراقية تكوية راسوي

قوله تعالى:

مَّنَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِى وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ ـ إلى نوله تعالى ـ وَمَغْفِرَةٌ مِّن رَّبِهِمْ [١٥]

١٩٨٣٠ . عليّ بن إبراهيم: ثمّ ضَرَب لأوليائه وأعدائه مثلاً، فقال لأوليائه: ﴿ مَّثِلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ

۲ ـ الخصال: ۲۰۲/۳۹۲.

<sup>(</sup>۱) الروم ۲۰: ۹.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (٣) من تفسير الآيات (٤ ـ ١٨) من سورة الأنعام.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٣٠٢.

٤ ـ مجمع البيان ٦: ١٥١.

<sup>(</sup>١) في المصدر؛ وقيل: هم المنافقون.

فِيهَا أَنْهَارٌ مَّن مَّاءٍ غَيْرِ ءَاسِنٍ﴾ إلى قوله نعالى: ﴿لَّذَةٍ لِلشَّارِبِينَ﴾ أي خمْرَة إِذا تناولها وليّ الله وجد رائحة المِسك فيها ﴿وَأَنْهَارٌ مِّنْ عَسَلٍ مُّصَفِّى وَلَهُمْ فِيهَا مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَاتِ وَمَغْفِرَةٌ مِّن رَّبِهِمْ﴾.

والنيل: العَسَل، وسَيحان: الخمر، وجَيحان: اللبن،

٣٩٨٣٢ ٣- ابن بابويه: بإسناده، عن عيسى بن عبدالله الهاشميّ، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ (عليه السلام)، قال: قال رسول المسلم الله عليه وآله): هأربعة أنهار من الجنّة: الفُرات، والنِيل، وسَيحان، وجيحان، فالفرّات: الماء في الدنيا والآخرة، والنِيل: العسل، وسَيحان: الخمر، وجَيحان: اللبن».

قوله تعالى:

#### كَمَن هُوَ خَـٰلِدٌ فِي ٱلنَّارِ -إلى قوله تعالى - وَءَاتَـٰهُمْ تَقْوَاهُمْ [10-١٧]

المعلى ا

٩٨٣٤/ ٢ ـ ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّثنا محمّد بن أحمد بن ثابت، قال: حدّثنا الحسن بن محمّد بن مَماعة، عن وَهْب بن حَفْص، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (مله السلام)، قال: سَمِعته يقول: وإنّ رسول الله (ملّ الله عليه رآله) كان يدعو أصحابه، فمن أراد الله به خيراً سَمِع وَعَرَف مايدعو إليه، ومن أراد الله به شرّاً طُبِعَ على

<sup>→</sup>۱ - تفسير القمى ۲: ۳۰۳.

٢ -كامل الزيارات: ١/٤٧.

<sup>(</sup>١) في النسخ: وسيحون وجيحون.

٣ ـ الخصال: ١١٦/٢٥٠.

سورة محمّد (سلّى الدّعاب وآله) آية . 10 ـ 17 ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٠٣.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٠٣.

قَلْبه ولايسمع ولايعقل، وهو قول الله تعالى: ﴿حَتَّىٰ إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ﴾ إلى قوله تعالىٰ: ﴿مَاذَا قَالَ ءَانِفاً أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ آللهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ﴾ الآية».

٣/٩٨٣٥ عليّ بن إبراهيم: ثمّ ذكر المهندين، فقال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ ٱهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُـدَى وَءَاتَــٰهُمْ تَقْوَاهُمْ﴾، وهو ردّ على من زَعَم أنّ الإيمان لايزيد ولا ينقص.

٩٨٣٦ عن محمّد بن العباس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد النوفليّ، عن محمّد بن عيسى العبيديّ، عن أبي محمّد الأنصاريّ وكان خَيراً وعن صبّاح المُزنيّ، عن الحارث بن حصيرة، عن الأصبغ بن نباتة، عن عليّ (طبه السلام)، أنّه قال: وكنّا [نكون] عند رسول الله (متراة عبه رآله) فيُخْبِرنا بالوحي، فأعيه أنا دونهم والله وما يعونه، وإذا خرجوا قالوالي: ماذا قال آنفاً».

#### قوله تعالى:

#### فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْتِيَهُم بَغْتَةً فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا [18]

المجه المعلى بن إبراهيم: ثمّ قال تعالى: ﴿ فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ ﴾ يعني القيامة ﴿ أَن تَأْتِيَهُم بَغْتَةُ فَقَدْ جَاءَ ٱشْرَاطُهَا ﴾.

۱۹۸۳۸ معلى بن إبراهيم، قال: حدّثنا أبي، عن سليمان بن مسلم الخشّاب، عن عبدالله بن جُريح المَكّي، عن عطاء بن أبي رياح، عن عبدالله بن عباس، قال : حججنا مع رسول الله (ملّ الا عبدراله) حجّة الوَدَاع، فأخذ بحَلقة باب الكعبة، ثمّ أقبل علينا بوجهه، فقال: وألا أخبركم بأشراط الساعة؟ الله وكان أدنى الناس [منه] يومئذ سلمان (رصنه الله عليه) و فقال: بلى يارسول الله، فقال (ملّ الم مبدراله): ومن أشراط الساعة إضاعة الصلاة (۱)، واتّباع الشهوات، والميل إلى الأهواء وتعظيم أصحاب المال، وبيع الدين بالدنيا، فعندها يُذاب قلب المؤمن في جوفه كما يذاب الماء، ممّا برى من المنكر فلا يستطيع أن يغيّره وقال سلمان: وإنّ هذا لكائن، بارسول الله؟ قال: وإنّ والّذي نفسى بيده و المدى الله المؤمن الله والله والله والله والله والله والذي نفسى بيده و المدى المنكر فلا يستطيع أن يغيّره والله الله المؤمن وإنّ هذا لكائن، بارسول الله والى والذي نفسى بيده والمدى المنكر فلا يستطيع أن يغيّره والله الله والله والذي نفسى بيده و الله والله والذي نفسى الله والله والله

ياسلمان، إنَّ عندها أمراء جَوَرة ووزراء فسَقَة، وعُرفاء ظَلَمة، وأمناء خَوَنة، فقال سلمان: وإنَّ هذا لكائن، يارسول الله؟ فقال (متره عبدرانه): «إي والَّذِي نفسي بيده.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٣٠٣.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ١٠/٥٨٤.

سورة محمّد (مارية عله وآله) آية ١٨٠ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٠٣.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٣٠٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أشراط القيامة إضاعة الصلوات.

باسلمان إنّ عندها يكون المنكر معروفاً، والمعروف منكراً، ويُؤتّمن الخائن، ويُخوّن الأمين، ويصدّق الكاذب، ويكذب الصادق، قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، بارسول الله؟ قال (ستراه عليه راته): وإي والَّذِي نفسي بيده. ياسلمان فعندها تكون إمارة النساء، ومشاورة الإماء، وقعود الصبيان على المنابر، ويكون الكذِب ظرفاً (٢)، والزكاة مَغْرَماً، والفيء مَغْنَماً، ويجفو الرجل والديه، ويَبرُ صديقه، ويطلُع الكوكب المذنّب، قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، يارسول الله؟ قال: وإي والذِي نفسى بيدة.

ياسلمان، وعندها تشارك المرأة زوجها في التجارة، ويكون المَطَر قَبِظاً، ويُغاظ الكرام غيظاً، ويُحتقر الرجل المعسر، فعندها (" تقارب الأسواق، إذا قال هذا: لم أبع شيئاً، وقال هذا: لم أربح [شيئاً]، فلا ترى إلا ذاماً لله. قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، بارسول الله؟ قال: «إي والّذِي نفسى بيده.

ياسلمان، فعندها يليهم أقوام إن تكلّموا قتلوهم وإن سكتوا استباحوهم، ليستأثروا بفيئهم، وليَطوّنَ حرمتهم، وليسفِكنّ دماءهم، ولتملأن قلوبهم دَغَلاً ورُعباً، فلا تراهم إلّا وجلين خائفين مرعوبين مرهوبين. قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، يارسول الله؟ قال: (إي والّذِي نفسي بيده.

ياسلمان، إنّ عندها يؤتى بشيء من المشرق وشيء من المغرب يلون أُمتي، فالويل لضعفاء أمّتي منهم، والويل لهم من الله، لايرحمون صغيراً، ولايوقرون كبيراً، ولايتجاوزون عن مسيء، جنّتهم جنّة الأدميين، و قلوبهم قلوب الشياطين، قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، بارسول الله؟ قال: وإي والّذِي نقسى بيده.

ياسلمان، وعندها يكتفي الرجال بالرجال، والنساء بالنساء، ويُغار على الغِلمان كما يُغار على الجارية في بيت أهلها، وتُشبّه الرجال بالنساء، والنساء بالرجال، ويركبن ذوات الفُروج السُّروج، فعليهنّ من أمّتي لعنة الله. قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، يارسول الله؟ قال: «إي والَّذِي نفسي بيده.

ياسلمان إنَّ عندها تُزَخَّرَف المساجد كما تُزَخِّرَف البِيغُ والكنائس، وتُحلَى المصاحف، وتطوّل المنارات، وتكثّر الصفوف بقلوب متباغضة وألسن مختلفة، قال سلمان: وإنَّ هذا لكائن، يارسول الله؟ قال: «إي والَّذِي نفسي بيده.

ياسلمان، وعندها تحُلَى ذكور أمتّي بالذهب ويلبسون الحرير والديباج، ويتّخذون جلود النُّمور صِفاقاً (١٠). قال سلمان: وإنَّ هذا لكائن، يارسول الله؟ قال: وإي والَّذِي نفسي بيده.

ياسلمان، وعندها يظهر الربا. ويتعاملون بالِعينة (٥) والرِّشا، ويُوضَع الدِّين، وتُرْفَع الدنياء قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، يارسول الله؟ قال: «إي والَّذِي نفسي بيده.

<sup>(</sup>٢) في «ط» نسخة بدل والمصدر: طرفاً.

<sup>(</sup>٣) زاد في «ط، ي»: لا.

<sup>(1)</sup> في المصدر: صفافاً.

<sup>(</sup>٥) عَيْن: أَخَذَ بالعِينة بالكسر: أي السَلَف أو أعطى بها، وعيَّن التاجرُّ: باغ سِلعَتَه بِثَمنٍ إلى أجلٍ ثمّ اشتراها منه بأقلّ من ذلك الشمن. «القاموس المحيط ٤: ٢٥٤».

ياسلمان، وعندها يكثُر الطلاق، فلا يُقام لله حَدّ، ولن يضُرّ الله شيئاً». قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، يارسول الله؟ قال: «إي والّذي نفسي ببده.

ياسلمان، وعندها تظهر القّينات والمعازف، ويليهم شِرار أُمتّي». قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، يارسول الله؟ قال (ستراه عباء رآله): «إي والَّذِي نفسي بيده.

ياسلمان، وعندها تحُجّ أغنياء أمّتي للنَّزهة، وتحُجّ أوساطها للتجارة، وتحُجّ فقراؤها للرِّياء والسمعة، فعندها يكون أقوام يتفقّهون لغير الله، وتكثّر أولاد الزنا ويتعدّها يكون أقوام يتفقّهون لغير الله، وتكثّر أولاد الزنا ويتغنّون بالقرآن، ويتهافتون بالدنياء. قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، يارسول الله؟ قال (منّى الله عبدرانه): الي والَّذِي نفسى بيده.

ياسلمان، ذاك إذا اتنهكت المحارم، واكتببت المآثم، وتسلط الأشرار على الأخيار، ويفشو الكذب، وتظهر اللجاجة، وتفشو الفاقة (٢) ويتباهون في اللباس، ويُمطّرون في غير أوان المطر، ويستحسنون الكويّة (٧) والمعازف، وينكرون الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، حتّى يكون المؤمن في ذلك الزمان أذلَ من الأمّة، ويُظهِر قرّاؤهم وعبّادهم فيما بينهم التلاوم، فأولَئك يُدعّون في ملكوت السماوات الأرجاس والأنجاس». قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، بارسول الله؟ قال (منه عبدرة): وإى والّذِي نفسى بيده.

ياسلمان، فعندها لا يخشى الغنيّ الا الفقير، حتّى إن السائل يسأل فيما بين الجمعتين لا يصيب أحداً يضع في كفّه شيئاً». قال سلمان: وإنّ هذا لكائن، يارسول الله؟ قال (مترك عبدرانه): وإي والّذِي نفسي بيده.

ياسلمان، وعندها يتكلم الرُّوبيضة (م). قال سلمان: وما الرُّوبيضة، يارسول الله؟ فداك أبي وأمّي، قال (سلمان طورة) لله المرادة عنه الرُّوبيضة عنه أمر العامّة من لم يكن يتكلم، فلم يلبنوا إلا قليلاً حَتَى تخور الأرض خورة، فلا يظُنّ كلّ قوم إلا أنها خارت في ناحيتهم، فيمكُنون ماضاء الله، فم يمكُنون في مكثهم فتلقي لهم الأرض أفلاذ كبدها». قال: «ذهب وفضة». ثمّ أوماً بيده إلى الأساطين، فقال: «مثل هذا، فيوميْذٍ لاينفع ذهب ولافِضّة». فهذا معنى قوله تعالى: ﴿ فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا ﴾.

قوله تعالى:

#### فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَىٰهَ إِلَّا آللهُ وَآسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ [ ١٩ ]

٩٨٣٩/ ١ ـ محمّد بن يعقوب: بإسناده عن الفُضّيل بن عبدالوهاب، عن إسحاق بن عبيدالله، عن عبيدالله بن

<sup>(</sup>٦) في «ط ، ج ، ي» ويغشى العاقل.

<sup>(</sup>٧) أي الطِّبلُ الصَّغير المُخْصَر. «القاموس المحيط ١: ١٣١».

<sup>(</sup>٨) الرُّوَيبضة، تصغير الرَّابِضة: وهو العاجز الَّذِي رَبّضَ عن مَعَالي الأُمور، وقعد عن طّلبِها. ((النهاية ٢: ٣٨٥).

سورة محمّد (مـلّى الله عليه وآله) آية ـ 19 ـ

الوليد الوصافيّ، رفعه، قال: قال رسول الله (ملّ الله عليه واله): ومن قال لا إله إلّا الله، غُرست له شجرة في الجنّة من ياقوتة حمراء، نبتها في مسِك أبيض أحلى من العَسَل، وأشدّ بياضاً من النّلج، وأطيب ربحاً من المِسك، فيها أمثال ثَدي الأبكارَ، تفلق (١) عن سبعين حُلّة».

وقال رسول الله (سنّى الله عليه رقد): «خير العبادة قول: لا إله إلّا الله» وقال: «خير العبادة الاستغفار، وذلك قول الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَـٰهَ إِلَّا آللهُ وَآسَتْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ ﴾ ».

٢/٩٨٤٠ عن أبي علي الأشعري، عن محمد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيى، عن الحسين بن زيد، عن أبي عبدالله (عليه الله)، قال رسول الله (سلّى الله عبد والله): الإستغفار وقول: لا إلّه إلّا الله، خير العبادة، قال الله العزيز الجبار: ﴿ قَاعْلَمْ أَنّهُ لَا إِلَـٰهُ إِلّا أَللهُ وَٱستُتَغْفِرْ لِذُنبِكَ ﴾ .

٣/٩٨٤١ عن الحارث بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن معاوية بن عمّار، عن الحارث بن المُغيرة، عن أبي عُمير، عن العارث بن المُغيرة، عن أبي عبدالله (طبال الله (ملل الله (ملل الله (ملل الله عنه وجل كل يوم سبعين مرّة) ويتوب إلى الله عزّ وجل سبعين مرّة».

قال: قلت: كان يقول: أستغفر الله وأتوب إليه؟ قال: «كان يقول: أستغفر الله، أستغفر الله ـ سبعين مرة ـ ويقول: وأتوب إلى الله، وأتوب إلى الله ـ سبعين مرّة».

٩٨٤٢ عن أبيه، عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن محمّد بن سِنان، عن طلحة بن سِنان، عن طلحة بن زيد، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: «إنَّ رسول الله (ستراة عبدراله) كان لايقوم عن مجلس، وإن خفّ، حتّى بستغفر الله عزّ وجلّ خمساً وعشرين مرّة».

١٠٥٩/٥٠ وعنه: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن فضال، عن ابن بكير، عن أبي عبدالله (علمالسلام)، قال: وإن رسول الله (مقراة علم والله) كان يتوب إلى الله في كل يوم سبعين مرّة من غير ذنب».

١٩٨٤٤ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، وعليّ بن إبراهيم؛ عن أبيه، جميعاً، عن ابن محبوب، عن عليّ بن رِئاب، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: «إنّ رسول الله (منى الله ملبداله) كان يستوب إلى الله، ويستغفر في كلّ يوم وليلة مائة مرّة من غير ذنب».

٩٨٤٥/٧ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن النَّوفليّ، عن السَّكونيّ، عن أبي عبدالله (عيه التلام) قال:

<sup>(</sup>١) في المصدر؛ تعلو.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۲٦/۲.

٣ ـ الكافي ٢: ٣٦٦/٥.

٤ ـ الكافي ٢: ٣٦٦/٤.

٥ ـ الكافي ٢: ١/٣٢٥.

٦ \_الكافي ٢: ٢/٣٢٦.

۷ ـ الكافي ۲: ۱/۲٦٥.

«قال رسول الله (ملل له عيدرانه): خير الدُّعاء الاستغفار».

٩٨٤٦/ ٨ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن حسين بن سيف، عن أبي جميلة، عن عبيد بن زرارة ، قال: قال أبو عبدالله (طبعالسلام): «إذا أكثر العبد من الاستغفار رُفِعت صحيفته [وهي] تتلاًلاه.

٩٨٤٧ محمّد بن سِنان، عن عمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن سِنان، عن عمّار بن مروان، قال: قال أبو عبدالله (عب السلام): امن قال: أستغفر الله، مائة مرّة في [كل] يومٍ، غفر الله له سبعمائة ذنب، ولا خير في عبدٍ يُذنب في كلّ يوم سبعمائة ذنب،

١٠/٩٨٤٨ عن عليّ بن عُقبة بيّاع الأكسية، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن عليّ بن عُقبة بيّاع الأكسية، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله

١١/٩٨٤٩ عن أبي عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن عليّ بن الحكم، عن أبي أبوب، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «من عَمِل سيّئة أجّل فيه سبع ساعات من النهار، فإن قال: أبوب، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «من عَمِل سيّئة أجّل فيه سبع ساعات من النهار، فإن قال: أبوب، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله (وأتوب إليه) ثلاث مرات، لم تُكتب عليه».

۱۲/۹۸۵۰ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن ابن محبوب، عن هِشام بن سالم، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (مبدالله)، قال: اما من مؤمنٍ يُقارف في يومه وليلته أربعين كبيرةً، فيقول وهو نادم: أستغفر الله الذي لا إِلَه إِلَا هو الحيّ القيوم، بديع السماوات والأرض، ذَا الجلال والإكرام، وأسأله أن يصلّي على محمّد و آل محمّد، وأن يتوب عليّ، إلا غفرها الله عزّ وجلّ، ولاخير فيمن يقارف في يومه (١) أربعين كبيرة ٥.

۱۳/۹۸۵۱ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن ابن عُمير، عن محمّد بن حُمران، عن زُرارة، قال: سمعت أبا عبدالله (عليه السلام)، يقول: وإذا أذنب العبد ذنباً أُجَل من غده (الله عليه)، فإن استغفر [الله] عزّ وجلّ لم يُكُنّب عليه».

۱۶/۹۸۵۲ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن ياسر، عن الرضا (عبدالملم)، قال: «مَثَل الاستغفار مَثَل وَرَقٍ على شجرة تُحَرَّكُ فيتناثر، والمستغفر من ذنبٍ ويفعله كالمستهزىء بربّه».

۸ ـ الكافي ۲: ۲۲٦/۱.

۹ ـ الكافي ۲: ۱۰/۳۱۸.

۱۰ ـ الكافى ۲: ۲۱۸/۲.

۱۱ ـ الكافي ۲: ۲۱۸/٥.

۱۲ ـ الكافي ۲: ۲۱۸/۷.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: أكثر من.

۱۳ ـ الكافي ۲: ۱/۳۱۷.

<sup>(</sup>١) في المصدر: غُدوة.

۱۶ ـ الكافي ۲: ۳۲٦/۳.

٦٦ ...... البرهان في تفسير القرآن

والروايات في ذلك كئيرة، تركنا إيراد كثير منها مخافة الإطالة.

قرله نعال*ى:* 

#### وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَوْلاَ نُزِّلَتْ سُوْرَةٌ - إلى فوله تعالى - لَكَانَ خَيْراً لَّهُمْ [٢٠-٢١]

١/٩٨٥٣ ـ قال عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَوْلاَ نُزِّلَتْ سُورَةٌ فَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ مُخكَمَةٌ وَذُكِرَ فِيهَا ٱلقِتَالُ رَأَيْتَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَّرَضٌ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ ٱلْمَغْشِئَ عَلَيْهِ مِنَ ٱلمَوْتِ ﴾ الآية، فهم المنافقون، ثمّ قال: ﴿ فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ ﴾ يعني الخرب ﴿ فَلَوْ صَدَقُوا الله لكَانَ خَيراً لَهُمْ ﴾.

قوله تعالى:

#### فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطَّعُوٓاْ أَرْحَامَكُمْ ـ إلى قوله تعالى ـ وَأَغْمَى أَبْصَلْرَهُمْ [ ٢٢ - ٢٣ ]

١/٩٨٥٤ عن الوسّاء، عن الحسين بن محمّد الأشعري، عن مُحمّد، عن الوسّاء، عن أبان ابن عُثمان، عن عبدالرحمن بن أبي عبدالله، عن أبي العباس المكّي، قال: سَمِعتُ أبا جعفر (عبدالله) بقول: وإنّ عمر لقي عليًا (عبدالله)، فقال له: أنت الَّذِي تَقْرَأُ مِنْ اللّهِ فَيْ اللّهُ وَيَعَرّض بي وبصاحبي؟ فقال: أفلا أخبرك بآية، نزلت في بني أميّة؟ ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُواْ فِي آلْأَرْضِ وَتُقَطَّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴾ فقال: كذَبت، بنو أُميّة أوصل للرَّحِم منكم، ولكنك أبيت إلاً عداوة لبني تيم وبني عَدي وبني أميّة ا

وروى هذا الحديث عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّثنا عبدالله بن محمّد بن خالد، عن الحسن بن عليّ الخزّاز، عن أبان بن عُثمان، عن عبدالرحمن بن أبي عبدالله، عن أبي العباس المكيّ، قال: مسمعت أبا جعفر (عبدالله) يقول: وإنّ عمر لقي علياً (عبدالله) الحديث (١).

سورة محمّد (سنَى له عله وآله) آية . ٢٠ ـ ٢١ ـ

١ . تفسير القمي ٢: ٣٠٧.

صورة محمد اسل الدعليه وأنه ] آية - ٢٢ - ٢٣ -

۱ ـ الكافي ۸: ۲۰۲/۱۰۳.

(١) القلم ٦٨: ٦.

(۲) تفسير القمي ۲: ۲۰۸.

٧٩٨٥٥ ٢ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن عمرو بن عثمان، عن محمّد بن عُذافر، عن بعض أصحابه، عن محمّد بن مسلم، أو أبي حمزة، عن أبي عبدالله، عن أبيه (عبمالسلام)، قال: وقال عليّ بن الحسين (عبمالسلام) - في حديثٍ فيه - قال: وَإِيّاكُ ومصاحبة القاطع لَرَحِمه، فإنّي وجدته ملعوناً في كتاب الله عزّ وجلّ في ثلاثة مواضع، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقطّمُواْ في الله عزّ وجلّ: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقطّمُواْ في الله عزّ وجلّ الله عزّ وجلّ أَوْلَئِكُ آلَّذِينَ يَنقَضُونَ عَهْدَ آلله مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَمُونَ مَا أَمْرَ آلله بِهِ أَن يُوصَلَ ويُفْسدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُولَئِكَ لَهُمُ اللَّغنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدارِ ﴾ (١)، وقال في ميثاقِهِ وَيَقْطَمُونَ مَا أَمْرَ آلله بِهِ أَن يُوصَلَ ويُفْسدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُولَئِكَ لَهُمُ اللَّغنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدارِ ﴾ (١)، وقال في البقرة: ﴿ ٱلّذِينَ يَنقَضُونَ عَهْدَ آللهِ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَمُونَ مَا أَمْرَ آلله بِهِ أَن يُوصَلَ ويُفْسدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُولَئِكَ لَهُمُ اللَّغنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ اللّذِينَ يَنقَضُونَ عَهْدَ آللهِ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَمُونَ مَا أَمْرَ آلله بِهِ أَن يُوصَلَ ويُفْسدُونَ فِي ٱلأَرْضِ أُولَئِكَ اللّذِينَ يَنقَضُونَ فِي ٱلأَرْضِ أُولَئِكَ اللّذِينَ يَنقُضُونَ فِي ٱلأَرْضِ أَلْمَ اللّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ويُفْسدُونَ فِي ٱلأَرْضِ أُولَئِكَ مُن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمْرَ آلله بِهِ أَن يُوصَلَ ويُفْسدُونَ فِي ٱلأَرْضِ أُولُونَ هَا أَمْرَ آلللهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ

مَّ عَمَد الكاتب، عن حسين بن خُزيمة الرازي، قال: حدِّثنا محمَّد بن أحمد الكاتب، عن حسين بن خُزيمة الرازي، عن عبدالله بن بشير، عن أبي هَوذة، عن إسماعيل بن عيّاش، عن جُويبر، عن الضحّاك، عن ابن عباس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴾، قال: نزلت في بني هاشم وبني أُميّة.

أن تَولَى الله الله عَلَيْ الله عَلَيْنَ وَ (تفسير اللعلبيّ) في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ ﴾: أنّ الآية نزلت في بني أُميّة وبني المُغيرة: ﴿ أَوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ آللهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَيْصَارَهُم ﴾، وسيأتي من ذلك في آخِر السورة (١٠).

قوله تعالى:

### أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَفْقَالُهَا [ ٢٤]

٩٨٥٨ / ١ - أحمد بن محمّد بن خالد البرقيّ : عن أبيه (١)، عن هِشام بن سالم، عن سليمان بن خالد، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): دياسليمان، إنَّ لك قلباً ومسامع، وإنّ الله إذا أراد أن يهدي عبداً فتح مسامع قلبه، وإذا أراد به

۲ ـ الكافي ۲: ۲۷۹/۷.

<sup>(</sup>١) الرعد ١٣: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٢٧.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١٢/٥٨٥.

٤ ـ... العمدة: ١٥٤/٤٥٤.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديثين ( \$ و ٦) من تفسير الآيات (٣٥ ـ ٣٨) من هذه السورة.

سورة محمّد (ملّى الدعليه وأله) آية ـ ٢٤ ـ

١ ـ المحاسن: ٢٥/٢٠٠.

<sup>(</sup>١) عن (أبيه) ليس في المصدر.

٦٨ ...... البرهان في تفسير القُرآن

غير ذلك ختم مسامع فلبه، فلا يَصْلُح أبداً، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ .

قوله تعالى:

#### إِنَّ آلَّذِ بِنَ آرْتَدُّواْ عَلَىٰ أَذْبَـٰرِهِم مِنْ بَعْدِ مَاتَبَيَّنَ لَهُمُ آلْهُدَىٰ -إلى فوله تعالى ـ فَأَحْبَطَ أَعْمَـٰلَهُمْ [ ٢٥ - ٢٨ ]

٩٨٥٩/ ١ ـ محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعلَى بن محمّد، عن محمّد بن أورمة، وعليّ بن عبدالله، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كَثِير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ الرَّقَدُواْ عَلَىٰ أَدْبَارِهِم مِنْ بَعْدِ مَاتَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْهُدَىٰ ﴾: ﴿ فَلان وفَلان وفَلان ارتدّوا عن الإيمان في ترك ولاية أمير المؤمنين (عبدالدم)».

قلت: قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لِلَّذِينَ كَرِهُواْ مَانَزَّلَ آفَهُ سَنُطِيمُكُمْ فِي بَعْضِ ٱلْأَمْرِ ﴾ ؟

قال: «نزلت فيهما وفي أتباعهما، وهو قول الله عزّ وجلّ اللّذِي نزل به جَبْرَئيل على محمد (مله على مداه): ﴿ فَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لِلَّذِينَ كُرِهُواْ مَانَزَّلَ آفَهُ ﴾، في عليّ (على السلام): ﴿ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ ٱلْأَمْرِ ﴾ ، قال: «دعوا بني أُميّة إلى ميناقهم ألّا يُصَيِّروا الأمر فينا بعد النبيّ (مله على الله ولا يُعطونا من الخُمس شيئاً، وقالوا: إن أعطيناهم إيّاه لم يحتاجوا إلى شيء، ولم يبالوا أن لا (١٠ يكون الأمر فيهم، فقالوا: سنطيعكم في بعض الأمر الذي دعوتمونا إليه، وهو الخمس، أن لانعطيهم منه شيئاً، وقوله تعالى: ﴿ كُرِهُواْ مَانَزَلَ آفَهُ ﴾، والّذِي نزّل آلله ما افترض على خلقه من ولاية أمير المؤمنين (عبدالسلام)، وكان معهم أبو عبيدة، وكان كاتبهم، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ أَمْ أَبْرَمُوا أَمْراً فَإِنَّا لَهُ مَا وَمَوْلَهُ ﴾ (١٠ الله عزّ وجلّ: ﴿ أَمْ اللَّهُ هُوا الله عَانِي وَالله عَانَوْلُ الله عزّ وجلّ: ﴿ أَمْ اللَّهُ هُوا الله عَانِولُ الله عَانَ وَالله الله عَانَوْلُ الله عَلَوْلُ الله عَانَوْلُ الله عَانُولُ الله عَانُولُ الله عَانَوْلُ الله عَانَوْلُ اللهُ اللهُ الله عَلَوْلُ الله عَانَوْلُ الله عَانُولُ الله عَانُولُ الله عَلَيْكُمُ وَلَا اللهُ اللهُ مَا الله عَانَوْلُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَوْلُهُ ﴿ أَنَا اللهُ اللهُ اللهُ عَانَا اللهُ عَانَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَلَوْلُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَهُ واللهُ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ

١٩٨٦ ، عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم، عن عبيد الكِنديّ، قال: حدّثنا عبدالله بن عبد الفارس، عن محمّد بن عليّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ آرْتَدُواْ عَلَىٰ أَدْبَارِهِمْ ﴾: ١عن الفارس، عن محمّد بن عليّ، عن أبي عبدالله (عبدالله) ﴿ الشَّيْطَانُ سَوّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ ﴾، يعني الثاني (١٠).
 الإيمان بتركهم ولاية أمير المؤمنين (عبدالله) ﴿ الشَّيْطَانُ سَوّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ ﴾، يعني الثاني (١٠).

قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ مِأْنَهُمْ قَالُواْ لِلَّذِينَ كَرِهُواْ مَانَزَّلَ آفَهُ ﴾، وهو ماافترض على خلقه من ولاية أمير المؤمنين (مداسلام): ﴿ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ ٱلأَمْرِ ﴾ ـ قال ـ: دعوا بني أُميّة إلى ميثاقهم أن لا يُصَيَّروا الأمر لنا بعد

سورة محمّد (ملَى اه عليه رآله) آية . ٢٥ ـ ٢٨ ـ

۱ ـ الكافي ۴۲/۳۱۸.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: إلَّا أَن.

<sup>(</sup>۲) الزخرف ۱۳: ۷۹، ۸۰

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: (الشيطان) يمني فلاناً (سول لهم) يعني بني فلان وبني فلان وبني أمية.

النبيّ (ملَراة علم وآله)، ولايُعطونا من الخُمس شيئاً، وقالوا: إن أعطيناهم الخُمس استغنوا به، فقالوا: سنطيعكم في بعض الأمر، أي لاتُعطوهم من الخمس شيئاً، فأنزل الله تبارك وتعالى على نبيّه (ملَراة علم وآله): ﴿ أَمْ أَبْرَهُوا أَمْرا فَإِنَّا مُبْرِمُونَ \* أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَانَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجُواهُمْ بَلَىٰ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ ﴾ (١٠).

. ٣/٩٨٦١ محمد بن العباس، قال: حدّثنا عليّ بن سليمان الزُّراري، عن محمّد بن الحسين، عن ابن فضّال، عن أبي جميلة، عن محمّد بن العباس، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱرْتَدُّواْ عَلَىٰ عن أبي جميلة، عن محمّد بن عليّ الحلبّي، عن أبي عبدالله (عليه السلام)». أَذْبَارِهِم مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْهُدَىٰ ﴾، قال: «الهُدّى هو سبيل عليّ بن أبي طالب (عليه السلام)».

١٩٨٦٢ على بن إبراهيم أيضاً: في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱرْتَدُّواْ عَلَىٰ أَدْبَارِهِم مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَىٰ ﴾، نزلت في الذِين نقضوا عهد الله في أمير المؤمنين (طبه الله) ﴿ ٱلشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ ﴾ أي هون [لهم] وهو فلان ﴿ وَأَمْلَى لَهُمْ ﴾، أي بسط لهم أن لايكون ممّا يقول محمّد (منر الاعباد الله) شيء ﴿ ذَلِكَ بِأَنَهُمْ قَالُواْ لِلَّذِينَ كَرِهُواْ مَانَزَّلَ ٱللهُ ﴾، يعني في أمير المؤمنين (طبه السلام): ﴿ سَنُظِيعُكُمْ فِي بَعْضِ ٱلْأَمْرِ ﴾، يعني في الخُرس أن لايرُدُوه في بني هاشم ﴿ وَآفَهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ ﴾.

قال الله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ آلمَلائِكَةُ يَضْرِبُونَ وَجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ ﴾ بنكثهم ويَغْيِهم وإمساكِهم الأمر من بعد أن أبرم عليهم إبراماً، يقول: إذا ماتوا ساقتهم الملائكة إلى النار، فيضرِبونهم من خلفهم ومن فدّامهم ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ آتَبَعُوا مَاأَسْخَطَ آفَهُ ﴾ يعني موالاة فلان وفلان ظالمي أمير المؤمنين (مهداسلام): ﴿ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ ﴾ يعنى الَّذِين عملوها من الخيرات.

٩٨٦٣/٥-الطَّبرسيّ: المرويّ عن أبي جعهر وأبي عبدالله اطبهمالله اللهم بنو أُميّة، كَرِهوا ماأنزل الله في ولاية علىّ (عبدالله)».

ولايه على (عبدالله).

(الله على (عبدالله)).

(الله على (عبدالله) عن إبراهيم بن محمد، عن إسماعيل بن يسار (الله) عن إبراهيم بن محمد، عن إسماعيل بن يسار (الله) عن على بن جعفر الحضرمي، عن جابر بن يزيد، قال سألت أبا جعفر (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اللهُ وَيَ عَلَيْ بن جعفر الحضرمي، عن جابر بن يزيد، قال سألت أبا جعفر (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اللهُ وَيِ عَلَيْ بن عَلَيْ وَعَلَ الله وَيَ عَلَيْ الله وَيْ عَلَيْ الله وَيْ عَلَيْ الله وَيْ عَلَيْ الله وَيْ عَلْ الله وَيْ عَلَيْ الله وَيْ عَلْ الله وَيْ عَلْ الله وَيْ الله عَلَيْ وَعَلْ الله وَيْ الله وَيْ الله الله الله (عند الله والله عند والله (عند الله والله عند الله والله والله (عند الله والله الله الله (عند الله والله عن المسجد الحرام بالجُحْفَة وبحُمّ).

<sup>(</sup>۲) الزخرف ۲۳: ۷۹، ۸۰

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١٤/٥٨٧.

<sup>\$</sup> ـ تفسير القمي ٢: ٣٠٨.

٥ ـ مجمع البيان ١٠: ١٦٠.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٩٥ / ١٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بشار.

٧/٩٨٦٥ عَرَفَة مَا أَعْمَالَهُمْ ﴾، قال: «كرِهوا عليًا (على السلام)، في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ آتَبَعُواْ مَا أَسْخَطَ آقَة وَكَرِهُواْ رَضُوانَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ ﴾، قال: «كرِهوا عليًا (على السلام)، وكان أمر الله بولايته يوم بدرٍ وحُنين ويوم بطن نَخْلة ويوم النَّروية ويوم عَرَفَة، نزلت فيه خمسة عشرة آية في الحجّة الّتي صُدّ فيها رسول الله (ملَى الله عليه رآله) عن المسجد الحرام بالجُحْفَة وبخُمَ.

ورواه عن الباقر (علمه السلام) ابن الفارسي في (روضة الواعظين) (١).

#### قوله تعالى:

# أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ فِى قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ أَنْ لَنْ يُخْرِجَ ٱللهُ أَضْعَانَهُمْ \* وَلَوْنَشَاءُ لَأَرَيْنَا كَهُمْ فَلَعَرَفْتَهُمْ بِسِيْمَاهُمْ وَلَتَعْرِفَنَهُمْ في لَحْنِ ٱلْقَوْلِ وَلَوْنَشَاءُ لَأَرَيْنَا كَهُمْ فَلُعَرَفْتَهُمْ بِسِيْمَاهُمْ وَلَتَعْرِفَنَهُمْ في لَحْنِ ٱلْقَوْلِ وَلَوْنَشَاءُ لَأَرَيْنَا كَهُمْ فَلُعَرَفْتَهُمْ بِسِيْمَاهُمْ وَلَتَعْرِفَنَهُمْ في لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ( ٢٩ ـ ٣٠ ]

أَنَّ مَا مَحَمَّد بن الْعَبَّاس، قال: حدُّننا عبدالعزيز بن يحيى، عن محمَّد بن زكريا، عن جعفر بن محمَّد بن عُمارة، قال: حدَّنني أبي، عن جابر، عن أبي جعفر محمَّد بن عليّ (طهماالله)، عن جابر بن عبدالله (منهاله عنه)، قال: ولمّا نصّب رسول الله (منه طبه وقه)، عليّاً (طبه الله) يوم غذيه خُمّ قال قوم: ماباله يرفع بضَبْع (١) ابن عمّه إ فأنزل الله تعالى: ﴿ أَمْ خَسِبَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ أَنْ لَنْ يَخْرِجُ أَلَهُ أَضْغانَهُمْ ﴾ .

٢/٩٨٦٧ عن محمّد بن مالك، عن المحمّد بن جرير، عن عبد الله بن عمر، عن الحمّاميّ، عن محمّد بن مالك، عن أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد الخُدريّ، قال: بُغضهم لعليّ (علمالله).
لعليّ (علمالله).

، ٣/٩٨٦٨ عن الحسن بن محبوب، عن أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن علي ابن رئاب، عن ابن بُكير، قال: قال أبو جعفر (عبداللهم): وإنّ الله جلّ وعزّ أخذ ميثاق شيعتنا بالولاية، فنحن نعرفهم في لحن القول».

٧ ـ المناقب ٢: ١٠٠.

<sup>(</sup>۱) روضة الواعظين: ١٠٦.

سورة محمّد (مثرات عليه واله) آية - 29 - 20 -

١ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨/٥٩٠.

<sup>(</sup>١) الضبع: مابين الإبط إلى نصف العضد من أعلاه. «لسان العرب ٨: ٢١٦».

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١٩/٥٩٠

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٩٠٠.

٩٨٦٩/٤ ـ أحمد بن محمّد بن خالد البرقيّ: بإسناد مرفوع، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): كان حُذَيفة بن اليّمان يَعْرِف النبي عشر الله وأنت تَعْرف أنني عشر ألف رجل، إنّ اليّمان يَعْرِف النبي عشر ألف رجل، إنّ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فَي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ﴾، فهل تدري ما لحن القول؟، قلت: لا والله. قال: المُغض على بن أبى طالب (سادات الله عليه) وربّ الكعبة).

ن جعفر الحميري، قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحميري، قال: حدّثنا أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن فضيل، عن أبي عبيدة، عن أبي جعفر (عبه السلام)، قال: قال لي: «يا أبا عبيدة، إيّاك وأصحاب الخصومات والكذّابين علينا، فإنهم تركوا ما أمروا بعلمه، وتكلّفوا علم (۱) السماء. يا أبا عبيدة، خالِقُوا الناس بأخلاقهم، وزايلوهم بأعمالهم، إنّا لانعُدّ الرجل فينا عاقلاً حتى بعرف لحن القول»، ثمّ قرأ هذه الآية: ﴿ وَلَتَعْرِفَنّهُمْ فَي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾.

الحسين بن إبراهيم العلوي، قال: حدّ ثني أبي قال: حدّ ثني عبدالعظيم بن عبدالله الحسني الرازي في منزله بالري، الحسين بن إبراهيم العلوي، قال: حدّ ثني أبي قال: حدّ ثني عبدالعظيم بن عبدالله الحسني الرازي في منزله بالري، عن أبي جعفر محمّد بن علي الرضا (عليه السلام)، عن أبيه، عن آبائه (عليم السلام)، عن علي بن الحسين، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبي جعفر محمّد بن علي الرضا (عليم السلام)، قال: وقلتُ أربعاً أنزل الله تعالى تصديقي بها في كتابه، قلت: المرء مخبوء تحت لسانه، فإذا تكلّم ظهر؛ فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَتَعْرِفَتُهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾ ، وقلت: فمن جَهِل شيئاً عاداه، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَتَعْرِفَتُهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾ ، وقلت: فمن جَهِل شيئاً عاداه، فأنزل الله تعالى: ﴿ بَلُ كُذَّ بُواْ بِمُ لَمَ يُحِيطُواْ بِمِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأُوبِكُ ﴾ ("، وقلت: قدر أو قال فيمة ـكلّ امرء مايحسِن، فأنزل الله في قصة طالوت: ﴿ إِنَّ آلَهُ آصَطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسُطَةً فِي آلعِلْمٍ وَآلجِسْمٍ ﴾ (")، وقلت: الفتلُ يُقلّ فأنزل الله في قصة طالوت: ﴿ إِنَّ آلَهُ آصَطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسُطَةً فِي آلعِلْمٍ وَآلجِسْمٍ ﴾ (")، وقلت: الفتلُ يُقلّ الفتل؛ فأنزل الله في قصة طالوت: ﴿ إِنَّ آلَهُ آصَطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسُطَةً فِي آلعِلْمٍ وَآلجِسْمٍ ﴾ (")، وقلت: الفتلُ يُقلّ الفتل؛ فأنزل الله ﴿ وَلَكُمْ فِي القِصَاصِ حَيَوةٌ يَا أَوْلِي آلِأَلْمَابِ ﴾ (").

٧٩٨٧٢ - ومن طريق المخالفين: ابن المغازليّ الشافعيّ في (المناقب)، يرفعه إلى أبي سعيد الخُدري، في قوله تعالى: ﴿ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ في لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾ ، قال: ببغُضهم عليّ بن أبي طالب (عبه ديم).

٤ ـ المحاسن: ١٦٨ / ١٣٢.

٥ ـ التوحيد: ٢٤/٤٥٨.

<sup>(</sup>۱) في «ط، ي»: على.

٦ ـ أمالي الطوسي ٢: ١٠٨.

<sup>(</sup>۱) يونس ۱۰: ۲۹.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٧٤٧.

<sup>(</sup>٣) البقرة ٢: ١٧٩.

٧ ـ مناقب ابن المفازلي: ٣٥٩/٣١٥.

٧٢ .....٧٠ البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

#### وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ حَتَّىٰ نَعْلَمَ آلْـمُجَلِهِدِينَ مِنْكُمْ وَآلصَّلْبِرِينَ وَنَـبْلُوَأُ أَخْبَارَكُمْ [٣١]

ُ ١٩٨٧٣ - الطَّبَرسيّ: قرأ أبو جعفر الباقر (عله السلام): ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ ﴾، ومابعده بالياء.

٩٨٧٤/ ٢ - الطَّبَرسيّ: عن أبي الحسن عليّ بن محمّد الهادي (مداله) في رسالته إلى أهل الأهواز، قال في قوله تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُوَا تَكُمْ حَتَّىٰ نَعْلَمُ الْمُجَلِّهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّلِينِ وَنَبْلُواْ أَخْبَارَكُمْ ﴾ ... وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْيشَاءُ آللهُ لَانتصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِيَبْلُواْ بَعْضَكُم بِبَعْضٍ ﴾ (١)، وغيرها من الآيات: «أنّ جميعها جاءت في القرآن بمعنى الاختبار».

قوله تعالى:

# إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللهِ وَشَاقُّواْ ٱلرَّسُولَ مِن بَـغدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْهُدَىٰ [٣٢]

١/٩٨٧٥ - عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿إِنْ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللهِ عَالَ: عن أمير المؤمنين (عليه السلام): ﴿ وَشَاقُواْ ٱلرَّسُولَ ﴾، أي قطعره في أهل بينه بعد أخذ المبثاق عليهم له.

١ (٩٨٧٦ - ابن شهر آشوب: عن أبي الورد، عن أبي جعفر (عد المدم): ﴿ وَشَاقُواْ ٱلرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ
 آلهُدَىٰ ، قال: وفي أمر عليّ بن أبي طالب (عليه المدم)».

قوله تعالى:

يَـٰــَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَطِيعُواْ آللهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَلَاتُسْطِلُوٓاْ

سورة محمّد (مـلّى الله عليه وأله) آية ـ ٣١ ـ

١ ـ مجمع البيان ٦: ١٦١.

٢ \_ الاحتجاج: 20٣.

(١) محمّد (صلَّى الله عليه وأله) ٤٤٪ ٤.

سورة محمّد (مأراة عليه وأله) آية - ٣٢ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠٩.

۲ \_ المناقب ۲: ۸۲

#### أَعْمَالَكُمْ [٣٣]

" ١/٩٨٧٧ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن هارون الفاميّ (مرسة عنه)، قال: حدّثني محمّد بن عبدالله الحميري، عن أبيه، عن قال: جدّه (ملهم السلام)، قال: «قال رسول الله (مدّرات عله رته): من قال: سبحان الله، غرس الله له بها شجرةً في الجنّة، ومن قال: الله الحمد لله، غرس الله له بها شجرةً في الجنّة، ومن قال: لا إلّه إلّا الله؛ غرس الله له بها شجرةً في الجنّة، فقال رجل من قريش: يارسول الله، إنّ شجرنا في الجنّة كثير! قال: نعم، ولكن أكبر؛ غرس له بها شجرةً في الجنّة. فقال رجل من قريش: يارسول الله، إنّ شجرنا في الجنّة كثير! قال: نعم، ولكن إناكم أن تُرْسلوا عليها نبراناً فتُحْرِقوها، وذلك أنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ يَآ أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ ٱللهُ وَأَطِيعُواْ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى وَلَى اللهُ عَلَى وَلَى اللهُ عَلَى وَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى وحلّ يقول: ﴿ يَآ أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ ٱللهُ وَلَا اللهُ عَلَى وَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا

قوله تعالى:

#### فَكَلَ تَهِنُواْ وَتَدْعُواْ إِلَى آلسَّلْمِ -إلى فوله تعالى - ثُمَّ لَايَكُونُوَاْ أَمْثَلْكُم [٣٨-٣٥]

١٩٨٧٨ - على بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ فَ لا تَهْتُواْ وَتَدْعُوٓاْ إِلَى آلسَّلْمِ وَأَنتُمُ آلأَعْلَوْنَ وَآلَهُ مَعَكُمْ وَلَن يَتِرَكُمْ أَعْمَالَكُمْ ﴾ ، أي لم ينقُصكم ﴿ إِنَّمَا آلحَوْقَ آلدَّنْهَا لَعِبٌ وَلَهُو وَإِن تُوْمِنُواْ وَتَتَقُواْ يُوْتِكُمْ أُجُورَكُمْ وَلَا يَسْئَلُكُمْ أَمُوالُكُمْ \* إِن يَسْئَلُكُمُوهَا فَيُحْفِكُمْ تَبْخَلُواْ ﴾ ، أي بجِدْكُم تَبْخَلُوا: ﴿ وَيُخْرِجْ أَضْغَانَكُمْ ﴾ ، قال: ﴿ وَاللّهُ مَوْلًا عَلَى اللّهِ فَمِنكُمْ الله وَمَن يُبْخَلُ وَمَن يُبْخَلُ وَمَن يَبْخَلُ وَلَا تَعَلَى اللّهِ قَوْلًا عَلَى اللّهِ وَإِن تَتَوَلّواْ ﴾ ، معني عن ولاية أمير المؤمنين (على الله): ﴿ وَإِن تَتَوَلّواْ ﴾ ، يعني عن ولاية أمير المؤمنين (على الله): ﴿ وَيَسْتَبُدِلْ قَوْما فَيْرَكُمْ ﴾ ، قال: يُدخِلهم في هذا الأمر: ﴿ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثُلُكُمْ ﴾ ، في معاداتهم وخلافهم وظلمهم لآل رسول الله (صنى الله عليه والله) .

٣٩٨٧٩ ٢ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّثني محمّد بن عبدالله، عن أبيه عبدالله بن جعفر، عن السّنديّ بن محمّد، عن يونس بن يعقوب، عن يعقوب بن قبس، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): اليابن قبس ﴿ وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ ثُمّ لَا يَكُونُواْ أَمْفَلْكُمْ ﴾ عنى أبناء الموالى المُعْتَقبن ال

سورة محمّد (ملّ اله عله وأله) آية ٣٣٠.

١ ـ أمالي الصدوق: ١٤/٤٨٦.

موزة محمّد (سلّراة طيه وأله) آية . ٣٠.٣٠.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠٩.

(١) في المصدر: في معاداتكم وخلافكم وظلمكم لآل محمّد (سلَّ الدانه).

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٠٩.

٣/٩٨٨٠، عن أبو بصير، عن أبي جعفر (مليه السلام) (١)، قال: ﴿ إِنْ تَتَوَلَّوْا ﴾، يامعشر العرب ﴿ يَسْتَجْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ ﴾ بعني المواليء.

وعن أبي عبدالله (عبدالمرم)، قال: وقد والله أبدل [بهم] خيراً منهم، الموالي،

. ١٩٨٨ ٤ - روى الشيخ شرف الدين النجفي، قال: ذكر عليّ بن إبراهيم في (تفسيره) في تأويل هذه السورة، قال: حدّ ثني أبي، عن إسماعيل بن مَرَّار، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُواْ مَا أَنزَلَ آللهُ فَأَخْبَطَ أَعْمَالَهُمْ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَلَ آللهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ ﴾ (١)،

قال: «إنّ رسول الله (سنراة عله راته) لمّا أخذ الميناق لأمير المؤمنين (عله السلام)، قال: أتدرون من ولبّكم من بعدي؟ فالوا: الله ورسوله أعلم. فقال: إنّ الله يقول: ﴿ وَإِن تَظَاهَرا عَلَيْهِ فَإِنَّ آللهُ هُو مَوْلَهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ المُؤْمِنِينَ ﴾ (")، يعني علياً (علم السلام)، هو ولبّكم من بعدي، هذه الأولى، وأمّا الثانية: لمّا أشهدهم غدير حُمّ، وقد كانوا يقولون: لئن قُبِض محمّد لا نُرجِع هذا الأمر في آل محمّد، ولانعطيهم من الخُمس شيئاً. فأطلع الله نبيّه على ذلك، وأنزل عليهم: ﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَا لانسَمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُبُونَ ﴾ (")، وقال: أيضاً فيهم: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلِّيتُمْ أَنْ تُفْسِدُواْ فِي ٱلأَرْضِ وَتُقَطِّمُواْ أَرْحَامَكُمْ \* أُولَئِكَ ٱلّذِينَ لَعَنَهُمُ آللهُ فَأَصَمَّهُمْ فَيهما وَاعْدَى أَنْ اللهُ عَمْ اللهُ مَن بَعْدِ مَا تَبْيَنَ وَاعْدَى أَنْ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَى قُلُوبٍ أَنْقَالُها \* إِنّ الّذِينَ آرْتَدُواْ عَلَى أَدْبَارِهِم مِّن بَعْدِ مَا تَبَيّنَ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ \* أَفَلا يَتَدَبّرُونَ آلقُر عَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَنْقَالُها \* إِنّ الّذِينَ آرْتَدُواْ عَلَى أَدْبَارِهِم مِّن بَعْدِ مَا تَبْيَنَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ فَأَوْمِ أَنْ اللهُ مِن المؤمنين (عله السلام) والشّيطانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَالله لَيْ الله مَن سَبِل أَمِو المؤمنين (عله السلام) والشّيطانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى المُعْمَى وَالْمَالِهُ اللهُ وَرُسُلُهُ اللهُ وَالْمُعْمُ اللهُ وَالْمُلْمُ اللهُ وَالْمُوالِدِي المؤمنين (عله السلام) والمؤمنين (عله المؤمنين (عله المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين (عله المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين (علم المؤمنين ا

قال: وقرأ أبو عبدالله (طبالسلام) هذه الآية هكذا؛ ﴿ فَهَلَمْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ ﴾. وسُلطتم ومُلكتم: ﴿ أَنْ ثُفْسِدُواْ فِي آلْأَرْضِ وَتُقَطَّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴾، نزلت في بني عمنا بني عباس وبني (٢٠ أميّة، وفيهم يقول الله تعالى: ﴿ أُوْلَئِكَ آلَٰذِينَ لَعَنَهُمْ آللهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْضَارَهُمْ ﴾ أَفَلا يَتَدَبُّرُونَ آلقُرْءَانَ ﴾، فيَقْضُوا ما عليهم من الحقّ ﴿ أَوْلَئِكَ آلَٰذِينَ لَعَنَهُمْ آللهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْضَارَهُمْ ﴾ أَفَلا يَتَدَبُّرُونَ آلقُرْءَانَ ﴾، فيَقْضُوا ما عليهم من الحقّ ﴿ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَتْفَالُهَا ﴾ (١٠ م.

٣ ـ مجمع البيان ٩: ١٦٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر؛ أبي عبدالله إعلى السلام).

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ١٦/٥٨٨.

<sup>(</sup>١) محمَّد إصلِّي الله عليه وآله) ٤٧: ٦.

<sup>(</sup>٢) محمد إصل الدعلية وأله على (٢٦ . . .

<sup>(</sup>٣) التحريم ٦٦: ٤.

<sup>(</sup>١) الزخرف ٤٣: ٨٠

<sup>(</sup>٥) محمد (سلَّى الله عليه وآله) ٢٧: ٢٢ ـ ٢٥.

<sup>(</sup>٦) (عباس وبني) ليس في «ج» والمصدر.

 <sup>(</sup>٧) محمد (ملل اله عليه وأله) ٤٤: ٢٢، ٢٤.

٩٨٨٢/٥-قال أبو عبدالله (مبدالله): «قال رسول الله (منه عبدرانه) وكان يدعو أصحابه: من أراد الله به خيراً سَمِع وعَرَف مايدعوه إليه، ومن أراد به سوءاً طَبَع على قلبه فلا يسمع و لايعقل، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿حَتَّىٰ إِذَا خَرَجُواْ مِنْ عِنْدِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوْتُواْ آلعِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِـفاً أُوْلَـثِكَ آلَّـذِينَ طَبَع آللهُ عَـلَى قُـلُوبِهِمْ وَآتَـبَعُواْ أَهْوَاءَهُمْ﴾ (١).

وقال (طبهالسلام): «لا يخرج من شبعتنا أحد إِلّا أبدلنا الله به مَن هو خيرٌ منه، وذلك لأنّ الله يقول: ﴿ وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ ثُمَّ لايَكُونُوا أَمْقَـٰ لَكُمْ ﴾.

محمد الحلبي، قال: قرأ أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ ﴾ ، وسُلطتم ومُلكتم ﴿ أَنْ تُفْسِدُواْ فِي آلاَرْضِ الحلبي، قال: قرأ أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ ﴾ ، وسُلطتم ومُلكتم ﴿ أَنْ تُفْسِدُواْ فِي آلاَرْضِ وَتُقَطَّعُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴾ (1) ثم قال: «نزلت هذه الآية في بني عمنا بني عباس وبني أُميّة، ثم قرأ: ﴿ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ الْتَقُمُ اللهُ مَا أَنْ فَأَصَمَّهُمْ ﴾ [عن الدين] ﴿ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ ﴾ (1) عن الوحي (1) ، ثم قرأ: ﴿ إِنَّ اللّهِ مَا تَلْقُوا عَلَى اللّهُ مَا أَنْ اللّهُ وَأَمْلَى لَهُمْ ﴾ (1) والقائم (عبدالله) ﴿ وَمَا تَعْدِ مَا تَبِينَ لَهُمُ اللهُ مَى النارة عرفهم الأئمة (عبمالده) من بعده والقائم (عبدالله)، ﴿ وَمَا تَاهُمُ تَقُواهُمْ ﴾ [أي ثواب تقواهم] أماكاً من النارة.

وفال (مدالسلام): «وقوله عزّ وجلّ: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّـهُ لَا إِلَـهَ إِلَّا آللهُ وَٱسْتَغْفِرْ لِلذَّنبِكَ وَلِلمُؤْمِنِينَ ﴾، وهم عليّ (صلوك الدعله) وأصحابه ﴿ وَٱلمُؤْمِنَاتِ ﴾ (٥)، وهنّ خديجة وصويحباتها».

وقال (طبالسلام): ووقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَءَامَنُوا بِمَا نُزُلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ﴾ ، في علي (طبالسلام) ﴿ وَهُوَ ٱلحَقِّ مِن رَّبِهِمْ كَفَرَ عَنْهُمْ سَيِئَاتِهِم وَأَصْلَحَ بَالَهُمْ ﴾ (٢)، ثمّ قال: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفْرَوُا ﴾ ، بولاية علي (طبالسلام) ﴿ يَتَمَتَّعُونَ ﴾ بدنياهم ﴿ يَأْكُلُونَ كُمَّا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ وَٱلنَّارُ مَثْوَى لَهُمْ ﴾ (١).

ثمّ قال(عبداللهم): •﴿ مَّثَلُ ٱلجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلمُتَّقُونَ﴾، وهم آل محمّد وأشياعهم»، ثمّ قال: •[قال] أبو جعفر(عبداللهم): أمّا قوله تعالى: ﴿ فِيهَا أَنْهَارٌ﴾، فالأنهار رجال، وقوله تعالى: ﴿ مِّن مَّاءٍ غَـيْرٍ ءَاسِنٍ﴾ فـهو

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ١١/٥٨٥.

<sup>(</sup>١) محمد (ملن اله عليه وأله) ٤٧: ١٦.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٨٥/١٣.

<sup>(</sup>۱) محمّد (صلّ الله عليه وأله) ٤٧: ٢٢. و كر

<sup>(</sup>٢) محمد إصلَى الله عليه وأله على 22: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: الوصي.

<sup>(</sup> ٤) محمد (سلَّى الله عليه وأله) ٤٧: ٢٥.

<sup>(</sup>٥) محمد (سلَّى الله عليه وآله) ١٩: ١٩.

<sup>(</sup>٦) محمد (ملي الدعل وأله) ٤٧: ٢.

<sup>(</sup>۷) محمد (سأسانه عليه وآله) ۲۷: ۱۲.

على (طبالسلام) في الباطن، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنْهَارٌ مِّن لَّبَنِ لَمْ يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ ﴾ فإنّه الإمام (عباسلام)، وأمّا قوله تعالى: ﴿ وَأَنْهَارٌ مِّن لَبْنِ لَمْ يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ ﴾ فإنّه الإمام (عباسلام)، وأمّا قوله تعالى: ﴿ وَأَنْهَارٌ مِّن خَمْرٍ لَّلَا يَهُ عَلَم عَلَى عَلَمُهُم يَتَلَذُّذُ مِنه شَيعتهم، وإنمّاكني عن الرجال بالأنهار على سببل المجاز، أي أصحاب الأنهار ومثله ﴿ وَسُثَلِ ٱلقَرْيَةَ ﴾ (١٠)، فالأثمّة (عليم السلام) هم أصحاب الجنّة ومكلكها.

ثمّ قال (عبدالسلام): «وأمّا قوله تعالى: ﴿ وَمَغَفِرَةً مِّن رَبِّهِمْ ﴾، ولاية أمير المؤمنين (عبدالسلام)، أي من والى أمير المؤمنين (عبدالسلام): «وأمّا قوله تعالى: ﴿ وَمَغَفِرَةٌ مِّن رَبِّهِمْ ﴾ ٩. ثمّ قال (عبدالسلام): «﴿ كَمَنْ هُوَ خَالِلٌ المؤمنين (عبدالسلام) له مغفرة من ربّه، فذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَغَفِرَةٌ مِّن رَبِّهِمْ ﴾ ٩. ثمّ قال (عبدالسلام): «﴿ كَمَنْ هُو خَالِلٌ وَاللهُ عَدُو اللهُ محمّد هي النار، من أن المتقبن كمن هو خالدٌ داخلٌ في ولاية عدو أل محمّد، وولاية عدو آل محمّد هي النار، من دخلها فقد دخل النار، ثمّ أخبر سبحانه عنهم: ﴿ وَسُقُوا مَاءَ حَمِيماً فَقَطَّعَ أَمْعَاءَهُمْ ﴾ (١٠٠).

ت ٩٨٨٤/٧-قال جابر: ثمّ قال أبو جعفر (عبه السلام): «نزل جَبْرَئيل (عبه السلام) بهذه الآية على محمّد (صلّ الله عليه وآله): هكذا: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كُرهُواْ ماأَنزَلَ آللهَ ﴾، في على (عبه السلام) ﴿ فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ ﴾ (١).

مهم / ١٨٥٥ م. وقال جابر: سألت أبا جعفر (عليه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي آلْأَرْضِ ﴾ ، فقرأ أبو جعفر (عليه السلام): ﴿ آلَٰذِينَ كَفَرُوا ﴾ ، حتى بلغ ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي آلْأَرْضِ ﴾ (١) ، ثمّ قال: «هل لك في رجل يسير بك [فيبلغ بك] من المَطْلِع إلى المَغْرِب [في] يوم واحد؟». قال: فقلت: يابن رسول الله \_ جعلني الله فداك \_ ومن لي بهذا؟ فقال: «ذاك أمير المؤمنين (عليه السلام)، ألم تسمع قول رسول الله (ستر الله عليه وآله)، والله لتركبّن السباب، والله لتركبّن السّباب، والله لتركبن السّباب، والله المرابع عليه والله السّباب، والله المرابع عليه والله السّباب، والله السّباب، والله السّباب، والله السّباب، والله السّباب، والله الله (من الله (من الله عليه وآله))،



<sup>(</sup>٨) محمد (سلّ الدعليه رأله) ٤٧: ١٥.

ط - (۱) یوسف ۱۲: ۲۸

<sup>(</sup>۱۰) محمد (ملَّى الدعنِه وآل) ٤٧: ١٥.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥٥٨٨

<sup>(1)</sup> محمَّد (سلَّى الله عليه وأله؛ ٤٧: ٩.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥/١٤.

<sup>(</sup>١) محمد (مآن اله عليه وآله) ٤٧: ٨ . ١٠.

# سورة الفَتْح

#### فضلها

4AA7 - ابن بابويه: بإسناده، عن عبدالله بن بُكير، عن أبيه، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «حَصِّنوا أموالَكُمْ ونِساءكم وَمَاملكتْ أيمانكم مِنَ التَّلَفِ بقراءة: ﴿إِنَّا فَتحنا﴾، فإنّه من كان يُدمِن قراءتها؛ نادى مُنادٍ يوم القيامة حتى يُسمِعَ الخَلائق: أنتَ مِن عبادٍ الله (١) المُخلصين، ألحِقوه بالصالحين من عِبادي، وأسكِنوه (٢) جَنَاتِ النَّعيم، واستُوهُ مِن الرّحيقِ المَختوم بِمزاج الكافوري.

٢ (٩٨٨٧) ٢ - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبي (مثل الله عدول) أنه قال: (من قرأ هذه السورة، كتب الله له من الثوابِ كمن بايع النبيّ (مثل الا عدول) تحت الشجرة وأوفى ببيعته، وكمن شهد مع النبيّ (مثل الا عدوله) يوم فتح مكة، ومن كتبها ومن كتبها في صحيفة وغسلها بماء زَمْزم وَشَرِبَها، كان عند الناس مسموع القول، ولا بسمَعُ شيئاً يَمُرُّ عليه إلا وَعاهُ وحَفِظَه».

٣/٩٨٨٨ عند الناس مسموع القول، وكل شيء سَمِعَهُ حَفِظَه».

سورة الفَتْح . فضلها .

١ - ثواب الأعمال: ١١٥.

(١) في المصدر: من عبادي.

(٢) في المصدر: وأدخلوه.

...... 1

٠.... ٢

٤ \_خواص القرآن: ٧ «مخطوط».

| _      |                  |        |
|--------|------------------|--------|
| القران | البرهان في تفسير | <br>٧٨ |

وفُتحِ عليه بابُ الخَير، ومن شربَ ماءها للرّجفِ والرُّعب، يُشكِن الرّجف ويُطلِفه، ومَن قرأها في رُكوب البّحْر، أمِنَ من الغرَق بإذن الله تعالىء.



# بِسْمِ ٱللهِ الرَّحْمَـٰنِ ٱلرَّحِيمِ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُسْبِيناً \* لَّـيَغْفِرَ لَكَ ٱللهُ مَـاتَقَدَّمَ مِـن ذَنْـبِكَ وَمَاتَأَخَّرَ [٢-١]

• ١/٩٨٩ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمّير، عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله (طبهالسلام)، قال: «كان سَبَبُ نزولِ هذه السورة وهذا الفتح العظيم، أنّ الله عزّ وجلّ أمّر رسولَ الله (منه طبهواله) في النوم أن يدخُلَ المسجِدَ الحرامُ ويَطوفَ، ويَحلِق مع المُحَلِّقين، فأخبَر أصحابه وَأمرَهم بالخروج فخرجوا، فلمّا نزَل ذا يدخُلَ المسجِدَ الحرام و ساق البُدُنَ، وساق رسول الله (منه عليه والمراه) سِنّا وسنّين بَدَنَة، وأشعَرها عند إحرامِه، وأحرموا من ذي الحَليفة مُلبّين بالعُمْرَةِ، وقد ساقَ من ساق منهم الهَدْيّ مُشعَرات مُجَلّلات.

فلمًا بلغ قُرَيشاً ذلك، بَعنوا خالد بن الوليد في مَاثتي قارس كميناً، ليستقبل رسول الله (مله على وتهاه)، فكان يُعارِضُه على الجِبال، فلمّاكان في بعض الطّريق حَضَرت صلاة الظّهر، فأذّن بِلال وصَلّى رَسُولُ الله (مله عبه وقه إبالناس)، فقال خالد بن الوليد: لوكنّا حمّلنا عليهم وهم في الصّلاة لأصّبناهم، فإنهم لايقطعون صَلاتهم، ولكِن تجي لهم الآن صلاة أخرى، أحبُ إليهم من ضِباء أبصارِهم، فإذا دخلوا في الصلاة أغرنا عليهم، فنزّل بجري لهم الآن صلاة أخرى، أحبُ إليهم من ضِباء أبصارِهم، فإذا دخلوا في الصلاة أغرنا عليهم، فنزّل بجري لهم الآن صلاة أخرى، أحبُ إليهم وقياة الخوف، بقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَلهُمُ الصَّلُوة ﴾ (الله الله وهذه الآية في سورة النساء، وقد كنبنا خبر صلاة الخوف فيها.

فلمًا كان في اليوم الثاني نزل رسول الله (مـلّــاهـمبه وآله) الحُدَيْبِيّة وهي على طَرفِ الحـرّم، وكــان رســولُ الله (مـلّــاهـماله) يستنِفْرُ الأعرابُ في طريقِه معه، فلم ينبّعه أحد، يقولون: أبطمتع محمّد وأصحابه أن يدخّلوا

سورة الفَّتْح آية ـ ١ ـ ٢ ـ

١ ـ تفسير القميُّ ٢: ٣٠٩.

الحرَم وقد غزَتهم قُرَيش في عُقْرِ دِيارِهم فقتلوهم، أنّه لايرجع محمّد وأصحابه إلى المدينة أبداً.

فلمّــا نسزل رسول الله (سنراله عبد الله الحُدّثيبة خرَجت قُرَيش يَحلِفون بالكاتِ والعُزّى لَايَدَعون محمّداً (سنراه عبداله) يدخُل مَكّة وفيهم عينٌ تَطرِف، فبعَث إليهم رَسولُ الله (سنراه عبداله): أني لم آت لحَربٍ، ولكِن جئتُ لأقضى نُسُكى، وأنحَر بُدْنى وأخلَى بينكم وبين لَحماتِها.

فبَعثوا إليه عُرْوة بن مسعود الثَقفي وكان عاقِلا أريباً (")، وهو الذي أنزل الله فيه: ﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُزّلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ ٱلقَرْيَتَيْنِ عَظِيم (")، فلمّا أفبَل على رَسولِ الله (سلّ الله على ذلك، وقال: يامحمّد، ألقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِّن ٱلقَرْيَتَيْنِ عَظِيم (")، وقد ضرَبوا الأبنية، وأخرَجوا العُوذ المَطافيل، يحلِفون باللاتِ والعُزَّى لايَدَعوكَ تدخُل مكة، فإنّ مكة حرمُهم، وفيهم عَين تَطرِف، أفتريدُ أن تُبيدُ أهلك، وقومَك، يامحمّد؟ فقال رسولُ الله (ملَ الله مارأيتُ كاليّوم لحرب، وإنّما جئتُ لأقضي تُسكي، وأنْحَر بُدْني، وأخلِي بينكم وبين لَحمائِها. فقال عُرْوَة: بالله مارأيتُ كاليّوم أحداً صُدَكما صُدِدتَ. فرجعَ إلى فُريش فأخبرهم، فقالت قُريش: والله لئن دخل محمّدٌ مكةً وتسامّعت به العَرب لَتُذلّنَ ولَنجُتُرينَ علينا العرّب.

فَبَعثوا حَفْص بن الأحنَف وسُهَيل بن عَمْرو، فلمّا نظر إليهما رسولُ الله (منها عبدواله) قال: ويحَ قُرَيشٍ، قد نهَكتهُم الحَرب، ألا خَلُوا بيني وبين العَرب، فإن أكُ صادِفاً فإنّما أجُرُّ المُلكَ إليهم مع النبوّة، وإن أكُ كاذِباً كفَيْتُهم ذُوْبان العَرب، لايسألني اليوم امروْ من قُرَيش خُطّةً ليس لله فيها سُخْط إلّا أجَبتُهم إليه.

قال: فوافوا رسول الله (سلّمة عله رآد) فقالوا: ياهجفد، ألا ترجِع عنّا عامّك هذا، إلى أن ننظر إلى ماذا يتصبر أمرُك وأمر العرب على أن ترجِع من عامِك هذا؟ فإنّ العرب قد تسامعت بمسيرك، فإن دخلت بلادنا وحَرَمنا استذلّتنا العرب واجترأت علينا، ونخلّي لك الببت في العام القابل في هذا الشهر ثلاثة أيّام حتّى تقضي تُشكك وننصرِف عنّا. فأجابهم رسول الله (ملّمة علم رآد) إلى ذلك ون رجالنا، ونرد إليك وننصرِف عنّا. فأجابهم رسول الله (ملّمة علم رآد) إلى ذلك وناله الونرد إلينا كُلّ من جاءك مِن رجالنا فلا حاجة لنا فيه، ولكن على أنّ كلّ من جاءنا من رجالك فقال رسول الله (ملّمة علم رآد) من جاءكم مِن رجالنا فلا حاجة لنا فيه، ولكن على أنّ المسلمين يمكّة لايوذون في إظهارهم الإسلام، ولايكرهون ولايتكر عليهم شيء يفعلونه من شرائع الإسلام، فقبلوا ذلك، فلمّا أجابَهم رسول الله (سلّمة على الباطل؟ فقال: نعم. قال: فنّعُطي الدنيّة في ديننا؟ فقال: إنّ الله [قد] وعدنى ولن يُخلفني. فقال: لو أنّ معي أربعين رَجُلاً لخالَفتُه.

ورجَع سُهَيل بن عَمْرو وحَفْصَ بن الأحَنف إلى قُرَيش فأخْبَراهُم بالصَّلح، فقال عمر: يارسول الله، ألم تَقُل لنا أن ندخُل المسجد الحرام ونحلِق مع المحلّقين؟ فقال: أينْ عامِنا هذا وعَدتُك، وقلتُ لَكَ أنّ الله عزّ وجلّ [قد]

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ليباً.

<sup>(</sup>٣) الزخرف ٤٣: ٣١.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: قومك.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: فلان.

وعَدَني أن أفتح مكة وأطوف وأسعى وأحلِن مع المحلّقين؟ فلمّا أكثروا عليه قال لهم: فإن لم تقبّلوا الصّلخ فحارِبوهم، فمرّوا نحو قُريش وهم مستَعِدون للحَرْبِ، وحمّلوا عليهم، فانهزَم أصحابٌ رَسولِ الله (ملّ اله مهدراته) هزيمة قبيحة، ومرّوا برَسولِ الله (ملّ اله بهدراته) الله (ملّ اله عبدراته)، ثمّ قال: ياعليّ، محذ السّيف واستقبل فريشاً. فأخذ أمير المؤمنين (عبدالله) سيفة وحمّل على قُريش فلمّا نظروا إلى أمير المؤمنين (عبدالله) تواجّعوا، وقالوا: باعليّ، بدا لمحمّدٍ قيما أعطانا؟ فقال: لا، وتواجّع أصحابُ رسولِ الله (ملّ اله مله مله الله (ملّ الله الله الله الله الله فيكم: يعتَذِرون إلى رَسول الله (ملّ الله عبدراته)، فقال لهم رسولُ الله (ملّ الله عبدراته): ألسنّم أصحابي يوم بَدْرٍ، إذ أنزل الله فيكم: ﴿إِذْ تُسْتَغِيثُونَ رَبّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَيْنٍ مُعِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ آلمَلاً يُكَةٍ مُرْدِفِين ﴾ (٢٠٠ السنّم أصحابي يوم كذا [ألستم أصحابي يوم كذا [ألستم أصحابي يوم كذا [ألستم أصحابي يوم كذا [ألستم أصحابي يوم كذا الله على ماكان منهم، وقانوا: الله أعلم ورسولُه، فاصنع ما بَدا لك.

ثمَّ قال رسولُ الله (منه عليه واله): ياعليّ، إنَّك أَبَيْتَ أَنْ تَمْحُوَ اسمي مِنَ النَّبُوَّة، فَو الَّذِي بَعَثني بالحَقُّ نَبِيّاً،

<sup>(</sup>۲) الأثقال مد ٦.

<sup>(</sup>۷) آل عمران ۲: ۱۵۳.

<sup>(</sup>٨) المَكْتُب: قطعة من الأثاث يجلس عليها للكتابة.

لَتَجِيبَنَّ أبناءهم إلى مِثْلِها وأنتَ مَضِيضٌ مُضْطَهد. فلمّاكان يوم صِفّين، ورَضوا بالحَكَمَيْنِ، كَتَب: هذا مااصطلَح عليه أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ومعاوية بن أبي شفيان، فقال عَمْرو بن العاص: لو عَلِمنا أنّك أمير المؤمنين ما حَارَبْناك، ولكِن أكتُب: هذا مااصطلَح عليه عليّ بن أبي طالب ومعاوية بن أبي شفيان. فقال أمير المؤمنين (عبدالله) صَدَق الله وصَدَق رَسولُه، أخبَرني رَسولُ الله (من الله عندواله) بذلِك. ثمّ كتب الكِتاب،

قال: «فلمّاكتبوا الكِتابَ قامَت خُزاعَة، فقالت: نحنُ في عَهْدِ رسولِ الله وعَقْدِه. وقامت بنو بكر فقالت: نحنُ في عَهْدِ قُرَيشٍ وَعَقْدِها. وَكَتبوا نُسْخَتَينِ: نُسخَةً عِنْدَ رَسولِ الله ونُسخَة عند سُهيل بن عَمْرو، ورجَع سُهيل بن عَمْرو وحَفص بن الأحنف إلى قُريش فأحبَراهم.

ثمّ رَحَل رَسولُ الله (منراه عبدواله) نَحُو المَدينة، فرجَع إلى النَنْعيم، ونزل تحتّ الشجرة، فجاء أصحابه الَذِين أنكروا عليه الصُّلْح، وآعتَذَروا وَأظهروا النَّدامةَ على علكان منهم، وسألوا رسولُ الله (منراه عبدواله) أن يستغفِرَ لهُم، فنزلت آيةُ الرُّضوان.

٢ ـ عيون أخبار الرضا (مله السلام) ١: ٢٠٢/١.

<sup>(</sup>۱) سورة ص ۳۸: ۵ ـ ۷.

فَتَحْنَا لَكَ (") فَتْحَا مُبِيناً \* لَيَغْفِرَ لَكَ آفَهُ مَاتَقَدَّمَ مِن ذَنبِكَ وَمَاتَأَخَّرَ ﴾، عِنْدَ مُشْرِكي أَهْلِ مَكَةَ بدُعائِكَ إلى توحيدِ الله فبما نقدّم وَمَا تأخّر، لأنّ مُشْرِكي مَكّة أَسْلَمَ بَعضُهم وَخَرجَ بَعضُهم عن مَكّة، ومَن بَقيَ مِنهُم لَمْ يَقْدِر على إنكار التوحيد لله إذا دَعا الناسَ إليه، فصارَ ذَنبُه عِنْدَهُم في ذلِك مَغفوراً بظهورِه عليهم، فقال المأمون لله درّك با أبا الحسن.

محمد بن يعقوب: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، وغيره، عن مُعاوية بن عَمَار، عن أبي عُمَير، وغيره، عن مُعاوية بن عَمَار، عن أبي عبدالله (عبد الله (عبد الله المناخرج رسول الله (من اله عبد الله المُشرِكين قد أرسلوا إليه حالد بن المنا انتهى، إلى الممكان الذي أحْرَم فيه أخرم وله أخرموا السّلاح، فلمّا بلَغة أنّ المُشرِكين قد أرسلوا إليه حالد بن الوليد ليرده، قال: ابغُوني رَجُلاً بأخذني على غير هذه الطريق، فأتي برجُلٍ مِن مُزَينة، أو من جُهينة، أو من جُهينة، فسأله فلم يُوافقه، فقال: ابغُوني رَجُلاً غيره، فأتي برجُلٍ آخر، إمّا من مُزَينة أو من جُهينة، قال: فذكر له فأخذه معه حتى انتهى إلى العقبة، فقال: من يصغدها حَطّ الله عنه كما حَطّ عن بني إسرائيل. فقال لهم: ﴿ آذْخُلُواْ ٱلبّابَ سُجُداً تَغْفِرْ لَكُمْ الله المنافة، قال: فلما هبطوا إلى خطيفاً يَكُمْ ﴾ (١)، قال: فابتدرتها حيل الأنصار الأوس والخَرْرَج، قال: وكانوا ألفاً وثمانمائة، قال: فلما هبطوا إلى الحَدَيبيّة إذا إمرأة معها ابنُها على القلبِ، فسَعَى ابنُها هارِباً، فلما أثبتت أنّه رَسولُ الله (من الامتافة، قال: من ماء، فأخذه هؤلاء الصابئون (١)، ليس عليك مِنهُم بأس. فأتاها رَسولُ الله (ستره علم قامرها فاستَقَت دُلُواً مِن ماء، فأخذه رَسولُ الله (ستره علم تبرّح حتّى الساعة.

وخرج رَسولُ الله (من الفراس) فأرسل إليه المُشرِكون، أبان بن سعيد في الخَيل، فكان بإزائِه، ثمّ أرسلوا الخليس، فرأى البُدْن وهي تأكل بعَضُها أوبَار بعض، فرجّع ولم يأتٍ رَسولَ الله (من الدعب وقال لأبي سفيان: ياأبا سُفيان، أما والله ماعلى هذا حالَفْناكم على أن تَرُدُوا الهَدِّيُ عن مَجِلّه، فقال: اسكت فإنّما أنتَ أعرابيّ. فقال: أما واللهِ لتُخلَينً عن محمد وما أراد أولاً نفردن في الأحابيش، فقال: اسكت حتى ناخَذ من محمد وما أراد أولاً نفردن في الأحابيش، فقال: اسكت حتى ناخَذ من محمد وَلْثاً (٣).

فأرسلوا إليه عُرُوة بن مسعود، وقد كان جاء إلى قريش في القوم الذين أصابهم المُغيرة بن شُعْبَة، خَرج معهم من الطائف، وكانوا تُجاراً فقتلَهم، وجاء بأموالهم إلى رسولِ الله (صلى الله عليه والد)، فأبئ رَسولُ الله (ملى الله عبدواله) أن يقبلها، وقال: هذا غَدْر، ولا حاجَة لنا فيه. فأرسَلوا إلى رَسولِ الله (صلى الله عبدواله) فقالوا: يارسول الله، هذا عرُوة بن مسعود، قد أتاكم وهو يُعظّم البُدْن، قال: فأقيموها. فأقاموها، فقال: يامحمد، مَجيء من جِئتَ؟ قال: جِئتُ أطوف بالبيت، وأسعى بين الصّفا والمَروّة، وأنحَر الإبل، وأخَلَى عنكُم وعن لحماتها. قال: لا والكاتِ والعُرَى، فما رأيتُ

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: مكة.

۳ ـ الكافي ٨: ٥٠٢/٣٢٢.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٦١.

<sup>(</sup>٢) صّباً فلان: إذا خرج من دين إلى دين غيره، وكانت العرب تسمّي النبي (مكر اله عله وآله)، الصابيء، لا تّه خرج من دين قريش إلى دين الإسلام، ويسمّون المسلمين الصّباة. «النهاية ٣: ٣».

 <sup>(</sup>٣) الؤلث: العهدُ بين القوم يقع من غير قصد. «لسان العرب ٢: ٣٠٠٣.

مِثلَكَ، رُدَّ عَما جئتَ له، إنَّ قومَك يُذكرونَك الله والرَّحِم أن تدخُلَ عليهم بلادَهُم بغير إذنِهم، وأن تقطع أرحامهم، وأن تُجرَئ عليهم عدوّهم. فقال رسول الله (ملل الاعليه واله): ما أنا بِهَاعِل حتَّى أدخُلها.

قال: وكان عُروَة بن مسعود حين كلّم رسولَ الله (مله الله واله) تناول لِحْيَتَه، والمُغيرَةُ قائِمٌ على رأسِه، فضرَب بيدِه. فقال: من هذا يامحمّد؟ فقال: هذا ابنُ أخيك المُغيرة. فقال: ياغُذر (١) و الله ماجِئت إلّا في غَسْل سَلْحَتِك (٥).

قال: فرجّع إليهم فقال لأبي شفيان وأصحابه: لا والله ما رأيتُ مِثلَ محمّد رُدَّ عمّا جاء له. فأرسلوا إليه شهيل ابن عَمْرو وحُويْطِب بن عبد العزّى، فأمر رسول الله (منراة عبدراله) فأثيرت في وجوهِهم البُدْن، فقالا: مَجيءَ من جئت؟ قال: جِئتُ لأطوفَ بالبَيتِ، وأسعى بين الصَّفا والمَروة، وأنحَر البُدْن، وأخَلِي بينكم وبين لحماتها، فقالا: إنّ قومَكَ يُناشِدونَك الله والرُّحِم، أن تَدخُلَ عليهم بلادَهُم بغير إذنِهم، وتقطع أرحامهم، وتُجرّئ عليهم عَدوهم. قال: فأبى عليهما رسول الله (منراه عبرانه) إلّا أن يدخُلها.

وكان رَسولُ الله (منراة عبه وآله) أرادَ أن يبعثَ عُمَر، فقال: يا رَسولَ الله، إنَّ عَشِيرتي قليلةً، وإنّى فيهم على ماتَعْلَم، ولكنَّى أَدُّلُك على عُثمان بن عَفَّان، فأرسَلَ إلَيه رَسولُ الله (مذراه عليه وآله)، فقال: انطلِق إلى قومك من المؤمنين، فبشَّرُهُم بما وَعَدني رَبيّ مِن فتح مَكّة. فلمّا انطلقَ عُثمان نَقي أبان بن سعيد، فتأخر عن السّرح، فجمل عُثمان بين يديه، ودخَل عثمان فأعلمهم، وكانتِ المُناوشَة، فجلسَ سُهَيل بن عَمْرو عند رَسولِ الله (ملى الله عليه والله)، وجلس عُثمان في عَسكرِ المُشركين، وبايع رسول الله (مل اله عليه واله) المسلمين، وَضَرب بإحدى يدّيه على الأُخرى لعُثمان، وقال المسلمون: طُوبي لعُثمان قد طافَ بالنيتِ وسَعى بـينَ الصَّفـا والمـرُّوّة وأحَـلّ. فقـال رَسـول الله (مقراة عبدرانه): ماكانًا ليفعَل. فلمًا جاء عثمان، قال له رَسولَ الله (مقراة عبدرانه): أطُّفتَ بالبّيثِ؟ قال: ماكنت لأطوف بالبيت ورّسول الله (متراه عليه رآه) لم يُطُف به. ثم ذكر القِصّة وماكان فيها. فقال لعليّ (عيه السلام): اكتُب بسم الله الرحمن الرحيم. فقال سُهَيل: ما أُدري ما الرحين الرّحيم، إلا أنّي أظُنّ هذا الّذي باليّمامة، ولكن أكتُب كما نكتُب: باسمك اللهم. قال: واكتُب: هذا ماقاضي رَسولُ الله شَهَيل بن عَمْرو. فقال شَهَيل: فعَلى ماتَهَا يَلُك يا محمّد؟ فقال أنا رَسول الله، و أنا محمّد بن عبدالله. فقال الناسُ: أنتَ رَسولُ الله قال: اكتُب. فكَتب: هذا ماقاضي عليه محمّد. ابن عبدالله، فقال الناس: أنت رسول الله، وكان في القضية أن [من]كان مِنّا أتى البكم ردّدْتُموه إلينا، ورَسول الله غير مُستَكبر عن دِينه، ومَن جاء إلينا مِنكم لم نردّه إليكم. فقال رسول الله رسلينه مد راله): لاحاجة لنا فيهم، وعلى أن يُعبَد الله فيكم عَلاتيةً غير سِرًّ، وإذكانوا لبتهادون السّيور في المدينة إلى مكّة، وماكانت قَضيّة أعظم برَكة منها، لقدكاد أن يَسْتَولِيَ على [أهل] مكَّة الإسلام، فضرب سُهيل بن عَمْرو على أبي جَنْدَل ابنه. فقال: أول ما قاضينا [عليه]. فقال رسول الله (مني المعبه وآله): وهل قاضيت على شيء؟ فقال: يامحمّد، ماكُنت بِغَدّار. قال: فذهبَ بأبي جَنْدَل، 'فقال: يارسول الله، تَدَفعني إليه؟ قال: ولم أَشتَرِط لك. قال: وقال: اللهمّ أجعَل لأبي جَنْدَلَ مَخْرَجاً،

<sup>(</sup>١) أي ياغادر.

<sup>(</sup>٥) السَّلْح: النَّجو. «أقرب الموارد ـ سلع ـ ١: ٥٣١».

٩٨٩٣/ ٤ ـ العَيَّاشيِّ: عن منصور بن حازم، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «لم يزَل رَسولُ الله (صلّى الله عليه وآله) يقول: إنّي أخاف إنْ عَصيتُ رَبيً عذابَ يومِ عظيم؛ حتّى نزلَت سورَةُ الفَتْح، فلمَ يعُد إلى ذلك الكلام».

المحمّد الورّاق، قال: حدّثنا أبو عليّ أحمد بن يحيى المكتّب، قال: حدثنا أحمد بن محمّد الورّاق، قال: حدّثني بشير بن سعيد بن قبلويه (1) العَدْل بالرّافقة، قال: حدّثنا عبدالجبّار بن كَثِير التَّمِيميّ اليّماني، قال: صدّثني بشير بن سعيد بن قبلويه أمير المَدينة يقول: سألتُ جعفر بن محمّد (عبدالسم،)، فقلت له: يابنَ رسولِ الله، سمعتُ محمّد بن حَرّب الهِلاليّ أمير الممّدينة يقول: سألتُ جعفر بن محمّد (عبدالسم،)، فقلت له: يابنَ رسولِ الله، في نفسي مسألة، أريد أنْ أسألك عنها، فقال: «إن شِئت أخبَرتُك بمسألتك [قبل أن نسألني]، وإن شئت فسّل،

قال: قلت له: يابنَ رَسول الله، وبأيّ شيءٍ تعرِفُ مافي نَفْسي قبل سُوْالي؟ قال: «بالتَوسُّم والتَفَرُّس، أما سمِعتَ قولَ الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآياتٍ لِّلمُتَوَسِّمِينَ﴾ (٢)، وقول رَسول الله اصلَى الله عله واله): اتَّقوا فراسَةَ المُوْمن فإنّه ينظر بنورِ الله؟».

قال: فقلتُ: يابن رَسول الله، فأخبرني بمسألتي. قال: وأردتَ أن تسألني عن رَسول الله (من الله عليه والده)، [لِم] لَمْ يُعلِق حَمْلَه عليّ بن أبي طالب (علمه الله) عِندَ حَطَّه الأصنام عن سطح الكعبة، مع قوّته وشِدّته وما ظهر منه في قلع باب القموص بخيبر والرمي به إلى ورائه أربعين ذراعاً، وكان الإيطيق حَمْلَه أربعون رَجُلاً، وقد كان رسول الله (من المعمود) بركب الناقة والفرس والحِمار، ورَكِب البُراق ليلة المعراج، وكلّ ذلك دون عليّ (علم الله المقوة والشيرة؟ قال: فقلت له: عن هذا والله أردتُ أن أسالك، يابين رسول الله.

وذكر الحديث، إلى أن قال: (وقد قال النبي الله عنه والله) لعليّ (عبه السلم): باعليّ، إنّ الله تبارك وتعالى حَمَلني ذنوبَ شبعتك ثمّ غفرها لي، وذلك قوله عزّ وحلّ: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ آللهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنِيكَ وَمَا تَأْخُرَ ﴾ .

7/9090 - عليّ بن إبراهيم: حدّثنا محمّد بن يجعفر، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد، عن محمّد بن الحسين، عن عليّ بن أيوب، عن عمر بن يزيد بَيّاع السّابري، قال: قلت لأبي عبدالله (عبد عمر): قول الله في كتابه: ﴿ لِيَعْفِرَ لَكَ آللهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنبِكَ وَمَا تَأَخَرَ ﴾، قال: «ماكان له ذَنب، ولاهَمَّ بذنب، ولكنّ الله حمّله ذُنوب شيعينه ثمّ غفرها له».

٧٩٨٩٦ - ابن بابويه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن مِهران، عن عليّ بن عِمران، عن عليّ بن عبدالغفّار، عن صالح بن حمزة - ويُكنّى بأبي شُعيب -، عن محمّد بن سعيد المَرْوَذِي، قال: قلت لرجُلٍ: أذنّبَ عبدالغفّار، عن صالح بن حمزة - ويُكنّى بأبي شُعيب -، عن محمّد بن سعيد المَرْوَذِي، قال: لا قلت: فقوله عزّ وجلّ: ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ آللهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْلِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾، فما معناه؟

<sup>1</sup> ـ تفسير العياشي ٢: ١٢/١٢٠.

٥ ـ علل الشرائع: ١/١٧٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بشر بن سعيد بن قلبويه.

<sup>(</sup>٢) الحجر ١٥: ٧٥.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٢١٤.

٧ منه تأويل الآيات ٢: ١/٥٩١.

قال: إنَّ الله سُبحانه حَمّل محمّداً (ملراة عليه وآله) ذُنوبَ شبعة عليّ (عب السلام)، ثمّ غَفَرَ له ماتقدّم منها وما تأخّر.

الله عن الثالث (طبه الدّبن النّجفي؛ ويؤيّده مارُوي مرفوعاً عن أبي الحسن الثالث (طبه السلام)؛ أنّه سُئِل عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ آفَةُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنبِكَ وَمَا تأخّرَ﴾ ، فقال (عبه السلام)؛ «وأيّ ذَنبِ كانَ لرَسولِ الله (منه عبه الله)، مَنْ مضى منهم ومن بقي، ثمّ الله (منه منهم ومن بقي، ثمّ غفرها لهُ».

١٠٥٩ - الطَّبَرْسِيّ: روى المُفضّل بن عمر، عن الصادق (مداسلام)، قال: سأله رجُل، عن هذه الآية، فقال:
 ١٠٤ الله ماكان له ذَنبٌ، ولكنّ الله سبحانه ضَمِنَ لَه أنْ يغفِرَ ذُنوبٌ شبعةِ عليّ (مداسلام) ماتقدّم مِن ذَنْبهم وماتأخَر،

قولە تعالى:

# هُوَ ٱلَّذِى أَنْزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِى قُلُوبِ ٱلْمُؤُمِنِينَ لِيَزْدَادُوۤا إِيمَاناً مَّعَ إِيمَاناً مَّعَ إِيمَانِهِمْ وَلَّهِ جُنوُدُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ آللهُ عَلِيماً حَكِيماً إِيمَانِهِمْ وَلَهُ عَلِيماً حَكِيماً اللهِ فوله تعالى - فَسَيُوْتِيهِ أَجْراً عَظِيماً [١٠.٤]

سر ۱/۹۸۹۹ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (المبالله)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَنْزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي تُلُوبِ عَن أبي حمزة، عن أبي جعفر (المبالله) قال: وسألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَيَّدَهُم بِروحٍ مِنْهِ ﴾ (١)، قال: «هو الإيمان».

() ١٩٩٩/ ٢ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن ابن محبوب، عن العلاء، عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر (علمه السلام) قال: «السّكينةُ: الإيمان».

َ ٣/٩٩٠١ عن البَخْتَريَ وهشام بن سالم وغيرهما، عن أبي عبدالله (مداسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَنْزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي تُلُوبِ ٱلْمؤُمِنِينَ ﴾، قال: دهو الإيمان،

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٩٣/.

۹ ـ مجمع البيان ٩: ٢٦٨.

سورة الفتح آية ـ ٤ ـ ١٠ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۱/۱۲.

<sup>(</sup>١) المجادلة ٥٨: ٢٢.

۲ ـ الكافي ۲: ۱۲ /۳.

٣ ـ الكافي ٢: ١٣ / ٤.

مدالله (طبالسلام) عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى أَنْزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمؤُمِنِينَ ﴾، قال: ﴿ [هو] الإيمان، قال: ﴿ وَأَلْرَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلتَّقْوَى ﴾ آلا: ﴿ وَأَلَا مَهُمْ كَلِمَةَ ٱلتَّقْوَى ﴾ آلا: ﴿ وَأَلَا مَهُمْ كَلِمَةَ ٱلتَّقْوَى ﴾ آلا: ﴿ هو الإيمان، وعن قوله: ﴿ وَٱلْرَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلتَّقْوَى ﴾ (٢) قال: ﴿ هو الإيمان، وعن قوله: ﴿ وَٱلْرَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلتَّقْوَى ﴾ (٢) قال: ﴿ هو الإيمان، وعن قوله: ﴿ وَٱلْرَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلتَّقْوَى ﴾ (٢) قال: ﴿ هو الإيمان، عن العَلاء بن رَزِين، عن العَلاء بن رَزِين، عن العَلاء بن رَزِين، عن العَلاء بن رَزِين، عن العَلاء بن العَلاء بن محمّد بن مسلم، قال: قال لي أبو جعفر (علمالله) ﴿ وَكُلُو سُيءٍ محمّد بن مسلم، قال: قال لي أبو جعفر (علمالله) ﴿ وَكُلُ سُيءٍ مَا مُولِلُهُ عَرِّ وَجَلُ الله عَرِّ وَجَلَّ ذِكْرِهِ المَاءَ فَاصْطَرَمْ نَاراً، ثُمَّ أَمْرِ الله عَرِّ وَجَلَ الله عَرْ وَجَلَ ذِكْرِهِ المَاء فَاصْطَرَمْ نَاراً، ثُمَّ أَمْرِ الله عَرْ وَجَلَ السماوات من ذلك الدخان، وخلق الأرض مِن الرَّماد، ثم اختصم الماء والنار والرّبع، فخلق الله عزّ وَجلَ السماوات من ذلك الدخان، وخلق الأرض مِن الرَّماد، ثم اختصم الماء والنار والرّبع، فقال الماءُ: أنا جُندُ الله الأكبر. وقالت النار: أنا جُندُ الله الأكبر. فأوحى الله عزّ وجلّ إلى الرّبع: أنتِ جُندي الأكبر. فأوحى الله عزّ وجلّ إلى الرّبع: أنتِ جُندي الأكبر.

7/99.5 - عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى أَنْزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمؤمِنِينَ لِيَزْدادُوا إِيمَانَا مَعْ إِيمَانِهِمْ وَقَعْ جُنُودُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، فهم الذين لم يُخالفوا رَسولَ الله (سلنه عبدراله)، ولم يُنكِروا عليه الصّلْحَ. ثمّ قال: ﴿ لِيُدْخِلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ الظَّائِينَ الصّلْحَ. ثمّ قال: ﴿ لِيُدْخِلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ الظَّائِينَ بِاللهِ ظَنَّ ٱلسَّوْءِ عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ ٱلسَّوْءِ ﴾، وهم الذين أنكروا الصّلحَ، واتهموا رسول الله (منه عبدراله) ﴿ وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعْنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَمَ وَسَاءَتْ مَصِيراً \* وَقُرْجُنُودُ ٱلسَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ آللهُ عَزِيزاً حِكِماً \* إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً ﴾.

ثمَ عطف المخاطبة على أصحابه، فقال: ﴿ لِتُتَوْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ﴾، ثمّ عطف على نفسه عزّ وجلّ فقال: ﴿ وَتُسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً﴾ معطوف على قوله: ﴿ لِتُؤْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ﴾.

ونزلت في بيعة الرُّضوان: ﴿ لَقْدِ رَضِى آللهُ عَنِ ٱلمُوْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ (١) واشترط عليهم ونزلت في بيعة الرُّضوان: ﴿ لِقُد رَضِى آللهُ عَنِ المُومِينَ إِذْ يُبَايِعُونَ اللهُ عَرْ وجلَ اللهُ عَلَىٰ مِعْد نزول آية الرُّضوان: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ آللهُ يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن نَّكَتَ فَإِنَّمَا يَنكُتُ عَلَىٰ بعد نزول آية الرُّضوان: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ آللهُ يَدُ اللهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن نَّكَتَ فَإِنَّمَا يَنكُتُ عَلَىٰ بعد نزول آية الرُّضوان: ﴿ إِنَّ ٱللهُ عَلَيْهِ آللهُ فَسَيُوْتِيهِ أَجْراً عَظيماً ﴾ ، وإنّما رضي عنهم بهذا الشرط أن يَفُوا بعد ذلك بعَهْدِ الله ومِيثاقه، ولاينقُضوا عَهْدَهُ وَعَقْدَهُ، فبهذا العقد رَضي الله عنهم، فقدّموا في التأليف آية الشَّرط على بَيَعْةِ

٤ ـ الكافي ٢: ١٣ /٥.

<sup>(</sup>١) المجادلة ٥٨: ٢٢.

<sup>(</sup>۲) آلفتح ۱۲۸ ۲۸.

٥ ـ الكافي ٨٠ ١٥/٨٨.

 <sup>(</sup>١) في «ج» أبو عبدالله (عليه السلام).

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٣١٥.

<sup>(</sup>١) الفتح ٤٨: ١٨.

٨٨ ....... البرهان في تفسير القرآن

الرُّضوان، وإنمًا نزلت أوَّلاً بيعة الرّضوان ثم آية الشُّرط عليهم فيها.

وقد تقدّم حديثٌ في الآبة، في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ءَاسَفُونَا أَنتَقَمْنَا مِنْهُمْ ﴾ في سورة الزُخُرف، عن أبي عبدالله (عباشعم) (٢).

قوله تعالى:

# لَّقَدْ رَضِى آللهُ عَنِ آلْمُؤْمِنِينَ -إلى نوله تعالى - فَتُصِيبَكُم مِّنْهُم مَّعَرَّةً بِغَيْرِ عِلْمِ [18-70]

المَلك بن هارون، عن أبني عبدالله (عليه السلام)، عن آباته، عن أمير المؤمنين (عليم السلام)، قال: «أنا الَّذي ذكر الله اسمَهُ المَلك بن هارون، عن أبني عبدالله (عليه السلام)، عن آباته، عن أمير المؤمنين (عليم السلام)، قال: «أنا الَّذي ذكر الله اسمَهُ في النوراة والإنجيل بمُؤازرة رَسولِ الله (ملَى الله (ملَى الله عبدراله) تحت الشجرة في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِي آفَةُ عَن ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجرَةِ ﴾ .

، ١٩٩٠٦ محمد بن العباس، قال: حدّثنا محمد بن أحمد الواسِطي، عن زكريًا بن يحيى، عن إسماعيل بن عثمان، عن عمّار الدُّهْنيَ، عن أبي الزُّبَير، عن جابر عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: قلتُ: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَقَدْ رَضِي آللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجرَةِ ﴾ كم كانوا؟ قال: وألفاً ومائنين، قبلت: هل كان فيهم عليّ (عدالله)؟ قال: وألفاً ومائنين، قبلت: هل كان فيهم عليّ (عدالله)؟ قال: ونَعم [عليّ] سبّدُهم وَشَريفُهم.

٣/٩٩٠٧ - ومن طريق المخالفين: مارواه مُوَفَّق بن أحمدا، في قوله نعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِيَ آفَهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجرَةِ ﴾ نزلت في أهل الحَدَيْبِيّة. قال جابر كُنَا يومَ الحُدَيْبِيّة أَلفاً وأربعمائة، فقال لنا النبيّ (صلى النبيّ الله على وقائم الموتِ، فمَا نكَتَ أصلاً أحَدُ إلّا ابنُ قيس، النبيّ (صلى النبيّ وأولى الناس بهذِه الآية عليّ بن أبي طالب (عداسلام)، لأنَّهُ قال: ﴿ وَأَثَابَهُمْ فَتْحاً قَرِيباً ﴾ يعني وانتح ] خَيْبر، وكان ذلك على يَدِ على بن أبي طالب (عداسلام).

٨٩٩٠٨ عليّ بن إبراهيم: ثمّ ذكر الأعراب الّذين تخلّفوا عن رسول الله (ملّ الله عبد وآد)، فقال: ﴿ سَيَقُولُ لَكَ

سورة ألفتح آية ١٨٠ . ٢٥ .

<sup>(</sup>٢) تقدُّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٥٥) من سورة الزخرف.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٦٨.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧/٥٩٥.

٣ ـ مناقب الخوارزمي: ١٩٥.

<sup>(</sup>١) (فما نكث... وكان منافقاً) ليس في المصدر.

أ - تفسير القمى ٢: ٣١٥.

المُتَخَلَّقُونَ مِن الْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا أَمْوَالُنَا﴾، إلى قوله تعالى ﴿ وَكُنتُمْ قَوْماً بُوراً ﴾ أبى قومَ سو،، وهم الَّذين السَّنْفرَهم في الحديبيّة. ولمَّا رجع رسول الله (من الخدينة إلى المَدينة مِن الحُدَيْبية غَزَا خَيْبَرَ فاستَأْذَنه المَخُلَفُون أن يَجَدُّلُوا أن يَخرجوا معه، فأنزل الله: ﴿ سَيقُولُ المُخَلَّقُونَ إِذَا انطَلَقْتُمْ إِلَىٰ مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونا نَتَيِعْكُمْ يُريدُونَ أَن يُبَدِّلُوا كَلاَمَ اللهِ قُل اللهُ مِنْ قَبلُ فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحْسُدُونَنَا بَلْ كَانُوا لَا يَفْقَهُونَ إِلَّا قَلِيلاً﴾ (١٠).

ثمّ قال: ﴿ قُل لَلِمُخَلَّفِينَ مِنَ ٱلأَعْرابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَىٰ قَوْمٍ أُولِى بأْسٍ شَدِيدٍ تُقاتلونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ فَإِن تُطِيعُوا يُؤْتِكُمُ آفَهُ أَجْراً حَسَناً وإِن تَتَوَلَّوْا كَمَا تَوَلَّيْتُم مِّن قَبْلُ يُعَذَّبْكُمْ عَذاباً أَلِيماً ﴾ ".

ثمّ رخَص عزّ وجلَ في الجهاد، فقال: ﴿ لَيْسَ عَلَىٰ آلاَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَىٰ آلاَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى آلمَرِيضِ حَرَجٌ وَمَن يُطِعِ ٱللهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحتِها الأَنهارُ﴾، ثم قال: ﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّ يُعَذِّبُهُ عَـذَاباً أَلِيماً ﴾ (''. ثمّ فال: ﴿ وَعَدَكُمُ آللهُ مَغَانِمَ كَثِيرةً تَأْخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ هِذِهِ وَكَفَّ أَيْدِيَ آلنَّاسِ عَنكُمْ ﴾، يعني فَتح خيبر: ﴿ وَلِتكُونَ ءَايةً لَلِمُؤْمِنينَ ﴾.

ثمّ قال: ﴿ وَأُخْرَى لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا قَدْ أَحَاطَ آلله بِهَا وَكَانَ آللهُ عَلَيْ كُلِّ شَيءٍ قَديراً ﴾ ، ثم قال: ﴿ وَهُوَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ ﴾ ، أي بعد أن أَمَّمْتُمْ من المدينة اللَّذِي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ عَنْهُم بِبَطْنِ مَكَّةً مِن بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ ، أي بعد أن أَمَّمْتُمْ من المدينة إلى الحرم ، وطلبوا منكم الصُلْح ، بعد أن كانوا بَعْزونكم بالمدينة صاروا يَطلبون الصُلح ، بعد إذ كنتُم [أنتم] تطلبون الصُلح منهم.

٩٩٠٩ - وروى العَيّاشيّ: عن زُرارة، وخُمْران، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (ملهماالسلام): «أنّ رسولَ الله (صلى الله عنه على الله (صلى الله عنه عنه عنه عنه عنه أننا عَشَر أَلْفاً حَتَى جعل أبو سُفيان و المشركون يستَغِيثون».

1/991 - على بن إبراهيم: ثمّ أخبَر الله عزَّ وجلَّ نبيّه (منَ الله على الصّلح، وماأجاز الله لنبيّه، فقال: هُمُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوكُمْ عَنِ ٱلمَسْجِدِ ٱلحرَامِ وَٱلْهَدَى مَعْكُونا أَن يَبْلُغَ مَجِلَّهُ وَلَوْلَا رِجَالٌ مُّوْمِنُونَ وَيْسَاءٌ هُمُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوكُمْ عَنِ ٱلمَسْجِدِ ٱلحرَامِ وَٱلْهَدَى مَعْكُونا أَن يَبْلُغَ مَجِلَّهُ وَلَوْلا رِجَالٌ مُّوْمِنُونَ وَيْسَاءٌ مُوهُمُ الله يعني بمكة: ﴿لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَن تَطَنُّوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِّنْهُم مَّعَرَّةٌ بِغَيرٍ عِلْمٍ ﴾، فأخبر الله نبيّه أن عِلّة الصّلح إنّما كان للمؤمنين والمؤمنات الدين كانوا بمكة، ولو لم يكن صُلح وكانتِ الحربُ لقُتلوا، فلَمّا كان الصّلح آمنوا وأظهروا الإسلام، ويقُال: إنّ ذلك الصّلح كان أعظم فَتْحاً على المُسلِمين مِن غَلَبِهم.

<sup>(</sup>١) الفتح ٤٨: ١١ ، ١٢.

<sup>(</sup>٢) الفتح ٤٨: ١٥.

<sup>(</sup>٣) الفتح ٤٨: ٢١.

<sup>(</sup>٤) الفتح ٤٨: ١٧.

٥ ـ تفسير العياشي ٢: ٥٤/٥٤.

٦ ـ تفسير القمي أ: ٢١٦.

٩٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

# لَوْ تَزَيَّلُواْ لَعَذَّبْنَا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِيماً [70]

ابن عامر، عن عمّه عبدالله بن عامر، عن محمّد بن أبي عُمّير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (عبدالله)، [قال]: قلت له: ابن عامر، عن معامر، عن محمّد بن أبي عُمّير، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (عبدالله)، [قال]: قلت له: مابال أمير المؤمنين (عبدالله) لم يفاتل فلاناً وفلاناً (١٠)؟ قال: «لآيةٍ في كتاب الله عزّ وجلّ: ﴿ لَوْ تَزَيَّلُواْ لَعَذَّ بِنَا اللّهِ يَنَ عَدُاباً أَلِيماً ﴾ .

قال: قلت: وما يعني بتزايلهم؟ قال: «ودائعٌ مؤمنون في أصلاب قوم كافِرين، وكذلك القائم (عليه السلام) لن يظهر أبداً حتى تَخرُج ودائعٌ الله عزّ وجلّ، فإذا خَرجت ظهر على مَن ظهر من أعداءِ الله عزّ وجلّ فتتلهم».

٢/٩٩١٢ - وعنه، قال: حدّثنا المظفر بن جعفر بن المظفر العَلوي (رحداد)، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مسعود، عن أبيه، عن عليّ بن محمّد، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن إبراهيم الكَرخيّ، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عليه السلام)، أو قال له رجلّ: أصلَحك الله ألمّ يكن عليّ (عليه السلام)، قريّاً في دين الله عزّ وجلّ؟ قال: وبلى، قال: فكيف ظهر عليه القوم، وكيف لم يدفعهم، وما منّعه مِن ذلك؟ قال: «آية في كتاب الله عزّ وجلّ منعّته».

قال: قلت: وأيّة آية هي؟ قال: «قوله عزّ ولجلّ: ﴿ لَوْ تُزَيَّلُواْ لَعَذَّبْنَا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ إنّهُ كان لله عزّ وجلّ وَدائعٌ مؤمنون في أصلاب قوم كافرين ومُنافقين، فلم يكن عليّ (عبداله) ليفتُلَ الآباء حتى تخرج الوَدائع، فلمّا خرجت الودائع ظهر على من ظهر، فقائلة وكذلك قائمُنا أهل البيت، لن يظهر أبَداً حتّى تظهر ودائعً الله عزّ وجلّ، فإذا ظَهَرت ظهر على من ظهر، فقتله ه

محمد بن مسعود، عن أبيه، قال: حدّثنا المظفر بن جعفو بن المظفر العلوي السمرقندي (رحمه)، قال: حدّثنا جعفر بن محمد بن مسعود، عن أبيه، قال: حدّثنا جبرً ثيل بن أحمد، قال: حدّثني محمد بن عيسى بن عُبيد، عن يونس بن عبدالرحمن، عن منصور بن حازم، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَوْ تَزَيَّلُوا لَعَذَّ بُنَا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾: «لو أخرج الله عزّ وجلّ مافي أصلاب المؤمنين من الكافرين، ومافي أصلاب الكافرين من الكافرين، ومافي أصلاب الكافرين من المؤمنين، لعَذَب ٱلَّذِين كفّروا».

١٩٩١٤ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا أحمد بن عليّ، قال: حدّثنا الحسين بن عبدالله السّعديّ، قال:

سورة الفتح آية ـ ٢٥ ـ

١ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٦٤١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يقاتل مخالفية في الأول.

٢ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ٦٤١.

٣ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٦٤٢.

٤ ـ تفسر القمي ٢: ٣١٦.

حدّثنا الحسن بن موسى الخشّاب، عن عبدالله بن الحسين، عن بعض أصحابه، عن فُلان الكَرخيّ، [قال:] قال رجل لأبي عبدالله (عبدالله): ألّم يكن عليّ قويّاً في بدّنهِ، قويّاً بأمرِ الله؟ قال أبو عبدالله (عبدالله): وبلي». قال: فما معه أن يدفعَ أو يمتنع؟ قال: «سألتَ فافهَم الجَواب، منّع عليّاً من ذلك آيةٌ مِن كتابِ الله».

فقال: وأيّ آية؟ فقَرأ: ٥﴿ لَوْ تَزَيَّلُواْ لَعَذَّبْنَا آلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾، إنّه كان لله وَدائِع مؤمنون في أصلابٍ قومٍ كافرين ومُنافقين، فلم يكُن عليّ (مبديم) ليَقتُلُ الآباء حتّى نخرج الودائِع، فلمّا خرجت، ظهر على مَن ظهر وقتلَهُ، وكذلك قائِمُنا أهل البيت لم يظهر أبدأ حتّى تخرج ودائعُ الله، فإذا حَرَجت يظهر على مَن يظهر فيقتله».

قوله تعالى:

## إِذْ جَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ـ إلىٰ نوله تعالىٰ ـ وَكَانَ ٱللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً [ ٢٦ ]

1/9910 - على بن إبراهيم: ثم قال: ﴿إِذْ جَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ ٱلْجَاهِلِيَّةِ ﴾ يعني قُسرَيشاً وسُسهيل بسن عسمرو، حسين قالوا لرسيول الله استراته عندالله. ﴿فَأَنزَلَ آفَهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسولِهِ وَعَلَىٰ وَفُولِهم: لو عَلِمنا أَنَك رسول الله ماحاربناك، فاكتُب محمد بن عبدالله. ﴿فَأَنزَلَ آفَهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسولِهِ وَعَلَىٰ وَفُولِهم: المَوْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلتَّقَوَى وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ آفَهُ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيماً ﴾، تقدم معنى السّكينة ومعنى كلمة التقوى عن قرببِ في قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَنزُلَ ٱلسّكِينَة فِي قُلُوبِ ٱلمُؤْمِنِينَ ﴾ (").

مدتنا محمّد بن جَرير، قال: حدّ ثنا عيسى، قال: أخبرنا مُحمّد بن محمّد، قال: أخبرني المُظفّر بن محمّد البَلْخي، قال: حدّ ثنا محمّد بن جَرير، قال: حدّ ثنا عيسى، قال: أخبرنا مُخوّل بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا عبدالرحمن بن الأسود، عن محمّد بن عُبيدالله، عن عمر بن عليّ، عن أبي جعفر (عله السلام)، عن آبائه (عليم السلام)، قال: وقال رسول الله (صنّد عله وآد): إنَّ الله عَهد إليَّ عَهداً، فقلتُ: ربَّ بَيِّنْهُ لي؛ قال: اسمع. قلتُ: سمِعتُ. قال: يامحمّد، إنّ عليّاً راية الله (صنّد عله وآد): وأمام أوليائي، ونورُ من أطاعني، وهو الكلِمةُ التي ألزمَها الله المُتقين، فمن أحبّه فقد أحبّني، ومَن أبغضه فقد أبغضنى، فبشُرهُ بذلك».

سورة الفتح آية ٢٦ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣١٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: والرحيم.

<sup>(</sup>٢) تَقَدُّم في تفسير الآيات (٤ ـ ١٠) من هذه السورة.

٢ \_ أماني الطوسي ١: ٢٥٠.

٢/٩٩١٧ - شرف الدّين النجفي، قال: روى الحسن بن أبي الحسن الدَّيلمَيّ (رحدالله) بإسناده عن رجاله، عن مالك بن عبدالله، قال: قلت لمولاي الرّضا (عبدالله): قوله تعالى: ﴿ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلتَّقْوَى وَكَانُوا أَحمقً بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾؟ قال: همى ولاية أمير المؤمنين (عبدالله)».

عَلْوَهُ، كمِثال ما يرَى الراكِبُ خَرْقَ إلا بُرَةِ مِن مسيرة بَوم، وعَهَدَ إليّ في عليّ كلماتٍ، فقال: يامحمّد قلت: لبيّك ربيّ. فقال: ما يرّى الراكِبُ خَرْقَ إلا بُرَةِ مِن مسيرة بَوم، وعَهَدَ إليّ في عليّ كلماتٍ، فقال: يامحمّد قلت: لبيّك ربيّ. فقال: إنّ عليّا أميرُ المؤمنين، وإمامُ المتّقين، وقائد الغُرّ المُحَجَّلِين، ويَعسوبُ المؤمنين، والمال يعسوبُ الظلّمة، وهو الكلمة التي ألزّمتها المُتّقين، فكانوا أحق بها وأهلها فبشرهُ بذلك، قال: «فبشره النبيّ (منره عبه رآله) بذلك، فقال عليّ: يارسول الله، فإنّي أذكرُ هُناك؟ فقال: نعم، إنّك لتُذْكر في الرّفيق الأعلىٰ».

• ١٩٩٢ - محمّد بن العبّاس: عن أحمد بن محمّد بن سعيد، عن محمّد بن هارون، عن محمّد بن مالك، عن محمّد بن الفُضيل، عن غالب الجُهني، عن أبني جعفر محمّد بن عليّ، عن أبنيه، عن جَدّه، عن عليّ (مدادا فله عليه أوقفتُ عليّ (مدادا فله عليه) أو قفتُ عليّ (مدادا فله عليه) أو قفتُ بين يَدي رَبيّ عزّ وجلّ، فقال لي النبيّ امرة فقلتُ: لبيك يارب وسعّديك، قال: قد بَلُوتَ خَلقي، فأيهم وَجدْتَ أطوّع لك؟ قلت: ربّ عليّاً. قال: صَدقت يا محمّد، فهل انخذتَ لنفسِك خليفةً يُؤدّي عنك، ويُعلَم عبادي من كِتابي مالا يعلمون؟ قال: قلت لا، فاختَرْلي، فإنّ خِيَرَتَك خَيْرٌلي، قال: قد آخترتُ لك عليّاً، فاتّخذه لنفسك خليفةً ووصيّاً، وقد نَخلتُه عِلْمي وَجلْمي، وهو أمير المؤلمنين حَقّاً، لم يتلها أحدٌ قبله، وليست لأحَد بعده.

يامحمد، عليّ راية الهُدى، وإمامُ مَن أطاعني، ونورُ أوليائي، وهو الكلِمةُ التي ألزَمتها المُتقين. مَن أحبّه فقد أحبّني، ومن أبغضه فقد أبغضني، فَبشَرْهُ بذلك، يامحمّده. قال: «فبشَرتهُ بذلك، فقال عليّ (عبدالله) أنا عبدالله، وفي قَبضيّه، إنْ يُعاقِبني فبِذنبي لم يَظلِمني، وإنْ يُتِمّ لي ماوَعَدني فالله أولىٰ بي.

فقال النبي (مني الديم الله الجُلُ قلبُه، وأجعل ربيعه الإيمان بك. قال الله سُبحانه: قد فعَلت ذلك به

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٩٥/٨

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٩٥/٩.

٥ ـ الإختصاص: ٥٣.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ١٠/٥٩٦.

يامحمّد، غير أنّي مُختصُّه بالبّلاء بما لااختصُّ به أحَداً مِن أوليائي. قال: قلتُ: ربَّ أخي وصاحبي؟ قال: إنّه [قد] سبّق في عِلْمي أنّه مُبتّليٰ ومُبتّليّ به، ولولا عليّ لم تُعرَف أوليائي، ولا أولياء رَسولي.

ورواه الشيخ في (أماليه) قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن الصَّلْت، قال: أخبرنا ابنُ عُقْدَة، يعني أحمد بن محمّد بن سعيد، قال: أخبرنا محمّد بن هارون الهاشميّ، قراءة عليه، قال: أخبرنا محمّد بن مالك بن الأبرَد النَّخَعيّ. قال: حدّثنا محمّد بن فضيل بن غزوان الضَّبّي، قال: حدّثنا غالِب الجُهَنيّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ ابن الحسين، عن أبيه، عن جَدّه، عن عليّ بن أبي طالب (عليم السلام)، قال: (قال رسول الله (ساراة عليه وآله): لمّا أسري بي إلى السّماء، وساق الحديث إلى آخره.

وفي آخر الحديث: قال محمّد بن مالك: فَلَقِيتُ نَصْرَ بن مُزاحِم المِنْقَريّ، فحدّثني عن غالب الجُهَنيّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ (عبيم الله)، قال: «قال رسول الله (ملّ الله عليه واله): لمَا أُسري بي إلى السَّماء». وذكر مِثلَه سَواء.

قال محمّد بن مالك. فلَقيتُ عليّ بن موسى بن جعفر [فذكرت له هذا الحديث، فقال: «حدّثني به أبي موسى بن جعفر]، عن أبيه، عن جَدّه، عن الحسين بن عليّ، عن علي (طبهم السلام)، قال: قال رسول الله (صلّ التعدراله): لمّا أسري بي إلى السّماء، ثم مِن السّماء إلى السّماء، ثم إلى سِدْرَةِ المُنْتَهيٰ». وذكر الحديث بطولهِ (١١).

قوله تعالى:

# لَّقَدْ صَدَقَ ٱللهُ رَسُولَهُ - إلى فوله عمالى - فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَٰلِكَ فَتْحَاً قريباً [٢٧]

١/٩٩٢٢ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: وأنزل في تطهير (١) الرُوْيا التي رآها رسولُ الله: ﴿ لَقَدْ صَدَقَ ٱللَّهُ رَسُولَهُ

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسي ١: ٣٥٣.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٢١/٥٩٧.

<sup>(</sup>١) في المصدرة مسكين الرجل.

مورة الفتح آية ـ ٢٧ ـ

ا ـ تفسير القمي ٢: ٣١٧.

<sup>(</sup>١) في نسخة من «طـ» والمصدر تظهير.

آلرُّ أَيّا بِالْحَقِّ لَتَذْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلحَرَامَ إِن شَاءَ آفَهُ ءَامِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَاتَخَافُونَ فَعَلِمَ مَالَمْ تَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَٰلِكَ فَتْحا قَرِيباً ﴾ يعني فتح خيبر، لأنّ رسول الله (سنراه عبداله) لمّا رجع من الحُديبيّةِ غَزا خَيْبَر.

٢/٩٩٢٣ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدّ ثنا أمحمّد بن يحيى العطار: قال: حدّ ثنا أبو سعيد الآدميّ، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن الحسن بن زياد العَطار، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): إنّهم يقولون لنا: أَمُوْمِنُون أَنتُم؟ فنقول: بَلى. فيقولون: أفأتنم لنا: أَمُوْمِنُون أَنتُم؟ فنقول: بَلى. فيقولون: أفأتنم في الجنّة؟ فإذا نظرنا إلى أنفينا ضَعُفنا وانكسَرنا عن الجَواب. قال: فقال: «إذا قالوا لكم: أموْمنون أنتُم؟ فقولوا: نعم، إن شاء الله تعالى».

قال: قلت: وإنهم يقولون: إنّما استثنيتُم لأنّكم شُكَاك. قال: افقولوا لهم: واللهِ مانحنُ بشُكَاكِ، ولكِنّا استَثنينا كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلحَرَامَ إِنْ شَاءَ آفَهُ ءَامِنِينَ ﴾، وهو يعلمُ أنّه يَدخُلونَه أوّلاً، وقد سمّى الله عزّ وجلّ المؤمنين بالعَمِلِ الصالح مؤمنين، ولم يُسمَّ مَن رَكِبَ الكبائر، وما وعَد الله عزّ وجلّ عليه النّار في قرآنٍ ولا أثر، فلا يسمّيهم بالإيمان بعد ذلك الفعل ه.

قوله تعالى:

# هُوَ ٱلَّذِى أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ [78]

١٩٩٢٤ عليّ بن إبراهيم، قال: وهو الإمام الذي يُظهّره الله على الدين كلّه، فيَملأ الأرضَ قِسُطاً وَعُدلاً كما مِلنَتُ ظُلماً وجَوْراً. وهذا مِمَا ذَكرنا أَنَ تأويلَه بِعَدَ تَنْزيله.

٢/٩٩٢٥ ٢ ـ سعد بن عبدالله؛ قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخَطّاب، عن محمّد بن سِنان، عن عَمّار ابن مَرُوان، عن المُنخَل بن جَميل، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِأَلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى آلدِينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ آلمُشْرِكُونَ ﴾ (١)، قال: «يُظهِره الله عزّ وجل في الرَّجْعَة».
 الرَّجْعَة».

سورة الفتح آية -28 ـ

٢ ـ معاني الأخبار: ١٠٥/٤١٣.

۱ ـ تفسير القمى ۲: ۳۱۷.

٢ . مختصر بصائر الدرجات: ١٧.

<sup>(</sup>۱) التوبة ٩: ٣٣، الصف ٦١: ٩.

النّصيل، عن أبى الحسن الماضي (طبه الله)، قال: قلت: ﴿ هُوَ ٱلَّذِيّ أَرْسَلَ رَسُولَةٌ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ ﴾؟ قال: هو الذي أمر رَسُولَةٌ إِالْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ ﴾؟ قال: هو الذي أمر رَسُولَةٌ إِالْهِدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ ﴾؟ قال:

َ قلتُ: ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى آلدِينِ كُلِهِ ﴾ ؟ قال: «يُظْهِره على جميع الأديان عند قيام القائم، يقول الله: ﴿ وَآفَهُ مُتِمَّ لُورِهِ ﴾ ، ولاية القائم ﴿ وَلَوْ كُوهَ آلمُشْرِكُونَ ﴾ (١) بولاية على رحب السلام».

ورواه ابن شهر أشوب في (المناقب)، عن أبي الحسنَ الماضي (عليه السلام) (٢٠).

قوله تعالى:

# مُّحَمَّدٌ رَّسُولُ آللهِ -إلىٰ نوله نعالى - مِنْهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْراً عَظِيمًا [ ٢٩ ]

١/٩٩٢٧ - علىّ بن إبراهيم: ثمّ أعلم الله عزّ وجلَ أنّ صِفّة رسولِ الله رسلوة مهراته وصِفَة (١) أصحابِه المؤمنين في النّوراة والإنجيل مكتوب، فقال: ﴿ مُحَمّدٌ رَسُولُ آللهِ وَٱلّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَىٰ ٱلْكُفّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾، يعني: يقتلون الكُفار وهم أشِدًاء عليهم، وفيما بينهم رُحَماء، ﴿ تَرَاهُمْ رُكّعاً سُجّداً يَبْتَغُونَ فَضْلاً مَنَ آللهِ وَرضُواناً سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهم مِن أَثَر ٱلسُّجُودِ ﴾.

ثم ضَرب لهم مَثلاً، فقال: ﴿ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَاةِ ومَثَلُهُمْ فِي ٱلإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْنَهُ ﴾، يعني فلاناً ''' ﴿ فَتَازَرَهُ ﴾ ، يعني فلاناً ﴿ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوى عَلَى شُوقِهِ يُعْجِبُ الزِّرَاعَ لِيَغِيظ بِهِمُ الكُفَّارَ وَعَدَ آللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ مِنْهُم مَغْفِرَةً وَأَجْراً عَظِيماً ﴾ .

به ۱۹۹۲۸ من محمد بن محمد بن خالِد البَرْقي في (المحاسن): عن محمد بن علي، عن محمد بن الفُضّيل، عن الفُضّيل، عن أبي حمزة الثُمالي، عن أبي جعفر (عداله البراء)، قال: «المؤمن أخو المؤمن لأبيه وأمّه، لأنّ الله خلق طينتهما من سبّع سماوات، وهي من طينة الجنان. ثم تَلا: ﴿ رُحَمَا مُ بَيْنَهُمْ ﴾، فهل يَكونُ الرّحيم إلا بَرّاً وصولاً ه. وفي حديثٍ آخر: «وأجرى فيهما من روح رّحمته».

۳ ـ الكافي ۱: ۹۱/۳٥۸.

<sup>(</sup>۱) الصف ۲۱: ۸

<sup>(</sup>٢) المناقب ٢: ٨٢.

سورة الفتح آية ـ ٢٩ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣١٧. وقطعة منه في المخطوطة: ١٢١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: صنة نبيَّه و.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: وفلاناً.

٢ ـ المحاسن: ١١/١٣٤.

. . ٩٩٣١ / ٥ - ابن بابويه، بإسناده في (الفقيه): عن عبدالله بن سِنان، قال: سُئل الصادق(عبدالسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ سِيمًا هُمْ فِي وَجُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودِ﴾، قال: «هو السَّهَرُ في الصلاة».

٣٩٩٣٢٠ - ابن الفارسيّ في (الروضة): سأل الصادِقَ (عبداللهم) عبدُالله بن سِنان، عن قوله تعالى: ﴿ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودِ﴾، قال: «هو السَّهَرُ في الصلاة».

٧/٩٩٣٣ ـ ومن طريق المخالفين: مارواه ابن تؤدُّويه، عن الحسن بن عليّ (ملاناته عليهما)، قال: «استُوىٰ الإسلامُ بسّيفِ عليّ (علماللهم».

٨٩٩٣٤ محمد بن العباس، قال: حدَّ ثنا معمد بن أحمد بن عيسى بن إسحاق، عن الحسن بن الحارث بن طلب، عن أبيه، عن داود بن أبي هِنْد، عن سعيد بن جُبَير، عن ابن عبّاس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْنَهُ فَالْرَدُهُ فَاسْتَعْلَظُ فَاسْتَوى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعُ لِيَغِيظ بِهِمُ الكُفَّارَ ﴾، قال: قوله تعالى: ﴿ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْنَهُ ﴾، أصلُ الزّرع عبدُ المُطلب، وشطأه محمد (سنراه عليه وآله)، و ﴿ يُعْجِبُ الزُّرَّاعُ ﴾، قال: عليّ بن أبي طالب (عبد هم)ه.

٣ ـ المحاسن ١٣١ /٢.

<sup>1</sup> ـ تفسير القمي ١: ٣٢.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٤٦.

٥ ـ من لايحضره الفقيه ١: ٢٦٩/٢٩٩.

٦ ـ روضة الواعظين: ٣٢١.

٧ .... غاية المرام: ٤٤٢.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ١٣/٦٠٠.

سورة الفَتْح (٤٨) ...... ١٧......

﴿ ٩٩٩٥٥ - الشيخ في (أماليه) قال: أخبرنا الحقّار، قال: حدّثنا إسماعيل، قال: حدّثنا دعّيل، قال: حدّثنا مدّثنا مدّثنا مدّثنا محدّثنا محدّث الله محدّث الله محدّث الله محدد المحدد المحدث الله محدّث الله محدد المحدد الم

قال: اإذا كان يوم القيامة، عُقِدَ لِواءٌ من نور أبيض، ونادى مُنادٍ: لَيقُم سيِّد المؤمنين [ومعه الَّذين آمنوا بعد بَعْث محمد (من النور الأبيض بيدٍه، تحتَهُ جميعُ السابقين الأولين مِن المهاجرين والأنصار، لا يُخالِطُهم غيرُهم، حتى يجلِس على مِثْبَرٍ من نور ربَّ العِزَّةِ، ويُعرَضُ السابقين الأولين مِن المهاجرين والأنصار، لا يُخالِطُهم غيرُهم، حتى يجلِس على مِثْبَرٍ من نور ربَّ العِزَّةِ، ويُعرَضُ الجميع عليه، رجُلاً رجُلاً، فيعُطى أجرَه ونورَه، فإذا أنى على آخِرِهم، قبل لهم: قد عرَفتُم مَوضِعَكُمْ وَمنازِلَكُم مِن الجنَّةِ، إنَ ربّكُم يقول: عندي لكم مَغْفِرةٌ وأجرٌ عظيم - يعني الجنّة - فيقوم علي بن أبي طالب والقومُ تحت لوائِه معه حتى يدخُل الجنّة، ثم يرجع إلى مِنْبَرِه، ولا يَزال يُعرَضُ عليه جَميعُ المُوْمنين، فيأخذ نصيبه منهم إلى الجنّة ويترُك أقواماً على النار، فذلك قولُه عزُ وجلَ: ﴿ وَالَّذِينَ آمنوا وَعَملُواْ الصَالِحَاتِ لَهُمْ أَجرُهُمْ وتُورُهمَ ﴾ (١)، يعني السابقين الأولين، والمؤمنين، وأهلَ الولاية له، وقوله تعالى: ﴿ وَالّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّهُوا بِ اَيَاتِنَا أَوْلَيْكَ السَابقين الأولين، والمؤمنين، وأهلَ الولاية له، وقوله تعالى: ﴿ وَالّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّهُوا بِ اَيَاتِنَا أَوْلَيْكَ أَصُحَابُ الجَحِيم ﴾ (١)، همُ الذين قاسَمَ عليهم النَارَ فاستَحقوا الجَحيم،

١٠/٩٩٣٦ - ومن طريق المخالفين: رواه مُوَفَّق بن أحمد، يرفعه إلى ابنِ عباس، قال: سأل قومًّ النبيُّ (مذرة عبه وآله): فيمنُ نزَلت هذه الآية؟

قال: اإذا كانَ يوم القيامة عُيِد لواءً من نور أبيض، ونادئ مُنادٍ: لِيَقُم سيَّدُ المؤمنين ومعه الَّذين آمنوا بعد بعث محمد (صَلَ عله والله). فيقوم عليّ بن أبي طالب (عبد علم) فيُعطى اللواءَ مِن النور الأبيض بيّدٍه، وتحتّهُ جميعُ السابقينَ الأولينَ من المهاجرين والأنصار، لا يحالِطُهم عُبرُهم، كُتَى يَجلِسُ على مِنْبَرٍ من نورٍ ربَّ العِزَّة، ويُعرَضُ الجميعُ عليه رَجُلاً رَجُلاً، فيُعطيهِ أَجرَه ونورَه، فإذا أتى على آخرهم، قيل لهم: قد عرَفتُم صِفَتكُم ومَنازِلَكُمْ في الجميعُ عليه رَجُلاً رَجُلاً، فيُعطيهِ أَجرَه ونورَه، فإذا أتى على آخرهم، قيل لهم: قد عرَفتُم صِفَتكُم ومَنازِلَكُمْ في الجنةِ، إنْ رَبَّكُمْ بقول: إنَّ لكم عندي مغفرةً وأجراً عظيماً - يعني الجنة - فيقومُ عليُّ والقومُ تحت لوايه معه، يدُخل بهمُ الجنّة ثم يرجع إلى مِنْبَره، فلا يَزال يُعَرضُ عليه جميعُ المؤمنين فَيأخُذ نَصِيبةُ منهم إلى الجنَّةِ ويترُك (١) أقواماً على النّار، فذلك قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللهِ وَرُسُلِهِ أَوْلَئِكَ هُمُ الصَّدِيقُونَ وَالشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِهِمْ لَهُم أَجْرُهُمْ على النّار، فذلك قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللهِ وَرُسُلِهِ أَوْلَئِكَ هُمُ الصَّدِيقَ كَفَرُواْ بِآيَاتِنا أَوْلَئِكَ أَصَعَابُ وَلُولينَ السابقين الأولين، والمؤمنين، وأهل الولاية له: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِآيَاتِنا أَوْلَئِكَ أَصَعَابُ الصَابِقِين السابقين الأولين، والمؤمنين، وأهل الولاية له: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِآيَاتِنا أَوْلَئِكُ أَصَعَابُ

٩ ـ أمالي الطوسي ١: ٣٨٧.

<sup>(</sup>١) الذي في سورة الحديد ٥٧: ١٩ ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ أُولَيْكَ هُمْ الصَّدَيقُونَ وَالشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِّهِم لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴾.

<sup>(</sup>٢) الحديد ٥٧: ١٩.

١٠ ـ ... مناقب ابن المغازلي: ٣٦٩/٣٢٢.

<sup>(</sup>١) في «ج»: وينزل.



# سورة الحُجُرَات

### فضلها

١/٩٩٣٧ - ابن بابويه: بإسناده، عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله (عبد الدم)، قال: «من قرأ سورة الحجرَات في كُل ليلةٍ، أو في كُل يَوم، كان مِن زُوّار محمّد (منها عليه راله)».

٣/٩٩٣٨ - ومن (خَواص القرآن): رُوي عن النبي (صلى اله على وائه)، أنّه قال: همن قرأ هذه السورة أُعطيَ مِنَ الأجْربعَدَدِ مَن أَطاعَ الله تعالى وعَدَدِ مَن عَصاه عشرَ مرّات، ومَن كتبَها وَعَلَقها عليه في قِتالٍ أو خُصومَةٍ أمِنَ خوفِ ذلك، وفتَح الله تعالى على يَديه بابَ كلّ خَيْرِه.

٣/٩٩٣٩ عليه في قتالٍ أو خُصومَةٍ، نصَره الله (صلى الله (صلى الله عليه في قتالٍ أو خُصومَةٍ، نصَره الله تعالى وفتّح له بابَكُلُ خيْرٍ،

١ حدوث ومَحذور بإذن الله تعالى». «مَن كَتبها وعلّقها على المَتبوع، أمِنَ مِن شَيْطانِه، ولَم يَعُد إليه، وأمِنَ مِن كُلّ ما يَحذر من الخَوف، والمرّأةُ إذا شربت ماءها درّت اللّبَن بعد إمساكِه، وحُفِظ جَنبنُها، وأمِنَت على نفسِها مِن كلّ خوفٍ ومَحذورٍ بإذن الله تعالى».

سورة الحُجُزات . فضلها .

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٥.

......

...... 1

غواص القرآن: ٧ «مخطوط».

قوله تعالى:

# بِسْمِ آللهِ الرَّحْمَـٰنِ آلرَّحِيمِ يَـٰاأَيُّهَا آلَّذِينَ آمَنُواْ لَاتُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي آللهِ وَرَسُولِهِ وَآتَّقُواْ آللهَ إِنَّ آللهَ سَميعٌ عَليمٌ [١]

1/9981 - المسفيد في (الاختصاص): رُوي عن ابن كُذينة الأودي (١) ، قال: قام رجُلُ إلى أمير المؤمنين (عبدهدم)، فسأله عن قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ آمَنُواْ لَا تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي آفَهِ وَرَسُولِهِ ﴾ فيمَن نزلت؟ قال: «في رجُلين من قريش».

المجارة الله (من ابراهيم: نزلت في وفد بني تميم، كانوا إذا قدموا على رسول الله (من اله عبدواله) وقفوا على باب حُجْرَتهِ، فنادوا: بامحمد، أخرُج إلبنا، وكانوا إذا خرج رسول الله (من الله عبدواله) تقدَّموه في المنشي، وكانوا إذا كلّموه رفعوا أصواتهم فوق صَوته، بقولون: بامحمد؛ بامحمد؛ ماتقول في كذا وكذا؟ كما يُكلّمونَ بعضهم بعضاً، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ يَاأَيُّهَا آلَذِينَ آمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى آللهِ وَرَسُولِهِ وَآتَقُوا آللهَ إِنَّ آللهَ سَميعٌ عَليمٌ ﴾ وفانزل الله عزّ وجلّ: ﴿ يَاأَيُّهَا آلَذِينَ آمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى آللهِ وَرَسُولِهِ وَآتَقُواْ آللهَ إِنَّ آللهُ سَميعٌ عَليمٌ ﴾ و

قوله تعالى:

يَاأَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَاتَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيِّ

سورة الحُجُوّات آية . ١ .

١ ـ الاختصاص: ١٢٨.

(١)كذا، ولعلَّه، أبوكدينة الكوفي، يحيى بن المهلب البجلي، انظر تهذيب التهذيب ١١: ٢٨٩، تقريب التهذيب ٢: ٣٥٩ و٢٦٦.

۲ ـ تفسير القمى ۲: ۳۱۸.

وَلَاتَجْهَرُواْ لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَاتَشْعُرُونَ \* إِنَّ آلَّذِينَ يَعُضُّونَ أَضُواتَهُمْ عِندَ رَسُولِ آللهِ وَأَنتُمْ لَاتَشْعُرُونَ \* إِنَّ آلَّذِينَ يَعُضُّونَ أَضُواتَهُمْ عِندَ رَسُولِ آللهِ أُولَئِكَ آلَّذِينَ آمْتَحَنَ آللهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقْوَىٰ لَهُمْ مَّغْفِرَةً وَأَجْرٌ أُولَئِكَ آلَذينَ آمْتَحَنَ آللهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوىٰ لَهُمْ مَّغُورَةً وَأَجْرُ عَنْ اللهُمْ عَنْ وَرَآءِ آلْحُجُرَاتِ أَكْفَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ \* وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُواْ حَتَّىٰ تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَبْراً لَهُمْ فَيَرُواْ حَتَّىٰ تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَبْراً لَهُمْ وَاللهُ عَقُورٌ رَّحِيمٌ [1-0]

۱٬۹۹۶۳ - الزّمَخْشَرِيّ في (ربيع الأبرار)، قال: كان قومٌ من شُفهاءِ بَني تَميم، أَنَوا رسولَ الله (منّ الله واله) فقالوا: يامحمّد، اخرُج إلينا تُكلِّمك. فَغَمّ ذلك رسولَ الله امن الله على والله على الله الله على الله الله الله على الله

١٩٩٤٤ ٢ - محمد بن العباس، قال: حدّثنا أحمد بن محمد بن سَعيد، عن محمد بن أحمد، عن المتنذر بن جُفير، قال: حدّثني أبي جُفير بن حكيم، عن منصور بن المُعتمر، عن رِبْعي بن خِراش، قال: خطبنا عليّ (طبالله) في الرُّحَبّة، ثم قال: ولمّاكان في زَمانِ الحُدّبِيّة، خرَج إلى رَسول الله (صَل الله عبه راله) أناسٌ مِن قُريش، من أشرافي أهلِ متحة، فيهم سُهيل بن عَمْرو، فقالوا: بامحمد، أنت جازًنا و خليقًا وابنُ عَمّنا، وقد لَحِق بك أناسٌ مِن أبنائنا وإخواننا وأقاربنا، لبس بهم التفقه في الدّين، ولازغبّة فيما عنذك ولكِنْ إنما خرّجوا فراراً من ضِياعِنا وأعمالنا وأموالنا، فأردُدُهُم علينا. فذعا رسول الله (متراه عبه راله) أبا يُكرِ، فقال له الظرّ ما يقولون. فقال: صَدَقوا بارسول الله، أنت جارُهم، فاردُدهُم عليهم. قال: ثمّ دَعا عُمر فقال مِثل قول أبي بَكْر، فقال رسول الله (متراه عليه على الدّين. فقال أبو تنتهوا - يامتعاشر قريش - حتى يبعَث الله عليكم رجُالاً امتَحَنّ الله قلبة للتّقوى، يَضرِبُ رِقابَكُم على الدّينِ. فقال أبو بكر: أنا هو يارسول الله ؟ قال: لا، ولكنّه خاصِفُ النّعْلِ، وكُنتُ أخصِفُ بكلًى رَسول الله (ملل هذي عال الدّين)، وكُنتُ أخصِفُ بكل رَسول الله (ملل هذي عال الدّين)، وكُنتُ أخصِفُ بكل رَسول الله (ملل هذي عاد اله).

قال: ثمّ التَفَتَ إلينا عليّ (على الله)، وقال: «سمِعتُ رسولَ الله (صلَى الله عليه واله) يقول: مَن كذب عليَّ مُتعَمَّداً فَلْيَتَهِوَّا مَفْعَدَه من النار».

سورة الحُجُوات آية . ٢ . ٥ .

١ ـ ربيع الأبرار ٢: ٢٠٥.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١/٦٠٢.

٣/٩٩٤٥ ومن طريق المخالفين: أحمد بن خنبل في (مسنده)، يرفعه إلى ربّعي بن خِراش، قال: حدّثنا عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام) بالرَّحبّة، قال: ١٤ جُتَمعت قُريش إلى النبيّ (صلّ اله عله وآله)، وفيهم شهيل بن عَمرو، فقالوا: يامحمّد، إنّ قومّنا لَحِقوا بك، فارَدُدْهُم علينا، فَغضِبَ حتّى رُبُي الغضّبُ في وجهه، ثم قال: لَتَثْنَهُنّ يامَعْنَم قُريش، أو لَيبْعَنن الله عليكم رَجُلاً منكم، امتَحَن الله قلبه للإيمان، يضربُ رقابَكم على الدّين. قيل: يارسول الله، أبو بكر؟ قال: لا. قيل: فعمر؟ قال: لا، ولكِن خاصِفُ النعل في الحُجْرَةِ».

ثمّ قال عليّ (عبه السلام): «أما إنّي قد سَمِعتُ رَسولَ الله (سَلَ الله (سَلَ الله عليّ) عليَّ عليَّ، فمَن كَذَبّ عليّ مَتَعمَّداً أَوْلَجْتُه (١) النّارَه.

المجمع بين الصحاح السِنة) للعَبْدَرِيّ: من (سُنَن أبي داود)، و(صحيح الترمذِيّ)، يرفعه إلى عليّ (طبالدم)، قال: «يوم الحُديبية جاءت إلينا أناسٌ مِنَ المُشركين من رؤسائهم فقائوا: قد خرج إليكم من أبنائنا وأقاربنا، وإنّما خرّجوا فِراراً مِن خِدْمَتِنا فاردُدْهُم إلينا، فقال رسول الله (صفرات طبواله): يامعشر قريش، لَتَنْتَهُنّ عن مُخالفَة أمر الله أو لَيَبْعَثَنَّ عليكم من يَضرب رِقابَكُم بالسّيف [على] الدّبن، امتحن الله قلوبهم للتقوى، قال بعض أصحاب رسول الله (سفراته المناه عبداله). وكان قد أعطى علياً (طبالدم)، نَعْلَهُ يَخْصِفُها.

النّبيّ (منران عبدراند) قال يوم الحُدّيبيّة لِسُهَيل بن عَمْرُو، وقد سأله رَدَّ جَماعةٍ فَرُوا إلى النبيّ (منران عبدراند): هيامَعْشَر النّبيّ (منران عبدراند) قال يوم الحُدّيبيّة لِسُهَيل بن عَمْرُو، وقد سأله رَدَّ جَماعةٍ فَرُوا إلى النبيّ (منران عبدراند): هيامَعْشَر فُرَيش، لَنَنْتَهُنَّ أو لَيَبْعَنَنَ الله عليكم من بَضرب رِفايكُم على الدّين، قد امتَحَن الله قلْبَهُ على الإيمان، قالوا: من هو بارسول الله؟ قال: ههو خاصِفُ النّعْلِه. وكان اعظى عَلَياً (عداد الله بخصِفُها.

الخَطيب في (التاريخ)، والسَّمعانيَ في (الفضائل): أنَّ النبيّ (ملَّده عله وقه) قال: «يامَعشر قُريش حتَّى يبَعَث الله رَجُلاً امتَحَنَ قلبَهُ بالإيمان». الحديث سواء (١).

قوله تعالى:

# يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوٓاْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمَاً

٣ ـ فضائل الصحابة لابن حنبل ٢: ١١٠٥/٦٤٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فليلج.

٤ ـ الممدة: ٣٥٧/٢٢٦، تحفة الأبرار: ١٢٣ «مخطوط».

<sup>0</sup> ـ سنن الترمذي ٥: ٦٣٤/٣٧١، تحفة الأبرار: ١٢٤ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) تاريخ بغداد ٨: ٢٣٤، إحقاق الحق ٥: ٢٠٩ عن السمعاني.

سورة الخُبُّرَات (٤٩) ......

# بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ [٦]

١٩٩٤٨ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أبي (رحداث)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبي جميلة المُفَضّل بن صالح، عن زيد الشّخام، قال: سألت أبا عبدالله (علد السهر) عن الفسوق، فقال: «الفُسوق هو الكَذِب، ألا تسمّع قولَ الله عزّ وجلّ: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنْ جَاءَكُمْ قَاسِقٌ بِنَبَوْ عَن الفسوق، فقال: «الفُسوق هو الكَذِب، ألا تسمّع قولَ الله عزّ وجلّ: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنْ جَاءَكُمْ قَاسِقٌ بِنَبَوْ عَن الفسوق، فقال: «الفُسوق هو الكَذِب، ألا تسمّع قولَ الله عزّ وجلّ: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنْ جَاءَكُمْ قَاسِقٌ بِنَبَوْ عَن الفسوق، فقال: «الفُسوق هو الكَذِب، ألا تسمّع قولَ الله عزّ وجلّ: ﴿ يَاأَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنْ جَاءَكُمْ قَاسِقُ بِنَبَوْ

١٩٩٤٩ ٢-عليّ بن إبراهيم النه نزلت في مارِية القِبْطِيّة أمّ إبراهيم، وكان سبب ذلك أنّ عائشة قالت لرسول الله (ملله عبدراته): إنّ إبراهيم ليس هو منك، وإنّما هو من جُرَيح القِبطيّ فإنّه يدخُل إليها في كلَّ يومٍ. فغضب رَسولُ الله (ملله عبدراته)، وقال لأمير المؤمنين (عبه السبة وأنني برأس جُريح، فأخذ أمير المؤمنين (عبه السبق وأنني برأس جُريح، فأخذ أمير المؤمنين (عبه السبق) السيّق، ثمّ قال: «بأبي أنت وأميّ يارسولَ الله، إنّك إذا بَعْنتني في أمر أكونُ فيه كالسَّقود (١) المخميّ في الوّبر، فكيف تأمّرني، أنّبتُ فيه أم أمضي على ذلك؟ ١، فقال له رسول الله (ملله عبدراته)، وبل تثبّت، فجاء أمير المؤمنين (عبه الله) إلى مشربة أمّ إبراهيم، فتسلّق عليها، فلما نظر إليه جُرَيح هرّب منه وصّعِدَ النّخُلّة، فدنا منه أمير المؤمنين (عبه الله)، وقال له: «انزل» فقال: ياعليّ، ما هاهنا أناس، إنّي مجبوب (١)، ثم كشف عن عورته، فإذا هو مَجبوب، فأتى [به] إلى رسول الله (سلّ عليه أي أهليهم، والقِبطيّين لا أهليهم، والقِبطيّين لا يأنسون إلّا بالقِبْطيّين، فبحرّيح؟ وفقال: يارسول الله، إنّ القِبْط يَجُبُونَ حَشَمَهُم ومَن يدخُل إلى أهليهم، والقِبطيّين المؤنون لا يأنسون إلّا بالقِبْطيّين، فبعَنْني أبوها لأدخُل إليها وأخدِمها وأوْنِسُها، فأنزل الله عن وحلّ : ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلّذِينَ عَامَنُواْ إِنْ جَآءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبْإِ

وقد روى على بن إبراهيم هذِه القِصّة في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ جَاءُو بِالإِلْكِ عُصْبَةٌ مِنكُمْ ﴾ في سورة النور، بحديثٍ مُسنَدٍ عن زُرارَة، عن أبي جعفر (عله السلام) أأ.

؟ ٩٩٥/٣- ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية عبيدالله بن موسى، عن أحمد بن رُشيد، عن مَروان بن مسلم، عن عبدالله بن بُكير، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عبدالله): جُعلِتُ فِداك، كان رسول الله (ملَ اله عبدراله) أمر بقتُلِ القِبطيّ، وقد عَلِم أنّها كذّبت عليه أولم يعلم، وإنّما دفّع الله عن القِبْطيّ القتل بتَثبّتِ عليّ (عبدالسلام)؟ فقال: ابلى قد كان والله

سورة الحُجُزَات آية . ٦ .

١ ـ معاني الأخبار: ١/٢٩٤.

٢ . تفسير القمي ٢: ٣١٨.

<sup>(</sup>١) السَّفُود: حديدة ذات شُعب مُعقَّفة، معروف، يُشوى به اللحم. «لسان العرب ٣: ٢١٨».

<sup>(</sup>٢) أي مقطوع الذكر. «النهاية ١: ٢٣٣».

<sup>(</sup>٣) تقدّم في الحديث (٢) من تفسير الآية (١١) من سورة النور.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٣١٩.

عَلَم، ولوكانت عزيمةً مِن رسول الله (مني له عيه راله) ماانصرف (١) عليّ (عيه السلام) حتَىٰ يقتُله، ولكن إنّما فعل رسولُ الله (مني له عيه راله) لتَرجِعَ عن ذَنبِها، فما رَجَعَت، ولااشتَدُ عليها قَتْلُ رَجُلِ مسلم بكَذِبها».

والروايات تقدّمت في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَاءُو بِالإِفْكِ عُصَّبَةٌ مِّنكُمْ ﴾ (١).

الآية، فقال: وإن عائشة قالت لرسول الله (مل علي بن إبراهيم في (تفسيره) ماصورة تُفْظِه: قال: سألتُه عن هذه الآية، فقال: وإن عائشة قالت لرسول الله (مل عليه البراهية) إن مارية يأتيها ابنُ عمّ لها، ولَطختها بالفاحشة، فغضِب رسولُ الله (مل عبراته) وقال لها: إنْ كُنتِ صادِقة فأعلِميني إذا دخل إليها، فَرصَدتها، فلَما دخل عليها ابن عمّها المخبرت رسولَ الله (مل الله (مل الله عبداته)، فقال: علياً (عبدالله)، الخبرت رسولَ الله (مل الله السيف، فإنْ وَجَدَّته عِندَها فاضرب عُنقه ـ قال ـ فأخذ علي (عبدالله) السَّبف، وقال: بارسول فقال: ياعلي، خُذ هذا السيف، فإنْ وَجَدَّته عِندَها فاضرب عُنقه ـ قال: فأخذ علي (عبدالله) السَّبف، وقال: بارسول الله، إذا بَعَثْتني بالأمر أكونُ كالسَّفُود المَحْمِي بالوَبِي، أو أنَبَتْ؟ فقال: تنَبَّتُ قال: فانطلَق علي (عبدالله) في الباب، فَزع فلما انتهى إلى الباب الأخر، فصَعدَ مُعْلَقاً، فألزَم عبنَيه نَفْتِ الباتِ، فلما رأى القِبطيّ عبنَ علي (عبدالله)، في الباب، فَزع وخرج من الباب الأخر، فصَعدَ مَعْلَقاً، وتسوّر عليّ الحائِط، فلما رأى القِبطيّ علياً ومعه السَّيف، حسر عن عورته، وإنه المؤمنين (عبدالله) بوجهه عنه، ثم رجع فأخبَر رسولَ الله (من اله عبداله)، بما رأى فتهلّل وجه رسولِ الله (صلى المعداله)، وقال: الحمدُ لله الذي لم يُعاقِبنا أهلَ البيت مِن سوءِ ما يَلْخطُوننا به. فأنزل الله عليه: وَجهُ رَسولِ الله (صلى المفاعدة)، وقال: الحمدُ لله الذي لم يُعاقِبنا أهلَ البيت مِن سوء ما يَلْخطُوننا به. فأنزل الله عليه: وينا أيُهَا الذينَ عَامَتُواْ إنْ جَاءَكُمْ فاسِقٌ بِنَهِا فَتَبَيْتُواْ أَنْ يُصِيهُواْ قَوْمَا بِجَهائَةٍ فَتَصْبِحُواْ عَلَىٰ ما فَعَلَمْمَ مَالِي فيها.

فقال زُرارة: إنّ العامّة بقولون: نزلت هذه الآية في الوليد بن عُفْبَة بن أبي مُعَبَّط حين جاء إلى النبيّ (صلّ الاعدواله)، فقال أبو جعفر (عبدالسلام): النبيّ (صلّ الاعبداله)، فأخبرَه عن بني خُزَيْمَة أَنَهم كفروا بعد إسلامِهم؟ فقال أبو جعفر (عبدالسلام): النارارة، أو ما علِمتَ أنّه ليس مِن القرآنِ آية إلّا ولها ظهْر وَبَطْن؟ فهذا الذي في أيدي الناس ظهرُها، والذي حدّثتُك به بَطنُهاه.

حماعة من أصحاب معاوية بمَحْضَره، فقال الحسن (مده مه ماجرى بين الحسن بن عليّ (ملهماالله) وبين الحماعة من أصحاب معاوية بمَحْضَره، فقال الحسن (مده مه): او أمّا أنتَ ياوليد بن عُقْبَة، فو الله ما ألومُك أن تَبغُضَ عليّاً، وقد جَلَدك في الخَمْرِ ثمانينَ، وقتل أباك صَبْراً بيّدِه بومَ بدر، أم كيف تَسُبّه وقد سَمّاه الله مؤمناً في عَشرِ آياتٍ مِن القرآنِ وسَمّاك فاسِقاً لايَسْتَوون (الله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِناً كَمَن كَانَ فاسِقاً لايَسْتَوون ﴾ (الله وقوله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِناً كَمَن كَانَ فاسِقاً لايَسْتَوون ﴾ (الله وقوله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِناً كَمَن كَانَ فاسِقاً لايَسْتَوون ﴾ وما وقوله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِناً كَمَن كَانَ فاسِقاً لايَسْتَوون ﴾ ، وما وقوله عزّ وجلّ: ﴿ أَنْ تُصِيبُواْ قَوْماً بِجَهالَةٍ فَتُصْبِحُواْ عَلَىٰ ما فَعَلْتُمْ تَلْدِمِينَ ﴾ ، وما أنت ابن علج، من أهلٍ صَفّورِيّة، يقال له ذكّوان».

<sup>(</sup>١) في المصدر: القتل مارجع.

<sup>(</sup>٢) تقدّمت في تفسير الآية (١١) من سورة النور.

٤ ـ تأويل الآيات: ١٨٥ «طبع جماعة المدرسين».

٥ ـ الاحتجاج: ٢٧٦.

<sup>(</sup>١) السجدة ٢٢: ١٨.

سورة الخُجُّرَات (٤٩) .......

قوله تعالى:

# وَلَـٰكِنَّ آللهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلإِيمَـٰنَ وَزَيَّنَهُ فِى قُلُوبِكُمْ وَكَـرَّهَ إِلَـیْكُمُ ٱلْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلعِصْيَانَ أُوْلَـٰئِكَ هُمُ ٱلرَّاشِدُونَ [٧]

. ۱/۹۹۵۲ محمد بن يعقوب: عن عِدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن الحسن بن عليّ بن فَضّال، عن عليّ بن عُفْيَة، وتعْلَيَة بن مَيمون، وغالب بن عثمان، وهارون بن مسلم، عن بُرَيد بن معاوية، قال: كنتُ عند أبي جعفر (عَيْسَاسِلام)، في فَسُطاطِه بِمنى، فنظر إلى زياد الأسودِ مُنْقطع الرّجلين فَرَثىٰ له (۱)، وقال: «مالِرجُلَيك هكذا؟» قال: جئتُ على بِكْرٍ لي نِضُو (۱)، فكنتُ أمشي عنه عامّة الطريق؛ فرَثىٰ له، وقال له عند ذلك زياد: إلى ألمُّ بالذّنوب حتىٰ اذا ظننتُ أنى قد هلكتُ ذكرتُ حبَّكم فَرَجوتُ النَّجاة، وتجَلَىٰ عني.

فقال أبو جعفر (عبدالسلام): وهقل الدّينُ إلّا الحُبّ؟ قال الله تعالى: ﴿ حَبِّبَ إِلِيْكُمُ ٱلْإِيسَمَانَ وَزَيَّسَنَهُ فِسَى قَلُوبِكُمْ ﴾ ، وقال: ﴿ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ ﴾ (1)، إنّ رُجُلاً أَتَىٰ النبيَّ (سَلَى الله وَالدَ الله أحبُّ المُصَلّين ولا أصَلّي، وأحِبُ الصَّوامينَ ولاأصوم، فقال له رسول الله (سقرا عبدواله): أنتَ مع مَنْ أَحْبَبْتَ، ولك ما اكتَسَبْتَ».

وقال : «ماتَبْغون ومأتُريدون، أما إنّها لوكانت فَزْعة مِن السّماء فَزِع كلّ قومٍ إلى مأمَنِهم ، وفَزِعنا إلى نَبيّنا، وفَزِعتُم إليناه.

٢/٩٩٥٤ - وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلَّى بن محمّد، عن محمّد بن أورَمة، عن عليّ بن حسّان، عن عبد الرحمان بن كثير، عن أبي عبد الله (عبد الله عن قوله تعالى: ﴿حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾:
 عن عبد الرحمان بن كثير، عن أبي عبد الله (عبد الله) في قوله تعالى: ﴿حَبَّبَ إِلِيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾:
 عاب المؤمنين (عبد السلام)»: ﴿ وَكُرَّهُ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقُ وَٱلْعِضْيَانَ ﴾: «الأوّل والثاني والثالث».

" ما ٩٩٥٥ من عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد، عن حَرِيز، عن فَضيل بن يسار، قال: سألتُ أبا عبدالله وعنه المحبّ والبُغض، ثمّ تَلا هذه الآية:

سورة الحُجُزات آية ٧٠.

۱ ـ الكافي ۸: ۲۰/۷۹.

<sup>(</sup>١) رَثَىٰ له: أي رقّ له. «الصحاح ٢: ٢٣٥٢».

<sup>(</sup>٢) البِكرُ: الفَيْتِيُّ من الإبل. «لسان العرب ٤: ٧٩»، والنِضو، بالكسر: البعير المهزول، وقبل: هو المهزول من جميع الدواب. «لسان العرب ١٥: ٣٣٠».

<sup>(</sup>۳) آل عمران ۳: ۳۱.

<sup>(1)</sup> الحشر ٥٩: ٩.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۰/۲۵۳.

٣ ـ الكافي ٢: ١٠٢/٥.

## ﴿ حَبَّبَ إِلِيْكُمُ ٱلْإِيمَـٰنَ وَزَيَّنَهُ فِى قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ أُوْلَيْكَ هُمُ ٱلرَّاشِدُونَ﴾.

490٦ عبدالله السّجشتاني، عن فضيل بن محمّد بن خالد البَرْفي: عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حَرِيز بن عبدالله السّجشتاني، عن فضيل بن يَسار، قال: سألت أباعبدالله (عبدالله) عن الحُبُّ والبُغض، أمِنَ الإيمان هو؟ قال: هو هَلِ السّجشتاني، عن فُضيل بن يَسار، قال: سألت أباعبدالله (عبدالله) عن الحُبُّ والبُغض، أمِنَ الإيمان هو؟ قال: هو هَلِ الإيمان إلا الحُبّ، (۱)، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿حَبَّبَ إِلِيْكُمُ آلإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّة إِلَيْكُمُ آلْأِيمُ وَالْفُسُوقَ وَآلْفُسُوقَ وَآلْفُسُوقَ وَآلْفِسُونَ أُولَـنِكُ هُمُ آلرًا شِدُونَ ﴾.

٧٩٩٧ - وعنه: عن أحمد بن محمّد بن أبي نَضْر، عن صَفُوان الجَمّال، عن أبي عُبَيْدَة زياد الحَدُّاء، عن أبي جعفر (عبد السلام)، في حديثٍ له قال: وبازياد وبَبحْك، وَهَلِ الدّينُ إِلَا الحُبّ، أَلا ترى إلى قول الله تعالى: ﴿إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ آللهُ فا لَي قول الله تعالى: ﴿ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ آللهُ فا لَه مَا لَه عَلَى اللهُ ال

۱۹۹۵۸ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر، عن يحيىٰ بن زكريّا، عن عليّ بن حَسّان، عن عبدالرحمن بن كَثير، عن أبي عبدالله (مليه السلام)، في قوله تعالى: ﴿حَبِّبَ إِلِيْكُمُ ٱلْإِيمَاٰنَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾: هيدالرحمن بن كَثير، عن أبي عبدالله (مليه السلام)، في قوله تعالى: ﴿حَبِّبَ إِلِيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾: هيدالمؤمنين (عليه السلام)». ﴿ وَكُرَّهُ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلعِصْيَانَ ﴾، «الأوّل والثاني والثالث، (۱).

عن أبي جعفر (عبدالسلام).

قوله تعالى:

وَإِن طَا نِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ آفَتَنَكُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا فَإِن بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى آلْمُؤْمِنِينَ آفَتَنَكُواْ أَلَتِي تَبْغِي حَتَّىٰ تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ آللهِ إِحْدَاهُمَا عَلَى آلاَخْرَىٰ فَقَاتِلُواْ آلَتِي تَبْغِي حَتَّىٰ تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ آللهِ إِحْدَاهُمَا عَلَى آلاَخُورَىٰ فَقَاتِلُواْ آلَتِهَ يُحِبُ آلْمُقْسِطِينَ [٩] . إلى فوله نعالى . وَأَقْسِطُواْ إِنَّ آللهَ يُحِبُ آلْمُقْسِطِينَ [٩]

٤ ـ المحاسن: ٢٦٦/٢٦٢.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: والبغض.

٥ ـ المحاسن: ٢٦٢/٢٦٢.

<sup>(</sup>١) آل عمران ٣: ٣١.

<sup>(</sup>٢) الحشر ٥٩: ٩.

٦ . تقسير القمي ٢: ٣١٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قلان وقلان وقلان.

٧ ـ مجمع البيان ٩: ٢٠٠ \_.

من المحسون، عن أبي عبدالله (عبد المعمون)، عن علي بن محمد، عن علي بن الحسين، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بحيد، عن أبي عبدالله (عبد العبر)، قلتُ: ﴿ وَإِن طَآئِفَتَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْتَتُلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا فَإِن بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى ٱلْأَخْرَىٰ فَقَاتِلُواْ ٱلَّتِى تَبْغِى حَتَّىٰ تَفِى ءَ إِلَى أَمْرِ ٱلله فَإِن فَاءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِالعَدْلِ ﴾ ؟ قال: «الفئتان، إنّما جاء تأويل هذه الآية يوم البصرة، وهم أهل هذه الآية، وهم الذين بَغُوا على أمير المؤمنين (عبد الديم)، فكان الواجب عليه فيما أنزَل الله أن لايرفع السّيف عنهم عليه فيتألهم وَقَنْلَهم حتّىٰ يفيئوا إلى أمر الله، ولو لم يفيئوا لكان الواجب عليه فيما أنزَل الله أن لايرفع السّيف عنهم حتى يفيئوا ويرجِعوا عن رأيهم، لأنّهم بايعوا طائعينَ غيركارِهين، وهي الفئة الباغية، كما قال الله عزّ وجلّ، فكان الواجب على أمير المؤمنين (عبد الله) أنّ يَعلِلَ فيهم حيث كان ظَفِر بهم، كما عدّل رسول الله (سلى الفيم عبد الله) في أهل النبيّ أمل ما من عليه من على ما من على أمير المؤمنين (عليه المؤمنين (عبد الديم) بأهل البصرة حيث ظَفِر بهم ميثل ماصنع مكة، إنّما مَن عليهم وعفا، وكذلك صنع أميرُ المؤمنين (عبد الديم) بأهل البصرة حيث ظَفِر بهم ميثل ماصنع النبيّ (من اله عبد والد) بأهل مكة حذّو النّعل بالنّعل بالنّعل .

قال: قلت: قوله تعالى: ﴿ وَٱلمُؤْتَفِكَةَ أَهْوَىٰ ﴾ (١)؟ قال: دهم أهل البصرة (١)،

فلت: ﴿ وَٱلمُؤْتَفِكَاتِ أَتَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالبَيِّنَاتِ﴾ (٣)، قال: ﴿ أُولِئِكَ فُومٌ لُوطٍ، أَنْتَفَكَ عليهم، انقلَبت عليهم».

7/991 - وعنه: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، وعلي بن محمد القاساني، جميعاً، عن القاسم بن محمد، عن سليمان بن داود المنتقري، عن حقص بن غياث، عن أبي عبدالله (عبدالله)، عن أبيه (طهاله المرم) - في حديث الأسباف الخمسة - قال: ووأما السيف المكفوف [فسيف] على أهل البَغي والتأويل، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِن طَا يَفْتَانُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ آقْتَتُلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُما فَإِن بَغَتَ إِحْدَاهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَى فَقْنِلُواْ آلِيق تَبْغي حَتَّى تَفِيءَ إلى طَآيَفَتَانِ مِن ٱلْمُؤْمِنِينَ اقْتَتُلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُما فَإِن بَغَتَ إِحْدَاهُمَا عَلَى الله على التأويل كما قاتلت على أمْرِ آلله في المئانزلت هذه الآية قال وسول الله (من العبدوله): إن منكم من يُقاتِل بعدي على التأويل كما قاتلت على التنزيل فسئِل النبي (سلساه)، فقال عمار بن التنزيل فسئِل النبي (سلساه)، فقال عمار بن المئز المؤمنين (عبدالله)، فقال عمار بن ياسر: قاتلت بهذه الرابعة، والله لو ضربونا حتى يبلُغوا بنا السَّعفات من ياسر: قاتلت على الحق وأنهم على الباطل، وكانت السّيرة فيهم مِن أمير المؤمنين (عبداله)، ماكان من رسول الله (من العبداله) في أهل مَكة يوم فتح مَكة، فإنه لم يَسْبِ لهم ذُرّية، وقال: من أغلق بابه فهو آمن، وكذلك قال أمير المؤمنين (عبداله) يوم البصرة، نادى فيهم: لاتشبوا لهم ذُرّية، ولاتُجْهِزوا على سِلاحة فهو آمن، وكذلك قال أمير المؤمنين (عبداله) يوم البصرة، نادى فيهم: لاتشبوا لهم ذُرّية، ولاتجهِوا على جريح، ولا تتبعوا مُدبراً، ومَن أغلَق بابه وألقى سِلاحة فهو آمن».

<sup>-</sup>سورة االعُجُرات آية . ٩ .

۱ ـ الكافي ۸: ۲۰۲/۱۸۰.

<sup>(</sup>١) النجم ٥٣: ٥٣.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: هي المؤتفكة.

<sup>(</sup>٣) التوبة ٩: ٧٠.

۲ ـ الكافي ٥: ۲/۱۱.

وروى عليّ بن إبراهيم حديث الأسياف بتَمامِه هاهنا، قال: حدّثني أبي، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود المِنْقَرِيّ، عن حَفْص بن غِياث، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، وذكره عن أبيه، ونحنُ ذكرناكلَّ آيةٍ من الحديث في مَوضِعه، فأغنانا عن ذكره بطوله هنا (۱).

قوله تعالى:

## إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَٱتَّــُقُواْ ٱللهَ لَـعَلَّكُمْ ثُوْخَمُونُ [17]

1/997 - الشيخ في (مجالسه)، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المفضل، قال: حدّننا أبو حامد محمّد بن مارون، وأحمد بن عُبيدًالله بن محمّد بن عُمّار النّفقيّ، قال: حدّننا عليّ بن محمّد بن سُليمان النّوفلي، قال: حدّننا أبي، عن أبيه، عن إسحاق بن عبدالله بن الحارث، عن أبيه، عن عبدالله بن العباس، قال: لمّا نزّلت ﴿إِنَّهُ أَبِي، عن أبيه، عن إسحاق بن عبدالله بن الحارث، عن أبيه، عن عبدالله بن العباس، قال: لمّا نزّلت ﴿إِنَّهُ مِن أَبِيهُ وَبُونَ إِخْوَةٌ ﴾، آخي رسولُ الله (ملّ عله دآله) بين المُسلمين، فآخي بين أبي بكر وعُمر، وبين عُثمان وعبدالرحمن، وبين فُلان وفُلان حتى آخي بين أصحابه أجمّعهم على قدر منازلهم، ثمّ قال لعليّ بن أبي طالب (عبدالديم، دأنتَ أخي وأنا أخوك».

<sup>(</sup>١) تفسير القمي ٢: ٣٢٠.

۳ ـ ائكافي ٥: ١/١٦.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٧٢٧.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: خاصِف النَّمْل يعني أمير المؤمنين (مله السلام).

سورة الحُجُزات آية ـ ١٠ ـ

١ ـ الأمالي ٢: ١٩٩.

۲/۹۹٦٤ - وعنه، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفضّل، قال: حدّثنا أبي عبدالله بن محمّد بن المُطلِب الشّببانيّ، سنة سِتٌ عشرة وثلاثمائة، وفيها مات، قال: حدّثنا إبراهيم بن بِشر بالكوفة، قال: حدّثنا منصور بن أبي نُويرة الأسديّ، قال: حدّثنا عَمْرو بن شِمْر، عن إبراهيم بن عبدالأعلى، عن سّعْد بن حُذَيفة بن البمان، عن أبيه، قال: آخى رسول الله (صلّ الاعلى، الأنصار و المُهاجرين أخوّة الدّين، وكان يواخي بين الرجل وتظيره، ثم أخذ بيد عليّ بن أبي طالب (عبداله)، فقال: دهذا أخيه. قال حذيفة: قرسول الله (صلّ الله المرسلين، وإمام بيد عليّ بن أبي طالب (عبداله)، ورسول ربّ العالمين، الذي ليس له في الأنام شِبةٌ ولانظير، وعليّ بن أبي طالب أخوه. المُتنفين، وسيّدُ ولدِ آدم (١١)، ورسولُ ربّ العالمين، الذي ليس له في الأنام شِبةٌ ولانظير، وعليّ بن أبي طالب أخوه. المُتنفين، وسيّدُ ولدِ آدم (١١)، ورسولُ ربّ العالمين، الذي ليس له في الأنام شِبةٌ ولانظير، وعليّ بن أبي طالب أخوه.

٣/ ١٩٦٥ على المنافب): رفعه إلى حديمه بن المخالفين، رواه ابن المغازلي في (المنافب): رفعه إلى حديمه بن البيمان قال: آخي رسول الله (من القعيم عليه المهاجرين والأنصار، وكان يُؤاخي بين الرجُل ونظيرو، ثم أخذ بيد علي بن أبي طالب (عبد الدم) فقال: «هذا أخي الدفال حُذَيفة: رَسولُ الله (من الده من الديران) سيّدُ المرسلين (١١)، وإمام المُنَّقين، ورَسولُ ربُ العالمين، الذي ليس له [في الأنام] شبيه ولانظير، وعليٌّ أخوه (٢٠).

قلت: النشاغل بذكر أحاديث المؤاخاة بين الصحابة، وكون عليّ (عنيه السلام) أخارَسولِ الله (صلّى الله منيه رآله) يَطولُ بها الكتاب، وهي بين الفريقينَ مُتَواتِرَة.

قوله تعالى:

يَا أَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسْخَرْ أَوْمْ مِنْ قَوْمٍ عَسَىٰ أَنْ يَكُونُواْ خَيْراً مِنْهُمْ وَلَائسَاءٌ مِنْ يُسَاءً عَسَىٰ أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَّ وَلَاتَلْمِزُواْ مِنْهُمْ وَلَائسَاءٌ مِنْ يَسَاءً عَسَىٰ أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَّ وَلَاتَلْمِزُواْ أَنْ يَكُنَّ خَيْراً مِنْهُنَّ وَلَاتَلْمِزُواْ بِالْأَلْقَاتِ بِأَسَّ ٱلْإِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ أَنْ يَكُنُ خَيْراً مِنْ الْإِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ أَنْ يَكُنُ خَيْراً مِنْ اللهِ مَا الْمُسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ أَنْ يَكُونُوا إِلَا إِلَا اللهِ مَا إِلَيْمَانِ [11]

۱/۹۹۲۱ - على بن إبراهيم: فإنّها نزَلت في صَفيّة بنت حُييّ بن أخطَب، وكانت زَوجَـة رَسـولِ الله (مال الاعله، وآله)، وذلك أنّ عائشة و حَفْصَة كانتا تؤذِيانها وتَشتمانها، وتقولان لها: يابنت اليَهودِيّة. فشكَتْ ذلك

٢ ـ الأمالي ٢: ١٩٩.

<sup>(</sup>١) (وسيد ولد آدم) ليس في المصدر.

٣ ـ المناقب: ٦٠/٢٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: المسلمين.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: على بن أبي طالب أخوان.

سورة الحُجُرات آية . ١١ .

٧٩٩٧/ ٢ ـ محمّد بن يعقوب: عن أبي عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن عليّ بن حديد، عن جميل بن دَرَاج، عن أبي عبدالله (عب السلام)، قال: دِخَل عليه الطيّار وأنا عنده، فقال [له]: جُعِلتُ فِداك، رأيت قولَ الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ في غير مكانٍ مِن مخاطبة المؤمنين، أيد خُل في هذا المنافقون؟ قال: دنعم، يدخُل في هذا المنافقون والضّكال، وكُلّ مَن أقرّ بالدّعَوةِ الظاهرة».

#### قوله تعالى:

يَنَأَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ آجْتَنِبُواْ كَثِيراً مِّنَ الظَّنِ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِ إِثْمُّ وَلَاتَجَسَّسُواْ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُمْ بَعْضاً أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَنِناً فَكَرِهْتُمُوهُ وَإِيَّقُواْ اللهَ إِنَّ اللهَ تَوَّابٌ رَّحِيمٌ [17]

باب النَّهي عن سوء الظِّنِّ وطَّلَبٍ غَثْرات المؤمنين، والغِيْبَةِ ومعناها

١/٩٩٦٨ - محمد بن يعقوب: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن حَمّاد بن عبسى، عن إبراهيم بن عمر اليماني، عن أبي عبدالله (عب المعلم)، قال: «إذا أنهم المؤمنُ أخاه، انماتَ الإيمانُ في قلبه كما يَتماتُ المِلحُ في الماء».

٢/٩٩٦٩ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن بعض أصحابه، عن الحُسين بن حازِم، عن الحُسين بن عن الحُسين بن عُمر بن يَزيد، عن أبيه، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (طبالله) يقول: «مَنِ آتَهَم أخاه في دِينه قلا خُرْمَةَ بينَهُما، ومَن عامَلَ أخاهُ بِمثْلِ ما يُعامِل (١) الناسَ فهو بريء مما يَنْتَجِل».

٢ ـ الكافي ٨: ١٣/٢٧٤.

سورة الحُجُرات آية . ١٢ . باب: النّهى عن سوء الطّن وطلب عثرات آلمؤمنين، والغيبّة ومعناها.

۱ ـ الكافي ۲: ۱۲۷/٥.

۲ ـ الكافي ۲: ۲/۲٦٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ماعامل به.

سورة الخُبُّرَات (٤٩) .....١١١ .....

٣/٩٩٧٠ - ثمّ قال الكُلّينيّ: عنه، عن أبيه، عمّن حدّثه، عن الحُسين بن المُختار، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: «قال أمير المؤمنين (عبدالسلام) في كلامٍ له: ضَعْ أمّر أخيكَ على أحسّنِه حتّى يَأْتِبَك ما يَقْلبك (١)، ولا تَظُنّنَ بكلمةٍ خرَجت مِن أخيك سوءاً وأنتَ تَجِدُلها في الخَيرِ مَحْمَلاً.

١٠ ١٩٩٧١ عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن أجمد بن محمد بن عيسى، عن محمد بن سنان، عن إبراهيم والفضل ابني يزيد الأشعريين، عن عبدالله بن بُكير، عن زُرارة، عن أبي جعفر، و أبي عبدالله (عليماالسلام)، قالا: وأقرَبُ ما يكونُ العَبْدُ إلى الكُفر أن يُؤاخي الرَجُل على الدِّين، فيُحصى عليه عَثَراتِه وزَلَاتِه لِبُعَنَّقَه بها يوماً ماه.

99۷۲ منه النَّعمان، عن اسحقد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن النَّعمان، عن إسحاق بن عَمّار، قال: سَمِعت أباعبدالله (طبهالله) يقول: «قال رسول الله (مقرة طبه راله): يامعشّر من أسلَم بلِسَانهِ ولم يَخلُص الإيمانُ إلى قَلبِه، لاتَذُمّوا المُسلمين، ولاتَتَّبِعوا عَوْراتهم، فإنَّه من تتبّع عَوْراتهم تتبّع الله عَوْرته، ومن تتبّع الله عَوْرَتَه يَفْضحه ولو في بيته».

ثم قال الكُلِّينيّ: عنه، عن عليّ بن النُّعمان، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (علمالسلام)، مثله.

بِهِ ١٩٩٧٣ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالِد، عن عليّ بن الحكم، عن عبدالله بن بُكّير عن زُرارة، عن أبي جعفر الله السلام، قال: «أقربُ ما يكونُ العَبدُ إلى الكُفْرِ أَن يُؤاخي الرَّجُلُ على الدَّين، فيُحْصى عليه عَفَراته وَزَلَاته، لِيُعَنَّفَه بها يوماً ماه.

٧٩٩٧٤ عن أبي جعفر (عبدالله)، عن عاصم بن حُمَيد، عن أبي بَصِير، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: «قال رّسولُ الله (صفراله عبدواله): يامعشر من أسلم بلسانه [ولم بسلم بقلبه]، لاتُتَبِعوا عَثَرات المسلمين، فإنّه مَن تتبّع عَثَراتِ المسلمين تتبّع الله عَثْرَته ليفضِحَه (١).

، ٩٩٧٥ / ٨- وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الدر أبي عمير، عن عليّ بن إسماعيل، عن ابن مُسْكان، عن محمّد بن مسلم، أو الحَلَييّ، عن أبي عبدالله (طبه الله)، قال: «قال رسول الله (صلّى المعبدراته): الاتطلّبوا عَثرات المؤمنين، فإنّه مَن تتبّع عَثرات أخيه، تتبّع الله عَثراته، ومن تتبع الله عَثراته يَفْضحه ولو في جَوْفِ بَيْتِه».

٩٩٩٧٦ ـ وعنه: عن عِدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالِد، عن ابن فضّال، عن ابن بُكّير، عن

۲ ـ الكافي ۲: ۲۹۹/۳.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مايغلبك منه.

٤ ـ الكافي ٢: ٢٦٤/١.

٥ ـ الكافي ٢: ٢/٢٦٤.

٦ ـ الكافي ٢: ٣/٢٦٤.

٧ ـ الكافي ٢: ٢٦٤/١.

<sup>(</sup>١) في المصدرة ومن تتبّع الله عثرته يفضحه.

٨ ـ الكافي ٢: ٢٥٥ /٥.

۹ ـ الكافي ۲: ۲۹/۲۹.

زُرارة، عن أبي جعفر (علىهالسلام) ،قال: ﴿ أَقَرَبُ مايكونُ العَبَّدُ إلى الكُفْر أَن يُؤاخي الرَّجُلُ الرَّجُلَ على الدِّين فيُحصي عليه زَلَاته لِيُعَبِّرَه بها يوماً ما».

" ۱۰/۹۹۷۷ من قال الكُلَبْنيّ: عنه عن ابن فضّال، عن ابن بُكبر، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: «أبعَد ما يكون العبد من الله أن يكون الرجُلُ بُوْاخي الرَجُلَ وهو بُحْفَظ [عليه] زَلَاتهِ لِيعَيَّرَهُ بها يوماً ما».

ِ ١١/٩٩٧٨ عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طبالله)، قال: «يجِبُ للمؤمِن على المؤمن أن يَسْتُرَ عليه سَبْعِينَ كبيرةً».

ُ ١٢/٩٩٧٩/ ١٢ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن النَّوفَليّ، عن السَّكوني، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «قال رسول الله (مقراد عليه وآله): الغيبّةُ أسرَعُ في دين الرّجُلِ المُسلم من الأكلّةِ في جَوفه».

قال: «وقال رسول الله (ملّى الاعباداته): الجُلُوسُ في المسجِد انتظاراً للصلاة عبادةً مالَم يُحدِث، قيل: يارسول الله، ومايُحِدث؟ قال: الاغتياب.

١٣/٩٩٨٠ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن عُمير، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (عدالله) عن الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عبدالله (عدالله) قال: «مَن قال في مؤمن مارأته عَيناه وسَمِعَته أَذُناه، فهو من الّذين قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عُبدالله عَيْداتِ أَلِيمٌ ﴾ (١٠).
 يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلفَاحِشَةُ فِي آلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَهُمْ عَذَاتِ أَلِيمٌ ﴾ (١٠).

۱۶/۹۹۸۱ وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلَى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ الوَشّاء، عن داود بن سِرُحانَ قال: سألت أبا عبدالله المبدم، عن الغِيْبَة، قال: «هو أن تقول لأخيك في دينه مالم يفعل، وتبُثّ عليه أمراً قد ستَره الله عليه لم يَقُم عليه فيه حَدِّه.

۱۹۹۸۲ من عن عن عِدَة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن هارون بن الجَهْم، عن حَمَّم عن أبيه، عن هارون بن الجَهْم، عن حَمْص بن عُمَر، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، فألَّ وَشَيْلِ النبي (صَلَى النبي الله)، ما كَفَارَةُ الاغتيابِ؟ قال: أن تستَغفِر (١٠) لِمَن اغتَبْتَه كلّما ذكرتَه».

19/۹۹۸۳ وعنه: عن محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسّن بن محبوب، عن مالِك بن عَطِيّة، عن ابن أبي يَعْفور، عن أبي عبدالله (عبالله)، قال: «مَن بهَت مؤمناً أو مؤمِنَةً بما ليس فيه، بعَثه الله في

۱۰ ـ الكافي ۲: ۲۹۵/۷.

۱۱ ـ الكافي ۲: ۲۵۰/۸

۱۲ ـ الكافي ۲: ۲۲۲/۱.

۱۳ ـ الكافي ۲: ۲/۲٦٦.

<sup>(</sup>١) النور ٢٤: ١٩.

۱٤ ـ الكافي ۲: ۲۲۲۱.

۱۵ ـ آلکافی ۲: ۲۲۹/۱.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: الله.

۱۱ ـ الكافي ۲: ۲۲۱/٥.

سورة الخُجُرَات (٤٩) ......

طِينَةِ خَبالٍ حنَّى يخرُج مِمَّا قال،

قلت: وما طِينَةُ خَبال؟ قال: «صَدِيدٌ يخرُج مِن قُروج المُومِسات».

﴿ ١٧/٩٩٨٤ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمدَ بن محمّد، عن العَبّاس بن عامر، عن أبان، عن رجُلٍ لانْعْلَمُه إلّا يحيى الأزرَق، قال: قال لي أبو الحسن (طبه السلام): «مَن ذكّر رَجُلاً مِن خَلْفِه بما هو فيه مِمّا عَرَفه الناس لم يَغْنَبْهُ، وَمن ذكره مِن خَلفِه بما هو فيه مِمّا لايعرفُه الناس اغتابَهُ، ومن ذكره بما ليس فيه فقَد بَهتَهُ».

١٨/٩٩٨٥ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونُس بن عبدالرحمن، عن عبدالرحمن ابن سَيَابة قال: سمِعتُ أباعبدالله (عبدالسم) يقول: «الغِيبةُ أن تقولَ في أخيك ماستَره الله عليه، وأمّا الأمرُ الظاهرُ [فيه] مثل الحِدّة والعَجلَة، فلا، والبُهتانُ أن تقولَ فيه ماليس فيه».

#### قوله تعالى:

# يَـَأَيُّهَا آلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَـٰكُمْ مِنْ ذَكْرٍ وَأَنفَىٰ وَجَـعَلْنَـٰكُمْ شُعُوباً وَقَبَا لِنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَـٰكُمْ شُعُوباً وَقَبَا لِللَّهِ اللَّهِ عَلِيمٌ خَبِيرٌ [١٣]

١٩٩٨٨ ١ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن عبدالله بن محمّد بن عيسى، عن صَفُوان بن يحبى، عن حَنان، قال: شبيعتُ أبي يَروي عن أبي جعفر (طبالسلام)، قال: ١ كان سلمان جالِساً مع تَفْرِ من قُريش في المسجد، فأقبلوا بنتسبون ويرَفعونَ في أنسابِهم، حتَىٰ بلغوا سلمان، فقال له عمر بن الخطّاب: أخبّرني مَن أنت، وَمن أبوك، ومَا أصلُك؟ فقال: أنا سلمان بن عبدالله، كنتُ ضالاً فهداني الله عزّوجل بمحمّد (منراة عليه وآله)، وكنتُ عملوكاً فأعتقني الله بمحمّد (منراة عليه وآله)، هذا نسبي وهذا حسبي». فأغناني الله بمحمّد (منراة عليه وآله)، وسلمان (رضراة عنه) يُكلّمهم، فقال له سلمان: يارسولَ الله، مالقيتُ مِن قال: الفخرجَ النبيّ (منراة عليه وآله)، وسلمان (رضراة عنه) يُكلّمهم، فقال له سلمان: يارسولَ الله، مالقيتُ مِن

۱۷ ـ الكافي ۲: ۲٦٦/٦.

۱۸ ـ الكافي ۲: ۲۱۱/۷.

١٩ ـ الإختصاص: ٢٢٦.

٢٠ ـ تنبيه الخواطر ١: ١٢٧.

هؤلاء، جلستُ معهم فأخذوا ينتسبون ويرفعون في أنسابهم، حتى إذا بلغوا إليّ، قال عمر بن الخطّاب: من أنت، وماأصلك، وماحَسَبُك؟ فقال النبيّ (ملَى العبدراله) فما قُلتَ له ياسلمان؟ قال: قلت له: أنا سلمان بن عبدالله، كنتُ ضالاً فَهداني الله عزّ ذكره بمحمّد (ملَى الا عبدراله)، وكنتُ عائِلاً فأغناني الله بمحمّد (ملَى الا عبدراله)، وكنتُ مَملوكاً فأعنقني الله عزّ ذكره بمحمّد (ملَى الا عبدراله)، هذا نَسبي وهذا حَسبي، فقال النبيّ (ملَى الا عبدراله)؛ يامعشر قريش، إنّ حَسب الرجل دِينُه، ومُروءته خُلُقه، وأصلَه عقله، قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكْرٍ وَانقَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ مُن هؤلاء شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعارَقُواْ إِنّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتقنَكُمْ ﴾، ثمّ قال النبيّ (ملَى الا عليه عزّ وجلّ، وإن كان التقوى لك عليهم فأنت أفضل».

ورواه الشيخ في (أماليه) قال: أخبرنا محمّد بن محمّد، قال: أخبرني أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قولويه (رحمه الله)، قال: حدّثني محمّد بن يعقوب الكُلّيني (رحمه الله)، عن عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن محمّد بن عبسى بن عُبَيد، عن حَنان بن سَدير الصَّيْرَ في، عن أبيه، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر (عبدالسلام)، قال: «جلس جماعة من أصحاب رسول الله (ملّى الله عبد والد) ينتسِبون ويفتَخِرون وفيهم سلمان (رحمه الله) وذكر الحديث، وفي آخره: قانت أفضل منه وفيه بعض التغيير (۱).

١٩٩٨٩/ ٢ - ابن بابويه، قال: حدّ ثنا الحاكم أبو عليّ الحسين بن أحمد البَيْهَفيّ، قال: حدّ ثني محمّد بن يحيئ الصوليّ، قال: حدّ ثني أبو عبدالله محمّد بن موسى بن تَصْر الوازِيّ، قال: سمعتُ أبي يقول: قال رجلً للرّضا (عبدالله): واللهِ ماعلى وَجْهِ الأرضِ رجُل أشرف منك آباءً، فقال: «التقوى شَرَفُهم، وطاعَةُ الله أحاطَتهم (١١)». فقال له آخر: أنتَ واللهِ خَبرُ الناس، فقال له: «الاتّحلِقُ ياهذا، خِيرٌ منّي من كان أتقى لله تعالى، وأطوّع له،

واللهِ مانسخت هذه الآية آية ﴿ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتَقَاكُمْ ﴾ ٥.

به ۱۹۹۹ من وجعلني في خيرهما قسماً، وذلك فوله تعالى في ذكر أصحابِ اليتمين، وأصحاب الشّمال، وأنا خيرُ قسم الخَلْقَ وَسُمَين، فجعَلني في خيرهما قسماً، وذلك فوله تعالى في ذكر أصحابِ اليتمين، وأصحاب الشّمال، وأنا خيرُ أصحابِ اليتمين، ثمّ قسم "القِسْمَين أثلاناً، فجعَلني في خيرها ثلثاً وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَصْحَابُ المَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ المَيْمَنَةِ \* وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ﴾ "، وأنا خير السابقين، ما أَصْحَابُ المَسْتَمَةِ مَا أَصِحَابُ المَسْتَمَةِ \* وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ هُ "، وأنا خير السابقين، ثمّ جعل الأثلاث قبائل، وجعلني من خيرها قبيلة، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ الْحَرْمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتقالَهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى الله جلّ ثناؤه، ولافخر، ثمّ جعل القبائل بيُوناً،

<sup>(</sup>١) الأمالي ١: ١٤٦.

٢ ـ عيون أخبار الرضا (عبدالسلام) ٢: ٢٣٦ / ١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أحظتهم.

٣ ـ أمالي الصدوق: ٥٠٣ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: جعل.

<sup>(</sup>٢) الواقعة ٥٦: ٨ ـ ١٠.

فجعلني في خَبرها بَبْناً، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُدْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهيراً﴾ "ا.

وروى هذا الحديث من طريق المخالفين الثعّلَبيّ، قال: أخبرني أبو عبدالله، حدّثنا عبدالله بن أحمد بن يوسف بن مالك، قال: حدّثنا محمد بن إبراهيم بن زياد الرازيّ، حدّثنا الحارث بن عبدالله الحارِثيّ، حدّثنا قيس بن الرّبيع، عن الأعمّش، عن عباية بن ربعيّ، عن ابن عباس، قال: قال رسول الله اسلّم عبدواله): القسم الله الخلّق قِسْمَين، وذكر الحديث بعبنه (1).

وقد نفدَم في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُدْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ ﴾ (٥).

نا المحكمة عن المنبخ في (مجالسه)، فال: أخبرنا جماعة عن أبي المُنقضل، فال: حدّ ثنا محمّد بن فيروز بن غيراث الجكرب بباب الأبواب، قال: حدّ ثنا محمّد بن الفَضل بن مختار البائي (١١) وبعرف بفضلان صاحب الجار، فال: حدّ ثني أبي الفضل بن مختار، عن الحكم بن ظهير الفَرّاريّ الكوفيّ، عن ثابت بن أبي صَفيّة أبي حمزة، قال: حدّ ثني الفضل بن مختار، عن الحكم بن ظهير الفَرّاريّ الكوفيّ، عن ثابت بن أبي صَفيّة أبي حمزة، قال: حدّ ثني بلمان الفارسي، رحمه الله، ودَّلتُ على رسول الله (سفراله عبد الله) عامر بن واثبلة ، قال: حدّ ثني سلمان الفارسي، رحمه الله وخلتُ على رسول الله (سفراله عمل بيجد وقُحتُ للأخرج، فقال لي: واجلس باسلمان، فسيشهدك الله عزّ وجل أمراً إنّه لَمِن خير الأمورة. فجلستُ، فبينا أناكذلك، إذ دخل رجالٌ من أهل بيته، ورجالٌ من أصحابه، ودخلتُ فاطمة ابنته فيمّن دخل، فلمّا رأت مابرسول الله (سنراله عبدواله) من الضّعفي، ختَقَيْها التبرّرة، حتى فاضٌ ذَوهها على خدّها، فأبصّر ذلك رسول الله (صلو الله (صلو الله (سلول الله المناه عبدواله)، وأبكل على الشبك، وأصبري كما صير آباؤك من الأنبياء، وأعهاتك من أزواجهم، ألا أبشريك يافاطمةه؟ وبافاطمةه؟ والمناه، وأصبري كما صير آباؤك من الأنبياء، وأعهاتك من أزواجهم، ألا أبشرك يافاطمةه إلى كافّة الخلّي والمناه على المسلمين بعدي حتّا، وأقدمهم سِلْما وأتخذتُه بأمر ربي وزيراً ووَصيّاً، يافاطمة إنّ علياً أعظم المسلمين ولمن المسلمين بعدي حتّا، وأقدمهم سِلْما وأعلمهم علماً، وأحلمهم حلْماً، وأشبتُهم في العيزانِ قَدْراً». على المسلمين بعدي حتّا، وأقدمهم سِلْماً وأعلمهم علماً، وأحلمهم حلْماً، وأشبتُهم في العيزانِ قَدْراً».

قال: «أفلا أزيدُكِ في بَعْلِك وابنِ عمّكِ من مزيد الخَبرِ وفَواضِله؟» قالت: «بليٰ يانهيَّ الله». قال: «إنَّ علياً أوّل من آمَن بالله عزّ وجلَ ورَسولهِ من هذه الأمّة، هو وخديجة أمّك، وأوّل من وازرني على ماجئتُ به. يافاطِمة إنّ عليّاً أخي وصَفيّي وأبو ولدي، إن عَليّاً أُعطيّ خِصالاً من الخبرِ لم يُعْطَها أحدٌ قبله ولا يُعطاها أحَدٌ بعده، فأحسِني

<sup>(</sup>٢) الأحزاب ٢٣: ٣٣.

<sup>(1)</sup> العمدة: ٢١ / ٢٨ عن تفسير الثعلبي.

<sup>(</sup>٥) تقدّم في الحديث (٥٠) من تفسير الآية (٣٣) من سورة الأحزاب.

<sup>£</sup> ـ الأمالي ٢: ٢١٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الباتي.

عَزاك واعلَمي أنَّ أباكِ لاحِقٌّ بالله عزَّ وجلُّ ٩.

قالت: «ياأبه قَد سَرَرْتَني <sup>(۲)</sup> وأحْزَنتنيء. قالَ: «كذلك يابنيّةُ أمور الدُنيا، يَشوبُ سرورَها حُزنُها، وَصَفْوَها كَدَرُها، أفلا أزيدُك يايُنيّة؟» قالت: «بلئ يارسول الله».

قال: وإنّ الله تعالىٰ خلق الخَلْق فجعَلهم قِسْمَين، فجعَلني وعليًا في خَيْرهما قسماً، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَصْحَابُ اليّمِينِ ﴾ (٣)، شمّ جعل القِسْمين قَبائلَ فجعَلنا في خبرها قبيلة، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتَقَاكُمْ ﴾، ثمّ جعَل القبائلَ بيوتاً، فجعلنا في خبرها بَيْناً في قوله سبحانهُ: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الله لِيُدْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ ويُطَهِرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (١)، ثم إنّ نعالىٰ اختارني من أهلِ بَيْني، واختار علياً والحسن والحسينَ واختاركِ، فأنا سيّدُ وللهِ آدم، وعليٌّ سيّدُ العَرْبِ، وأنتِ سيّدةُ النّساء، والحسن والحسينُ سيّدا شبابِ أهلِ الجنّة، ومِن ذُرّيتِك (٥) المَهدِيُّ، يَمُلاَ الأرض عَذَلاً كما مُلِقَتُ مِن قبله جَوْراً».

7999/٥-وعنه، قال: أخبرنا أبو عبدالله الحسين بن إبراهيم القَزوينيّ، قال: أخبرنا أبو عبدالله محمّد بن وَهبان الهنائيّ البَصْريّ، قال: حدّثني أحمد بن إبراهيم بن أحمد، قال: أخبرني أبو محمّد الحسن بن عليّ بن عبدالكريم الزّعْفَرانيّ، قال: حدّثني أجي، عن محمّد بن خالِد البَرْفيّ أبو جعفر، قال: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمير، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله))، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتَقَلَكُمْ ﴾، قال: وأعمَلُكم بالتقِيّة ،

١٩٩٩٣ من عبدالله بن حمد بن خالِد البَرفي، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن عبدالله بن حبيب، عن أبي الحسن رهب السلام،، في قول الله تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدُ اللهِ أَتَفْكُمْ ﴾، قال: وأشدُّكم تَقِيّةُ».

٧/٩٩٩٤ على بن إبراهيم، قال: الشعوب؛ العجم، والقبائل؛ من العرب.

٨/٩٩٩٥ ـ الطبرسي: ذهب قومٌ فقالوا: الشعوب من العجم، والقبائل من العرب، والأسباط من يني إسرائيل، ورُوى ذلك عن الصادق (عبدالسلام).

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ياأبتاء فرحتني.

<sup>(</sup>٣) الواقعة ٥٦: ٢٧.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب ٣٣: ٣٣.

<sup>(</sup>٥) في المصدرة ذريتكما.

٥ ـ أمالي الطوسي ٢: ٢٧٤.

٦ ـ المحاسن: ٢٥٨ / ٣٠٢.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٢.

٨ معجمع البيان ٦:٧٠٦.

سورة الحُجُّرَات (٤٩) ......

قوله تعالى:

# قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنًا قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَـٰكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا وَلَـمًا وَلَـمُ وَلِـمُ وَلَـمُ وَلِمُ وَلَـمُ وَلَـمُ وَاللَّـمُ وَلَـمُ وَلَمُ وَلِي وَلَـمُ وَلِمُ وَلَـمُ وَلَـمُ وَلَـمُ وَلَا وَلَـمًا وَلَـمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلَا وَلَا إِلَّا مِلْكُمُ وَاللَّمُ وَلِكُمْ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلَا وَلَا إِلَّا وَلَا إِلّا وَلَا وَلَا إِلَّا وَلَا وَاللَّالِمُ وَلَا وَاللَّالِمُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا وَاللَّالِمُ وَلَا وَاللّـمُ وَاللَّا وَاللَّالِمُ وَلَا وَلَا إِلَّا وَلَا وَاللَّالِمُ وَلَا وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَلَا وَاللَّالِمُ وَاللَّا وَالْمُوالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَلَّا وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَلَا إِلَّا وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَال

الحمد المحمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد، عن مُعَلَىٰ بن محمد، وعِدَة من أصحابنا، عن أحمد ابن محمد، وعِدَة من أصحابنا، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عبد الله)، قال: سمعته يقول: ﴿قَالَتِ اللهُ عَرَابُ عَامَنًا قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا﴾، فمن زَعم أنهم آمنُوا فقد كذّب، ومن زَعم أنهم لم يُسلموا فقد كذّب،

٧٩٩٩٧ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم: عن محمّد بن عيسى، عن يُونُس، عن جميل بن دَرّاج، قال: سألتُ أبا عبد الله (عباسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنّا قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَلْكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الإيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾، فقال لي: وألا ترى أنّ إلايمانَ غيرُ الإسلام».

٣/٩٩٩٨ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمَير، عن الحكم بن أيمن عن القاسم القاسم الصّيرَفِيّ شَرِيك المُفضَل، قال: سمِعتُ أباعبدالله (عنه السلام) يقول: الإسلامُ يُحقَنُ به الدَّم، وتُؤدَى به الأَمانَةُ، وتُستَحَلّ به الفروج، والثوابُ على الإيمان».

السّمط، عن محمد بن يحيى أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، عن المسّمط، قال: سأل رجل أبا عبدالله وعبد الله عن الإسلام والإيمان، ماالفرق بَينَهُما؟ فلم يُحِبّهُ، [ثمّ سأله فلم يُحِبّهُ] ثم النَقَيا في الطريق وقد أزِفَ مِنك رَحيلٌ؟ فقال: نعم، في الطريق وقد أزِفَ من الرجُلِ الرّحيلُ، فقال له أبو عبدالله (عبديه): «كأنّه قد أزِفَ مِنك رّحيلٌ؟ فقال: نعم، فقال: «فالقني في البيت». فَلَقِيّه، فسألهُ عن الإسلام والإيمان، ماالفرقُ بينَهُما؟ فقال: «الإسلام هو الظاهِرُ الذي عليه الناس، شهادَةُ أن الإلله إلا الله [وحده الشريك له] وأن محمداً عبده ورسولُه، وإقام الصلاة، وإبتاء الزكاة، وحج البيت، وصِيامُ شَهِر رمَضان، فهذا الإسلام».

وقال: «الإيمانُ: معرفَةُ هذا الأمر مع هذا، فإن أقرّ بها ولم يعرِف هذا الأمر، كانَ مُسلِماً وكان ضالاًه.

سورة الحُجرات آية ـ ١٤ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۲۱ / ٥.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۰ / ۳.

٣ ـ الكافي ٢: ٢٠ / ١.

٤ ـ الكافي ٢ : ٢٠ / ٢.

٥ ـ الكافي ٢: ٢٠ / ٤.

٦/١٠٠١ - وعنه: عن عِدّة من أصحابِنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن الحَكم بن أيمن عن القاسم الصيرفي شريك المُفضَل، قال: سمعت أباعبدالله (على الله الإسلام يُحقَّنُ به الدَّم، وتُؤدّى به الأمانة، وتُستحلّ به الفروج، والثوابُ على الإيمان».

. ٧/١٠٠١ / عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن جَميل بن صالح، عن سماعة، قال: قلتُ لأبي عبدالله (على السلام): أخبرني عن الإسلام والإيمان، أهُما مختلفان؟ فقال: «إنَّ الإيمان بُشارِك الإسلام، والإسلام، والإسلام لابُشارِك الإيمان».

فقلتُ: فَصِفْهما لي، فقال: «الإسلامُ: شهادَةُ أن لاإله إلّا الله، والتصديقُ برَسولِ الله (منراله على والموب من الدّماء، وعليه جَرَتِ المَناكِحُ والمَواريثُ، وعلى ظاهرِه جَماعةُ النّاس، والإيمانُ: الهدى، ومايَئتِت في القلوب من صِفَةِ الإسلام، وماظهر من العمل [به] والإيمان أرفَع من الإسلام بدَرَجة. إنّ الإيمانَ يُشارِكُ الإسلامَ في الظاهرِ، والإسلامُ لا يُشارِكُ الإيمانَ في الباطِن وإن أجتمعا في القول والصِفَةِه.

" ٨/١٠٠٢ - وعنه: عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن جميل بن درّاج، عن قُضيل بن يَسار، قال: سمعتُ أباعبدالله اطباسلام، يقول: وإنّ الإيمانَ يُشارِكُ الإسلامَ، ولا يُشارِكه الإسلام، إنّ الإيمانَ ما وقر (١) في القلوب، والإسلام ماعليه المَناكحُ والمَواريثُ وحَقَنُ الدِماء، والإيمانُ يشرك الاسلامَ، والاسلامُ لايشرك الإيمان».

٩/١٠٠١ - وعنه: عن عِدَة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن الحسن بن محبوب، عن أبي الصبّاح الكِناني، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله) أيهما أفضل الإيمانُ أو الإسلام؟ فإنّ من قِبلنا يـقولون: إنّ الاسلام أفضل من الإيمان؟ فقال: ١٠ الايمانُ أرفع من الإسلام».

قلت: فأوجدني ذلك قال: «ماتقول فيمَن أَحَدَث في المسجد الحرّام مُنعمُداً؟» قال: قلتُ يُضرب ضرّباً شَدِيداً. قال: هأصبت، ألا ترى أنَّ شَدِيداً. قال: هأصبت، قال: «أصبت، ألا ترى أنَّ الكعبة مُتعمَّداً؟». قلتُ: يقتل. قال: «أصبت، ألا ترى أنَّ الكعبة أفضل من المسجد، وأنّ الكعبة تشرك المسجد، والمسجد لايشرك الكعبة؟ وكذلك الإيمان يشرك الإسلام، والاسلام لايشرك الإيمان».

- ١٠/١٠٠٥ ـ وعنه: عن عِدَة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، ومحمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد، جميعاً، عن ابن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن حُمران بن أعين، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: سمعته يقول: والايمانُ: مااستقرّ في القلبِ وأفضى به إلى الله عزّ وجل، وصدّقه العمل بالطاعة لله عزّ وجل، والتسليم لأمره،

11,

۲ ـ الكافي ۲: ۲۱ / ۲.

۷ ـ الكافي ۲: ۲۱ / ۱.

۸ ـ الكافي ۲: ۲۱ / ۳.

<sup>(</sup>١) أي ثبت.

۹ ـ الكافي ۲: ۲۱ / ٤.

۱۰ ـ الكافي ۲: ۲۲ / ٥.

والاسلام: [ماظهر من قول أو فعل، وهو الذي عليه جماعة الناس من الفرق كلّها، وبه حُقنت الدِماء، وعليه جَرت المواريث وجاز النِكاحُ واجتمعوا على الصلاة والزكاة والصّوم والحبّخ، فخرجوا بذلك من الكفر وأضيفوا إلى الايمان، الإسلام] لايشركُ الايمان، والإيمانُ يشرك الإسلام، وهما في القول والعمل (١)، يجتَمِعان، كما صارتِ الكعبة في المسجد والمسجدُ لبس في الكعبة، وكذلك الإيمانُ يشركُ الإسلام والاسلامُ لايشركُ الإيمانَ، وقد قال الله عزّ وجلَ: وهو قالتِ آلأَعْرَابُ ءَامَنًا قُلْ نَمْ تُومِنُوا وَلَاكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الإيمانُ فِي قُلُويِكُمْ فَقُولُ الله عزّ وجلَ أصدق القول».

قلتُ: فهل للمؤمن من فضلٍ على المسلِم في شيءٍ من الفضائل والأحكام والحدود وغير ذلك؟ فقال: [لا] هُما يَجريان في ذلك مَجرئ واحداً، ولكن للمؤمنِ فضلٌ على المُسلِم في أعمالهِما، وما يتقرّبان به إلى الله...

قلت: أليس الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ مَن جَاءَ بِالحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْفَالِهَا ﴾ (")، وزعمت أنهم مجتمِعون على الصلاة والزكاة، والصوم والحجّ مع المؤمن؟ قال: «أليس قد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَيُضَاعِفُهُ لَهُ أَضْعَافاً كَثِيرةً ﴾ (") وفالمؤمنون هم الذين يُضاعِف الله عزّ وجلّ لهم حَسناتهم لكلّ حَسنةٍ سبعين ضِعْفاً، فهذا فضلُ المؤمن، ويزيدهُ في حسناته على قدر صِحّة إيمانِه أضعافاً كثيرة، ويفعل الله بالمؤمنين مايشاء من الخير،

قلت: أرأيتَ من دخلَ في الإسلام ألبس هو داخِلاً في الإيمان؟ فقال: ولا، ولكنّه [قد] أضيفَ إلى الإيمان وخرَج من الكُفر. وسأضرِبُ لك مثلاً تعقلُ به فضلَ الإيمان على الإسلام: أرأيت لو أبصرت رجُلاً في المسجد، أكنتَ شاهِداً أنّك رأيته في الكعبة، أكنتَ شاهِداً أنّه أكنتَ شاهِداً أنّه دخل المسجد أنك رأيته في الكعبة، أكنتَ شاهِداً أنّه دخل المسجد الحرام؟ و قلتُ: نعم. قال: «وكيف ذلك؟ و قلت: إنّه لا يُصِلُ إلى دخولِ الكعبةِ حتى يدخلَ المسجد الحرام، فقال: «أصّبت وأحسنْت». ثمّ قال: «كذلك الإسلامُ والإيمان».

خمّاد بن عُنمان، عن عبدالرحيم القصير، قال: كتَبتُ مع عبدالملِك بن أعين إلى أبي عبدالله (عب الله)، أسألُه عن الإيمان، عن عبدالرحيم القصير، قال: كتَبتُ مع عبدالملِك بن أعين إلى أبي عبدالله (عب الله)، أسألُه عن الإيمان ماهو؟ فكتب إليّ مع عبدالملك بن أعين: دسألت ـ رَحِمك الله ـ عن الإيمان، والإيمان هو الاقرارُ باللّسان وعقد في القلب، وعمل بالأركان، والإيمان بعضه من بعض، هو دارٌ، وكذلك الإسلامُ دارٌ والكفرُ دارٌ، فقد يكون العبدُ مُسلماً قبل أن يكون مؤمناً، ولايكون مؤمناً حتى يكون مسلماً، فالإسلام قبل الإيمان، وهو يشارك الإيمان، فاذا أتى الفبدُ كبيرةً من كبائر المعاصي، أو صغيرةً من صغائر المعاصي التي نهى الله عزّ وجلّ عنها، كان خارجاً عن الإيمان، ساقِطاً عن اسم الإيمان، وثابتاً عليه اسم الإسلام، فإنْ تابَ واستغفّر عاد إلى دار الإيمان، ولا يُخرِجه إلى الكُفر إلّا الجُحودُ والاستحلال؛ أن يقول للحَلالِ: هذا حَرام، وللحرام: هذا حلال، ودانَ بذلك، فعندها يكون الكُفر إلّا الجُحودُ والاستحلال؛ أن يقول للحَلالِ: هذا حَرام، وللحرام: هذا حلال، ودانَ بذلك، فعندها يكون

<sup>(</sup>١) في المصدر: والفعل.

<sup>(</sup>۲) الأنعام ٦: ١٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٢٤٥.

۱۱ ـ الكافي ۲: ۲۳ / ۱.

خارجاً من الإسلام و الإيمان، داخلاً في الكفر، وكان بمنزلة من دخل الحَرَمِ ثمّ دخل الكعبة وأحدَث في الكعبة حَدثاً، فأُخرِجَ عن الكعبة وعن الحرّم، فضربت عُنقُه، وصار إلى النار».

۱۲/۱۰۰۷ - وعنه: عن عِدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عُثمان بن عيسى، عن سماعة بن مِهران، قال: سألته عن الإيمان والإسلام، قلتُ لَهُ: أفرقٌ بين الإسلام والإيمان؟ قال: «فأضربُ لك مثله»؟ قال: قلتُ: أوردُ ذلِك. قال: «مَثَلُ الإيمان والإسلام مَثلُ الكعبةِ من الحَرّم، قد يكونُ في الحَرم ولايكونُ في الكعبةِ، ولايكونُ في الحرم، وقد يكونُ مُسلماً، ولايكونُ مؤمناً حتى يكونَ مُسلماً». قال: قلت: فيخرجُ من الإيمان بشيء؟ قال: «نعم».

قلتُ يصير (١) إلى ماذا؟ قال: «إلى الإسلام أو الكفرِ» وقال: «لو أنَّ رَجُلاً دخل الكعبةَ فأفلت منه بَولُه، أخرِجَ من الكعبة ولم يُخرِج من الحرم، فغسل ثوبه وتطهّر، ثم لم يُمنع أن يدخُلَ الكعبة، ولو أنَّ رجُلاً دخلَ الكعبةَ فبالَ فيها مُعانِداً أخرِجَ من الكعبةِ ومِن الحَرم وَضُربت عنقُهُ».

۱۳۰۱۸ - محمد بن عليّ بن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن محمد بن عبدالرحمان القُرشي الحاكِم، قال: حدّثنا أبو بكر بن أبي داود ببغداد، قال: حدّثنا أبو بكر محمد بن خالد بن الحسن المُطوّعيّ البخاريّ، قال: حدّثنا أبو بكر بن أبي داود ببغداد، قال: حدّثنا عليّ بن موسى الرّضا، عن أبيه، عن آبائه، عليّ بن حرب الموصليّ قال: حدّثنا أبو الصَّلْت الهَرَويّ، قال: حدّثنا عليّ بن موسى الرّضا، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ (عليم الله على الرّضا، وإقرارٌ باللّسانِ وعملٌ بالأركان».

۱٤/۱۰۰۹ - وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن بكر بن صالح الرّازي، عن أبي الصلت الهرّوي، قال: سألت الرّضا وسه الإيمان؟ فقال وسه العربي، والإيمان عقد بالقلب، ولفظ باللّسان، وعمل بالجوارح، لايكون الإيمان إلّا هكذا».

. ١٥٠١٠ / ١٥٠١ وعنه، قال: أخبرني سليمان بن أحمد بن أيوب اللَّحْمي فيما كتب إليّ من أصفهان، قال: حدَّ ثنا عليّ بن موسى حدَّ ثنا عليّ بن المُنتَى، قالا: حدَّ ثنا عبدالسلام بن صالح الهَروَيّ، قال: حدَّ ثنا عليّ بن موسى الرُّضا، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ (عيم السلام)، قال: وقال رسول الله (صنى الاعدراته): الإيمانُ معرفةً بالقلب، وإقرارً بالأُسان، وعمَل بالأركانه.

- ١٩/١٠٠١١ ـ وعنه: قال: حدَّثنا أبو أحمد محمّد بن جعفر البّندار بفَرْغانة، قال: حدَّثنا أبو العباس محمّد بن

۱۲ ـ الكافي ۲: ۲۳ / ۲.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فيصيره.

١٣ ـ عيون أخبار الرضا (مه السلام) ١: ٢٢٦ / ١.

١٤ ـ عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ١: ٢٢٧ / ٣.

١٥ ـ عيون أخبار الرضا (عب السلام) ١: ٢٧٧ / ١.

١٦ ـ عيون أخبار الرضا (عيدالسلام) ١: ٢٢٦ / ٢.

محمّد بن جمهور الحمّادي، قال: حدّثنا محمد بن عمر بن منصور البلخيّ بمكة، قال: حدّثنا أبو يونس أحمد بن محمّد بن يزيد بن عبدالله الجُمّحيّ، قال: حدّثنا عبدالسلام بن صالح الهَرَويّ عن علي بن موسى الرضا، عن آبائه عن عليّ بن أبي طالب (عبم السلام)، قال: قال رسول الله (منّ الفعيد وآله): الإيمان معرفة بالقلب، وإقرارٌ باللسان، وعمل بالأركان.

۱۷/۱۰۰۱۲ وعنه: قال: حدّثنا حمزة بن محمّد بن أحمد بن جعفر بن محمّد بن زيد بن عليّ بن الحسين ابن عليّ بن أبي طالب (عليم السلام) بقم في رجب سنة تسع وثلاثين وثلاث مائة، قال: حدّثني أبو الحسن عليّ بن محمّد البُّرَاز، قال: حدّثنا أبو أحمد داود بن سليمان الغازي، قال: حدّثنا عليّ بن موسى الرضا، قال: «حدّثني أبي موسى بن جعفر، قال: حدّثني أبي جعفر بن محمّد، قال: حدّثني أبي محمّد بن عليّ الباقر، قال: حدّثني أبي عليّ ابن الحسين، قال: حدّثني أبي أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عليم السلام)، ابن الحسين، قال: حدّثني أبي الإيمان إقرار باللسان، ومعرفة بالقلب، وعمل بالأركان».

قال حمزة بن محمّد العلوي (رضها عنه): وسمعتُ عبدالرحمن بن أبي حاتِم، يقول: وسمِعتُ أبي يقول: وقد روى هذا الحديث عن أبي الصّلت الهَرويّ عبدالسلام بن صالح، عن عليّ بن موسى الرضا (عليمالسلام)، بإسناده، مثله.

قال أبو حاتم; لوقريء هذا الإسناد على متجنون ليريء.

الله (مترانه على والد) الإيمان قول وعمل عن أبيه الحسين بن علي، عن أبيه على بن أبي طالب (عليه القرميسيني) عن محمد بن محمد الله وعبد الله بن طاهر، قال: كنتُ واقِفاً على رأس أبي وعنده أبو الصلت الهروي وإسحاق بن راهويه وأحمد بن محمد ابن حنبَل، فقال أبي: ليُحدّ ثني كلّ واحدٍ منتكم بحديث، فقال أبو الصلت الهرّوي: حدّ ثني علي بن موسى الرضا (عبه السلام)، وكان والله رضاً كما سُمّي عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه علي بن أبي طالب (عليم السلام)، قال: «قال رسول عليّ، عن أبيه علي بن أبي طالب (عليم السلام)، قال: «قال رسول الله (مترانه علي بن أبي طالب (عليم الله وعملٌ).

فلمًا خرّجنا، قال أحمد بن محمّد بن حَنبَل: ماهذا الإسناد؟ فقال له أبي: هذا سَعوطُ المَجانين، أي لو سُعِط به المَجنون لأفاق (').

قوله تعالى:

## لَايَسلِتْكُمْ مِسن أَعْسَمَلْلِكُمْ شَسَيْنًا - إلىٰ نَوله نَعَالَىٰ - أُولَئِكَ هُمُ

١٧ ـ عيون أخبار الرضا رعبه السلام، ١: ٢٢٧ / ٥.

۱۸ رعيون أخيار الرضا دعيه السنلام، ١: ٢٢٨ / ٦.

<sup>(1)</sup> في المصدر: إذا سعط به المجنون أفاق.

#### الصَّـٰدِقُونَ [18-10]

1/10014 - علميّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ لَا يَلِتْكُمْ مِن أَعْمَلْكُمْ شَيْنًا﴾ أي لاينقُصكم. قوله تعالى: ﴿ إِنمَا الْمَوْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا﴾ أي لم يَشُكَوا ﴿ وَجَـاهدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ الآية، قال: نزلت في أمير المؤمنين (عبدالسلام).

١٠٠١٥ ٢ / ١٠٠١٥ عن حفّص بن غياث، عن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن حفّص بن غياث، عن مُقاتل بن سُليمان، عن الضّحّاك بن مُزاحِم، عن ابن عباس أنّه قال في قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿إِنمَا المُؤْمِنُونَ عَن مُقاتل بن سُليمان، عن الضّحّاك بن مُزاحِم، عن ابن عباس أنّه قال في قولِ الله عزّ وجلّ: ﴿إِنمَا المُؤْمِنُونَ ﴾، قالَ أَلَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبيلِ اللهِ أُولئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾، قالَ ابن عباس: ذهب علي رعبه السهر، بَشَرفِها وَفضْلِها.

قوله تعالى:

#### قُسلْ أَتُسعَلِّمُونَ آللهَ بِسدِينِكُم - إلىٰ فسوله تعالىٰ - وَآللهُ بَسِمِيرٌ بِسمَا تَعمَلُون [١٦ - ١٨]

١/١٠٠١٦ - عليّ بن إبراهيم، قوله تعالىٰ: ﴿ قُلْ أَتُعَلِّمُونَ اللهَ بِدِينِكُمْ ﴾، أي أتعلّمون [الله] دينكم.

٢/١٠٠١٧ - الشيخ في (مصباح الأنوار): بإسناده يرفعه إلى جابر بن عبدالله (رضهاله عنه)، قال: كنتُ مع رسول الله (منه عنه دانه) في حَفْرِ الخَنْدَقِ، وقد حفّر الناس وحفّر عليّ (عبه السلام)، فقال له النبي (منه الدواته): ابأبي مَن يَحِفْرُ وَجَبْرَ ثيل يَكنُس التُرابَ بين يَديه ومِيكائيل بُعينه، ولم يكن يُعبنُ أَحَداً قبلَه من الخلق».

ثم قال النبيّ (صلّى همه وآله) لعُثمان بن عَفَّانَ : ﴿ الحَفِّرُ ۗ فَغَضِّب عُثمان وقال: لايرضى محمّد أن أسلمنا على يده حتى بأمُرنا بالكَدّ، فأنزل الله على نبيّه: ﴿ يَمُنُّون عَلَيكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُل لَا تَمُنُّوا عَلَىَّ إِسْلامَكُم بَلِ اللهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ للإِيمانِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾.

٣/١٠٠١٨ - عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا﴾ نزلت في عُثمان يوم الخندق، وذلك أنّه مرّ بعمّار بن ياسِر وهو يجفر الخَنْدَق، وقد ارتفع الغُبارُ من الحَفْر، فوضع عُثمان كُمَّه على أنفِه وَمرّ، فقال

سورة الحجرات آية ـ 14 ـ 10

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٢.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٠٧ / ٨

سورة الحُجرات آية ١٦٠ ـ١٨

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٢٢.

٢ ـ مصباح الأثوار: ٣٢٥ المخطوط».

۲ ـ تفسير القمي ۲: ۲۲۲.

سورة الخُجُزات (٤٩) ...... (٤٩) ..... المُعَامِر العُمْرِين العُمْرِين العُمْرِين العُمْرِين العَام

عمّار:

يـظلَ فيهـا راكـعاً وسـاجدا يعرض عنه جاهِداً مُعـاندا لايستوي من يعمر المساجدا كسمن يسمُرّ بالغبار حسائدا

فالتفت إليه عُثمان، فقال: يابنَ السوداء، إيّاي تَعني؟ ثمّ أتى رسول الله رملَ الله مهدرته، فقال له: لم ندخُل معك لِنَسُبَ أعراضنا، فقال له رسول الله رسول الله الله الله مهدرته، وقد أقلتُك إسلامَك فاذهب، فأنزل الله تعالى ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ للإِيمَانِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾. أي لَسْتُم صادفين. ﴿ إِنَّ آللَهُ يَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَواتِ وَٱلْأُرِضَ وَاللهُ بَصِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾.



# سورة قَ

#### فضلها

َ ١٩١٠ / ١ - ابن بابويه: بإسناده، عن أبي حمزة الثَّمالي، عن أبي جعفر (طبه السلام)، قال: امن أدمن في فرائِضه ونَوافلِه قراءة سورة قَ، وَسَّع الله (عليه في) رِزقَه، وأعطاهُ الله كتابَهُ بَيمينهِ، وحاسَبَهُ حِساباً يسيراً».

٣٠١٠٢٠ ومن خواصّ القرآن: رُوي عن النبيّ الله عليه قال: المن قرأ هذه السورة، هؤن الله عليه سَكَرات المَوت، ومَن كتَبها وعَلَقها على مَصروعٍ أَفَاقُ من صرعته وأمِن من شَبطانه، وإنْ كُتِبَت وَشَرِبتها أمرأةً قليلةً اللهن كَثر لَبنها».

٣/١٠٠٢١ على مَصروعٍ أفاق، ومن كتبها في إناءٍ وَشَوِبَتُها امرأةٌ قليلةٌ اللَّبَن كَثُر لَبِنُها،

سورة ق . فضلها .

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٥.

..... ř

.....r

#### قوله تعالى:

# بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيمِ قَ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ - إلى نوله تعالىٰ - فَأَنبَتْنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَحَبَّ ٱلْحَصِيدِ [ ٩- ١ ]

۱/۱۰۰۲۲ - ابن بابويه: بإسناده المذكور في أوائل السؤر المُصدَّرة بالحروف المقطَّعة، عن سفيان بن سعيد النوري، عن الصادق اطبال به وسُئل عن معنى ق؟ قال: [وأمًّا] (ق) فهو الجبل المُحيطُ بالأرض، وخُضْرَةُ السَّماءِ منه، وبه يُمسِك الله الأرضَ أن تَميدَ بأهلِها:

العَلْوي، عن العَمْرَكي، عن محمّد بن مجمهور، قال: حدّثنا أحمد بل عليّ وأحمد بن إدريس، قالا: حدّثنا محمّد بن أحمد العَلْوي، عن العَمْرَكي، عن محمّد بن مجمهور، قال: حدّثنا سليمان بن سماعة، عن عبدالله بن القاسم، عن يحيئ بن مبسرة الخنْعَميّ، عن أبي جعفر (علم السلام)، قال: سمّعتُه يقول: ٥ (قَ) جَبَلٌ محيطٌ بالدُنيا من زُمُرُّد أخضرٍ وخُضْرَةُ السماءِ من ذلك الجَبَل،

محمّد بن سُليمان، عن يَقْطِين الجَواليقيّ، عن فُلقُلة، عن أبي جعفر (على الله على)، قال: ﴿إِنَّ الله عزّ وجلَ (المجبّلا مُحيطاً بالدُنيا من زَبرُ جَدَةٍ خَضْراة، وإنمّا خُضْرَةُ السَّماءِ مِن خُضْرَةِ ذلك الجَبّل، وخلق خَلقه خلقاً لم يفترض عليهم شيئاً مِمّا افترض على خلقه من صلاةٍ وزكاةٍ، وكلّهم يلعّنُ رجُلين من هذه الأمّة (الم

سورة في آية . ٩ . ٩

١ ـ معاني الأخبار: ٢٢ / ١.

۲ ـ تفسير القمى ۲: ۲۹۷.

۴ ـ مختصر بصائر الدرجات: ١١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الله عزوجل خلق.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: وستأهما.

الحسن الرّضا (على السلام)، قال: سمِعتهُ يقول: (إنّ الله خلق هذا النّطاق (١) زَبَرْ جَدَةٌ خَضْراءً، منها أخضرت السّماء. الحسن الرّضا (على النّطاقُ؟ قال: سمِعتهُ يقول: (إنّ الله خلق هذا النّطاق (١) زَبَرْ جَدَةٌ خَضْراءً، منها أخضرت السّماء. قلتُ وما النّطاقُ؟ قال: (الحِجابُ، ولله عزّ وجلّ وراء ذلك سبعون ألف عالَم أكثَر من عَدَدِ الجِنّ والإنسِ، وكلّهم يلعَنُ فُلاناً وقُلاناً».

ت ٢٩٠٠ ٢٩٠ وفي كتاب (منهج التحقيق إلى سواءِ الطّريق) لبعض الإمامية - في حديث طويلٍ - في سؤال الحسّن أباه (منهما السلام)، أن يربّه مافضّله الله تعالى به من الكرامة، وساق الحديث إلى أن قال: ثم إنّ أمير المؤمنين (مله السلام) أمّر الرّبح فصارَت بنا إلى جَبَلِ (ق) فانتهينا إليه، فإذا هو من زمُرّدةٍ خَضْراء، وعليها مَلَكُ على صورةِ النّسر، فلمّا نظر إلى أمير المؤمنين (مله الله قال المَلَك: السلام عليك ياوصيَّ رسولِ ربّ العالمين وخليفته، أتأذن لي في الرّد؟ فرد (مله المله به وان شِئتَ تكلّم، وإنْ شِئتَ أخبرتُكَ عمّا تسألني عنه، فقال الملك: بل تقولُ ياأمير المؤمنين. قال: « تُربدُ أن آذَن لك أن تزورَ الخِصْر (مله الله)، فقال: نعم، قال (عله الله): «قد أذِنتُ لك». فأسرع المَلك بعد أن قال: « وسم الله الرحمن الرحيم .

ثم تَمَشَينا على الجَبل هُنيئة، فإذا بالمَلَك قد عادَ إلى مَكانِه بعد زيارة الخِضْر (عبه اللهم). فقال سلمان: ياأمير المؤمنين، رأيتُ المَلَك مازارَ الخِضْر إلّا حينَ أخذ إذنك؟ فقال (عبه اللهم): هوالذي رفع السماء بغير عمَدٍ لو أنّ أحدهم رام أن يزولَ من مكانه بقدْرِ نفسٍ واحِد، لما زال حتىٰ آذَنَ له، وكذا يَصيرُ حالُ وَلَدي الحسَن، وبعده الحسين، ويسعةٍ من ولدِ الحسين تاسِعهم قائِمهم،

فقُلنا: مااسمُ المَلَك المُوكل بقاف؟ فقال (عبد الدر): «ترج أيل».

فقلنا: باأميرالمؤمنين، كيف تأتي كلّ ليلة إلى هذا الموضع وتعود؟ فقال (عبدالله): الكما أتيث بكم، والذي فلق الحبّة وبرأ النّسمة، إنّي لأملك من ملكوت السماوات والأرض، ما لو علمتُم ببعضه لما احتمله جنائكم، إن اسم الله الأعظم على ثلاثة وسبعين حَرْفاً، عند آصف بن بَرْخيا حَرفٌ واحِد فتكلّم به فخسف الله تعالى الأرض مابينه وبين عَرْش بَلْقِيس، حتى تناولَ السَّرير، ثم عادت الأرض كماكانت، أسرّع من طرفة النَّظر، وعندنا نحن - والله -اثنان وسبعون حَرْفاً، وحرفٌ واحِدٌ عند الله تعالى استأثر به في عِلْم الغيب، ولاحَوْلَ ولاقوّة إلّا بالله العليّ العظيم، عرفنا من عرفنا، وأنكرنا من أتكرّنا، والحديث بطوله تقدّم في باب يأجوج ومأجوج من آخر سورة الكهف (۱).

٧١٠٠٢٧ - عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ قَ وَالقُرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴾، قال: ﴿ قَ ﴾ جَبَلٌ محيط بالدُّنيا من

٤ ـ مختصر بصائر الدرجات: ١٢.

<sup>(1)</sup> في المصدر: النطاف، وكذا التي بعدها.

٥ - المحتضر: ٧٣، البحار ٢٧: ٣٦ / ٥.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٣) من الباب المذكور أعلاء بعد تفسير الآيات (٨٣ ـ ٩٨) من سورة الكهف.

٦ ـ تفسير القمى ٢: ٣٢٣.

وراء يأجوج ومأجوج، وهو قسم، ﴿ بَلْ عَجِبُوا ﴾ يعني قريشا ﴿ أَن جَاءَهمُ مُّنذِرٌ مِّنْهُمْ ﴾ يعني رَسولَ الله (صنراه على وَلَهُ وَلَكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾ قال: نزلت في أبيّ الله (صنراه على وَلَكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾ قال: نزلت في أبيّ ابن خَلف، قال لأبي جَهْل، إنّي لأعجَبَ (١) من محمّد، ثمّ أخذ عَظماً فَفَتَه، ثم قال: يَزعُم محمّد أنّ هذا يَحيا! فقال الله ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَريحٍ ﴾ يعني مُختلف.

ثم احتج عليهم وَضَرِب للبغثِ والنَّسُور مَثَلاً فَقَال: ﴿ أَفَلَمْ يَنَظُرُوا إِلَىٰ ٱلسَّماءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيِّنَاهَا وَمَثَلاً فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَنْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾. أي حَسَن ﴿ بَيْصِرَةً وَمَالَهَا مِن فُرُوجٍ \* وَآلاً رَضَ مَدَدُنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَنْنَا بِهِ جَنَاتٍ وَحَبَّ الحَصيدِ ﴾ قال: كل حبُّ بُحصد. وَذِكَرَىٰ لِكلِّ عَبْدٍ مُنيبٍ \* وَنَزَّلْنَا مِنَ ٱلسَّماءِ مَاءً مُبَارَكا فَأَنبَتْنَا بِهِ جَنَاتٍ وَحَبَّ الحَصيدِ ﴾ قال: كل حبُ بُحصد. ١٨٨ - ١٨٨ - محمّد بن يعقوب عن محمّد بن أحمد، عن يعقوب بن يزيد، عن علي بن يَقْطين، عن عَمْرو بن إبراهيم، عن خَلَف بن حَمّاد، عن محمّد بن مُسلم، قال: سمعِتُ أبا جعفر (طِهِ السلام) يقول: من يَقْطين، عن عَمْرو بن إبراهيم، عن خَلَف بن حَمّاد، عن محمّد بن مُسلم، قال: ليس [من] ماءٍ في الأرض إلا وقد خالطَه ماءُ السَّماء».

قوله تعال*ي:* 

#### وَٱلنَّــخُلَ بَسَاسِقَاتٍ لَهَــا طَـلْعٌ نَّـضِيدٌ ـ إنى فوله تعالى ـ كَـذَلِكَ ٱلْخُرُوجُ أَ ١٠-١١]

1/10079 على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّخْلَ بَاسِقَاتٍ ﴾ أي مرتفعات ﴿ لَهَا طَلْعٌ نَضِيدٌ ﴾ يعني بعضُه على بعض ﴿ وِزْقاً لِلْعِبادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلْلَهُ مُيْتَاكُلُلِكَ ٱلْخُرُوجُ ﴾، جواباً لتَولهِم: ﴿ أَءِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَاباً ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ ﴾ (١)، فقال الله: كما أنّ الماء إذا أنزَلناه من السماء، فيخرج النّباتُ من الأرض، كذلك أنتُم تُخرجون من الأرض.

قوله تعالى:

# كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَأَصْحَابُ ٱلرَّسِّ وَثَمُودُ \* وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ

سورة قَى آية ـ ١١ ـ ١١

<sup>(</sup>١) في المصدر: قال لأبي جهل: تعال إلي لأعجبك.

۷ ـ الكافي ٦: ٢٨٧ / ١.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٣.

<sup>(</sup>۱) سورة ق: ۵۰: ۳.

سورة قَى (٥٠) ...... المناسبين المناسبين المناسبين المناسبين المناسبين المناسبين المناسبين المعالم

#### وَإِخُوانُ لُوطٍ \* وَأَصْحَابُ الآنِكَةِ وَقَوْمُ تُبَّعٍ كُلِّ كَذَّبَ آلرُّسُلَ فَحَقَّ وَعِيدِ [١٢-١٤]

" ١٠٠٣٠ محمد بن يعفوب: عن أبي على الأشعري، عن الحسن بن على الكوفي، عن عبيس بن هشام، عن حسين بن أحمد المنقري، عن هشام الصَيدَناني، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سأله رجل عن هذه الآية في حسين بن أحمد المنقري، عن هشام الصَيدَناني، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سأله رجل عن هذه الآية في حسين بن أحمد المنقري، فقال: وهُنّ اللواتي في كذّ بنت النّساء بالنّساء بالنّساء بالنّساء.

" ٢/٢٠٠٣١ عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن محمّد بن أبي حمزة وهِشام وخفص، عن أبي عبدالله (عليه الله عنه أنّه دخل عليه نِسوّة، فسألته امرأة منهنّ عن السَّحقِ؟ فقال: «حَدُّها حَـدُ الزاني». فقالت المَرأةُ: ماذكر الله عزّ وجلّ ذلك في القرآن؟ فقال: «بلي». [قالت: وأين هو؟]. قال: «هُنّ أصحابُ الرَّسَ».

" ٢/١٠٠٣٢ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حَمّاد بن عيسى، عن الحُسين بن المُختار، قال: حدّ ثني إسماعيل بن جابر، قال: كنتُ فيما بين مكّة والمدينة، أنا وصاحبٌ لي، فتذاكرْنا الأنصار، فقال أحدُنا: هُم نَعْ فَيما بين مكّة والمدينة، أنا وصاحبٌ لي، فتذاكرْنا الأنصار، فقال أحدُنا: هُم من أهلِ اليَمن، فال: فانتهينا إلى أبي عبدالله (عبديم) وهو جالسٌ في ظلِّ شجَرة، فابتدأ الحديث ولم نَسأله، فقال: «إنّ تُبَعاً لمّا جاءً من قبل العِراق، وجاء معه العُلماء وأبناء الأنبياء، فلمّا انتهى إلى هذا الوادي لهُذَيل، أناه أناسٌ من بَعض القيائل، فقالوا: إنّك تأتي أهلَ بَلْدَةٍ قَد لَعِبوا با لنّاس زَماناً طويلاً، حتى اتَحذوا بلادَهم حَرماً، وبنبّتهم رَبّاً أو ربّةً. فقال: إنْ كان كما تقولون قتلتُ مُقاتليهم، وسَبيتُ ذُرّيتهم [وهدَمتُ بنيّتهم].

قال: فسالت عيناه حتى وقعتا على خَدّيه، قال: فله عا العُلماء وأبناء الأنبياء، فقال: انظروني وأخبروني لما أصابني هذا؟ قال: فأبوا أن يُخبروه حتى عزم عليهم قالوا: حدِّننا بأي شيءٍ حدَّنت نفسك؟ قال: حدَّئتُ نفسي أن أفتُلَ مقاتليهم، وأسبي ذُرِّيتهم، وأهدِمَ بنيتَهم، فقالوا: إنّا لانرئ الذي أصابك إلّا لذلك، قال: ولم هذا؟ قالوا: لأنّ البَلد حَرَمُ الله، والبيتَ بيتُ الله، وسُكَانَه ذُرِّيَة إبراهيم خليلِ الرحمان.

فقال: صَدَقتُم، فما مَخْرَجي مِمّا وقعت فيه؟ قالوا: تُحَدَّث نفسك بغير ذلك، فعسى الله أن يرُدّ عليك، قال: فحدّث نفسه بخيرٍ، فرّجعت حَدَقتاه حتَىٰ ثَبَتَتا مَكانهُما، قال: فدّعا بالقوم الذين أشاروا عليه بَهدْمِها ففتلهم، ثمّ

سورة قَ آية - ١٢ - ١٤

١ ـ الكافي ٥: ١٥٥ / ١.

۲ ـ الكافي ۷: ۲۰۲ / ۱.

٣ ـ الكافي ٤: ٢١٥ / ١.

<sup>(</sup>١) التُزّاع من القبائل: هم جمع نازع ونَزِيع، وهو الغريب الذي نَزّع عن أهله وعشيرته، أي بعُد وغاب. «النهاية ٥: ١ ٢٪.

أتىٰ البيتَ وكَساةً، وأطعَمَ الطّعام ثلاثين بوماً كُلّ بومٍ مائة جَزورٍ، حتّى حُمِلت الجِمَانُ إلى السّباعِ في رؤس الجِبال، ونُثرتِ الأعلافُ في الأوديّةِ للوّحوش، ثم انصَرَف مِن مكّة إلى المدينة، فأنزل بها قوماً مِن أهلِّ اليّمَن من غسّان،

وفي رواية أُخرى: كساه النَّطاع (٢) وطيُّبه.

قلتُ: وقد تقدّم حديث في تُبِّع في سورة البقرة، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى آلَٰذِينَ كَفَرُوا﴾ (٣) فلبؤُخذ من هناك.

١٠٠٣٣/ ٤ ـ ابن بابويه، قال: حدَّثنا أبي (رحمه: قال: حدِّثنا عليَّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن إبراهيم بن عبد الحمّيد، عن الوليد بن صبيح، عن أبي عبدالله (عبهاسلام)، قال: ﴿إِنَّ تُبَعَّأُ قال للأوس والخَزْرَج: كونوا هاهنا حتّى يخرُج هذا النبيّ، أمّا أنا فلو أدرَكتهُ لَخَدَمتُه ولخرجتُ معه».

١٠٠٣٤/٥ ـ وعنه، قال: حدَّثنا أحمد بن محمَّد بن الحسين البَزَاز، قال: حدَّثنا محمَّد بن يعقوب الأصَمّ، قال: حدَّثنا أحمد بن عبدالجبار العطاردي، قال: حدّثنا يونُس بن بُكير الشِّيبانيّ، عن زكريّا بن يحيي المَدّني، عن عِكرِمَة، قال: سمعت ابن عباس يقول: لايشتبهّنَ عليكم أمرُ تُبَع فإنّه كان مُسلماً.

.١٠٠٣٥ / ٦ ـ وعنه، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رحماة)، عن محمَّد بن الحسن الصفار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن على، عن عمر بن أبان، عن أبان، رفعه: إنّ تُبَعاً قال في مسيره:

> ولقد أتاني من قريظة عالِمُ ﴿ حَبْرٌ لَـعَمرك في اليهود مُسَوَّد (١٠ قال ازدَجِر عن قريةٍ محجوية الناسئ مكة من قُريش تسهند وتـــركتهم لعِفســاب يـــوم سَـــرْمَدِ وتركتها لله أرجو تعقوه المعاب من الحميم الموقد نَــفراً أُولى حَسَب ومــمَن يُــحَمد

أرجبو بهذاك ثسوات زك محمد لله فسمى بطحاء مكَــةَ يُــعبَد وكـــنوزُه مـــن لؤلؤ وزَبِـــرُجَدِ والله يــدفّعُ عــن خَــراب المَــْــجِدِ

فعلوت عنهم غلمؤ غير مثرب ولقد تىركتُ لە بھا من قومنا نَفَراً يكونُ النَصْرُ فـى أعفـابهم ماكنت أحسَبُ أنَّ ببتاً ظاهِراً قالوا: بمكّه بيتُ مالٍ داثر فأردتُ أمراً حالَ رَبَى دونــه

<sup>(</sup>٢) النَّطع: بِسَّاطٌ من الجلد، يقال: كما بيت الله بالأنطاع. «المُعجم الوسيط ٢: ٩٣٠».

<sup>(</sup>٣) تقدَّم في الحديث (٢) من تفسير الآبة (٨٩) من سورة البقرة.

٤ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ١٧٠ / ٢٦.

٥ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ١٧١ / ٢٧.

٦ \_كمال الدين و تمام النعمة: ١٦٩ / ٢٥.

<sup>(</sup>١) في هذا البيت إقواء، وكذلك البيت الخامس والسابع.

سورة تی (۵۰) ......

#### فـــتركتُ مـــاأمَّلتُه فــيه لهــم وتـــركتُهم مــثلاً لأهـــل المَشْـــهَدِ

قال أبو عبدالله (طبده علم): «قد أخبرَ أنّه سيخرُج من هذه ـ يعني مكة ـ نبيٌّ يكونُ مُهاجَرته إلىٰ يثرِب، فأخذ قوماً من اليمن فأنزلهُم مع اليهود لينصرُوه إذا خرَج، وفي ذلك يقول:

> شَهِدِتُ على أحمد أنّه رسولٌ من الله بارى، النّسم فسلّو مُسدَ عُسمري إلى عُمره لكنتُ وزيسراً لَهُ وابنَ عمم وكنتُ عَذاباً على المشركين أسنيهُمُ كأس حستفٍ وغسم».

وروى الطَّبَرْسِي، ماذكرناه عن الوليد بن صَبيح، عن أبي عبدالله (طب السلام) (١).

قلت: وقد تقدّم خَبَر قومٍ نوحٍ وعادٍ وثمود وإخوان لوطٍ وأصحاب الأيكَةِ في سورة هود (٢)، وخبر أصحابِ الرَّسُّ في سورةِ القُرقان (٢)، وفِرعَونُ في طه وغيرها (١)، فلنؤخذ من هناك.

٨/١٠٠٣٧ عليّ بن إبراهيم: الرَّسُّ: نَهِرٌ بناحِيَةِ آذَرْبِيجان.

قوله تعالى:

# أَفَعَيِينَا بِالْخَلْقِ ٱلْأَوَّلِ بَلْ هُمْ فِي أَبْسٍ مِّنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ [10]

۱/۱۰۰۳۸ - ابن بابويه، قال: حدّ ننا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن محمّد بن مُسلّم، عن محمّد بن أبي الخطاب، عن محمّد بن عبدالله بن هِلال، عن العَلاء بن رّزين، عن محمّد بن مُسلّم، قال: سمعت أبا جعفر (عب السلام) يقول: «لقد خلق الله عزّ وجلّ في الأرض منذ خلقها سبعة عوالم ليس فيها (۱) من

٧ ـ مجمع البيان ٩: ١٠٠.

سورة قَى آية ـ ١٥ ـ

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان ٩: ١٠١.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في تفسير الآيات (٣٦ ـ ٢٩، ٥٠ ـ ٥٣، ٦١، ٦٩ ـ ٨٣) من سورة هود.

<sup>(</sup>٣) تقدِّم في تفسير الآية (٣٨) من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٤) تقدّم في تفسير الآيتين (٤٣ ـ ٤٤) من سورة طه، وتفسير الآيات (١٠ ـ ٦٣) من سورة الشعراء، وتفسير الآيات (٤، ٥، ٦، ٣٨ ـ ٤١) من سورة القصص.

٨ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٣.

١ ـ الخصال: ٢٥٨ / ٤٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ليس هم.

وُلدِ آدم، خَلَقُهم من أديم الأرضِ، فأسكنَهُم فيها واحِداً بعد واحِدٍ مع عالَمه، ثم خلق عزّ وجلّ آدم أبا هذا البشر وخلق ذُرّيتُه منِه، لا والله ماخلَتِ الجنّة من أرواح المؤمنين منذ خلقها، ولاخَلَتِ النارُ من أرواح الكُفّار العُصاة (") منذ خَلقها عزّ وجلّ، لعَلكم ترون أنه إذا كان يوم القيامةِ، وصيّر [الله] أبدان أهل الجنة مع أرواحهم في الجنّة، وصيّر أبدان أهل النار مع أرواحهم في النار، أنّ الله تبارك وتعالى لايُعبّد في بلاده، ولايخلُق خلقاً يعبُدونه ويعظمونه أويعظمونه أيلى والله ليخلُقن الله خلقاً من غير فُحولَةٍ ولاإناث يعبُدونه ويعظمونه، ويعظمونه، ويعظمونه أليس الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ يَعْوَمُ تُعَبِدُ الأَرْضِ عَيْرَ الأَرْضِ ويخلُق لَهُمْ فِي لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ .

٢/١٠٠٣٩ ـ وعنه: عن أبيه، قال: حدَثنا سعد بن عبدالله، قال: حدَثنا محمَّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن عَشرو بن شِمْر، عن جابر بن يزيد، قال: سألت أبا جعفر (عبدالله)، عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَعَيِينَا بِالْخَلْقِ الْأَوَّلِ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِّنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾.

قال: «ياجابر، تأويل ذلك أنّ الله عزّ وجلّ إذا أفنى هذا الخلق وهذا العالم، وسكّن أهلُ الجنةِ الجنةَ وأهلُ النارِ النارَ، جدّد الله عالماً غير هذا العالم، وجدّد خَلْقاً من غير قُحولةٍ ولاإناث يعبُدونه ويوحّدونه، وخَلَق لهم أرضاً غير هذه الأرض تحمِلهم، وسماءً غير هذه السماء تُظلّهم، لعلك ترى [أنّ الله] إنما خلق هذا العالم الواحد، وترى أنّ الله لم يخلق بشراً غيرَكُم، بلى والله، لقد خلق ألف ألف عالم، وألف ألف آدم، أنت في آخِر تلك العوالم وأولئك الأدميّين.

قوله تعالى:

### وَلَقْدَ خَلَقْنَا ٱلْإِنِسَانَ وَنَغَلَّمُ مَا تُوَسُّوِسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِلِ ٱلْوَرِيدِ [ ١٦ ]

ابن جُمهور، عن فضالة، عن أبان عن عبدالرحمن، عن مُيسَّر، عن بعض آلِ محمّد (صواحات عليم)، وهو مارُوي عن محمّد ابن جُمهور، عن فضالة، عن أبان عن عبدالرحمن، عن مُيسَّر، عن بعض آلِ محمّد (صواحات عليم)، في قوله تعالى: ﴿ وَلَقْدَ خَلَقْنا ٱلإِنسانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ ﴾.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: والعصاة.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم ١٤: ٤٨.

۲ ـ التوحيد: ۲۷۷ / ۲.

سورة قی (۵۰) ...... ۱۳۳

قال: همو الأوله، وقال في قوله تعالى:﴿ قَالَ قَرِيتُهُ رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلالٍ بَعِيدٍ﴾ (١)، قال: همو زُفَر، وهذه الآباتِ إلى قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ آمْتَكُأْتِ وَتَقُولُ هَلْ مِن مَّزِيدٍ ﴾ (١)، فبهما وفي أتباعهما، وكانوا أحقّ بها وأهلها».

٢/١٠٠٤١ عليّ بن إبراهيم، في قوله نعالى: ﴿ حَبْلِ ٱلْوَدِيدِ ﴾، قال: حَبْلِ الْعُنُق.

قوله تعالى:

#### إِذْ يَتَلَقَّىٰ ٱلمُتَلَقِّيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ قَعِيدٌ \* مَّا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ [١٧-١٨]

۱/۱۰۰۶۲۰ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن حَمّاد، عن الحَلَييّ، عن أبي عبدالله الله الله عن الخرى شَيْطانُ مفتّن، عن أبي عبدالله الله الله عن الله على إحداهما ملك مُرشِد، وعلى الأخرى شَيْطانُ مفتّن، هذا يأمّره وهذا يزجُزه، الشيطانُ يأمّره بالمتعاصي، والملك يزجُره عنها، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَمِيدٌ \* مَّا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ .

على الشرادي، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول وقال وسول الله (سنراة عبدراته): أربع مَن كُنّ فيه لم يهلك على الله بعدَهُنَ إلا هالك؛ يَهُمّ العبدُ بالحسنة فيَعمَلها، فإل هو لم يَعْمَلُها كتب الله له حسنة بحسن نيّته، وإن هو عمِلَها كتب الله له عشراً، ويهُمّ بالسيّئة أن يَعْمَلُها، فإنْ لم يَعْمَلُها لم يُكتّب عليه شيء، وإن هو عَمِلها أجّل سبع عمِلُها كتب الله له عَشْراً، ويهُمّ بالسيّئة أن يَعْمَلُها، فإنْ لم يَعْمَلُها لم يُكتّب عليه شيء، وإن هو عَمِلها أجّل سبع ساعات، وقال صاحب الحسنات لصاحب السّيئات، وهو صاحب الشّمال: لاتعْجَل، عسى أن يُتبِعها بحسنة محموها، فإن الله عزّ وجل يقول: ﴿إنَّ الحَسناتِ يُذْهِبْنَ السّيّقاتِ ﴾ (١) أو اسْتِغْفَار، فإن [هو] قال: أستغفِرُ الله الذي لاإله إلا هو، عالم الغيب والشهادة، العزيز الحكيم، الغفور الرحيم، ذا الجلال والإكرام، وأتوب إليه، لم يُكتّب عليه شيء، وإن مضّت سبعُ ساعاتٍ ولم يُنبعُها بحسنةٍ ولا استغفار، قال صاحبُ الحَسنات لصاحبِ السّبئات: أكتب على الشّيق المحروم».

<sup>(</sup>۱) سورة ق ۵۰: ۲۷.

<sup>(</sup>۲) سورة ق ۵۰: ۳۰.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٤.

سورة تَى آية ١٧٠ ـ ١٨ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۲۰۵ / ۱ـ

۲ ـ الكافي ۲: ۲۱۳ / ٤.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۱۱۸.

٣/١٠٠٤٤ عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن عمر بن أُذينة وابن بُكَير، عن زُرارة، عن أبي جعفر اطبهالسلام،، قال: الا يكتب (١) مِن الدُّعاء والقراءة إلّا ماأسمَع نفسَه».

١٠٠٤٥ عن أحدِهما (عليها السلام)، عن أبيه، عن حمّاد عن حَريز، عن زرارة، عن أحدِهما (عليها السلام)، قال: «لا يكتّب المَلَك إلّا ماسَمِع، وقال الله عزّ وجل ﴿ وَ أَذْكُر رَّبَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعاً وَخِيفَةً ﴾ (١) فلا يعلم ثوابَ ذلك الذّكر في نفسِ الرجل غَيرُ الله لَعَظَمتِه.

١٠٠٤٦ - ورواه الحسين بن سعيد في كتاب (الزهد): عن حمّاد، عن حَرِيز، عن زُرارة، عن أُرارة، عن أُرارة، عن أُحدهما (عليمالسلام)، قال: ولا يكتُب الملَك إلّا مايسمَع قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱذْكُر رَّبَكَ فِي نَـفْسِكَ تَـضَرُّعاً وَخِيفَةً ﴾ (١) قال: ولا يعلّم ثوابَ ذلك الذّكر في نفسِ العبد غيرُ الله تعالىٰ .

۱۱۰۰٤۷ محمّد بن محمّد، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عُمير، عن محمّد بن خُمْران، عن زُرارة، قال: سمعت أبا عبدالله (طبه السلام) يقول: «ما من عبدٍ إلّا ومعه مَلَكان يكتُبان ما يلفظه، ثمّ يرفّعان ذلك إلى مَلَكين فوقهُما، فيُثبّنان ماكان من خير وشرّ، ويُلْقِيان ماسوى ذلك، (۱)

٧/١٠٠٤٨ عن الحسين بن عُلُوان، عن عَمْرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال سألتُه عن مَوضِع المَلكين من الإنسان؟ قال: «هاهنا واحِدٌ، وهاهنا واحِد» يعني عِند شِدقَيْهِ.

١٠٠٥٠/ ٩ - وعنه: عن النَّضْر بن سُوَيد، عَن حسين بن موسى، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عيه السلام)، قال: «إنّ في الهواء مَلكاً يقال له إسماعيل على ثلاثمائة ألف مَلك، كلّ واحِد منهم على مائة ألف يُحصون أعمالَ العباد، فإذا كان رأسُ السّنةِ بعَث الله إليهم مَناكاً يُقال له الشّاجِلَ قانتسخ ذلك منهم، وهو قول الله تبارك وتعالى:

٣\_الكافي ٣: ٣١٣ / ٦.

<sup>(</sup>١) في «ط» زيادة: الملك.

٤ ـ الكافي ٢: ٣٦٤ / ٤.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ٢٠٥.

٥ ـ الزهد: ٥٣ / ١٤٤.

<sup>(1)</sup> الأعراف ٧: ٢٠٥.

٦ ـ الزهد: ٥٢ / ١٤١.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: وله.

٧ ـ الزهد: ٥٣ / ١٤٢.

٨ ـ الزعد: ٥٣ / ١٤٣.

٩ ـ الزهد: ٥٤ / ١٤٥.

سورة قَ (٥٠) ...... ٢٥

#### ﴿ يَوْمَ نَطُوى ٱلسَّمَاءَ كَطَيّ السِّجِلِّ لِلْكُتُبِ ﴾ (١).

الله تبارك وتعالى: ﴿إِذْ يَتَلَقَّىٰ المُتَلَقَّىٰ المُتَلَقَّىٰ المُتَلَقَّىٰ المُتَلَقِّيَانِ عَنِ اليَمِينِ وعَنِ الشِّمَالِ قَعيدٌ ﴾ قال: «هما المَلَكَان».

وسألتُه عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ هَذَا مَالدَى عَتِيدٌ ﴾ "، قال: «هو المَلَك الذي يحفَظُ عليه عمَلَهُ». وسألتُه عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ قالَ قَرِينُهُ رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ ﴾ "، قال: «هو شَيْطانه».

١٠٠٥٢ ١١/١٠٠٥٢ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيئ، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن خديد، عن جميل ابن ذرّاج، عن زُرارة، عن أحدِهما (طبها اللهم)، قال: وإنّ الله تبارك وتعالى جَعلَ لآدم في ذُرّيته: من همّ بحسنةٍ ولم يعمَلُها، كُتِبَت لَه حَسَنة، ومن همّ بحسنةٍ وعَملَها، كُتِب له بها عَشْر، ومن همّ بسيئةٍ [ولم يَعْملها] لم تُكتَب عليه، ومن همّ بها وعمِلها، كُتَبِ عليه سيئةً».

١٢/١٠٠٥٣ عن عِدَة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن عُثمان بن عيسى، عن سمّاعةٍ بن مهران، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبه السلام) قال: المؤمن لَيَهُمّ بالحسنةِ ولا يعمل بها، فتُكتَب له حسّنة، وإن هو عَملِها كُتبت له عشر حَسنّات، وإنّ المؤمن لَيهُمّ بالسّبئة أنْ يعْمَلُها [فلا يعملها] فلا تُكتب عليه.

17/1006 عن على بن سائح، عن عبدالله بن معقوب: عنه، على بن حَفْص العوسي، عن علي بن سائح، عن عبدالله بن موسى بن جعفر، عن أبيه (عبهم العرم)، قال: سألته عن المملكين، هل يعلمان بالذّنبِ إذا أراد العبدُ أن يفعله أو الحسّنة؟ فقال: وربح الكَثيف والطّيب سَواء؟ قلب لا قال: وإنّ العبّد إذا هم بالحسّنة خرّج نَفْسه طبّب الربح، فقال صاحب اليّمين لصاحب الشمال: قم، فإنّه قد هم بالحسّنة؛ فإذا فعلها كان لِسانّه قلمه، وربقُه مِدادَهُ فأثبتها له. وإذا هم بالسيئة: خرّج نفسه مُنتنُ الربح، فيقول صاحب الشمال لصاحب اليمين: قِفْ، فإنّه قد هم بالسيئة، فإذا هو فعلها كان لِسانّه قلمه، وربقُه مِداده، وأثبتها علية،

المحمّد بن حُمّران، عن أبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن محمّد بن حُمّران، عن زُرارة، قال: سمِعتُ أبا عبدالله المدالله المدالله الله الله الله لم يُكتب قال: سمِعتُ أبا عبدالله الله المدالله الله لم يُكتب عليه،

<sup>(</sup>١) الأنبياء ٢١: ١٠٤.

١٠ \_ الزمد: ٥٤ / ١٤٦.

<sup>(</sup>١) سورة ق ٥٠ : ٢٣.

<sup>(</sup>۲) سورة ق ۵۰: ۲۷.

١١ ـ الكافي ٢: ٢١٣ / ١.

۱۲ ـ الكافي ۲: ۳۱۳ */* ۲.

۱۲ ـ الكافي ۲: ۳۱۳ / ۳.

۱۱ ـ الكافي ۲: ۳۱۷ / ۱.

. ١٥/١٠٠٥٦ - وعنه: عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، وأبي عليّ الأشعري، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صَفْوان، عن أبي أبوب، عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «مَن عَمِلَ سيّنةً أَجُلَ فيها سَبعَ ساعاتٍ من النّهار، فإنْ قال: أستغفر الله الذي لاإله إلّا هو الحَيّ القيوم؛ ثلاث مرات، لم تُكتب عليه».

۱۷/۱۰۰۵۸ وعنه: عن محمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن أبي أبوب عن أبي أبوب عن أبي عبدالله (مه السلام)، قال: «مَن عمل سيئةً أَجُلَ سبع ساعاتٍ من النّهار، فإن قال: أستغفر الله الذي لاإله إلّا هو الحيّ القيّوم وأتوب إليه؛ ثلاث مرات، لم تُكتب عليه».

۱۸/۱۰۱۵۹ - وعنه: عن أبي عليّ الأشعري ومحمّد بن يحيى، جميعاً، عن الحسين بن إسحاق وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن عليّ بن مّهْزيار، عن النصّر بن سُوّيد، عن عبدالله بن سِنان، عن حَقْص، قال: سمعتُ أبا عبدالله (عبه السعم) يقول: «مامِن مؤمنٍ يُذنِب ذَنباً إلّا أجّله الله عزّ وجلّ سبع ساعاتٍ من النهار، فإن هو تاب لم يُكتب عليه شيءٌ، وإنْ هو لم يفعل كُتبَ عليه سَيئة ﴿ فَأَنّاهُ عَبّاد البَصْرِي فقال له: بَلَغنا أنّك قلتَ: ما من عَبدٍ يُذنب ذَباً إلّا أجّله الله عزّ وجلّ سبع ساعاتٍ من النهار؟ فقال تاليس هكذا قلتُ، ولكنيّ قلت: مامِن مؤمن، وكذلك كان فولى ه.

19/1017 وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن جميل بن ذرّاج، عن ابن بُكبر، عن أبي عبد الله، أو عن أبي جعفر (عبد الله) قال: «إنّ آدَم (عبد الله) قال: ربّ سلطت عليّ الشّيطان وأجرَيته مِني مَجرى الدم، فاجعل لي شيئاً. فقال: ياآدم، جعلتُ لك أنّ مَن هَمّ مِن ذُريتك بسيئة لم تُكتب عليه، فإنْ عَمِلها كُتِبَت عليه سيّئة، ومن همّ منهم بحسنة فإن لم يعملها كُتِبَت له حسنة، وإن هو عَمِلها كُتِبَت له عشرٌ؛ قال: ياربٌ زِدْني عليه سيّئة، ومن همّ منهم بحسنة فإن لم يعملها كُتِبَت له حسنة، وإن هو عَمِلها كُتِبَت له عشرٌ؛ قال: ياربٌ زِدْني أقال: عاربٌ زِدْني أقال: جعلت لهم التوبية - أو قال بسطتُ لهم التوبة - حتى تبلُغ النّفُسُ هذه، قال: ياربٌ حَسبيه.

۱۵ ـ الكافي ۲: ۳۱۷ / ۲.

۱٦ ـ الكافي ٢: ٣١٧ / ٣.

۱۷ ـ الكافي ۲: ۳۱۸ / ۵.

۱۸ ـ الكافي ۲: ۲۱۸ / ۹.

١٩ ـ الكافي ٢: ٣١٩ / ١.

٢٠/١٠٠٦١ عن عبدالله بن جبلة ،
 عن إسحاق بن عَمّار، قال: دخلتُ علي أبي عبدالله (على السلام)، فنظر إليَّ بوَجهٍ قاطِب، فقلتُ: ماالذي غبَرك لي؟
 قال: «الذي غيّرك لإخوانك، بلّغني - باإسحاق - أنّك أقعدتَ ببابك بَوّاباً يرُدَ عنك فقراء الشِيعة ». فقلت: مجعلتُ فداك، إنّى خِفْتُ الشهرة.

فقال: «أفلا خِفْتَ البَليّة، أوَ ما علِمتَ أنّ المؤمنين إذا النقيا فتصافحًا أنزل الله عزّ وجلّ الرّحمة عليهما، فكانت تسعةً وتسعين لأشدّهما حُبّاً لصاحِبه، فإذا توافقا غمَرتْهُما الرَّحمةُ، وإذا قعدا يتحدّثان قالتِ الحَفَظةُ بعضها لبعضٍ: اعتزلوا بنا، فلعلّ لهُما سِرّاً، وقد ستر [الله] عليهما!؟».

فقلت: ألبس الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾؟ فقال: وياإسحاق، إن كانت الحَفَظةُ لاتسمَع، فإنّ عالِمَ السِّرِّ يسمع ويرى».

٢١/١٠٠٦٢ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن صَفُوان بن يجيئ، عن إسحاق بن عَمّار، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وإنّ المؤمنين إذا أعتنقا غَمرتُهُما الرّحمةُ، فإذا التَزَما لايريدان بذلك إلّا وجه الله، ولايريدان غرضاً من أغراضِ الدنيا، قيل لهما: مغفوراً لكما فاستأنفا، فإذا أقبلا على المُساءلة، قالتِ الملائكةُ بعضها لبعضٍ: تنحّوا عنهما فإنّ لهما سِرّاً، وقد ستَر [الله] عليهما».

قال إسحاق: فقلت: جعِلتُ فِداك، فلا يُكتَب عليهما لفظهما، وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿مَّا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ﴾؟ قال: فتنفس أبو عبدالله اعب الدلام الطّنعداء، ثم بَكَيْ حنّى أَخْضَلْتُ دموعُه لِحْيتَه، وقال: «باإسحاق، إن الله تبارك وتعالى إنّما أمر الملائكة ان تعتزل عن المؤمنين إذا التّقَيا إجلالاً لهما، وإنّه وإن كانتِ الملائكة لاتكتبُ لَفْظَهُما ولاتعرفُ كلامَهُما فإنّه يعرفه ويَحْفَظه عليهما عالِمُ السَّرّ وأخفى».

٣٢/١٠٠٦٣ - ابن بابويه في (بشارات الشّبعة): عن أبيه، قال: حدَثني سعد بن عبدالله، عن عبّاد بن سليمان، عن سُدير الصَّيْرِفيّ، عن أبي عبدالله (مه سلام)، قال: دخلتُ عليه وعنده أبو بصير وَمَيسرة وعِدّة مِن جُلُسائه، فلمّا ان أخذت مَجلسِي أقبل عليّ بوجهه، وقال: «ياسّدير، أما إنّ وليّنا ليّعبُد الله قائماً وقاعداً (١) ونائماً وحيّاً وميّتاً».

قال: قلت جُعِلتُ فِداك، أمّا عِبادته قائماً وقاعداً وحيّاً فقد عرفنا، كيف يعبد الله أَنائماً وميّتاً؟

قال: وإنّ وليّنا لَيضع رأسَه فيرقد، فإذا كان وقتُ الصلاة وُكُل به ملَكان خُلقا في الأرض، لم يَصْعَدا إلى السّماءِ ولم يَريا ملكوتهما، فيُصلّيان عِنده حتّى ينتبه، فيكتب [الله ثواب] صلاتهما له، والركعة من صلاتهما تعدِل ألف صلاة من صلاة الآدميين.

۲۰ ـ الكافي ۲: ۱٤٥ / ۱٤.

الكافي ۲: ۱۱۷ / ۲.

٢٢ ـ فضائل الشيعة: ٦٥ / ٢٣.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي» أو قاعداً أو.

وإنّ وليّنا لَيقبضُه الله إليه، فيصعد مَلَكاه إلى السّماء فيقولان: يارَبّنا، عبدك فلان بن فلان، انقطع واستوفئ أجله، ولأنت أعلم مِنا بذلك، فاذن لنا نعبدك في آفاق سّمائك وأطراف أرضك، قال: فيوحي الله إليهما: أنّ في سمائي لَمّن يعبُدني، ومالي في عبادتهِ من حاجةٍ بل هو أحوَج إليها، وإنّ في أرضي لَمنْ يعبُدني حقّ عبادتي، وماخلقتُ خَلّقاً أحّب (١) إليّ منه. فيقولان: ياربّنا من هذا الذي يسعد بحُبّك إياه؟ قال: فَيُوحي الله إليهما: ذلك من أخذ ميثاقه بمحمّد عبدي ووصيّه وذريتهما بالولاية، اهبطا إلى قَبْرِ وَليّي فُلان بن فُلان، فَصَلّيا عِنَده إلى أن أبعثه في القيامة.

قال: فيهبط المَلَكان، فيُصلِّيان عند القبر إلى أن يبعثه الله، فيكتُب ثوابَ صلاتِهما له، والرَّكْعة من صلاتهما تُعدِلُ أَلفَ صلاةٍ من صلاةِ الأدميّين».

قال سَدِير: جُعلت فِداك، يابن رسول الله، فإذن وليّكم نائماً وميّناً أعبد منه حياً وقائماً؟ قال: فقال: «هيهات ياسَدير، إنّ وليّنا ليُؤمّن على الله عزّ وجلّ يوم القيامة فيُجيز أمانه».

ُ ٢٣/١٠٠٦٤ على العبدكلُّ شيء، حتىٰ أنينَه في مَرضِه».

والأحاديث في ذلك كثيرةً، تركنا ذكرها مخافة إلاطالة، وقد ذكرنا من ذلك شيئاً كثيراً في كتاب، (معالم الزُلفي) (١) من أرادها وقف عليها من هناك.



#### وَجَانَتُونِيَ مِنَكُرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِ [ ١٩]

١٠٠٦٥ / ١ - عليّ بن إبراهيم: قال: نزلت: (وَجَاءَتْ سَكَّرَةُ الحقّ بِالموت). وروى الطّبرسيّ مِثله، قال: ورواه أصحابنا عن أثمة الهُدى (طهم الله) (١).

قوله تعالى:

ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ -إلى فوله نعالى - هَذَا مَالَدَيَّ عَتِيدٌ [ ١٩ - ٢٣ ]

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أحوج،

۲۳ ـ إرشاد القلوب: ۷۰.

<sup>(</sup>١) انظر معالم الزلفى: الباب (٤١) ومابعده.

سورة قى آية ـ ١٩ ـ

١ - تفسير القمى ٢: ٣٢٤.

<sup>(</sup>١) مجمع البيان ٩: ٢١٤.

١/١٠٠٦٦ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ مَاكُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ ﴾، قال: نزلت في الأول (١)، وقوله تعالى: ﴿ وَقِله تعالى: ﴿ وَجَاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَائِقٌ وَشَهِيدٌ ﴾، يشهد عليها، قال: سائق يسوقها. قوله: ﴿ وَقَالَ قَرِينُهُ ﴾، يعني شيطانه، وهو الثاني (١). ﴿ هَذَا مَالَدَيَّ عَتِيدٌ ﴾.

وقد تقدّمت رواية في هذا المعنى في ما تقدّم من السورة ".

٢/١٠٠٦٧ ـ الطّبرسيّ: عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليه السلام) في معنى القرين: «يعني المَلَك الشّهيد [عليه]».

قوله تعالى:

#### أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارٍ عَنِيدٍ [ ٢٤ ]

المحمد بن أحمد بن حسّان، قال: حدّ ثنا أبو القاسم الحسيني، قال: حدّ ثنا فرأت بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا محمد بن أحمد بن حسّان، قال: حدّ ثنا محمد بن مروان، عن عبيد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين بن عليّ بن الحسين، عن أبيه عن جدّه، عن عليّ بن أبي طالب المهم الله، في قوله تعالى: ﴿ أَلْقِيّا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفّادٍ الحسين، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ بن أبي طالب الهم الله، في قوله تعالى: ﴿ أَلْقِيّا فِي جَهَنَّم كُلَّ كَفّادٍ عَنِيهِ ﴾، قال: وقال رسول الله (منرة عله والله) إذا جمع الناس يوم القيامة في صعيدٍ واحدٍ، كنت أنا وأنت يومئذ عن يمين العرش، ثمّ يقول الله تباول وتعالى لي ولك. قوما فألقيا في جهنم من أبغضكما وكذّبكما، وعاداكما الله الناره.

سورة قَ آية ـ ١٩ ـ ٢٣ ـ

<sup>1</sup> ـ تفسير القمى ٢: ٣٢٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: زريق.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: حبتر،

<sup>(</sup>٣) تقدمت في الحديث (١) من تفسير الآية (١٦) من هذه السورة.

۲ ـ مجمع البيان ۹: ۲۲۰.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٠٩ / ٢.

سورة قَ آية ـ ٢٤ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٤.

<sup>(</sup>١) (وعاداكما) ليس في «ج، ي» والمصدر.

٩٠٠٠٠٠ وعنه: قال: حدّثني أبي، عن عبدالله بن المغبرة الخرّاز، عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله وطب السلام، قال: هكان رسول الله (من الله عبدراله) يقول: إذا سألتم الله فاسألوه الوسيلة، فسألنا النبيّ (من الله عبدراله) عن الوسيلة. فقال: هي درجتي في الجنّة، وهي ألف مَرقاة جوهر، إلى مَرقاة زَبَرْ جَد، إلى مَرقاة لؤلو، إلى مرقاة ذهب إلى مَرقاة فضّة، فيؤتى بها يوم القيامة حتى تنصب مع درجة النبيّين، وهي في درجة النبيّين كالقمر بين الكواكب، فلا يبقى يومئذ نبيّ ولاشهيد ولاصِدّيق إلّا قال: طُوبي لمن كانت هذه درجته، فينادي المنادي ويسمع النداء جميع النبيّين والصدّيقين والشهداء والمؤمنين: هذه درجة محمّد (من الله عبداله).

فقال رسول الله اسلم على ولي الله المغلجون هم الفائزون بالله فإذا مرزا بالنبيّين، قالوا: [هذان] ملكان الإلله إلا الله، محمّد رسول الله، على ولي الله الله، المفلحون هم الفائزون بالله فإذا مرزا بالنبيّين، قالوا: [هذان] ملكان مُقرّبان؛ وإذا مرزا بالملائكة فالوا: هذان مُلّكان لم نعرفهما ولم نَرهُما، أو قالوا (١٠): هذان نبيّان مُرسَلان؛ حتى أعلو الدرجة وعليّ يَتْبَعُني، حتى إذا صِرت في أعلى درجة منها، وعليّ أسفل منّي وبيده لوائي، فلا يبقى يومئذ نبيّ ولامؤمن إلا رفعوا رؤوسهم إليّ، يقولون: طوبى لهذّين العبدين، ماأكرمهما على الله! فينادي المنادي يسمع النبيّين وجميع الخلائق: هذا حبيبي محمّد، وهذا وليّي علي بن أبي طالب، طوبى لمن أحبّه، وويل لمن أبغضه وكذب عليه.

ثمّ قال رسول الله (مذراه عبدرانه): ياعليّ، فلا يبغى يومئذ في مشهد القبامة أحد يُحِبّك إلّا استروح إلى هذا الكلام، وابيضّ وجهه، وفَرح قلبه، ولايبغى أحد من عاداك ونصب لك حرباً أو جحد لك حمّاً إلّا اسود وجهه، واصطربت قدماه، فبينا أنا كذلك إذا بَمَلكين قد أقبلا إليّ، أمّا أحدهما فرضوان خازن الجنّة، وأمّا الآخر فمالك خازن النار، فيدنو إليّ رضوان، ويسلم عليّ، ويقول: السلام عليك يانبيّ الله، فأرد عليه السلام، وأقول: من أنت، أيّها الملك الطيّب الربح، الحسن الوجه، الكريم على ويعول: أنا رضوان خازن الجنّة، أمرني ربّي أن آنيك بمفاتيح الجنّة، فخُذها يارسول الله. فأقول: [قد] قبِلت ذلك من ربيّ، فله الحمد على ماأنعم به عليّ، وفضّلني به، الدفعها إلى أخي عليّ بن ابي طالب. فيدفعها إليه ويرجع رضوان، ثمّ يدنو مالك خازن النار، فيسلم عليّ، ويقول: السلام عليك ياحبيب الله، فأقول له: وعليك السلام أيّها الملك، ماأنكر رؤيتك، وأقبح وجهك! من أنت؟ فيقول: أنا مالك خازن النار، أمرني ربي أن آنيك بمفاتيح النار، فأقول: قد قبلت ذلك من ربّي، فله الحمد على ماأنعم به على، وفضّلني به، ادفعها إلى أخي على بن أبي طالب فيدفعها إليه.

ثمّ يرجِع مالك، فيقبل عليٌّ ومعه مفاتيح الجنّة ومقاليد النار، حتّى يقف (٢) على عجزة (١) جهنّم، ويأخّذ

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٣٢٤.

<sup>(</sup>١) الزَّيطة:كلِّ ثوبٍ لين رقيق. «لسان االعرب ٧: ٣٠٧».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: قال،

<sup>(</sup>٣) في: «ط، ج، ي» يقعد.

<sup>(</sup>٤) العجزة: مؤخّرة الشيء، وفي المصدر: شفير.

سورة قَى (٥٠) ......

زِمامها بيده، وقد علا زفيرها، واشتد حرّها (٥٠)، فتنادي جهنّم: ياعليّ بُحزني فقد أطفأ نورك لَهَبي. فيقول لها عليّ [فرّي ياجهنّم] ذري هذا ولتّي وخُدي هذا عدوّي. فَلَجهنّم يومئذ أشدّ مطاوعة لعليّ من غُلام أحدكم لصاحبه، فإن شاء يذهب به يَسرةُ، ولَجَهنّم يومئذ أشدّ مطاوعة لعليّ فيما يأمرها به من جميع الخلائق، وذلك أن عليّاً يومئذ قسيم الجنّة والناري.

٣/١٠٠٧١ عن قبل الشيخ في (أماليه) قال: قال رسول الله (من اله منه واله) في قوله عزّ وجل اله أَلقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كُفًا وَ عَنِيدٍ ﴾، قال: انزلت في وفي عليّ بن أبي طالب، وذلك أنّه إذاكان يوم القيامة شفّعني ربّي وشفّعك ياعليّ، وكساني وكسائي وكسائل ياعليّ، ثمّ قال لي ولك: ألقيا في جهنم كلّ من أبغضكما وأدخِلا الجنّة كلّ من أحبّكما، فإنّ ذلك هوالمؤمن.

المؤمنين (صدرت عن محمّد بن بعقوب: عن أحمد بن مِهران، عن محمّد بن عليّ، ومحمّد بن يحيئ، عن أحمد بن محمّد جميعاً، عن محمّد بن ستان، عن المفضّل بن عمر، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: «كان أمير المؤمنين (صدرت عنه عنه) كثيراً ما يقول: أنا قسيم الله بين الجنّة والنار، وأنا الفاروق الأكبر، وأنا صاحب العصا والمِيْسَم، وعنه: عن الحسين بن محمّد الأشعري، عن معلّى بن محمّد، عن محمّد بن الجُمهور العَمّي، عن محمّد بن وعنه: عن المحمّد بن الجُمهور العَمّي، عن محمّد بن سنان، قال: حدّ ثنا المفضّل بن عمر، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: ثمّ ذكر الحديث.

۱۰۰۷۳ من محمّد بن الوليد شباب الصيرفي، ومحمّد بن الحسن، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن الوليد شباب الصيرفي، قال: حدّثنا سعيد الأعرج، قال: دخلت أنا وسليمان بن خالد على أبي عبدالله (عبد المهره)، وذكر الحديث إلى أن قال: هقال أمير المؤمنين (عبد السهر)، أنا قسيم الله بين الجنّة والنار، وأنا الفاروق الأكبر، وأنا صاحب العصا والميسم».

1/1004 - ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطان، قال: حدّثنا أحمد بن يحيئ بن زكريا أبو العباس القطان، قال: حدّثنا محمّد بن إسماعيل البرمكي، قال: حدّثنا عبدالله بن داهر، قال: حدّثنا أبي، عن محمّد ابن سِنان، عن المفضّل بن عمر، قال: قلت لأبي عبدالله جعفر بن محمّد الصادق (عبدالله): لم صار أمير المومنين (عبدالله) قسيم الجنّة والنار؟ قال: «لأن حبّه إيمان، وبغضه كفر، وانمّا خُلِقت الجنّة لأهل الايمان، والنار لأهل الكفر، فهو (عبدالله)، قسيم الجنّة والنار لهذه العلّة، فالجنّة لايدُخلها إلّا أهل محبته، والنار لايدخُلها إلّا أهل

قال المفضّل، فقلت: يابن رسول الله، فالأنبياء والأوصياء (عليم السلام)، كانوا يُسحِبّونه، وأعـداؤهـم كـانوا

 <sup>(</sup>٥) في المصدر زيادة: وكثر شررها.

٣ ـ الأمالي ١: ٣٧٨.

<sup>£</sup>\_الكافي 1: ١٥٢ / ١.

٥ ـ الكافي ١: ١٥٣ / ٢.

٦ ـ علل الشرائع: ١٦١ / ١.

١٤٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

يبغُضونه؟ قال: (نعم).

قلت: فكيف ذلك؟ قال: وأما علمت أنّ النبيّ (مآرات على رائد) قال يوم خبير لأُعطين الراية غداً رجلاً يحُبّ الله ورسوله، ويحِبّه الله ورسوله، مايرجع حتى يفتح الله على يديه؟ فدفع الراية إلى عليّ (عبداللهم)، ففتح الله عزّ وجلّ على يديه، قلت: بلى. قال: وأما علمت أنّ رسول الله (مآرات على رائد) لمّا أني بالطائر المشويّ قال (مآرات عبدرات): اللهم إثنني بأحبّ خلقك إليك وإليّ، يأكُل معي من هذا الطائر؛ وعنى به علياً (عبداللهم)». قلت، بلى. قال: وفهل يجوز أن لايحِبّ أنبياء الله ورسوله؟ فقلت له: لا. قال: وفهل يجوز أن يكون المؤمنون من أمّيهم لا يُحبّون حبيب الله ورسوله وأنبيائه (عبم اللهم) قلت: لا. قال: وفقد ثبت أنّ جميع أنبياء الله ورسله وجميع المؤمنين كانوا لعليّ بن أبي طالب (عبداللهم) محبّين، و ثبت أنّ أعداءهم والمخالفين لهم كانوا لهم ولجميع أهل محبّنهم مبغضين؟ ه. قلت: نعم. قال: وفلا يدخل الجنّة إلّا من أحبّه من الأولين والآخرين، قهو إذن قسيم الجنّة والنار».

قال المفضّل بن عُمر: فقلت له: يابن رسول الله، فرّجت عنّي فرّج الله عنك، فزدني ممّا علّمك الله. قال: «سل يامفضل».

فقلت له: يابن رسول الله، فعليّ بن أبي طالب (عبدالله) يدّخِل محبّه الجنّة، ومبغضه النار، أو رضوان ومالك؟ فقال: «يامفضّل، أما علمت أنّ الله تبارك وتعالى بعث رسول الله (صفرات عبداله) وهو روح إلى الأنبياء (عبيم الله) وهم أرواح قبل خلق الخلق بألفي عام ؟ قلت: بلى. قال: «أما علمت أنّه دعاهم إلى توحيد الله وطاعته، وانباع أمره، ووعدهم الجنّة على ذلك، وأوعد من خالف ما أجابوا إليه وأنكره النار؟». قلت: بلى. قال: «أفليس النبيّ (صفرات عبداله) ضامناً لما وعد وأوعد عن ربّه عزّ وجلّ؟». قلت. بلى. قال: «أو ليس عليّ بن أبي طالب (عبدالله) خليفته وإمام أمتّه؟». قلت: بلى. قال: «أو ليس رضوان ومالك من جملة الملائكة والمستغفرين لشيعته الناجين بمحبّته؟». قلت: بلى. قال: «فعليّ بن أبي طالب (عبدالله) إذن قسيم الجنّة والنار، عن رسول الله (مناجين بمحبّته؟». قلت: بلى. قال: «فعليّ بن أبي طالب (عبدالله) إذن قسيم الجنّة والنار، عن رسول ومكنونه، ورضوان ومالك صادران عن أمره بأمر الله تبارك وتعالى، يامفضّل خُذ هذا فإنّه من مخزون العلم ومكنونه، ولاتُخرجه إلّا إلى أهله».

' ۱۰۰۷۵ / ۷ وعنه، قال: حدّثنا أبي (رحدانه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال حدّثنا الحسن بن عَرفة بسُرّمَن رأى، قال: حدّثنا وكيع، قال: حدّثنا محمّد بن إسرائيل، قال: حدّثنا أبو صالح، عن أبي ذرّ (رحدانه عبه)، قال: كنت أنا وجعفر بن أبي طالب مهاجرين إلى بلاد الحبشة، فأهديت لجعفر جارية قيمتها أربعة آلاف دِرَّهَم، فلمّا قَدِمنا المدينة أهداها لعليّ (عبدالله)، تخدِمه، فجعلها عليّ (عبدالله) في منزل فاطمة (عبدالله)، فدخلت فاطمة (عبدالله)، بوماً فنظرت إلى رأس عليّ اعبدالله)، في حجر الجارية، فقالت: «باأبا الحسن، فعلتها؟ ١١. فقال: «لا والله، ـ يابنت محمّد ـ مافعلت شيئاً فما الذي تريدين؟ ٩. قالت: «تأذن لى في المصير إلى منزل أبي رسول الشومترة عبدراله)؟ ١٥.

٧ ـ علل الشرائع: ١٦٣ / ٢.

سورة قَ (٥٠) ......

فقال لها: «قد أذنت لك». فتجلبت بجِلبًا بها (1) وتبرقعت ببُرقِعها، وأرادت النبيّ (سنراة عليه وآله) فهبط جَبْرَئيل اعب السلام، فقال: يامحمد، إنّ الله يقرئك السلام، ويقول لك: إن هذه فاطمة، قد أقبلت اليك تشكو عليّاً، فلا تقبل منها في عليّ شيئاً. فدخلت فاطمة، فقال لها رسول الله (سنرات عبدراته): «جئتِ تشكين عليّاً؟». قالت: «إي وربّ الكعبة». فقال [لها]: «ارجِعي إليه، فقولي له: رغم أنفي لرضاك».

فرجعت إلى عليّ (عبداللهم): فقالت له: «باأبا الحسن، رغم أنفي لرضاك». تقولها ثلاثاً، فقال [لها] عليّ (عبداللهم): هشكوتِني إلى خليلي وحبيبي رسول الله (متراه عبدراله) واسوأتاه من رسول الله (متراه عبدراله) أشهد الله \_ بافاطمة \_ أنّ الجارية حرّة لوجه الله، وأنّ الأربعمائة دِرْهَم التي فضلت من عطائي صدقة على فقراء المدينة » ثم تلبّس وانتعل، وأراد النبيّ (متراه عبدراله) فهبط جبرئيل (عبداللهم)، فقال: بامحمد، إنّ الله يُقرئك السلام، ويقول لك: قل لعليّ: قد أعطيتك الجنّة بعِتقِك الجارية في رضا فاطمة والنار بالأربعمائة درهم التي تصدّقت بها، فأدخل المجنّة من شئت برحمتي، وأخرج من النار من شئت يعقوي، فعندها قال عليّ (عبداللهم) أنا قسيم الله بين الجنّة والنار».

١٨/١٠٧٦ الشيخ في (أماليه): عن أبي محمد الفحّام، قال: حدّثني عمّي، قال: حدّثني إسحاق بن عبدالله بن عبدوس، قال: حدّثني محمد بن بهار بن عمّار، قال: حدّثنا زكريا بن يحيى، عن جابر، عن إسحاق بن عبدالله بن الحارث، عن أبيه، عن أمير المؤمنين املوات عليه، قال: «أتيت النبيّ (ملّى هنه وعنده أبو بكر وعمر، فجلست بينه وبين عائشة، فقالت لي عائشة، ماوجدت إلّا فجدي أو فخذ رسول الله (ملّى هنه واله)؟ فقال: مه ياعائشة لاتؤذيني في عليّ، فإنّه أخي في الدنيا و أخي في الأخرة، وهو أمير المؤمنين، يُجْلِسه (١) الله يوم القيامة على الصراط، فيدخل أولياءه الجنّة وأعداءه الناري.

الدوري، عن أبي سعيد الخُدري، قال: قال رسول الله (من الغضكم)، وذلك قوله تعالى: ﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلُّ كُفَّادٍ وَلَكُ وَلَكُ الْمَارِي وَلَكُمْ وَلَا الله وَالله وَلَكُمْ الله وَلَكُمْ الله وَلَكُمْ وَلَا الله وَلَمْ الله وَلَكُمْ وَلَا الله وَلَكُمْ وَلَا الله وَلَمْ الله وَلَمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلَمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمْ وَلِمُوا وَلِمْ وَالْمُوا وَلِمْ وَالْمُوا وَلِمْ وَالْمُوا وَلِمْ وَالْمُوالْمُولِمُوا وَلِمْ وَالْمُوا وَلِمُوا وَلِمُوا وَلِمْ وَالْمُوا وَلِمْ وَالْمُوا وَلِمُوا وَلَمْ وَالْمُوالْمُوا وَلِمُوا وَلِمْ وَالْمُوالْمُولِمُوا وَلَ

١٠/١٠٠٧٨ ـ الشيخ في (مجالسه)، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المفضّل، قال: حدّثنا إبراهيم بن حفص ابن عمر العسكريّ بالمِصّيصة، قال: حدّثنا عبيد بن الهيثم بن عبيدالله الأنماطيّ البغداديّ بحلب، قال: حدّثني

<sup>(</sup>١) في «ط، ج، ي» فتجللت بجلالها.

٨ ـ الأمالي ١: ٢٩٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يجعله.

٩ ـ الأمالي ١: ٢٩٦.

١٠ ـ الأمالي ٢: ٢٤١.

الحسن بن سعيد النخعي ابن عمّ شريك، قال: حدّثني شريك بن عبدالله القاضي، قال: حضرت الأعمش في علّته التي قُبض فيها، فبينا أنا عنده، إذ دخل عليه ابن شُبرُمة وابن أبي ليلي وأبو حنيفة، فسألوه عن حاله، فذكر ضعفاً شديداً، وذكر ما يتخوّف من خطيئاته، وأدركته رئة فبكي، وأقبل عليه أبو حنيفة، فقال: يا أبامحمّد، إتّق الله، وانظر لنفسك، فإنك في آخر يوم من أيام الدنيا، وأول يوم من أيام الآخرة، وقد كنت تحدّث في عليّ بن أبي طالب بأحاديث، لو رجعت عنها كان خيراً لك.

قال الأعمش: مثل ماذا، بانعمان؟ قال: مثل حديث عباية: وأنا قسيم النارة. قال: أوَلِمِثْلي تقول يايهودي! أقعدوني، أسيدوني، أقعِدوني، حدّثني والذي إليه مصيري وموسى بن طريف، ولم أر أسديّاكان خيراً منه، قال: سمعت عباية بن ربعي إمام الحيّ، قال: سمعت عليّاً أمير المؤمنين (عبدالسلام)، يقول: وأنا قسيم النار، أقول: هذا ولتي دعيه، وهذا عدوّي تُحذيه».

وحدَنني أبو المتوكل الناجي في إمرة الحجّاج، وكان يشتُم عليّاً شنماً مُقذِعاً ـ يعني الحجّاج لعنه الله ـ عن أبي سعيد الخُدري (منه هذه منه)، قال: قال رسول الله (منه عنه داله): وإذا كان يوم القيامة، يأمر الله عزّ وجلّ فأقعد أنا وعليّ على الصراط، ويقال لنا: أدخِلا الجنّة من آمن بي وأحبّكما، وأدخلا النار من كفر بي وأبغضكما، قال أبو سعيد: قال رسول الله (منه عله داله): هما آمن بالله من لم يؤمن بي، ولم [يؤمن بي من لم] يتولّ ـ أو قال لم يُحِبّ ـ عليّاً، وتلا: ﴿ أَلْقِينَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّادٍ عَنِيدٍ ﴾ .

قال: فجعل أبو حنيفة إزاره على رأسه، وقال: فوموا بنا لايجِيبنا أبو محمّد بأطمّ من هذا. قال الحسن بن سعيد: قال لي شريك بن عبدالله: فما أمسى ـ يعني الأعمش ـ حتىٰ فارق الدنيا.

الأحاديث الأربعين): عن أبي بن بابويه القميّ أبو عبدالله "، في (الأحاديث الأربعين): عن أربعين شبخاً، عن أربعين صحابياً، قال: أخبرنا أبو علي الحسن بن عليّ بن أبي طالب هموشة الفرزادي المقري، قال: حدّ ثنا أبو الحسين يحيى بن الحسن بن إسماعيل الحسني الحافظ إملاءً، أخبرنا أبو نصر أحمد بن مروان بن عبدالوهاب المقري المعروف بالخبّاز بقراء تي عليه، حدّ ثنا أبو إسحاق إبراهيم بن أحمد بن محمّد بن أحمد بن عبدالله الطبري المقرىء العدل قراءة عليه وأنا أسمع، حدّ ثنا القاضي أبو الحسين عمر بن الحسن بن عليّ بن مالك الشيباني، حدّ ثنا إسحاق بن محمّد بن أباذ النّخعي، حدّ ثنا يحيئ بن عبدالحميد الحمّاني، حدّ ثنا شريك بن عبدالله النّخعي حدّ ثنا إسحاق بن محمّد بن أباذ النّخعي، حدّ ثنا يحيئ بن عبدالحميد الحمّاني، حدّ ثنا شريك بن عبدالله النّخي القاضي، قال: كنّا عند الأعمش في المرض الذي مات فيه، فدخل عليه أبو حنيفة وابن أبي ليلئ، فالتفت أبو حنيفة، وكان أكبرهم، وقال: له: ياأبا محمّد، اتق الله فإنّك في أول يوم من أيام الآخرة، و آخريوم من أيام الدنيا، وقد كنت تُحدّث في على بن أبي طالب بأحاديث، لو أمسكت عنها لكان خبراً لك.

قال: فقال الأعمش: ألمثلي يقال هذا! أسندوني أسندوني، حدّثني أبو المتوكّل الناجي، عن أبي سعيد

١١ ـ أربعين منتجب الدين: ٥١ / ٢٣.

<sup>(</sup>١) في «ج»: أبو عبيدالله، وهو الشيخ منتجب الدين علي بن عبيدالله بن الحسن بن الحسين بن الحسين بن علي بن الحسين بن موسئ بن بابويه، صاحب كتاب (الفهرس) والمتوفّى بعد سنة ٥٨٥ هـ. انظر الثقات العيون: ١٩٦.

سورة قَى (٥٠) ...... ها المارة قَى (٥٠) .....

الخُدري، قال: قال رسول الله (سنّى الله عليه رآله): وإذا كان يوم القيامة قال الله عزّ وجلّ لي ولعليّ بن أبي طالب: أدخِلا النار من أبغضكما، وأدخِلا الجنّة من أحبّكما، وذلك قوله تعالىٰ: ﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارٍ عَنِيدٍ ﴾ ٤. قال: فقام أبو حنيفة، وقال: قوموا: لايأتي بما هو أطمّ من هذا. قال: فو الله ماجزنا بابه حتّى مات الأعمش (رحمناه عليه).

۱۲/۱۰۸۰ الخصيب الأربعين حديثاً عن الأربعين)؛ وهو الحديث الرابع عشر، قال: حدّثنا أبو بكر محمّد الزيّات المحمد بن الحسن الخطيب الدّينوري بقراءتي عليه، حدّثني أبو الحسن علي بن أحمد بن محمّد الزيّات بسامرة في مجمادى الآخرة سنة اثنتين وتسعين، قال: حدّثنا أحمد بن عبدالله بن السرور الهاشمي الحلبي، حدّثنا عليّ بن عادل القطّان بنصيبين، حدّثنا محمّد بن تميم الواسطيّ، حدّثنا الحِماني، عن شريك، قال: كنتُ عند سليمان الأعمش في مرضته التي قبض فيها، إذ دخل عليه ابن أبي ليلي وابن شُبُرّمة وأبو حنيفة، فأقبل أبو حنيفة على سليمان الأعمش، فقال: ياسليمان، اتق الله وحده الاشريك له، واعلم أنك في أول يوم من أيّام الآخرة، وآخر يوم من أيّام الذنيا، وقد كنت تروي في عليّ بن أبي طالب أحاديث، لو أمسكت عنها لكان أفضل.

فقال سليمان الأعمش: لمثلي يُقال هذا؟ أقعدوني وأسندوني، ثمّ أقبل على أبي حنيفة، فقال: ياأبا حنيفة، فقال حنيفة، حدّ ثني أبو المتوكل الناجي، عن أبي سعيد الخُدري، قال: قال رسول الله (سقره عليه راله): وإذاكان يوم القيامة، يقول الله عزّ وجل لي ولعليّ بن أبي طالب: أدخلا الجنّة من أحبّكما، والنار من أبغضكما، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلْقِيمًا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّادٍ عَنِيدٍ ﴾ . قال أبو حنيفة: قوموا بنا لايأتي بشيء هو أعظم من هذا.

قال الفضل: سألت الحسين بن عـليّ (عليمــاللــلام)، فيقلت: مـن الكفّــار؟ فقــال: «الكــافر بــجدّي رســول الله (سقرانة عليه والله). ومن العنيد؟ قال: «الجاحد حقّ عليّ بن أبي طالب (عليه السلام)».

. ١٣/١٠٠١ عن العباس (رحماة) عن أحمد بن هوذة الباهلي، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله ابن حمّاد، عن شريك، قال: بعث [إلينا] الأعمش وهو شديد المرض، فأنيناه وقد اجتمع عنده أهل الكوفة، وفيهم أبو حنيفة وابن قيس الماصر، فقال: لابنه: [يايني] أجلسني. فأجلسه، فقال: ياأهل الكوفة، إنّ أبا حنيفة وابن قيس الماصر أتياني فقالا: إنّك قد حدّثت في عليّ بن أبي طالب أحاديث، فارجع عنها، فإنّ التوبة مقبولة مادامت الروح في البدن، فقلت لهما: مثلكما يقول لمثلي هذا! أشهدكم \_ ياأهل الكوفة \_ فإنّي في آخر يوم من أيام الدنيا، وأول يوم من أيام الأخرة، أنّي سمعت عطاء بن أبي رياح يقول: سألت رسول الله (صدّ الفاعية على جهنّم كلّ من الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلْقِينًا فِي جَهنّم كلّ كُفّارٍ عَنِيدٍ ﴾ ع. فقال رسول الله (مدّ عدرته): وأنا وعليّ نُلقي في جهنّم كلّ من عاداناه. فقال أبو حنيفة لابن قبس: فم بنا لايجيء ماهو أعظم من هذا. فقاما وانصرفا.

١٤/١٠٠٨٢ من القاضي في كتاب (المناقب الفاخرة في العترة الطاهرة) عن القاضي الأمين أبي عبدالله محمّد بن عليّ بن محمّد الحلابي المغازي، قال: حدّثني أبي (رحمانه)، قال: أخبرنا أبو عبدالله الحسين بن الحسن

١٢ ـ أربعين الخزاعي: ١٤ / ١٤.

١٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٦١٠ / ٦.

١٤ ـ .... الفضائل لابن شاذان: ١٢٩.

الديّاس، عن عليّ بن محمّد بن مخلد، عن جعفر بن حَفْص، عن سواد بن محمّد، عن عبدالله بن تجيح، عن محمّد ابن مسلم البطائحي، عن محمّد بن يحبى الأنصاري، عن عمّه حارثة، عن زيد بن عبدالله بن مسعود، عن أبيه، قال: دخلت يوماً على رسول الله (ستر الله عبدرته) فقلت: يارسول الله، أرني الحقّ حتّى أتبعه؟ فقال (ستر الله عبدرته): «يابن مسعود، لج إلى المَخْدع، فولَجت، فرأيت أمير المؤمنين (عبد اللهم) راكعاً وساجداً، وهو يقول: عَقيب صلاته: «اللهم بحرمة محمّد عبدك ورسولك، اغفر للخاطئين من شيعتي». قال ابن مسعود: فخرجت لأخبر رسول الله (سنر الله الله الله عبدرته) بذلك، فوجدته راكعاً وساجداً، وهو يقول: «اللهم بحرمة عبدك عليّ اغفر للعاصين من أمتّي». قال ابن مسعود: فأخذني الهلع حتى غشي عليّ، فرفع النبيّ (ستراة عبدرته) رأسه، وقال: «يابن مسعود، أكثراً عليه بعد إيمان؟» فقلت: مَعاذ الله، ولكنى رأيت عليًا (عبد الله) يسأل الله تعالى بك، وأنت تسئل الله تعالى به. و

فقال: «يابن مسعود، إنّ الله تعالى خلقني وعليًا والحسن والحسين من نور عظمته قبل الخلق بألفي عام، حين لاتسبيح ولاتقديس، وفتق نوري فخلق منه السماوات والأرض، وأنا أفضل من السماوات والأرض، وفتق نور عليّ فخلق منه العرش والكرسيّ، وفتق نور الحسن فخلق منه اللوح والقلم، والكرسيّ، وفتق نور الحسن فخلق منه اللوح والقلم، وفتق نور الحسين أفضل منهما، والحسن أجلّ من اللوح والقلم، وفتق نور الحسين فخلق منه الجنان والحور العين، والحسين أفضل منهما، فأظلمت المشارق والمغارب، فشكت الملائكة إلى الله عزّ وجلّ الظلمة، وقالت: اللهم بحقّ هؤلاء الأشباح الذين خلقت إلى الله عزّ وجلّ روحاً وقرّبها بأخرى، فخلق منهما نوراً، ثمّ أضاف النور علقت إلى الروح، فخلق منها الزهراء والمغرب.

بابن مسعود، إذا كان يوم القيامة يقول الله عزّ وجلّ لي ولعليّ. أدخِلا النار من شئتما، وذلك قوله تعالى: ﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلِّ كَفَّارٍ عَنِيدٍ ﴾ ، فالكفّار من جحد نبؤني، والعنبد من عاند عليّاً وأهل ببته وشبعته».

۱۹۰۱۸۳ من المؤمنين (عيم الدين النجفي، قال فكر النسخ في (أماليه) (۱) بإسناده، عن رجاله، عن الرضا، عن آبائه، عن أمير المؤمنين (عيم السلام)، قال: «قال رسول الله (مقراة عبد رقد) في قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارٍ عَنِيدٍ ﴾ . قال: نزلت في وفي عليّ بن أبي طالب، وذلك أنه إذا كان يوم القيامة شفّعني ربّي وشفّعك ياعليّ، وكساني وكساك باعليّ، ثم قال لي ولك: ﴿ أَلْقِيّا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارٍ عَنِيدٍ ﴾ من أبغضكما، وأدخِلا الجنّة من أحبّكما، فإنّ ذلك هو المؤمن .

١٩٢/١٠٠٨٤ عن قال شرف الدين: ويؤيده مارُوي بحذف الإسناد، عن محمّد بن حُمران، قال: سألت أبا عبدالله (مله السلام) عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَلْقِيمًا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّادٍ عَنِيدٍ ﴾ فقال: اإذا كان يوم القيامة وقف محمّد وعلى (صلوات الديه) على الصراط، فلا يجوز عليه إلا من معه براءة).

قلت: ومابراءته؟ قال: «ولاية عليّ بن أبي طالب (عباسلام) والأئمة من ولده (عبهمالسلام)، وينادي منادٍ،

١٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٠٩ / ٤.

<sup>(</sup>١) الأمالي ١: ٢٧٨.

١٦ ـ تأويل الآيات ٢: ١٠٩ / ٥.

بامحمد، باعليّ: ﴿ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كُفَّادٍ ﴾ بنبوتك ﴿ عَنِيدٍ ﴾ العليّ بن أبي طالب والأئمة من ولده. 
﴿ ١٧/١٠٠٨٥ - أبو الحسن محمّد بن أحمد بن علي بن شاذان في (المناقب المائة لعليّ بن أبي طالب والأثمة من ولده (عليم السلام))، قال: الثالث والعشرون: عن الباقر، عن أبيه عليّ بن الحسين، عن أبيه الحسين بن عليّ، عن أمير المؤمنين (عليم السلام)، قال: «قال رسول الله (مقراة عليه واسئل عن قوله تعالى: ﴿ أَلْقِيّا فِي جَهَنَّمَ كُلِّ كُفًادٍ عَنِيدٍ ﴾ قال: باعليّ إذا جُمِع الناس يوم القيامة في صعيدٍ واحدٍ، كنت أنا وأنت يومئذٍ عن يمين العرش، فيقول الله تعالى، يامحمّد، وياعليّ، قوما وألفيا من أبغضكما وخالفكما وكذّبكما في النارة.

قوله تعالى:

#### مَنَّسَاعٍ لِّسَلِخَيْرِ مُسَعِّتَدٍ مُسْرِيبٍ إلى فوله تعالى - مَسَايُبَدَّلُ ٱلْفَوْلُ لَدَىَّ [70-71]

ت 1/1000 - عليّ بن إبراهيم: في قوله: ﴿مَنَّاعٍ لِلخَيْرِ﴾، قال: المنّاع: الثاني، والخير: ولاية أمير المؤمنين (عليه السلام)، وحقوق آل رسول الله (منّ الدولة)، ولمّاكتب الأوّل كتاب فَدَك بردّها على فاطمة (عليه السلام)، منعه الثاني، فهو: ﴿مُعْتَدِ مُرِيبٍ \* أَلَّذِي جَعَلَ مَعَ آللهِ إِلَها ءَاخَرَ ﴾، قال: هو ماقالوا: نحن كافرون بمن جعل لكم الإمامة والخمس.

قال: وأما قوله: ﴿قَالَ قَرِينُهُ ﴾، أي شيطانه، وهو الناني ﴿رَبُنَا مَاأَطْغَيْتُهُ ﴾، يعني الأول ﴿ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلاَلٍ بَعِيدٍ ﴾، فيقول الله لهما: ﴿ لاَتَخْتَصِمُوا لَدَى وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمْ بِالوَعِيد \* مَا يُبَدَّلُ القَوْلُ لَدَى ﴾، أي مافعلنم لايبذل حسنات، ماوعدته لاأخلفه.

فوله تعالى:

## وَما أَنَا بِظَلُّم لِلْعَبِيدِ [ ٢٩ ]

١/١٠٠٨٧ - ابن بابويه: بإسناده، عن إبراهيم بن أبي محمود، عن أبي الحسن الرضا (عبدالله)، قال: سألته عن الله عزّ وجلّ، هل يُجبر عباده على المعاصي؟ فقال: «بل يُخيّرهم ويُمّهلهم حتّى يتوبوا».

١٧ \_مائة منفية: ١٧ / ٢٣.

سورة تَى آية . ٢٥ ـ ٢٩ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٢٦.

سورة قَ آية ـ ٢٩ ـ

١ ـ عيون أخبار الرضاءمد السلام ١: ١٢٤ / ١٦.

١٤٨ .....١٤٨ .... البرهان في تفسير القرآن

قلت: فهل يُكلفَ عباده مالا يُطِيقون؟ فقال: «وكيف يفعل ذلك وهو يقول: ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَامٍ لِلْمَبِيدِ ﴾ (""ه. ثمّ قال (عب السلام): «حدّثني أبى موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد (عليما السلام)، أنه قال: من زعم أنّ الله تعالى يُجْبر عباده على المعاصي أو يُكلّفهم مالايُطِيقون، فلا تأكلوا ذبيحته، ولا تقبلوا شهادته، ولا تُصلوا وراءه، ولا تُعطوه من الزكاة شيئاً».

قوله تعالى:

#### يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ آمْتَكُأْتِ وَتَقُولُ هَلْ مِن مَّزِيدٍ [٣٠]

۱/۱۰۰۸۸ عليّ بن إبراهيم،قال: هو استفهام، لأنّ الله وعد النار أن يملأها، فتمتلىء النار فيقول لها: هل امتلأت، وتقول: هل من مزيد؟ على حدّ الاستفهام، أي ليس فيّ مزيد، قال: فتقول الجنّة: ياربُ وعدت النار أن تملأها، ووعدتني أن تملأني، فيم تملأني وقد ملأت النار؟ قال: فيخلّق الله يومئذٍ خَلقاً يملأ بهم الجنّة. قال أبو عبدالله وعبد الله عن وطوبئ لهم [إنهم] لم يَرُوا هموم الدنيا وغمومها».

قوله تعالى:

#### وَأُزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ [٣١]

١/١٠٠٨٩ ـ عليّ بن إبراهيم: في فوله تعالى: ﴿ وَأَنْ لَفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ أي زُيّنت ﴿ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴾: قال بسرعة.

قوله تعالى:

#### لَــهُم مَّـايَشَاءُونَ فِيهَـا -إلى نوله نعالىٰ -أَوْ أَلقَــى ٱلسَّـمْعَ وَهُــوَ شهِيدٌ [٣٧-٣٧]

١/١٠٠٩٠ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ لَهُم مَّا يَشَاءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾، قال: النظر إلى وجه الله

(۱) فصلت ۱۱: ۲۱.

سورة قَى آبة ـ ٣٠ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٦.

سورة قَى آية ـ ٣١ ـ

١ ـ تفــير القمي ٢: ٣٢٧.

سورة قَ آية . ٣٧٠٣٥. \_

سورة قّ (٥٠) ......

يعني إلى نعمة الله، وهو ردّ على من يقول بالرؤية.

وقد نقدّمت روايتان في ذلك ـ في قوله: ﴿ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ ـ وفي قوله: ﴿ فَكَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُمْ مَّن قُرَّةِ أَغْيُنِ ﴾ ، من سورة الّمَ السجدة، فليؤخذ من هناك (١٠).

٢/١٠٠٩١ - عليّ بن إبراهيم، فوله تعالىٰ: ﴿ فَنَقَبُوا فِي ٱلبِلادِ﴾، أي مَرّوا. قال: قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ ﴾، أي ذكر (١) ﴿ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾: أي سَمِع وأطاع.

٣/١٠٠٩٢ محمّد بن يعقوب: عن أبي عبدالله الأشعري، عن بعض أصحابنا، رفعه عن هِشام بن الحكم، قال: قال إلي أبو الحسن موسى بن جعفر (عليه السلام) ـ في حديث طويل ـ قال فيه: «ياهِشام، إنّ الله تعالى يقول في كتابه: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبٌ﴾، يعني عقل.

10.94 عن أبي جعفر محمّد بن علي، عن جابر الجُعفيّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ، عن أمير المؤمنين (عليم المومنين (عليم الله الله عليه) عن أمير المؤمنين (عليم الله) قال في خطبة: «وأنا ذو القلب، يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرِي لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبٌ ﴾ . وقد ذكرنا سند هذا الحديث في آخر سورة العنكبوت (١).

١٠٠٩٤ ابن شهر آشوب: من تفسير ابن وكيع والشدّي وعطاء، أنّه قال ابن عباس: أهدي إلى رسول الله اسلراة عليه والدنيان عظيمتان سمينتان، فقال للصحابة: «هل فيكم أحد يصلّي ركعتين بقيامهما وركوعهما وسجودهما ووضوتهما وخشوعهما، لايهم معهما (١) من أمر الدنيا بشيء، ولايُحدّث نفسه بذكر (١) الدنيا، أهديه إحدى هاتين الناقتين ؟». فقالها مرّة ومرّتين وثلاثة، لم يحبه أحد من الصحابة.

فقام أمير المؤمنين وعبد علم، فقال: «أنا - يارسول الله - أصلى ركعتين أكبّر تكبيرة الأولى وإلى ان أسلم منهما، لأحدّث نفسي بشيء من أمر الدنيا». فقال: «ياعلي، صلّ صلّى الله عليك». فكبّر أمير المؤمنين، ودخل في الصلاة، فلمّا فرغ من الركعتين، هبط جبرئيل وطبق على النبي وحلّ الدبي وحلّ الله يقرئك السلام، ويقول لك أعطه إحدى الناقتين. فقال رسول الله ومن اله ومناه عبدواته: «إنّي شارطته أن يصلّى ركعتين لا يُحدّث نفسه فيهما بشيء من أمر الدنيا، أعطِه إحدى الناقتين إن صكاهما، وإنّه جلس في النشهد فتفكر في نفسه أيهما

<sup>←</sup> ۱ ـ تفسير القمى ۲: ۲۲۷.

<sup>(</sup>١) تقدمنا في تفسير الآيتين (١٦ ، ١٧) من سورة السجدة.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أي ذاكر.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۲ / ۱۲ ـ

٤ ـ معاني الأخبار: ٥٩ / ٩.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (٥) من تفسير الآيات (٤٦ ـ ٦٩) من سورة العنكبوت.

٥ - المناقب ٢: ٢٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لايهتم فيهما.

<sup>(</sup>٢) في «ج» والمصدر: قلبه يفكر.

١٥٠ .....١٠٠٠ البرهان في تفسير القرآن

يأخذاه.

فقال جبر ثيل : يامحمّد إنّ الله يقرئك السلام، ويقول لك : تفكّر أيّهما يأخذُها، أسمنها وأعظمها، فينحرها ويتصدّق بها لوجه الله، فكان تفكّره لله عزّ وجلّ، لالنفسه ولاللدنيا. فبكي رسول الله (متراه عليه واته) وأعطاه كلتّيهما، فأنزل الله فيه: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى ﴾، لَعِظة ﴿ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبٌ ﴾ عقل ﴿ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ ﴾، يعني استمع أمير المؤمنين جاضر (٣) القلب لله في المؤمنين بأذنيه إلى ماتلاه بلسانه من كلام الله: ﴿ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ ، يعني وأمير المؤمنين حاضر (٣) القلب لله في صلاته، لا يتفكر فيها بشيء من أمر الدنيا.

قوله تعالى:

## وَلَـقَدْ خَلَقْنَـا آلسَّـمَـٰوَاتِ وَآلْأَرْضَ وَمَـابَيْنَهُمَا فِـى سِـتَّةِ أَيَّـامٍ وَمَامَسَّنَا مِن لَّغُوبٍ [٣٨]

جعفر عُمارة السكريّ السريانيّ، قال: حدّثنا الحسين بن يحين بن ضُريس البّجَلي، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أبو جعفر عُمارة السكريّ السريانيّ، قال: حدثنا إبراهيم بن عاصم بغّزوين، قال: حدّثنا عبدالله بن هارون الكرخي، قال: حدّثنا أبو جعفر أحمد بن عبدالله بن يزيد بن سكرم، أنّه عبدالله (۱۱ مولى رسول الله (منّ به عبدالله)، قال: حدّثني أبي عبدالله بن يزيد، قال: حدّثني يزيد بن سكرم، أنّه عبال رسول الله (منّ الله المنّ عبدالله)، وذكر الحديث وقال فيه: أخبرني عن أوّل يوم خلق الله عزّ وجلّ ؟ قال: هيوم الأحد، قال: ولمّ سمّي يوم الأحد؟ قال: الأنه واحد محدوده. قال: فالاثنين؟ قال: وهو اليوم الثاني من الدنياء. قال: والتلاثاء؟ قال: الثالث من الدنياء. قال: فالأربعاء؟ قال: واليوم الرابع من الدنياء. قال: فالأربعاء؟ قال: الله إدريس، قال: فالجمعة؟ قال: ههو ﴿ يَوْمٌ مَجْمُوعٌ لَهُ ٱلنّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ ﴾ (۱)، وهو شاهد ومشهرده، فيه إدريس، قال: فالجمعة؟ قال: هو هو غوم أنيس، لُعِن فيه إبليس، ورقع فيه إدريس، قال: هاله: هو مسبوت، وذلك قوله عزّ وجل في القرآن: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلسَّمَلُواتِ وَٱلْأَرْضُ وَمَابَيْنَهُمَا في سِتّةٍ أَيّامٍ ﴾، [فمن الأحد إلى يوم الجمعة سنة أبام] والسبت معطّل، قال: صدقت يارسول الله.

وفد تُمَدّم حديث في ذلك، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ آفَهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَـٰواتِ والأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّام﴾، من سورة يونس (٣).

سورة تَى آية ـ ٣٨.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: شاهد.

١ ـ علل الشرائع: ٢٧ / ٣٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عبدالله.

<sup>(</sup>۲) هود ۱۱: ۱۰۳.

<sup>(</sup>٣) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٣) من سورة يونس.

قوله تعالى:

### وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَأَدْبَـٰرَ ٱلسُّجُودِ [ ٤٠ ]

١/١٠٠٩٦ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسي، عن حَريز، عن زُرارة، عن أبي جعفر رعبه السلام،، قال: قلت: ﴿ وَأَذْبَئْرَ ٱلسُّجُودِ ﴾ ، قال: ﴿ وَكَعِتَانَ بِعِدَ المغربِ».

١٠٠٩٧ / ٢ ـ على بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي نصر، قال: سألت الرضاءعيه السلام؛ عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَأَذْبَـٰرَ ٱلسُّجُودِ﴾، قال: وأربع ركعات بعد المغرب.

قوله تعالى:

#### وَٱسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ مِن مَّكَانٍ قَرِيبِ إلى نوله نعالى - فَذَكِّرْ بِالْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيد [ ٤١ ـ ٤٥ ]

١/١٠٩٨ ـ سعد بن عبدالله: عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عمر بن عبدالعزيز، عن جميل بن درّاج، عن أبي عبدالله اطبالسلام،، قال: قلت له: قول الله عزّ وجل ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يِقُومُ الأَشْهَادُ﴾ (١). قال: وذلك والله في الرجعة، أما علمت أن أنبياء الله تبارك وتعالى كثير لم يُنصروا في ٠ الدنيا وقُتِلوا، وأنمة [قد] قُتِلُوا ولم يُنْصَروا، فَذَلَكُ فَي الرَّجَعَمَا السَّاسِينَ

قلت: ﴿ وَٱسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ مِن مَّكَانٍ قَرِيبٍ \* يَوْمَ يَسْمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِالحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ الخُرُوجِ ﴾ ؟ قال: ١هي الرجعة،

٢/١٠٠٩٩ ـ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَٱسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ مِن مَّكَانٍ قَرِيبٍ ﴾ قال: ينادي المنادي باسم الڤائم واسم أبيه (عليماالسلام)، قوله تعالىٰ: ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِالحَقِّ ﴾، قال: صيحة القائم من

سورة تَّى آية ـ ٤٠ ـ

١ ـ الكافي ٣: ٤٤٤ / ١١.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٧.

سورة قَ آية ـ ٤١ ـ ٤٥ ـ

١ ـ مختصر بصائر الدرجات: ١٨.

(۱) غافر ۱۶: ۵۱.

۲ ، تفسير القمى ۲: ۳۲۷.

١٥٢ .... ١٠٠٠ البرهان في تفسير القرآن

السماء، ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلخُرُوجِ ﴾.

عن أبي عبدالله (عبد الله علي بن إبراهيم: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن عمر بن عبد العزيز، عن جميل بن درّاج، عن أبي عبدالله (عبد الله (عبد الله علي)، في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِالحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلخُرُوجِ ﴾ قال: «هي الرجعة».

ا ١٠١٠/ ٤ - عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَشَقَّقُ آلأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعاً ﴾، قال: في الرجعة، قوله تعالى: ﴿ فَذَكِرْ بِالْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ ﴾، قال: ذكر ـ يامحمّد ـ بما وعدناه من العذاب (١).



٣ . تفسير القمي ٢: ٣٢٧.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٧.

<sup>(</sup>١) في نسخة من «ط، ج، ي» من النار.

#### المُسْتَدرك

#### (سُورةُ قَ)

قوله تعالى:

#### مَنْ خشِيَ الرَّحْمَـٰنَ بِالْغَيْبِ -إلى قوله تعالىٰ - يَومُ الخُلُودِ [ ٣٤-٣٣ ]

الطَّبَرْسِيّ في (مكارم الأخلاف): جاء في وصيّة النبيّ (منهاة عليه وآنه): إياابن مسعود، إخْشَ الله بالغيب
 كأنك تَراه، فإن لم تكن تَراه فإنّه يَراك، ويقول الله تعالى: ﴿مَنْ خَشِى الرَّحْمَـٰنَ بِالغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُّنِيبٍ \*
 آذخُلُوهَا بِسَلامٍ ذَلِكَ يَوْمُ الخُلُودِ﴾.

قوله تعالى:

#### فَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسُبِيِّعْ بِيَجَيِّهُ وَيَلِكَ قَبُلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ الغُروبِ [ ٣٩]

١ -الطَّبَرْسِيَ في (مجمع البيان) قال: روي عن أبي عبدالله (طبدالـ الإم) أنّه سئل عن قوله: ﴿ وَسَبِّعْ بِحَمْد رَبِّكَ قَبْلُ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلُ الغُروبِ ﴾ ، فقال: وتقول حين تُصِبح وحين تُمسيَ عشر مرات: الإله إلّا الله، وحده الشريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كلّ شيءٍ قديره.

مستدرك سورة تَى آية . ٣٣ ـ ٣٤ ـ

١ ـ مكارم الأخلاق: ٤٥٧.

مستدرك سورة تَى آية ـ ٣٩ ـ

### سورة الذاريات

#### فضلها

" أَ ١٠١٠٢ الله البويه: بإسناده، عن داود بن قَرقد، عن أبي عبدالله (منيه السلام)، قال: «من قرأ سورة الذاريات في يومه، أو في ليلته، أصلح الله له معيشته، وأتاه برزقٍ واسعٍ، ونوّر له في قبره بسِراجٍ يزهَر إلى يوم القيامة،

٣٠١٠١/ ٢ ـ ومن خواصَ القرآن: رُوي عن النبيّ (مـ له)، أنه قال: «من قرأ هَذه السورة أعطاه الله تعالىٰ

بعدد كلِّ ريح هبّت وجرّت في الدنيا عشر حسنات.

١٠١٠/٤- وقال رسول الله استراد مه والدر المركز الله على إناء وشرِّبها زال عنه وجع البطن، وإن عُلَفت على الحامل المتعسّرة ولدت سريعاً».

ت ١٠١٠٦ / ٥- وقال الصادق (علمه السلام): «من كتبها عند مريضٍ يُساق (١) سهّل الله عليه جدّاً، وإذا كُتِبت وعُلَقت على امرأةٍ مُطلِقة وضعت في عاجل بإذن الله تعالىٰ،

سورة الذاريات . فضلها .

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٥.

...... 1

...... r

...... 1

٥ ـ خواص القرآن ٩ : لامخطوط».

(١) ساق المريض نفسه عند الموت سوقاً وسياقاً، وسيق على المجهول: شرع في نزوع الروح. «أقرب الموارد ٢: ٥٥٨».

قوله تعالى:

#### بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيمِ وَٱلذَّارِياٰتِ ذَرُواً ـ إلى قوله تعالىٰ ـ وَإِنَّ ٱلدِّينَ لَوَاقِعٌ [٦-٦]

المراء على المراهب ال

٣/١٠١٠٨ - الشيخ في (التهذيب) مرسلاً، قال: قال الصادق (مداهدلام)، في قول الله عزّ وجلّ: وقالمُقسَّمَاتِ أَمْراً ، قال: «الملائكة تقسّم أرزاق بني آدم من طلوع الفجر إلى طلوع الشمس، فمن نام فيما 
بينهما نام عن رزقه».

٣/١٠١٩ - الطبرسي، قال: قال أبو جعفر وأبو عبدالله (ميهاالسلام): «الايجوز الأحدِ أن يُقسِم إلا بالله تعالى، و الله تعالى تعالى يُقسِم بما يشاء من خلفه».

الدين النجفي، قال: روي بإسناد، متصل إلى أحمد بن محمّد بن خالد البرقي، عن الحسين بن سيف بن عَميرة، عن أبيه، عن أبي حمزة النُمالي، عن أبي جعفر (مله السلام)، قال: الحسين بن سيف بن عَميرة، عن أخيه، عن أبيه، عن أبي حمزة النُمالي، عن أبي جعفر (مله السلام)، قال: وقوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصادِقٌ﴾، في عليّ، هكذا أُنزلت،

سورة الذاريات آية ـ ١ ـ ٩ .

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٢٧.

٢ ـ التهذيب ٢: ١٣٩ / ١٤٥.

٣ ـ مجمع البيان ٩: ٢٣.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٦١٤ / ١.

الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ ﴾، يعني في علي (طهاله): ﴿ وَإِنَّ ٱلدِّينَ لَوَاقِعٌ ﴾ يعني عليًا، وعليّ هو الدين».

قوله تعالى:

#### وَ ٱلسَّمَا ءِ ذَاتِ ٱلْحُبُكِ \* إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلٍ مُّخْتَلِفٍ \* يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أُفِكَ [٧-٩]

1/1111 معليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا (عداله)، قلت له: أخبرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَالسَّمَاءِ ذَاتِ ٱلْحُبُكِ﴾، فقال: «هي محبوكة إلى الأرض، وشبُك بين أصابعه.

قلت: كيف تكون محبوكة إلى الأرض، والله يقول: ﴿ رَفَعَ ٱلسَّمَا وَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ﴾ (١)، فقال: وسبحان الله، ألبس الله يقول: ﴿ بَغْيرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ﴾ ؟ قلت: بلي. فقال: «ئمّ عمد ولكن لاترونها».

قلت: كيف ذلك، جعلني الله فداك؟ قال: فبعط كفّه اليسرى، ثم وضع اليمنى عليها، فقال: دهذه أرض الدنيا، والسماء الدنيا عليها فوقها قُبّة، والأرض الثانية قوق السماء الدنيا، والسماء الثانية، والسماء الثانية، والسماء الثانية، والسماء الثانية، والسماء الثانية، والسماء الثانية، والسماء الرابعة فوقها قُبّة، والأرض الحامسة فوقها قُبّة، والأرض السادسة فوق السماء الخامسة، والأرض السادسة فوقها قُبّة، وعوش الرحمن والسماء السادسة فوقها قُبّة، والأرض السابعة فوقها قُبّة، وعوش الرحمن تبارك وتعانى فوق السماء السابعة، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ اللّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَا وَابّ وَمِنَ الأَرْضِ مِثْلَهُنّ يَتَنَزّ لُ الأَمْر فهو وسول الله (ملّد عدوله)، والوصيّ بعد رسول الله (ملّد عدوله) قائمٌ على وجه الأرض، فانما يتنزّل [الأمر] إليه من فوق السماء من بين السماوات والأرّضين.

قلت: فما تحتنا إلَّا أرض واحدةٌ؟ فقال: «ماتحتنا إلَّا أرض واحدة، وإنَّ الستَّ لهنَّ فوقنا».

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٣٢٩.

سورة الذاريات آية ـ ٧ ـ ٩ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٢٨.

<sup>(</sup>١) الرعد ١٣: ٢.

<sup>(</sup>٢) الطلاق ٦٥: ١٠٢.

٢/١٠١١٣ ـ محمد بن يعفوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسين بن سيف، عن الحسين بن سيف، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عبداللهم)، في قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلٍ مُخْتَلِفٍ﴾ في أمر الولاية ﴿ يُوْفَكُ عَنْهُ مَنْ أُفِكَ ﴾ قال: دمن أفِك عن الولاية أفِك عن الجنّة.

عن محمد بن الفُضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طبالسلام)، قال: «وأمّا قوله تعالى: ﴿إِنَّكُمْ لَهِي قَـوْلٍ عن محمد بن الفُضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طبالسلام)، قال: «وأمّا قوله تعالى: ﴿إِنَّكُمْ لَهِي قَـوْلٍ مُخْتِلِفٍ ﴾، [فإنّه عليّ، يعني إنّه لمختلف عليه، وقد] اختلفت هذه الأمّة، فمن استقام على ولاية عليّ (طبالسلام)، دخل الجنّة، ومن خالف ولاية عليّ أدخِل النار، وأمّا قوله تعالى: ﴿ يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أُفِكَ ﴾ . قال ـ يعني عليّاً، من أفِك عن ولايته أفِك عن الجنّة، فذلك قوله تعالى: ﴿ يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أُفِكَ ﴾ .

، ١١٥ / ١/ ٤ - وقال عليّ بن ابراهيم: ﴿ وَ ٱلسَّمَاءِ ذَاتِ ٱلحُبُكِ ﴾ قال: السماء: رسول الله (سقراه عليه واله)، وعليّ (عبد السهر)، ذات الحُبُك وقوله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلٍ مُخْتِلِفٍ ﴾ ، يعني مختلف في عليّ (عبد السعم)، اختلفت هذه الأمّة في ولايته، فمن استقام على ولاية علي (عبد السعم)، دخل الجنّة، ومن خالف ولاية علي (عبد السعم)، أذْخِلَ النار، قوله تعالى: ﴿ يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أُفِكَ ﴾ ، فإنّه يعني عليّاً (عبد السعم)، من أفِكَ عن ولايته أفِك عن الجنّة.

قوله تعالى:

# 

۱/۱۰۱۱ وقال علي بن ابراهيم، في قوله تعالى: ﴿ قُتِلُ الْخَرَّاصُونَ ﴾: الذين يخرصون (١) بآرائهم من غير علم ولايقين، ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي غَمْرَةٍ سَاهُونَ ﴾، أي في ضلالٍ، والساهي: الذي لايذكُر الله، وقوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَ ﴾، يامحمد: ﴿ أَيَّانَ يَوْمُ آلدَّينِ ﴾، أي منى يكون يوم الحساب (٢)، قال الله: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَىٰ آلنَّارِ يُفْتَنُونَ ﴾، أي عذابكم: ﴿ هَذَا آلَذِي كُنتُم بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ ﴾.

۲ ـ الكافي ۱: ۴٤٩ / ٤٨.

٣ ـ بصائر الدرجات: ٥٩ / ٥٠.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٩.

سورة الذاريات آية . ١٠ . ١٤ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: الدين.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: متى يكون المجازاة.

۱۱۷ - ۲/۱۰۱۱۷ معد بن عبدالله: عن أبي عبدالله أحمد بن محمد السبّاريّ ، عن أحمد بن عبدالله بن قبيصة المهلّبي، عن أبيه، عن بعض رجاله، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في باب (١) الكرّات، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿عَلَى المهلّبي، عن أبيه عن وجلّ عن أبي عبدالله (عبدالله)، في باب (١) الكرّات، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ ﴾، قال: ويُكسرون في الكرّة كما يُكسر الذهب، حتى يرجع كلّ شيءٍ إلى شِبهه»، يعني إلى حقيقته.

قوله تعالى:

# إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ - إلى فوله نعالى - وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلا اللهِ عَالَى - وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلا اللهِ اللهِ عَالَى اللهِ عَلَيْ أَفَلا اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلِيْ اللهُ عَلَيْ عَلِيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ أَفَلَا عَلَيْ عَلَيْكُمْ أَفَلَا عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكِمِ عَلَيْكِمِ عَلَيْكُمْ عَل

١/١٠١١٨ - عليّ بن ابراهبم: ثمّ ذكر المنّقين، فقال: ﴿إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِيَ جَنَّاتٍ وَعُيونٍ \* ءَاخِذِينَ مَآءاتَـٰهُمْ رَبُّهُمْ﴾ إلى قوله تعالىٰ: ﴿مَايَهْجَعُونَ﴾، أي ماينامون.

۱۱۹ - ۲/۱۰۱۱۹ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن أبي أيوب الخزّاز، عن محمّد بن مسلم، قال: سمعت أبا جعفر (طبه المعرم) (١) يقول: وإنّ العبد يُوقظ ثلاث مراتٍ من اللّيل، فإن لم يَقُمُّ أتاه الشيطان قبال في أذنه».

قال: وسألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِنَ ٱلَّيْلِ مَايَهْجَعُونَ ﴾، قال: «كانوا أقلَ اللّيالي تفوتهم لايقومون فيها».

العباس بن عامر، عن جابر، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (طبدالله)، قال: ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِّنَ ٱلَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾ ،قال: العباس بن عامر، عن جابر، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (طبدالله)، قال: ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِّنَ ٱلَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾ ،قال: العباد القوم ينامون، ولكن كلّما انقلب أحدهم، قال: الحبد الله، والآله إلّا الله، والله أكبر».

العدالله (عليه السلام) يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَبِالأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ : دفي الوَتر في آخر الليل سبعين مرة».

سورة الذاريات آية ـ 10 ـ ٢١ ـ

٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: كتاب.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٣٠.

۲ ـ الكافي ۳: ۲۱۹ / ۱۸.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبا عبدالله إحد السلام).

٣ ـ التهذيب ٢: ٢٠٥ / ١٣٨٤.

٤ ـ التهذيب ٢: ١٣٠ / ٤٩٨.

العسن بن المويه، قال: حدّثنا أبي (رحمه)، قال: حدّثنا عليّ بن ابراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن معاوية بن عمّار، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَبِالأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾، قال: هكانوا يستغفرون [الله] في آخر الوَتر في آخر الليل سبعين مرّة.

٣١١٠١٢٣ ـ محمّد بن يعقوب: بإسناده، عن ابن فضّال، عن صَفوان الجمّال، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿لِلسَّائِلِ وَٱلمَحْرُوم﴾، قال: «المحروم: المُحارف (١) الذي حُرِم كدّ يده في الشراء والبيع.

وفي رواية أخرى: عن أبي جعفر وأبي عبدالله (ملهاالسلام)، أنّهما قالا: «المحروم: الرجل الذي ليس بعقله بأس، ولم يبسط له في الرزق، وهو محارف».

٧/١٠١٢٤ عليّ بن ابراهيم: السائل: الذي يسأل، والمحروم: الذّي قد مُنع كدّه.

قال: قوله تعالىٰ: ﴿ وَفِي الْأَرْضِ ءَايَاتٌ لِلْمُوقِنينَ ﴾، قال: في كلّ شيء خلّقه [الله] آية، وقال الشاعر: وفي كلّ شيءٍ له آية تدُلّ على أنّه واحدُ

وقوله تعالىٰ: ﴿ وَفِى أَنفُسِكُمْ أَفَكَا تُبْصِرُونَ ﴾ قال: خلقك سميعاً بصيراً، تغضب مرّة، وترضى مرّة، وتجوع مرّة، وتشبع مرّة، وذلك كلّه من آيات الله.

محمد بن محمد بن يعفوب: عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن محمد بن علي، عن عبد الرحمن بن محمد بن أبي هاشم، عن أحمد بن محسن المبيثمي، عن أبي عبدالله جعفر بن محمد (عليماالسلام) في حديث يتضمن الاستدلال على الصانع، قال له ابن أبي العوجاء في حديث، بعد ما ذكر أبو عبدالله (عبدالله) الدليل على الصانع فقلت: ما منعه إن كان الأمركما تقولون (۱) أن يظهر لخلقه، ويدعوهم إلى عبادته، حتى لا يختلف منهم اثنان، ولم احتجب عنهم وأرسل إليهم الرسل، ولو باشرهم بنفسه كان أقرب إلى الإيمان [به].

فقال لي: اويلك، وكيف احتجب عنك من أراك قدرته في نفسك نشوءك ولم تكن، وكِبرك بعد صِغَرك، وقرّتُك بعد ضَعْفك، وضعْفك، ورضاك بعد غَضّبك، وفرّتُك بعد ضعْفك، ورضاك بعد غَضّبك، وغرّتُك بعد ضعْفك، وحُرنك بعد خَرنك، وحُبّك بعد بُغضِك وبُغضك بعد حبّك، وعزمك وغضبك بعد رضاك، وحُرنك بعد حبّك، وعزمك بعد أناتِك، وأناتك بعد عزمِك، وشهوتك بعد كراهيتِك، وكراهيتك (٢) بعد شهوتِك، ورغبتك بعد رَهْبَتِك،

٥ ـ علل الشرائع: ٣٦٤ / ١.

٦ ـ الكافي ٣: ٥٠٠ / ١٢.

<sup>(</sup>١) وهو الكاسب الكاد على عياله.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٣٣.

۸ ـ الكافي ۱: ۵۹ / ۲.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يقولون.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: كراهتك وكراهتك.

سورة الذاريات (٥١) ....... المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب

ورَهْبَتك بعد رغبَتِك، ورجاءك بعد يأسك، ويأسك بعد رجائك، وخاطرك بما لم يكن في وَهْمِك، وغروب ماأنت مُعتَفِده عن ذهنك؛. وما زال يعدّد عليّ قدرته التي هي في نقسي التي لاأدفعها، حُتَىٰ ظننت أنّه سيظهر فيما بيني وبينه.

قوله تعالى:

## وَفِى ٱلسَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ إلى نوله تعالى ـ إِنَّهُ لَـحَقِّ مَـ ثُلَ مَاأَنَّكُمْ تَنِطقُونَ [٢٦-٢٣]

1/10171 عليّ بن ابراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَفِي آلسَّمَا ۚ وِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾، قال: المطرينزل من السماء، فيخرج به أقوات العالم من الأرض، وماتوعدون من أخبار القيامة والرجعة والأخيار التي في السماء، ثمّ أقسم عزّ وجلّ بنفسه. ﴿ فَوَرَبِ آلسَّمَا ۚ وَٱلأَرْضِ إِنّهُ لَحَقِّ مَثْلَ مَا أَنْكُمْ تَنِطقُونَ ﴾ يعني ما وعدتكم.

جدَه المسبخ في (التهذيب): بإسناده، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن القاسم بن يحيى، عن جدَه الحسن بن راشد، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله، عن آبائه (عبهم السلام): وأن أمير المؤمنين (عبدالله)، قال: إذا فرَغ أحدُكم من الصلاة، فليرفع بديه إلى السماء، ولينصّب في الدعاء». فقال ابن سَبأ: ياأمير المؤمنين، أليس الله في كل أحدُكم من الصلاة، فليرفع بديه إلى السماء؟ فقال: ورُقُكُم أما نقراً: ﴿ وَفِي آلسَّمَاء وِرْقُكُم وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ مكاني؟ قال: بلى. قال: وموضع الرزق وما وعد الله السماء».

عن الحسن بن الحسين، عن سفيان بن إبراهيم، عن عمرو بن هاشم، عن إسحاق بن عبدالله، عن علي بن الحسن بن الحسين، عن سفيان بن إبراهيم، عن عمرو بن هاشم، عن إسحاق بن عبدالله، عن علي بن الحسين المبها الله، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَورَبِ آلسَّمَا وَ ٱلأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌ مَثْلَ مَاأَنَّكُمْ تَنِطقُونَ ﴾ ، قال: «قوله الحسين المبها الله» ، أهو أقبام القائم المبه الله، وفيه نزلت: ﴿ وَعَدَ آللهُ آلَذِينَ ءَامَتُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ لَعَالَى: ﴿ وَعَدَ آللهُ آلَذِينَ ءَامَتُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ لَعَالَى: ﴿ وَعَدَ آللهُ آلَذِينَ ءَامَتُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي ٱلأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمْ ٱلَّذِي آرْتَضَى لَهُمْ وَلَيْبَدِلَنَهُمْ مِن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمنا ﴾ (١٠) ه.

قوله تعالى:

سورة الذاربات آية . ٢١ . ٢٣ .

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٣.

۲ ـ التهذيب ۲: ۲۲۲ / ۱۳۱۵.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٦١٥ / ٤.

<sup>(</sup>١) النور ٢٤: ٥٥.

هَلْ أَتَيلُكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبَراهيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ \* إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَاماً قَالَ سَلَامٌ قَوْمٌ مُّنكُرُونَ \* فَرَاعَ إِلَىٰ أَهْلِهِ فَجَاءَ بِعِجْلٍ سَمِينٍ \* فَقَرَّبَهُ إِلَيهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ \* فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ سَمِينٍ \* فَقَرَّبَهُ إِلَيهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ \* فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخْفُ وَبَشَرُوهُ بِعُلَمْ عَلِيمٍ \* فَأَقْبَلَتِ آمْرَأَتُهُ فِي صَرَّ فَصَكَّتُ لَا تَخْفُ وَبَشَرُوهُ بِعُلَمْ عَلِيمٍ \* فَأَلُواْكَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُو ٱلْحَكِيمُ وَجْهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ \* قَالُواْكَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُو ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ \* قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ \* قَالُواْ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ أَلْمُلْ لِيلِيمُ \* قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ \* قَالُواْ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ أَلْمُلْ لِيلِيمُ \* قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُهَا ٱلْمُرْسَلُونَ \* قَالُواْ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمِيمُ وَمُرَكِيمُ لَيْهُمْ حِجَارَةً مِّن طِينٍ \* مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِكَ لَلْمُ لِيلِينَ \* فَمَا وَجَذْنَا فَوْمُ مِنِينَ \* فَمَا وَجَذْنَا فِيهَا عَيْرَ بَيْتٍ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ \* وَتَرَكْنَافِيهَا عَن ٱلْمُؤْمِنِينَ \* فَمَا وَجَذْنَا لَلْمُ عِنْ عَلَى فَيْمُ عَلَى اللّهُ عَنْ مَنْ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ الْمُؤْمِنِينَ \* فَمَا وَجَذْنَا فِيهَا عَيْرَ بَيْتٍ مِنَ ٱلْمُومِينَ \* وَتَرَكْنَافِيهَا عَايَةً لِلّذِينَ يَخَافُونَ السَامِ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْحَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

١/١٠١٢٩ - ابن بابوبه، قال: حدّثنا محمّل بن موسى بن المتوكل (رحداته)، قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن هِشام بن سالم، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي جعفر (عبدالله): كان رسول الله (من الدّعاب واله) يتعوّد من البُخل؟ فقال: «نعم - ياأبامحمّد - في كلّ صباحٍ ومساءٍ، ونحن نتعوّذ بالله من البُخل، إنّ الله يقول: ﴿ وَمَن يُوقَ شُحّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ (١)، وسأخبرك عن عاقبة البُخل، إنّ قوم لوط كانوا أهل قرية أشحّاء على الطعام، فأعقبهم البُخل داء لادواء له في فرُوجهم».

فقلت: وماأعقبهم؟ فقال: «إنّ قرية قوم لوطكانت على طريق السيّارة إلى الشام ومصر، فكانت السيّارة تنزل بهم فيُضِيقُونهم، فلمّاكثُر عليهم ضاقوا بذلك ذَرعاً بُخلاً ولُؤماً، فدعاهم البُخل إلى أن كانوا إذا نزل بهم الضيف فضحوه من غير شهوة بهم إلى ذلك، وإنماكانوا يفعلون ذلك بالضيف حتى ينكُل النازل عنهم، فشاع أمرهم في القرية، وحَذِرهم النازلة، فأورئهم البخل داءً "الإستطيعون رفعه عن أنفسهم من غير شهوة لهم إلى ذلك، حتى

سورة الذاريات آية . 27. 24 ـ

١ ـ علل الشرائع: ٥٤٨ / ٤.

<sup>(</sup>١) الحشر ٥٩: ٩.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بلامَّة

سورة الذاريات (٥١) ......١٦٣ ..... ١٦٣

صاروا يطلبونه من الرجال في البلاد،، ويعطونهم عليه الجعل». ثمّ قال: «فأيّ داء أدوى من البُخل، ولاأضرّ عاقبة، ولاأفحش عند الله عزّ وجلّ؟».

قال أبو بصير: فقلت له: جعلت فداك، فهل كان أهل قرية لوط كلهم هكذا [يعملون]؟ فقال: هنعم، إلّا بيت من المسلمين، أما تسمع لقوله تعالى: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ \* فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّن ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ ٨.

ثم قال أبو جعفر (مبه المهارية وإنَّ لوطاً لَبِثَ في قومه ثلاثين سنةً، يدعوهم الى الله عزَّ وجلَّ، ويحذَّرهم عذابه، وكانوا لايتنظفون من الغائط ولايتطهرون من الجَنابة، وكان لوط ابن خالة إبراهيم، وكانت إمرأة إبراهيم سارة أخت لوط، وكان لوط وإبراهيم نبيَّين مرسَلَين منذِرَين، وكان لوط رجلاً سخبًا كريماً، يُقري الضيف إذا نزل به ويحذرهم قومه، فلمّا رأى قوم لوط ذلك منه، قالوا له: أولم ننْهَك عن العالمين؟ لاَتُقرِ ضيفاً ينزل بك، إن فعلت فضحنا ضيفك الذي ينزل بك وأخزيناك. فكان لوط إذا نزل به الضيف كتم أمره مخافة أن يفضحه قومه، وذلك أنّه لم يكن للوط عشيرة».

قال: «ولم يزل لوط وإبراهيم يتوقّعان نزول العذاب على قوم لوط، فكانت لإبراهيم وللوط مـنزلة مـن الله عزّوجلّ شريفة، وإنّ الله عزّوجلّ كان إذا أراد عذاب قوم لوط، أدركته مودّة إبراهيم وخُلَتُه ومحبّة لوط، فيراقبهم ويؤخّر عذابهم».

قال: «فلما جاء آل لوط المرسلون، قال: إنكم قوم منكرون! قالوا: بل جئناك بماكانوا فيه قومك من عذاب الله يَمْتَرون، وأتيناك بالحقّ لتنذر قومك العذاب، وإنّا لصادقون، فأشرِ بأهلك بالوط إذا مضى لك من يومك هذا سبعة أيّام ولياليها، بقطع من الليل، إذا مضى نصف الليل، ولا يلتفت منكم أحد إلّا امرأتك، انّه مصيبها ما أصابهم، وامضُوا من تلك الليلة حيث تُؤمرونه. قال أبو جعفر (عبداللهم): «فقضوا ذلك الأمر إلى لوط أنّ دابر هؤلاء مقطوع مصحدة.

قال أبو جعفر المبالسلام: «فلمّاكان اليوم الثامن من طلوع الفجر، قدّم الله عزّ وجلّ رسلاً إلى إبراهيم، يبشّرونه بإسحاق ويعزّونه بهلاك قوم لوط، وذلك قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالبُشْرَىٰ قَالُوا سَلامًا قالَ سَلامٌ فَمَا لَبِثَ أَن جَاءً بِعِجْلٍ حَنِيذٍ ﴾ ، يعني ذكباً ''' مشوباً نضبجاً ﴿ فَلَمَّا رَءَا ﴾ إبراهبم ﴿ أَيْدِيَهُمْ لَاتَصِلُ إِلَيْهِ فَكَرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لَاتَخَفْ إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ لُوطٍ وَآمْراً تُهُ قَايْمَةٌ فَضحِكَتْ فَبَشَرْنَاهَا بإسحَلْقَ وَمِن وَرَاءِ إِسْحَلْقَ يَاوَيْلَتَى ءَأَلِدُ وَأَنا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلِى وَمِن وَرَاءِ إِسْحَلْقَ يَعْقُوبَ ﴾ فضحِكت يعني تعجبت من فولهم: ﴿ قَالَتْ يَاوَيْلَتَى ءَأَلِدُ وَأَنا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلِى شَيْخًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ \* قالوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللهِ رَحْمَتُ الله وبرَكَاتُهُ عَلَيكُمْ أَهْلَ آلبَيتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَنْ اللهِ وَالْمَا اللهُ وبرَكَاتُهُ عَلَيكُمْ أَهْلَ آلبَيتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَعْجِيدٌ ﴾ ''ا

قال أبو جعفر عبد السلامة وفلما جاءت ابراهيم البِشارة بإسحاق وذهب عنه الروع، أقبل يناجي ربه في قوم لوط، ويسأله كشف البلاء عنهم، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا إِبْرَاهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا إِنَّهُ قَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ وَإِنَّهُمْ وَيسأله كشف البلاء عنهم، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا إِبْرَاهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا إِنَّهُ قَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ وَإِنَّهُمْ عَلَا الله عَذَا الله عنه من يوم محتوم ﴿ غَيْرُ مَرْدُودٍ ﴾ (٥).

الله المؤمنين، فما وجدوا فيها غير بيتٍ من المسلمين، فأخر جوهم منها، وقالوا للوط: أشر بأهلك من هذه القرية من اللك من هذه القرار والمسلمين المسلمين المسلمين

فلما انتصف الليل سار ببنايه، وتولّت امرأته مديرة، فانقطعت إلى فومها تسعى بلوط، وتُخبرهم أنّ لوطاً قد سار ببنانه. وإنّي قد نُوديتُ من تلِقاء العرش لمّا طلع الفجر: ياجَبْرْتُيل، حقّ القول من الله بحتم عذاب قوم لوط، فاهبِط إلى قرية قوم لوط وماحوت، فاقلعها من تحت سبع أرضين، ثم اعرّج بها إلى السماء فأوقفها حتّى يأتيك أمر الجبّار في قلبها، ودع منها آية بيّنةً من منزل لوط عبرةً للسبّارة، فهبطت على أهل القرية الظالمين، فضربت بجناحي الأيمن على ماحوى عليه غربيّها، فاقتلعتها ـ يامحمّد ـ من الأيمن على ماحوى عليه غربيّها، فاقتلعتها ـ يامحمّد ـ من تحت سبع أرضين إلا منزل لوط آيةً للسبّارة، ثمّ عرجت بها في خوافي (١) جناحي حتّى أوقفتها حيث يسمع أهل السماء زُقاء (١) ديوكها، ونباح كلابها، فلمّا طلعت الشمس نُوديتُ من تلقاء العرش: باجَبْرَثيل، اقلب القرية على السماء زُقاء (١)

<sup>(</sup>٣) في النسخ: زكياً.

<sup>(</sup>٤) هود ۱۱: ۲۹، ۷۳.

<sup>(</sup>٥) مرد ۱۱: ۷٦.

٢ ـ علل الشرائع: ٥٥٠ / ٥.

<sup>(</sup>١) الخَوَافي: هي الريش الصغار التي في جَناح الطائر. «لـــان العرب ١٤: ٢٣٦٪.

<sup>(</sup>٢) زَقَا الدِّيك والطائر يَزقُو ويَزقي زَقُواً وزُقاءٌ: صاح «لسان العرب ١٤: ٣٥٧».

القوم، فقلبتها عليهم حتّى صار أسفلها أعلاها، وأمطر الله عليهم حجارةً من سِجيّل مُسوّمة عند ربّك، وماهي ـ يامحمّد ـ من الظالمين من أُمتّك ببعيد#.

قال: «فقال رسول الله (من اله عله واله): يا جَبُرئيل، وأين كانت قريتهم من البلاد؟ فقال جَبُرئيل: كان موضع قريتهم في موضع بحيرة طبريّة اليوم، وهي في نواحي الشام، قال: فقال له رسول الله (سنراله علم والدين أرايتك حين قلبتها، في أيّ موضع من الأرضين وقعت القرية وأهلها؟ فقال: يامحمّد، وقعت فيما بين بحر الشام إلى مصر، فصارت تلولاً في البحر».

٣/١٠١٣١ وعنه: قال: حدّثنا أبي (رحداد)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان، عن أبي بصير، وغيره، عن أحدهما (عليما اللهم)، قال: وإنّ الملائكة لمّا جاءت في هلاك قوم لوط قالوا: إنّا مُهلِكو أهل هذه القرية. قالت سارة، وعجبت من قِلَتهم وكثّرة أهل القرية، فقالت: ومن بُطيق قوم لوط؟ فبشروها بإسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب، فصكّت وجهها، وقالت: عجوز عقيم، فقالت: ومن يُطيق تسعين سنة، وإبراهيم يومئذ ابن عشرين ومائة سنة، فجادل إبراهيم عنهم، وقال: إنّ فيها لوطاً! قال جَيرئيل: نحن أعلم بمن فيها. فزاد (١) إبراهيم، فقال جَيْرَئيل: ياإبراهيم، أعرض عن هذا، إنّه قد جاء أمر ربّك، وإنهم آتيهم عذاب غير مردود».

قال: اوإنَّ جَبْرَئيل لمّا أتى لوطاً في هلاك قومه، قدخلوا عليه، وجاءه قومه يُهْرَعون إليه، قام فوضع يده على الباب، ثمّ ناشدهم، فقال: اتقوا الله ولاتُخْزوني في ضيفي. قالوا: أولم تَنْهَك عن العالمين؟ ثمّ عرض عليهم بناته نكاحاً، قالوا: ما لنا في بناتك من حق، وإنّك لتعلم مالريد، قال: فما منكم رجل رشيد! قال: فأبوا، فقال: لو أن لي بكم قُوة أو آوي إلى رُكنٍ شديد، قال: وجيرئيل ينظر إليهم، فقال: لو يعلم أي قوّة له. ثمّ دعاه فأتاه، فقتحوا الباب ودخلوا، فأشار إليهم جَبْرَئيل بيد، فرجعوا عُمياناً، يلتمسون الجدار بأيديهم، يعاهدون الله لئن أصبحنا لانستبقي أحداً من آل لوطه.

قال: «لمّا قال جَبرئيل: إنّا رسل ربّك. قال له لوط: ياجَبُرئيل عجّل. قال: نعم قال: ياجَبُرئيل عجّل. قال: إنّ موعدهم الصبح أليس الصبح بقريب؟ ثمّ قال جَبُرئيل: يالوط، اخرُج منها أنت وولدك حتّى تبلغ موضع كذا وكذا. قال: ياجَبُرئيل إنّ حُمُري ضعاف، قال: ارتحل فاخرُج منها. فارتحل حتّى إذا كان السَّحر نزل إليها جَبْرَئيل فأدخل جَناحه تحتها حتى إذا استعلت قلبها عليهم، ورمى جُدران المدينة بحِجارةٍ من سجّيل، وسمعت امرأة لوط الهدّة فهلكت منها».

١٣٢/ ٤ - وعنه، قال: حدّثنا أبي (رحمه)، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطار، عن محمّد بن أحمد، عن موسى بن جعفر البغدادي، عن عليّ بن مَعْبَد، عن عبدالله الدّهقان، عن دُرست، عن عطية أخي أبي المَغرا، قال:

٣ ـ علل الشرائع: ٥٥١ / ٦.

<sup>(</sup>١)كذا، والظاهر أنَّها تصحيف فرادَّه، ورادَّه في القول: راجعه إياه.

٤ ـ علل الشرائع: ٥٥٢ / ٧.

ذكرت لأبي عبدالله (عبد الممام)، المنكوح من الرجال؟ قال: البس يبتلي الله عزّ وجلّ بهذا البلاء أحداً وله فيه حاجة، إنّ في أدبارهم أرحاماً منكوسة وحَياءً، أدبارهم كحَياء المرأة، وقد شرِك فيهم ابن لابليس بقال له زوال، فمن شرِك فيه من الرجال كان منكوحاً، ومن شرك فيه من النساء كانت عقيماً من المولود، والعامل بها من الرجال إذا بلغ أربعين سنة لم يتركه، وهم بقيّة سَدُوم، أما إنّى لست أعنى بقيّتهم أنّهم ولده، ولكن من طِينتهم».

قلت: سَدُوم التي قُلبت عليهم؟ قال: «هي أربع مدائن: سَدُوم، وصديم، ولدنا، وعسيرا، قال: «فأتاهم جَبْرَئيل «مبه السنم» وهن مقلوبات إلى تُخوم الأرضين السابعة، فوضع جناحه تحت السفلي منهن، ورفعهن جميعاً حنى سَمِع أهل السماء الدنيا نِباح كلابهم ثمّ قلبها».

اسماعيل، عن المحمّد بن يعقوب، عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل، عن حنان، عن سالم الحنّاط، قال: سألت أبا جعفر (عبدالله) عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلمُؤْمِنِينَ \* فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ ٱلمُسْلِمِينَ \* ، فقال أبو جعفر (عبدالله): «آل محمّد، لم يبق فيها غيرهم».

المحسين بن أحمد المِنقَري، عن يونس بن ظِبيان، قال: سمعت أبا عبدالله المهامية وغيره، عمن حدّثه، عن السماء الحسين بن أحمد المِنقَري، عن يونس بن ظِبيان، قال: سمعت أبا عبدالله المهامية فول: الم ينزل من السماء شيء أقل ولا أعزَ من ثلاثة أشياء: أمّا أوّلها فالتسليم، والثانية البرّ، والثالثة اليقين، إذ الله عزّ وجلّ يقول في كتابه: ﴿ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِنْ آلمُسْلِمِينَ ﴾ .

وقد تقدّمت روايات كثيرة في معنىٰ هذه الآيات في سورة هود، من أرادها وقف عليها من هناك (١). ٧/١٠١٣٥ - وقال عليّ بن ابراهيم: قوله تعالى: ﴿ فَأَقْبَلَتِ أَمْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ ﴾، [أي] في جماعة.

٨/١٠١٣٦ مالطَّبَرُسيّ: عن الصادق إعب المهاد في صَرَّةٍ ﴾: في جماعة».

٩/١٠١٣٧ . وقال عليّ بن ابراهيم: ﴿ فَصَحَتْ وَجَهَهَا ﴾ أي غطّته لمّا بشرها جَبْرَئيل بإسحاق (عله السلام) ﴿ وَقَالَتْ عَجُوزٌ عقيمٌ ﴾ ، وهي التي لاتلد، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ العَقيمَ ﴾ ، وهي التي لاتله عليه وقوله تعالىٰ: ﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ العَقيمَ ﴾ ، وهي التي لاتله حليه الشيح ولاتنبت النبات، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَفِي ثَمُودَ إِذْ قِيلَ لَهُمْ تَمَتَّعُوا حَتَّىٰ حِينٍ ﴾ ، قال: الحين هنا ثلاثة أيّام، وقوله تعالىٰ: ﴿ وَالسَماءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ ﴾ ، قال: بقوة.

ً ١٠/١٠١٣٨/ ١٠ ـابن بابويه، قال: حدَّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عمران الدقّاق، قال: حدَّثنا محمّد بن أبي

٥ ـ الكافي ١: ٢٥٢ / ١٧.

٦ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٩٣.

<sup>(</sup>١) تقدَّمت الروايات في تفسير الآية (٦٩) من سورة عود.

٧ ـ تفسير القمى ٢: ٣٣٠.

٨ ـ مجمع البيان ٩: ٢٣٨.

٩ ـ تفسير القمي ٢: ٣٣٠.

١٠ \_التوحيد: ١٥٣ / ١.

عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا محمّد بن إسماعيل البرمكي، قال: حدّثنا الحسين بن الحسن، قال: حدّثنا بكر، عن أبي عبدالله البرقي، عن عبدالله بن بحر، عن أبي أبوب الخزّار عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا جعفر (عبدالله)، فقلت: قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَاإِبْلِيسُ مَامَنَعَكَ أَنَ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى ﴾ (١)، قال: «اليد في كلام العرب القوة والنعمة، قال: ﴿ وَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى ﴾ أي بقوةٍ، وقال: ﴿ وَ أَيّدَهُمْ وَالنّهُ مَا مَنْهُ كُورُ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا الأَيْدِ ﴾ (١)، وقال: ﴿ وَ ٱلسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ ﴾ ، أي بقوةٍ، وقال: ﴿ وَ ٱلتّه مَنْهُ ﴾ (١)، أي فواصل وإحسان، وله عندي يد بيضاء، أي نعمة».

قوله تعالى:

### وَمِنْ كُلِّ شَيءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ [ 29 ]

المحمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدقّاق (رضها منه)، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا محمّد بن إسماعيل البرمكيّ، قال: حدّثني الحسين بن الحسن، قال: حدّثنا عبدالله بن داهر، قال: حدّثني الحسين بن يحيى الكوفيّ، قال: حدّثني قُثَم بن قَتَادَة، عن عبدالله بن يونس، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «بينا أمير المؤمنين (عبدالله) يخطّب على مِنْبرَ الكوفة، إذ قام رجل يقال له ذِعْلِب، غرب اللسان، بليغ في الخطاب، شجاع القلب، فقال: ياأمير المؤمنين، هل رأيت ربّك؟ فقال: وبلك ياذِعْلِب ماكنت أعبدُ ربّاً لم أزه.

قال: ياأمير المؤمنين كيف رأيته؟ فقال: وَيُلُك يَاذِعْلِب ، لم تره العيون بمشاهدة الأبصار، ولكن رأته القلوب بحقائق الإيمان، ويلك ياذِعْلِب إنّ ربّي لطيف اللطافة، فلا يؤصف باللطف، عظيم العظمة لا يُوصف بالليظم، كبير الكيرياء (1) لا يوصف بالكيرياء (2) لا يوصف بالكيرياء (1) لا يوصف بالكيرياء المجلالة لا يوصف بالكيلة لا يوصف بالكيلة المناع المجلالة المناع المجلالة المناع المبللة المبللة المبلكة الم

<sup>(</sup>۱) سورة ص ۳۸: ۷۵.

<sup>(</sup>۲) سورة ص: ۳۸: ۱۷.

<sup>(</sup>٣) المجادلة ٥٨: ٢٢.

سورة الذاريات آية ١٩٠٠ ـ

۱ ـ التوحيد: ۲۰۸ / ۲.

<sup>(</sup>١) في الطاء: الكبراء.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: شائي.

<sup>(</sup>٣) في الطاء ي» والمصدر: بتجسم.

المشاعر عرف أن لامَشْعر لهُ، وبتجهيره الجواهر عُرِف أن لاجوهر له، وبمضادّته بين الأشياء عُرف أن لاضدّ لَهُ، وبمقارنته بين الأشياء عُرِف أن لاقرين له، ضادَ النور بالظلمة، والجُسو ('' بالبلَل، والصَّرْد بالحَرُور، ومؤلف بين متعادياتها، مفرّق بين متدانياتها، دالّة بتفريقها على مفرّقها، وبتأليفها على مؤلّفها، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمِنْ كُلّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلِّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾، ففرّق بها بين قبل وبعد، ليُعْلَم أن لاقبل له ولابعد، شاهدة بغرائزها أن لا غريزة لمُغرزها، مخبرة بتوقيتها أن لاوقت لموقّتها، حَجَب بعضها عن بعض ليُعلم ان لاحجابَ بينه وبين خلقه غير خلقه، كان ربّاً إذ لا مربوب، وإلها إذ لامألوه، وعالِماً إذ لامعلوم، وسميعاً إذ لا مسموع.

ولم يسزل سسيدي بالجود موصوفا

ولاظلامٌ على الأفساق (١)معكوفا

وكمل ماكان في الأوهام موصوقا

يسرجع أخما حصر بالعجز مكتوفا

موجأ يعارض طرف الروح مكفوفا

قىد بىاشر الشك فىيە الرأى مۇوفا (٧)

وبسالكرامساتِ من مولاه مُحَفُّوفا

ثمّ أنشاء بفول:

وَلَــمَ يَــزل سبّدي بـالعلم (٥) معروفاً وكسان إذ ليس نسورٌ يُستضاءُ بــه فرتنا بسخلاف الخسلق كُلَّهم فمن يُمرده عملي التشميه ممتثلاً وفسي المعمارج يملقي منوج قندرته فاترك أخا جدَلٍ في الدين منعمقاً واصحب أخما يُسقَةٍ حبّاً لسبّده أمسىٰ دليل الهدي في الأرض منتشراً ﴿ وَفِي السماء جميل الحال معروفا

قال: فخرّ ذِعْلِب مغشبًا عليه، ثمّ أفاق، وقال: ماسمعت بهذا الكلام، ولا أعود إلى شيءٍ من ذلك،

٨. ١٠١٤٠/ ٢ ـ الشيخ في (أماليه)، قال: حِدَّثنا أبو عبدالله محمّد بن محمّد بن النعمان، قال: أخبرني الشريف الصالح أبو محمّد الحسن بن حمزة العلوي الحسيني الطبري (مداد)، قال : حدّثنا محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمَّيَري، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن مُرُّوك بن عبيد الكوفي، عن محمّد بن زيد الطبري، قال: سمعت الرضا(عليهاسلام) يتكلّم في توحيد الله، فقال: «أول عبادة الله معرفته، وأصل معرفة الله ـ جلّ اسمه ـ توحيده، ونظام توحيده نفي التحديد عنه، لشهادة العقول أن كُل محدود مخلوق، وشهادة كلّ مخلوق، أن له خالفاً ليس بمخلوق، والممتنع الحدث هو القديم في الأزل، فليس عبدَالله من نعت ذاته، ولاإياه وحَد من اكْتنهه، ولاحقيقته أصاب من مثّله، ولابه صدّق من نهّاه، ولاصّمَد صّمده (١١ من أشار إليه بشيء من الحواسّ، ولاإيّاه عني

<sup>(</sup>٤) الجُسُو: اليُبُس والصَّلابة.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: بالحمد،

<sup>(</sup>٦) في النسخ: الأوقات.

<sup>(</sup>٧) المَوْوف: الذي أصابته آفة فأفسدته.

٢ ـ الأمالي ١: ٢٣.

<sup>(</sup>۱) أي قصده واعتمده.

من شبّهه، ولاله عرّف من بعّضه، ولاإيّاه أراد من توهّمه، كلّ معروف بنفسه مصنوع، وكلّ قائم في (") سواه معلول، بصنع الله بُسّندلٌ عليه، وبالعقول تُعتقد معرفته، وبالفطرة تثبت حُجّته (").

خلق الله تعالى الخلق حجاباً بينه وبينهم، ومباينته إيّاهم مفارقته إنّيتهم، وابتداؤه لهم دليل (٤) على أن لا ابتداء له، لعجزكل مبتدأ منهم عن ابتداء مثله، فأسماؤه تعالى تعبير، وأفعاله سبحانه تفهيم، قد جَهِل الله من حدّه، وقد تعدّاه من اشتمله، وقد أخطأه من اكتنهه، ومن قال: كيف هو، فقد شبّهه، ومن قال فيه: لم فقد علّله، ومن قال: متى، فقد وقّته، ومن قال: فيم، فقد ضمّنه، ومن قال: إلام، فقد نهّاه، ومن قال: حتّام؛ فقد عيّاه، ومن غيّاه فقد جزّأه، ومن حدّاً فقد ألحد فيه، لايتغير الله تعالى بتغاير المخلوق، ولايتحدّد بتحديد المحدود، واحد لابتأويل عدد، فاعد لابتأويل المباشرة، متجلّ لاباستهلال رؤية، باطن لابمزايلة، مباين لابمسافة، قربب لابمداناة، لطيف لابتجسيم، موجود لاعن عدم، فاعل لاباضطراب، مقدر لابفكرة، مدبّر لابحركة، مريد لا بعزيمة، شاء لابهمّة، مدرك لا بحاسّة، سميع لابآلة، بصير لابأداة، لاتصّحبه الأوقات، ولاتضمّنه الأماكن، ولاتأخذه السّنات، لاتحدّه الصفات، ولاتقبّده الأدوات، سبق الأوقات كونه، والعدم وجوده، والابتداء أزله.

بخلقه الأشياء (° عُلِم أن لاشِبه له، وبمُضادَته بين الأشياء عُلِم أن لاضدَ له، وبمقارنته بين الأمور عُرِف أن ي لاقرين له، ضادّ النور بالظلمة، والشرّ بالخير (١٠)، مؤلّف بين متعادياتها (٣)، مفرّق بين متدانياتها، بتفريقها دلّ على مُفرّقها، وبتأليفها على مُؤلّفها، قال الله تعالى: ﴿ وَمِنْ كُلِّ شِنِيءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكّرُونَ ﴾.

له معنى الربوبيّة إذ لامربوب، وحقيقته الالهية إذ لا مألوه، ومعنى العالم ولا معلوم، ليس منذ خلّق استحقّ معنى الخالق، ولا من حيث أحدث استفاد معنى المُتَحدث، لاتُغيّبهِ منذ، ولاتدنبه قد، ولايحجُبه لعلّ، ولا يوقّته متى، ولايشتمله حين، ولايقارنه مع، كلّ مافي الخلق من أثر غير موجود في خالقه، وكلّ ما أمكن فيه، ممتنع من صانعه، لا تجري عليه الحركة والسكون، كيف يجري عليه مأهو أجراه؟ أو يعود فيه ماهو ابتدأه؟ إذن لتفاوتت دلالته، ولامتنع من الأزل معناه، ولماكان للبارىء معنى غير المبرىء، لوحُد له وراء لحُد له أمام، ولو التمس له النمام للزمه النقصان، كيف يستحق الأزل من لايمتنع عن الحدث؟ وكيف يُنشىء الأشباء من لايمتنع من الإنشاء همن لايمتنع من ولتحوّل عن كونه دالاً إلى كونه مدلولاً عليه، ليس في

<sup>(</sup>٢) في «ط، ي»: من.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: محبّه.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: دليلهم.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: الأشباء.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: والصَّرّ بالحرّ.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: متعاقباتها.

<sup>(</sup> A ) في «ج »: الأشياء.

١٧٠ .....١٧٠ ....١٧٠ البرهان في تفسير القرآن

محال (١) القول حُجّة، ولا في المسألة عنه جواب، لاإله إلّا الله العلي العظيم.

قوله تعالى:

#### فَفِرُّوَاْ إِلَى آللهِ إِنِّى لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ - إلى نوله نعالى - فَإِنَّ آلذِّ كُرَىٰ تَنفَعُ آلْمُؤْمِنِينَ [٥٠-٥٥]

المجارود، عن أبي جعفر (مد السلام)، قال: ﴿ فَقِرُّواْ إِلَى آفَهِ إِنِّى لَكُمْ مِنْهُ تَذِيرٌ مَّبِينٌ ﴾، قال: ٥ حجّوا إلى الله عزّ وجلّ المجارود، عن أبي جعفر (مد السلام)، قال: ﴿ فَقِرُّواْ إِلَى آفَهِ إِنِّى لَكُمْ مِنْهُ تَذِيرٌ مَّبِينٌ ﴾ ، قال: ٥ حجّوا إلى الله عزّ وجلّ المجارود، عن أبي بعفر الله عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن بابويه، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن سنان، عن أبي المجارود زياد بن المنذر، عن أبي جعفر محمد بن عليّ الباقر (عيد السلام)، في قول الله نبارك ونعالى: ﴿ فَقِرُ وَاْ إِلَى آفَهِ إِنِّى لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ ، قال: ٥ حجّوا إلى الله ٤٠

الله عنه في (الفقيه): بإسناده، عن زيد بن عليّ، عن أبيه (عليه السلام)، في قوله تعالىٰ: ﴿ فَفِرُ وَأَ إِلَى آللهِ إِنِّى لَكُمْ مِنْهُ تَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾: هيعني حجّوا إلى بيت الله، يابنيّ إنّ الكعبة بيت الله، فمن حجّ بيت الله فقد قصد إلى الله، والمساجد بيوت الله، فمن سعىٰ إليها فقد سعىٰ إلى الله وقصد إليه».

آلَذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَسُولِ إِلَّا قَالُوا سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ ﴿ أَتَوَاصَوْا بِهِ ﴾ ، قال: حجّوا ، وقوله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ مَاأَتَى آلَهِ مِن قَبْلِهِم مِن رَسُولٍ إِلَّا قَالُوا سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ ﴿ أَتَوَاصَوْا بِهِ ﴾ ، يعني قريشاً بأسمائهم حتى قالوا لرسول الله: ساحر أو مجنون وقوله تعالى: ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ ﴾ ، يامحمد: ﴿ فَمَا أَنتَ بِمَلُومٍ ﴾ ، قال: هم الله جل ذكره بهلاك أعل الأرض ، فأنزل الله على رسوله: ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ ﴾ ، يامحمد ﴿ فَمَا أَنتَ بِمَلُومٍ ﴾ . ثم بدا لله في ذلك فأنزل عليه: ﴿ وَذَكِرْ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَى تَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ، وهذارد على من أنكر (١) البَدَاء والمشبئة .

١٤٥. ١٠ ١٥٥ محمد بن يعقوب: عن الحسن بن محمد الأشعري، عن معلى بن محمد، عن الوشاء، عن أبان، عن أبي بصير، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (علهما السلام)، أنهما قالا: «إنّ الناس لمّا كذّ بوا رسول الله (سنراله عليه والد)، همّ

سورة الذاريات آية . ٥٠ ـ ٥٥ .

<sup>(</sup>٩) في «ط، ي» والمصدر: مجال.

١ ـ الكافي ٤: ٢٥٦ / ٢١.

٢ ـ معاني الأخبار: ٢٢٢ / ١.

٣ ـ من لايحضره الفقيه ١: ١٢٧ / ٦٠٣.

١٤ - تفسير القمي ٢: ٣٢٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: أنَّ لله.

٥ ـ الكافي ٨: ١٠٣ / ٧٨.

الله تبارك وتعالى بهلاكِ أهل الأرض إلا عليّاً فما سواه، بقوله تعالى: ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ فَمَا أَنتَ بِمَلُومٍ ﴾، ثمّ بدا له فرحِم المؤمنين، ثمّ قال: «لنبيّه (سقرة عليه واله): ﴿ وَذَكِرْ فَإِنَّ الذُّكْرَىٰ تَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ،

إن المحمد الحسن بن محمد بن عليّ بن صَدقة القميّ، قال: حدّثني أبو عمرو محمد بن عليّ الفقيه (منيه عنه) عنه، قال: حدّثنا أبو محمد الحسن بن محمد بن عليّ بن صَدقة القميّ، قال: حدّثني أبو عمرو محمد بن عمرو بن عبد العزيز الأنصاري الكنجي (۱)، قال: حدّثني من سَمِع الحسن بن محمد النَّوفلي يقول: قَدِم سُليمان المَرْوزي متكلّم خُراسان على المأمون وذكر الحديث مع الإمام الرضا (عبه السلام)، وسليمان المروزي وإلى أن قال الرضا (عبه الدم): «رويت عن أبي عبد الله (عبه الدم)، أنه قال: [إنّ] لله عز وجلّ عِلمين، علماً مخزوناً مكنوناً لا يعلمه إلّا هو، من ذلك يكون البَداء، وعلماً علمه ملائكته ورسله، فالعلماء من أهل بيت نبيك (۱) يعلمونه.

قالَ سليمان: أُحِبَ أَن تَنْزِعه لي من كتاب الله تعالى، قال: قول الله تعالى لنبيّه (ملراد عله وآله): ﴿ فَتَوَلّ عَنْهُمْ فَمَا أَنتَ بِمَلُومٍ ﴾، أراد هلاكهم ثمّ بدا لله تعالى فقال: ﴿ وَذَكِرْ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَى تَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنينَ ﴾،

قوله تعالى:

#### وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ -إلى فوله نعالى - مِن يَومِهِمُ ٱلَّذِي يُوعَدُونَ [٥٦-٣٠]

الكوفي، قال: حدّثنا موسى بن عِمران النخعي، عن عمّه الصيباني (رضه عنه)، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا موسى بن عِمران النخعي، عن عمّه الحسين بن يزيد النوفلي، عن عليّ بن سالم، عن أبيه، عن أبيه عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله المدالم، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ ، قال: «خلقهم ليأمّرهم بالعبادة».

قال: وسألته عن قوله عزّ وجل: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ \* إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُم ﴾ (١)، قال: دخلقهم ليفعلوا ما يستوجبون [به] رحمته فيرحمهمه.

١٠١٤٨ ٢ - وعنه، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن الصفَّار،

٦ ـ عيون أخبار الرضا (طيه السلام) ١: ١٨١ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الكجي.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: نِشِيًّا،

سورة الذاريات آية ـ ٥٦ ـ ٦٠ ـ

١ ـ علل الشرائع: ١٣ / ١٠.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۱۱۸ ، ۱۱۹ ا.

٢ ـ علل الشرائع: ١٢ / ١١.

عن أحمد بن أبي عبدالله البرقيّ، عن عبدالله بن أحمد النّهيكيّ، عن عليّ بن الحسن الطاطريّ، قال: حدّثنا درُست بن أبي منصور، عن جميل بن درّاج، قال: قلت لأبي عبدالله (عليه السلام): مُجعِلت فداك، مامعنى قـول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ ؟ فقال: «خلقهم للعبادة».

٣/١٠١٤٩ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المتوكّل (منهادعه)، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين السعد آبادي، عن أحمد بن أبي عبدالله البرقيّ، عن الحسن بن عليّ بن فضال، عن ثعلبة بن ميمون، عن جميل بن درّاج، عن أبي عبدالله (عبالله)، قال: سألنه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴾، قال: «خلقهم للعبادة».

قلت: خاصّة أم عامة؟ قال: ولا، بل عامة.

ابن الحسين بن عليّ بن الحسين بن عليّ أبي طالب (طهم السلام)، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن قُتيبة النيسابوري، الحسين بن عليّ بن الحسين بن عليّ أبي طالب (طهم السلام)، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن قُتيبة النيسابوري، عن الفضل بن شاذان، عن محمد بن أبي عمير، قال: سألت أبا الحسن موسى بن جعفر (علهما السلام)، عن معنى قول رسول الله (صلّ الله عله الله عنه من شقي في بطن أمّه، والسعيد من سعِد في بطن أمّه؟)، فقال: «الشقيّ من عَلم الله وهو في بطن أمّه أنّه سيعمل أعمال الشعداء».

قلت [له]: فما معنى فوله املَراه عبداله: العملوا فكلّ ميسّر لما خلق له!. فقال: إنّ الله عزّ وجلّ خلق الجنّ والإنس لبعبُدوه، ولم يخلُنهم لبعصوه، وذلك فوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴾، فيسّر، كلاً لما خلق له، فالويل لمن استحبّ العمى على الهدى!

الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب. وحدّ ثنا أبي (رضيافت)، قال: حدّ ثني الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، وحدّ ثنا أبي (رضيافت)، قال: حدّ ثني سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن الحسن بن محبوب، عن هشام بن سالم، عن حبيب السّجستاني، قال: سَمِعت أبا جعفر (عبدالله) يقول: إنّ الله عزّ وجلّ لمّا أخرج ذُرّية آدم (عبدالله)، من ظهره، ليأخذ عليهم الميشاق به بهالربوبية، وبالنبوة لكلّ نبيّ، كان أوّل من أخذ عليهم الميشاق بنبوّة محمّد بن عبدالله (من احد عليهم الميشاق بنبوّة محمّد بن عبدالله (من احد عليهم الميشاق بنبوّة محمّد بن عبدالله (من احد عليهم الميشاق بنبوّة محمّد بن عبدالله (منه عليه والميشاق بنبوّة ما أكثر ذُريتي، ولأمر ماخلقتهم، فما تريد بأخذك الميثاق عليهم؟ قال الله عزّ وجلّ: السماء، فقال آدم، يارب، ما أكثر ذُريني، ولأمر ماخلقتهم، فما تريد بأخذك الميثاق عليهم؟ قال الله عزّ وجلّ: بعبدونني، ولايشركون بي شيئاً، ويؤمنون برسلى ويتبعونهم.

قال أدم [يارب] فما لي أرئ بعض الذّر أعظم من بعضٍ، وبعضهم له نور كثير، وبعضهم له نور قليل، وبعضهم ليس له نور؟ قال الله عزّ وجلّ:كذلك خلقتهم لأبلوهم في كلّ حالاتهـّم.

٣ ـ علل الشرائع: ١٤ / ١٢.

٤ ـ التوحيد: ٣٥٦ / ٣.

٥ ـ علل الشرائع: ١٠ / ٤.

قال آدم: ياربّ أفتأذن لي في الكلام فأتكلمٌ؟ قال الله عزّ وجلّ: تكلّم، فإنّ روحك من روحي، وطبيعتك من خلاف كينونتي.

قال آدم: يارب، لوكنت خلقتهم على مثالٍ واحدٍ، وقدرٍ واحدٍ، وطبيعةٍ واحدةٍ وجِبلَّة واحدةٍ، [وألوانٍ واحدةٍ] وأعمارٍ واحدةٍ، وأرزاقٍ سواء، لم يبغ بعضهم على بعضٍ، ولم يكن بينهم تحاسد ولاتباغض، ولااختلاف في شيءٍ من الأشياء. قال الله جلَّ جلاله: ياآدم بروحي نطقت وبضِّعْف طبعك تكلَّفت ما لاعلم لك [به] ، وأنا الخالق العليم، بعلمي خالفت بين خلقهم، وبمشيّتي يمضي فيهم أمري، وإلى تدبيريوتقديري هم صائرون، لاتبديل لخلقي، وإنّما خلقت الجنّ والإنس ليعبدوني، وخلقت الجنّة لمن عبدني وأطاعني منهم واتّبع رسلي، ولا أبالي، وخلقت النار لمن كفر بي وعصاني، ولم يتبع رسلي، ولاأبالي، ولخلفتك وخلقت ذُرّبتك من غير فاقة إليك وإليهم، وإنّما خلقتك وخلقتهم لأبلوك وأبلوهم أيّكم أحسن عملاً في دار الدنيا في حياتكم وقبل مماتكم، وكذلك خلفت الدنيا والآخرة، والحياة والموت، والطاعة والمعصية، والجنّة والنار، وكذلك أردت في تقديري وتدبيري، وبعلمي النافذ فيهم خالفت بين صورهم وأجسادهم وألوانهم وأعمارهم وأرزاقهم وطاعتهم ومعصيتهم، فجعلت منهم السعيد والشفي، والبصير والأعمى، والقصير والطويل، والجميل والدميم، والعالم والجاهل، والغنيّ والفقير، والمطيع والعاصي، والصحيح والسقيم، ومن به الزَّمانة (١) ومن لاعاهة به، فينظر الصحيح الى الذي به العاهة فيحمّدني على عافيته، وينظّر الذي به العاهة إلى الصحيح فيدعوني ويسألني أن أعافيه، ويصبر على بلائي، فأثيبه جزيل عطائي، وينظِّر الغني إلى الفقير فيحمّدني ويشكرني، وينظُّر الفقير إلى الغنيّ فيدعوني ويسألني وينظُر المؤمن إلى الكافر فيحمّدني على هدايته، فكذلك (٢) خلقتهم لأبلوهم في السرّاء والضرّاء، وفيما عافيتهم، وفيما ابتليتهم، وفيما أعطيتهم، وفيما منعتهم، وأنا الله الملك القادر، ولي أن أمضي جميع ماقدّرت على مادبّرت، ولي أن أغيّر من ذلك ماشئت (٢٥) فأقدُم من ذلك ماأخَرت، وأوْخَر ماقدّمت، وأنا الله الفعِّإل لما أريد، لاأسأل عمَّا أفعَل، وأنا أسأل خلقي عمًّا هم فاعلون».

ورواه محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، وعليّ بن ابراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن هِشام بن سالم، عن حبيب السّجستاني، قال: سمعت أبا جعفر (عليه السلام) في يقول، وذكر الحديث (٥٠).

٦/١٠١٥٢ ـ عليّ بن ابراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾، قال: خىلقتهم

<sup>(</sup>١) أي العاهة. «لسان العرب ١٣: ١٩٩».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ماهديته فلذلك.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: إلى ماشئت.

<sup>(</sup>٤) في الط، ي»: أبا عبدالله (مد السلام).

<sup>(</sup>٥) الكافي ٢: ٧ / ٢.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٣٣١.

للأمروالنهي والتكليف، وليست خلقة جبرٍ أن يعبُدوه، ولكن خلقة اختيارٍ ليختبرهم بالأمر والنهي، ومن يطيع الله ومن يعصى.

قال: وفي حديث آخر، قال: هي منسوخة بقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ مَاأُريدُ مِنْهُمْ مِّن رِّزْقٍ ﴾ ، وإنيّ لم أخلقهم لحاجةٍ بي إليهم، قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ آل محمد حقهم ﴿ ذَنُوباً مِثْلَ ذَنُوبٍ أَصْحَابِهِمْ فَلَا يَسْتَعْجِلُونِ ﴾ ، العذاب، ثمّ قال تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِن يَوْمِهِمُ ٱلَّذِي يُوعدُونَ ﴾ . يُوعدُونَ ﴾ .



## سورة الطُّور

#### فضلها

۱/۱۰۱۵۳ عن أبي عبدالله وأبي عن أبي أيوب الخزّاز، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله وأبي جعفر (عبهما السلام)، قالا: «من قرأ سورة الطّور، جمع الله له خير الدنيا والآخرة»:

۱۰۱۵۴ / ۲ ـ ومن (خواصّ القرآن): روي عن النبيّ (من الله على والله على قال: «من قرأ هذه السورة كان حقّاً على الله تعالىٰ أن يُؤمنه من عذابه، وأن يُنعِمَ عليه في جنّته، ومَن قرأها وأدمن في قراءتها، وكان مقيّداً مغلولاً مسجوناً، سهّل الله عليه خروجه، ولوكان ماكان من الجنايات.

٣/١٠١٥٥ عليه خروجه». وقال رسول الله (صلى الله (صلى الله عليه واله): «مَن أدمن قراءتها وهو مسجون أو مقيد، سهل الله عليه خروجه». ولو كان ما كان عليه من الحدود (١) الواجبة؛ وإذا أدمن في قراءتها وهو مسافر، أمن في سفره ممّا يَكُرَه؛ وإذا رُشَ بمائها على لَدْغ العقرب، بَرنت بإذن الله تعالى».

مرزختی ترکیج تزار میں ہسسوی

سورة الطُّور ـ فضلها ـ

١ - ثواب الأعمال: ١١٦.

······· • \*

..... ٣

£ \_ خواص القرآن: ٩ «مخطوط».

(١) في «ط، ي»: الحقوق.

قوله تعالى:

## بِسْمِ آللهِ آلرَّخْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ وَٱلْطُّورِ وَكِتابٍ مَّسْطُورٍ -إلى نوله نعالىٰ -وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْمُورِ [ 1 - 2 ]

1/1·10۷ - شرف الدين النجفي، قال: تأويله: روي بإسناد متصل، عن عليّ بن سليمان، عمّن أخبره، عن أبي عبدالله (طب السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَكِتَابٍ مَسْطُودٍ \* فِي رَقٍّ مَّنشُودٍ ﴾، قال: (كتابٌ كتبه الله عزّ وجلّ في ورقة آس، ووضعه على عرشه، قبل خلق الخلق بألفي عام: باشيعة آل محمّد، إنّي أنا الله أجبتكم قبل أن تدعوني، وأعطيتكم قبل أن تدعوني،

\* وَالبِيتِ آلْمَعْمُورِ ﴾ ، قال: هو في السماء الرابعة، هو الشراح " يدخّله كلّ يومٍ سبعون ألف ملك، ثمّ لايعودون إليه البيتِ آلمَعْمُورِ ﴾ ، قال: هو في السماء الرابعة، هو الضّراح " يدخّله كلّ يومٍ سبعون ألف ملك، ثمّ لايعودون [اليه ] أبدأه.

٣/١٠١٥٩ محمد بن يعقوب: عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن سِنان، عن أبي عبد الله عن أبي عبدالله (طوالله) عن عديث قال فيه: وفأمر الله مَلكاً من الملائكة، أن يجعل له بيتاً في السماء السادسة، يُسمّى الضّراح، بإزاء عرشه، فصبّره لأهل السماء، يطوف به سبعون ألف ملك في كلّ يوم، لا يعودون، ويستغفرون».

سورة الطور آية . ١ ـ ٤ ـ

١ ـ تأويل الآيات ٢: ٦١٦ / ١.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٣١.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: بطور.

<sup>(</sup>٢) الضُّراح: بيتٌ في الشَّماء جيال الكعبة. «النهاية ٢: ٨١».

٣ ـ الكافي ٤: ١٨٧ / ١.

سورة الطُّور (٥٢) ...... ١٧٧

) قوله تعالى:

## وَ ٱلسَّقْفِ ٱلِمَرْفُوعِ - الى قوله تعالى - فَاصْبِرُواْ أَوْلَا تَصْبِرُواْ [0-11]

١/١٠١٦٠ عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَٱلسَّقْفِ ٱلمَرْفُوعِ ﴾، قال: السماء ﴿ وَٱلْبَحْرِ الْمَسْجُورِ ﴾ ، قال: يُسْجَر يوم القيامة.

١٩١١ / ٢ / ١ - وفي (نهج البيان): عن عليّ (عليه السلام): «المسجور: الموقّد».

٣/١٠١٦٢ عليّ بن إبراهيم: هذاكلّه قسمٌ، وجوابه ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِعٌ \* مَالَهُ مِن دَافِعٍ وقوله تعالىٰ ﴿ يَوْمَ تَمُورُ السَّمَاءُ مَوْراً ﴾ أي تنفش ﴿ وَتَسِيرُ ٱلْجِبالُ سَيْراً ﴾ أي تسبر مثل الربح ﴿ فَوَيْلٌ يَوْمُثِذٍ لَلْمُكَذَّبِينَ \* آلَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضٍ يَلْعَبُونَ ﴾ ، فال: يخوضون في المعاصي.

وقوله تعالىٰ: ﴿ يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَى ثَارِ جَهَنَّم دَعًا ﴾، قال: يُدفعون في النار. وقال رسول الله (مرَراة عيه وآد) لمّا مرّ بعمرو بن العاص، و الوليد بن عُقبة بن أبي مُعيط، وهما في حائطٍ، يشربان و يغنّيان بهذا البيت في حمزة بن عبد المطلبّ لمّا قُتِل:

وراءالحرب عنه أن يُجّر فيُقبرا

كم من حواريّ تـلوحُ عِظـامه

فقال النبيّ (ملّ الاعب وآله): واللهمّ العنهما، وارْكُسهما في الفننة رّكساً، ودُعُّهما إلى النار دعّاً،

قوله تعالى: ﴿ أَصْلَوْهَا فَاصْبِرُوا أَوْلَا تَصْبِرُوا﴾ أي أجتَرِتوا، أو لَاتجترئوا، لأنُ أحداً لايصبر على النار، والدليل على ذلك قوله: ﴿ فَمَا ٱصْبَرَهُمْ عَلَى ٱلنَّارِ ﴾ [1] بعني ماجرأهم!.

قوله تعالى:

١/١٠١٦٣ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن أبي زاهر، عن الخشّاب، عن عليّ بن

سورة الطور آية ـ ١٦.٥ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٢١.

۲ ـ نهج البيان ۲: ۲۷۵ «مخطوط».

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٣١.

(١) البقرة ٢: ١٧٥.

سورة الطور آية ـ ٢١ ـ ٤٠ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲۱۹ / ۱.

حسّان، عن عبدالرحمن بن كثير، عن أبي عبدالله (مبديم)، قال: قال ﴿ وَٱلَّذِينَ وَامَنُوا وَٱتَّبَعَتْهُمْ ذُرِيَّتُهُمْ بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرَّيَّتُهُمْ وَمَا ٱلْتُنَاهُمْ مِّنْ عَسَمَلِهِم مِّنْ شَسَيْءٍ ﴾، قال: «الذين آمنوا النبيّ (سنراله عليه وآله) وأمير المؤمنين (عبدالله)، وذُرّيته الأئمة والأوصياء (عليم السلام)، ألحقنا بهم ولم تنقُص ذُريتهم الحجّة التي جاء بها محمّد (مذراته) في على (عبدالله)، وحجّتهم واحدة، وطاعتهم واحدة).

يعين المعتد بن المعتد بن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المتوكل رَّحداث، قال: حدّثنا محمّد بن يحيئ العطار، عن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، العطار، عن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن سبق بن عَميرة، عن أبي بكر الحَصْرَميّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّبَعَتُهُمْ ذُرِيَّتُهُمْ بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ ﴾، قال: «فصرت الأبناء عن عمل الآباء، فألحق الله عزّ وجلّ الأبناء بالآباء لِيُقِرّ بذلك أعينهم».

٣/١٠١٦٥ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن سليمان الدَّيلمي، عن أبي يصير، عن أبي عبد أبي عبد الله (عبدالله (عبدالله)). وقوله تعالى: ﴿ أَلْحَقْنَا بِهِمْ دَرِيّتِهُمْ فَاطْمَهُ (عَيدالله). وقوله تعالى: ﴿ أَلْحَقْنَا بِهِمْ دُرِّيَّتُهُمْ ﴾، قال: دَبُهْدُون إلى آبائهم يوم القيامة».

مَن رَكريا، عن عليّ بن حسان، عن عبد الله (عبد الله (عبد الله) عن عليّ بن حسان، عن عبد الرحمن بن كثير، عن أبي عبد الله (عبد الله) في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَٱتَّبَعَتْهُمْ ذُرّيَتُهُمْ بِإِيمَنْ أَلْحَقْنَا عِبد الرحمن بن كثير، عن أبي عبد الله (عبد الله (عبد) في قوله تعالى: ﴿ وَأَرْبَتُهُ الله وَعَبْلُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰه

المُجبَر، عن داود بن المُجبَر، عن العباس، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم، عن عيسى بن مهران، عن داود بن المُجبَر، عن الوليد بن محمّد، عن زيد جُدعان، عن عمّه عليّ بن زيد، قال؛ قال: عبدالله بن عمر، كنّا نفاضل فنقول: أبو بكر وعمر وعثمان، ويقول قائلهم: فلان وفلان، فقال له رجل، باأبا عبدالرحمن، فعليّ؟ فقال عليّ من أهل بيت لايقاش بهم أحد من الناس، عليّ مع النبيّ (منى الاعلم، الله عن ورجته، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَالَّذِينَ عَامَنُوا وَالَّهُمْ بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرّيَتَهُمْ ﴾، ففاطمة ذُرّية النبيّ (منى الاعلم، وهي معه في درجته، وعليّ مع فاطمة (منوان الله عليه).

٩/١٠١٦٨ وعنه، قال: حدَّثنا عبد العزيز بن يحيى، عن إبراهيم بن محمَّد، عن عليَّ بن نصير، عن الحكم

٢ ـ التوحيد: ٢٩٤ / ٧.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٣٢.

٤ ـ تفسير القمى ٢: ٣٣٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الدّرية.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٦١٨ / ٥.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٦١٨ / ٦.

ابن ظهير، عن السَّدَي، عن أبي مالك، عن ابن عبّاس (مسانه)، في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَٱتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ ﴾، قال: نزلت في النبيّ (منه عنه داله) وعليّ وفاطمة والحسن والحسين (عليهم السلام). . ١٩١٩ / ٧ - وعنه، قال: حدّثنا أبو عبدالله جعفر بن محمّد الحسيني، عن محمّد بن الحسين، عن جندل بن

والق، عن محمد بن يحيى المازنيّ، عن الكلبيّ، عن الإمام جعفر بن محمد، عن أبيه (عليماالسلام)، قال: وإذاكان يوم القيامة نادى منادٍ من لدُن العرش: يامعشر الخلائق، غُضُّوا أبصاركم حتّى تمرّ فاطمة بنت محمد (صلّ هعليه وآله)، فتكون أوّل من يُكسى، ويستقبلها من الفردوس اثنا عشر ألف حوراء، معهن خمسون ألف ملك على نجائب من ياقوت، أجنحنها اللؤلو الرطب، والزّبَرْجَد، عليها رحائل من دُرّ، عل كلّ رَحْل نُمْرُقَة من سُنْدُس، حتّى تجوز بها الصراط، ويأتون الفردوس فيتباشر بها أهل الجنّة، وتجلس على عرشٍ من تور، ويجلسون حولها.

وفي بُطنان العرش قصران، قصر أبيض وقصر أصفر من لؤلؤ، من عرق واحد، وإنّ في القصر الأبيض سبعين ألف دار، مساكن إبراهيم وآل إبراهيم، ويبعث ألف دار، مساكن إبراهيم وآل إبراهيم، ويبعث الله إليها ملكاً لم يُبعث إلى أحد قبلها، ولا يُبعث إلى أحد بعدها، فيقول لها: إنّ ربّك عزّ وجلّ يقرأ عليك السلام، ويقول لك: سليني أعطِك، فتقول: قد، أنم عليّ نعمته، وأباحني جنّته، وهنّأني كرامته، وفضّلني على نساء خلقه، أسأله أن يشفّعني في ولدي وفي ذُرّبتي ومن ودّهم بعدي وخفِظهم بعدي.

قال: فيوحي الله إلى ذلك المَلَك من غير أن يتحوّل من مكانه أن خبّرها أنّي قد شفّعتها في ولدها وذُرّيتها ومن ودّهم وأحبّهم وحَفِظهم بعدها، قال: فتقول: الحمد الدالذي أذهب عنّي الحزن، وأقرّ عيني.

ئمَ قال جعفر (مله السلام): «كان أبي إذا ذكر مذا الحدايث تلا هذه الآية: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَٱتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَـٰنِ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَمَاۤ ٱلنَّنَـٰهُمْ مِّنْ عَمَلِهِم مِّنْ شَيْءٍ كُلُّ آمْرِيءٍ بِمَاكَسَبَ رَهِينٌ ﴾ ).

المحمّد بن محمّد بن مَعفِل العِجْليّ القرميسيني بسهرورد، قال: حدّثنا محمّد بن أبي الصَّهْبان الذهلي، قال: حدّثنا محمّد بن أبي الصَّهْبان الذهلي، قال: حدّثنا محمّد بن أبي الصَّهْبان الذهلي، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن كرّام بن عمرو الخَنْعمي، عن محمّد بن مسلم، قال: سمعت أبا جعفر وجعفر بن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن كرّام بن عمرو الخَنْعمي، عن محمّد بن مسلم، قال: سمعت أبا جعفر وجعفر بن محمّد (طهماه سلم) يقولان: وإنّ الله تعالى عوّض الحسين (عبدالهم) من قَتلِه أن جعل الإمامة في ذُريّته، والشفاء في تربته، وإجابة الدُّعاء عند قبره، ولاتُعدّ أيام زائريه جائياً وراجعاً من عمره».

قال محمّد بن مسلم: فقلت لأبي عبدالله (عبدسلم): في هذه الخِلال تُنَال بالحسين، فماله في نفسه؟ قال: «إِنَّ الله تعالى ألحقه بالنبيّ (مقرة عله رآله)، فكان معه في درجته ومنزلته، ثمّ تلا أبو عبدالله (عبدالله): ﴿وآلَذِينَ ءَامَنُوا وَٱتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَتُهُمْ بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَتُهُمْ ﴾، الآية.

١٠١٧١/ ٩- ابن بابويه، في (الفقيه); بإسناده، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن الحلبيّ، عن

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٦١٨ / ٧.

٨ ـ الأمالي ١: ٣٢٤.

٩ ـ من لايحضره الفقيه ٢: ٣١٦ / ١٥٣٦.

أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: «إنّ الله تبارك وتعالى أكفل إبراهيم وسارة أطفال المؤمنين، يَغْذُونهم بشجرةٍ في الجنّة، لها أخلاف كأخلاف البقر، في قصرٍ من درّة، فإذا كان يوم القيامة ٱلبسوا وطُيّبوا وأُهْدوا إلى آبائهم، فهم ملوك في الجنّة مع آبائهم، وهو قول الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَأَتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانِ ٱلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ ﴾ ٤.

المعنى ا

نُمَ عطف على أصحاب رسول الله رمنه على رقال: ﴿ أَمْ يَقُولُون تَقَوَّلُهُ ﴾، يعني أمير المؤمنين (عبد الله) ﴿ وَلَيْ أَتُوا بِحَدِيثٍ مِّثْلِهِ ﴾، أي برجلٍ مثله من عند الله ﴿ وَلَيْ أَتُوا بِحَدِيثٍ مِّثْلِهِ ﴾، أي برجلٍ مثله من عند الله ﴿ وَلَيْ أَتُوا بِحَدِيثٍ مِّثْلِهِ ﴾، أي برجلٍ مثله من عند الله ﴿ وَانْ كَانُوا صَادِقِينَ ﴾ .

وقوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُ ٱلبَنَاتُ وَلَكُمُ ٱلبَنُونَ ﴾، فال: هو مافائت فريش: إنّ الملائكة بنات الله، ثم قال: ﴿ أَمْ تَسْتَلُهُمْ ﴾، يامحمَد: ﴿ أَجْراً ﴾، فيما أتبتهم به ﴿ فَهُم مِن مَّغْرَمٍ مُّتْقَلُونَ ﴾، أي يقع عليهم الغُرم التقيل.

قوله تعالى:

## وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظُلُّمُواْ عَذَّاباً دُونَ ذَلِكَ [ ٤٧ ]

١/١٠١٧٣ - عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى ﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ﴾ آل محمّد حقّهم ﴿ عَـذَابِ دُونَ ذَلِكَ ﴾، قال: عذاب الرجعة بالسيف.

٢/١٠١٧٤ محمّد بن العباس، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد بن خِالد، عن محمّد بن خِالد، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي حمزة النُّمالي، عن أبي جعفر (عبه السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ﴾، الآية، قال: ه ﴿ إِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ﴾، آل محمّد حقّهم: ﴿ عَذَاباً دُونَ ذَلِكَ ﴾ ه.

١٠ ـ تفسير القمي ٢: ٣٣٢.

سورة الطُّور (٥٢) ................................

قوله تعالى:

#### وأَصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ -إلى فوله تعالى - وَإِذْ بَـٰرَ ٱلنُّجُومِ [ 18 ـ 19 ]

١/١٠١٧٥ - على بن إبراهيم: ﴿ وأَصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا﴾ أي بحِفظنا وحِرزنا ونِعمتنا ﴿ وَسَبِّحْ بَحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ تَقُومُ﴾، قال: صلاة الليل ﴿ فَسَبِّحْهُ ﴾ قال: (١) صلاة الليل.

١٧٦ - ٢/١٠ ٢/١ - ثم قال عليّ بن إبراهيم: أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي نصر، عن الرضا (عبدالمام)، قال: «إدبار السجود: أربع ركعات بعد المغرب، وإدبار النجوم: ركعتان قبل صلاة الصبح».

َ ٣/١٠١٧٧ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حَريز، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عبه السلام)، قال: قلت: ﴿ وَإِذْبَارَ ٱلنَّجُومِ ﴾، قال: ٥ركعتان قبل الصبح».

مَّلُوا ١٧٨ عَلَا ١٠ / ٤ - الطَّبَرسي (رحدات): ﴿ وَإِذْبَارَ ٱلنَّجُومِ ﴾، يعني الركعتين قبل صلاة الفجر. قال: وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليهماالسلام).



سورة الطور آية ١٨٠٤. ٤٩ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٣٣.

(١) في المصدر زيادة: قبل.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٣٣.

٣ ـ الكافي ٣: ١١٤ / ١١.

١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ ٢٥٧.

#### المُسْتَدرك

#### (سُورةُ الطُّور)

قوله تعالى:

#### وَإِن يَسرَوْا كِسْفاً مِّنَ ٱلسَّمَاءِ - إلى نوله تعالى - ٱلَّذِي فِيهِ يُضعَقُونَ [ 20-22 ]

ا - في كتاب (طب الأثمة اطبهم السلام): عن أحمد بن الخضيب النيسابوري، عن النَّضُو، عن فَضَالة، عن عبدالرحمن بن سالم، قال: قلت لأبي جعفر (طب الديم): تجعلت فداك، هل يُكُرّه في وقت من الأوقات الجِماع؟ قال: ونعم، وإن كان حلالاً، يُكْرَه مابين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس، ومابين مغيب الشمس إلى سقوط الشّفق، وفي اليوم الذي تنكيف فيه الشمس، وفي الليلة واليوم الذي يكون فيه الزلزلة والربح السّوداء والربح الحمراء والصفراء.

ولقد بات رسول الله (من القيالي) فقالت له: يارسول الله، لبُغض كان هذا الجفاء؟ فقال (من الله عبد راله): أما علمت شيء ممّاكان في غيرها من اللّبالي، فقالت له: يارسول الله، لبُغض كان هذا الجفاء؟ فقال (من الله عبد راله): أما علمت أنَّ هذه الآية ظهرت في هذه اللّبلة، فكرهتُ أن أتلذَّذ وألهو فيها، وأتشبّه بقوم عيرهم الله في كتابه عزّ وجلّ: ﴿ وَإِن يَرَوْا كِسْفا مِن آلسّماءِ سَاقِطاً يَقُولُوا سَحَابٌ مَرْكُومٌ ﴾، ﴿ فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتّى يُكاتُوا يَوْمَهُمُ الّذِي فِيهِ يُضْعَقُونَ ﴾ ، وقوله نعالى: ﴿ حَتَّى يُكاتُوا يَوْمَهُمُ ٱلّذِي فِيهِ يُضْعَقُونَ ﴾ ،

ثمَّ قال أبو جعفر (عليه السلام): «وايم الله، لايجامع أحد في هذه الأوقات الَّتي كَرِه رسول الله (صلّى اله عليه والد) الجِماع فيها، ثمّ رزق له ولد، فيرى في ولده مالايحِب، بعد أن يكون عَلِم مانهى عنه رسول الله (صلّى الله عليه والد) من

مستدرك سورة الطُّور آية ـ 22 ـ 20 ـ

١ - طب الأئمة: ١٣١.

مستدرك سورة الطُّور (ar) ...... ١٨٣

الأوقات الَّتيكَرِه فيها الجماع واللَّهو واللَّذَة، واعلم \_يابن سالم ـأنّ من لايجتَنِب اللَّهو واللّذَة عند ظهور الآيات، ممّن كان ينّخذ آيات الله هُزوأه.



## سورة النَّجْم

#### فضلها

۱/۱۰۱۷۹ - ابن بابويه: بإسناده، عن يزيد بن خليفة، عن أبي عبدالله (ميداله)، قال: «من كان يُدِمن قراءة النَّجْم في كلّ يوم، أو في كلّ ليلة، عاش محموداً بين الناس، وكان مغفوراً له، وكان محبوباً بين الناس.

٣/١٠١٨٠ - ومن (خواصّ الفرآن): روي عن النبيّ (منه طبه واله) أنّه قال: «من قرأ هذه السورة أعطاه الله عشر حسنات بعدد من صدّق بمحمّد (منه الفعلم والله) ومن كتبها في جلد نَمِرٍ وعلَقها عليه، قوي قليه على كلّ سلطان دخل عليه».

٣/١٠١٨١ - وقال رسول الله (ستراه عليه رآد): «من كتبها في جلد نَمِرٍ وعلَقها عليه، قَوِي قلبُه على كلّ شيءٍ واحترمه كلّ سلطانٍ يدخل عليه».

۱۸۲ / ۱ گا وقال الصادق (طبالسلام): «من كتبها على جلد تَمِرٍ وعلَقها عليه، قوي بها على كلّ شيطانٍ، ولايخاصم أحداً إلّا قهره، وكان له اليد والقوة بإذن الله تعالى».

سورة النجم . فضلها .

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٦.

...... Ť

,,,,, r

خواص القرآن: ٩ «مخطوط».

قوله تعالى:

## بِسْمِ آللهِ أَلرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيمِ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ \* مَاضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ \* وَمَايَنْطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ \* إِنْ هُوَ إِلَا وَحْىٰ يُوحَىٰ اللهِ نوله تعالى مَّا أَنزَلَ ٱللهُ بِهَا مِن سُلْطَانِ [1-٢٣]

المحمد بن بعقوب: عن على بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن حمّاد، عن محمد بن مسلم، قال: قلت لأبي جعفر (عبدالله): قول الله عزّوجل ﴿ وَٱلنَّالِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴾ (١)، ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَـوَىٰ ﴾، مسلم، قال: قلت لأبي جعفر (عبدالله): قول الله عزّوجل شخر حلقه بما يشاء، وليس لخلقه أن يُقْسِموا إلّا بالله».

١٨٤٠ ٢/١٠١٨٤ - وعنه: عن عليّ بن محمّد ؟ عن عليّ بن العبّاس، عن عليّ بن حمّاد، عن عمرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (عليه السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَ ٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾، قال: ﴿ أَفْسَم بِفَبِر (١) محمّد إذا قُبض ﴿ مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ ﴾ بتفضيله أهل بيته ﴿ وَمَاغَوَىٰ ﴾ وَمَايَنطِقُ عَنِ ٱلهَوَىٰ ﴾، يقول: مايتكلم بفضل أهل بيته بهوّاه، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنْ هُو إِلّا وَحْيٌ يُوحَىٰ ﴾ ».

· · ، ١٨٥ / ٣/ ١- ابن بابويه، قال: حدَّثنا أحمد بن الحسن القطَّان، قال: حدَّثنا أحمد بن يحيى، قال: حدَّثنا بكر

سورة النجم آية ـ ١ ـ ٢٣ ـ

۱ \_الكافي ٧: ١٤٩ / ١.

(۱) الليل ۹۲: ۱.

۲ ـ الكافي ۸: ۲۸۰ / ۷۲۱.

(١) في المصدر: بقبض.

٣ ـ أمالي الصدوق: ١٦٨ / ١.

ابن عبدالله، قال: حدّثنا الحسن بن زياد الكوفي، قال: حدّثنا عليّ بن الحكم، قال: حدّثنا منصور بن أبي الأسود، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه (عليم السلام)، قال: «لمّا مَرِض النبيّ (مدالا عليه وآد) مَرّضه الذي قبضه الله فيه، اجتمع إليه أهل ببته وأصحابه، فقالوا: يارسول الله، إن حدّث بك حَدَث، فمن لنا بعدك، ومن القائم فينا بأمرك، فلم يُجِبهم بجواب، وسكت عنهم، فلمّاكان اليوم الثاني أعادوا عليه [القول]، قلم يُجِبهم عن شيء ممّا سألوه، فلمّاكان اليوم الثاني أعادوا عليه خدّث، فمن لنا بعدك، ومن القائم فينا فلمّاكان اليوم الثالث أعادوا عليه، وقالوا: يارسول الله، إن حَدَث بك حَدَث، فمن لنا بعدك، ومن القائم فينا بأمرك؟ فقال لهم: إذاكان غد هَبَط نجم من السماء في دار رجل من أصحابي، فانظروا من هو، فهو خليفتي عليكم من بعدي، والقائم فيكم بأمري، ولم يكن فيهم أحد إلّا وهو يطمع أن يقول له: أنت القائم من بعدي.

فلمّاكان في اليوم الرابع جلس كلّ رجلٍ منهم في حُجرته ينتظر هبوط النجم، إذ انقض نجم من السماء، قد غَلَب ضوؤه على ضوء الدنيا حتى وقع في حُجرة على (عله السلام)، فهاج القوم، وقالوا: لقد صلّ هذا الرجل وغوى، وماينطق في ابن عمه إلّا بالهوى، فأنزل الله تبارك وتعالى في ذلك: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ \* مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ \* وَمَايَنْطِقُ عَنِ ٱلْهُوَىٰ \* إِنْ هُوَ إِلّا وَحْى يُوحَىٰ \*، إلى آخر السورة ه.

ت ١٩٦١/ ٤ وعنه، قال: حدّثنا الحسن بن محمّد بن سعيد الهاشميّ الكوفيّ، قال: حدّثنا فُرات بن إبراهيم ابن فُرات الكوفيّ، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد بن عليّ الهمدانيّ، قال: حدّثني الحسين بن عليّ، قال: حدّثنا عبدالله بن سعيد، قال: حدّثنا عبدالواحد بن غِياث، قال: حدّثنا عاصم بن سليمان، قال: حدّثنا جُويبر، عن الضحّاك، عن ابن عباس، قال: صلّينا العِشاء الآخرة ذات لبلة مع رسول الله (مقي العبدرالد)، فلما سلّم، أقبل علينا بوجهه، ثم قال: المأمّا إنّه سينقض كوكب من السماء مع طلوع الفجر، فيسقّط في دار أحدكم، فمن سقط ذلك الكوكب في داره فهو وصيّى وخليفتي والإمام يعدي».

فلمّا كان قرب الفجر جلس كلّ واحد منا في داره، ينتظر سقوط الكوكب في داره، وكان أطمع القوم في ذلك أبي العباس بن عبدالمطلب، فلمّا طلع الفجر انقضّ الكوكب من الهواء، فسقط في دار علي بن أبي طالب (طبهاللهم)، فقال رسول الله (من الاعبورة) لعليّ (عبداللهم): دياعليّ والذي بعثني بالنبوّة، لقد وجبت لك الوصيّة والخلافة والإمامة بعدي، فقال المنافقون، عبدالله بن أبيّ وأصحابه: لقد ضل محمّد في محبّة ابن عمّه وغوى، وما ينطق في شأنه إلا بالهوى؛ فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾، يقول عزّ وجلّ وخالق النجم إذا هوى هما ينطق عن شأنه إلا بالهوى؛ فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾، يقول عزّ وجلّ وخالق النجم إذا هوى هما ينطق عن شأنه إلا وحمّ يعني في محبّة عليّ بن أبي طالب (عبداللهم): ﴿ وَمَاغَوَىٰ \* وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلهَوَىٰ ﴾، هوى شأنه ﴿ إِنْ هُوَ إِلّا وَحْىٌ يُوحَىٰ ﴾.

ثم قال ابن بابويه: وحدّثنا بهذا الحديث شيخ لأهل الرَّيّ، يقال له أحمد بن محمّد بن الصقر الصائغ العدل، قال: حدّثنا محمّد بن العباس بن بسّام، قال حدّثني أبو جعفر محمّد بن أبي الهيثم السّعديّ، قال: حدّثني أحمد

٤ ـ أمالي الصدوق: ٥٣ / ٤.

ابن الخطاب (١)، قال: حدّننا أبو إسحاق الفَزَاريّ، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه (عليهم السلام)، عن عبدالله بن عباس بمثل ذلك، إلّا أنّ في حديثه: «يهوى كوكب من السماء مع طلوع الشمس ويسقُط في دار أحدكم».

المعروف بأبي عليّ بن عبد ربّه العدل، قال: حدّثنا أبو العباس أحمد بن زكربا القطان، قال: حدّثنا بكر بن عبدالله المعروف بأبي عليّ بن عبد ربّه العدل، قال: حدّثنا أبو العباس أحمد بن زكربا القطان، قال: حدّثنا بكر بن عبدالله ابن حبيب، قال: حدّثنا محمّد بن إسحاق الكوفيّ، قال: حدّثنا إبراهيم بن عبدالله السَنْجَريّ (١) أبو إسحاق، عن يحيى بن حسين المشهدي، عن أبي هارون العَبْديّ، عن ربيعة السَّعديّ، قال: سألت ابن عباس؛ عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلنَّجُمِ إِذَا هَوَى ﴾، قال: هو النجم الذي هوى مع طلوع الفجر، فسقط في حُجرة عليّ بن أبي طالب (عبدالله النجم في داره، فبحوز الوصيّة والخلافة والإمامة، ولكن أبي العباس يُحِبّ ان يسقُط ذلك النجم في داره، فبحوز الوصيّة والخلافة والإمامة، ولكن أبي الله أن يكون ذلك غير عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام)، وذلك فضله يؤتيه من يشاء.

" ۱۸۸۸ محمد بن العباس (رحدة): عن جعفر بن محمد العلوي، عن عبدالله بن محمد الزيّات، عن جعفر بن محمد بن أبي عمير، عن غياث بن إبراهيم، عن جعفر بن محمد (عبدالله)، قال: وقال رسول الله (سنّى الله عبد راله): أنا سيّد الناس ولافخر، وعليّ سيّد المؤمنين، اللهم والِ من والاه، وعاد من عاداه. فقال رجل من قريش: والله مايألو يطري ابن عمّه؛ فأنزل الله سُبحانه: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴿ مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴾ وماهذا القول الذي يقوله بهواه في ابن عمّه: ﴿ إِنْ هُوَ إِلّا وَحْيٌ يُوحَىٰ ﴾ .

٧/١٠١٨٩ - وعنه: عن أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمد، عن أحمد بن خالد الأزدي (١)، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر اعب المها، في قوله عزّ وحلّ : ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ : «مافَيَنْتُم إلا ببغض آل محمّد إذا مضى ﴿ مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ ﴾ بتفضيل أهل بيته إلى قوله تعالى: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ ﴾ ١.

ن العباس، عن العباس القصّباني، عن منصور بن العباس، عن الحُصين، عن العباس القصّباني، عن داود بن الحصين، عن فضل بن عبدالملك، عن أبي عبدالله اعبدالله العبدالله)، قال: «لمّا أوقف رسول الله (منى الدعبدوالد) أمير المؤمنين (عبدالسلام) يوم الغدير، افترق الناس ثلاث فرق، فقالت فرقة: ضلّ محمّد، وفرقة قالت: غوى، وفرقة قالت: بهواه يقول في أهل ببنه وابن عمّه؛ فأنزل الله سبحانه: ﴿وَالنَّجْمِ إِذًا هَوَىٰ \* مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ وَمَاغُوىٰ \* بهواه يقول في أهل ببنه وابن عمّه؛ فأنزل الله سبحانه: ﴿وَالنَّجْمِ إِذًا هَوَىٰ \* مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ وَمَاغُوىٰ \*

<sup>(</sup>١) في المصدر: أحمد بن أبي الخطَّاب.

٥ ـ أمالي الصدوق: ١٥٤ / ٥.

<sup>(</sup>١) في النسخ والمصدر نسخة بدل: السحري،

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٢٣ / ٤.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٢٣ / ٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أحمد بن خالد، عن محمد بن خالد الأزدي.

٨ ـ تأريل الآيات ٢: ٦٢٢ / ٦.

#### وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْهُوَى \* إِنْ هُوَ إِلَّا وَخَيْ يُوحَىٰ ﴾ .

حماد الأنصاري عن محمّد بن عبدالله، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه، عن حماد الأنصاري عن محمّد بن عبدالله، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ (عيم الله الله الله (سفراله عبدالله) عن أبيه أسري بي إلى السماء صرت إلى سدرة المنتهى، فقال لي بخبرَئيل، تقدّم يامحمّد، فدنوت دُنُوّة والدُّنوة مدّ البصر فرأيت نوراً ساطعاً، فخررت لله ساجداً، فقال لي: يامحمّد، من خلفت في الأرض؟ قلت ياريي أعدلها وأصدقها وأبرها وأأمنها (١) عليّ بن أبي طالب، وصيّي ووارثي، وخليفتي في أهلي. فقال لي: أقرته مني السلام، وقل له: إنّ غضبه عِزّ، ورضاء حكم. يامحمّد، إنّي أنا الله ووارثي، وخليفتي في أهلي، فقال لي: أقرته مني السلام، وقل له: إنّ غضبه عِزّ، ورضاء حكم. يامحمّد، إنّي أنا الله لاإله إلا أنا العليّ الأعلى، وهبت لأخيك اسماً من أسمائي، فسمّيته، عليّاً، وأنا العليّ الأعلى: بامحمّد، إنّي أنا الله لاإله إلا أنا الحسّن البلاء، وهبت لابنتك اسماً من أسمائي، فسميتها فاطمة، وأنا فاطر كلّ شيء، يامحمّد، إنّي أنا الله لاإله إلا أنا الحسّن البلاء، وهبت لسبطيك اسمين من أسمائي، فسمّيتهما الحسن والحسين، وأنا الحسّن البلاء.

قال: فلمّا حدّث النبيّ (مقراة عبدراله) قريشاً بهذا الحديث، قال قوم: ماأوحىٰ الله إلى محمّد بشيءٍ، وإنمّا تكلّم هو عن نفسه، فأنزل الله تبارك وتعالى تبيان ذلك ﴿وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ۞ مَاضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ ۞ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ۞ إِنْ هُوَ إِلّا وَحْىٌ يُوحَىٰ ۞ عَلّمَهُ شَيِدِيْدُ ٱلقُوَى ﴾ .

ابن عبدالله الأنصاري، أنّه قال: اجتمع أصحاب رسول الله (متراة عبدراته) لبلةً في عام فتح مكّة، فقالوا: يارسول الله ابن عبدالله الأنصاري، أنّه قال: اجتمع أصحاب رسول الله (متراة عبدراته) لبلةً في عام فتح مكّة، فقالوا: يارسول الله ماكان الأنبياء إلّا أنّهم إذا استقام أمرهم أن يوصي إلي وصيّ أو من يقوم مقامه بعده، ويأمّره بأمره، ويسير في الأُمّة كبيرته؟ فقال (متراة عبدراته): «قد وعدني ربّي بذلك، أن يبين ربيّ عزّ وجلّ من يُحبّ أنّه من الأُمّة بعدي من هو المخليفة على أمني بآية تنزل من السمّاء، ليعلموا الوصيّ بعدي، فلمّا صلّى بهم صلاة العِشاء الآخرة في تلك الساعة، نظر الناس إلى السماء، لينظروا ما يكون، وكانت ليلة ظلماء لاقمر فيها، وإذا بضوء عظيم قد أضاء المشرق والمغرب، وقد نزل نجم من السماء إلى الأرض، وجعل يدور على الدور حتى وقف على حُجرة عليّ بن أبي طالب (عبدالله)، وله شعاع هائل، وصار على الحُجرة كالغِطاء على التنور (۱۱)، وقد أظلَ شُعاعه الدور، وقد فزع طالب (عبدالله)؛ قال: فقام وقال: «هو والله، الإمام من بعدي، والوصيّ القائم (۱۲) بأمرى، فأطيعوه ولاتخالفوه، طالب (عبدالله)؛ قال: فقام وقال: «هو والله، الإمام من بعدي، والوصيّ القائم (۱۳) بأمرى، فأطيعوه ولاتخالفوه،

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٢٤ / ٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: و أستمها.

<sup>1</sup>٠ ـ البحار ٣٥: ٢٧٥ / ٣، عن الروضة لابن شاذان، الفضائل لابن شاذان: ٦٥.

<sup>(</sup>١) في «ط، ج»: المنشور، وفي «ي»: المنثور.

<sup>(</sup>۲) في «ج»: والقائم.

١٩٠ .....١١٠٠. البرهان في تفسير القرآن

ولاتتقدّموه، فهو خليفة الله في أرضه من بعدي.

قال: فخرج الناس من عند رسول الله (ملى الله مله)، فقال واحد من المنافقين: ما يقول في ابن عمّه إلّا بالهوى، وقد ركبته الغواية حتّى لو تمكّن أن يجعله نببًا لفعل، قال. فنزل جَبْرَئيل، وقال: يا محمّد، العلميّ الأعلىٰ بُقْرِئك السلام، ويقول لك: اقرأ ﴿ بِسْمِ آفَهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ وَالنَّجْمِ إذَا هَوَىٰ \* مَاضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ \* وَمَايَنْطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ \* إِنْ هُوَ إِلّا وَحْىٰ يُوحَىٰ ﴾.

11/1019 عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن العباس، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، في قوله تعالى: ﴿ مَاضَلَ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ ﴾، يقول: «ماضل في عليّ (مبدالسلام) وماغوى، وماينطق فيه بالهوى، وماكان قد قال فيه إلّا بالوحى الذي أوحى إليه».

العباس ابن حَيَّويه الخَرَّان إذناً ، قال: أخبرنا أبو طالب محمّد بن أحمد بن عثمان، قال: أخبرنا أبو عمر محمّد بن العباس ابن حَيَّويه الخَرِّان إذناً ، قال: حدّثنا أبو عبدالله الحسين بن علي الدهان المعروف بأخي حمّاد، قال: حدّثنا معمّد بن العباس ابن حَيَّويه الخَرِّان إذناً هشيم، عن أبي علي بن محمّد بن العليل الجُهني، قال: حدّثنا هشيم، عن أبي بشر، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: كنت جالساً مع فِتيةٍ من بني هاشم عند النبيّ (من الفي منه مهدواله) إذا انقض كوكب، فقال رسول الله (سنى الفه (سنى الفقض هذا النجم في منزله فهو الوصيّ من بعدي، فقام فِتية من بني هاشم، فنظروا، فإذا الكوكب قد انفض في منزل عليّ بن أبي طالب (عدال الله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ \* مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ \* مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ \* مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ \* مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ \* مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ \* مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ \* مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ \* مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ \* مَاضَلٌ صَاحِبُكُمْ وَمَاغَوَىٰ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَىٰ ﴾ .

١١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٣٤.

١٢ ـ مناقب ابن المغازلي: ٢٦٦ / ٣١٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الجماري.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: المصري.

١٣ ـ مناقب ابن المغازلي: ٣١٠ / ٣٥٣.

۱۵/۱۰۱۹۷ ـ قال: وحدّثني باسر عن أبي الحسن(عبدالسلام) قال: «مابعث الله نبيّاً إلا صاحب مِرّة سوداء صافية».

١٠٠٠ ١٩/١٠١٩٨ - محمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن الريّان بن الصّلت، عن يونس، رفعه، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله) «إنّ الله عزّ وجلّ لم يبعث نبيّاً قطّ إلّا صاحب مِرّة سوداء صافيةً، ومابعث الله نبياً قطّ حتّى يُقِرّ له بالبّدَاء.

أَن السماء، فقال: ﴿ وَهُو بِالْأَقُو الْأَعْلَى \* ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَذْنَى ﴾ ، كان بين لفظه وبين سماع مِرَّةٍ فاستَوى \* وَهُو بِالْأَقُو الْأَعْلَى \* ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَذْنَى ﴾ ، كان بين لفظه وبين سماع رسول الله كما بين وَتَر الفوس وعودها: ﴿ فَأَوْحِى إِلَى عَبْيِهِ مَا أَوْحَى ﴾ ، فسئل رسول الله (سنراه عبه رآله) عن ذلك الوحي، فقال: «أوحى إلى أن علياً سيّد الوصيّين، وإمام المتقين، وقائد الغُرّ المُحجّلين، وأوّل خليفة يستخلفه خاتم النبيين، فدخل القوم في الكلام، فقالوا له: أمن الله ومن رسوله؟ فقال الله جلّ ذكره لرسوله (سنراه عبه رآله): قل لهم رسول لهم : ﴿ مَاكَذَبُ ٱلقُوادُ مَارَأَى ﴾ ، ثمّ ردّ عليهم، فقال: ﴿ أَفْتَمَارُونَهُ عَلَى مَايَرَىٰ ﴾ ، ثم قال لهم رسول الله (سنراه عبه رآله): «قد أمرت فيه بغير هذا، أمرت ان ألصِبه للناس، وأقول لهم: هذا وليّكم من بعدي، وهو بمنزلة السفينة يوم الغَرَق، من دخلَ فيها، نجا، ومن خرج عنها غَرق».

ثمّ قال: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةً أُخْرَى ﴾، يقول: رأيت الوحي مرة أخرى: ﴿ عِنَدَ سَدْرَةِ ٱلمُنتَهَى ﴾، النسي

١٤ ـ تقسير القمى ٢: ٣٣٣.

١٥ ـ تفسير القمي ٢: ٣٣٤.

۱۱ ـ الكافي ١٨ ١٦٥ / ١٧٧.

١٧ ـ تفسير القمى ٢: ٣٣٤.

<sup>(</sup>١) سِيةُ القوسِ: ماعُطِف من طَرَفيها. (السان العرب ١٤: ١٧٤٪.

۱۸ ـ تفسير القمى ۲: ۲۳٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: له فوقد إلى.

بتحدّث تحتها الشبعة في الجنان، ثم قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِذْ يَغْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَغْشَى﴾ يقول: إذ يغشى السَّدرة ما يغشى من حُجُب النور: ﴿مَازَاعُ ٱلبَصَرُ﴾، يقول: ما عَمِي البصر عن تلك الحُجُب ﴿وَمَاطَغَى﴾ يقول: وماطغى القلب بزيادةٍ فيما أوحي إليه، والأنقصان: ﴿لَقَدْ رَأَى مِنْ ءَاياتِ رَبِّهِ ٱلكُبْرَى﴾ يقول: لقد سمِع كلاماً لو أنّه (<sup>٢)</sup> قوي ماقوي.

19/10701 على بن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةٌ أُخْرَى \* عِندَ سِدْرَةِ ٱلمُنتَهَى ﴾ قال: في السماء السابعة، وأمّا الردّ على من أنكر خلق الجنّة والنار، فقوله تعالى: ﴿ عِندَهَا جَنَّةُ المأوّى ﴾ أي عند سِدرة المنتهى في السماء السابعة. و جنّة المأوى عندها.

نابي عنه الله الله عن أبي، عن إبراهيم بن محمد الثقفي، عن أبان بن عنمان، عن أبي داود، عن أبي داود، عن أبي أبردة الأسلمي، قال: سمعت رسول الله (منه عله مدواله) يقول لعليّ (مداله): الماعليّ إنّ الله أشهدك معي في سبعة مواطن؛ أما أوّل ذلك: فليلة أسري بي إلى السماء، قال لي جَبْرَتيل: أبن أخوك؟ فقلت خلّفته وراثي. قال: ادعُ الله فليأتك به، فدعوت الله، فإذا مثالك معي، وإذا الملائكة وقوف صفوف، فقلت: باجَبْرَئيل، من هؤلاء؟ قال: هم الذين يباهيهم الله بك يوم القيامة، فدنوت ونطقت بماكان وبما يكون إلى يوم القيامة.

والثاني: حين أسري بي في المرّة الثانية، فقال لي جَبُّرَثيل: أين أخوك؟ قلت: خلّفته ورائي. قال ادعُ الله فليأتك به؛ فدعوت الله، فإذا مثالك معي، فكشِط لي عن سبع سماوات حتّى رأيت سكّانها وعمّارها وموضع كلّ ملك منها.

والثالث: حين بُعِثت إلى الجنّ، فقال لي جَيْزُليل أبن أخوك؟ قلت: خلّفته ورائي. فقال: ادعُ الله فليأتك به، فدعوت الله، فإذا أنت معي، فما قلت لهم شبئاً، ولا ردّوا عليّ شيئاً إلا سَمِعته.

والرابع: خُصِصنا بليلة القدر، وليسك لاحد فيرثك المساك

والخامس: دعوت الله فيك فأعطاني فيك كلّ شيء إلّا النبوّة، فإنّه قال: خصّصتك ـ يامحمّد ـ بها، وختمتها بك.

> وأما السادس: لمّا أُسري بي إلى السماء، جَمع الله النبييّن فصلّيت بهم ومثالك خلفي. والسابع: هلاك الأحزاب بأيديناه. فهذا ردّ على من أنكر المِعراج.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: لولا أنه.

١٩ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٥.

٢٠ ـ تفسير القمي ٢: ٣٣٥.

٢١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٣٦.

تحدّثني عنه أنّه رجل دّحْداح (١) البطن طويل الذراعين، ضخم الكَرَادِيس (٢)، أنزع، عظيم العينين، لمَنْكِبه مُشاش (٢)كمُشاش البعير، ضاحك السنّ، لامال له».

فقال لها رسول الله (سلى ه عليه رانه): «يافاطمة، أما علمت أنَّ الله عزَّ وجلَّ أشرف على الدنيا فاختارني على رجال العالمين نبيّاً، ثم اطّلع أخرى فاختار عليّاً على رجال العالمين وصيّاً، ثم اطّلع فاختاركِ على نساء العالمين! بافاطمة، إنَّه لمَّا أسرى بي الى السماء وجدت مكتوباً على صخرة بيت المقدس: لاإله إلَّالله، محمَّد رسول الله، أيدَّته بوزيره، ونصرته بوزيره. فقلت لَجَبْرَتْيل: ومن وزيري؟ قال: عليّ بن أبي طالب، فلمّا انتهيت الى سِدرة المنتهى وجدت مكتوباً عليها: إنِّي أنا الله لإإله إلَّا أنا وحدي، محمَّد صفوتي من خلقي، أيَّدته بوزيره، ونصرته بوزيره. فقلت لجَبَّرَئيل: ومن وزيري؟ قال: عليّ بن أبي طالب. فلمّا جاوزت سِدرة المنتهي، انتهيت إلى عرش ربّ العالمين، فوجدت مكنوباً على كلِّ قائمِة من قوائم العرش: أنا الله لإإله إلَّا أنا، محمَّد حبيبي، أيّدته بوزيره، ونصرته بوزيره، فلمّا دخلت الجنّة رأيت في الجنّة شجرة طُوبي أصلها في دار عليّ، وما في الجنّة دار ولا<sup>(١)</sup>قصر إلّا وفيها فَنَنَّ (٥٠ منها، أعلاها أسفاط حُلل من سُنْدُسٍ واستبرق، ويكون للعبد المؤمن ألف ألف سَفَط، وفي كلِّ سَفَط مائة ألف حُلَّة، ما فيها حُلَّة تُشبه حُلَّة أخرى، على ألوان مختلفة، وهي ثياب أهل الجنَّة، وسطها ظلَّ ممدود، عَرْض الجنَّة كعَرُّضِ السماء والأَرض أُعدَّت للذين آمنوا بالله ورسله، يسير الراكب في ذلك الظُّلِّ مائة عام فلا يقطعه، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَظِلُّ مَّمْدُودٍ ﴾ (٢)، وأسفلها ثمار أهل الجنّة وطعامهم متدلٍّ في بيوتهم، يكون في القضيب منها مائة لون من الفاكِهة ممّا رأيتم في دار الدنيا وممّالم تُرَّوه، وماسّمِعتم به و مالم تسمعوا بمثله، وكلّما يُجتّنَي منها شيءٌ نبت مكانها أخرى، لا مقطوعة ولامسنوعة، ويجري نهر في أصل تلك الشجرة، يتفجر منه الأنهار الأربعة: نهر من ماءٍ غير أسن، ونهر من لبن لم يتغيّر طعمُّه، ونهر من خِمر لذَّة للشاربين، ونهر من عسل مُصَغّى. يافاطمة، إنَّ الله أعطاني في عليّ سبع خصالٍ: هو أوَّل من ينشقُ عنه القبر معي، وأوَّل من يقف معي على

يان المسام، إن الما المصالي في علي سبع حصاب شو اون من ينسق عله المبر علي وارن س يست على على العرش، وأوّل الصراط، فيقول للنار: تُحذي ذا وذَرِي ذا، وأوّل من يُكتَى إذاكُسِيت، وأوّل من يقف معي على يمين العرش، وأوّل من يقرّع معي باب الجنّة، وأوّل من يسكن معي عِلَيّين، وأوّل من يشرب معي من الرَّحيق المختوم، ختامه مِسك، وفي ذلك فليتنافس المتنافسون.

يافاطمة [هذا ما] أعطاه الله عليًا في الآخرة، وأعدّ له في الجنّة، إن كان في الدنيا لامال له، فأمّا ما قلت: إلّه بطين، فإنّه مملوء من العلم الذي خصّه الله به، وأكرمه من بين أمّتي، وأمّا ماقلت: إنّه أنزع عظيم العينين، فإنّ

<sup>(</sup>١) رجل دُخداح: قصير غليظ البطن. «لسان العرب ٢: ٤٣٤».

<sup>(</sup>٢) الكَرادِيس: رُوُوس العِظام. «لسان العرب ٦: ١٩٥٥».

<sup>(</sup>٣) المُشاشُ: رؤوس العظام مثل الركبتين والمرفقين والمنكبين. «لسان العرب ٢: ٣٤٧».

<sup>(</sup>٤) (دار ولا) ليس في «ج» والمصدر.

<sup>(</sup>٥) الغَنَن: الغُصْن.

<sup>(</sup>٦) الواقعة ٥٦: ٢٠.

الله عزّ وجلَ خلقه بصفة آدم (مبدسهم)، وأمّا طول يديه فإنّ الله عزّ وجلّ طوّلهما ليقتُل بهما أعداء وأعداء رسوله، وبه يُظهر الله الدين كلّه ولوكره المشركون، وبه يفتح الله الفتوح، ويقاتل المشركين على تنزيل القرآن والمنافقين من أهل البغي والنكث والنّسوق على تأويله، ويُخرج الله من صُلبه سَيِّدَي شباب أهل الجنّة، ويُزيّن بهما عرشه. يافاطمة، مابعث الله نبيّاً إلّا جعل له ذُرّية من صلبه، وجعل ذُرّيتي من صُلب عليّ، ولولا عليّ ماكانت لي ذُرّية ه.

فقالت فاطمة: «يارسول الله، ماأختار عليه أحداً من أهل الأرض (٢٠) . فقال ابن عباس عند ذلك والله ماكان لفاطمة كُنُو غير علي (عليه ١٩٧٠).

به ۲۲/۱۰۲۰ الشيخ في (أماليه)، قال: أخبرنا أبو الفتح هلال بن محمّد بن جعفر الحفّار، قال: حدّثنا ابن الجعابي، قال: حدّثنا أبو عثمان سعيد بن عبدالله بن عجب الأنباري، قال: حدّثنا خلّف بن دُرست، قال: حدّثنا الفاسم بن هارون، قال: حدّثنا سهل بن صفين، عن همّام، عن قتادة، عن أنس، قال: قال رسول الله (ملى اله عبدرآله): الفاسم بن السماء، دنوت من ربّي عزّ وجلّ، حتّى كان بيني وبينه قاب قوسين أو أدنى، فقال: يامحمّد من تُحبّ من الخلق؟ قلت: ياربّ عليّاً، قال: النفت يامحمّد؛ فالنفتُ عن يساري، فإذا عليّ بن أبي طالب.

. ٢٣/١٠٢٠٥ محمّد بن يعقوب: عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبدالجبار، عن صفوان بن يحيى، قال: سألني أبو قرّة المحدّث أن أدخله على أبي الحسن الرضا (عبداله)، فاستأذنته في ذلك، فأذِن لي، فدخل عليه، فسأله عن الحلال والحرام (١٠ حتّى بلغ سؤاله إلى التوحيد، فقال أبو قُرة: إنّا رؤينا أنّ الله قسم الرؤية والكلام بين نبيّين، فقسم الكلام لموسى، ولمحمّد الرؤية؟

فقال أبو الحسن (عبد الله المبلغ عن الله إلى الثقلين من الجنّ والإنس: لا تُدركه الأبصار، ولا يحيطون به علماً، وليس كمثله شيء، ألبس محمّد (حلّ الاعليمة الله قال: بلي. قال: كيف يجيء رجل إلى الخلق جميعاً فيُخبرهم أنّه جاء من عند الله، وأنّه يدعوهم إلى الله بأمر الله فيقول: ﴿لاَتُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ ﴾ (") و ﴿لاَيُحِيطُونَ بِهِ عَلْماً ﴾ (")، و ﴿لَيْسَ كَمِفْلِهِ شَيّ الله (")، ثمّ يقول: أنا رأيته بعيني، وأحطت به علماً، وهو على صورة البشر؟! أما تستحيون، ماقدرت الزنادقة أن ترميه بهذا، أن يكون يأتي من عند الله بشيء ثم يأتي بخلافه من وجه آخره.

قال أبو قُرَّة: فإنَّه يقول: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةً أَخْرَى ﴾؟

<sup>(</sup>٧) في المصدر زيادة: فزوّجها رسول الله (مش اله طبه واله).

۲۲ ـ الأمالي ۱: ۲۹۲.

۲۳ ـ الكافي ۱: ۷۴ / ۲.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: والأحكام.

<sup>(</sup>۲) الأنمام ٦: ١٠٣.

<sup>(</sup>۲) طه ۲۰: ۱۱۰.

<sup>(</sup>٤) الشوري ١٢: ١١.

سورة النجم (٥٣) ...... ١٩٥

فقال أبو الحسن اعب السلام: وإنَّ بعد هذه الآية مايدُلُ على مارأى، حيث قال: ﴿مَاكَذَبَ ٱلْقُوَّادُ مَارأَى﴾ يقول: ماكذب فواده مارأت عبناه، ثمّ أخبر بما رأى، فقال: ﴿لَقَدْ رَأَى مِنْ ءَايَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَى﴾، فآيات الله غير الله، وقد قال الله عزّ وجلَ: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً﴾ فاذا رأته الأبصار فقد أحاط به العلم، ووقعت المعرفة،

فقال أبو قُرِّة: فتكذّب بالروايات؟ فقال أبو الحسن (علمالسلام): «إذا كانت الروايات مخالفة للقرآن كذّبتها، وما أجمع المسلمون عليه أنّه لايحاط به علماً، ولاتُدركه الأبصار، وليس كمثله شيء».

٢٤/١٠٢٠٦ على بن إبراهيم، قال: حكى أبي، عن محمّد بن أبي عُمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله (علمالله)، في حديث الإسراء بالنبيّ (صلّ الدعله وآله)، قال: دوانتهيت إلى سدرة المنتهى، فإذا الورقة منها تظلّ أمّة من الأُمم، فكنتُ منها كما قال الله تعالى: كقاب قوسين أو أدنى، فناداني: ﴿ عَامِنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِليّهِ مِن رَبّهِ ﴾ (١)،

محمد الله (سلى الله (سلى الموله) قال: حدّثنا أبي (رسه الله)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا أحمد بن محمد إبن عبسى، عن الحسن بن محبوب، عن مالك بن عطية، عن حبيب السّجستاني، قال: سألت أبا جعفر (طبه السلام)، عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّىٰ \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ \* فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى فَمَال لي: عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّىٰ \* فَكَانَ قَابَ قوسينِ ) في القرب (أو أدنى فأوحى إلى عبده) يعني وسول الله (سلى الله (سلى الله (سلى الله (سلى الله (سلى الله عبد اله)).

ياحبيب إن رسول الله (مل الله المن المتعدولة) لمّا افتتح مكة أتقب نفسه في عبادة الله عزّ وجلّ والشكر ليعمه في الطّواف بالبيت، وكان علي (علم السعي، قالمنا غشيه ما الليل الطلقا إلى الصفّا والمَروة يُريدان السعي، قال: فلمّا هَبَطا من الصّفا إلى المَروة، وصارا في الوادي دون العلم الذي رأيت، غشيهما من السماء نور، فأضاءت لهما جبال مكة، وخشّعت أبصارهما، قال: فَمَنّ الدلك فَزَعا شديداً، قال: فمضى رسول الله (مل الاعبواله) حتى ارتفع عن الوادي، وتَبِعه علي (عبد السعم)، فرفع رسول الله (مل الله عبد راله) وأسه، قال فتناولهما رسول الله (مل الله (مل الله عزّ وجلّ إلى محمّد: يامحمّد، إنهما من قطف الجنّة، فلا يأكل منهما إلا أنت ووصيّك علي بن أبي طالب، قال: فأكل رسول الله (مل الله عبد راله) إحداهما، وأكل عليّ (عبد السلام) الأخرى، ثم أوحى الله عزّ وجلّ إلى محمّد (عله عليّ (عبد السلام)) الأخرى، ثم أوحى الله عزّ وجلّ إلى محمّد (مل الله عزّ وجلّ إلى محمّد (مل الله عزّ وجلّ إلى محمّد (مل الله عنه والله) وأكل عليّ (عبد السلام) الأخرى، ثم

قال أبو جعفر (عله الله): (ياحبيب، ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةً أُخْرَى \* عِندَ سِدْرَةِ المُنتَهَى \* عِندَهَا جَنَةً المَأْوَى ﴾، يعني عندما (١) وافى جَبْرَئيل حين صعِد إلى السماء، قال: فلمّا انتهى إلى محلّ السّدرة وقف جَبَرَئيل دونها، وقال: يامحمّد، إذّ هذا موقفي الذي وضعني الله عزّ وجلّ فيه، ولن أقدر على أن أتقدّمه، ولكن امضِ أنت

۲٤ ـ تفسير القمى ۲: ۱۱.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٨٥.

٢٥ ـ علل الشرائع: ٢٦٧ / ١.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: عندها.

أمامك إلى السّدرة، فقف عندها -قال - فتقدّم رسول الله (منراة عليه وآنه) إلى السّدرة، وتخلّف جَبَّرُتيل (عليه السلام)».

قال أبو جعفر (عبدالهم): «إنمّا سُميت سِدرة المنتهى، لأنّ أعمال أهل الأرض تصعّد بها الملائكة الحَفَظة إلى محلّ السّدرة، والحَفَظة الكِرام البررة دون السّدرة، يكتبون ماتَرْفع إليهم الملائكة من أعمال العباد في الأرض، قال: فينتهون به إلى محل السّدرة».

قال: «فنظر رسول الله (من اله عليه رآله) فرأى أغصانها تحت العرش وحوله، قال: فتجلّى لمحمّد (من اله طيه رآله) نور الجبّار عزّ وجلّ، فلمّا غشي محمّد (من الاعليه رآله) النور، شَخص بيصره وارتعدت فَرَائصُه، قال: فشدّ الله عزّ وجلّ لمحمّد (من الاعليه رآله) قلبه، وقوّى له بصره، حتّى رأى من آيات ربه مارأى، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةٌ أُخْرَىٰ \* عِندَ سِدْرَةِ آلمُنْتَهَى \* عِندَهَا جَنَّةُ آلمَأْوَى ، يعني الموافاة، قال: فرأى محمّد (من الدواله) بيصوه من آيات ربه الكبرى، يعنى أكبر الآيات».

قال أبو جعفر طبه السلام: «وإنّ غِلَظ السّدرة لمسبرة مائة عام من أيام الدنبا، وإنّ الورقة منها تغطّي أهل الدنبا، وإنّ لله عزّ وجلّ ملائكة، وكُلهم بنبات الأرض من الشجر والنخل، فليس من شجرة ولانخلة إلّا ومعها من الله عزّ وجلّ ملائكة تَحْفَظها (1) وماكان فيها، ولولا أنّ معها من يمنعها لأكلها السباع وهوّام الأرض، إذاكان فيها ثمرها، قال: وإنمّا نهى رسول الله (من القطيمة عليه أن يضرِب أحد من المسلمين خِباءه (الله تحت شجرة أو نخلة قد أثمرت، لمكان الملائكة الموكّلين بها، قال: ولذلك يكون الشجر والنخل أنساً إذاكان فيه حَمّله، لأنّ الملائكة تَحْفُره ٥٠.

۲۹/۱۰۲۰۸ وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن أحمد السّناني، وعليّ بن أحمد بن محمّد الدقّاق، والحسين بن إبراهيم بن هاشم المؤدّب، وعلي بن عبدالله الوراق (رضواد عهم)، قالوا: حدّ ثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفيّ الأسدي، عن موسى بن عِمران النّخعي، عن عمّه الحسين بن يزيد النوفليّ، عن عليّ بن سالم، عن أبيه، عن ثابت ابن دينار، قال: سألت زين العابدين عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عليم السلام)، عن الله جلّ جلاله، هل يوصف بمكان؟ فقال: «تعالى الله عن ذلك».

قلت: لِم أسرى بنبيّه (منهاله عله وآله) إلى السماء؟ قال: «ليُرِيّه ملكوت السماوات ومافيها من عجائب صُنعه وبدائع خلفه».

قلت: فقول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّىٰ \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾؟ قال: «ذاك رسول الله رمني عدرانه)، دنا من حُجُب النور، فرأى ملكوت السماوات، ثم تدلّى (مني عدرانه) فنظر من تحته إلى ملكوت الأرض، حتّى ظنّ أنّه في القرب من الأرض كقاب قوسين أو أدنى».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ومعها ملك من الله تعالى يحفظها.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: خلاه.

٢٦ ـ علل الشرائع: ١٣١ / ١.

۲۷/۱۰۲۰۹ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن محمّد بن الحسن (طبه الدم): هل رأى الصفّار، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّد بن الفّضيل، قال: سألت أباالحسن (طبه الدم): هل رأى رسول الله (منّ الله عزّ وجلّ عزّ وجلّ عزّ وجلّ عقول: ﴿ مَاكَذَبَ ٱلفُوّادُ مَارَأَى ﴾، لم يَره بالبصر، ولكن رآه بالفُوّاد).

ابن داود المِنقري، عن حفص بن غِياث، أو غيره، قال: حدَّننا سعد بن عبدالله، عن القاسم بن محمَّد الأصفهاني، عن سليمان ابن داود المِنقري، عن حفص بن غِياث، أو غيره، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزَّ وجلّ: ﴿ لَقْدَ رَأَى جَبْرَئيل (عبدالله) على ساقه الدُّرِ مثل القَطْر على البَقْل، له سبّمائة جَناح، قد ملاً مابين السماء والأرض.

١٤ ١٩/١٠٢١ أن ٢٩/١٠٢١ الطّبَرسيّ في (الاحتجاج): عن يعقوب بن جعفر الجعفري قال: سأل رجل يفال له عبدالغفار السّلمي أبا إبراهيم موسى بن جعفر (عبدالله) عن قول الله تعالى: ﴿ ثُمّ دَنَا فَتَدَلَّىٰ \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ﴾ السّلمي أبا إبراهيم موسى بن جعفر (عبدالله) عن قول الله تعالى: ﴿ ثُمّ دَنَا فَتَدَلَّىٰ \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ ﴾ قال: أرى هاهنا خروجاً من حُجُب، وتدلياً إلى الأرض، وأرى محمداً رأى ربّه بقلبه، ونُسِب إلى بصره، فكيف هذا؟ فقال أبو إبراهيم (عبدالله): ﴿ دَنَا فَتَدَلَّىٰ ﴾ فإنّه لم يَزُل من موضع، ولم يتدلّ ببدنٍ».

هذا؟ فقال أبو إبراهيم (عبدالله): ﴿ دَنَا فَتَدَلَّىٰ ﴾ فإنّه لم يَزُل من موضع، ولم يتدلّ ببدنٍ».

فقال عبدالغفار أصِفُه بماوصف به نفسه حيث قال: ﴿ دَنَا قَتَدَلَّى ﴾ ، فلم يتدل ببدن عن مجلسه ، وإلا قد زال عنه ، ولولاذلك لم يوصف بذلك نفسه ؟ فقال أبو إبراهيم (عبدالسلام): وإنّ هذه لغة قريش، إذا أراد الرجل منهم أن يقول: قد سمعت، يقول: قد تدلّيت؛ وإنمّا التدلّى: الفَهْمِهِ إِ

\* عند سِدْرَةِ آلمُنتَهَى ؛ العني محمّداً الله المؤمنين (المهالله)، في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةُ أُخْرَى \* عِنْدَ سِدْرَةِ آلمُنتَهَى ، حيث لايتجاوزها خلق من خلق الله عزّ وجلّ، وقوله في آخر الآية: ﴿ مَازَاعٌ البَصْرُ وَمَاطَعْى \* لَقَدْ رَأَى مِنْ ءَايَاتٍ رَبِّهِ آلكُبْرَى ﴾، وأى جَبْرَئيل المهالله في صورته مرّتين: هذه للمرّة، ومرة أخرى، وذلك أنّ خلق جَبْرَئيل [خلق] عظيم، فهو من الروحانيين، الذين لايدرك خلقهم ولاصفتهم إلّا الله رب العالمين.

٢١/١٠٢١٣ - محمد بن العباس، قال: حدّثنا أحمد بن محمد النوفلي، عن أحمد بن هلال، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن بُكير، عن حُمران بن أعين، قال: سألت أبا جعفر (عبدالله) عن قول الله عزَّ وجلّ في كتابه:
 ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّئُ \* فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْن أَوْ أَدْنَىٰ ﴾.

فقال: «أدنى الله محمّداً (ملّ الله عه راله) منه، فلم يكن بينه وبينه إلّا قفّص لؤلو، فيه فَرَاش من ذهب يتلألأ فأُري

۲۷ ـ التوحيد: ۱۱۱ / ۱۷.

۲۸ ـ التوحيد: ۱۱۸ / ۱۸۸.

<sup>19</sup> ـ الاحتجاج: ٢٨٦.

٣٠ ـ الاحتجاج: ٢٤٣.

٣١ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٢٥ / ٨

صورةً، فقيل له، يامحمّد، أتعرف هذه الصورة؟ فقال: نعم، هذه صورة عليّ بن أبي طالب (ميه السلام)، فأوحى الله تعالى إليه: أن زوّجه فاطمة، واتّخذه وصيّاً».

۲۲/۱۰۲۱٤ عند، قال: حدّثنا محمّد بن هَمّام، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيس بن داود، عن أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ (عدالسلام) في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِذْ يَمَعْشَى السَّدْرَةَ مَا يَغْشَى السَّدْرَةَ
 مَا يَغْشَى ﴾.

قال: وإن النبيّ (مآراة على والله أسري به إلى ربّه، قال: وقف بي جَبُرْتِيل (على الله) عند شجرة عظيمة ، لم أر مثلها، على كلّ غُصن منها ملك، وعلى كل ورقة منها ملك، وعلى كل ثمرة منها ملك، وقد تجلّلها تور من نور الله عزّ وجلّ، فقال جَبْرُتِيل [(عله الله)، هذه سدرة المنتهى، كان ينتهي الأنبياء قبلك إليها]، ثمّ لا يتجاوزونها، وأنت تجوزها إن شاء الله ليريك من آياته الكبرئ، فاطمئن أيدك الله تعالى بالثبات حتى تستكمل كراماته، وتصبر إلى جواره، ثم صعد بي إلى تحت العرش، فدُلَي إليّ رفرف أخضر، ماأحسن أصفه، فرفعني بإذن ربي، فصرت عنده، وانقطع عني أصوات الملائكة ودويّهم، وذهبت المخاوف والروعات، وهدأت نفسي واستبشرت، وجعلت أمتد وأنقيض، ووقع عليّ السّرور والاستبشار، وظننت أن جميع الخلائق قد ماتوا، ولم أر غيري أحداً من خلقه، فتركني ماشاء الله، ثمّ ردّ عليّ روحي فأفقت، وكان توفيقاً من ربيّ أن غمضت عيني، وكلّ بصري وغشي عن فتركني ماشاء الله، ثمّ ردّ عليّ روحي فأفقت، وكان توفيقاً من ربيّ أن غمضت عيني، وكلّ بصري وغشي عن النظر، فجعلت أبصر بفلبي كما أبصر بعيني، بل أبعد وأبلغ، وذلك قوله تعالى: ﴿مَازَاغٌ ٱلبّصَرُ ومَاطَغَى \* لَقَدْ أَن فَيْ عَايَاتٍ رَبِّهِ ٱلكُبْرَى ﴾ وإنما كنت أبصر مثل مَخْيط (١١ الإبرة نوراً بيني وبين ربي لا تطبقه الأبصار.

فناداني ربّي، فقال تبارك وتعالى: يامحمد، قلت: لبّيك ربّي وسيدي و إلهي لبّيك. قال: [هل] عرّفت قدرك عندي، وموضعك و منزلتك؟ قلت: نعم، ياسيدي. قال: يامحمد، هل عرفت موقعك مني وموقع ذُرّيتك؟ قلت: نعم، ياسيدي، قال: فهل تعلم يامحمد فيما المحتصم الملا الأعلى؟ قلت: ياربّ أنت أعلم وأحكم، وأنت عكام الغُيوب. قال: اختصموا في الدرجات والحسنات [فهل تدري ماالدرجات والحسنات؟]، قلت: أنت أعلم سيّدي وأحكم. قال: إسباغ الوضوء في المفروضات، والمشي على الأقدام إلى الجماعات [معك]، ومع الأئمة من ولدك، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، وإفشاء السلام، وإطعام الطعام، والتهجّد بالليل والناس نيام.

نَمْ قَالَ: ﴿ عَامَنَ آلرَّسُولَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ ﴾ قلت: ﴿ وَٱلمُؤْمِنُونَ كُلِّ ءَامَنَ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لاَنْفَرَقُ بَیْنَ أَحَدِ مِن رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَیْكَ المَسْصِرُ ﴾ ، قال: صدفت، بامحمد: ﴿ لَا يُكِلِفُ اللهُ نَفْساً إِلّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَیْهَا مَا آكْتَسَبَتْ ﴾ فقلت: ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَیْنَا إِصْراً كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى آلَذِینَ مِن قَبلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمِلْنَا مَالَاطَاقَةَ لَنَا بِهِ وَآعَفُ عَنَا وَآغَفِرْ لَنَا وَآرْحَمْنَا أَنتَ مَوْلَانًا فَانصُرْنَا عَلَى آلقَوْمِ الكَافِرِينِ ﴾ (\*\*، قال: ذلك لك ولذُرَيتك بامحمَد، قلت: لبيك ربي

٣٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٢٥ / ٩.

<sup>(</sup>١) المِخَيط: الممرّ والمسلك.

<sup>(</sup>٢) البقرة ۲: ١٨٥، ٢٨٦.

سورة النجم (٥٣) ...... ١٩٩

وسعديك سيّدي وإلهي.

قال: أسالك عمّا أنا أعلم به منك، من خلّفت في الأرض بعدك؟ قلت: خير أهلها، أخي وابن عمّي، وناصر دينك والغاضب لمحارمك إذا استُحِلّت ولنبيّك غضب النّمر إذا غضب؛ عليّ بن أبي طالب. قال: صدقت بامحمّد، إنّي اصطفيتك بالنبوّة، وبعثتك بالرسالة، وامتحنت عليّاً بالبلاغ والشهادة على أمّتك وجعلته حُجّة في الأرض معك وبعدك، وهو تور أوليائي، ووليّ من أطاعني، وهو الكلمة التي ألزمتها المتقين، يامحمّد، وزوّجه فاطمة، فإنّه وصيّك ووارثك ووزيرك، وغاسل عورتك، وناصر دينك، والمقتول على سنتي وسنتك، يقتلُه شقيّ هذه الأمّة.

قال رسول الله اصلبات عله رآده: ثمّ إنّ ربّي أمرني بأمور وأشياء، وأمرني أن أكتُمها، ولم يأذن لي في إخبار أصحابي بها ثمّ هوى بي الرفرف، فإذا بَجَبْرُئيل (علبالله) فتناولني حتّى صِرت إلى سدرة المنتهى، فوقف بي تحتها، ثم أدخلني جنّة المأوى، فرأيت مسكني ومسكنك ياعليّ فيها، فبينما جَبْرُئيل يُكلّمني إذ علاني نور من نور الله، فنظرت إلى مثل مَخِيط الإبرة، مثل ماكنت نظرت إليه في المرّة الأولى، فناداني ربيّ جلّ جلاله: يامحمد. قلت: لبيّك ياربّي وإلهي وسيّدي؟ قال: سبقت رحمتي غضبي لك ولذّريّتك، أنت صفوتي من خلقي، وأنت أميني وحبيبي ورسولي، وعزّتي وجلالي لولقيني جميع خلقي يَشُكُون فيك طَرفة عين أو ينقصونك أو ينقصون صفوتي من ذُريتك لأدخلتهم ناري ولاأبالي. يامحمّد، عليّ أمير المؤمنين، وسيّد المرسلين ، وقائد الغُرّ المُحجّلين إلى جنّات النعيم، أبو السبطين سيّدي شباب جنّني المفتولين بي ظُلماً.

ثمَّ فرض عليَّ الصلاة وماأراد تبارك وتعالى، وقَدْكُنتُ قريباً منه في المرة الأُولى مثل مابين كَبِد القوس إلى سِيَته، فذلك قوله تعالى: كَفَاب قُوسينِ أو أَثْنَى من ذلك،

وم الله (منه على الله الله الله الله الأوسى في كتابه: قال ابن عباس: إنّ رسول الله (منه عبواله) ذات يوم قال لَجَيْرَ نيل (عبد الله): وألّ لاتقوى على ذلك. قال: قال لَجَيْرَ نيل (عبد الله): وألّ لاتقوى على ذلك. قال: الابَدّلي من ذلك، فأقسم عليه بخاتم النبوّة، فقال جَيْرَ نيل: أبن تُريد ذلك؟ قال: «بالأبطح». قال: لابتستعني. قال: «بمنّى». قال: لابتستعنى، قال: لابتستعنى، قال: لابتستعنى، قال: لابتستعنى، قال: لابتستعنى، قال: المعرفات، قال: لابتستعنى، ولكن سِربنا إليه.

<sup>(</sup>١) الخَشْخَشة: الصوت، والكَلْكُل: الصدر.

<sup>(</sup>۲)کذا.

أجلى الجبين، معندل الشعر، كأنّ شعره المرّجان، له جَناحان خَضْراوان وقدمان ولونه كالثلج الموشّح بالدُّر، هكذا صورته التي رآه النبيّ (ملّى عبه راله) بها، وذلك أنّه رآه مرتين، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةٌ أُخْرى \* عِندَ سِدْرَةِ المُنتَهَى ﴾، فالمرة الثانية طلب منه أن يراه ببقيع الغَرّقد وإذا بواحدٍ من أجنحته سدّ من السماء إلى الأرض».

٣٤/١٠٢١٦ على ابن سِيرين في (كتاب العظمة): أنّ حمزة سأل النبيّ (صلى اله على وآله): أرني يَجبُرُ ثبل؟ فقال: اللهمّ اكشف عن فقال: اللهمّ اكشف عن السكت فقال: الظهر الخبرُ ثبل النبيّ (صلى النبيّ (صلى النبيّ عليه الساعة فقال: اللهمّ اكشف عن بصر حمزة فقال: انظر فنظر وإذا قدماه كالزّبر بحد، فخرّ حمزة مغشيّاً عليه، فعرج جَبْرُ ثبل بعد أن بلغ، فقال: المعرفة، ومارأيت ؟ فقال: هيهات ياسيدي أن أتعاهد هذا الفِعل.

٣٥/١٠٢١٧ ورُوي أنَّ جَبُرَئيل نزل على محمد (من الله على المحمد، تقال: يامحمد، تُريد أن أريك بعض حظك ومنزلتك من الجنّة؟ فقال: «بلى، يعني نعم، فكشف له عن جناح بين أجنحته، وإذا هو أخضر، عليه نهر، عليه ألف قصر من ذهب.

٣٦/١٠٢١٨ عند صِدرة المنتهى، له ستَمائة جَناح، يتناثر من ريشه أكابر الدُرّ والباقوت».

الله قوة سبع أرضين، فأعطاه الله قوّة الجبال وقوة الرياح، فأعطاه قوّة السّباع، فأعطاه من لدّن رأسه إلى قدميه الله قوة سبع أرضين، فأعطاه الله قوّة الجبال وقوة الرياح، فأعطاه قوّة السّباع، فأعطاه من لدّن رأسه إلى قدميه بسعور وأقواه وألّينة مغطّاة بأجنحة، يُسبّح الله بكلّ لسان بألف ألف لغة، فيصير من كلّ نفس ملك، يسبّحون الله إلى يوم القيامة، وهم المفرّبون وحمّلة العرش وكرام كانبين هم على صِفة إسرافيل، وينظر إسرافيل في كلّ يوم وليلة ثلاث مرّات الى جهنم، فيذوب إسرافيل، ويصبر كوّتر القوس ويبكي، لو انسكب دمعه من السماء ليطبق مابين السماء إلى الأرض حتّى يغلِب على الدنيا، ويصبر كوّتر القوس ويبكي، لو انسكب دمعه من السماء ليطبق مابين السماء إلى الأرض حتّى يغلِب على الدنيا، ولو صُبّت اجميع البُحور والأنهار على رأس إسرافيل ماوقعت قطرةً على الأرض، ولولا أنّ الله منع بكاء، ودموعه لامتلأت الأرض بدموعه، فصار طُوفان نوح، ومن عظمة إسرافيل وأنفه فلم يبلُغ إلى آخره.

وأمّا مبكائيل خلقه الله بعد إسرافيل بخمس مائة عام، من رأسه إلى قدمه شُعور من الزَّعفران، وأجنحته من زَبرٌ بجد أخضر، على كلَ شعرة ألف ألف وجه، في كلَ وجه ألف ألف فم، وفي كلّ فم ألف ألف لسانٍ، وعلى كلّ لسانٍ ألف ألف عين، نبكي رحمةً على المذنبين من المؤمنين، بكلّ عين و بكلّ لسان يستغفرون، فيقطُّر من كلّ عين سبعون ألف ألف قطرة، فتصير ملّكاً على صورة ميكائيل، وأسماؤهم الكَرُوبيّون، وهم أعوان لميكائيل، موكّلون على القطر والنبات والأوراق والثّمار، فما من قطرة في البحار، ولاثمّرة على الأشجار، إلّا وعليها ملك

<sup>.....</sup> ri

<sup>.....</sup>ro

<sup>.....</sup>ti

<sup>.....</sup> rv

سورة النجم (۵۳) ......

موكّل.

وأمّا جَبْرَئيل خلقه الله بعد ميكائيل بخمس مائة عام، وله ألف ألف وستمّائة جَناح، من رأسه إلى قدمه شُعور من زَعْفران، والشمس بين عينيه، وكلّ شعرة قمر وكواكب، وكلّ يوم يدخُل في بحرٍ من نور ثلاثمائة وستّين مرّة، فإذا خرج سقط من أجنحته قطرة، فتصير ملكاً على صورة جَبْرَئيل، يسبّحون الله إلى يوم القيامة، وهم الرُّوحانيون، وأمّا صورة مَلَك الموت مثل صورة إسرافيل بالوجه والألسِنة والأجنحة.

وقوله تعالى: ﴿ أَفَرِءَيتُمُ آلَلاتَ وَٱلمُزَّى ﴾ قال: اللّاتِ رجل، والعُزَى امرأة، وقوله تعالى: ﴿ وَمَنَاوَةَ آلثَّالِثَةَ ٱلْأُخْرَى ﴾ قال: صنم بالمُشَلِّل خارج مِن الحرم على سنّة أميالٍ يسمّى المَنَاة.

قوله تعالى ﴿ أَلَكُمُ ٱلذَّكُو وَلَهُ ٱلأَنتَى ﴾ قال: هو ماقالت قريش: إنّ الملائكة هم بنات الله، فردّ عليهم، فقال: ﴿ أَلَكُمُ ٱلذَّكُو وَلَهُ ٱلأَنتَى \* تِلْكَ إِذاً قِسْمَةٌ ضِيزَى ﴾ أي ناقصة، ثمّ قال: ﴿ إِنْ هِيَ ﴾ يعني اللات والعُزَى وَمَناة ﴿ إِلَّا أَسْمَاءٌ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَاؤُكُم مَّا أَنزَلَ آفَة بِهَا من سُلِطَانٍ ﴾ أي من حُجّة.

قوله تعالى:

# آلَّذَيْنَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الإِثْمِ وَالفُّوَاحِشَ إِلَّا آلِلَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ واسعُ آلْمَغْفِرةِ -إلىٰ نوله نعالى ـهُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ آتقَىٰ [٣٢]

الحسني، قال: حدّثني أبو جعفر الناني اعده عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسني، قال: حدّثني أبو جعفر الناني اعده عبدالله (قال: السمعت أبي ] يقول: سمِعت أبي موسى بن جعفر اعده الدهر) يقول: دخل عمرو بن عبيد على أبي عبدالله (عبدالله) فلمّا سلّم وجلس تلا هذه الآية ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ يَقُولُ: دخل عمرو بن عبيد على أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) ما أسكنك؟ قال: أحبُ أن أعرف الكبائر من كتاب الله عزّ وجلّ.

فقال: نعم ـ ياعمرو ـ وأكبر الكبائر الضّرك بالله، يقول الله: (ومن يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنّة) (١)،

٢٨ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٨.

سورة النجم آية ـ ٣٢.

۱ \_الكافي ۲: ۲۱۷ / ۲٤.

<sup>(</sup>١) المائدة ٧٢ ٥، وفي المصحف هكذا (إنَّه من يشرك).

٣٠٢ ...... البرهان في تفسير القرآن

وبعده الباس من روح الله، لأن الله عرّ وجلّ بقول: ﴿ إِنّهُ لايَايْتُسُ مِن رَوْحٍ آفَهِ إِلّا اَلْقَوْمُ الكَافِرُونَ ﴾ (") منها عُمَوق الوالدين، لأن الله مبحانه جعل العاق جبّاراً شقبًا، وقتل النفس التي حرم الله إلّا بالحق، لأن الله عزّ وجلّ يقول ﴿ فَجَوْاؤُهُ جَهَنّمُ عَلَا أَنْهِ الله عَرْ وجلّ يقول ﴿ فَجَزاؤُهُ جَهَنّمُ عَلَا أَنْهِ الله عَرْ وجلّ يقول: ﴿ لَهُ يَوا فِي بِطُونِهِمْ نَاراً وَسَيَصْلُونَ عَلَياهُ أَنْهِ الله عَرْ وجلّ يقول: ﴿ إِنّمَا يَأْكُلُونَ فِي بِطُونِهِمْ نَاراً وَسَيَصْلُونَ عَلَياهُ أَنْهُ عَرْ وجلّ يقول: ﴿ إِنّمَا يَأْكُلُونَ فِي بِطُونِهِمْ نَاراً وَسَيَصْلُونَ عَلَياهُ إِنّهُ وَالله عَرْ وجلّ يقول: ﴿ وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَئِذٍ دُبُرَهُ إِلّا مُتَعَرِّا لَقِيتالِ أَوْمَتَحَيِّراً الله عَرْ وجلّ يقول: ﴿ وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَئِذٍ دُبُرَهُ إِلّا مُتَحَرِّا لَقِيتالِ أَوْمَتَحَيِّراً لَهُ عَلَيْكِ الله عَرْ وجلّ يقول: ﴿ وَمَن يَوْمَلُهُ الشّيهُ السّبِهِ الله عَرْ وجلّ يقول: ﴿ وَمَن يَوْمَلُونَ الرّبَا لا يَقُومُ الْمَوْدِي وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلُونَ الْمَرسَ ﴾ (") والقرار من الزحف، لأن الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَمَن يَوْمَلُونُ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلَقَلْ عَلِمُوا لَمْنِ اللّهَ وَمَن إِلّا كَمَا يَقُومُ الْمَلِي فِي يَتَحَبَّطُهُ الشّيطانُ مِنَ المَسِينَ ﴾ (") والنبر، لأنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلَقَلْ عَلِمُوا لَمْنِ يَعْفُل المَالِي فَيْ الْمَعْرِ وَجلّ يقول: ﴿ وَلَنَ الله عزّ وجلّ يقول: هُو قَلَى الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلَى يقول: ﴿ وَلَنَ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلَى الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلَى الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلَنَ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلَى الله عزّ وجلّ يقول: هُو فَتُكُولُ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلَمْ الله عَرْ وجلّ يقول: ﴿ وَلَمُ الله عَرْ وجلّ يقول: هُو فَتُلْ وَلِلْ الصلاة مَنعَمُدا فَإِلّهُ أَلْهُ عَلَاهُ مِن عادة الأُوثان، وترك الصلاة مَنعَمَداً فَلَا مَن عادة الأُوثان، وترك الصلاة متعمَداً فَقد برىء من ذَمّة الله يَكُونُ الله عزومَ الله وركنه الله وترك المناه من عناه أَنْ الله عزومَ الله ومن الله والمن الله عزوجل المناه المن وراك الصلاة منعمَداً أَنْ والله عَرْ وجلَ عَلَا الله عز

مراحت تاييزرس

<sup>(</sup>۲) يوسف ۱۲: ۸۷.

<sup>(</sup>٣) الأعراف ٧: ٩٩.

<sup>(</sup>٤) النساء ٤: ٩٣. مر٠٧

<sup>(</sup>٥) النور ۲۴: ۲۳.

<sup>(</sup>٦) النساء ±: ١٠. (٧) الأنقال ها ١٦.

<sup>(</sup>٨) اليقرة ٢: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٩) اليقرة ٢: ١٠٢.

<sup>(</sup>۱۰) الفرقان ۲۵: ۸۸، ۹۴.

<sup>(</sup>١١) اليمينُ الغَموس: التي تغمِس صاحبها في الإثم ثم في النار. «لسان العرب ١: ١٥٦».

<sup>(</sup>۱۲) آل عِمران ۲: ۷۷.

<sup>(</sup>١٣) غَلِّ يَغُلُّ غُلُولاً: خان. «لسان العرب ١١: ٤٩٩».

<sup>(</sup>۱٤) آل عمران ۲: ۱٦۱.

<sup>(</sup>١٥) التوبة ١: ٣٥.

<sup>(</sup>١٦) البقرة ٢: ٣٨٣.

وذمّة رسوله، ونقض العهد وقطيعة الرَّحِم، لأنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ أُوْلَئِكَ لَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ﴾ (٧٠). قال: فخرج عمرو وله صُراخ من بكائه، وهو يقول: هلك من يقول برأيه، ونازعكم في الفضل والعلم».

` ٢/١٠٢٢٢ عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله الله عن الله عن أبي عبدالله الله الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَـذِين يَـجْتَنِبُونَ كَبَـائر الإِثْـمِ وَالفَـوَاحشَ إِلّا اللَّـمَمَ ﴾، قال: «الفواحش:الزنا والسرفة، واللَّمم: الرجلُ يُلِمُ بالذنب فيستغفر الله منه».

قلت: بين الضلال والكفر منزلة؟ قال: «ماأكثر عُرى الإيمان».

٣/١٠٢٢٣ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن أبي أيوب، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله (عله السلام)، قال: قلت له: أرأيت قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ يُجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الإِثْمِ والفَوَاحشَ إِلّا اللَّمَمَ ﴾؟ قال: دهو الذنب يُلِمّ به الرجل، فيمكثُ ماشاء الله، ثمّ يُلِمّ [به] بعده.

١٠٢٢٤ / ٤-وعنه: عن أبي عليّ الأشعري، عن محمّد بن عبدالجبار، عن صفوان، عن العلاء، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما (طبهما المعرم)، قال: قلت له ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الإِثْمِ وَٱلْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ ﴾ ؟ قال: والهنّة بعد الهنّة، أي الذنب بعد الذنب [يُلمّ به] العبدء.

الم ١٠٢٥ / ٥ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن إسحاق بن عمّار، قال: قال أبو عبدالله (ملمالسلام): « مامن مؤمنٍ إلّا وله ذنب يَهْجُره زماناً ثمّ يُلمّ به، وذلك قولِ اللهِ عزّ وجلّ: ﴿ إِلَّا اللَّمَمَ ﴾».

وسألته عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرُ الإِثْمِ وَٱلفَوَاحِشِ إِلَّا اللَّمَمَ ﴾ ، قال: «الفواحش: الزنا والسرقة، واللَّمم: الرجل يُلِمّ بالذنب فيستغفر الله منه ﴾.

، ٩/١٠٢٦، وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حَريز، عن إسحاق بن عمّار، عن أبيه عن حمّاد، عن أبيه عن حمّاد بن عيسى، عن حَريز، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله اطله الله الله عن وجلّ الله عن عبدالله الله الله عن الله عن وجلّ الله عنه عبد الذب يُلمّ بالذب بعد الذب، ليس من سليقته (١) لا أي من طبعه (١).

. ٧/١٠٢٢٧ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، وعدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، جميعاً، عن ابن

<sup>(</sup>۱۷) الرعد ۱۳: ۲۵.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۱۲ / ۷.

۳\_الكافي ۲: ۲۰۳/ ۱.

٤ ـ الكافي ٢: ٢٠٢٠ / ٦.

٥ ـ الكافي ٢: ٣٢٠ / ٣.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۲۰ / ۵.

<sup>(</sup>١) في «ي، ط» خليقته.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: طبيعته.

۷ ـ الكافي ۲: ۳۲۱ / ۲.

محبوب، عن ابن رئاب، قال: سمعت أبا عبدالله (طبهالسلام) يقول: «إنّ المؤمن لايكون سجيّته الكذب والبّخل والفُجور، وربما ألمّ من ذلك شبئاً لايدوم عليه». قبل: فيزني؟ قال: «نعم، ولكن لايُولَد له من تلك النُّطفة».

٨/١٠٢٢٨ عن على بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن عبدالرحمن بن الحجّاج، عن عبدالرحمن بن الحجّاج، عن عبيد، عن زُرارة، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالسلام) عن الكباثر؟ فقال: دهن في كتاب علي (عبدالسلام) سبع: الكفر بالله، وقتل النفس، وعقوق الوالدين، وأكل الربا بعد البيّنة، وأكل مال اليتيم ظُلماً، والفِرار من الزحف، والتعرّب بعد الهجرة».

قال: قلت: هذا أكبر المعاصى؟ قال: «نعم».

قلت: فأكل دِرْهَم من مال اليتيم ظُلماً أكبر، أم ترك الصلاة؟ قال: ١ ترك الصلاة٥.

قلت: فما عددت ترك الصلاة في الكبائر؟ فقال: «أي شيءٍ أوّل ما قلت لك؟». [قال]: قلت: الكفر. قال: «فإنّ تارك الصلاة كافر». يعنى من غير علّة.

' ١٠٢٢٩ / ٩- ابن بابويه، قال: حدّثني أبي (رحدة)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن محمّد بن أحمد، عن أحمد بن محمّد السيّاري، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله بن مِهران الكوفي، عن حنان بن سَدير، عن أبيه، عن أبي إسحاق الليني، عن أبي جعفر (طبه السلام)، في حديث، قال: «اقرأ ياإبراهيم ﴿ ٱلَّـذِينَ يَحْتَيْبُونَ كَبَايْرَ الإثم وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ عَزُ وَجِلَ أَعلم بِمِن أَتَهُ وَاللّهُ وَلَاللهُ مِنْ قبل اللّهُ مَا وهو المِزاجِ اللللهُ وَلُكُوا اللّهُ عَزُ وَجِلَ أَعلم بِمِن أَتَهُ وَلَا اللّهُ مِنْ قبل اللّهُ مَا وهو المِزاجِ اللللللهُ وَلَا اللّهُ عَزُ وَجِلَ أَعلم بِمِن أَتَهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَ

\* ١٠/١٠٢٣٠ وعنه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن محمّد بن أبي عُمير، عن جميل بن درّاج، قال: سألت أبا عبدالله عند عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلا تُزَكُّوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمْ بِمَنِ عَن جميل بن دَرّاج، قال: سألت أبا عبدالله عشر المس، ونحو هذاه.

ثمّ قال (عندالسلام): وإنّ قوماً كانوا يُصبحون فيقولون: صلّينا البارحة، وصُمنا أمس، فقال علي (عندالسلام): لكتّي أنام الليل والنهار، ولو أجد شيئاً بينهما لَنمُتُه».

الحسين بن سعيد في كتاب (الزهد): عن محمّد بن أبي عُمير، عن فضّالة، عن جميل بن دُرّاج، قال: سألت أبا عبدالله المباسلام، عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَلا تُزَكُّوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ آتَّقَى ﴾، فقال: اهمو قول الإنسان: صلّيت البارحة، وصُمت أمس، وساق الحديث (١).

٨ ـ الكافي ٢: ٢١٢ / ٨.

٩ ـ علل الشرائع: ٦١٠ / ٨١

١٠ ـ معاني الأخبار: ٢٤٣ / ١.

<sup>(</sup>١) الزهد: ٦٦ / ١٧٤.

۱۱/۱۰۲۳۱ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن عليّ بن أسباط، عن بعض أصحابه، عن أبي جعفر (مله السلام)، أنه قال: «الإبقاء على العمل أشدٌ من العمل».

قال: وماالإبقاء على العمل؟ قال: «يصل الرجل بصِلَته، ويُنفِق نفقته لله وحده لاشريك له، فتُكْتب لَهُ سرّاً، ثمَّ يذكُرها فتُمحى، فتُكْتَب له علانيةً، ثمّ يذكرها فتُمحى، فتُكْتَب له رياءً».

قوله تعالى:

## وَإِبْرَاهِيمَ ٱلَّذِي وَفَّيَّ [ ٣٧ ]

تَ ١/١٠٢٣٢ من بابويه، قال: حدّثنا أبي (رحمه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن محمّد بن أبي عُمير، عن حَفْص بن البَخْتري، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ ٱلَّذِي محمّد بن أبي عُمير، عن حَفْص بن البَخْتري، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ ٱلَّذِي وَرَبِي محمود، أصبحتُ لاأشرك بالله شيئاً، ولاأدعو مع الله إلها أخر، ولا أتخذ من دون الله وليّاً، فسميّ بذلك عبداً شكوراً».

٢/١٠٢٣٣٠ عن بعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن بعض أصحابه، عن محمّد بن سِنان، عن أبي سعيد المُكاري، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: قلت: ماعنى بقوله تعالى: ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ ٱللَّذِى وَفَيْلَ ﴾؟ قال: «كلمات بالغ فيهنّ».

قلت: وماهن؟ قال: «كان إذا أصبح، قال: أصبحت وربّي محمود، أصبحتُ لاأشرك بالله شيئاً، ولاأدعو معه إلهاً، ولاأتَخذ من دونه ولبّاً، ثلاثاً، وإذا أمسى قالها ثلاثاً، قال: فأنزل الله تبارك وتعالى في كتابه: ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ ٱلَّذِي وَفَيّ ﴾ ».

٣/١٠٢٣٤ عليّ بن إبراهيم، قال: وفّى بما أمره الله به من الأمر والنهي وذبح ابنه، وسيأتي \_إن شاء الله تعالى ـذكر ماأنزل على موسى وعلى إبراهيم (عليمالسلام) من الصّحُف في سورة الأعلى (١).

قوله تعالى:

# أَلَّا تَــــزِرُ وَاذِرَةٌ وِزْرَ ٱخْـــرى \* وَأَنْ لَـــنِسَ لِلْإِنْســـانِ إِلَّا

11 ـ الكافي ٢: ٢٢٤ / ١٦.

سورة النجم آية ٣٧٠.

١ - علل الشرائع: ٢٧ / ١.

۲ ـ الكاني ۲: ۲۸۸ / ۲۸.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٣٢٨.

(١) يأتي في تفسير الآيات (١٦ ـ ١٩) من سورة الأعلىٰ.

٢٠٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### مَاسَعَىٰ [٣٨-٣٩]

قد تقدّم الحديث في ذلك عن الصادق (عليه السلام) في آخر سورة الأنعام (١).

قوله تعالى:

### وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنْتَهَىٰ [ ٤٦ ]

۱/۱۰۲۳٥ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي عُـمبر، عن عن عبد الرحمن بن الحجّاج، عن سليمان بن خالد، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): إنَّ الله عزَ وجلّ يقول: ﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنْتَهَىٰ ﴾، فإذا انتهى الكلام إلى الله فأمسكوا».

٣/١٠٢٣٧ - ابن بابويه: عن أبيه (رحدانه)، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن عبدالرحمن بن الحجّاج، عن سليمان بن خالد، عن أبي عبدالله (طبالسلام)، في قوله عزّوجلّ: ﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ اللهُ اللهُ

الحسين محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال محدّد تنا محمّد بن عِمران الدقّاق (رمَيه عنه)، قال: حدّثنا أبو الحسين محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال محدّد تنا محمّد بن سليمان، عن (۱) الحسن الكوفي، قال: حدّثنا عبدالله ابن محمّد بن حالد، عن عليّ بن حسّان الواسطي، عن بعض أصحابنا، عن زُرارة، قال: قلت لأبي جعفر (عبدالسلام)؛ إنّ الناس قبلنا قد أكْثَرُوا في الصفة، فما تقول؟ فقال: «مكروه، أما تسمع الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ الْمُنْتَهَىٰ ﴾، [تكلّمُوا فيما دُون ذلك]».

سورة النجم آية ٣٨\_٣٩.

<sup>(</sup>١) تقدم الحديث (١) من تفسير الآيات (١٦١ ـ ١٦٥) من تفسير سورة الأنعام. سورة النجم آية . ٢٤.

۱ ـ الكافي ۱: ۲۲ / ۲.

٢ ـ المحاسن: ٢٢٧ / ٢٠٦.

٣ ـ التوحيد: ١٥٦ / ٩.

٤ ـ التوحيد: ٤٥٧ / ١٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بن .

۱۰۲۳۹ من ابي عبدالله (عله الله على الله عنه الله عن الله عن الله عن جميل ، عن أبي عبدالله (عله الله الله الله عنه) قال: وإذا انتهى الكلام إلى الله فأمسكوا، وتكلّموا فيما دون العرش، فإنّ قوماً تكلّموا فيما فوق العرش فتاهت عقولهم، حتّى كان الرجل يُنّادئ من بين يديه له فيُجِيب من خَلْفه، ويُنادى من خَلْفِه، فيُجِيب من بين يديه له.

۱۱۰۲۶ و تکلّموا فیما دون العرش، قال: إذا انتهی الکلام إلی الله فأمسکوا، وتکلّموا فیما دون العرش، ولاتکلّموا فیما فوق العرش، قال: إذا انتهی الکلام إلی الله فأمسکوا، وتکلّموا فیما دون العرش، ولاتکلّموا فیما فوق العرش فتاهت عقولهم، حتّی کان الرجل يُنادئ من بين يديه فيُجيب من بين يديه، وهذا ردّ علی من وصف الله.

قوله تعالى:

#### وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَبَكَىٰ [ 28 ]

1/10711 - ابن شهر آشوب: عن شُعبة، وقَتادة، وعطاء، وابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَبْكَىٰ﴾ أضحك أمير المؤمنين وحمزة وعبيدة والمسلمين، وأبكى كفّار مكّة حتّى قُتِلوا ودخلوا النار.

٢/١٠٢٤٢ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَضَحَكَ وَأَبْكَىٰ ﴾، قال: أبكي السماء بالمطر، وأضحك الأرض بالنبات، قال الشاعز:

كل يبوم بِأَفْحُوان جَديدٍ

تَصْحَكُ الأرض من بكاءِ السَّماءِ



قوله تعالى:

# مِنْ تُطَفَّةً إِذَا تُمَثَّى [17]

مَ ١/١٠٢٤٣ عليّ بن إبراهيم، قال: تتحوّل النُطفة إلى الدم، فتكون أوّلاً دماً، ثمّ تصير النُطفة في الدَّماغ في عرقٍ يقال له الوريد، وتمُرّ في فقار الظهر، فلا تزال تجوز فِقرةً فِقرةً حتّى تصير في الحالبين، فتصير بيضاء، وأمّا نُطفة المرأة فانّها تنزل من صدرها.

٥ ـ تفسير القمي ١: ٢٥.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٢٣٨.

سورة النجم آية . 23 ـ

۱ ـ المناقب ۲: ۱۱۸.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٣٩.

سورة النجم آية ـ 27 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٣٦.

٣٠٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

### وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَىٰ وَأَقْنَىٰ [ ٤٨ ]

" ١/١٠٢٤٤ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا أبو العباس، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد، قال: حدّثنا إبراهيم بن هاشم، عن النّوْفَليّ، عن السّكوني، عن جعفر بن محمّد، عن آبائه (عبهم اللهم)، قال: قال أمير المؤمنين (علماللهم) في قول الله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَىٰ وَأَقْنَىٰ ﴾، قال: «أغنى كلّ إنسانٍ بمعيشته، وأرضاه بكسب يده».

ورواه ابن بابويه في (معاني الأخبار)، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن إبراهيم بن هاشم، عن النّوْفَليّ، عن السَّكوني عن جعفر بن محمّد، عن آبائه، (عليم السلام)، قال: قال أمير المؤمنين (عبدالسلام)، وذكر مثله (۱).

قوله تعالى:

#### وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ آلشِّغرىٰ [ ٤٩ ]

1/1۰۲٤٥ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: هو نجم في السماء، يسمّى الشّعرى، كانت قريش وقوم من العرب يعبّدونه، وهو نجم يَطْلُع في آخر الليل.

قوله تعالى:

#### وَٱلْمُؤْتَفِكَةَ أَهْوَىٰ ٥٣١]

المعتدد الله المحمد بن يعقوب: عن عليّ، عن عليّ بن الحسين، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله المسلم، قال: قلت له: قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلْمُؤْتَفِكَةَ أَهْوَىٰ ﴾؟ قال: «هم أهل البصرة، هي المؤتفكة». [قلت]: ﴿ وَٱلْمُؤْتَفِكَاتِ أَتَنْهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيّنَاتِ ﴾ (١) ؟ قال: «أُولئك قوم لوط، ائتفكت عليهم، أي انقلبت

سورة النجم آية ـ ٤٨.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٣٩.

(١) معاني الأخبار: ٢١١ / ١.

سورة النجم آية ـ ٤٩ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٩.

سورة النجم آية ـ ٥٣ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۱۸ / ۲۰۲.

(۱) التوبة ٢: ٧٠.

عليهم).

خلك قول أمير المؤمنين (عبالسلام): هوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُوْتَفِكَةَ أَهْوَىٰ ﴾، قال: المؤتفكة: البصرة، والدليل على ذلك قول أمير المؤمنين (عبالسلام): هيأهل البصرة، ياأهل المؤتفكة، يائجند المرأة، وأتباع البهيمة، رَغا فأجَبْتُم، وعَفِر فانهزمتم، ماؤكم زُعاق (١٠)، وأديانكم (١٠) وفيكم نحتِم النفاق، ولُعنَتم على لسان سبعين نبيًا، إنّ رسول الله (صلراة عبدراله) أخبرني أنّ جَبْرَئيل (عبالسلام) أخبره أنه طوى له الأرض، فرأى البصرة أقرب الأرضين من الماء، وأبعدها من السماء، وفيها نسعة أعشار الشرّ والداء العُضَال، المُقيم فيها بذنب (١٠)، والخارج منها [مَتَدارَك] برحمة [من ربّه]، وقد ائتفكت بأهلها مرّتين، وعلى الله [تمام] الثالثة، وتمام الثالثة في الرجعة».

قوله تعالى:

## فَبِأَيِّ ءَالَاءِ رَبِّكَ تَتَمَارَىٰ [00]

١/١٠٢٤٨ - عليّ بن إبراهيم: أي بأيّ سُلطان تُخاصم.

عمر ٢/١٠٢٤٩ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليَماني، عن عمر بن أذينة، عن أبان بن أبي عياش، عن شليم بن قيس الهلالي، عن أمير المؤمنين (عبدالملام)، قال: والنّماني، عن عمر بن أذينة، عن أبان بن أبي عياش، عن شليم بن قيس الهلالي، عن أمير المؤمنين (عبدالملام)، قال: والنّماني، والنّورية، والنّهوى، والنّردُد، والاستسلام، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَبِأَيّ عَالاً عِ رَبِّكَ تَتَمَازَىٰ ﴾،

مراقية تكوية راس وى

قوله تعالى:

هَلْذَا نَذِيرٌ مِنَ ٱلنُّذُرِ ٱلْأُولَىٰ -إلى قوله نعالى -وَأَنتُمْ مَـٰمِدُونَ [ ٥٦ - ٦٦ ]

١٠٢٥٠ / ١ - عليَ بن إبراهيم: ﴿ هَـٰذَا نَذِيرٌ مِّنَ ٱلنُّذُرِ ٱلْأُولَىٰ ﴾، يعني: رسول الله (مقراة عبدراله) من النَّذر

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٣٩.

<sup>(</sup>١) ماء زعاقُ: مز غليظ لايطاق شربُه من أُجُوجِيّه. «لسان العرب. ١: ١٤١».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أحلامكم.

<sup>(</sup>٣) الرُّقَّة: مصدر الرقيق عامُّ في كلِّ شيء حتَى يقال: فلان رَّقيقُ الدِّينِ. «لسان العرب ١٠: ١٢٣٪.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: مذنب،

سورة النجم آية ـ ٥٥.

١ . تفسير القمي ٢: ٣١٠.

۴ ـ الكافي ۲: ۲۸۹ / ۱.

٢١٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

ا الأولى.

بن الحسين، عن أجي عن عليّ بن الحسين، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن محمّد بن عليّ، عن عليّ بن أسباط، عن عليّ بن مَعْمَر، عن أبيه، قال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هَالْمَا نَذِيرٌ مِّنَ ٱلنَّلُو أَسَلُهُ عَلَى اللهُ عَزَ وجلَ اللهُ محمّداً (سلّ اللهُ عليه وآله)، وقال: «إنّ الله محمّداً (سلّ الله عليه وآله)، فأمن به قوم، وأنكرة قوم، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ هَالُذَا نَذِيرٌ مِّنَ ٱلنَّذُرِ ٱلْأُولَى ﴾ يعني به محمّداً (ملل الله عليه وآله)، حبث دعاهم إلى الله عزّ وجلّ في الذّر الأوّل».

ابن وهبان، قال: حدّثنا أبو الفاسم عليّ بن حُبشي، قال: حدّثنا أبو الفضل العباس بن محمّد بن الحسين، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا صُفوان بن يحيى، عن الحسين بن أبي غندُر عن المُفضّل، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: دمابعث الله نبياً أكرم من محمد اصلاه عبدراته، ولاخلق قبله أحداً، ولاأنذر الله خلقه بأحدٍ من خلقه قبل محمد اصلاه قوله تعالى: ﴿هَالْهَا نَذِيرٌ مِنَ ٱلنَّذُرِ ٱلْأُولَىٰ ، وقال: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلُّ قَوْمٍ محمد الله على الخلق، ولا يكون بعده إلى أن تقوم الساعة، في كلّ قرن إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

١٠٢٥٣ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ أَزِفَتِ ٱلْأَزِفَةُ ﴾ قال: قَرُبت القيامة ﴿ لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ آللهِ كَاشِفَةٌ ﴾، أي لايكشفها إلّا الله ﴿ أَفَمِنْ هَلْذَا ٱلْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴾ أي ماقد تقدّم ذكره من الأخبار.

› ، ١٠٢٥٤ / ٥ - الطَّبرسيّ: يعني بالحديث ما تفدُّم ذكره من الأخبار، عن الصادق (عبه السلام).

١/١٠٢٥٥ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَتُضْحَكُونَ وَلَاتَبْكُونَ ۞ وَأَنتُمْ سَلْمِدُونَ۞، أي [لاهون] ساهون.

> --۱ ـ تفسير القمي: ۳٤٠.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٠.

<sup>(</sup>۱) في «ي»: ذرّ.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: في.

٣ ـ الأمالي ٢: ٢٨٢.

<sup>(</sup>۱) الرعد ۱۳: ۷.

٤ ـ تفسير القمى ٢: ٣٤٠.

٥ ـ مجمع البيان ٩ : ٢٧٧.

٦. تفسير القمى ٢: ٣٤٠.

#### المُسْتَدرك

#### (سورة النَّجْم)

قوله تعالى:

## وَكُم مِن مَّلَكٍ فِي آلسَّمَا وَاتِ لَا تُغْنِى شَفَاعَتُهُمْ شَيْئاً إِلَّا مِن بَعْدِ أَن يَأْذَنَ آللهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى [ ٢٦ ]

الطّبرسي في (مجمع البيان): في قوله تعالى ﴿ وَكُم مِن مَّلَكٍ فِي ٱلسَّمَـٰوَاتِ ﴾ الآية، قال ابن عباس:
 يُريد لاتشفع الملائكة إلّا لمن رضي الله عنه، كما فال: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ ﴾ (١)

٢ - ابن شهر آشوب، في (المناقب): عن الأعمين، عن أبي إسحاق، عن الحارث بن سعيد بن قيس، عن عليّ بن أبي طالب (عبد الله)، وعن جابر الأنصاري، كليهما عن النبيّ (مترة عبد الله) قال: «أنا واردكم على الحوض، وأنت ياعليّ الساقي، والحسن الرائد، والحسين الأمر، وعلي بن الحسين الفارط، ومحمّد بن عليّ الناشر، وجعفر ابن محمّد السائق، وموسى بن جعفر مُحصي المحبيّن والمبغضين وقامع المنافقين، وعليّ بن موسى مريّن المؤمنين، ومحمّد بن عليّ مُنزِل أهل الجنّة في درجاتهم، وعليّ بن محمد خطيب شيعتهم ومزوّجهم الحُور، والحسن بن عليّ سِراج أهل الجنّة، يستضيئون به، والهادي المهديّ شفيعهم يوم القيامة، حيث لايأذن إلّا لمن بشاء ويرضى».

مستدرك سورة النجم آية ـ ٢٦ ـ

۱ ـ مجمع البيان ۹: ۲۹۸.

(١) الأنياء ٢١: ٨٨.

٢١٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

# لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَسَـُــــُواْ بِمَا عَـمِلُواْ وَيَـجْزِى ٱلَّـذِينَ أَحْسَنُواْ فِيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي الْجُسْنَى [٣١]

١ -الدَّبْلَمي، في (أعلام الدين): عن عبدالله بن عباس، قال: خطب بنا رسول الله (سنراة عبدراله) خطبة -إلى أن قال من الله وإنّ الله عزّ وجلّ لايظلم بظلم، ولايجاوزه ظلَّم، وهو بالمرصاد ﴿لِيَجْزِيَ ٱلَّذِينَ أَسَنُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِيَ ٱلَّذِينَ أَسَنُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِيَ ٱلَّذِينَ أَحْسَنَى ﴾ من أحسن فلنفسه ومن أساء فعليها».



# سورة ألقمر

#### فضلها

1/1070 - ابن بابويه: بإسناده، عن يزيد بن خليفة، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قبال: «من قبراً سبورة ﴿ ٱقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ ﴾ أخرجه الله من قبره على ناقةٍ من تُوق الجنّة».

٢/١٠٢٥٧ - ومن (خواص القرآن): روي عن النبيّ (متراة عبدرانه)، أنّه قال: «من قرأ هذه السورة يعثه الله تعالى يوم الفيامة ووجهه كالقمر ليلة البدر، مُسفِراً على وجه الخلائق، ومن قرأهاكلّ ليلة كان أفضل؛ ومن كتبها يوم الجُمعة وقت الصلاة الظهر وجعلها في عِمامته أو تَعلَّنها، كان وجبهاً أينَما قصد وطلبُه.

٣/١٠٢٥٨ عند الناس محبوباً.

١٠٢٥٩ على عِمامته، كان عند
 الناس وجيهاً ومقبولاً، وسهلت عليه الأُمور الصعبة بإذن الله تعالىء.

سورة القمر ـ فضلها ـ

١ \_ ثواب الأعمال: ١١٦.

..... ٢

حواص القرآن: ٥١ «محطوط».

غ - خواص القرآن: ٩ «مخطوط».

## بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيمِ آفْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلْقَمَرُ \* وَإِن يَرَوْاْ ءَايَةً يُعرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُّسْتَمِرٌّ [٧٠١]

الله (مقراة على من إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ أَقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ ﴾، قربت القيامة، فلا يكون بعد رسول الله (مقراة على وقد القيامة) وقد انقضت النبوة والرسالة، وقوله تعالى: ﴿ وَٱنشَقَّ ٱلْقَمَرُ ﴾ ، فإن قريساً سألت رسول الله (مقراة عبد الله) أن يُريهم آيةً ، فدعا الله فانشق القمر يصفين حتى نظروا إليه، ثمّ التأم، فقالوا: هذا سحر مستمر، أي صحبح.

سورة القمر آية . ١ . ٢ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٠.

سورة القمر (٥٤) ...........

سَحَرِتنا به؛ فأنزل الله: ﴿ أَقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ ﴾ إلى آخر السورة،

المحمد بن سعيد، قال: حدّثني عليّ بن محمد بن عليّ الحسبني، قال: حدّثنا ابن عُقْدَة، يعني أحمد بن محمد بن سعيد، قال: حدّثنا جعفر بن محمد بن عيسى، قال: حدّثنا عبيدالله بن علي، عن عليّ بن محمد بن عن عبي الحسبني، قال: حدّثنا عبيدالله بن علي، عن عليّ بن موسى، عن أبيه، عن جدّه، عن آبائه، عن عليّ اطبه السلام، قال: انشقّ القمر بمكّة، فلِقَتَين، فقال رسول الله (من الله عنه والد) الشهدوا، اشهدوا بهذا».

ظهر رسول الله (مقراة عليه رآله) بالرسالة، ودعا الناس إلى الله تعالى، تحيّرت قبائل قريش، وقال بعضهم لبعض: ظهر رسول الله (مقراة عليه رآله) بالرسالة، ودعا الناس إلى الله تعالى، تحيّرت قبائل قريش، وقال بعضهم لبعض: مانرون [من الرأي في] مايأتينا من محمّد كرّة بعد كرّة ممّا لايقدر عليه السَّحرة والكَهنة؟ واجتمعوا على أن يسألوه شيّن القمر في السماء، وإنزاله إلى الأرض شُعبتين، وقالوا: إن القمر ماسمعنا في سائر النبيّين أحداً قَدر عليه، كما قُدِر على الشمس، فإنّها رُدّت ليُوشَع بن نُون وصيّ موسى (عبدالله)، وكان الناس يَظُنّون أنّها لاتُرد عن موضعها. وأجمعوا أمرهم وجاءوا إلى النبيّ (منّ الاعبدالله)، فقالوا: بامحمّد، اجعل بيننا وبينك آيةً، إن أنيت بها آمنًا بك وصدّ قناك. فقال لهم: سَلُوا، فإنّي آتيكم بكل ما تختارون. فقالوا: الوعدُ بيننا وبينك سواد الليل وطلوع القمر، وأن تقف بين المشعرين، فتسأل ربّك الذي تقول إنّه أرسلك رسولاً، أن يَشُقّ القمر شُعبتَين ويُنزله، من السماء حتّى ينقسم قسمين، ويقع قسم على المَشْعَرين وقسم على الصّفا.

فقال رسول الله (سلّى الله الله الله أكبر، أنا وفي بالعهاد، فهل أنتم موفون بما قُلتُم إنّكم تؤمنون بالله ورسوله؟ فالوا: نعم يامحمد. وتسامع الناس، ثمّ تواعدوا سواد الليل. وأقبل الناس يُهْرَعون إلى البيت وحوله حتّى أقبل الليل وأسودٌ، وطَلَع القمر وأنار، والنبيّ (من الاعلمواله) وأمير المؤمنين (عبدالله) ومن آمن بالله ورسوله، يُصلُون خلف النبيّ (منراة عبدراله) ويطوفون بالبيت.

وأقبل أبو لهب وأبو جهل وأبو سفيان على النبيّ استراه على النبيّ الله فقالوا: الآن يبطُل سِحرك وكِهانتك وحِيلتك، هذا القمر، فأوْفِ بوعدك. فقال النبيّ استراه عنداله: قُم - ياأبا الحسن - فقف بجانب الصَّفا، وهرول إلى المَشعرين، ونادٍ نِداءٌ ظاهراً، وقُل في نِدائك: اللهمّ ربّ البيت الحرام، والبلد الحرام، وزَمْزَم والمقام، ومرسل الرسول النّهامي، إنذن للقمر أن ينشق وينزل إلى الأرض، فيقع نصفه على الصَّفا ونصفه على المشعرين، فقد سَمِعت سرّنا ونجوانا وأنت بكلّ شيء عليم.

قال: فتضاحكت قريش فقالوا: إنّ محمّداً قد استشفع بعليّ، لأنّه لم يبلغ الحُلم ولاذنب له، وقال أبو لهب: لقد أشمتني الله بك ـ يابن أخي ـ في هذه الليلة. فقال رسول الله (ستراة عبه راله): إخساً، يامن أتبّ الله يديه، ولم ينفعه ماله، وتبوّ أمقعده من النار. قال أبو لهب: لأفضحنّك في هذه الليلة بالقمر وشفّه وإنزاله إلى الأرض، وإلّا ألفت

٣ ـ الأمالي ١: ٣٥١.

<sup>£</sup> ـ الهداية الكبرى: ٧٠ / ٢٤.

٢١٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

كلامك هذا وجعلته سورة، وقلت: هذا أوحي إليّ في أبي لهب.

فقال النبيّ (متراف علم المض ياعليّ فيما أمرتك واستعذ بالله من الجاهلين. وهرول عليّ (عبدالهم) من الصّفا إلى المشعرين، ونادى وأسمع ودعا، فما استتمّ كلامه حتّى كادت الأرض أن تسيخ بأهلها، والسماء أن تقع على الأرض، فقالوا: يامحمّد، حيث أعجزك شقّ القمر أتيتنا بسِحْرك لتفيّنًا به. فقال النبيّ (مقوات عبدواله): هان على الأرض، فقلوا بأماكنكم وانظُروا إلى عليكم مادعوت الله به. فإنّ السماء والأرض لايهون عليهما ذلك، ولايُطِيقان سَمَاعه، فقفوا بأماكنكم وانظُروا إلى القمر.

قال: ثمّ إنّ القمر انشق نصفين، قسم وقع على الصَّفا، وقسم وقع على المشعرين، فأضاءت دواخل مكة وأوديتها وشِعابها، وصاح الناس من كلّ جانب آمنًا بالله ورسوله. وصاح المنافقون: أهلكتنا بسِحرك فافعل ماتشاء، فلن تُؤمّن لك بما جثننا به، ثمّ رجع القمر إلى منزله من الفَلَك، وأصبح الناس يلوم بعضهم بعضاً، ويقولون لكبرائهم: والله لنوّمنن بمحمّدٍ، ولنقاتلنكم معه مؤمنين به، فقد سقطت الحُجّة وتبيّنت الأعذار، وتبيّن الحقّ. وأنزل الله عزّ وجلّ في ذلك اليوم سورة أبي لهب واتصلت به. فقال : أو لمحمّد، نظر ماقلته له في تأليفه هذا الكلام، والله إنّ محمّداً ليعاديني لكفري به وتكذيبي له، فإنّه ليس من أولاد عبد المطلب، لمّا أتت أمه بتلك الفاحشة وحرقها أبونا عبدالمطلب على الصّفا، وكان أشدَهم له جَحْداً الحارث والزبير وأبو لَهَب، فحلفت باللات والمُزّى وحرقها أبونا عبدالمطلب حتى ألحقت عبدالله بالنسب (١)، فمن أجل ذلك شعر وألف هذا الذي زعم أنّه سورة أنولها الله عليه فيّ، فوحق اللات والمُزّى لو أتى محمّد مناهما الأفق فيّ من مدح ماآمنت به، وحسبي أن أباين محمّداً من أهل بيته فيما جاء به، ولو عذّبني ربّ الكعبة بالنار.

فآمن في ذلك اليوم سنمّانة واثنا عشر رجالاً أسرّ أكثرهم إيمانه وكتمه إلى أن هاجر رسول الله (ملّى الاعليه والد)، ومات أبو لهب على كفره، وقُيل أبو جهل، وأمن <sup>01</sup> أبو سفيان ومعاوية وعُتبة يوم الفتح، والعباس وزيد بن الخطاب وعقيل بن أبي طالب، وآمن كثير منهم تحت القتل، ثمانون رجلاً، وكانوا طُلقاء ولم ينفعهم إيمانهم».

ر من الآيات، فأراهم القمر فِرقتين حتّى رأوا حِرّاء بينهما.

قال: وقال ابن مسعود: انشقاق القمر لرسول الله (منى الاعيدرة»)، وردّ الشمس لعليّ بن أبي طالب (على الله الله على ا لأذّ كلّ فضل أعطى الله لنبيّه (منى الله على رائه) أعطى مثله لوليّه إلّا النبوّة. وقيل: هذا خاتم النبيّين، وهـذا خـاتم الوصيّينَ.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وتكذيبي له من بين بني عبدالمطلب، وخاصة لسبب العباس، فإنّه أنكره أولاد عبدالمطلب لمنا أتت أمّه بتلك الفاحشة، وأحرقها أبونا عبدالمطلب على الصفا، وكان أشدهم له جحداً الحارث والزبير وأبو طالب وعبدالله، فحلفت باللّات والغُزّي أنّه من أبناء عبدالمطلب حتى ألحقت العباس بالنسب.

<sup>(</sup>٢) في «ج» والمصدر، و«ط» نسخة بدل: وأُسر.

١٩٠٢٦٥ - ابن شهر آشوب، قال: أجمع المفسّرون و المحدّثون سوى عطاء والحسن والبلّخي، في قوله تعالى: ﴿ أَقْتَرَبِتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشقَّ ٱلقَمَرُ ﴾ أنّه [قد] اجتمع المشركون ليلة بدر الى النبيّ (منراة عبدراله) فقالوا: إن كنت صادقاً فشُق لنا القمر فِرقتين. فقال (منراة عبدراله): وإن فعلت تُؤمنون؟ قالوا: نعم. فأشار إليه بإصبّعِه، فانشق شَقّتين.

وفي رواية: نصفاً على أبي قُبيس، ونصفاً على قُعيْقِمَان. وفي رواية: نصفاً على الصَّفا، ونصفاً على المَوْوة. فقال اصلى الفطيه وآله): «اشهدوا اشهدوا» فقال ناس: سَحَرنا محمّد، فقال رجل: إن كان سَحركم قلم بَشحر الناس كلهم؛ [وكان] ذلك قبل الهجرة، وبقي قدر مابين العصر إلى الليل وهم ينظرون إليه، ويقولون: هذا سحر مستمرّ. فنزل ﴿ وَإِن يَرَوْا عَايَةً يُعرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُّسْتَمِرٌ ﴾ الآيات.

وفي روابة: أنَّه قَدِم السُّفَّار من كلِّ وجهٍ، فما من أحدٍ قَدِم إلَّا أخبرهم أنهِّم رأوا مثل مارأوا.

٧/١٠٢٦٦ عدد نا إبراهيم النُعماني، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد، قال: حدّثنا القاسم بن محمّد بن الحسين بن حازم، قال: حدّثنا عبيس بن هشام الناشري، عن عبدالله بن جَبَلة، عن عبدالصمد بن بشير، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد (طيما السلام) وقد سأله عُمارة الهَمْداني، فقال [له]: أصلحك الله، إنّ ناساً يعيّرونتا ويقولون: إنكم تزعُمون أنّه سيكون صوت من السماء.

فقال له: «لاترو عني، وارو عن أبي، كان أبي يقول، هو في كتاب الله عزّ وجلّ: ﴿إِن نَشَأْ نُنَوِّلُ عَلَيْهِم مِن الغد السّماءِ عَايَةً فَظَلَّتُ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ '' فيؤمن أهل الأرض جميعاً للصوت [الأوّل]، فإذا كان من الغد صَعِد إبليس اللعين حتى يتوارى في جوّ السماء، ثمّ ينادي: ألا إنّ عثمان قُتِل مظلوماً، فاطلبوا بدمه، فيرجع من أراد الله عزّ وجلّ به شرّاً، ويقولون هذا سِحر الشيعة، وحتى يتناولونا، ويقولون: هو من سحرهم، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِن يَرَوْا عَايَةً يُعرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُسْتَعَرِّ ﴾ ..

حدود بن عثمان، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن سنان، قال: حدّثنا علي بن الحسن التّبمُليّ، قال: حدّثنا عمرو بن عثمان، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن سنان، قال: كنتُ عند أبي عبدالله اطبه السها، فسَمِعت رجلاً من همدان يقول [له]: إنّ هؤلاء العامّة بُعيّرونا، ويقولون لنا: إنّكم تزعُمون أنّ منادياً ينادي من السماء باسم صاحب هذا الأمر؛ وكان متّكناً، فغضِب وجلس، ثمّ قال: «لاترووه عني وارووه عن أبي، ولاحرج عليكم في ذلك، أشهد أني [قد] سَمِعت أبي اعب السهم، يقول: والله إنّ ذلك في كتاب الله جلّ وعزّ لبيّن حيث يقول: ﴿إن تُشَأْ ثُنَزّ لُ عَلَيْهِم مِن السّماء عَايَةً فَظَلّت أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ (١)، فلا يبقى في الأرض يومئذ أحد إلا خضع وذلّت رقبته عليهم مِن السّماء عَايَةً فَظَلّت أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ ﴾ (١)، فلا يبقى في الأرض يومئذ أحد إلا خضع وذلّت رقبته

٦ ـ المناقب ١: ١٢٢.

٧ \_الغيبة: ٢٦١ / ٢٠١.

<sup>(</sup>١) الشعراء ٢٦: ٤.

۸ ـ الفية: ۲۹۰ / ۲۹.

<sup>(</sup>۱) الشعراء ۲۱: ٤.

[لها]، فيُؤمِن أهل الأرض إذا سَمِعوا الصوت من السماء: ألا إنّ الحقّ في عليّ بن أبي طالب (طهالسلام) وشيعته. قال: فإذا كان من الغد صَعِد إبليس في الهواء حتّى يتوارى عن أهل الأرض، ثمّ ينادي: ألا إنّ الحق في عثمان بن عفّان [وشيعته]، فإنّه قُتِل مظلوماً، فاطلُبوا بدمه - قال: - فَيئبّت الله الذين آمنوا بالقول الثابت على الحقّ، وهو النداء الأوّل، ويرتاب يومئذ الذين في قلوبهم مرض، والمرض والله عداوتنا. فعند ذلك يَبُرءُون منّا ويتناولونا، ويقولون: إنّ المنادي الأوّل سحر من أهل هذا البيت، ثمّ تلا أبو عبدالله (طهالله) قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِن يَرَوْا عَايَةً يُعرِضُوا وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُّسْتَمِرٌ ﴾.

وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد، قال: حدّثنا محمّد بن المُفضَل بن إبراهيم وسعدان بن إسحاق، وأحمد بن الحسين بن عبدالملك، ومحمّد بن أحمد بن الحسن الفّطَواني، جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن سِنان، مثله سواء بلفظه.

قوله تعالى:

## وَكَذَّبُواْ وَآتَّبَعُواْ أَهْوَ آءَهُمْ -إلى فوله تعالى -هَلْذَا يَوْمٌ عَسِرٌ [٣-٨]

١/١٠٢٦٨ ـ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿وَكَذَّبُواْ وَٱتَّبَعُواْ أَهْوَآءَهُمْ﴾، أي كانوا يمعملون بسرأيهم، ويكذّبون أنبياءهم: ﴿وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِّنَ ٱلْأَنْبَاءِ مَافِيهِ مُزْدَجَرٌ﴾، أي مُتَّعَظ.

وفوله تعالى: ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ يَوْمَ يَدْعُ ٱلدَّاعِ إِلَى شَيْءٍ نُكُرٍ ﴾ قال: الإمام [إذا خرج] بدعوهم إلى مايُنكِرون. قوله تعالى: ﴿ مُهْطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعِ ﴾ إذا رَجِع، فيقول: ارجعوا ﴿ يَقُولُ ٱلْكَافِرُونَ هَـٰذَا يَوْمٌ عَسِرٌ ﴾.

ابن رئاب، عن أبي عبيدة الحذّاء، عن تُوير بن أبي فاختة، قال: سمعت عليّ بن الحسين (عبد المه) يحدّث في ابن رئاب، عن أبي عبيدة الحذّاء، عن تُوير بن أبي فاختة، قال: سمعت عليّ بن الحسين (عبد المه) يحدّث الناس، قال: مسجد رسول الله (منراة عبد الله)، فقال: لاحدّ ثني أبي، أنّه سمع أباه عليّ بن أبي طالب (عبد الله) يحدّث الناس، قال: إذا كان يوم القيامة بعث الله تبارك وتعالى الناس من حُفَرهم غُرُلاً بُهما جُرداً مُرداً في صعيد واحدٍ يسوقهم النور، وتجمعهم الظلمة، حتى يتفوا على عَفَبة المحشر، فيركب بعضهم بعضاً، ويزد حمون دونها، فيمنعون من المُضيّ، فتشتد أنفاسهم، ويكثر عَرقهم، وتضيق بهم أمورهم، ويشتد ضجيجهم وترتفع أصواتهم. قال: وهو أوّل هوّلٍ من فتشتد أنفاسهم، ويكثر عَرقهم، وتضيق بهم أمورهم، ويشتد ضجيجهم من فوق عرشه [في ظلل من الملائكة فيأمر مَلكاً من أهوال يوم القيامة، قال: فيسمع آخرهم كما يسمع أوّلهم، الملائكة، فينادي فيهم]: بامعشر الخلائق، أنصِتُوا واسمعوا منادي الجبّار، قال: فيسمع آخرهم كما يسمع أوّلهم، قال: فتنكسر أصواتهم عند ذلك، وتخشع أبصارهم، وتضطرب فرائصهم، وتفزع قلوبهم، ويرفعون رؤوسهم إلى قال: فتنكسر أصواتهم عند ذلك، وتخشع أبصارهم، وتضطرب فرائصهم، وتفزع قلوبهم، ويرفعون رؤوسهم إلى

سورة القمر آية ـ ٨ ـ ٨ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٤١.

۲ ـ الكافي ۱۸: ۱۰۶ / ۷۹.

ناخية الصوت مُهطِعين إلى الداعي، قال: فعند ذلك يقول الكافرون هذا يوم عسره. والحديث طويل، ذكرناه يطوله في آخر سورة الزُّمَر (١).

قوله تعالى:

# كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ فَكَذَّبُواْ عَبْدَنَا وَقَالُواْ مَجْنُونٌ وَآزْدُجِرَ [٩]

١/١٠٣٧٠ عليّ بن إبراهيم: ثمّ حكى الله عزّ وجلّ هلاك الأمم الماضية، فقال: ﴿ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ فَكَذَّ بُواْ عَبْدَنَا وَقَالُواْ مَجْنُونٌ وَآزْدُجِرَ﴾ أي آذوه وأرادوا رجمه.

قوله تعالى:

# فَفَتَحْنَا أَبْوَابَ آلْسَمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهَمِرٍ -إلى نوله تعالى -إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ ربحاً صَرْصَراً [ ١١ - ١٩]

المعلى المراء على بن إبراهيم، في فوله تعالى: ﴿ فَفَتَحْنَا أَبُوَابَ آلسَّمَآءِ بِمَآءٍ مُّنْهَمِرٍ ﴾، قال: صَبُّ بلا قَطْر ﴿ وَفَجَرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُوناً فَالْتَقَى ٱلْمَاءُ ﴾، قال: ماء السماء وماء الأرض ﴿ عَلَىٰ أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ \* وَحَمَلْنَاهُ ﴾، يعني نوحاً ﴿ عَلَىٰ ذَاتِ أَلُواحٍ وَدُسُرٍ ﴾ قال: ذات ألواح؛ السفينة، والدُّسر: المسامير، وقيل: الدُسُر: ضرب من الحشيش، تُشَدّ به السفينة ﴿ تَجْرِى بِأَعْيُنِنَا ﴾ أي بأمرنا وحِفظنا، وقصّة نوّح قد مضى الحديث فيها في سورة مود فلنؤخذ من هناك (١).

قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلقُرِءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ أي يسّرناه لمن تذكّر،قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَواً ﴾ ، أي باردة، وقد ذكرنا حديث الرياح الأربع في سورة الجاثية ('').

سورة القمر آية ـ ٩ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤١.

سورة القمر آية - ١٩ - ١٩ -

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (٢) من تفسير الآية (٦٩) من سورة الزمر.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤١.

<sup>(</sup>١) تقدُّم في تفسير الآيات (٣٦ ـ ٤٩) من سورة هود.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (٤) من تفسير الآيات (١ ـ ٥) من سورة الجاثية.

۲۲۰ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

# إِنَّا مُرْسِلُواْ آلنَّاقَةِ فِتَنْةً لَهُمْ -إلى فوله تعالى - فَكَـنْفَ كَـانَ عَـذَابِـى وَلَا مَرْسِلُواْ آلنَّاقَةِ فِتَنْةً لَهُمْ -إلى فوله تعالى - فَكَـنْف كَـانَ عَـذَابِـى وَلُدُرِ [٢٧ ـ٣٠]

١/١٠٢٧٢ - عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿إِنَّا مُرْسِلُواْ ٱلنَّاقَةِ فِتَنْةً لَّهُمْ﴾ أي اختباراً، وقوله تعالى: ﴿ فَنَادَوْا صَاحِبَهُمْ﴾، قال: قدار، الذي عقر الناقة.

الكوفي، قال: حدّثنا أبو عبدالله جعفر بن عبدالله المحمّدي من كتابه في المحرم سنة ثمان وستبن وماثتين، قال: حدّثنا يزيد بن إسحاق الأرحبي، ويعرف بشعر، قال: حدّثنا متخوّل، عن قُرات بن أحنف، عن الأصبّغ بن نباتة، على المعمّدي من كتابه في المحرم سنة ثمان وستبن وماثتين، قال: حدّثنا يزيد بن إسحاق الأرحبي، ويعرف بشعر، قال: حدّثنا متخوّل، عن قُرات بن أحنف، عن الأصبّغ بن نباتة، قال: سمعت أمير المؤمنين اعبدالدم، على مِنْتِر الكوفة يقول [أبها الناس]: هأنا أنف [الإيمان، أنا أنف] اللهدى وعيناه أيها الناس، لاتستوحشوا في طريق اللهدى لقلّة من يَسلّكه، إنّ الناس اجتمعوا على مائدة، قليلٌ شِبَعها، كثيرٌ جُوعها، والله المستعان، وإنّما يجمع الناس الرضا والغضب. أيها الناس، إنّما عقر ناقة ثمود واحدٌ، فأصابهم الله بعذابه بالرضا لفعله، وآية ذلك قوله جلّ وعز ﴿ فَنَادَوْا صَاحِبَهُمْ فَتَعَاطَى فَعَقَرُ \* فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾، وقال: ﴿ فَعَقَرُ وهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذُنبِهِم فَسَوّاهَا \* وَلَا يَخَافُ عُقْبَهُمْ الله ومن سُئِل عن قاتلي، فزعم وقال: ﴿ فَعَقَرُ وهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذُنبِهِم فَسَوّاهَا \* وَلَا يَخَافُ عُقْبَهُمْ الله ومن سُئِل عن قاتلي، فزعم أنّه مؤمن، فقد قتلنى أيّها الناس، من سلك الطريق ورد الماء، ومن حاد عنه وقع في البيه ثم نزل.

ثمّ قال محمّد بن إبراهيم: ورواه لنا محمّد بن همّام، ومحمّد بن الحسن بن محمد بن مجمهور، جميعاً عن الحسن بن محمد بن أحمهور، جميعاً عن الحسن بن محمد بن جمهور، عن أحمد بن تُوح، عن ابن عُليم، عن رجل، عن فرات بن أحنف، قال: أخبرني من سمع أمير المؤمنين (عبه اللهم)، وذكر مثله، إلّا أنّه قال فيه : والاتستوجشوا في طريق الهدى لقلّة أهله.

قوله تعالى:

## كَهَشيم ٱلْمُحْتَظِرِ [31]

١٠٢٧٤ معليّ بن إبراهيم، قال: الحشيش والنّبات.

سورة القمر آية -٢٧ ـ ٣٠ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٢.

٢ \_الغيبة: ٢٧.

(١) الشمس ٢١: ١٤، ١٥.

سورة القمر آية ـ ٣١ ـ

سورة القمر (٥٤) .................................

وقد تقدّم الخبر في القصّة في سورة هود (١).

قوله تعالى:

## وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَنْ ضَيْفِهِ فَطَمَسْنا أَغْيُنَهُمْ [ ٣٧ ]

الله عزّ وجلّ: ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو الهوى جَبْرَتيل (عبد الله عز الجوهم، فذهبت أعينهم، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ ﴾ وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَطَمْ سَالِهُ عَلَيْهُ وَالْمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَيْنَهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلِي اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَالْمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ ع

وقد تقدّمت الأحاديث في القصة في سورة هود (١) وسورة العنكبوت (٢) وسورة الذاريات (٣) فليؤخذ من هناك.

قوله تعالى:

# كَذَّ بُواْ بِنَا يَلْتِنَا كُلِّهَا -إلى فوله تعالى - فِي ضَلَالِ وَسُعُرٍ [ ٤٧ - ٤٧ ]

۱/۱۰۲۷۹ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ أَكُفَّارُ كُم مَخاطبة لقريش ﴿ خَيْرٌ مِنْ أَوْلَكِكُم ﴾ يعني هذه الأُمّم الهالكة ﴿ أَمْ لَكُم بَرَاءَةً فِي الزُّبُو ﴾ أي في الكتب لكم براءة أن لا تَهْلِكوا كما هلكوا، فقالت قريش: قد اجتمعنا لننتصر ونقتلك يامحمد، فأنزل الله، ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ﴾ يامحمد ﴿ وَيُحْنُ جَمِيعٌ مُّنتَصِرٌ \* سَيُهْزَمُ الجَمْعُ وَيُولُونَ لِللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

سورة القمر آية ـ ٣٧ ـ

۱ ـ الكافي ٥: ٨٤٥ / ٦.

سورة القمر آية . 22 ـ 22 ـ

<sup>(</sup>١) نقدُم في الحديث (٢) من تفسير الآيات (٥٠ ـ ٥٣) من سورة هود.

<sup>(</sup>١) تقدَّمت في تفسير الآيات (٦٩ ـ ٨٣) من سورة هود.

<sup>(</sup>٢) تقدّمت في تفسير الآيات (٢٧ ـ ٣٥) من سورة العنكبوت.

<sup>(</sup>٣) تقدّمت في تفسير الآبات (٢٤ ـ ٤٧) من سورة الذاريات.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢١٢.

٢/١٠٢٧ عن محمّد بن يعقوب: عن أحمد بن مِهران، عن عبد العظيم بن عبدالله الحسني، عن موسى بن محمّد العِجْلَي، عن يونس بن يعقوب، رفعه، عن أبي جعفر (عبه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كَذَّ بُوا بِـتَايَاتِنَا كُلِّهَا﴾ ويعنى الأوصياء كلّهم».

٣/١٠٢٧٨ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد، قال: حدّثنا عبدالكريم، قال: حدّثنا محمّد بن عليّ، قال: حدّثنا محمّد بن عليّ، قال: حدّثنا محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: سمعته يقول: ﴿ كَذَّ بُواْ بِثَايَـٰتِنَا كُلِّهَا﴾ في بطن القرآن كذّبوا بالأوصياء كلّهم».

قوله تعالى:

# يَوْمَ يُسحَبُونَ فِى آلنَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ذُوقُواْ مَسَّ سَقَرَ \* إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ - إلى نوله نعالى - فِى مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ - إلى نوله نعالى - فِى مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ [ ٤٨ - ٥٥]

م ١/١٠٢٧٩ - ابن بابويه، قال: حدّ ثنا أبو الحسن محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الفارسي العَزائمي، قال: حدّ ثنا أبو سعيد أحمد بن محمّد بن رُميح النَّسوي، قال: حدَّ ثنا عبدالعزيز بن يحيى التميمي بالبصرة، وأحمد بن إبراهيم ابن مُعلَى بن أسد العمي، قالا: حدّ ثنا محمّد بن زكر با الفكلابي، قال: حدّ ثنا أحمد بن عيسى بن زيد، قال: حدّ ثنا عبدالله بن موسى بن عبدالله بن حسن، عن أبيه، عن آباته، عن الحسن بن علي، عن عليّ بن أبي طالب (طبهم السلام)، أنّه سُئل عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيء خَلَقْتُنَهُ بِقَدَرٍ ﴾، فقال: «يقول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيء خَلَقْتُنَهُ بِقَدَرٍ ﴾، فقال: «يقول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيء خَلَقْتُنَهُ بِقَدَرٍ ﴾، فقال: «يقول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيء خَلَقْتُنَهُ بِقَدَرٍ ﴾، فقال: «يقول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيء خَلَقْتُنَهُ بِقَدْرٍ ﴾، فقال: «يقول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيء خَلَقْتُنَهُ بِقَدْرٍ ﴾، فقال: «يقول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا كُلُّ الله عَنْ وَاللَّه الله عَلَ وَاللَّه الله عَلَ وَاللَّه الله النّار ﴿ بِقَدَرٍ ﴾ أعمالهم الله عن أمالهم الله عن أمالهم الله النّار ﴿ يَقَدَرُ اللهُ النّار ﴿ يَقَدَمُ اللهُ النَّا اللهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه اللَّا الله النّار ﴿ إِلَهُ اللَّهُ ال

۱۰۲۸۰ / ۲ وعنه، قال: حدّثنا علي بن أحمد بن محمّد بن عمران الدقّاق (رضيافت)، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا موسى بن عمران النّخعي، عن عمّه الحسين بن يزيد النّوفلي، عن عليّ بن سالم، عن أبي عبدالله (صوال الله عن الرّقي (۱) أندفع من القدر شيئاً؟ فقال: اهي من القدرة.

وقال (عبى السلام): «إن الفَذَريَة مجوس هِذَه الأَمة، وهم الذين أرادوا أن يصفوا آلله بعدله، فأخرجوه من سلطانه، وفيهم نزلت هذه الآية ﴿ يَوْمَ يُسحَبُونَ فِي ٱلنَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ذُوقُواْ مَسَّ سَقَرَ \* إِنَّاكُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَـٰهُ

۲ \_الكافي ۱: ۱٦١ / ۲.

٣ ـ تفسير القمي ١: ١٩٩.

سورة القمر آية ١٨٠ ـ ٥٥.

١ ـ التوحيد: ٣٨٢ / ٣٠.

۲ ـ التوحيد: ۲۸۲ / ۲۹.

<sup>(</sup>١) الرّقى جمع رُقية: وهي العوذة التي يُرقى بها «النهاية ٢: ٢٥٤».

#### بِقَدَرٍ ﴾ ٨.

٣/١٠٢٨١ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَنْهُ بِقَدَرٍ ﴾ قال: له وقت وأجل ومدّة.

المحمد بن يزيد، عن الحسين بن يزيد، عن المحمد بن أبي عبدالله، قال: حدّثنا موسى بن عمران، عن الحسين بن يزيد، عن إسماعيل بن مسلم، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): الوجدت الأهل القَدَر اسماً في كتاب الله قوله تعالى: ﴿إِنَّ المُجْرِمِينَ فِي ضَلَلٍ وَسُعُرٍ \* يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي آلنَّارِ عَلَىٰ وَجُوهِهِمْ ذُوقُواْ مَسَّ سَقَرَ \* إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِهَدَرٍ ﴾ (١)، وهم المجرمون».

قوله تعالى: ﴿ وَمَاأَمْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةٌ كَلَمْحِ بِالبَصَرِ ﴾ يعني بقول (''كُن فيكون، وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا أَشْيَاعَكُمْ ﴾ أي أتباعكم وعَبَدة الأصنام ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي ٱلزُّبُرِ ﴾ أي مكنوب في الكنب ﴿ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبُر صَغِيرٍ وَكَبُر صَغِيرٍ وَكَبُل صَغِيرٍ وَكَبُر بَهِ مَن ذنب ﴿ مُسْتَطَرُ ﴾ أي مكنوب، ثمّ ذكر ماأعدَه للمتقين فقال: ﴿ إِنَّ ٱلمُتَّقِيْنَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ \* فِي مَقْعَدِ صِدْقِ عِندَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ﴾.

محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي الحسن الماضي (عبد العرب)، قلت: ﴿إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾؟ قال: «نحن والله وشيعتنا، ليس على ملة إبراهيم غيرنا، وسائر الناس منها بُراء».

٣/١٠٢٨٤ عن عصمد بن العباس: عن محمد بن عِمران (١) بن أبي شَيبة، عن زكريا بن يحيى، عن عمرو بن ثابت، عن أبيه، عن عاصم بن ضَمْرة، قال: إنّ جابر بن عبدالله، قال: كنّا عند رسول الله (متر الاعبداله) في المسجد، فذكر بعض أصحابه الجنّة فقال النبيّ (متر الاعبداله): (إنّ أوّل أهل الجنّة دخولاً إليها عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام)».

فقال أبو دُجانة الأنصاري: يارسول الله، [ألبس] أخبرتنا أنّ الجنّة مُحرّمة على الأنبياء حتى تدخّلها، وعلى الأمم حتى تدخّلها أمّتك؟ فقال (منراة عدواته) لا بالجاد الله علمت أنّ لله عزّ وجلّ لواءً من نُورٍ، وعموداً من نُورٍ، خلقهما الله تعالى قبل أن يخلّق السماوات والأرض بألفي عام، مكتوب على ذلك اللواء: لاإله إلّا الله، محمّد رسول الله، خير البريّة آل محمّد، صاحب اللواء على، وهو إمام القوم».

فقال على (علماك): ١ الحمد لله الذي هدانا بك يارسول الله، وشرّفنا،

فقال [النبيّ](منّ له عيدرانه: وأبشر ياعليّ، مامن عبدٍ ينتحل مودّتك إلّا بعثه الله معنا يوم القيامة». وجاء في

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٣٤٢.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٢.

<sup>(</sup>١) القمر ٥٤: ٤٧ ـ 14.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: تقول،

٥ ـ الكافي ١: ٣٦١ / ٨١.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٢٩ / ٢.

<sup>(</sup>١) في «ج»: محمّد بن عمرو، وفي المصدر: محمد بن عمر.

رواية أخرى: «ياعليّ أما علمت أنّه من أحبّنا وانتحَل محبّننا أسكنه الله معناه. وتلاهذه الآية: ﴿إِنَّ ٱلمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ \* فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُّقَتَدِرٍ﴾.

آب حعفر الطوسي (رحدانه)، قال: وإلى الدين النجفي: عن الشيخ أبي جعفر الطوسي (رحدانه)، قال: رويناه بالإسناد إلى جابر بن عبدالله (رمراد عدد)، قال: قال رسول الله (مقراد عدداله) لعليّ (عدال الله): ﴿ [باعليّ] من أحبّك وتولّاك أسكنه الله معنا في الجنّة». ثمّ تلا رسول الله (مقراد عدداله) ﴿ إِنَّ المُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ \* فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ﴾.
مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ﴾.

١٠٢٨٦ / ٨ - ومن طريق المخالفين: موفق بن أحمد في (المناقب) قال روى السيد أبو طالب، بإسناده عن جابر بن عبدالله الأنصاري، قال: قال رسول الله (ملى اله عبدراله) لعليّ (عبد الله): اإنّ من أحبّك وتولّاك أسكنه الله الجنّة معنا». ثم قال: وتلا رسول الله (ملى اله عبدراله): ﴿إِنَّ المُتّقِينَ فِي جَنّاتٍ وَنَهَرٍ \* فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ﴾.



٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٢٩ / ١.

#### المُسْتَدرك

#### (سورة القمر)

قوله تعالى:

#### أَيِّى مَغْلُوبٌ فَانتَصِرْ [ ١٠ ]

 الطّبَرْسِيّ في (الاحتجاج): رؤي أنّ أمير المؤمنين (عبداللهم)كان جالساً في بعض مجالسه بعد رجوعه من النّهروان، فجرى الكلام حتّى قيل له: لِمَ لاحارَبتَ أبا بكر وعمركما حاربتَ طلحة والزبير ومعاوية؟

فقال عليّ (علما المحم): وإنّي كنت لم أزل مظلوماً مستأثراً على حقّي، فقام إليه الأشعث بن قيس فقال: ياأمير المؤمنين. لمّ لم تضرب بسيفك، ولم تطلب بحقَك؟ فقال: «ياأشعث، قد قلت قولاً فاسمع الجواب وعِهِ، واستشعر الحُجّة، إنّ لي أسوةً بستّةٍ من الأنبياء (ماراتِ العظيم أجمعين).

أولهم: نوح حيث قال: ﴿ رَبِّ أَيِّي مَغْلُوبٌ فَانتَصِرٌ ﴾ قال قائل: إنّه قال هذا لغير خوف فقد كفر، وإلّا فالوصيّ أعذره.

قوله تعالى:

## تَنزِعُ آلنَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَغْجَازُ نَخْلِ مُّنْقَعِرٍ [ ٢٠ ]

١ - ابن بابويه في (علل الشرائع)، قال: أخبرنا أبو عبدالله محمد بن شاذان بن احمد بن عثمان البروازي،
 قال: حدّثنا أبو علي محمد بن محمد بن الحارث بن سفيان الحافظ السمرقندي، قال: حدّثنا صالح بن سعيد

مستدرك سورة القمر آية ـ ١٠ ـ

١ . الإحتجاج: ١٨٩.

مستدرك سورة القمر آية . ٢٠ .

الترمذي، عن عبدالمنعم بن إدريس، عن أبيه، عن وَهْب بن مُنبّه: أنّ الربح العقيم تحت هذه الأرض التي تحت هذه الأرض التي نحن عليها، قد زُمتَ بسبعين ألف زمام من حديد، قد وُكّل بكلّ زِمام سبعون ألف ملك، فلمّا سلطها الله عزّ وجلّ على عادٍ، استأذنت خَزَنة آلريح ربّها عزّ وجلّ أنّ يُخْرَج منها في مثل مَنْحري النّور، ولو أذِن الله عزّ وجلّ لها ماتركت شيئاً على ظهر الأرض إلا أحرفته، فأوحى الله عزّ وجلّ إلى خَزَنة الربح: أن أخرجوا منها مثل ثقب الخاتم فأهلكوا بها. وبها ينسِفُ الله عزّ وجل الجبال نسفاً، والثلال والآكام والمدائن والقصور يوم القيامة، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَسْتَلُونَكُ عَنِ ٱلجِبَالِ فَقُلْ يَنسِفُها رَبّى نَسْفاً \* فَيَذَرُهَا قَاعاً صَفْصَفاً \* لاّتَرَىٰ فِيها عِوَجاً وَلا أَمْتاً ﴾ (١)، والقاع: الذي لانبات فيه، والصَّفصَف: الذي لاعِوَج فيه، والأَمْت: المرتفع، وإنّما سميّت العقيم لأنها تلقّحت بالعذاب، وتعقّمت عن الرحمة كتعقّم الرجل إذا كان عقيماً لايولد له، وطحنت تلك القصور والمدائن والمصانع، حتى عاد ذلك كلّه رملاً رقيقاً تسفيه الربح، فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ مَا تَذَرُ مِن شَيْء أَتَتُ عَلَيْهِ إلّا فَيه عَلَيْه إلّا فَه كَالرّمِيم ﴾ (١).

وإنّما كثر الرمل في تلك البلاد، لأنّ الربح طحنت تلك البلاد وعصفت عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوماً، فترى القوم فيها صرعى كأنّهم أعجاز نخل خاوية، والحسوم: الدائمة، ويقال: المتتابعة الدائمة. وكانت توفع الرجال والنساء فتهُ بهم صُعداً، ثمّ ترمي بهم من الجرّ، فيقعون على رؤوسهم منكّسين، تقلع الرجال والنساء من تحت أرجلهم، ثمّ ترفعهم، فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ تَنزِعُ النّاسَ كَأَنّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ مُنقَعِرٍ ﴾، والنزع: القلع، وكانت الربح تعصف الجبل كما تعصف المساكن فقطحنها، ثمّ تعود رملاً رفيقاً، فمن هناك لايُزى في الرمل جبل، وإنّما سُميّت عاد إزم ذات العماد، من أجل أنهم كانوا يَسْلَخون العُمُد من الجبال، فيجعلون طول المُمُد مثل طُول الجبل الذي يسلخونه من أسفله إلى أعلاه، ثمّ ينقلون تلك العُمُد فينصِبونها، ثم يبنون القصور عليها، فسميّت ذات العماد لذلك.

<sup>(</sup>۱)طه: ۲: ۱۰۵ ـ ۱۰۷.

<sup>(</sup>۲) الذاريات ۵۱: ۲۶.

#### سورة الرحمن

#### فضلها

ن عنهان، قال: ١/١٠٢٨٧ - الشيخ: بإسناده، عن علي بن مهزيار، عن محمّد بن يحيى الخزاز، عن حمّاد بن عثمان، قال: سَمِعت أبا عبدالله (طبه الله) يقول: ويستحب أن تَقْرَأُ في دُبر صلاة الغَداة يوم الجمعة الرحمن، ثمّ تقول كلّما قلت: ﴿ فَبِأَيّ ءَالَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ (١) قلت: لابشيءٍ من آلائِكِ ربّ أُكذَب،

٣/١٠٢٨ - ابن بابويه: بإسناده، عن أبي يصبر، عن أبي عبدالله (مدالله)، قال: الاتذعُوا قراءة سورة الرحمن والقيام بها، فإنّها لاتَقِرَ في قلوب المنافقين، ويأني إبها ربّها] يوم القيامة في صورة آدمي، في أحسن صورة، وأطيب ربح، حتى تقف من الله موقفاً لا يكون أحد أقرب إلى الله منها، فيقول لها: من الذي كان يقوم بك في الحياة الدنيا، ويُدّمن قراءتك؟ فتقول: يارب، فلان وفلان. فنبيض وجوههم، فيقول [لهم]: الشفعوا فيمن أحببتم. فيشمون، حتى لا يبقى لهم غاية [ولا أحد يشفعون له]، فيقول لهم: ادخُلوا الجنّة، واسكنوا فيها حيث شئتم».

٣/١٠٢٨٩ وعنه: عن أبيه (رحمه)، قال: حدّثني سعد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عُمير، عن هِشام، أو بعض أصحابنا، عَمّن حدّثه، عن أبي عبدالله (مهدالله)، قال: «من قرأ سورة الرحمن، فقال عندكل آية فَوَ أَبِي عَالَاءِ رَبُّكُمّا تُكَذِّبانِ : لابشيءِ من آلائك ربّ أُكذّب، فإن قرأها ليلاً ثمّ مات مات شهيداً، وإن قرأها نهاراً ثم مات شهيداً».

سورة الرحمن . فضلها .

۱ ـ التهذيب ۲: ۸ / ۲۰.

<sup>(</sup>١) الرحمن ٥٥: ١٣.

٢ ـ ثواب الأعمال: ١١٦.

٣ ـ ثواب الأعمال: ١١٦.

الرحمن على الناس سكنوا، فلم يقولوا شيئاً، فقال (مل المنذر، عن جابو بن عبدالله، قال: لمّا قرأ النبيّ (سل المعدداله) الرحمن على الناس سكنوا، فلم يقولوا شيئاً، فقال (مل الا مبدراله): وللجن كانوا أحسن جواباً منكم، لمّا قرأت عليهم ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَاهِ رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ ﴾، قالوا: لابشيء من آلائك ربّنا نكذّب».

۱۰۲۹۱ / ۵ ـ ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (سلّه عليه واله)، أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة رَحِم الله ضَعْفه، وأدّى شكر ماأنعم عليه، ومن كنبها وعلّقها عليه هوّن الله عليه كلّ أمرٍ صَعْبٍ، وإن علقت على من به رَمَدَ بَرىء».

٢٩٢ / ١٠ - وقال رسول الله (مقراه عليه وقد): ومن كتبها وعلقها عليه أمِن وهان عليه كلّ أمرٍ صعب؛ وإنّ عُلَقت على من به رَمَد يبرأ يإذن الله تعالى».

٧/١٠٢٩٣ وقال الصادق (مله السلام): «من كتبها وعلَّقها على الأرمد زال عنه، وإذا كُتِبت جميعاً على حائط البيت مَنَعت الهوامّ منه بإذن الله تعالى».



٤ \_ المناقب ١: ٧٤.

<sup>...... 0</sup> 

٦ ـ خواص القرآن: ٥٢ «مخطوط».

٧ ـ خواص الفرآن: ٩.

#### قوله تعالى:

#### بِسْمِ ٱللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ آلرَّحْماْنُ \* عَسلَّمَ آلْسَقُرْءَانَ -إلى قوله تعالى - فَسِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُـمَا تُكَذِّبَانِ [١ - ١٣]

١/١٠٢٩٤ - الطَّبَرْسِيّ: قال الصادق (عبدالسلام): والبيان: الاسم الأعظم الذي علم به كلّ شيءٍ».

١٠٢٩٥ ٢/١٠٢٩٥ عن إبراهيم بن هائسم، عن عليّ بن معْبَد، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن بن خالد، عن أبي الحسن الرضا عبدالله عن قال: «إنّ الله عزّ وجلّ الرّ خمَانُ \* عَلَمَ القُرْءَانَ \*)، فقال: «إنّ الله عزّ وجلّ علم الحمداً] القرآن.

قلت: ﴿ خَلَقَ ٱلإِنسَانَ \* عَلَمَهُ ٱلبَيَانَ ﴾ ؟ قال: «ذاك علي بن أبي طالب (عدالدلام)، علَّمه بيان كلّ شيء ممّا يحتاج إليه الناس».

٣/١٠٢٩٦ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا (عله السلام)، في قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَـٰنُ \* عَلَمَ ٱلقُرْءَانَ ﴾، قال (عله السلام): «الله علّم [محمّداً ]القرآن.

قلت: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ ﴾ ؟ قال: «ذلك أمير المؤمنين (عليه السلام)».

قلت: ﴿ عَلَّمَهُ ٱلبِيَانَ ﴾ ؟ قال: «علمه تبيان كلِّ شيءٍ بحتاج الناس إليه».

قلت: ﴿ الشَّمْسُ وَ القَمَرُ بِحُسْبَانٍ ﴾ ، قال: «هما يُعذّبان». قلت: الشمس والقمر يُعذّبان؟ قال: «إن سألت عن شيءٍ فأثّقِنه، إنّ الشمس والقمر آيتان من آيات الله، يجربان بأمره، مطيعان له، ضوؤهما من نور عرشه،

١ . مجمع البيان ٦: ٢٩٩.

٢ ـ مختصر البصائر: ٥٧.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٣٤٣.

سورة الرحمن آية ـ ١ ـ ١٣ ـ

وَجَرِمُهِما '' من جهنّم، فإذا كانت القيامة عاد إلى العرش نورهما، وعاد إلى النار تجرمُهما، فلا يكون شمس ولاقمر، وإنّما عناهما لعنهما الله، أليس قد روى الناس: أنّ رسول الله (متراه عندواله) قال: إنّ الشمس والقمر نوران [في النار]؟٤. قلت: بلى. قال «وما سمعت قول الناس: فلان وفلان شمسا هذه الأُمة ونورهما؟ فهما في النار، والله ماعنى غيرهما».

قلت: ﴿ وَٱلنَّجُمُ وَٱلشَّجَرُ يَسْجُدَانِ ﴾ قال: «النجم: رسول الله (ملَى الله عبدراله)، ولقد سمّاه الله في غير موضع، فقال: ﴿ وَٱلنَّجُمِ إِذَا هَوَى ﴾ (٢)، وقال: ﴿ وَعَلامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ (٢)، [فالعلامات: الأوصياء، والنجم: رسول الله (ملَى الدعيدراله)).

قلت: ﴿ يَسْجُدُانِ ﴾ ؟ قال: «يَعْبُدان».

قلت: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَانَ ﴾؟ قال: «السماء: رسول الله (ملى: عب والدي رفعه الله إليه، والميزان: أمير المؤمنين (عب السلام)، نصبه لخلقه».

قلت: ﴿ أَلَّا تُطْغُوا فِي ٱلْمِيزَانِ ﴾ ؟ قال: والاتعصوا الإمام،

قلت: [﴿ وَأَقِيمُوا آلوَزْنَ بِالقِسْطِ ﴾ ؟ قال: «أقيموا الإمام بالعَدْل».

قلت: ] ﴿ وَلَا تُخْسِرُوا ٱلْمِيزَانَ ﴾ ؟ قال: «الاتبخَسُوا الإمام حقّه، والاتظلِموه».

وقوله تعالىٰ: ﴿وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ﴾، قال: «للناس»، ﴿فِيهَا فَاكِهةٌ وَٱلنَّخْلُ ذَاتُ ٱلْأَكْمَامِ﴾ قال: هيكبُر ثَمَر النَخْل في القِمع، ثمَ يَطْلُع منه».

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْحَبُّ ذُو ٱلْمَصْفِ وَٱلرَّيْحَانُ ﴾ قال: «الحبّ: الحِنطة والشعير والحبوب، والعصف: النِّين، والرَّيحان: مايؤكَل منه، وقوله تعالى: ﴿ فَيِأْيَ ءَالَاهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾، قال: «في الظاهر مخاطبة للجنّ والإنس، وفي الباطن فلان وفلان».

۱۰۲۹۷ عن عضد بن العباس، قال: حدّثنا الحسن بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن يعقوب،
 عن غير واحدٍ، عن أبى عبدالله (عله السلام)، قال: «سورة الرحمن نزلت فينا من أوّلها إلى آخرها».

معَبُدَ، عن الحسين بن خالد، عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد بن يحيى، عن إبراهيم بن هاشم، عن عليّ بن معبُدّ، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا (عباسلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ; ﴿ ٱلرَّحْمَـٰنُ \* عَلَّمَ القُرْءَانَ ﴾؟ قال: ١١ الله علَم القرآن.

قلت: فقوله: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ \* عَلَّمَهُ ٱلبِّيَانَ ﴾ ؟ قال: • ذلك أمير المؤمنين (عبدالبعم)، علمه الله سيحانه بيان

<sup>(</sup>١) الجّرمُ: الخَرُّ، قارسي معرّب. «لسان العرب ١٢: ٩٥».

<sup>(</sup>٢) النجم ٥٣: ١.

<sup>(</sup>۲) النحل ۲: ۱۹.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٢٠ / ١.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٣٠ / ٢.

كلُّ شيء يحتاج إليه الإنسان.

٣٩١٠٢٩٩ - وعنه، قال: حدّ ثنا جعفر بن محمّد بن مالك، عن الحسن بن عليّ بن مروان (١)، عن سعيد بن عثمان، عن داود الرقّي، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله)، [عن قول الله عزّ وجلّ] ﴿ الشّمْسُ و القّمَرُ بِحُسْبَانٍ ﴾، قال: «باداود، سألتَ عن أمرٍ فاكتفِ بما بَردِ عليك، إنّ الشمس والقمر آيتان من آيات الله، يجربان بأمره، ثم إنّ الله ضرب ذلك مثلاً لمن وثب علينا وهتك حُرمتنا وظلّمنا حقّنا، فقال: هما بحُسبان، قال: هما في عذابي».

قال: قلت: ﴿ وَٱلنَّجْمُ وَٱلشَّجَرُ يَسْجُدَانِ ﴾ ؟ قال: «النجم: رسول الله (سلّى الله عليه والسّجر: أمير المؤمنين والأئمة (عليم السلام) لم يعصوا الله طرفة عين ه.

قال: قلت: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَّعَ ٱلْمِيزَانَ ﴾؟ قال: «السماء: رسول الله (سنّ الله عبدراله)، قبضه الله ثمّ رفعه إليه ﴿ وَوَضَعَ ٱلمِيزَانَ ﴾ والميزان: أميرالمؤمنين (عبدالله)، ونصبَه لهم من بعده».

قلت: ﴿ أَلَّا تَطْغُوا فِي المِيرَانِ ﴾ ؟ قال: «لا تَطْغُوا في الامام بالعِصبان والخِلاف،

قلت: ﴿ وَأَقِيمُوا آلوَزُنَ بِالقِسْطِ وَلَا تُخْسِرُوا آلمِيزَانَ﴾؟ قال: «أطيعوا الإمام بالعدل، ولاتَبْخَسو، في حَقّه».

٧/١٠٣٠٠ عن العباس، قال: حدَّ ثنا جعفر بن محمَّد بن مالك، عن الحسن بن عليِّ بن مروان، عن سعيد بن عثمان، عن داود الرَّقي، عن أبي عبدالله (مباسلام)، قال: «وقوله تعالىٰ: ﴿ قَبِأَيِّ عَالَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾، العباد ، فَمَتَى تَكذَّبان بمحمَّدٍ أم بعلى؟ فبهما أنحمِث على العباد».

٨/١٠٣٠١ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا أحمد بن عليّ، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن أبي حمزة، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله)، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَبِأَيّ ءَالَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾، قال: «قال الله: قبأيّ النّعمتين تكفران، بمحمّد أم بعليّ».

٩/١٠٣٠٢ محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعلّى بن محمّد، رفعه إلى جعفر بن محمّد، رفعه إلى جعفر بن محمد (عليمالله) (١) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَبِأَيّ ءَالَاهِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾: ﴿ أَبَالنبيّ أَم بالوصيّ [تُكذُّبان]، نزلت في (الرحمن)».

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٣٢ / ٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مهران.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٣٣ / ٦.

٨ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٤.

۹ ـ الكافي ۱: ۱۲۹ / ۲.

<sup>(</sup>١) إلى جعفر بن محمد (طبهما السلام) ليس في المصدر.

قوله تعالى:

## خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ كَالْفَخَّارِ [18]

١/١٠٣٠٣ على بن إبراهيم، قال: الماء المتَصَلُّصِل بالطِّين.

قوله تعالى:

## وَخَلَقَ ٱلْجَانَّ مِن مَّارِجٍ مِّن نَّارٍ [ ١٥ ]

المعنى المعنى عن خلق الإخوان): بالإسناد، عن أبي بصير، عن الصادق (طبه السلام)، أنّه قال: أخبرني عن خلق آدم (طبه السلام)، كيف خلقه الله تعالى، قال: وإنّ الله تعالى لمّا خلق نار السّمُوم، وهي نار لاحرّ لها ولادُخان، فخلق منها الجانّ، فذلك معنى قوله تعالى: ﴿ وَ الجَانَّ خَلَقْنَاهُ مِن قَبَلُ مِن نَّارِ السّمُومِ ﴾ (١) وسمّاه مارجاً، وخلق منها (١) ورجه وسمّاها مارجة، فواقعها فولدت الجانّ، ثمّ ولد الجانّ ولداً وسمّاه الجنّ، ومنه تفرعت قبائل الجنّ، ومنهم إيليس اللعين، وكان يولد للجانّ الذكر والأنثى، ويولد الجنّ كذلك توأمين، فصاروا تسعين ألفاً ذكراً وأنثى، وازدادوا حتى بلغوا عدد الرمال».

والحديث طويل، تقدّم بطوله في قوله تعالى: ﴿ وَٱلجَانَّ خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارِ ٱلسَّمُومِ ﴾ من سورة الحجر ".

مرز تقية تنظيمة زروس ساوى

قوله تعالى:

## رَبُّ ٱلْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ ٱلْمَغْرِبَيْنِ [ ١٧ ]

١/١٠٣٠٥ - عليّ بن إبراهيم، قال: مشرق الشتاء، ومشرق الصيف، [ومغرب الشتاء، ومغرب الصيف].

سورة الرحمن آية - ١٤ -

١ ـ تفسير القمى ١: ٣٧٥.

سورة الرحمن آية . ١٥ .

١ . تحفة الإخوان: ٦٢ «مخطوط».

(١) الحجر ١٥: ٢٧.

(٢) في «ج» والمصدر: منه.

(٢) تقدّم في الحديث (1) من تفسير الآيات (٢٧ ـ ٣٥) من سورة الحجر.

سورة الرحمن آية - ١٧ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٤٤.

٣/١٠٣٠٦ - ثمّ قال: وفي رواية سيف بن عَمِيرة، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (عبد الله) عن قول الله: ﴿ رَبُّ ٱلمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ ٱلمَغْرِبَيْنِ ﴾ قال: «المشرفين: رسول الله (منّ المناه عبدواله)، وأمير المؤمنين (عبد الله)، والمعربين: الحسن والحسين (عليه الله الرفي) أمث الهما تجري، ﴿ فَيِأْيُ عَالَاهِ رَبِّكُ مَا تُكَذِّبَانِ ﴾، قال: «برسول الله وأمير المؤمنين (عبد الله الله عليه).

قوله تعالى:

#### مَرَجَ ٱلبَخرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ - إلى فوله نعالى - يَخْرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّؤُلُوُ وَٱلْمَرْجَانُ [ 19-٢٢]

۱/۱۰۳۰۷ على بن إبراهيم، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود العِنْقَري، عن يحيى بن سعيد القطّان، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَرَجَ ٱلبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيّانِ \* بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لَا يَبْغِيّانِ \* قال: وعليّ وفاطمة (عبدالله)، [بحران عميفان الله عزّ وجلّ: ﴿ مَرَجَ ٱلبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيّانِ \* بَيْنَهُمَا أَللُّولُو وَٱلْمَرْجَانُ ، الحسن والحسين (عبدالله)». الاببغي أحدهما على صاحبه ] ﴿ يَخْرُجُ مِنْهُمَا ٱللُّولُو وَٱلْمَرْجَانُ ، الحسن والحسين (عبدالله)».

محمّد الفاسم بن محمّد الأصبهاني، عن بابويه، قال: حدّثني أبي (رضهافيه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن الفاسم بن محمّد الأصبهاني، عن سُليمان بن داود المِنْقري، عن يحيى بن سعبد القطان، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول في قوله عزّ وجلّ: ﴿ مَرَجَ ٱلبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ \* بَيْنَهُمَا بُرْزَحْ لَا يَنْفِيَانِ \* ، قال: العلم وفاطمة (عبدالله) بحران من العلم عيمقان، لا يبغي أحدهما على صاحبه، ﴿ يَخْرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُو وَٱلْمَرْجَانُ ﴾ الحسن والحسين (عبداالله)».

تَ ٣/١٠٣٠٩. محمّد بن العباس، قال: حدَّ لَنا مَحمّد بن أَحَمد، عَن محفوظ بن بشير (١)، عن عمرو بن شِمْر، عن جابر الجعفي، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿مَرَجَ ٱلبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ﴾، قال: وعليّ وفاطمة (عليما السلام)، ﴿ وَفَاطَمة (عليما السلام)، ﴿ وَفَاطَمة (عليما السلام)، ولافاطمة تبغي على علي علي علي على عليّ ه. ﴿ يَخْرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُو وَٱلْمَرْجَانُ ﴾، قال: «الحسن والحسين (عليما السلام)».

١٠٣١٠ ٤ ـ وعنه، قال: حدَّثنا جعفر بن سَهْل، عن أحمد بن محمَّد، عن عبدالكريم، عن يحيى بسن

سورة الرحمن آية ١٩٠ ـ ٢٢ ـ

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢ \$٣.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٤٤.

٢ ـ الخصال: ٦٥ / ٩٦.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١٢٥ / ١١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بشر.

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٦٣٦ / ١٢.

عبدالحميد، عن قيس بن الربيع، عن أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد الخدري، في قوله عزّ وجلّ: ﴿مَرَجَ ٱلبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَسَانِ﴾، قال: عليّ وفاطمة، لايبغي هذا على هذه، ولاهذه على هذا ﴿يَخْرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُوْوَٱلْمَرْجَانُ﴾، قال: الحسن والحسين (صلوات الدعليم أجمعين).

٦/١٠٣١٢ - وعنه: عن عليّ بن مَخْلَد الدهّان، عن أحمد بن سليمان، عن إسحاق بن إبراهيم الأعمش، عن كَثير بن هِشام، عن كَهْمَس بن الحسن، عن أبي السَّلِيل، عن أبي ذرّ (رنب ه عن)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ مَرَجَ ٱلبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيّانِ ﴾، قال: على وفاطمة (طبهااللهم)، ﴿ يَخْرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُوُ وَٱلْمَرْجَانُ ﴾ الحسن والحسين (طبهااللهم)، فمن رأى مثل هؤلاء الأربعة: على وفاطمة والحسن والحسين (طبهااللهم)؟ لايحبتهم إلّا مؤمن، ولايبُغضهم إلّا كافر، فكونوا مؤمنين بحبّ أهل البيت، ولاتكونوا كفّاراً بُبْغضِهم فتُلْقُوا في النار.

المناقب الفاضي أبو عبدالله، والمناقب الفاخرة)؛ عن المبارك بن سرور، قال: أخبرني القاضي أبو عبدالله، فال: أخبرني أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد فال: أخبرني أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد الخدري، قال: سُئِل ابن عباس عن قول الله عزّ وجلّ: همزَجَ البَحْرَيْنِ يَلْتَقِيّانِ، فقال: «عليّ وفاطمة (مبهااللهم) و الخدري، قال: سُئِل ابن عباس عن قول الله عزّ وجلّ: همزَجَ البَحْرَيْنِ يَلْتَقِيّانِ، فقال: «عليّ وفاطمة (مبهااللهم) و الخدري، قال: الحسن والمهااللهم).

١٩١٤ - ٨/١٠٣١٤ الطَّبَرْسِيّ: رُويُ عَنْ سَلَمَانَ الْفَارَسِيّ، وَسَعِيد بن جبير، وسفيان الثوري: أنَّ البحرين عليَّ وفاطمة (عليماالسلام) ﴿ بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لَا يَبْغِيَانِ﴾ محمّد رسول الله (سلّى الديادة)، ﴿ يَـخْرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُوُ وَٱلْمَرْجَانُ﴾ الحسن والحسين (عليماالسلام).

٩/١٠٣١٥ - ابن شهر آشوب: عن الخَرْكوشي في كنابيه (اللوامع)، و (شرف المصطفى) بإسناده عن سلمان، وأبي بكر الشيرازي في كتابه، عن أبي صالح وأبي إسحاق الثعلبي، وعلي بن أحمد الطائي (١)، وابن علوية القطّان، في تفاسيرهم، عن سعيد بن جبير، وسفيان الثوري، وأبي نُعَيم الأصفهاني (فيما نزل من القرآن في

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٣٦ / ١٢.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٣٦ / ١١.

<sup>......</sup> Y

۸. مجمع اليان ۹: ۲۰۵.

٩ ـ المناقب ٣: ٢١٨، شرف النبيّ وسلّى الله والهم: ٢٥٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وأبو محمّد بن الحسن.

أمير المؤمنين(عبه السلام)، عن حمّاد بن سَلَمة، عن ثابت، عن أنس، وعن أبي مالك، عن ابن عباس، والقاضي النَّطنزي، عن سفيان بن عُبينة، عن جعفر الصادق(عبه السلام) (<sup>17)</sup>، واللفظ له في قوله تعالى: ﴿مَـرَجَ ٱلبَـخَرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ﴾ قال: «علي وفاطمة بحران عميقان لايبغي أحدهما على صاحبه».

وفي رواية: ﴿ بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ ﴾ رسول الله (ملَى الله عليه والله) ﴿ يَخْرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُؤُ وَٱلْمَرْجَانُ ﴾ قال: «الحسن والحسين (عليهماالسلام)».

ت ١٠/١٠٣١٦ - وعن أبي معاوية الضّرير، عن الأعمش، عن أبي صالح، عن ابن عباس: أنّ فاطمة (علمالله المرم)، بكت للجُوع والعُري، فقال النبيّ (صلى الدنيا وسيّد في الدنيا وسيّد في الآخرة اللهُوع والعُري، فقال النبيّ (صلى الدنيا وسيّد في الآخرة الأخرة الأوصلح بينهما، فأنزل الله تعالى: ﴿ مَرَجَ ٱلبَحْرَيْنِ ﴾، يقول [الله]: أنا أرسلت البحرين عليّ بن أبي طالب بحر العلم، وفاطمة بحر النبوّة ﴿ يَلْتَقِيّانِ ﴾ يتصلان، أنا الله أوقعت الوُصْلة بينهما.

ثمّ قال: ﴿ بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ ﴾ مانع رسول الله، يمنع عليّ بن أبي طالب أن يحزن لأجل الدنيا، ويمنع فاطمة أن تخاصِم بعلها لأجل الدنيا، ﴿ فَبِأَيِّ ءَالَاءِ رَبِّكُمَا ﴾ يامعشر الجن والإنس ﴿ تُكَذِّبَانِ ﴾ بولاية أمبر المؤمنين وحبّ فاطمة الزهراء، فاللؤلؤ: الحسن، والمرجان: الحسين، لأنّ اللؤلؤ الكِبار، والمرجان الصّغار، ولاغرو أن يكونا بحرين لسعة فضلهما، وكثرة خيرهما، فإنّ البحر إنمّا سُمّي بحراً لسعته، وأجرى النبيّ (منّ عيه وآله) فرساً، فقال: «وجدته بحراً».

المؤلّة والمراه المعدالله بن جعفر الحِمْيَري: عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن عليّ (عليم السلام)، قال: ﴿ يَخْرُجُ مُ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ولّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

١٢/١٠٣١٨ ـ ومن طربق المخالفين: مارواه التعلبي، في تفسير قوله تعالى: ﴿ يَخْرُجُ مِنْهُمَا اللَّوْلُولُ وَ الْمَرْجَانُ ﴾ يرفعه إلى سفيان الثوري، في هذه الآية، قال: فاطمة وعليّ (طبههاالسلام) ﴿ يَخْرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُولُ وَ الْمَرْجَانُ ﴾ [قال: الحسن والحسين (طبههاالسلام)]، قال الثعلبي: وروي هذا عن سعيد بن جبير وقال: ﴿ يَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ ﴾ محمّد (من القعله والمالة عله وآله).

 <sup>(</sup>٢) في «ج» زيادة: عن النبي (سلن اله عليه وأله).

١٠ \_المناقب ٢: ٢١٩.

١١ ـ قرب الإسناد: ٦٤.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: فتخلق.

١٢ \_.... العمدة: ٣٩٩ / ٨١٠ و: ٤٠٠ / ٨١١ عن الثعلبي.

٢٣٦ ..... البرهان في تفسير القبرآن

قوله تعالى:

وَلَهُ ٱلْجَوَارِ ٱلْمُنشئَاتُ فِي ٱلْبَحْرِ كَالْأَعْلَمْ [ ٢٤ ]

١/١٠٣١٩ - عليّ بن إبراهيم، قال: كما قالت الخنساء ترثى أخاها صَخْراً.

وإنَّ صحراً إذا نشتو لنحارُ كأنَّهُ علم في رأسه نارُ وإنَّ صحراً لمولانا وسيّدنا وإنَّ صحراً لتَأتَّمَ الهُداة بـهُ

٢/١٠٣٢٠ - ابن بابويه: بإسناده، عن عليّ (طبهالسلام)، في قوله تعالى: ﴿وَلَهُ ٱلْجَوَارِ ٱلْمُنشَقَاتُ فِي ٱلْبَخْرِ كَالْأَعْلَـٰم﴾ قال: السفن.

قوله تعالى:

#### كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ \* وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ [ ٢٦ \_ ٢٧ ]

١/١٠٣٢١ عليّ بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا قَانِ ﴾ قال: من على وجه الأرض ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ﴾ قال: دين ربّك، وقال علىّ بن الحسين (عليهماالسلام): انحن الوجه الذي يُؤتى الله منه».

ابراهيم، عن البراهيم، قال: حدّثنا أحمد بن زيادين جعفر الهمداني، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه إبراهيم بن هاشم، عن عبد السلام بن صالح الهرّوي، قال: قلت لعليّ بن موسى الرضا (عبدالله): يابن رسول الله، فما معنى الخبر الذي رووه أنّ ثواب لاإله إلّا الله النظر إلى وجه الله تعالى؟ فقال (عبدالله): دياأبا الصّلت، من وصف الله تعالى بوجه كالوجوه فقد كفر، ولكنّ وجه الله تعالى أنبياؤه ورسله وحُججه (صواد اله عليم)، هم الذين بهم يُتوَجّه إلى الله عزّ وجلّ وإلى دينه ومعرفته، وقال الله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا قَانٍ \* وَيَبْقَى وَجُهُ رَبِّكَ ﴾ وقال عزّ وجلّ:

وقدُ الله وَ الله وَ الله وَ الله على الوجه، في قوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾ من آخر سورة القصص (١).

سورة الرحمن آية ـ 32 ـ

١ - تفسير القمى ٢: ٣٤٤، ديوان الخنساء: ٨٨.

٢ ـ عيون أخبار الرضا رعب السلام ٢: ٦٦ / ٣٠٠.

سورة الرحمن آية ٢٦٠ ٢٧ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٥.

٢ ـ أمالي الصدوق: ٣٧٢ / ٧.

(١) تقدُّعت الروايات في تفسير الآية (٨٨) من سورة القصص.

سورة الرحمن (٥٥) ......

قوله تعال*ى*:

## يَسْئَلُهُ مَن فِي آلسَّمَ ٰ وَاتَّ وَالْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ [ ٢٩ ]

١/١٠٣٢٣ - علي بن إبراهيم: ﴿ يَسْتُلُهُ مَن فِي ٱلسَّمَا وَالْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ ﴾ قال: يحُبي ويُمبت، ويرزُق ويزيد وينقُص.

المسيّب أبو محمّد الشيخ في (مجالسه) قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المفضّل، قال: حدّثنا الفضل بن محمّد بن المسيّب أبو محمّد الشعراني البيهقي بجُرجان، قال: حدّثنا هارون بن عمرو بن عبدالعزيز بن محمّد أبو موسى المُجاشعي، قال: حدّثنا أبي أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال المُجاشعي، قال: حدّثنا أبي أبو عبدالله (عبدالله)، قال المُجاشعي: وحدّثنا الرضا عليّ بن موسى (عبدالله)، عن أبيه موسى، عن أبيه أبي عبدالله جعفر بن محمّد، عن المُجاشعي: وحدّثنا الرضا عليّ بن موسى (عبدالله)، عن أبيه موسى، عن أبيه أبي عبدالله جعفر بن محمّد، عن أبائه، عن عليّ (عبم السلام)، قال: هإنّ النبيّ (سنرانه عبدالله) قال: قال الله تعالى: ﴿ كُلّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ ﴾، فإنّ من شأنه أن يغفر ذنباً، ويُفرّج كَرْباً، ويرفع قوماً ويضع آخرين».

فوله تعالى:

## سَنَفْرُغُ لَكُمْ أَيُّهَ ٱلثَّقَلَانِ [ ٣١ ]

١/١٠٣٢٥ محمد بن العباس، قال: حدّ ثنا الحسين بن أحمد، عن محمد بن عيسى، عن يونس، عن هارون ابن خارجة، عن يعقوب بن شعيب، عن أبي عَيْدَ الله الله الله الله عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ سَنْفَرُغُ لَكُمْ أَيَّهُ ٱلثَّقَلانِ ﴾، قال: «الثقلان: نحن والقرآن».

٣٣٦٦ / ٢ - وعنه: عن محمّد بن هَمّام، عن عبدالله بن جعفر الحِمْيَري، عن السَّندي بن محمّد، عن أبان بن عثمان، عن زُرارة، قال: سألت أبا جعفر (عبه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ سَنْفَرُغُ لَكُمْ أَيَّهَ ٱلثَّقَلانِ﴾، قال: «كتاب الله ونحن».

٣/١٠٣٢٧ عن عبدالله بن محمّد بن ناجية، عن مجّاهد بن موسى، عن ابن مالك، عن حجّام بن

سورة الرحمن آية ـ ٢٩ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٥.

۲ ـ الأمالي ۲: ۱۲۵.

سورة الرحمن آية ـ ٣١ ـ

١ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٣٧ / ١٧.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١٢٨ / ١٨.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٣٨ / ١٩.

٢٣٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

عطيّة، عن أبي سعيد الخُدري، قال: قال النبيّ (صلّ اله عليه وآله): «إنّي تارك فيكم الثّقلين، أحدهما أكبر من الآخر، كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعِترتي أهل بيني، لن يفترقا حتّى يّردا عليّ الحوض».

١٠٣٢٨ ٤ ـ على بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ سَنْفَرُغُ لَكُمْ أَيُّهَ آلتَّقَلَانِ ﴾، قال: قال: «نحن وكتاب الله، والدليل على ذلك قول رسول الله (منى الدعيه والدين قارك فيكم الثقلين، كتاب الله وعترتي أهل بيتي.

قوله تعالى:

## يَـٰــمَعْشَرَ ٱلْـجِنِّ وَٱلْإِنسِ إِنِ ٱسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَـنْفُذُواْ مِـن أَقْطَـارِ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ فَانْفُذُوا لَاتَنْفُذُون إِلَّا بِسُلْطَـنْنِ [٣٣]

عمرو ابن أبي شيبة، عن أبي جعفر اطباسهم، قال: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمير، عن منصور بن يونس، عن عمرو ابن أبي شيبة، عن أبي جعفر اطباسهم، قال: سمعته يقول ابتداءً منه: الآن الله إذا بدا له أن يبين خلقه ويجمعهم لما لابد منه، أمر منادياً ينادي، فيجتمع الإنس والجنّ في أسرع من طرفة عين، ثم أذن لسماء الدنيا فتنزل، وكان من وراء الناس، وأذن للسماء الثانية فننزل، وهي ضِعف التي تليها، فإذا رآها أهل السماء الدنيا، قالوا: جاء ربّنا. قالوا: [لا] وهو آت، يعني أمره حتى تنزل كلّ سماء، [تكون] واحدة [منها] من و راء الأخرى، وهي ضِعف التي تليها، ثم يأتي اللها، في ظُلل من الغمام والملائكة وقضي الأمر وإلى الله تُرجَع الأمور، ثمّ يأمرُ الله منادياً ينادي: (قَلَمَ الْجِنّ وَٱلْإِنسِ إِنِ آسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنْقُذُواْ مِن أَقْطَارِ آلسَّ مَا وَاتِ وَٱلْأَرْضِ فَانْقُدُوا لَاللهُ اللهُ يُرجَع الأمور، ثمّ يأمرُ الله منادياً ينادي: إللهُ الله تُرجَع الأمور، ثمّ يأمرُ الله منادياً ينادي: إلله الله عنه أن تَنْقُدُواْ مِن أَقْطَارِ آلسَّ مَا وَاتِ وَٱلْأَرْضِ فَانْقُدُوا لَاشْتُقَدُونَ إِلّا اللهُ مَا اللهُ عَنْ مَا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مُنادياً عَلَيْهُ اللهُ مِن أَقْطَارِ آلسَّ مَا وَاتِ وَآلاً وَلَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ مَنادياً اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنادياً اللهُ عَلَالُوا اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ

قال: وبكى (طبه السلام) حتَى إذا سكت، قلت: جَعَلَنيَ الله قداك، ياأباجعفر، وأين رسول الله (ملى الهعلم اله) وأمير المؤمنين (طبه السلام) وشيعته؟.

فقال أبو جعفر (مدالسلام): «رسول الله (منراه عدواله) وعليّ (مدالسلام) وشيعته، على كُثبان من الميسك الأذّفر، على منابر من نُور، يَحزَن الناس ولايَحزَنون، ويَفْزَع الناسُ ولايَفْزَعون، ثم تلا هذه الآية ﴿من جاءَ بِالحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَزَع يَوْمَئِذٍ ءَامِنُونَ﴾ (1).

«فالحسنة: ولابُّه عليّ (عليه السلام)» ثمّ قال: ﴿ لَا يَحْزُنُهُمُ الفَزَعُ الأَكْبَرُ وَتَتَلَقَّاهُمُ ٱلمَلاثِكَةُ هَذَا يَوْمُكُمُ ٱلَّذِي

سورة الرحمن آية ـ ٣٣.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٥.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٧٧ و ٣٤٥.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: ينزل.

<sup>(</sup>۲) النمل ۲۷: ۸۹

سورة الرحمن (٥٥) ...... ٢٣٦

كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ (١).

قوله تعالى: ﴿ بِسُلْطُ ٰنِ ﴾ أي بحُجّة.

ۇرلە تعالى:

#### فَإِذَا آنْشَقَّتِ ٱلسَّمَآءُ فَكَانَتْ وَرْدَةً كَالدِّهَانِ [ ٣٧ ]

۱/۱۰۳۳۱ من محمّد بن محمّد بن خالد البرقي: عن أبيه، عن سَعْدان بن مسلم، عن أبي بصير، عن أبي عن أبي عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله عبدالله عبداله

فقلت: جعلت فداك، وردّية؟ قال: «نعم، أما سَمِعت قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِذَا ٱنْشَقَّتِ ٱلسَّمَآءُ فَكَانَتْ وَرْدَةً كَالدِّهَانِ﴾، ثمّ بدعى [عليّ فيقوم على يمين رسول الله، ثمّ يدعى] من شاء الله فيقومون على يمين عليّ، ثمّ يُدعى شيعتنا فيقومون على يمين من شاء الله».

ثمّ قال: «ياأبا محمّد، أين ترى يُنْطَلَق بناه؟ قال: قلت إلى الجنّة. قال: «ماشاء الله».

قوله تعالى:

#### فَيَوْمَئِذٍ لَّا يُسْئُلُ عَن ذُنبِهِ إِنسٌ وَلَاجَانٌّ [ ٣٩]

وَلَاجَانٌ مَ قَالَ: معناه أَنَ مِن تَولَى أمير المؤمنين (عَنَوْمَتِلُ كَنْ ذَنِهِ مَ قَالَ: منكم، يعني من الشبعة ﴿إنسَّ وَلَاجَانٌ مَ قَالَ: معناه أَنَ مِن تُولَى أمير المؤمنين (عَنَوْمَتِينَ (عَنَوْمَتِينَ (عَنَوْمَتِينَ (عَنَوْمَتِينَ (عَنَوْمَتِينَ (عَنَوْمَتِينَ (عَنَوْمَتِينَ (عَنَوْمَتِينَ (عَنَوْمَتِينَ (عَنوْمَتَيْمَ فَيَ الدَنيا، عُذَب يُسئل عنه يوم القيامة، وليس له ذنب يُسئل عنه يوم القيامة. في الذنوب ولم يَتُب في الدنيا، عُذَب عليها في البَرْزَخ، ويخرُج يوم القيامة، وليس له ذنب يُسئل عنه يوم القيامة. 

7/10777 عن المناومة في (بشارات الشيعة)، قال: حدّثنا محمّد بن عليّ ماجِيلويه (رحمه الله)، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى، عن حَنْظَلَة، عن مَيْمَرة (١٠)، قال: سمِعت أبا الحسن الرضا (عبدالله)) يقول: الأيّرَى منكم في النار اثنان، لاوالله ولاواحده.

قال: قلت: فأين ذا من كتاب الله؟ فأمسك عنّي سنةً، قال: فإنّي معه ذات يومٍ في الطواف، إذ قال: «يامَيّسرة،

(٣) الأنبياء ٢١: ١٠٣.

سورة الرحمن آية ـ ٣٧ ـ

1 ـ المحاسن: ١٨٠ / ١٧١.

سورة الرحمن آية ـ ٣٩.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٤٥.

٢ ـ فضائل الشيعة: ٧٦ / ٤٣.

(١) في «ج» والمصدر: ميسر، وكذا الموضع الآتي.

أَذن لي في جوابك عن مسألتك كذا». قال: قلت: فأين هو من القرآن؟ قال: دفي ســورة الرحــمــــن وهــو فــول الله عزّ وجلّ: (فَيَوْمَثِذٍ لَايُسْتَلُ عَن ذَنبِهِ منكم إنسٌ ولاجانٌ).

فقلت له: ليس فيها (منكم)؟ قال: وإنَّ أوّل من غيّرها ابن أروى (٢)، وذلك أنّها حُجِّة عليه وعلى أصحابه، ولو لم يكن فيها (منكم) لسقط عقاب الله عزّ وجلّ عن خلقه، إذا لم يُسئل عن ذنبه إنسّ ولاجانٌ، فلمن يعاقب الله إذن يوم القيامة،؟.

٣/١٠٣٣٢ عن ذَنبِهِ إِنْسٌ وَلا جَانُّ).

قوله تعالى:

## يُغْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسيمَـٰهُمْ فَيُؤْخَذُ بِالنَّواصِى وَٱلْأَقْدَامِ -إلى قوله تعالى - حَميمٍ عَانٍ [ ٤١ - ٤٤ ]

" ١٠٣٣٤ / ١ - محمد بن إبراهيم النعماني، قال: أخبرنا عليّ بن أحمد، قال: أخبرنا عبيدالله بن موسى، عن أحمد بن محمد بن محمد بن محمد بن سليمان الدَّيْلَميّ، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى ﴿ يُعْرَفُ المُجْرِمُونَ بِسِيمَاهُم ﴾، قال: «الله يَعْرِفهم، ولكن أنزلت في القائم يعرِفهم بسيماهم فبخيِطهم بالسيف هو وأصحابه خَبْطاً».

أ ١/١٠٣٥٠ عن معاوية الدُّهني، عن أبي عبدالله (سياسيم، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يُعْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسيمُهُمْ سليمان، عن معاوية الدُّهني، عن أبي عبدالله (سياسيم، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يُعْرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسيمُهُمْ فَيُوْخَذُ بِالنَّواصِى وَٱلْأَقْدامِ ﴾، فقال: «يامعارية مايقولون في هذا؟ قلت: يَزْعُمون أنّ الله تبارك وتعالى يعرف المُجرمين بسِبماهم في القيامة، فيأمر فيُؤخذ بنواصيهم وأقدامهم، ويُلقون في النار. فقال لي: «وكيف يحتاج المجرمين بسِبماهم في القيامة، فيأمر فيُؤخذ بنواصيهم وأقدامهم، ويُلقون في النار. فقال لي: «وكيف يحتاج الحبار] نبارك وتعالى إلى معرفة خلق أنشأهم وهو خلقهم».

فقلت: جعلت فداك، وماذاك؟ قال: «ذلك لو قام قائمنا أعطاه الله السَّيماء، فيأمر بالكافر، فيؤخذ بنواصيهم وأقدامهم، ثمّ يخيط بالسيف خَبْطاً».

َ ٣/١٠٣٣٦ على الطّبرسيّ: وقرأ أبو عبدالله (طبهالسلام): «هذه جَهنَّمُ التي كُنتما بها تكذبان تصليانها لاتموتان (١)

<sup>(</sup>۲) برید به عثمان بن عقان، وأروى أمّه.

٣ ـ مجمع البيان ٩: ٣١٢.

سورة الرحمن آية ـ ٤١ ـ ٤٤ ـ

١ ـ الغية: ٣٩ / ٢٤٢.

٢ ـ بصائر الدرجات: ٢٧٦ / ٨ و: ٣٧٩ / ١٧.

٣ ـ مجمع البيان ٩: ٣٠٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: تكذبان اصلياها فلا تموثان فيها.

سورة الرحمن (٥٥) ........................ ٢٤١

ولاتحييان.

الدَّيلمي، عن معاوية بن عمّار الدَّهني، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله تعالى ﴿ يُعْرَفُ آلْمُجْرِمُونَ الدَّيلمي، عن معاوية بن عمّار الدَّهني، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله تعالى ﴿ يُعْرَفُ آلْمُجْرِمُونَ بِسيمُهُمْ فَيُوْخَذُ بِالنَّواصِى وَآلْأَقْدامِ ﴾ فقال: «يامعاوية، مايقولون في هذا». قلت: يَزعُمون أن الله تبارك وتعالى يعرف المجرمين بسِيماهم في القيامة، فيأمر بهم، فيؤخذ بنواصيهم وأقدامهم، ويلقون في النار، فقال لي: «وكيف يحتاج الجبّار تبارك وتعالى إلى معرفة الخلق بسيماهم وهو خلقهم؟!»

قلت: فماذا ذاك، مُجعلت فداك؟ فقال: وذلك لو قام قائمنا أعطاه الله سِيماء أعداثنا، فيأمر بالكافر، فيُؤخذ بالنواصي والأقدام، ثم يخبط بالسيف خبطاًه.

الله عبدالله (مهاسلام)، في قوله عز أبي بصير، عن أبي عبدالله (مهاسلام)، في قوله عزّ وجلَ: ﴿يُمغُرَفُ اللهُجْرِمُونَ بِسيمَاهُمْ فَيُوْخَذُ بِالنَّواصِي وَٱلْأَقْدَامِ﴾، قال: «سبحانه وتعالى يَعْرِفهم، ولكن هذه نزلت في القائم (مهاسلام)، هو (١) يعرِفهم بسيماهم فيخيِطهم بالسيف هو وأصحابه خَبُطاً».

۱۰۳۲۹ منه جعفر الجميد في سنة المسجد الحرام، قال: دخلت على أبي عبدالله (عليه السلام)، فأخرج إليّ مُصْحَفاً، فتصفّحت، ثمان وتسعين ومائة في المسجد الحرام، قال: دخلت على أبي عبدالله (عليه السلام)، فأخرج إليّ مُصْحَفاً، فتصفّحت، فوقع بصري على موضعٍ منه، فإذا فيه مكتوب: (هذه جَهنَّمُ التي كنتما بها تكذبان فاصليا فيها لاتمونان ولاتحبيان) يعنى الاوّلين.

٧/١٠٣٤٠ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبِيْنَ حَمِيمٍ ءَانٍ ﴾ قال: لها أنينٌ من شدّة حرّها.
٨/١٠٣٤١ ما ١٠٣٤٠ ما يويه، قال: حدّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني، قال: حدّثنا علي بن إبراهيم، عن أبيه إبراهيم بن هاشم، عن عبدالسلام بن صالح الهرّوي، عن الرضاؤية السلام، قال: قلت له: يابن رسول الله، فأخبرني عن الجنّة والنار، أهما اليوم مخلوفتان؟ فقال: انعم، وإنّ رسول الله (متراة عبدراد) قد دخل الجنّة ورأى النار، لمّا عُرج به إلى السماء،

قال: فقلت له: إنّ قوماً يقولون: إنهَما اليوم مقدرتان غير مخلوقتين؟ فقال (على السلام): والاهم منّا والانحن منهم، من أنكر خلق الجنّة والنار فقد كذّب رسول الله وكذّبنا، وليس من والايتنا على شيء، ويخلد في نار جهنّم، قال الله تعالى ﴿ هَذْهِ جَهَنَّمُ ٱلَّتِي يُكَذَّبُ بِهَا المُجْرِمُونَ \* يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ ءَانٍ ﴾ وقد قال النبيّ (مآراد على والد):

<sup>1</sup> ـ الاختصاص: ٢٠٤.

<sup>..... . 0</sup> 

<sup>(</sup>١) في «ي» زيادة: حكم.

٦ ـ قرب الاسناد: ٩.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٥.

A ـ أمالي الصدوق: ٣٧٣ / ٧.

لمّا عُرِج بي إلى السماء أخذ بيدي جَبْرَئيل (مبداسلام) فأدخلني الجنّة، فناولني من رطبها فأكلته، فتحوّل ذلك تُطفةً في صُلبي، فلمّا هبطت إلى الأرض واقعت خديجة فحملت بفاطمة، ففاطمة حوراء إنسيّة، فكلّما اشتقت إلى رائحة الجنّة تشمّمت رائحة ابنتي فاطمة».

قوله تعالى:

#### وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ [٤٦] وفوله تعالى: وَمِن دُونِهِما جَنَّتانِ [٦٢]

' ۱/۱۰۳۵۲ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن داود الرّقيّ، عن أبي عبدالله (مبدله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ ﴾. قال: دمن عَلم أن الله يراه، ويسمع ما يقول ويعلم ما يعلمه من خيرٍ وشرّ، فيحجِزه ذلك عن القبيح من الأعمال، فذلك الذي خاف مقام ربّه ونهى النفس عن الهوى».

المجتلب الجعفي، عن أبي جعفر (عبدالله) عن جعفر أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عَوف بن عبدالله، عن جابر بن يزيد الجُعفي، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: وإنّ الجنان أربع، وذلك قول الله عزّ ولجلّ: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنّتَانِ ﴾، وهو أن الرجل يهجُم على شهوةٍ من شهوات الدنيا وهي معصية، فيذكر مقام ربّه، فيدّعها من مخافته، فهذه الآية فيه، فهانان جنّتان للمؤمنين والسابفين.

وأما قوله: ﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَّتَان ﴾ ، يقول: من دونهما في الفضل، وليس من دونهما في القرب، وهما لأصحاب البمين، وهي جنّة النعيم وجنّة المأوى، وفي هذه الجِنان الأربع فواكه في الكَثْرة كورق الشجر والنجوم، وعلى هذه الجِنان الأربع حائط محيط بها، طوله مسيرة خمس مائة عام، لَيِنة من فضّةٍ، ولَيِنة من ذهب، ولَيِنة من دُرّ، ولَيِنة من ياقوت، ومِلاطه المِسك والزَّعفران، وشُرُفه نورٌ يتلألأ، يرى الرجل وجهه في الحائط، وفي الحائط ثمانية أبواب، على كلِّ بابٍ مصْراعان، عَرضهما كحُضْر (١) القرس الجَواد سنة».

الحسين بن ابراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن الحسين بن غالب، عن عثمان بن محمّد بن عمران، قال: سألت أبا عبدالله (عباسلام) عن قول الله بجل ثناؤه: ﴿ وَمِن دُونِهِمَا

سورة الرحمن آية ١٤٠٠ ٢٠ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۵۷ / ۱۰.

٢ ـ الإختصاص: ٣٥٦.

<sup>(1)</sup> الحُضْر بالضم: العَدْوُ. «النهاية 1: ٣٩٨».

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٣٤٥.

جَنَّتَانِ﴾، قال: «خَضْراوان في الدنيا بأكُل المؤمنون منها حتّى يُفرَغ (١) من الحساب،

١٠٣٤٥ - ١٠٣٤٥ - الطبرسي: روى العياشي بالإسناد عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قلت له: جعلت فداك، أخبرني عن الرجل المؤمن، له امرأة مؤمنة، يدخلان الجنّة، يتزّوج أحدهما الآخر؟ فقال: «يا أبا محمّد، إنّ الله حَكم عدلٌ، إذا كان هو أفضل منها خيّره، فإن اختارها كانت من أزواجه، وإن كانت هي خيراً منه خيّرها، فإن اختارته كان زوجاً لها».

قال: وقال أبو عبدالله (مه السلام): «لاتفولنّ جنّة واحدة، إنّ الله يقول: ﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَّتَانِ ﴾، ولاتقولنّ درجة واحدة، إنّ الله تعالى يقول: (دَرَجَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ) إنّما تفاضل القوم بالأعمال».

قال: وقلت له: إنّ المؤمِنَين يدخُلان الجنّة، فيكون أحدهما أرفع مكاناً من الآخر، فيشتهي أن يلقى صاحبه؟ قال: «منكان فوقه فله أن يهبط، ومنكان تحته لم يكن له أن يصعّد، لأنّه لم يبلغ ذلك المكان، ولكنّهم إذا أحبّوا ذلك واشتهوه التقوا على الأسرّة».

10717/٥- وعن العلاء بن سَيابة، عن أبي عبدالله (علم السلام)، [قال]: قلت له: إنّ الناس يتعجّبون مِنَا إذا قلنا: يخرج قوم من النار فيدخلون الجنّة، فيقولون لنا: فيكونون مع أولياء الله في الجنّة؟ فقال: «ياعلاء، إنّ الله تعالى يقول: ﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَّتَانِ﴾، لا والله لايكونون مع أولياء الله.

قلت: كانوا كافرين؟ قال (عبه السلام): ولا والله، لو كانوا كافرين ما دخلوا الجنّة».

قلت: كانوا مؤمنين؟ قال: ولاوالله، لو كانوا مؤمنين مادخلوا النار، ولكن بين ذلك.

١٠٣٤٧ - ابن بابويه: بإسناده، عن موسى بن إبراهيم، عن أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جده (مبهم المدم)، قال: «قالت أمّ سَلَمة (رمر الشعبه) لرسول الله (ملل المدواله): بأبي أنت وأُمي، المرأة يكون لها زوجان فيموتون، ويدخُلون الجنّة، لأيهما تكون؟ فقال (ملل الشعبه رائه): «ياأمٌ سَلَمة، تُخَيِّر أيّهما أحسن (١) خُلقاً، وخيرهما لأهله. ياأمٌ سَلَمة، إنّ حُسن الخُلق ذهب بخير الدنيا والآخرة).

قوله تعالى:

#### فِيهِنَّ قَاصِرَاتُ ٱلطَّرْفِ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ [ ٥٦]

١/١٠٣٤٨ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ فِيهِنَّ قَاصِرَاتُ ٱلطَّرُّفَ ﴾، قال: الحور العين يقصُر الطّرف

<sup>(</sup>١) في المصدر: يفرغوا.

<sup>\$</sup> مجمع البيان ٩ : ٣١٨.

٥ ـ مجمع البيان ١: ٢١٨.

٦ ـ أمالي الصدوق: ٢٠٢ / ٨

<sup>(</sup>١) في المصدر: تخير أحسنهما.

سورة الرحمن آية ٥٦٠..

٢٤٤ ----- اليرهان في تفسير القرآن

#### عنها من ضوء نُورها، وقوله تعالى: ﴿ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ ﴾ ، أي لم يَمْسَسْهنِّ [أحد].

قوله تعالى:

#### هَلْ جَزاءُ الإحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ [ ٦٠ ]

أجي عبدالله البرقي، عن أبي الحسن علي بن الحسين البرقي، عن عمّه محمّد بن أبي القاسم، عن أحمد بن أبي عبدالله البرقي، عن أبي عبدالله البرقي، عن أبي الحسن بن علي بن الحسين البرقي، عن عبدالله بن جَبَلة، عن معاوية بن عمّار، عن الحسن بن عبدالله، عن أبيه، عن جدّه الحسن بن علي بن أبي طالب (عليم السلام)، قال: هجاء تقر من اليهود إلى رسول الله (منه الله عبدالله) فسأله أعلمهم، فقال له: أخبرني عن تفسير: سبحان الله، والحمدلله، ولاإله إلّا الله، والله أكبر، فقال النبي (منه عبدراله): علم الله عزّ وجل أنّ بني آدم يكذبون على الله، فقال: سبحان الله، براءة (١) ممّا يقولون، وأمّا قوله: الحمد لله، فإنّه علم أنّ العباد لايؤدون شكر نعمته، فحَمِد نفسه قبل أن يَحْمَده العباد، وهو أوّل كلام، لولا ذلك لَما أنعم الله عزّ وجل على أحد بنعمة وقوله: لاإله إلّا الله، يعني وحداثيّته، لا يقبل الله الأعمال إلّا بها، وهي كلمة التقوى يثقل (٢) الله بها الموازين يوم القيامة، وأمّا قوله: الله أكبر، فهي كلمة أعلى الكلمات وأحبّها إلى وهي كلمة التقوى يثقل (٢) الله بها الموازين يوم القيامة، وأمّا قوله: الله أكبر، فهي كلمة أعلى الكلمات وأحبّها إلى الله عزّ وجلّ، يعني ليس شيءٌ أكبر من الله، ولاتصِح (٣) الصلاة، إلّا بها لكرامتها على الله عزّ وجلّ، وهو الاسم الأعزّ الأكرم.

قال اليهودي: صدقت يامحمد، فما جزاء قائلها؟ قال: إذا قال العبد: شبحان الله، سبّح معه مادون العرش، فيعطى قائلها عشر أمثالها، وإذا قال: الحمدلله، ألعم الله عليه بنعيم الدنيا موصولاً بنعيم الآخرة، وهي الكلمة التي يقولها أهل الجنّة إذا دخلوها، وينقطع الكلام الذي يقولونه في الدنيا ماخلا: الحمدلله، وذلك قوله عزّ وجلّ: هو دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سُلامٌ وَعَاجِرٌ دَعْوَاهُمْ أَنِ ٱلحَمدُلُهُ وَبِ آلمَالَمِينَ ﴾ (أ)، وأمّا قوله: لاإله إلّا الله، وثمنها الجنّة (٥)، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ هَلْ جَزّاءُ ٱلإِحْسَانُ ﴾ يقول: هل جزاء من قال: لاإله إلّا الله إلّا الجنّة، فقال اليهودي: صدقت بامحمده.

وراوه الشيخ المفيد في (الاختصاص) ٢٠٠٠.

سورة الرحمن آية ـ ٦٠ ـ

١ ـ أمالي الصدوق: ١٥٨ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: تبرّياً.

<sup>(</sup>٢) في «ي»: يتقبل.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: لاتفتتح،

<sup>(1)</sup> يونس ۱۰: ۱۰.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: فالجنَّة جزاؤه.

<sup>(</sup>٦) الإختصاص: ٢٤.

` ٢/١٠٣٥٠ ٢ - وعنه، قال: حدّثنا أبو أحمد الحسن بن عبدالله بن سعيد العسكريّ، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد بن عبسى الكلابي، قال: حدّثنا موسى بن إسماعيل بن أحمد بن حمدان القُشيري، قال: حدّثنا موسى بن إسماعيل بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عيم السلام) سنة خمسين (١) ومائنين، قال: حدّثني أبي، عن جدّه جعفر بن محمد، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ (عيم السلام) في قوله عزّ وجلّ: ﴿ قَلْ جَزّالُهُ الْإِحْسَانُ ﴾، قال عليّ (عيم السلام): وسمِعت رسول الله (سقراه عليه والله عزّ وجلّ قال: ماجزاء من أبعمت عليه بالتوحيد إلّا الجنّة).

الحكم العسكري، قال: حدّ ثنا محمّد بن أحمد بن حمدان بن المُغيرة الفشيري، قال: حدّ ثنا أبو الحريش أحمد بن عبسى الكلابي، قال: حدّ ثنا موسى بن إسماعيل بن المُغيرة الفشيري، قال: حدّ ثنا أبو الحريش أحمد بن عبسى الكلابي، قال: حدّ ثنا موسى بن إسماعيل بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (طهم السلام) سنة خمس وماثنين، قال: حدّ ثني أبي، عن أبيه، عن جدّه جعفو بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ بن أبي طالب (طبه السلام) [في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قَلْ جَزّاءُ ٱلإِحْسَانِ إِلّا الإِحْسَانُ ﴾ ] قال: السمعت رسول الله (صفراة عبد دآله) يقول: إنّ الله عزّ وجلّ قال: ماجزاء من أنعمت عليه بالتوحيد إلّا الجدّة».

المفضّل، قال: حدّثنا أحمد بن إسحاق بن إسحاق بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب (طهم السلام)، بدبيل سنة عباس بن إسحاق بن موسى بن جعفر بن محمّد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب (طهم السلام)، بدبيل سنة النتين وعشرين وثلاثمائة، قال: أخبرني أبي إسحاق بن عباس، قال: حدّثني إسحاق بن موسى (۱)، عن أبيه موسى ابن جعفر بن محمّد بن علي، عن أبيه محمد بن علي، عن أبيه علي بن الحسين، عن أبيه المحسين بن علي، عن أبيه علي بن الحسين، عن أبيه الحسين بن علي، عن أبيه علي بن الحسين، عن أبيه الحسين بن علي، عن أبيه علي بن أبي طالب (طهم السلام)، فلي قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هَلْ جَزّاءُ ٱلإِحْسَانِ إلّا الحِسَانُ ﴾، قال: وقال: رسول الله (منه عمواله): هل جزاء من أنعمت عليه بالتوحيد إلّا الجنّة).

۱۰۳۵۳ / ۱۰۳۵۳ / ۱۰۳۵۳ وعنه، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المفضّل، قال: حدّثنا أبو عبدالله جعفر بن محمّد بن ابن الحسن بن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبهم الدلام)، في رجب سنة سبع وثلاثمائة، قال: حدّثني محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (طبهم الدلام)، منذ خمس وسبعين سنة، قال: عليّ بن الحسين بن ريد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (طبهم الدلام)، منذ خمس وسبعين سنة، قال: حدّثنا الرضا عليّ بن موسى، قال: حدّثني أبي موسى بن جعفر، قال: حدّثني أبي جعفر بن محمّد، قال: حدّثني أبي محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن أبي طالب (طبهم الدلام)،

٢ ـ التوحيد: ٢٨ / ٢٩، أمالي الصدوق: ٣١٦ / ٧.

<sup>(</sup>١) في الحديث الآتي: سنة خمس.

٣ ـ الأمالي ٢: ١٤.

<sup>£</sup> ـ الأمالي ٢: ١٨٢.

 <sup>(</sup>١) في المصدر: عن أبي المفضل، قال: حدّثنا أبو عبدالله جعفر بن محمّد بن جعفر بن الحسن الحسني في رجب سنة سبع وثلاث مائة، قال:
 حدّثني محمّد بن عليّ بن الحسين (بن زيد بن عليّ بن الحسين) بن عليّ بن أبي طالب (عب السلام)، قال: حدّثني الرضا عليّ بن موسى.
 ٥ ـ الأمالي ٢: ١٨٢.

قال: «سمعت رسول الله (من اله عبه وآله) يقول : التوحيد ثمن الجنّة، والحمدلله وفاء كلّ نعمة؛ وخشية الله مفتاح كلّ حكمة والاخلاص ملاك كلّ طاعة».

. ١٠٣٥٤/ ٦- ثمّ قال: بإسناده، قال: وسمعت رسول الله (سلّى الله عليه والله) يقول: إنّي سميّت فاطمة لأنّ الله فطمها وذُرّيتها من النار، من لقى الله منهم بالتوحيد والإيمان بما جئتُ به».

المفيد في (الاختصاص) قال: قال أمير المؤمنين (عبد الله عز وجل الله عز وجل) هُ في قول الله عز وجل؛ هو هل جَزاءُ الإحسان إلا الإحسان في قال: السمعت النبي (صل الدعب والد) يقول: إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ماجزاء من أنعمت عليه بالتوحيد إلّا الجنّة».

۱۰۳۵۱ / ۸- الحسين بن سعيد في كتاب (الزهد): عن عثمان بن عبسى، عن على بن سالم، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله (عبدالله) يقول: [آية] في كتاب الله مسجلة ٥. قلت: ماهي؟ قال: «قول الله تبارك وتعالى: ﴿ قُلْ جَرْاءُ الْإِحْسَانُ ﴾ جرت في المؤمن والكافر والبَرّ والفاجر، من صُنِع إليه معروف فعليه أن يكافى، به، وليست المُكافاة أن يصنع كما صنع به، بل حتى يرى مع فعله لذلك: أنّ له فضل المُبتدى، ٥.

قوله تعالى:

#### مُدْهَا مُّتَانِ [ ٦٤ ]

١/١٠٣٥٧ عن يزيد، عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد، عن يعقوب بن يزيد، عن عليّ بن حمّاد الخزّاز، عن الحسين بن أحمد المينقري، عن يونس بن ظِبيان، عن أبي عبدالله (عبداله)، في قول الله هُدُهَا مُتّانِ، فال: وتتصل مابين مكّة والمدينة نُخْلاً.

قوله تعالى:

## فِيهِمَا عَيْنَانِ نَضَّاخَتَانِ - إلى قوله تعالىٰ - حُورٌ مَّ قَصُورَاتٌ فِي فِيهِمَا عَيْنَانِ نَضَّاخِتَانِ - إلى قوله تعالىٰ - حُورٌ مَّ قَصُورَاتٌ فِي فِيهِمَا عَيْنَانِ الخِيَامِ [٧٢-٧٢]

١/١٠٣٥٨ - عليّ بن إبراهبم: قوله تعالى: ﴿ فِيهِمَا عَيْنَانِ نَضَّاخَتَانِ ﴾ قال: تفوران، وقوله تعالى: ﴿ فِيهِنَّ

٦ ـ الأمالي ٢: ١٨٣.

٧ ـ الإختصاص: ٢٢٥.

۸ ـ الزمد ۲۱: ۷۸.

سورة الرحمن آية ـ ٩٤ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٦.

خَيْرَاتٌ حِسَانٌ﴾ قال: جَوَارٍ نابتاتٌ على شطّ الكوثر، كلّما أُخذت منها واحدة نبئت مكانها أُخوى، وقوله تعالى: ﴿حُورٌ مَّقْصُورَاتٌ فِي ٱلخِيَامِ﴾ قال: يقصر الطّرف عنها.

٢/١٠٣٥٩ / ٢- محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن أبي أبوب، عن الحلبي، قال: سألت أبا عبدالله (عله السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فِيهِنَّ خَيْرَاتٌ حِسَانٌ ﴾، قال: «هنّ ضوالح المؤمنات العارفات».

قال: قلت: ﴿ حُورٌ مَّقْصُورَاتٌ فِي ٱلحِيَامِ ﴾؟ قال: «الحُور: هنّ البيض المصُونات المُخدّرات في خيام الدّرُّ والياقوت والمرّجان، لكّل خيمة أربعة أبواب، على كلّ بابٍ سبعون كاعِباً حجاباً لهنّ، ويأتيهنّ في كلّ يوم كرامة من الله عزّ ذكره، يبشّر الله عزّ وجلّ بهنّ المؤمن،

` ٣/١٠٣١- وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن يزيد النّوقليّ، عن الحسين ابن أعيّن أخي مالك بن أعيّن، قال: سألت أبا عبدالله (عبد الله) عن قول الرجل للرجل: جزاك الله خيراً، مايُعمى به؟ قال: أبو عبدالله (عبد الله (عبد الله): وإنّ خيراً نهرٌ في الجنّة، مخرجه من الكوثر، والكوثر مخرجه من ساق العرش، عليه منازل الأوصياء وشبعتهم، على حافّتي ذلك النهر جَوَارٍ نابتات، كلّما قُلِعت واحدةً نبتت أخرى، سُمّي بذلك النهر، وذلك قوله تعالى: ﴿ فِيهِنّ خَيْرَاتٌ حِسَانٌ ﴾، فإذا قال الرجل لصاحبه: جزاك الله خيراً، فإنّما يعني بذلك النهر، وذلك قوله تعالى: ﴿ فِيهِنّ خَيْرَاتٌ حِسَانٌ ﴾، فإذا قال الرجل لصاحبه: جزاك الله خيراً، فإنّما يعني بذلك المنازل التي أعدها الله عزّ وجل لصفوته وخيرَته من خِلقه».

ورواه ابن بابويه عن أبيه (رحماه)، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطّار، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن يزيد، عن الحسين بن أعين أخي مالك بن أعين، قال: سألت أبا عبدالله (مله السلام)، الحديث بعينه (٢).

به المجتل المجتل المحمد المجتل والمنار): عن أبي جعفر أحمد بن محمد بن عيسى، قال: حدّثني سعيد بن بحناح، عن عَوف بن عبدالله الأزدي (١) عن أبي عبدالله (عبدالله) . في حديث طويل ـ قال: وحَدّث: وأن الحور العين خلفهن الله في الجنّة مع شجرها، وحَبَسهن على أزواجهن في الدنيا، على كلّ واحدة منهن سبعون حُلّة، يُرَى بياض سوّقهن من وراء الحُلل السبعين، كما يُرَى الشراب الأحمر في الزُّجاجة البيضاء، والسَّلك الأبيض في الياقونة الحمراء، يجامعها في قوة مائة رجل في شهوة أربعين سنة، وهُنّ أتراب أبكار عَذَارى، كُلمَا نُكِحت صارت

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٦.

۲ ـ الكافي ٨: ١٥٧ / ١٤٧.

۳\_الکافی ۸: ۲۹۸ / ۲۹۸.

<sup>(</sup>۱)كذا، وفي معاني الأخبار: باسم ذلك، قال المجلسي (رحمه الله عله السلام): «سميّ»كذا في أكثر النُسخ والظاهر سمّين، ويمكن أن يقرأ على البناء للمعلوم، أي سمّاهن الله بها في قوله: (خيرات)، ويحتمل أن يكون المشار إليه النابت، أي سمّى النهر باسم ذلك النابت أي الجواري، لأنّ الله سمّاهنّ خيرات. «مرآة العقول». ٢٦ / ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار: ١٨٢ / ١.

٤ ـ الإختصاص: ٢٥١.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: عن بعض أصحابنا.

عذراء: ﴿ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنسٌ قَبْلُهُمْ وَلَاجَانٌ ﴾ " يفول: لم يمسّهن إنسيّ ولاجنّي قط: ﴿ فِيهِنَّ خَيْرَاتُ حِسَانٌ ﴾ ، يعني صفاء البأقوت وبياض اللؤلؤه. يعني خيرات الأخلاق حِسان الوجوه: ﴿ كَأَنَّهُنَّ آلْيَاقُوتُ وَٱلْمَرِجَانُ ﴾ " ، يعني صفاء البأقوت وبياض اللؤلؤه. قال: دوإنّ في الجنّة لنهراً حافتاه الجواري ـ قال: ـ فيوحي إليهن الربّ نبارك وتعالى: أسمعن عبادي تمجيدي وتحميدي؛ فيرفعن أصوانهن بألحانٍ وترجيع لم يسمع الخلائق مثلها قطّ، فيَطرب أهل الجنّة ».

الحسن الحسن المحمّد بن البويه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن موسى الدقّاق، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الخشّاب، قال: حدّثنا محمّد بن الخصين، عن محمّد بن الفُضيل، عن الصادق جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه، عن أبيه (طبه السلام)، قال: وقال أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (طبه السلام) - في حديث يذكر فيه زهدهُ - لو شِنتُ لتسَرْبَلْتُ بالعَبْقريّ (۱) المَنفوش من دِيباجكم».

قوله تعالى:

#### تَباركَ أَسْمُ رَبُّكَ ذِى ٱلْجَكَالِ وَالْإِكْرَامِ [ ٧٨ ]

۱٬۱۰۳۱۳ معليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين، عن أحمد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبي نصر، عن هِنال وتعالى: ﴿ تَبارِكُ أَبِي نصر، عن هِنام بن سالم، عن سعد بن طَريف، عن أبي جعفر (طبالله)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ تَبارِكُ أَسِم رَبّكَ ذِي ٱلْجَكَالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ فقال: «نحن جلال الله وكرامته التي أكرم الله العباد بطاعتنا».

٢/١٠٣٦٤ عن أحمد بن عبدالله، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد ابن أبي نصر، عن هِشام بن سالم، عن سعد بن طريف، عن أبي جعفر (مله السلام)، قال: «قال الله عزّ وجلّ: ﴿ تَباركَ أَسُمُ رَبِّكَ ذِى ٱلْجَلالِ وَالإِكْرام ﴾ ، فنحن جلال الله وكرامته التي أكرم الله تبارك وتعالى العباد بطاعتنا».

والحديث يأتي بتمامه ـإن شاء الله تعالى ـ في قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْمِيزَانَ ﴾، من سورة الحديد (١)

<sup>(</sup>٢) الرحمن ٥٥: ٥٦، ٧٤.

<sup>(</sup>۲) الرحمن ٥٥: ٥٨.

٥ ـ أمالي الصدوق: ٤٩٦ / ٧.

<sup>(</sup>١) العَبْقَرِي: الدِّيباج، والبُسُط التي فيها الأصباغ والنقوش، وأصله صفةٌ لكلّ مابُولِغ في وصفه، وقيل: القَبْقَرِي: الذي ليسْ فوقه شيء. «لسان العرب ـ عبقر ـ 1: ٥٣٥».

سورة الرحمن آية ٧٨٠.

١ - تفسير القمى ٢: ٣٤٦.

٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٥٦.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (٢) من تفسير الآية (٢٥) من سورة الحديد.

## شُورَةُ الْوَاقِعَة

#### فضلها

1/1070 محمد بن حدّان، عن إبيه، قال: حدّثني أحمد بن إدريس، قال: حدّثني محمّد بن أحمد، قال: حدّثني محمّد بن حسّان، عن إسماعيل بن مِهران، عن الحسن بن عليّ، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عله السلام)، قال: «من قرأ في كلّ ليلة جمعة الواقعة، أحبّه الله وأحبّه الى الناس أجمعين، ولم يرّ في الدنيا بُؤساً أبداً ولافقراً ولاقاقة، ولاآفة من آفات الدنيا، وكان من رُفقاء أمير المؤمنين (عله السلام)، وهذه السورة لأمير المؤمنين (عله السلام) خاصّة، لم يُشركه فيها أحدى.

٢/١٠٣٦٦ ـ وعنه، قال: حدّثني محمّد بن الحسن، قال: حدّثني محمّد بن الحسن الصفار، قال: حدّثني محمّد بن الحسن الصفار، قال: حدّثني محمّد بن يحبى، عن أحمد بن معروف، عن محمّد بن يحمر قال [قال]: قال الصادق (عبداللهم): «من اشتاق إلى الجنّة وإلى صفتها، فليقرأ الواقعة، ومن يحبّ أن ينظر إلى صفة النار، فليقرأ سجدة لقمان».

٣/١٠٣٦٧ عن العباس، عن العباس، عن العباس، عن العباس، عن عمرو، عن زيد الشخام، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: امن قرأ الواقعة كلّ لبلة قبل أن ينام، لقي الله عزّ وجلّ ووجهه كالقمر لبلة البدر».

۱۰۳۹۸ عن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (مل الدواله) أنّه قال: امن قرأ هذه السورة لم يُكتّب من الغافلين، وإن كُتبت وجُعِلت في المنزل نما من الخير فيه، ومن أدمن على قراءتها زال عنه الفقر، وفيها قبول وزيادة

سورة الواقعة . فضلها .

..... 1

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٧.

٢ ـ ثواب الأعمال: ١١٧.

٣ ـ ثواب الأعمال: ١١٧.

| ī,   | , تفسير الا | البرهان في | *************************************** | ۲0. |
|------|-------------|------------|-----------------------------------------|-----|
| براد | , سسير ان   | البرسان کی | *************************************** |     |

حفظ وتوفيق وسعة في المال».

• ١٠٣٦٩ / ٥- وقال رسول الله (سلّ الاعلى وآله): دمن كتبها وعلّقها في منزله كثر الخير عليه، ومن أدمن قراءتها زال عنه الفقر، وفيها قبول وزيادة وحفظ وتوفيق وسعة في المال.

٣٧٠ / ٦ - وقال الصادق (مله السلام): وإنّ فيها من المنافع مالا يحصى، فمن ذلك إذا قُرِئت على المبّت غَفَر الله له، وإذا قُرِئت على من قَرُب أجله عند موته سهّل الله عليه خروج روحه بإذن الله تعالى.



......

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَـٰنِ آلرَّحِيمِ إذَا وَقَعَتِ آلْوَاقِعَةُ .إلى نوله نعالى .أُولَـٰئِكَ آلْمُقَرَّبُونَ [١١-١١]

بَ ١/١٠٣٧١ - ابن بابويه، قال: حدّثني أبي (رضه عنه)، قال: حدّثني سعد بن عبدالله، عن القاسم بن محمّد الأصفهاني، عن سليمان بن داود المنقري، عن سفيان بن عُبينة، عن الزُّهري، قال: سمعت عليّ بن الحسين (عبدالله) يقول: «من لم يتعزّ بعزاء الله تقطّعت نفسه على الدنيا حسرات، والله ماالدنيا والآخرة إلاككِفتي الميزان، فأيهما رجح ذهب الآخر (١)، ثمّ تلا قوله عزّ وجلّ : ﴿إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴾ «يعني القيامة ﴿لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةٌ \* خافِضَةٌ ﴾ خفضت والله أعداء الله إلى النار ﴿ وَافِعَةٌ ﴾ رفعت والله أولياء الله إلى الجنّة ».

٢/١٠٣٧٢ على بن إبراهيم، في قوله نعالى: ﴿إِذَا وَتَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ \* لَيْسَ لِوَقْعَتِها كَاذِيَةٌ ﴾، قال: [القيامة] هي حتى، قوله تعالى ﴿خافِضَةٌ ﴾، قال: لأعداء الله ﴿وَاقْعِهُ ﴾ قال: لأولياء الله ﴿إِذَا رُجَّتِ ٱلْأَرْضُ رَجَّا ﴾ قال: بدُق بعضها بعضاً ﴿وَبُسَتِ ٱلْجِبَالُ بَسَا ﴾، قال: قلعت الجبال قلعاً ﴿فَكَانَتْ هَبَاءً مُّنْبَقًا ﴾ قال: الهَباء: الذي يدخُل في الكوّة من شُعاع الشمس.

قوله تعالى ﴿وَكُنتُمْ أَزْوَاجَا ثَلْثَةً﴾، فال: يوم القيامة ﴿فَأَصْحَابُ آلَمَيْمَنَةِ مَاأَصْحَابُ آلْمَيْمَنَةِ﴾ وهم المؤمنون من أصحاب النَّبِعات يُوقفون للحساب ﴿وَأَصْحَابُ ٱلْمَشْنَمَةِ مَاأَصْحَابُ ٱلْمَشْنَمَةِ \* وَٱلسَّابِقُونَ ٱلسَّابِقُونَ﴾ الذين قد سبقوا إلى الجنّة بلاحساب.

٣/١٠٣٧٣ من قال على بن إبراهيم: أخبرنا الحسن بن علي، عن أبيه، عن الحسين بن سعيد، عن الحسين

سورة الواقعة آية ـ ١ ـ ١١ ـ

١ ـ الخصال ٦٤: ٥٥.

(١) في المصدر: بالآخر.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٦.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٣٤٦.

ألا وإنّ الله اختارني في ثلاثة من أهل بيتي، وأنا سبّد الثلاثة وأتقاهم [ولافخر] لله، اختارني وعلياً وجعفراً أبني أبي طالب، وحمزة بن عبدالمطلب، كنّا رُقوداً بالأبطح، ليس منا إلا مُسَجّى بنوبه على وجهه، عليّ بن أبي طالب عن يمبني، وجعفر عن يساري، وحمزة عند رجلي، فما نبّهني عن رقدني غير حفيف أجنحة الملائكة، وبرد ذراع عليّ بن أبي طالب في صدري، فانتهت عن رقدتي وبخبرتيل في ثلاثة أملاك، يقول له أحد الأملاك الثلاثة: ياجَبْرَئيل إلى أيّ هؤلاء أرسلت، فركضني برجله، فقال: إلى هذا. قال: ومن هذا؟ يستفهمه، فقال: هذا محمد سبّد النبيّين، وهذا جعفر بن أبي طالب له تجناحان خَضِيبان يطير بهما في الجنّة، وهذا حمزة بن عبدالمطلب سبّد الشهداء».

١٠٣٧٤ ٤ ـ الشيخ في (أماليه)، قال: أخبرنا محمّد بن محمّد، قال: أخبرنا أبو نصير محمّد بن الحسين

<sup>(</sup>١) في المصدر: فأمره فنادي.

<sup>(</sup>٢) الواقعة ٥٦: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) الواقعة ٥٦: ١٤.

<sup>(</sup>٤) (من) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٥) الحُجُرات ٤٩: ١٢.

<sup>(</sup>٦) الأحزاب ٢٢: ٢٢.

٤ ـ الأمالي ١: ٧٠.

المفري، قال: حدّثنا عمر بن محمّد الورّاق، قال: حدّثنا عليّ بن عباس البَجَلي، قال: حدّثنا حُميد بن زياد، قال: حدّثنا محمّد بن تسنيم الورّاق، قال: حدّثنا أبو نعيم الفضل بن دُكين، قال: حدّثنا مقاتل بن سليمان، عن الضحّاك ابن مُزاحِم، عن ابن عباس، قال: سألت رسول الله (سلّ العبادة،) عن قول آلله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلسَّابِقُونَ آلسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ الله الله الله على قول آلله على وشيعته، هم السابقون إلى الجنّة، المقرّبون من الله بكرامته لهمه.

ورواه الشيخ المفيد في (أماليه) (١).

حماد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليماني، عن جابر الجعفي، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): وياجابر، إنّ الله تبارك وتعالى خلق الخلق ثلاثة أصناف، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَكُنتُمْ أَزْوَاجاً ثَلَثَةٌ \* فَأَصْحَابُ آلمَيْمَنَةِ \* مَاأَصْحَابُ آلمَيْمَنَةِ \* وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُولَئِكَ آلمُقُرَّبُونَ \* ، فالسابقون هم رسل ماأضحابُ آلمَيْمَنَةِ \* وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُولَئِكَ آلمُقُرَّبُونَ \* ، فالسابقون هم رسل الله (عليم الله)، وخاصة الله من خلقه، جعل فيهم خمسه أرواح، أيدهم برُوح القُدْس، فيه عوفوا الأشياء، وأيدهم برُوح الله (عليمان، فيه خافوا الله عزّ وجلّ ، وأيدهم برُوح القوة، فيه قدروا على طاعة الله، وأيدهم بُروح الشّهوة، فيه الشهوا طاعة الله عزّ وجلّ ، وكرهوا معصيته، وجعل فيهم روح المَدْرج، الذي يه يذهب الناس ويجيئون، وجعل فيهم روح المَدْرج، الذي يه يذهب الناس ويجيئون، وجعل في المؤمنين أصحاب الميمنة رُوح الإيمان، فيه خافوا الله، وجعل فيهم رُوح المَدْرَج الذي به يذهب الناس وبحيئون، وجعل فيهم رُوح المَدْرة الذي به يذهب الناس وبحيئون، وجعل في المؤمنين أصحاب الميمنة رُوح الإيمان، فيه خافوا الله، وجعل فيهم رُوح المَدْرَج الذي به يذهب الناس وبحيد فيهم رُوح المَدْرة الذي به يذهب الناس

الغَنوي، عن الأصبغ بن نُباتة، قال: جاء رجل إلى أمير المؤمنين (طبه سلام، فقال: يا أمير المؤمنين، إنّ أناساً زَعَموا أنّ الغنوي، عن الأصبغ بن نُباتة، قال: جاء رجل إلى أمير المؤمنين (طبه سلام، فقال: يا أمير المؤمنين، إنّ أناساً زَعَموا أنّ العبد لا يزني وهو مؤمن، ولا يسرق وهو مؤمن، ولا يسرب الخمر وهو مؤمن، ولا يأكل الربا وهو مؤمن، ولا يسفك الدم الحرام، وهو مؤمن، فقد نقل علي و حرج منه صدري حين أزْعُم أنّ هذا العبد يصلّي صلاتي، ويدعو دُعائي، ويتناكحني وأناكِحه، ويوارثني وأوارثه، وقد خرج من الإيمان لأجل ذنب يسير أصابه؟

فقال أمير المؤمنين (طبه السلام): وصدقت، سمِعت رسول الله (ستى الفرائه) يقول، والدليل عليه كتاب الله: خلق الله عزّ وجل الناس على ثلاث طبقات، وأنزلهم ثلاث منازل، وذلك قبول الله عزّ وجل في الكتاب: وأضحاب آلمَيْمَنَة ﴾ ﴿ وَأَلْسَابِقُونَ ﴾ ، فأمّا ماذكره من أمر السابقين فإنهم أنبياء مرسلون وغير مرسلين، جعل [الله] فيهم خمسة أرواح: رُوح القُدس، وروح الإيمان، ورُوح القُوّة، ورُوح السّهوة، ورُوح البندن، فبرُوح القدس بُعِنوا أنبياء مُرسلين وغير مرسلين، وبها عَلِموا الأشباء، وبُروح الإيمان عَبَدوا الله ولم

<sup>(</sup>١) الأمالي: ٢٩٨ / ٧.

٥ ـ الكافي ١: ٢١٣ / ١.

٦ ـ الكافي ٢: ٢١٤ / ١٦.

يُشرِكوا به شيئاً، وبروح القوّة جاهدوا عدوّهم وعالجوا معايشهم، وبرُوح الشّهوة أصابوا لذيذ الطعام ونكحوا الحلال من شباب النساء، وبرُوح البدن دَبُّوا ودَرَجوا، فهؤلاء مُغفورٌ لهم مصفوحٌ عن ذنوبهم، ثمّ قال: [قال] الله عزّ وجلّ: ﴿ يَلْكَ آلرُسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ مُنْهُمْ مَن كَلَّمَ آفَهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ ومَاتَيْنَا عِيسَى آبْنَ مَرْيَعَ آلَبُنَاتِ وَأَيَّذَنَاهُ بِرُوحِ القُدُسِ ﴾ (١)، ثمّ قال في جماعتهم: ﴿ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ (١) يقول أكرمهم بها وفضّلهم على من سِواهم، فهؤلاء مغفور لهم مصفوحٌ عن ذُنوبهم.

ثمّ ذكر أصحاب الميمنة، وهم المؤمنون حقاً بأعيانهم، جعل الله فيهم أربعة أرواح: رُوح الإيمان، وروح القوة، وروح الشّهوة، ورُوح البدن، فلا يزال العبد يستكمل هذه الأرواح الأربعة حتّى تأتي عليه حالات».

فقال الرجل: ياأمبر المؤمنين، ماهذه الحالات؟ فقال: وأمّا أولاهن، فهو كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمِنكُمْ مّن يُودُ إِلَى أَرْذُلِ العُمْرِ لِكَى لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمٍ شَيْعًا ﴾ (٣ فهذا ينتفص منه جميع الأرواح، وليس بالذي يخرُج من دين الله، لأن الفاعل به ردّه إلى أرذل العُمُر، فهو لا يعرف للصلاة وقتاً، ولا يستطيع التهجّد بالليل ولا بالنهار، و [لا] القيام في الصفّ مع الناس، فهذا تفصان من رُوح الإيمان، وليس يَضرُّه شبئاً، ومنهم من ينتقص منه رُوح القوّة، فلا يستطيع جهاد عدوّه، ولا يستطيع طلب المعيشة، ومنهم من ينتقص منه رُوح الشهوة، فلو مرّت به أصبحُ بنات آدم لم يحِن إليها ولم يَقُم، وتبقى رُوح البدن فيه، فهو بدِبّ ويدرُج حتى يأتيه ملك الموت، فهذا الحال خير، لأنّ الله عزّ وجلّ هو الفاعل به. وقدتأتي عليه حالات في قوته وشبابه فيهم بالخطيئة، فتشجّعه رُوح القوّة، وتُزيّن له رُوح الشهوة، وتقودُه روح البدن حتى تُوقعه في الخطيئة، فإذا لامسها نقص من الإيمان، وتفصّى (١) منه، فليس يعود فيه حتى يتوب، فإذا تاب تاب الله عليه، فإن عاد أدخله الله نار جهنّم.

فأمّا أصحاب المشئمة، فمنهم (البهود والنصارى، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ الَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلكِتَابَ يَغْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ ﴾ (البعرفون محمّداً والولاية في القواة والإنجيل، كما يعرفون أبناءهم في منازلهم ﴿ وَإِنَّ فَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ ﴾ (البحق وقم يَعْلَمُونَ ﴿ البَحقُ مِن رَبُك (الله تَكُونَنَ مِنَ المُمْتَرِينَ ﴾ (المهم في منازلهم ﴿ وَإِنَّ مُن الله بَعْدُوا مَنْ الله مِنْ الله بَذَلك، فسلبهم رُوح الإيمان، وأسكن أبدانهم ثلاثة أرواح: رُوح القوّة، ورُوح الشّهوة، ورُوح البدن، ثم أضافهم إلى الأنعام، فقال: ﴿ إِنْ هُمْ إِلّا كَالأَنْعَامِ ﴾ (الله الدابة إنّما تحمِل بُروح القوّة وتعتلف برُوح

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) المجادلة ٥٨: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) النحل ١٦: ٧٠.

<sup>(</sup>٤) تفصّي من الشيء: تخلص. «لسان العرب ١٥٦: ١٥٦».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: فهم.

<sup>(</sup>٦) البقرة ٢: ١٤٦.

<sup>(</sup>٧) في المصدر زيادة: أنك الرسول إليهم.

<sup>(</sup>٨) البقرة ٢: ١٤٦، ١٤٧.

<sup>(</sup>٩) الفرقان ٢٥: ٤٤.

الشّهوة، وتسير برُوح البدن،

فقال السائل: أحييت قلبي بإذن الله، باأمير المؤمنين.

" الخلق قسمين، فجعلني في خيرهما قسماً، وذلك قوله عزّ وجلّ في [ذكر] أصحاب اليمين، وأصحاب الشمال (١)، الخلق قسمين، فجعلني في خيرهما قسماً، وذلك قوله عزّ وجلّ في [ذكر] أصحاب اليمين، وأصحاب الشمال (١)، وأنا خير أصحاب اليمين، ثمّ قسّم القسمين أثلاثاً، فجعلني في خيرها ثلثاً، لقوله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَصْحَابُ ٱلمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ ٱلمَشْنَمَةِ \* وَالسَّابِقُونَ ٱلسَّابِقُونَ ﴾ (١) وأنا خير السابقين، ماأضحابُ آلمَشْنَمَةِ \* وَالسَّابِقُونَ ٱلسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ وأنا خير السابقين، ثمّ جعل الأثلاث قبائل، فجعلني من خيرها قبيلة، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ جَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَتَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ ثُمَّ جعل الأثلاث قبائل، فجعلني من خيرها قبيلة، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ جَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَتَبائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكُرُ مَكُمْ عِندَ آللهِ آثَقَكُمْ ﴾ (١) فأنا أتفى ولد آدم، وأكرمهم على الله جلّ ثناؤه ولافخر، ثم جعل القبائل بيوتاً فجعلني في خيرها بيناً، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ آللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرَّجْسَ أَهْلَ ٱلبَيْتِ وَيُطَهِرَكُمْ تُطْهِيراً ﴾ (١).

٨-١٠٣٧٨ / ٨-محمد بن إبراهيم النعماني، قال: أخبرنا عليّ بن الحسين، عن محمد بن يحيى، عن محمد بن حصد بن حسنان الزازي، عن محمد بن عليّ، عن محمد بن سنان، عن داود بن كثير الرّقيّ، قال: قلت لأبي عبدالله جعفر بن محمد (طبها السلام): جعلت فداك، أخبرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَالسَّابِقُونَ ٱلسَّابِقُونَ \* أُولَئِكَ ٱلمُقَرّبُونَ ﴾.
 قال: انطق الله بهذا يوم ذَرَأ الخلق في الميثاق، قبل أن يبخلق الخلق بألفي سنة».

فقلت: فسّر لي ذلك؟ فقال: «إنّ الله عزّ وجلّ لمّا أراد أن يخلق الدّلق من طِينٍ، ورفع لهم ناراً، وقال لهم: ادخلوها، فكان أول من دخلها محمّد استى الله عنه الله وأمير المؤمنين والحسن والحسين وتسعة من الأئمّة إماماً بعد إمام، ثمّ أتّبعهم شيعتهم، فهم والله السابقون».

إمام، ثم أنبعهم شيعتهم، فهم والله السابقون، و ١٠٣٧٩ - الشيخ في (مجالسه): أخبرنا جماعة، عن أبي المفضّل، قال: حدّثنا أبو العباس أحمد بن محمّد بن سعيد بن عبدالرحمن الهمّداني بالكُوفة، قال: حدّثنا محمّد بن المُفضّل بن إبراهيم بن قيس الأشعري، قال: حدّثنا عليّ بن حسّان الواسطي، قال: حدّثنا عبدالرحمن بن كثير، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه عليّ بن الحسين، عن الحسن اطبهم السلام) وفي حديث صلحه ومعاوية \_ فقال الحسن (عبدالديم) في خُطبة له: «فصدّق أبي رسول الله (منّ القديمة عبدرالد) في كلّ موطن يُقدّمه، ولكلّ أبي رسول الله (منّ القديمة عبدرالد) في كلّ موطن يُقدّمه، ولكلّ

٧ ـ أمالي الصدوق: ٥٠٣ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وأنا من أصحاب اليمين.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: وأنا من السابقين.

<sup>(</sup>٣) الحُجرات ٤٩: ١٢.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب ٢٢: ٢٣.

٨ \_ الغية: ٩٠ / ٢٠.

٩ ـ الأمالي ٢: ١٧٥.

شديدة يُرسِله ثفة منه به وطمأنية إليه، لعلمه بنصبحته لله [ورسوله، وأنّه أقرب المقربين من الله ورسوله، وقد قال الله] عزّ وجلّ: ﴿ وَ السَّابِقُونَ اللهُ عزّ وجلّ وإلى الله عزّ وجلّ وإلى رسوله (منراه عبدوله) وأقرب الأقربين».

والخُطبة نفدَمت بتمامها في قوله تعالى ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ آللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً﴾ '''.

۱۰/۱۰۳۸ محمد بن العباس: عن أحمد بن محمد الكاتب، عن حُميد بن الربيع، عن الحسين بن الحسن الخسن الحسن الحسن الحسن الخشقر، عن سُفيان بن عُبينة، عن ابن أبي نَجِيح، عن عامر، عن ابن عباس، قال: سبق الناس ثلاثة: يوشع صاحب موسى (مله السلام) وعليّ بن أبي طالب (مله السلام) إلى موسى (مله السلام) اللي عيسى (مله السلام)، وعليّ بن أبي طالب (مله السلام) إلى النبيّ (ملّ الاعليم الله)، وهو أفضلهم (۱).

۱۱/۱۰۳۸۱ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن (۱) الحسين بن عليّ المُقرىء، عن أبي بكر محمّد بن إبراهيم الجواني، عن محمّد بن عمرو الكوفي، عن حسين الأشقر، عن ابن عُيينة، عن عمرو بن دينار، عن طاوُس، عن ابن عباس، قال: السبّاق ثلاثة: حَزقيل مؤمن آل فِرعون إلى موسى، وحبيب صاحب يس إلى عيسى، وعليّ بن أبي طالب إلى النبى، وهو أفضلهم (صارات الله عليم أجسي).

۱۲/۱۰۳۸۲ عن معنه، قال: حدِّننا أحمد بن محمد بن سعيد بإسناده، عن سُليم بن قيس، عن الحسن بن على المحسن المحس

۱۳/۱۰۳۸۳ ـ الطَّبَرْسِيَ؛ عن أبي جعفر (عبداللهم)، قال: «السابقون أربعة: ابن آدم المقتول، وسابق أُمّة موسى (عبدالسلام) وهو مؤمن آل فرعون، وسابق أُمّة عيسى (مبدالسلام) وهو حبيب النجّار، والسابق في أُمّة محمّد (منّداة عبدراته) وهو على بن أبي طالب (عبدالسلام)».

١٤/١٠٣٨٤ ـ ومن طريق المخالفين: التَّعلبي، رفعه إلى العباس بن عبدالمطلب، قال: قال رسول الله رمني هاب واله): وإنَّ الله شبحانه وتعالى قسم الخلق قسمين، فجعلني في خيرهما قسماً، فذلك قوله:

<sup>(</sup>١) تقدَّمت في الحديث (٢٤) من تفسير الآية (٣٣) من سورة الأحزاب.

١٠ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٤١ / ٢.

<sup>(</sup>١) (وعو أفضلهم) ليس في المصدر.

١١ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٤١ / ٣.

<sup>(</sup>١) «علي بن» ليس في المصدر.

١٢ ـ تأويل الآبات ٢: ١٤٢ / ٤.

۱۳ ـ مجمع البيان ۹: ۲۲۵.

١٤ ـ .... ينابيع المودة: ١٥، عن الثعلبي، شواهد التنزيل ٢: ٢٩ / ٦٦٩.

﴿ وَأَصْحَابُ آلْيَمِينِ مَا أَصْحَابُ آلْيَمِينِ ﴾ "، فأنا خبر أصحاب اليمين، ثمّ جعل القسم أثلاثاً، فجعلني في خبرهما فسماً، فذلك فوله تعالى: ﴿ فَأَصْحَابُ آلمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ آلمَيْمَنَةِ \* وَأَصْحَابُ آلمَشْفَمَةِ مَا أَصْحَابُ آلمَشْفَمةِ \* وَآلسَّابِقُونَ آلسَّابِقُونَ ﴾ فأنا من السابقين، وأنا خير السابقين، ثم جعل الأثلاث قبائل، فجعلني في خيرها فبيلة، وذلك قوله تعالى: ﴿ جَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرِمَكُمْ عِنْدَ آللهِ أَنْقَاكُمْ ﴾ (")، فأنا أنفى ولد آدم وأكرمهم على الله عزّ وجلّ ولافَخْر، ثم جعل الله عزّ وجلّ القبائل بيوناً، فجعلني في خيرها بيتاً، فذلك قوله: ﴿ إِنَّمَا لِيُرِيدُ آلَةُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ آلزَّجْسَ أَهْلَ آلَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (").

الثعلبي: قال: أخبرني أبو عبدالله، حدّثنا عبدالله بن أحمد بن يوسف بن مالك، حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن زياد الرازي، حدّثنا الحارث بن عبدالله الحارثي، حدّثنا قيس بن الربيع، عن الأعمش، عن عَباية بن رِبعي، عن ابن عباس، قال: قال رسول الله (مدّراه عليه وآله): ١ قسم الله الخلق قسمين، الحديث سواء (١٠).

١٥/١٠٣٨٥ ـ أبو نُعيم الحافظ: عن رجاله، مرفوعاً إلى ابن عباس، قال: سابق هذ، الأُمّة عليّ بن أبي طالب اعليه السلام).

۱۹/۱۰۳۸۱ من المغازلي في (المناقب)؛ في قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّابِقُونَ ٱلسَّابِقُونَ ﴾، يرفعه إلى ابن عباس، قال: السَّباق ثلاثة (١٠ سبق يُوشع بن نُون إلى موسى (عبدالله)، وسبق صاحب يس إلى عبسى (عبدالله)، وسبق عليّ (عبدالله)، إلى محمّد (منز عبدوالد)، وهو أ فضلهم (١٠)

قوله تعالى:

#### أُسلَّةٌ مِسنَ الْأَوَّلِسِينَ - الْوَرِّقِيَّةِ وَلَا مِنْ الْمَرْفِي مِسْطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانَّ مُخَلِّدُونَ [ ١٧- ١٧]

١٠٣٨٧ / ١ -محمَّد بن العباس، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحرير، عن أحمد بن يحيى، عن الحسن بن الحسين،

<sup>(</sup>١) الواقعة ٥٦: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) الحُجرات ٤٩: ١٣.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب ٢٢: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) العمدة: ٤٢ / ٢٨، عن الثعلبي.

<sup>10</sup> ـ النور المشتعل: 150 / 30.

١٦ ـ مناقب ابن المغازلي: ٢٦٠ / ٢٦٥.

<sup>(</sup>١) (السباق ثلاثة) ليس في المصدر.

 <sup>(</sup>٢) «وهو أفضلهم» ليس في المصدر.

سورة الواقعة آية ـ ١٣ ـ ١٧ ـ

عن محمّد بن الفُران، عن جعفر بن محمّد (عبد السلام)، في قوله نعالى: ﴿ ثُلَّةٌ مِنَ ٱلْأَوَّلِينَ \* وَقَلِيلٌ مِّنَ ٱلآخِرِينَ ﴾، فال: ﴿ ثُلَّةٌ مِنَ ٱلْأَوَلِينَ \* وَقَلِيلٌ مِّنَ اللّخِرِينَ ﴾، فال: ﴿ ثُلَّةٌ مِنَ ٱلْأَوَلِينَ ﴾ ابن آدم الذي قتله أخوه، ومؤمن آل فرعون، وحبيب النجّار صاحب يس: ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنَ ٱلآخِرِينَ ﴾ على بن أبي طالب (عبد السلام)».

١٠٣٨٨ / ٢ ـ ابن الفارسي في (الروضة): قال الإمام الصادق رعبه السلام): ﴿ ثُلَّةٌ مِنَ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ ابن آدم المقتول، ومؤمن آل فرعون، وصاحب يس، ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنَ ٱلأَخِرِينَ ﴾ عليّ بن أبي طالب (عليه السلام)».

٣/١٠٣٨٩ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ ثُلَّةٌ مِنَ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾، قال: هم أتباع الأنبياء ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنَ ٱلآخِرِينَ ﴾ هم أتباع النبيّ محمّد ((من الدعل والد) ﴿ عَلَى شُرُرٍ مَّوْضُونَةٍ ﴾، أي منصوبة ﴿ يَطُوفُ عَلْيهِمْ وَلِدَانً مَّخَلَّدُونَ ﴾ ، أي مسرورون (().

٠ ١٠٣٩ / ٤ ـ الطَّبَرْسِيّ، في معنى الولدان: عن عليّ (على السلام): «أنّهم أولاد أهل الدنيا، لم يكن لهم حسنات فيُثابوا عليها، ولاسينات فيُعاقبوا عليها، فأنزلوا هذه المنزلة».

. ١٠٣٩١ / ٥ - قال: ورُوي عن النبيّ اسلّ الاعلى وأنه سُئِل عن أطفال المشركين، فقال: الهم خُدّام أهـل الجنّة».

قوله تعالى:

# وَكَأْسٍ مِنْ مُعِينٍ [ ١٨ ]

الموضين (عليهمالملام)، عن أبي عبد الله ومنية المالية عن أبي، عن آبائه، عن أمير المؤمنين (عليهمالملام)، قال: دحوضنا [مَتْرَع] فيه مَثْعَبال (١) ينصبّان من الجنّة: أحدهما من تشنيم، والآخر من مَعين،

۲ ـ روضة الواعظين: ١٠٥.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٨.

<sup>(</sup>١) «محمد» ليس في «ج» والمصدر.

<sup>(</sup>٢) في نسخة من «ج، ي، ط» مستورون.

<sup>\$ .</sup> مجمع البيان ٩: ٣٢٧.

٥ ـ مجمع البيان ٩: ٣٢٧.

سورة الواقعة آية ـ ١٨ ـ

١ ـ الخمال: ٦٢٤ / ١٠.

<sup>(</sup>١) المَثْقَب: مُجرى الماء من الحوض وغيره. «المعجم الوسيط ١: ٩٦».

سورة الواقعة (٥٦) ......٠٠٠٠....

قوله تعالى:

### وَلَا يُنزِفُونَ [ ١٩ ]

١/١٠٣٩٣ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُمْزِقُونَ ﴾، أي يُطردون.

فوله تعالى:

## وَلَخْمِ طَيْرٍ مِّمَّا يَشْتَهُونَ [ ٢١ ]

1/1.٣٩٤ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الوشّاء، عن عبدالله بن سِنان، قال: سألتُ أباعبدالله (طبهالسلام) عن سيد الإدام في الدنيا والآخرة. فقال: «اللّحم، أما سمِعت قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَحْمِ طَيْرٍ مِمَّا يَشْتَهُونَ ﴾ .

قوله تعالى:

### وَحُورٌ عِينٌ \* كَأَمْثَالِ ٱللَّؤُلُو ٱلْمَكنُونِ [ ٢٢ - ٢٣ ]

عبد بن عبد الله الأزدي (صفة الجنّة والنّار): عن أبي جعفر أحمد بن محمّد بن عبسى، قال: حدّثني سعيد بن جناح، عن عَوف بن عبدالله الأزدي (١)، عن أبي عيد الله (طبه بين الله والمان مؤمن (١) يدخّل الجنّة إلّا كان له من الأزواج خمسمائة حوراء، مع كلّ حوراء سبعون غلاماً وسبعون جارية، كأنهن اللّؤلؤ المنثور، وكأنهن اللولؤ المكنون، وتفسير المكنون بمنزلة اللّؤلؤ في الصّدف، لم تَمسّه الأبدي ولم تَرَه الأعين، وأمّا المنثور فيعني في الكثرة، وله سبعة قصور، في كلّ قصر سبعون بيتاً وفي كلّ بيت سبعون سريراً، على كلّ سرير سبعون فراشاً، عليها زوجة من الحور العِين ﴿ تَجْرِى مِن تَحْتِهِمُ ٱلأَنْهَارُ ﴾ (٣) أنهار من ماء غير آسن صاف ليس بالكّدِر ﴿ وَأَنهارٌ مَن وَجَة مِن الحور العِين ﴿ وَأَنهارٌ مَن المَانُورِ مِن تَحْتِهِمُ آلأَنهَارُ ﴾ (٣) أنهار من ماء غير آسن صاف ليس بالكّدِر ﴿ وَأَنهارٌ مَن

سورة الواقعة آية ـ 19 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٢.

سورة الواقعة آية ـ 21 ـ

۱ ـ الكافي ٦: ٣٠٨ / ١.

سورة الواقعة آية ـ ٢٢ ـ ٢٣ .

١ ـ الاختصاص: ٢٥٢.

(١) في المصدر زيادة: عن بعض أصحابنا.

(٢) في المصدر: من أحد.

(٣) الأعراف ٧: ٤٣.

قوله تعالى:

### لَايَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُواً ـإلى نوله نعالى ـ وَطَلْحٍ مَّنضُودٍ [ ٢٥ ـ ٢٩ ]

۱/۱۰۳۹٦ ـ علىّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿لاَيَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُواُوَلَاتَأْثِيماً﴾، قال: القُحش والكَـذِب والغناء، قوله تعالى: ﴿وَأَصْحَابُ ٱلْيَمِينِ مَاأَصْحَابُ ٱلْيَمِينِ﴾، قال: البمين: علىّ أمير المؤمنين (مـبـاسـلام) وأصحابه وشيعته، وقوله تعالى: ﴿فِي سِدْرٍ مَّخْضُودٍ﴾، قال: شجر لايكون له ورق ولاشوك فيه.

٢/١٠٣٩٧ عبدالله: ﴿ وَطَلْحٍ مَّنضُودٍ ﴾؟ قال: ولا، وَطَلْعِ مَنضُودٍ ».

قوله تعالى:

# وَظِلٍّ مَّمْدُودٍ ـ إلى نوله تعالى . لا مَقْطُوعَةٍ وَ لا مَمْنُوعَةٍ [ ٣٣.٣٠]

١/١٠٣٩٨ - ١/١٠٣٩٨ - سعد بن عبدالله: عن عليّ بن إسماعيل بن عيسى، عن محمّد بن عمرو بن سعيد الزيات، عن بعض أصحابه، عن نصر بن قابوس، قال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَظِلٍّ مَّمْدُودٍ \* وَما عِ مَسكُوبٍ \* وَفَاكِهَةٍ كَثِيرةٍ \* لَامَقْطُوعَةٍ وَلَامَمْنُوعَةٍ ﴾ قال: «يانصر، إنّه والله ليس حيث يذهب الناس، إنّما هو

سورة الواقعة آية ـ ٢٩ . ٢٩ .

<sup>(</sup> ٤ ـ ٦) محمد إمالُ الله عليه وأنه) ٤٧: ١٥.

 <sup>(</sup>٧) في المصدر: تستبت، وتستقب الشيءُ: تمطَّطُ. «لسان العرب ١: ١٦٨».

<sup>(</sup>۸) الرعد ۱۲: ۲۲ ، ۲٤.

۱ ـ تفسير القمى ۲: ۳٤۸.

٢ ـ مجمع البيان ٩: ٣٢٠.

سورة الواقعة (٥٦) ......٢٦١

العلم ومايخرج منهء.

وسألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَبِثْرٍ مُّعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَّشِيدٍ ﴾ (١)، قال: «البئر المُعطَّلة: الإمام الصامت، والقصر المَشِيد: الإمام الناطق».

٢/١٠٣٩٩ - عليّ بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿وَظِلٍّ مَّمْدُودٍ ﴾ [قال: ظلّ ممدود] وسط الجنّة في عرض
 الجنّة، وعرض الجنّة كعرض السماء والأرض، يسير الراكب في ذلك الظلّ مائة عام فلا يقطعه.

٣/١٠٤٠٠ - الشيخ ورّام: عن النبيّ (ملّ الله علم وآله)، أنّه قال: وفي الجنّة شجرة يسير الراكب في ظلّها مائة سنة لايقطعها، إفرَءُوا إن شئتم قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَظِلٍّ مَّمْدُودٍ ﴾، وموضع سوط في الجنّة خير من الدنيا ومافيها، وإفرءُوا إن شئتم ﴿ فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ ٱلنّارِ وَأُدْخِلَ الجَنّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا ٱلحَييَاوَةُ ٱلدُّنْيَا إِلّا مَتَاعُ الغُرُورِ ﴾ (١٠).

بعند بن عيسى، قال: حدّ ثني سعيد بن عيد بن عيسى، قال: حدّ ثني سعيد بن عيسى، قال: حدّ ثني سعيد بن بحناح، عن عَوف بن عبدالله الأزدي (١) عن أبي عبدالله (عبد الله (عبد الله) و في حديث طويل و قال: وفإذا انتهى و يعني المؤمن و إلى باب الجنّة قيل له: هات الجواز، قال: هذا جوازي مكتوب فيه: بسم الله الرحمن الرحيم، هذا جواز جائز من الله العزيز الحكيم لفلان بن قلان من ربّ العالمين، فينادي مناد يُسمِع أهل الجمع كلّهم: ألا إنّ قلان بن فلان، قد سَعَد سعادةً لايشقى بعدها أبداً؛ قال: فيدخل فإذا هو بشجرةٍ ذات ظلّ ممدود، وماء مسكوب، وثمار مهدّلة تسمى رضوان، بخرجٌ من ساقها عينان تجريان، فينطلق إلى إحداهما كما أُمِر (١) بذلك، فيغتسل منها، فيخرُج وعليه نضرة النعيم، ثم يشرب من الأخرى، فلا يكون في بطنه مغص، ولامرض ولاداء أبداً، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَاباً طَهُوراً ﴾ (١).

ثمّ تستقبله الملائكة وتقول: طِبت فادخُلها مع الداخلين ؛ فيدخل فإذا هو بسِماطَين من شجرٍ، أغصانها اللؤلؤ، وفروعها الحليّ والحلل، ثمارها مثل تَدّي الجّواري الأبكار فتستقبله الملائكة معهم النّوق والبّراذيين والحُليّ والحُلل، فيقولون: ياوليّ الله، اركب ماشئت، [وألبس ماشئت] وسل ما شئت، قال: فيركب مااشتهى، والحُليّ والحُلل، فيقولون: ياوليّ الله، اركب ماشئت، [وألبس ماشئت] وسل ما شئت، قال: فيركب مااشتهى، ويلبس مااشتهى وهو على ناقة أو بِرْذُون من نُور، وثيابه من نُور وحُليّه من نُور، يسير في دار النور معه ملائكة من نُور، وغلِمان من نُور، ووصائف من نُور حتّى تَهابه الملائكة ممّا يرون من النّور، فيقول بعضهم لبعض: تنتخوا فقد

<sup>(</sup>١) الحج ٢٢: ٥٥.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٨.

٣ ـ تنبيه الخواطر: ٧.

<sup>(</sup>١) آل عمران ٢: ١٨٥.

١٥٠ - الاختصاص: ٢٥٠.

<sup>(</sup>١)في المصدر زيادة: عن بعض أصحابنا.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: كلما مر.

<sup>(</sup>٣) الإنسان ٢١: ٢١.

٢٦٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

جاء وفد الحليم الغفور.

قال: فينظر إلى أوّل قصر له من فضّة، مشرّفاً بالدّر والياقوت، فَتشْرُف عليه أزواجه، فيقلن: مرحباً مرحباً، انزِل بنا؛ فيهُمّ أن ينزل بقَصْره، قال: فتقول له الملائكة: سر ياوليّ الله فإنّ هذا لك وغيره؛ حتّى ينتهي إلى قصر من ذهب، مكلّل بالدّر والياقوت، [فَتَشْرُف عليه أزواجه، فَيَقُلْنَ: مرحباً مرحباً ياوليّ الله. انزل بنا، } فَبَهُمّ أن ينزل بقصره، فتقول له الملائكة: سر ياوليّ الله.

قال: ثمّ يأتى قصراً من ياقوت أحمر، مكلّلاً بالدّر والياقوت، فيهمّ بالنزول بقصره، فتقول له الملائكة سر ـ ياولى الله ـ فإنّ هذا لك وغيره، قال: فيسير حتّى يأتي تمام ألف قصر، كلّ ذلك ينفُذ فيه بصره، ويسير في مُلكه أسرع من طرفة العين، فإذا انتهى إلى أقصاها قصراً نكس رأسه، فتقول الملائكة: مالك ياوليّ الله؟ قال: فيقول: والله لقد كاد بصري أنِ يُخْتَطف [فيقولون: ياوليّ الله، أبشر فإن الجنة] لبس فيها عمّى ولاصَمَم.

فيأتي قصراً يرى ظاهره من باطنه، وباطنه من ظاهره لَيِنة من فِضّة، ولَيِنة من ذهب ولَينة من ياقوت ولَيِنة من دُرّ، مِلاطه المسك، قد شُرَف بشُرَف من نورٍ يتلألأ ويرى الرجل وجهه في الحائط، وذلك قوله تعالى: ﴿خِتّامُهُ مِسكّ﴾ (\*) يعنى خِتام الشراب.

ثم ذكر النبيّ (منّ الله عبدواله) الحور العين، فقالت أمّ سلمة: بأبني أنت وأُمّي يارسول الله، أما لنا فضل عليهنّ؟ قال: بلي ، بصلاتكنّ وصيامكنّ وعبادتكنّ لله؛ بمنزلة الظاهرة على الباطنة».

وتفدّم صفة وجور العين في قوله نعالى: ﴿ فِيهِنَّ خَيْرَاتٌ حِسَانٌ﴾ (<sup>٥)</sup>، وقوله تعالى: ﴿ فَكَلَّ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِى لَهُم مِّن قُرَّةٍ أُغْيُنٍ جَزَاءً بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ (١) فَلَيْوْحَذَ من هناك، ومن أراد وصف الحُور العِين ووصف الآدميّات فعليه بكتاب (معالم الزُّلفي) (١).

7/۱۰٤۰۲ - علميّ بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ وَمَاءٍ مَسْكُوبٍ ﴾ أي مرشوش، قوله تعالى: ﴿ لَامَقْطُوعَةٍ وَلَامَمْنُوعَةٍ ﴾ أي لاَنْقُطع، ولاَيَمْنعَ أحدٌ من أخذها.

قوله تعالى:

#### وَفُرُشٍ مَرْفُوعَةٍ [ ٣٤ ]

١/١٠٤٠٣ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن محمّد بن إسحاق

<sup>(</sup>٤) المطلفين ٦٣ ٢٦.

<sup>(</sup>٥) تقدّم في تفسير الآيات (٦٦ ـ ٧٢) من سورة الرحمن.

<sup>(</sup>٦) تقدَّم في تفسير الآيات (١٦ ـ ١٧) من سورة السجدة.

<sup>(</sup>٧) انظر معالم الزلفي للمصنّف: الباب (٢٢).

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٣١٨.

المَدَني، عن أبي جعفر (طه السلام): «قال عليّ (طه السلام): يارسول الله أخبرنا عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ غُرَفٌ مِن فَوْقِهَا غُرَفٌ مِن أَبِي جعفر (طه الله؟ فقال: ياعليّ، تلك غُرَف بناها الله عزّ وجلّ لأوليائه باللّار والياقوت والزّبَرْ جَد، سُقُوفها الزّبَرْ جَد (1) مَحْبُوكة بالفِضّة، لكلّ غُرفة، منها ألف باب من ذهب على كلّ باب ملك موكّل به، فيها فُرش مرفوعة بعضها فوق بعض من الحرير والدّيباج بألوان مختلفة، حَشُوها المِسك والكافور والعَنير، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَقُرُشٍ مَرْفُوعَةٍ ﴾ ».

#### قوله تعالى:

### إِنَّا أَنشَأْنَا هُنَّ إِنشَاءً -إلى قوله تعالى - الأَصْحَلْب ٱلْيَمِينِ [70-78]

1/10505 - على بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنشَأْنَاهُنَّ إِنشَاءُ﴾، قال: الحُور العِين في الجنّة ﴿فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبْكَاراً \* عُرُباً﴾، قال: يتكلّمون بالعربية (١)، وقوله تعالى﴿أَثْرَاباً﴾، أي مستويات السّن (١) ﴿لِأَصْحَاْبِ ٱلْيَعِينِ﴾ أصحاب أمير المؤمنين (عداسلام).

7/1010 محمد بن عبسى، عن عَوف بن عبدالله، عن أبي جعفر أحمد بن محمد بن عبسى، عن عَوف بن عبدالله، عن جابر بن يزبد، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: وإنّ الربّ تبارك وتعالى يقول: تدخُلون الجنّة برحمتي، وتنجون من النار بعفوي وتقسمون الجنّة بأعمالكم، فوعزّتي لأنزلنكم دار الخُلود، دار الكرامة، فإذا دخلوها صاروا على طُول آدم سبعين (۱) فراعاً، وعلى ملد (۱) عيسى ثلاث وثلاثين مننة، وعلى لسان محمد العربية، وعلى صورة يوسف في الحُسن، ثمّ يعلو وجوههم النُّور، وعلى قلب أيوب في السُّلامة من الفِلَ».

٣/١٠٤٠٦ - وعنه: بهذا الإسناد، عن أبي جعفر (عبد الله)، قال: وإنّ أهل الجنّة بُحردٌ مُردٌ، مُكحّلين مُكلّلين، مُطوّقين مسرورين (١) مختّمين، ناعمين محبورين مُكرمين، يعُطى أحدهم قوة مائة رجل في الطعام والشراب

<sup>(</sup>۱) الزمر ۲۹: ۲۰.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الذهب.

سورة الواقعة آية . ٢٥. ٣٨.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣١٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لايتكلَّمون إلَّا بالعربية.

<sup>(</sup>٢) في النُّسخ: الأستان، وما أثبتناء من المصدر.

٢ .الاختصاص: ٢٥٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ستين.

<sup>(</sup>٢) المَلَدُ: الثَّبابُ ونعمَّتُه. «لسان العرب ٣: ١٠٤».

٣ ـ الاختصاص: ٢٥٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مسؤرين.

والشهوة والجِماع (٢) ويجد لذّة غَدائه مقدار أربعين سنة، ولذّة عَشائه مِقدار أربعين سنة، قد ألبس الله وجوههم النُّور، وأجسادهم الحرير، بيض الألوان، صُفر الحُلئ، خُضر الثياب،

ابداً، وعنه: بهذا الإسناد، عن أبي جعفر (مداله)، قال: وإنّ أهل الجنّة يحيون فلا يموتون أبداً، ويستيقظون فلا ينامون أبداً، ويستغنون فلا يفتقرون أبداً، ويَفْرَحون فلا يَحْزَنون أبداً، ويضحكون فلا يبكون أبداً، ويكرّمون فلا ينهائون أبداً، ويشكون أبداً، ويروون ويُكرّمون فلا يُجوعون أبداً، ويأكلون فلا يجوعون أبداً، ويروون فلا يظمؤون أبداً، ويكسّون أبداً، يسلّم عليهم الولدان المُخلّدون أبداً، فلا يظمؤون أبداً، ويكسّون فلا يَعْرون أبداً، ويركبون ويتزاورون أبداً، يسلّم عليهم الولدان المُخلّدون أبداً، بأيديهم أباريق الفِضّة وآنية الذّهب أبداً، مُتكثين على سُرُرٍ أبداً، على الأرائك يَنْظُرون أبداً، تأتيهم التحبّة والتسليم من الله أبداً، نسأل الله الجنّة برحمته، إنّه على كلّ شيءٍ قديره.

١٠٤٠٨ / ٥ - وعنه: بإسناده، عن جابر، عن أبي جعفر (منيه السلام)، قال: «إنّ أرض الجنّة رُخامها فضّة، وتُرابها الوّرس (١)، والزَّعفران، وكنسها المِسك، ورَضْرَاضها الدُّرِ والياقوت».

1/1050 وذلك قول الله: ﴿ على شَرْدٍ مَّوْضُونَةٍ ﴾ (١) يعني (١) أوساط السَّرر [من] قضبان الدُّر والياقوت مضروبة عليها الحِجال، والحجال من درّ وباقوت، أخفّ من الريش وألين من الحرير، وعلى السَّرر من الفُرش على قَدر ستين غُرفة من عُرفة من عُرفة من الدنيا، بعضها فوق بعض، وذلك قول الله عزّ وجلّ ﴿ وَقُرُشٍ مَّرْفُوعَةٍ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ عَلَىٰ ٱلأَرّ آيُكِ عَنْ الله وَ عَلَىٰ السَّرر المَوضُونة عليها الحِجال،

٧/١٠٤١٠ وعنه: بإسناده، عن جابر، على أبني جعفر (مباسلام)، قال: وقال رسول الله (سلّ الله عبه والد): إنّ أنهار الجنّة تجري في غير أُخدود، أشدّ بياضاً من النّلج، وأحلى من العَسَل وألين من الزبد، طين النهر مِسك أذْفُر، وحصاه الدُّرّ واليافوت، تجري في عبونه وأنهاره حيث بشنهي ويريد في جنانه وليّ الله، فلو أضاف من في الدنيا من الجِنّ والإنس لأوسعهم طعاماً وشراباً، وحُللاً وحُليّاً، لايَنْقُصه من ذلك شيءً.

" ١٠٤١١/ ٨ ـ وعنه: بإسناده، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالبلام)، قال: «قال رسول الله (سقراة عبدرانه): إنّ نخل

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: قوة غذائه قوة مائة رجل في الطعام والشراب.

i . الاختصاص: ٣٥٨.

٥ ـ الاختصاص: ٢٥٧.

<sup>(</sup>١) الوّرسُ: نبتُ أصفر، يكون باليمن، يُتَّخذ منه الغُمرّةُ للوجه. «الصحاح ٣: ٩٨٨».

٦ ١ الاختصاص: ٢٥٧.

<sup>(</sup>١) الواقعة ٥٦: ١٥.

<sup>(</sup>٢) في «ط، ج» زيادة: الوصم تعاسل، وفي «ي»: الوضم تعاسل، وفي المصدر: الوصم تغاسل.

<sup>(</sup>٣) المطفقين ٨٣: ٢٣، ٢٥.

٧ ـ الاختصاص: ٣٥٧.

٨ ـ الاحتصاص: ٢٥٧.

الجنّة بُخذوعها ذهب أحمر، وَكَرَبها زَبَرْجد أخضر، وشمارِيخها دُرِّ أبيض، وسَعَفها حُلَل خُضر ورُطبها أشدّ بياضاً من الفِضّة، وأحلى من العَسَل، وألين من الزُّبد، ليس فيه عَجَم، طول العِذق اثنا عشر ذراعاً، منضودة من أعلاه إلى أسفله، لايؤخذ منه شيء إلّا أعاده الله كماكان، وذلك قول الله ﴿لامتَقْطُوعَةٍ وَلَامَمْنُوعَةٍ ﴾ (١)، وإنّ رُطَبها لأمثال القيلال، ومَوزها ورُمّانها أمثال الدُلِيّ، وأمشاطهم الذهب، ومَجَامِرهم (١) الدُّرِة.

على، عن آبائه، عن على عبد الله عبد في كتاب (الزهد): عن الحسن بن عُلوان، عن عمرو بن خالد، عن زيد بن على، عن آبائه، عن على عبد الله عن على الله (ملى الله (ملى الله (ملى الله المراق)): إنّ أدنى أهل الجنّة منزلةً من الشّهداء من له اثنا عشر ألف زوجة من الحُور العِين، وأربعة آلاف بكر، واثنا عشر ألف ثيّب، يخدُم كل [زوجة] منهنّ سبعون ألف خادم، غير أنّ الحُور العين يضعف لهنّ، يطوف على جماعتهنّ في كلّ أسبوع، فإذا كان يوم إحداهنّ أو ساعتها، اجتمعن إليها يصوّن بأصوات لا أصوات أحلى منها ولاأحسن، حتى ما يبقى في الجنّة شيء إلّا اهتزّ لحُسن أصواتهنّ، يقلن: ألا نحن الخالدات فلا نموت، أبداً، ونحن النّاعمات فلا نبأس (1) أبداً، ونحن الزاضيات فلا نَشخَط أمداً،

قلت: جُعلت فداك، ثمانمائة عذراء! قال: انعم، مايفترش منهنّ شيئاً إلّا وجدها كذلك،

قلت: مُعلت فداك، من أي شيء خُلِقَت الحُور العِين؟ قال: «من ترُبة الجنّة النورانية، ويُرى مُخّ ساقها من وراء سبعين حُلّة، كَبِدها مرآنه، وكَبِده مرآتها».

قلت: مُجمِلت فداك، ألهنّ كلام يُكلّمن به أهل الجنّة؟ قال: دنعيم، كلام يتكلّمن به لم يسمع الخلائق بمثله وأعذب منه».

قلت: ماهو؟ قال: ديقُلن بأصوات رَخِيمة: نحن الخالدات فلانموت، ونحن النّاعمات فلا نبأس (١)، ونحن المقيمات فلا نبأس (الله ونحن المقيمات فلا نَظْعَن، ونحن الراضيات فلا نَشْخَط، طُوبي لمن خُلِق لنا، وطُوبي لمن خُلِقنا له، ونحن اللّواتي لو أنّ شعر إحدانا عُلَق في جَوّ السماء لأغشى نُوره الأبصاره.

د ١١/١٠٤١٤ - الحسين بن سعيد في كتاب (الزهد): عن النَّضْر بن سُويد، عن دُرست، عن بعض أصحابه،

<sup>(</sup>١) الواقعة ٥٦: ٣٣.

<sup>(1)</sup> المتجامِر، جمع مجمّرُ: وهو مايُوضع فيه الجَمْرُ مع البخور. «المعجم الوسيط ١: ١٣٤».

٩ ـ الزهد: ١٠١ / ٢٧٦.

<sup>(</sup>١) في «ط ، ي» نبوس، والظاهر انّها تصحيف نيبس.

١٠ ـ تفسير القمي ٢: ٨٢

<sup>(</sup>١) الظاهر: نأبس.

١١ ـ الزهد: ١٠٢ / ٢٨٠.

عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «لو أنّ حوراء من الحُور العِين أشرفت على أهل الدنيا، وأبدت ذوّابة من ذوائبها، لأُفتن (۱) أهل الدنيا ـ أو لأماتت أهل الدنيا (۱) ـ وإنّ المُصلّي ليُصلّي فإذا لم يسأل ربّه أن يزوّجه من الحُور العِين قلن: ماأزهد هذا فينا!».

. الطّبرسيّ في (الاحتجاج): عن الصادق (عبدالله) ـ في جوابه لسؤال زنديق ـ قال له: فمن أين قالوا: إنّ أهل الجنّة يأتي الرجل منهم إلى ثمرة يتناولها، فإذا أكلها عادت كهيئتها؟ قال (عبدالله): «نعم، ذلك على قياس السّراج، يأتي القابِس فيقتبس منه، فلا ينقُص من ضوئه شيءٌ وقد امتلاّت الدنيا منه سِراجاً».

قال: ألبس يأكلون ويشربون، وتزعُم أنّه لاتكون لهم الحاجة؟ قال(عليه البي) : (بلي، لأنّ غذاءهم رقيق لاتُقُلَ (١) له، بل يخرُج من أجسادهم بالعَرق.

قال: فكيف تكون الحَوراء في كلّ ماأناها زوجها عذراء؟ قال (طبعاله): الأنّها خُلِقت من الطّيب، لاتعتريها عاهة، ولاتُخالط جسمها أفة، ولايجري في تَغْبها شيء ولايُدَنّسها حَيض، فالرَّحم ملتزقةٌ مِلْدَم (<sup>۱)</sup> إذ ليس فيه لسِوى الإحليل مجرى».

قال: فهي تلبس سبعين حُلّة، ويرى زوجها مُخّ ساقها من وراء حُللها [وَبدنها]؟ قال (عليهالسلام): (نعم، كما يرَى أحدكم الدراهم إذا أُلقيت في ماءٍ صافٍ قدره قِدر رمح».

قال: فكيف تَنَعّم أهل الجنّة بما فيها من النعيم، ومامنهم أحد إلا وقد افتقد ابنه أو أباه أو حميمه أو أمّه، فإذا افتقدوهم في الجنّة، لم يشكّوا في مصبرهم إلى النار، فما يصنع بالنعيم من يعلم أنّ حَمِيمه في النار يعذَّب؟ قال (عليه السلام): قإنّ أهل العلم قالوا: ينسون ذِكرهم، وقال بعضهم: انتظروا قُدومهم، ورَجوا أن يكونوا بين الجنّة والنار في أصحاب الأعراف».

ابو المفضّل، قال: حدّثنا رَجاء بن يحيى أبو الحسين الكاتب سنة أربع عشرة وثلاثمائة وفيها مات، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن شمّون، قال: حدّثني الحسين الكاتب سنة أربع عشرة وثلاثمائة وفيها مات، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن شمّون، قال: حدّثني أبو حرب بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن أبي دُبِي الهنائي، قال: حدّثني أبو حرب بن أبي الأسود الدُولي، عن أبيه أبي الأسود، عن أبي ذرّ، عن رسول الله (صنى الا عبدراله)، قال له: «ياأبا ذرّ، لو أنّ امرأة من أبي الأسود الدُولي، عن أبيه أبي الأسود، عن أبي ذرّ، عن رسول الله (صنى الغطيم) أفضل ممّا تُضِيء بالقمّر ليلة البدر، نساء أهل الجنّة أطلعت من سماء الدنيا في ليلة ظلماء، لأضاءت لها [الأرض] أفضل ممّا تُضِيء بالقمّر ليلة البدر، ولوجد ريح نَشْرها جميع أهل الأرض، ولو أنّ ثوباً من ثباب أهل الجنّة نُشِر اليوم في الدنيا لصعق من يَنظُر إليه وما

<sup>(</sup>١) في نسخة من المصدر: لأمتن.

<sup>(</sup>٢) في النسخ: لأقلبت الدنبا، وما أثبتاه من المصدر.

١٢ ـ الإحتجاج: ٣٥١.

<sup>(</sup>١) الثُّقْلُ: ماسَّقَل من كلِّ شيء. «لسان العرب ١١: ٨٤».

<sup>(</sup>٢) في النُسخ: ملزم، وما أثبتناه من المصدر، يقال: رجل مِلْدَم، أي كثير اللُّحم ثقيل.

١٢ ـ الأمالي ٢: ١٤٦.

سورة الواقعة (٥٦) ......

#### حَمَلته أبصارهم.

وقال (منراه عليه وآله): • والذي أنزل الكتاب على محمّد، إنّ أهل الجنّة ليزدادون جمالاً وحُسناً، كما يزدادون في الدنيا فَبَاحَةً وَهَرَماً (١).

الحسن بن علي الكوفي، عن أبي علي الأشعري، عن الحسن بن علي الكوفي، عن عبي الحسن بن علي الكوفي، عن عبيس بن هيشام، عن صالح الحذّاء، عن يعقوب بن شُعيب، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: وإذا كان يوم القيامة كُشف غطاء من أغطية الجنّة، فوجد ربحها من كانت له روح من مسيرة خمسمائة عام، إلا صنف واحد، قلت من هم؟ قال: والعاق لوالديه.

محمّد بن خالد، عن محمّد بن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد ابن فرات، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: وقال رسول الله (صلّى الله والله): إبّاكم وعُقوق الوالدين، فإنّ ريح الجنّة توجد من مسيرة ألف عام، والايجدها عاقّ، والاقاطع رَحِم والاشيخ زانٍ، والاجارّ إزاره نحيّلاء، إنّما الكيرياء الله تعالى ربّ العالمين.

17/10219 - ابن بابویه: بإستاده، عن عبدالله بن الحسن بن الحسن بن عليّ، عن أبیه، عن جدّه (علیم السلام)، قال: «قال رسول الله (صلّی الله علی الله علی محمّد وآله، قال الله جلّ جلاله: صلّی الله علیه؛ فلیّکیْر من ذلك، ومن قال: صلّی الله علی محمد، ولم یصلّ علی آله لم یجد رِیح الجنّة، ورِیحها توجد من مسیرة خمسمائة عام».

والروايات في ذلك كثيرة، ليس هذا موضع ذكرها مخافة الإطالة.



قوله تعالى:

## ثُلَّةٌ مِنَ ٱلْأَوَّلِينَ ـ إلى قوله تعالى ـ فَشَارِ بُونَ شُرْبَ ٱلهِيمِ [ ٣٩ ـ ٥٥ ]

الحسن بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن الحسن بن عليّ، عن أسباط، عن سالم ببّاع الزُّطّي، قال: سمعت أبا سعيد المَدَائني بسأل أبا عبدالله (عبدالله)، عن قول الله عليّ، عن أسباط، عن سالم ببّاع الزُّطّي، قال: سمعت أبا سعيد المَدَائني بسأل أبا عبدالله (عبدالله)، عن قول الله تعالى: ﴿ ثُلَّةٌ مِنَ ٱلْأَوْلِينَ ﴾ حَزْقيل مؤمن آل فرعون، ﴿ وثُلَّةٌ مِنَ اللّهِ عِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عِنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَالَى اللّهُ عَنْ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ عَنْ اللّهُ عَنْ عَنْ عَنْ اللّهُ عَنْ عَنْ اللّهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللّهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَلْمُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللّهُ عَنْ عَلَّا ع

<sup>(</sup>١) (وقال (ملَّى الله عليه وأله .... وهرماً) ليس في المصدر.

۱٤ ـ الكافي ۲: ۲٦٠ / ٣.

<sup>10</sup> \_ الكافي ٢: ٢٦١ / ٦.

١٦ \_ أمالي الصدوق: ٣١٠ / ٦.

الآخِرينَ ﴾ عليّ بن أبي طالب (عله السلام)٥.

عن سليمان بن داود الصَّيْرَفي، عن العباس، قال: حدَّثنا الحسن بن عليّ النَّميمي، عن سُليمان بن داود الصَّيْرَفي، عن أسباط، عن أبي سعيد المَدَاثني، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله)، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُلَّةٌ مِنَ ٱلْأَوَلِينَ \* وَثُلَّةٌ مِن اللهِ عَرْ وجلّ: ﴿ ثُلَّةٌ مِن اللهِ عَرْ وَثُلَّةٌ مِن اللهِ عَرْ وَثُلَّةٌ مِن اللهِ عِن اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَلْمُ عَلْمُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْمُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللهِ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْ عَلْمُ عَلَمُ عَلَيْمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلْمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ ع

٣/١٠٤٢٢ - عليّ بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ ثُلَّةٌ مِّنَ ٱلْأَوَلِينَ ﴾، قال: من الطبقة الأُولى التي كانت مع النبيّ (صفرات عليه وآله)، هذه الأُمّة.

﴿ وَأَصْحَابُ آلشِمَالِ مَا أَصْحَابُ آلشِمَالِ ﴾ ، فال: أصحاب الشمال أعداء آل (1) محمد (مقراف عليه وآله) وأصحابهم الذين والوهم ﴿ فِي سَمُومٍ وَحَمِيمٍ ﴾ ، فال: السَّمُوم: اسم النار، والحميم: ماء قد حَمِي ﴿ وَظِلَّ مِن يَحْمُومٍ ﴾ فال: ليس بطبّب ﴿ فَشَارِبُونَ شُرْبَ آلهِيمٍ ﴾ قال: من الزّقوم، والهِيم: الإبل.

١٠٤٢٣ أعدم محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن بعض أصحابه، عن عُثمان بن عيسى، عن شيخ من أهل المدينة، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن الرجل يشرب الماء ولايقطع نفسه حتى يروئ؟ قال: فقال (عبدالله): «وهل اللّذة إلّا ذاك؟».

قلت: فإنّهم يقولون إنّه شرب الهِيم، [قال]: فقال: «كَذَبوا، إنّما شُرب الهِيم مالم يُذْكّر اسم الله عزّ وجلّ عليه».

قلت: فإنَّ مَن قِبلنا يقول: ذلك شُرب الهِيم؟ فقال: «إنَّما شُرب الهِبم مالم يُذَّكِّر اسم الله عليه،

٣/١٠٤٢٥ عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عُثمان بن عيسى، عن شبخ من أهل المدينة، قال: سألت أبا عبدالله (عبد الهر) عن رجل يشرب فلا يقطع حتّى برويّا؟ فقال: «وهل اللّذة إِلّا ذاك؟».

٢ ـ عاُويل الآيات ٢: ٦٤٣ / ٨.

<sup>(</sup>٢) (من هذه الأُمة) ليس في «ج» والمصدر.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٤٩.

<sup>(</sup>١) (آل) ليس في المصدر.

٤ ـ الكافي ٦: ٢٨٢ / ٦.

٥ ـ معاني الأخبار: ١٤٩ / ١.

٦ ـ معاني الأخبار: ١٤٩ / ٢.

قلت: فإنهم يقولون: إنّه شُرب إلهيم، فقال: «كذبوا، إنّما شُرب الهِيم مالم يُذْكَر اسم الله عزّ وجلَ عليه». « ٢٦٠٤/٧- وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد وعبدالله ابني محمّد بن عيسى، عن محمد بن أبي عُمير، عن حمّاد بن عُثمان الناب، عن عبدالله بن علي الحلبي، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبداله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبداله (عبداله (عبداله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبداله

ثمّ قال: ابن بابويه: سَمِعت شيخنا محمّد بن الحسن بن الوليد، يقول: سَمِعت محمّد بن الحسن الصفّار يقول: كلّ ماكان في كتاب الحلبي «وفي حديث آخر؛ فذلك قول محمّد بن أبي عمير.

الم الم الم الم الم الم الم الطوسي: بإسناده، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضْر بن سُويد، عن هِشام بن سالم، عن سُليمان بن خالد، قال: سألت أبا عبدالله (عبد الله) [عن] الرجل يشرب بالنَّفس الواحد؟ قال: «يُكْرَه ذلك، وذلك شُرب الهِيم»، قلت: وماالهِيم؟ قال: «الإبل».

٩/١٠٤٢٨ وعنه: بإسناده، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضْر، عن عاصم بن حُميد، عن أبي بصير، قال: سَمعت أبا عبدالله (عنيه السلام) يقول: «ثلاثة أنفاس أفضل من نفس واحده، وكان يكرّه أن يشبّه بالهِيم، وقال: «الهِيم: النَّبِ (1)».

> فوله نعالى: هَــذَانُــزُلُهُمْ يَسَوْمَ آلِدِيبِ إِلَى سَوْلَ نَعَالَى - لَوْنَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أَجَانِجا [٧٥٤،٧]

إ ١/١٠٤٢٩ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هِشام بن سالم، عن أبي حمزة، قال: سمعت عليّ بن الحسين اطهما اللهم، يقول: «عَجَبٌ كلّ العَجَب لمن أنكر الموت وهو يرى من يموت كلّ يومٍ وليلةٍ، والعجب كلّ العجب لمن أنكر النّشأة الأخرى وهو يرى النّشأة الأولى ١٠.

٧ ـ معاني الأخبار: ١٤٩ /٣.

<sup>(</sup>١) الهيم: هي الإبل العطاش، ويقال: الرَّمل. «لسان العرب ـ هيم ـ ١٢: ١٢٧٥٥.

٨. التهذيب ١: ١٤٠ / ١٤٥.

٩ ـ التهذيب ٩: ١٤٢/٩٤.

<sup>(</sup>١) النِّب، جمع ناب: المُسِنَّة من النُّوق. اللسان العرب ١: ٧٧٧٥.

سورة الواقعة آية ـ ٥٦ ـ ٧٠ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۲۵۸ / ۲۸.

٢/١٠٤٣٠ منائمنُونَ ﴾ يعني النَّطفة ﴿ مَلْمَانُونُهُمْ يَوْمَ ٱلدِّينِ ﴾، قال: هذا ثوابهم يوم المجازاة. وقوله تعالى: ﴿ أَفَر ءَيتُم مَّاتُمْنُونَ ﴾ يعني النَّطفة ﴿ ءَأَنتُمْ تَخْلُقُونَهُ أَمْ نَحْنُ ٱلخالِقُونَ ﴾، الى قوله: ﴿ حُطَاماً ﴾ فلم نُثْبته.

قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَ يُتُمُ ٱلْمَاءَ ٱلَّذِي تَشْرَبُونَ \* ءَأَنتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلمُزْذِبُ، قال: من السَّحاب ﴿ لَوْ نَشْاءُ جَعَلْناهُ أُجَاجِاً ﴾ مالحِاً زُعافاً.

وقد تقدّم: الأجاج: المُرَ، في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مليه السلام)، في قوله تعالى: ﴿وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ﴾ من سورة الملائكة (١).

١٠٤٣١ ٢/١٠٤٣١ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن ابن أُذنية، عن ابن أُذنية، عن ابن بُكير، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله) وقُل: ﴿ أَفَرَعَ زُرعاً فَخُذَ قَبْضةٌ من البَذْر، واستقبل القِبلة، وقُل: ﴿ أَفَرَءَيْتُم مَا تَحْرُ أَن تَوْرَعُ وَلَى الله الله الله الله الزّارع؛ ثلاث مرات، ثم قُل: اللّهم المتحد تُونَ \* عَأَنتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ أَلزّارِعُونَ ﴾ ثلاث مرات، ثم قل: بل الله الزّارع؛ ثلاث مرات، ثم قل: اللّهم اجعله حبّاً مباركاً، وارزفنا فيه السلامة؛ ثم انثر القبضة الني في يدك في القَرّاح (١١).

العَفَرِفُوفِيَ عَن أَبِي عَبِدَاللهُ (عَلِمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ أَحَمَدُ بَنْ خَالَدُ، عَنْ عَلَيِّ بِنَ الحكم، عَنْ شَعِيبِ العَفَرِفُوفِيَ عَنْ أَبِي عَبِدَاللهُ (عَلِمُ اللهِ)، قال: [لي]: ﴿إِذَا بَذَرَتَ فَقُلْ: اللّهِمْ قَدْ بَذَرَتْ وَأَنْتَ الزَّارِع، فاجعله حَبّاً مُبَارِكاً (١).



قوله تعالى:

### أَفَرءَ يْتُمُ ٱلنَّارَ ٱلَّـتِى ثُرُورُونَ بِإِلَى فِرِلِهِ تَبِالِى ـ وَمَتَاعاً لِّـلْمُقْوِينَ [٧٣.٧١]

١/١٠٤٣٢ - عليّ بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ أَفَرِهَ يُتُمُ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي تُورُونَ﴾ أي تورونها وتُوقِدنها وتنتفعون بها ﴿ وَأَنتُمْ أَنشَأْتُمْ شَجَرَتُهَا أَمْ نَحْنُ ٱلمُنشِئُونَ \* نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرُهُ ﴾ لنار يوم القيامة ﴿ وَمَتَـٰعَاً لِلْمُقْوِينَ ﴾ ، قال: المحتاجين.

٢ ـ تفسير القمي: ١٢٦ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (١) من تفسير الآية (١٢) من سورة فاطر.

۲ ـ الكافي ٥: ٢٦٢ / ١.

<sup>(</sup>١) القَرَاح من الأرض: البارز الظاهر الذي لاشجر فيه. «لسان العرب ـ قرح ـ ٢: ٥٦١».

٤ \_ الكافي ٥: ٢٦٢ / ٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: متراكماً.

قوله تعالى:

### فَلَا أُفْسِمُ بِمَوَاقِعِ ٱلنُّجُومِ \* وَإِنَّـهُ لَقَسَمٌ لَّـوْ تَـعْلَمُونَ عَـظِيمٌ [٧٦٧٥]

١/١٠٤٣٤ عن مَسْعَدَة بن صَدَقة، قال: قال الله عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مَسْعَدَة بن صَدَقة، قال: قال أبو عبدالله (على الله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَلا أَقْسِمُ بِمَواقِعِ ٱلنَّجُومِ ﴾، قال: «كان أهل الجاهلية يَحْلِفون بها، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَلا أَقْسِمُ بِمَواقِعِ ٱلنَّجُومِ ﴾. قال: «عظم أمر [من] يحلِف بها».

قال: «وكانت الجاهلية يعظمون الحَرَم ولا يُقْسِمون به ولابشهر رَجَب، ولايعرِضون فيهما لمن كان فيها ذاهباً أو جائياً، وإن كان [قد] قتل أباه، ولالشيء [يُخرج] من الحَرم دابّة أو شاة أو بعير أو غير ذلك، فقال الله عزّ وجلّ لنبيّه استراه عبه رآد»: ﴿ لَا أَتْسِمُ بِهَذَا البَلَدِ \* وَأَنتَ حِلَّ بِهَذَا آلبَلَدِ ﴾ (١)، قال: «فبلغ من جَهلِهم أنهم استحلوا قتل النبيّ (من الله عبد رآد»، وعظموا أبام الشهر حيث يُقْسِمون به [فيَفُون]».

٢/١٠٤٣٥ من يونس، عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن إسماعيل بن مرّار، عن يُونس، عن بعض أصحابنا، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَكَلا أُقْسِمُ بِمَواقِع آلنُّجُوم ﴾، قال: «آثم (١) من يحلِف بها».

قال: وكان أهل الجاهلية يُعظَمون النَحَرَم، ولايُقسمون به، ويستحلُون حرمة الله فيه، ولايعرِضون لمن كان فيه، ولايُخرجون منه دابّة، فقال الله تبارك وتعالى: ﴿لَا أُقْسِمُ بِهَذَا البَلَدِ \* وَأَنتَ حِلَّ بِهَذَا ٱلبَلَدِ \* وَوَالِـدٍ وَمَا وَلَدَ ﴾ (1) قال: «يُعظَمون البلد أن يحلِفوا بِنه ويستحلُون فيه حُرمة رسول الله (ملىنه عليه راله)».

٢/١٠٤٣٦ - ابن بابويه في (الفقيه): بَاإِسناده، عن المُفضَل بن عُمر الجُعفي، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِمَواقِعِ النَّجُومِ \* وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ﴾:
 ديعني به اليمين بالبَررَة (١) من الأئمة (عليم السلام)، يحلِف بها الرجل، يقول: إنّ ذلك عندي (٢) عظيمه. وهذا الحديث

سورة الواقعة آية ـ ٧٦.٧٥ ـ

۱ ـ الكافي ٧: ١٥٠ / ٤.

<sup>(</sup>۱) آبند ۲۰۰ ۲۰۱.

۲ \_ الكافي ٧: ٥٥ / ٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أعظم إثم.

<sup>(</sup>۲) البلد ۲۰:۱ ـ ۳.

٣ ـ من لايحضره الفقيه ٣: ٢٣٧ / ١١٢٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بالبراءة.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عند الله.

٢٧٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

في (نوادر الحكمة).

\* ١٠٤٣٧٢ ع. الطَّبَرَسي، قال: رُوي عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليمهالسلام): وأنَّ مواقع النجوم: رُجـومها للشياطين».

قوله تعالى:

### وإِنَّهُ لَقُرْءَانٌ كَرِيمٌ \* فِي كِتَـٰبٍ مَّكْنُونٍ \* لَايَمَسُّهُ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ [٧٩-٧٧]

1/10279 محمّد بن محمّد بن حكيم، وجعفر بن محمّد بن محمّد بن حكيم، وجعفر بن محمّد بن حكيم، وجعفر بن محمّد بن حكيم، وجعفر بن أبي الصبّاح، جميعاً، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن أبي الحسن (عبدالهم، قال: والمُصْحَف لاتَمَسَّه عَلى غير طُهر، ولاجُنباً، ولاتَمَسَ خَيطه (۱)، ولاتُعلقه، إنّ الله يقول: ﴿لاَيَمَسُهُ إِلّا ٱلمُطَهَرُونَ ﴾.

٢/١٠٤٤٠ ـ الطّبرسي: لايجوز للجُنب والحائض والمُحدِث مَسَ المُصْحَف، عن محمَّد بن علميّ الباقر(عيماسلام) في معنى الآية.

مراقعة تكويزرون إسدوى

قوله تعالى:

### وَ تَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَكُمْ تُكَذِّبُونَ -إلى نوله نعالى ـ تَرْجِعُونَهَا إِن كُنتُمْ صَـٰدِقِينَ [٨٧-٨٨]

" ١/١٠٤٤١ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد بن ثابت، قال: حدّثنا الحسن بن محمّد بن

٤ ـ مجمع البيان ٩: ٢٤١.

٥ ـ نهج البيان ٢: ٢٨٤. «مخطوط».

سورة الواقعة آية ٧٠٠.٧٩ ـ

١ ـ التهذيب ١: ٢٤٧ / ٢٤٤.

(١) في نسخة من المصدر: خطه.

٢ ـ مجمع البيان ٩: ٣٤١.

سَماعة وأحمد بن الحسن القزّاز، جميعاً، عن صالح بن خالد، عن ثابت بن شُريح، قال: حدّثني أبان بن تغِلب، عن عبد الأعلى النَّعلبي، ولا أراني سَمِعته إلّا من عبد الأعلى، قال: حدّثني أبو عبدالرحمن السَّلَمي: أنَّ علياً (به الهم) قرأ بهم الواقعة (وتَجعلُونَ شُكْرَكُم أنّكم تُكذّبون) فلمّا انصرف، قال: اإنّي عرفت أنّه سيقول قائل: لِمَ قرأ هكذا، إنّي سمعت رسول الله (من الدعب وقد) يقرأها هكذا، وكانوا إذا مُطِروا قالوا: مُطِرنا بنوء (أكذا وكذا، فأنزل الله عليهم (وتَجعلُونَ شُكْرَكُم أنّكم تُكذّبون)».

٢/١٠٤٤٢ / ٢ ـ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿وتَجعلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكذّبون﴾، قال: «بـل هـي: (وتَجعلُونَ شُكْرَكُم أَنكم تُكذّبون)».

٣/١٠٤٤٣ من الدين النجفي، قال: جاء في تأويل أهل البيت الباطن، في حديث أحمد بن إبراهيم، عنهم البيم السلام، فو تَجْعَلُونَ وِزْقَكُمْ أَي شُكْرَكُمْ النعمة الّتي رزفكم الله ومامَنَ عليكم بمحمّد وآل مُحمّد فَ أَنتُم ثُكَدِّبُونَ في سوصيّه فو فَلَوْلا إِذَا بَلَغَتِ آلحُلْقُومَ \* وَأَنتُمْ حِينَيْدٍ تَنظُرُونَ في إلى وصيّه أمير فَأَنتُم حِينَيْدٍ تَنظُرُونَ في إلى وصيّه أمير المؤمنين منكم المؤمنين (عب الله) بشر وليّه بالجنّة، وعدوّه بالنار فونَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ في يعني أفرب إلى أمير المؤمنين منكم في وَلَكِن لاتَتِصِرُونَ في أي لانعرفون.

المحمد بن محمد بن بعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضُر بن سُويد، عن يحيى الحلبي، عن شُليمان بن داود، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله (عبدالله): قوله عزّوجلّ: ﴿ فَلَوْلاً إِذَا يَلَغَبُ الْحُلْقُومَ ﴾ إلى قوله ﴿ إِن كُنتُمْ صَلْدِقِينَ ﴾ ؟ فقال: وإذا بلغت عبدالله (عبدالله) منزله في الجنّة، فيقول: رُدّوني إلى الدّنيا حتى أخبر أهلي بما أرى، فيقال له: ليس إلى ذلك سبيل».

١٠٤٤٥ / ٥- الحسين بن سعيد في كتاب (الزهد): عن النّضر بن سُويد، عن يحيى الحلبي، عن سُليمان بن داود، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): مامعنى قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ ٱلحُلْقُومَ \* وَأَنتُمْ حِينَيْدٍ تَنظُرُونَ \* وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِن لَاتُبْصِرونَ \* فَلَوْلَا إِن كُنتُمْ غَيْرَ مَدِينينَ \* تَرْجِعُونَهَا إِن كُنتُمْ صَلْدِقِين ﴾.
 كُنتُمْ صَلْدِقِين ﴾.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٤٩.

<sup>(</sup>١) النَّوْءُ: سُقُوط نَجمٍ من المنازِلِ في المغرب مع الفَجْرِ وطلوعٌ رقيبه من المشرق يُقابلهُ من ساعته في كلّ ليلة إلى ثلاثة عشرَ يوماً، وكانت العرب تُضيف الأمطارَ والرياحَ والحرّ والبردَ إلى الساقط منها. «الصحاح ١: ٧٦».

۲ ـ تفسير القمى ۲: ۳٤٩.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٤٤ / ٩.

٤ \_ الكافي ٣: ١٣٥ / ١٥.

۵\_الزهد: ۸۱ / ۲۲۳.

قال: «إنّ نفس المُحْتَضَر إِذا بلغت الحُلقوم وكان مؤمناً، رأى منزله في الجنّة، فيقول: رُدُوني إلى الدنيا حتّى أخبر أهلها بَما أرى، فيقال له: ليس إلى ذلك سبيل».

٠ ٢/١٠٤٤٦ - علىّ بن إبراهيم: في قوله: ﴿ فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ ٱلحُلْقُومَ ﴾ يعني النَّفس، قال: معناه: فإذا بلغت الحُلقوم ﴿ وَأَنتُمْ حِينَيْدٍ تَنظُرُونَ \* وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيهِ مِنْكُمْ وَلِكن لَاتَبْصِرُونَ \* فَلَوْلَا إِنْ كُنتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ ﴾، قال: معناه: فلوكنتم غير مُجازين على أفعالكم ﴿ تَرْجِعُونَهَا ﴾ يعني الرُّوح إذا بلغت الحُلقوم، ترُدُونها في البدَن ﴿ إِن كُنتُمْ صَلْدِقينَ ﴾ .

قوله تعالى:

فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ \* فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ \* وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ ٱلْيَمِينِ \* فَسَلَمٌ لَـكَ مِنْ أَصْحَابِ ٱلْيَمِينِ \* فَسَلَمٌ لَـكَ مِنْ أَصْحَابِ ٱلْيَمِينِ \* وَسَلَمٌ لَـكَ مِنْ أَصْحَابِ ٱلْيَمِينِ \* وَسَلَمٌ لَـكَ مِنْ أَصْحَابٍ ٱلْيَمِينِ \* وَسَلَمٌ وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِن ٱلْمُكَذَّبِينَ ٱلضَّالِينَ \* فَنُزُلٌ مِن حَمِيمٍ \* وَتَصْلِيَةُ وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِن ٱلْمُكَذَّبِينَ ٱلضَّالِينَ \* فَنُزُلٌ مِن حَمِيمٍ \* وَتَصْلِيةً وَمَعْلِيةً مَنْ حَمِيمٍ \* وَتَصْلِيةً وَمَعْلِيةً مَنْ حَمِيمٍ \* وَتَصْلِيةً مَا إِنْ كَانَ مِن ٱلْمُكَذِّبِينَ ٱلضَّالِينَ \* فَنُزُلُ مِن حَمِيمٍ \* وَتَصْلِيةً وَمَعْلِيةً وَمَعْلِيةً وَمَعْلِيةً مِنْ حَمِيمٍ \* وَتَصْلِيةً وَمُعْلِيةً وَمُعْلَقُهُ وَمُعْلِيةً وَعْلَمُ وَمُعْلِيةً وَمُعْلِيةً وَمُعْلِيةً وَمُعْلِيةً وَمُعْلِيةً وَمُعْلِيةً وَمُعْلِيةً وَمُعْلِيةً وَمُعْلِيةً وَمُعْلِقًا إِلَيْ مُعْلِقًا وَمُعْلِيةً وَمُعْلِيةً وَمُعْلِقًا إِلْمُعْلِقًا إِلْمُعْلِيقًا وَمُعْلِيقًا وَمُعْلِقًا وَمُعْلِيقًا وَمُعْلِيقًا وَمُعْلِيقًا وَمُعْلِيقًا وَمُعْلِيقًا وَمُعْلِيقًا وَالْمُعْلِيقًا وَالْمُعْلِقُولُ وَالْمُعْلِقُولُ وَمُعْلِيقًا وَالْمُعْلِيقُولُ وَالْمُعْلِقُولُ وَالْمُعْلِقِيقًا وَالْمُعْلِقُولُ وَالْمُعْلِقُولُ وَالْمُعْلِقُولُ وَالْمُعْلِقُولُ وَالْمِعْلِيقِهُ وَالْمُعْلِقُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعِلَّةُ وَالْمُعُولُ وَال

البو بكر محمّد بن أحمد بن أبي النّلج، قال: أخبرنا محمّد بن محمّد بن موسى الهاشمي، قال: حدّثنا محمّد بن أبو بكر محمّد بن أجمد بن محمّد بن محمّد بن موسى الهاشمي، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله الزّراري، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن أبي زكريا المَوْصلي، عن جابر، عن أبي جعفر، عن أبيه، عن جلّه (سول الله (سقراله طوراله) قال لعلي بعبداله إنت الذي احتج الله بك في ابتدائه الخلق عن جدّه (عليم السلام): وأنّ رسول الله (سقراله طوراله) قال لعلي بعبداله إن المتوافقة الله بك في ابتدائه الخلق حيث أقامهم أشباحاً، فقال لهم: ألست بربكم؟ قالوا: بلى. قال: ومحمّد رسولي؟ قالوا: بلى. قال: وعليّ أمير المؤمنين [وصيّي]؟ فأبئ الخلق جميعاً إلّا استكباراً وعُتوّاً عن ولايتك إلّا نَفَرّ قليل، وهم أقل القليل، وهم أصحاب اليمين».

۱۰۶۵۸ / ۲- ابن بابویه، قال: حدّثنا عليّ بن حاتم القزويني، قال: حدّثني عليّ بن الحسين النّحوي، قال: حدّثنا أجمد بن أبي عيدالله البرقي، عن أبيه محمّد بن خالد، عن أبي أيوب سُليمان بن مُقبل المدّني، عن موسى مدّ ابن جعفر، عن أبيه الصادق جعفر بن محمّد (عيهم اللهم)، قال: وإذا مات المؤمن شيّعه سبعون ألف مَلَك إلى قبره، فإذا أدخل قبره جاءه مُنكر ونَكير فيُقعِدانه، فيقولان له: من ربّك، ومادينك، ومَن نبيّك؟ فيقول: ربّي الله، ومحمّد

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٣٥٠.

١ ـ الأمالي ١: ٢٣٧.

٢ ـ أمالي الصدوق: ٢٣٩ / ١٢.

نبيّي، والإسلام ديني، فيفسّحان له في قبره مَدّ بصره، ويأتيانه بالطعام من الجنّة، ويُدْخِلان عليه الرَوح والرَّيحان، وذلك قوله عزّ وجلّ ﴿فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ \* فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ﴾ بعني في قبره ﴿وَجَنَّتُ نَعِيمٍ﴾ يعني في الآخرة».

ثمّ قال (طبال به): وإذا مات الكافر شيّعه سبعون ألف من الزّبانية إلى قبره، وإنّه لبّناشِد حامليه بصوتٍ يستمعه كلّ شيء إلّا الثقلين، ويقول: لو أنَّ لي كرّةً فأكون من المؤمنين؛ ويقول: ارجِعوني لعليّ أعمل صالحاً فيماً تركتُ، فتجيبه الزّبانية: كَلا إنّها كلمة هو قائلها، ويناديهم ملك: لو رُدَّ لعاد لما نّهي عنه؛ فإذا أدخِل قبره وفارقه الناس، أناه منكر ونكير في أهول صورة فيقيمانه، ثم يقولان له: من ربّك، ومادينك، ومن نببّك؟ فيتلَجُلَج لسانه، ولايقدر على الجواب، فيضربانه ضربة من عذاب الله يَذْعَر لها كلّ شيء، ثم يقولان [له]: من ربّك، ومادينك، ومن نببّك؟ فيقول: لأدري، فيقولان له: لادريت ولاهديت ولاأفلحت؛ ثم يفتحان له باباً إلى النار، وينزلان إليه الحميم من جَهنّم، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَمّا إِنْ كَانَ مِن آلْمُكَذّبِينَ آلضًا لِّينَ \* قَنْزُلٌ مِن حَمِيمٍ ﴾ يعني في المتحميم من جَهنّم، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَمّا إِنْ كَانَ مِن آلْمُكَذّبِينَ آلضًا لِّينَ \* قَنْزُلٌ مِن حَمِيمٍ ﴾ يعني في المتحميم من جَهنّم، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَمّا إِنْ كَانَ مِن آلْمُكَذّبِينَ آلضًا لِّينَ \* قَنْزُلٌ مِن حَمِيمٍ ﴾ يعني في المتحرة في الآخرة هي الأخرة هي الآخرة هي الآخرة هي المناسلة عن المناس علي المناس المناس الله عنه عن الآخرة هي الأخرة هي الآخرة هي المناس المناس المن الله عن المناس الم

العلوي، قال: حدّ ثنا الحسين بن الحسن الحِمْيرَي بالكوفة، قال: حدّ ثنا الحسين العربي، عن عمرو بن العلوي، قال: حدّ ثنا الحسين العربي، عن عمرو بن محمّد العلوي، قال: حدّ ثنا الحسين العربي، عن عمرو بن محمّد العبدالسلام: ونزلت هاتان الآيتان في أهل ولايتنا، وأهل عداوتنا ﴿ قَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ \* فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ \* بعني في قبره ﴿ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ \* يعني في الآخرة، وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِن ٱلْمُكَذِّبِينَ الضَّالِينَ \* فَتُرُلُ مِن حَمْد، عن عمر بن قبره ﴿ وَتَصْلِيَةٌ جَحِيمٍ \* يعني في الآخرة، وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِن ٱلْمُكَذِّبِينَ ٱلضَّالِينَ \* فَتُرُلُ مِن حَمِيم \* يعني في قبره ﴿ وَتَصْلِينَةٌ جَحِيمٍ \* يعني في الآخرة، وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِن ٱلصَّالِينَ \* فَتُرُلُ مِن حَمِيم \* يعني في قبره ﴿ وَتَصْلِينَةٌ جَحِيمٍ \* يعني في الآخرة، عن الحبين بن محمّد، عن محمّد بن أحمد النَّهدي، عن مُعاوية بن حكيم، عن بعض رجاله، عن عَنْبسة بن بجاد، عن أبي عبدالله (عبديم)، في قول الله عزّ وجل: ﴿ وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِن أَصَحْبِ الْيَمِينِ \* فَسَلَمٌ لَلْكُ مِن أَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ \* ، فقال: وقال رسول الله (سَلَ لله عبدولاً) لعليّ (عبدالله) هم شبعتك، فسلِم ولدك منهم أن يقتلوهم ه.

١٠٤٥١ /٥- وعنه: عن عليّ بن محمد، عن بعض أصحابه، عن آدم بن إسحاق، عن عبدالرزاق بن مِهران،
 عن الحسين بن ميمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر (عبد عبد)، قال: «أنزل في الواقعة: ﴿ وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِن الْمُكَذَّبِينَ ٱلضَّالِينَ \* فَتُزُلِّ مِنْ حَمِيم \* وَتَصْلِينَةُ جُحِيم ﴿ فهؤلاء مشركون».

١/١٠٤٥٢ - عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن ًإدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن محمّد بن أبي عُمير، عن إسحاق بن عبدالعزيز، عن أبي بصير، قال: سَمِعت أبا عبدالله (مبديدم) يقول: ﴿ فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِـنَ

٣ \_ أمالي الصدوق: ٣٨٣ / ١١.

<sup>£</sup> \_الكافي لا: ٢٦٠ / ٢٧٣.

٥ ـ الكافي ٢: ٢٥ / ١.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٠.

ٱلْمُقَرَّبِينَ \* فَرَوْحٌ وَرَيْحَانُ ﴾ قال: «في قبره ﴿ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾ في الآخرة، ﴿ وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِن ٱلْمُكَذِّبِينَ ٱلضَّالِّينَ \* فَنُزُلِّ مِّنْ حَمِيمٍ ﴾ في فبره ﴿ وَتَصْلِيَةً جَحِيمٍ ﴾ في الآخرة».

٧/١٠٤٥٣ محمد بن العباس، قال: حدّثنا عليّ بن العباس، عن جعفر بن محمد، عن موسى بن زياد، عن عَنْبَسة العابد، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عبد الله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَسَلَمْ لَلَكَ مِنْ أَصْحلْبِ الْيَمِينِ ﴾ وأليّمِينِ ﴾ وأليّمِينِ ﴾ والله سُبحانه لنبيّه (مقراة عبدواله): ﴿ فَسَلَمْ لَلْكَ مِنْ أَصْحلْبِ الْيَمِينِ ﴾ يعني إنك تَسْلم منهم الايقنلون ولدك.

٨/١٠٤٥٤ محمّد بن عِمران، عن إبراهيم بن محمّد الثقفي، عن محمّد بن عجمّد بن عن محمّد بن عِمران، عن عاصم بن حُميد، عن محمّد بن عِمران، عن عاصم بن حُميد، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأُمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَلْبِ السّعَلَيْ \* فَسَلَمٌ لَّلُكُ مِنْ أَصْحَلْبِ آلْيَمِينِ ﴾، قال أبو جعفر (عبدالسلام): دهم شيعتنا ومُحبّونا».

٩/١٠٤٥٥ / ٩ ـ وعنه، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن محمّد بن عبدالرحمن بن الفضل، عن جعفر بن الحسين، عن أبيه، عن محمّد بن زيد، عن أبيه، قال سألت أبا جعفر (عبدالله)، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِن أَبِيه، عن محمّد بن زيد، عن أبيه، قال سألت أبا جعفر (عبدالله)، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِن أَلْمُقَرِّبِينَ \* فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنّتُ نَعِيمٍ ﴾، فقال: «هذا في أمير المؤمنين والأئمة من بعده (مدرك الدعله)».

١٠/١٠٤٥٦ عن الحسين بن أحمد، عن محمد بن عيسى، عن يُونس، عن محمد بن قضيل، عن محمد بن قضيل، عن محمد بن قضيل، عن محمد بن حُمران (١٠)، قال: قلت لأبي جعفر (عباها به): فقوله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلمُقَرّبِينَ ﴾؟ قال: وذلك من [كانت له] منزله عند الإمام».

قلت: ﴿ وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ آلِيَمِينِ ﴾ ؟ قال: وذلك من وُصِف بهذا الأمر، قلت: ﴿ وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِن ٱلْمُكَذِّبِينَ آلِضًا إِلَيْنَ ﴾ ؟ قال: والجاحدين للإمام،

١١/١٠٤٥٧ - الطبرسيّ في (جوامع الجامع): فروح بالضّم، وهو المروي عن الباقر (عبده بدم)، أي فرحمة لأذّ الرحمة كالحياة للمرحوم.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ١٥٦ / ١٢.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٥١ / ١٣.

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٥٢ / ١٦.

١٠ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٥٢ / ١٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمّد بن عمران.

١١ ـ جوامع الجامع: ٤٨٠.

# سُورَةُ الحَدِيْد

#### فَضْلُها

١/١٠٤٥٨ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدّثني أحمد بن إدريس، عن محمّد بن حسّان، عن إسماعيل بن مهران، عن الحديد، والمجادلة مهران، عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله (مله السلام)، قال: «من قرأ سورة الحديد، والمجادلة في صلاة قريضة أدمنها، لم يُعَذَّبُه الله حتى يموت أبداً، ولايرى في نفسه ولا أهله سُوءاً أبداً، ولاخصامة في بدنه».

) ٢/١٠٤٥٩ من عليه من الجنايات، ومن عمرو بن شِمر، عن جابر الجُعفي، عن أبي جعفر (عدالسلام)، قال: «من قرأ المسبّحات كلّها قبل أن ينام لم يَمُت حتّى يُدرِك القائم (عدالسلام)، وإن مات كان في جوار رسول الله (مقراة عليه وآلد)، المسبّحات كلّها قبل أن ينام لم يَمُت حتّى يُدرِك القائم (عدالسلام)، وإن مات كان في جوار رسول الله (مقراة عليه المسبّحات) ومن القرآن): روى عن النبيّ (مقراة عليه قال: «من قرأ هذه السورة كان حقّاً على الله أن يُومنه من عدايه، وأن يُنعِم عليه في جنّته، ومن أدمن قراءتها وكان مقيّداً مغلولاً مسجوناً، سهل الله خروجه، ولو كان ماكان عليه من الجنايات،

ا ٢٦٤ ا ١ / ٤ - وقال رسول الله (صلّ الله عليه والله): امّن كتبها وعلّقها عليه وهو في الحرب لم يُصِبه سهم ولاحديد، وكان قويّ القلب في طلب القتال، وإن قُرئت على موضع فيه حديد خرج من وقته من غير ألم.

سورة الحديد ـ فضلها .

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٧.

٢ ـ مجمع البيان ٩: ٣٤٥.

\*\*\*\*\*\*\* - 1

٤ ـ خواص القرآن: ٢٠، ٥٣ (مخطوط).

قوله تعالى:

### بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيمِ سَبَّحَ للهِ مَا فِي ٱلسَّمَاْ وَانْ وَٱلْأَرضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ [١]

١/١٠٤٦٢ معليّ بن إبراهيم، قال: هو قوله (من الدعب راته): ﴿ أُعطيت جوامع الكّلِمِ ﴾.

قوله تعالى:

### هُوَ ٱلْأُوَّلُ وَٱلْأَخِرُ وَ ٱلظَّهِرُ وَٱلْمَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيمٌ [٣]

المحمد بن يعقوب: عن أمحمد بن إدريس، عن محمد بن عبدالجبار، عن صفوان بن يحبى، عن فضيل بن عبدالجبار، عن صفوان بن يحبى، عن فضيل بن عُثمان، عن ابن أبي يعفور، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ ﴾ وقلت: أمّا الأول فقد عرفناه، وأمّا الآخر فبيّن لنا تفسيره.

فقال: «إنّه ليس شيء إلّا يَبيدُ أو يتغيّر، أو يدخُله التغيير والزوال، أو ينتقل من لونٍ إلى لونٍ، ومن هيئةٍ إلى هيئةٍ، ومن صفةٍ إلى صفةٍ، ومن زيادةٍ إلى نقصان، ومن نقصانٍ إلى زيادة، إلّا رَبّ العالمين، فإنّه لم يزل ولا يزال بحالةٍ واحدةٍ، هو الأول قبل كلّ شيء، وهو الآخر على مالم يزّل، ولا تختلف عليه الصفات والأسماء كما تختلف على غيره، مثل الإنسان الذي يكون تُراباً مرّة، ومرّة لحماً ودماً، ومرّة رُفاتاً رَميماً، وكالبُسر الذي يكون مرّة بَلحاً، ومرّة بُسراً، ومرّة رُفاتاً رَميماً، وكالبُسر الذي يكون مرّة بَلحاً، ومرّة بُسراً، ومرّة تمرأ، فنتبدّل عليه الأسماء والصفات، والله جلّ وعزّ بخلاف ذلك».

سورة الحديد آية ـ ١ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٥٠.

ورواه ابن بابويه في (التوحيد)، قال: حدّثنا الحسين بن أحمد بن إدريس، عن أبيه، عـن مـحمّد بـن عبدالجبار، وساق الحديث إلى أخره سنداً ومتناً (١).

ت ١٠٤٦٤٠ / ٢ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن ابن أذنية، عن محمّد بن حكيم، عن مبدون البان، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عبدالله)، وقد سُئِل عن الأوّل والآخر. فقال: والأوّل لا عن أوّل قبله، ولا عن بَدء سَبَقه، والآخر لاعن فِهاية كما يَعْقَل من صِفة المخلوقين، ولكن قديم، أوّل آخر، لم يزل ولايزال (١) بلابد، ولا نهاية، لابقع عليه الحُدوث، ولا يحول من حال إلى حال، خالق كلّ شيءه.

ورواه ابن بابويه في (التوحيد) قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المتوكّل، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم، وساق الحديث إلى آخره سنداً ومتناً (<sup>۱)</sup>.

٣/١٠٤٦٥ ، ٣/١٠٤٦٥ وعنه: عن عليّ بن محمّد مرسلاً، عن أبي الحسن الرضا (عدالله) . في حديث يُفسِّر فيه أسماء الله تعالى . قال: ووأمّا الظاهر فليس من أجل أنّه علا الأشياء بركوب فوقها، وقُعودٍ عليها، وتسَنَّمٍ لذُراها، ولكن ذلك لقهره ولغَلَبته الأشياء وقُدرته عليها، كفول الرجل: ظهرت على أعدائي، وأظهرني الله على خصمي، يخير عن الفّلج والغَلَبة، فهكذا ظُهور الله على الأشباء.

ووجه آخر أنه الظاهر لمن أراده، ولايخفّى عليه شيء، وأنّه مُدبّر لكّل مابَراً، فأيّ ظاهر أظهر وأوضح من الله تبارك وتعالى؟ لأنّك لاتعدِم صنعته حيثما توجّهت، وفيك من آثاره مايُغنيك، والظاهر منّا البارز بـنفسه والمعلوم بحدّه، فقد جَمَعَنا الاسم ولم يَجْمَعنا المعنى:

وأمّا الباطن فليس على معنى الاستبطان للأشياء، وأن يَغُور فيها، ولكن ذلك منه على استبطانه للأشياء عِلماً وحِفظاً وتَدبيراً، كقول القائل: أبطنته؛ يعني خبّرته وعَلِمت مكتوم سِرّه، الباطن منا الغائب في الشيء المُستتر، وقد جَمفنا الاسم واختلف المعنى».

ورواه ابن بابويه في (النوحيد)، قال: حدَّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدقاق (رحمه)، قال: حدَّثنا محمّد بن يعقوب الكُليني، قال: حدَّثنا عليّ بن محمّد، عن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا (عبه السلام)، وذكر الحديث بعينه (۱).

١٠٤٦٢/ ٤ - محمّد بن العبّاس، عن محمّد بن سَهْل العطّار، عن أحمد بن محمّد، عن أبي زُرعة عُبيدالله بن

<sup>(</sup>١) التوحيد: ٢١٤ / ٢.

۲ ـ الكافي ۱: ۹۰ / ٦ـ

<sup>(</sup>١) في «ج، ي» والمصدر: ولايزول.

<sup>(</sup>٢) التوحيد: ٣١٣ / ١.

٣ ـ الكافي ١: ٩٥ / ٢.

<sup>(</sup>١) التوحيد: ١٨٦ / ٢، وقد نقل المصنف سند الحديث الأول من المصدر سهواً، و الصواب ماأثبتناه.

٤ ـ تأويل الآبات ٢: ١٥٤ / ١.

عبدالكريم، عن قبيصة بن عُقبة، عن شفيان بن يحيى، عن جابر بن عبدالله، قال: لقبت عمّاراً في بعض سِكك المدينة، فسألته عن النبي اسلّى الغداة أقبل علينا، المدينة، فسألته عن النبي اسلّى الغداة أقبل علينا، فبينما نحن كذلك وقد بزغت الشمس، إذا أقبل عليّ بن أبي طالب (بهاسلام)، فقام إليه النبيّ (سلّى اله عليه وقبّل بين عينيه، وأجلسه إلى جَنبه حتى مسّت رُكبتاه رُكبتيه، ثمّ قال: «ياعليّ، قُم للشمس فكلّمها، فإنها تُكلّمك،

فقام أهل المسجد، فقالوا: أترى (١) الشمس تُكلّم عليّاً؟ وقال بعض: لايزال يرفع خسيسة ابن عمّه ويُنوّه باسمه؛ إذ خرج عليّ (عبالسلام) فقال للشمس: «كيف أصبحتِ، ياخلق الله؟» فقالت: بخير ياأخا رسول الله، ياأوّل يا آخر، ياظاهر ياباطن، يامّن هو بكُلّ شيء عليم.

فرجع عليّ (طبه الله) إلى النبيّ (مني اله عليه والنهيّ (سني الفيهيّ (سني اله عليه والله) فقال: دياعليّ، تُخبرني أو أخبرك؟ فقال: دمنك أحسن، يأرسول الله، فقال رسول الله (سني اله عبدراله): الأما قولها لك: ياأول، فأنت أوّل من آمن بالله، وقولها: ياآخر، فأنت آخر من تُعاينني على مَغْسَلي، وقولها: ياظاهر، فأنت أوّل من يَظُهر على مُخزون سِرّي، وقولها: ياباطن، فأنت المُستبطن لعلمي، وأما العليم بكلّ شيء، فما أنزل الله تعالى علماً من الحلال والحرام والفرائض والأحكام والتنزيل والتأويل والناسخ والمنسوخ والمحكم والمتشابه والمُشكل إلّا وأنت به عليم، ولولا أن تقول فيك طائفة من أمني ماقالت النصارئ في عيسى، لقلت فيك مقالاً لأتمرّ بملاً إلّا أخذوا الترابّ من محت قدميك يستشفون (٢) به).

قال جابر: فلمّا فرغ عمّار من حديثه، أقبل سلمان، فقال عمّار: وهذا سلمان كان معنا، فحدّ ثني سلمان كما حدّ ثني عمّار.

عن عبدالله بن حسن، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ (عبدالله)، قال: (بينما النبيّ (ملّى اله عبدراله) ذات يوم رأسه في عن عبدالله بن حسن، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ (عبدالله)، قال: (بينما النبيّ (ملّى اله عبدراله) ذات يوم رأسه في حجر عليّ (عبدالله) اله (ملّى اله الله (ملّى اله الله (ملّى اله عبدراله))، ولم يكن عليّ (عبدالله) صلّى العصر، فقامت الشمس تغرّب، فانتبه رسول الله (ملّى اله عبدراله)، فذكر له عليّ (عبدالله) شأن صلاته، فدعا الله فرّد الله الشمس كهيئتها - [في وقت العصر] وذكر حديث ردّ الشمس الله علي عبدالله علي الله علي الله الله عليه الله عليك ياخلق الله، فقام علي (عبدالله) وقال: السلام عليك ياخلق الله، فقام علي (عبدالله) وقال: السلام عليك ياخلق الله، فقال له النبيّ (ملّ السلام يا أوّل با آخر، ياظاهر ياباطن، يامن يُنجّي محبيه، ويوثق مبغضيه، فقال له النبيّ (ملّ اله عليه والله النبيّ (ملّ اله عليه والله الله ماقالة الله النبيّ (ملّ اله عليه الله ماقالة الله النبيّ (ملّ اله ماقالة ).

فقال [النبيّ (مله عبداله)]: إنّ الشمس قد صدفت، وعن أمر الله نَطَقت، أنت أوّل المؤمنين إيماناً، وأنت

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: عين.

<sup>(</sup>۲) في «ي»: يستشفعون.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٥٥ / ٢.

آخر الوصيين، ليس بعدي نبيّ، ولابعدك وصيّ وأنت الظاهر على أعدائك، وأنت الباطن في العلم الظاهر عليه، ولافوقك فيه أحد، أنت عيبة علمي وخِزانة وحي ربّي، وأولادك خير الأولاد، وشبعتك هم النّجباء يوم القيامة».
٨٤٤٦/ ٦- عليّ بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ قُوَ ٱلْأَوَّلُ ﴾ قال: قبل كلّ شيء ﴿ وَٱلْأَخِرُ ﴾، قال: يبقى بعد كلّ شيء ﴿ وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ (١)، قال: بالضمائر.

قوله تعالى:

### هُوَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَـٰوَاتِ وَالْأَرضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَىٰ الْعَرْشِ [1]

١٠٤٦٩ / ١ -عليّ بن إبراهيم، في فوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ أي في ستّة أوقات.

عن عبدالله بن محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن سنان، قال: سمعت أبا عبدالله (عبد السلام) يقول: «إنّ الله خلق الخير يوم الأحد، وماكان ليخلق الشرّ قبل الخير، وفي يوم الأحد والاثنين خلق الأرضين، وخلق أقواتها في يوم الثلاثاء، وخلق السّماوات يوم الأربعاء ويوم الخميس، وخلق أقواتها بوم الجمعة، وذلك قول الله عزّ وجلّ : ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرضَ وَمَابَيْنَهُمَا فِي سِتَّةٍ أَيَّامٍ ﴾ (١). ومعنى ﴿ استَوىٰ عَلَىٰ آلعَرْشِ ﴾ تقدّم في سورة طه (١).

مرزختین ترکینوزرون بسدوی

قوله تعالى:

### يُولِجُ ٱلَّلَيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّلَيْلِ [٦]

١/١٠٤٧١ ـ عليّ بن إبراهيم: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر(عبىالسلام) يقول: دماينقُص من الليل

٦ ـ تفسير القمى ٢: ٣٥٠.

(١) الحديد ٥٧: ٦.

سورة الحديد آية ـ 1 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٥٠.

۲ \_الكافي ١٤٥ /١١٧ ـ

(١) السجدة ٣٢: ٤.

(٢) تقدّم في تفسير الآية (٥) من سورة طه.

سورة الحديد آية ٣٠.

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٦٧.

٢٨٢ ...... البرهان في تفسير القرآن

يدخُل في النهار، وماينقُص من النهار يدخُل في اللبل.

قوله تعالى:

### لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ ٱلظُّلُماتِ إلىٰ ٱلنُّورِ [ ٩ ]

ابن شهر آشوب: عن أبي جعفر وجعفر (ملهماالملام)، في قول الله تعالى: ﴿ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ الظُّلُماتِ إلى النّورِ ﴾ يقول: «من الكفر إلى الإيمان، يعني إلى الولاية لعليّ (مله الملام)».

قوله تعالى:

### لايَستَوِى مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ ٱلفَتْحِ وقَاتَلَ أُولِئِكَ أَعظَمُ دَرَجةً [١٠]

المعدد بن سعيد بن عبدالرحمن الهمداني بالكوفة، قال: حدّثنا محمد بن المفضّل، قال: حدّثنا أبو العباس أحمد بن محمّد بن سعيد بن عبدالرحمن الهمداني بالكوفة، قال: حدّثنا محمّد بن المُفضّل بن إبراهيم بن قيس الأشعري، قال: حدّثنا على بن حسّان الواسطي، قال: حدّثنا عبدالرحمن بن كثير، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه علي بن الحسين، عن الحسن (عيم السلام) - في خطبة خطبها عند صُلح معاوية بمحضره - قال (عد السلام) فيها: دوكان علي بن الحسين، عن الحسن (عيم السلام) - في خطبة خطبها عند صُلح معاوية بمحضره وقد قال الله تعالى: ﴿ لايستوى أبي سابق السابقين إلى الله عزّ وجلّ، وإلى رسوله (من المعدراته) وأقرب الأقربين، وقد قال الله تعالى: ﴿ لايستوى مِنكُم مَّنْ أَنفقَ مِن قَبلِ الفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَئِكَ أَعظُمْ دُوجَةً ﴾

فأبي كان أوّلهم إسلاماً وإيماناً، وأولهم إلى الله ورسوله هجرةً ولحوقاً، وُأوّلهم على وُجْدِه ووُسْعِهِ نفقةً، قال سُبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَاءُو مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا آغْفِرْ لَنَا وَلاِخْوَائِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمانِ وَلاَتَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا سُبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ مَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١) فالناس من جميع الأُمم يستغفرون بسبقه إبّاهم إلى الإِيمان بنبيّه (منراه عليه وَالسَّابِقُونَ الأَوَّلُونَ مِن بنبيّه (منراه عليه وَالسَّابِقُونَ الأَوَّلُونَ مِن اللهُ الله عَلَوجَلَ فضَل أَلله الله عَلَوجَلَ فضَل أَلله عَلَوجَلَ فضَل أَلله عَلَوجَلَ فضَل أَلله عَلَوجَلَ فضَل

سورة الحديد آية ـ ٩ ـ

١ ـ المناقب ٢: ٨٠

سورة الحديد آية . ١٠ ـ

١ ـ الأمالي ٢: ١٧٥.

<sup>(</sup>۱) الحشر ۵۹: ۱۰.

<sup>(</sup>۲) التوبة ١٠٠٠.

سورة الحديد (٥٧) .......

السابقين على المتخلَّفين والمتأخرين [فكذلك] فضّل سابق السابقين على السابقين.

والخُطبة طويلة، تقدمت بطولها في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً﴾ (٣).

قوله تعالى:

### مَنْ ذَا آلَّذِى يُقْرِضُ آللهَ قَرضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَـهُ وَلَـهُ أَجْـرٌ كَرِيمٌ [١١]

المَغْرا، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي إبراهيم (عده سلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَنْ ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ آللهَ وَرَا الله عزّ وجلّ: ﴿ مَنْ ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ آللهَ وَرَا الله عزّ وجلّ: ﴿ مَنْ ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ آللهَ وَرَا الله عزّ وجلّ: ﴿ مَنْ ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ آللهَ وَرَا الله عزّ وجلّ الله عَرْ وجلّ أَجُرٌ كُرِيمٌ ﴾ قال: «نزلت في صِلة الإمام».

` ٢/١٠٤٧٥ / ٢ - وعنه: عن محمّد بن أحمد، عن عبدالله بن الصّلتْ، عن يُونُس؛ وعن عبدالعزيز بن المهتدي، عن أبي الحسن الماضي (عبدالله) في قوله تعالى: ﴿ مَنْ ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ آللهُ قَرْضاً حَسَناً قَيُضَلِّفِهُ لَهُ وَلَهُ أَجْرٌ كَرِيمٌ ﴾، قال: «صِلة الإمام في دولة الفسقة».

عن عبدالله بن إسحاق، عن عبدالله بن عَوَدَة الباهلي، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن عن عبدالله بن عمّاد، قال: حدّ ثنا أحمد بن هَودَة الباهلي، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله عمّاد الأنصاري، عن معاوية بن عمّار، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَنْ ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ اللهُ عَدْدُونُ اللهُ عَدْدُونُ عَلَى عَاصَة الرّحِم، والرّحِم رَحِم الله محمّد (صلّ الله عليداله) خاصّة ٥.

٨٧٤/١/٥-محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سِنان، عن حمّاد

سورة الحديد آية . 11 .

<sup>(</sup>٣) تقدَّمت في الحديث (٢٤) من تفسير الآية (٣٣) من سورة الأحزاب.

١ ـ الكافي ١: ١٥١ / ٤.

٢ ـ الكافي ٨: ٢٠٢ / ٤٦١.

٣ ـ ثفسير القمي ٢: ٣٥١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الأرحام.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ١٥٨ / ٥.

ه ـ الكافي ۱: ۲/ ٤٥١ / ٣.

ابن أبي طلحة، عن مُعاذ صاحب الأكسية، قال: سمعت أبا عبدالله (طبهالله) يقول: وإنّ الله لم يَسأل خلقه مافي أيديهم قَرضاً من حاجةٍ به إلى ذلك، وماكان لله من حقّ فإنّما هو لوليّه».

١٠٤٧٩ / ٦ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن مَيّاح، عن أبيه، قال: قال لي أبو عبدالله (عبدالله): (ياميّاح، دِرْهَم يُوصَل به الإمام أعظم وزناً من أحد».

٧/١٠٤٨٠ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يُونس، عن يعض رجاله، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله

#### قوله تعالى:

### يَوْمَ تَرَىٰ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ ثُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِم [١٢]

الحسن بن شمّون، عن عبدالله بن عبدالرحمن الأصمّ، عن عبدالله بن العسن، عن سَهْل بن زياد، عن محمّد بن الحسن بن شمّون، عن عبدالله بن عبدالرحمن الأصمّ، عن عبدالله بن القاسم، عن صالح بن سَهْل الهَمداني، قال: قال أبو عبدالله (على السلم): وهو يَشْعَىٰ تُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَسْنِهِم المَّهُمْنِين يوم القيامة تسعى بين يدي المؤمنين وبأيمانهم حتّى يُنزلوهم منازل أهل الجنّه،

وعنه: عن عليّ بن محمّد، ومحمّد بن الحسن، عن شهل بن زياد، عن موسى بن القاسم البَجَلي، ومحمّد ابن يحيى، عن العَمْركي بن عليّ، جميعاً، عن عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى (عبدالله)، مثله.

۱۰٤۸۲ / ۲ - محمّد بن العباس، قال: حَدَّتُنا مَحَمَّد بن هُمَّام، عن عبدالله بن العلاء، عن محمّد بن الحسن، عن عبدالله بن عبدالله عن عبدالله (عبدالله (عبدالله) وهو عن عبدالله بن عبدالله (عبدالله) وهو يقول: وتُورُهُم يسعَى بين أيدي المؤمنين يوم القيامة يسعى بين أيدي المؤمنين وبأيمانهم وبأيمانهم في الجنّة).

سورة الحديد آية ١٢٠ .

٦ ـ الكافي ١: ١٥٢ / ٥.

٧ ـ الكافي ١: ١٥٢ / ٦.

<sup>(</sup>١) في ﴿ط، ي﴾: أعظم.

۱ ـ الكافي ۱: ۱۵۱ / ٥.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٥٩ / ٩.

<sup>(</sup>١)كذا، والآية ﴿ يسعى نورهم﴾.

محمّد بن الحمد بن بابويه، قال: حدّثنا أبو محمّد عمّار بن الحسين (رحمه الله)، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن قِرَوخ عِصمة، قال: حدّثنا الحسن بن اللّيث الرّازي، عن شيبان بن فَرَوخ الأبلَيّ، عن همّام بن بحيى، عن القاسم بن عبدالواحد، عن عبدالله بن محمّد بن عقيل، عن جابر بن عبدالله الأنصاري، قال: كنت ذات يوم عند النبيّ (ملّ الله عليه والله)، إذ أقبل بوجهه على عليّ بن أبي طالب (عبه الله)، فقال: والا أبشرك باأبا الحسن؟، قال: وبلئ يارسول الله، قال: دهذا جَبْرَئيل يُخبرني عن الله جلّ جلاله أنه قد أعطى شيعتك ومُحبّبك سبع خصال: الرّفق عند الموت، والأنس عند الوحشة، والنّور عند الظّلمة، والأمن عند القرّع، والمؤسن، والمواز على الصراط، ودخول الجنّة قبل الناس، ونورهم يسعى بين أيديهم وبأيمانهم،

#### قوله تعالى:

يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلْمُنْفِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱنْظُرُونَا نَقْتَبِسْ مِن نُورِكُمْ قِيلَ آرْجِعُواْ وَرَآءَكُمْ فَالْتَمِسُواْ نُوراً فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ مِن نُورِكُمْ قِيلَ آرْجِعُواْ وَرَآءَكُمْ فَالْتَمِسُواْ نُوراً فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَنُ بَالْبَ بَاطِئُهُ فِيهِ آلرَّحْمَةُ وَظَلْهِرُهُ مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ - إلى فوله نعالى - للهُ بَالْبُ بَاطِئُهُ فِيهِ آلرَّحْمَةُ وَظَلْهِرُهُ مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ - إلى فوله نعالى - أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ آللهِ [ ١٦ - ١٦] أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ آللهِ [ ١٦٠-١٦]

1/108/4 - عليّ بن إبراهيم، قال: يقسّم النُّوريين الناس يوم القيامة على قدر إيمانهم، يقسّم للمنافق فيكون نوره في إبهام رِجله اليُسرى، فينظُر نُوره، ثم يقول للمؤمنين: مكانكم حتى أقتبس من نوركم، فيقول المؤمنون لهم: ارجعوا وراءكم، فالتمسوا نوراً فيرجِعون فيُطْرَب بيتهم بسُور [له باب] فينادون من وراء السُّور، يامؤمنين (١)، ﴿ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ وَلَكِنَّكُمْ فَتَنتُمْ أَنفُسَكُمْ ﴾ قال: بالمعاصي ﴿ وَآرْتَبْتُمْ ﴾ قال: شككتم وتربّصنم.

٢/١٠٤٨٥ عن أبي بصير، قال: قال أبو عبدالله (١/١٠٤٨٥) عن القاسم، عن عليّ، عن أبي بصير، قال: قال أبو عبدالله (مبه الله الناس يقسّم بينهم النُّور يوم القيامة على قدر إيمانهم، ويقسّم للمنافق فيكون نُوره على [قدر] إبهام رِجله اليُسرى، فيطأ (١) نوره، فيقول: مكأنكم حتى أقتبس من نُوركم. قيل: ﴿ أَرْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالْتَمِسُوا

٣ ـ الخصال: ٢٠٢ / ١١٢.

سورة الحديد آية ١٦٠١٣٠ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٥١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: المؤمنين.

٢ ـ الزهد: ٩٣ / ٢٤٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فيطفؤ.

نُوراً﴾ يعني حيث قسّم النار». قال: «فيرجعون فبُضْرب بينهم السّور، فينادونهم من وراء السُّور: ﴿ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ قَالُوا بَلَىٰ وَلَكِنَّكُمْ فَتَنتُمْ أَنفُسَكُمْ وَتَربَّصْتُمْ وَآرْتَبْتُمْ وَغَرَّتْكُمُ آلاَمَانِيُّ حَتَّىٰ جَاءَ أَمْرُ آللهِ وَغَرَّكُم باللهِ آلفَرُور \* فَاليومَ لَايُؤْخِذُ مِنكُمْ فِدْيَةٌ وَلَامِنَ آلَّذِين كَفَرُوا مَأْوَاكُمُ آلنَّارُ هِيَ مَوْلَكُمْ وَبِقْسَ آلمَصِيرُ﴾.

ثمّ قال: «يا أبامحمّد، أما والله ماقال الله لليهود والنصاري، ولكنّه عني أهل القبلة».

ابن موسى الدُقاق، والحسين بن إبراهيم بن أحمد بن الحسن القطّان، ومحمّد بن أحمد السّناني، وعليّ بن أحمد ابن موسى الدُقاق، والحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هشام المُكتّب، وعليّ بن عبدالله الورّاق (رض الاعهم)، قالوا: حدّثنا أبو العباس أحمد بن يحيى بن زكريا القطّان، قال: حدّثنا بكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثنا تميم بن بُهلول، قال: حدّثنا سُليمان بن حكيم، عن تَور بن يزيد، عن مَكْحول، قال: قال أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (علمالله): «لقد علم المستحفظون من أصحاب النبيّ محمّد (متراه علم وقال أنه ليس فيهم رجل له منقبة إلا وقد شَركته فيها وفضلتُه، ولي سبعون مَنقبة لم يَشرَكني فيها أحده.

قلت: باأمير المؤمنين، فأخبرني بهن، فقال (مدال الهربات): - وذكر السبعين - قال: ووأما الثلاثون فإني سعيت رسول الله (مني الدمال الله (مني الدمال الله (مني المول الله المني المول الله المني المال الأمة وهو عمرو بن العاص، والثالثة مع جاثليق هذه الأمة وهو أبو موسى الأشعري، والثالثة مع جاثليق هذه الأمة وهو أبو موسى الأشعري، والرابعة مع أبي الأعور السّلمي، وأمّا الخامسة فمعك ياعلي، تحتها المؤمنون وأنت إمامهم، ثم يقول الله تبارك وتعالى للأربعة: ﴿ آرْجِعُواْ وَرَآةَكُمْ فَالْتُيسُواْ نُوراً فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لِلهُ بَالْ بَالْمَا المؤمنون وأنت إمامهم، ثم الرّحمة هم شبعتي، ومن والاني، وقاتل معي الفئة الباغية والناكبة عن الصراط، وباب الرحمة هم شبعتي، فينادي هؤلاء ﴿ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ وَلَكِنَكُمْ فَتَنتُمْ أَنْفُسَكُمْ وَتَربَضْتُمْ وَآرْتِبْتُمْ وَغَرَّتُكُمْ الأَمانِيُ ﴾ في الدنيا فينادي هؤلاء ﴿ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ وَلَكِنَكُمْ فَتَنتُمْ أَنْفُسَكُمْ وَتَربَضْتُمْ وَآرْتِبْتُمْ وَغَرَّتُكُمْ اللَّالُهُ فِي الدنيا مؤلكم قَبْسُ المُصِيرُ ﴾، ثم ترد أمني وشبعني، فيروون من حوض محمد (مني الفياء عبدواك)، وببدي عصا عَوْسَج، أطرُدُ بها أعدائي طَرْد غريبة الإبل.

١٠٤٨٧ عن أبيه، عن جدّه، عن الحسن بن العباس، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن عليّ بن مَهْزيار، عن أبيه، عن جدّه، عن الحسن بن محبوب، عن الأحول، عن سلام بن المُستنبر، قال: سألت أبا جعفر (عبد السلام) عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَهُ بَابٌ بَاطِئُهُ فِيهِ آلرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ \* يُتَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ ﴾ .

· قال: فقال: «أما إنّها نزلت فينا وفي شيعتنا وفي الكُفار، أما إنّه إذا كان يوم القيامة وحُيِس الخلائق في طريق المَحْشر، ضرّب الله سوراً من ظُلمة، فيه باب باطنه فيه الرحمة \_ يعني النّور \_ وظاهره من قِبله العذاب \_ يعني الطّلمة \_فيّصيّرنا الله وشيعتنا في باطن السُّور الّذي فيه الرحمة والنّور، ويصيّر عدوّنا والكفار في ظاهر السُّور الّذي

٣ ـ الخصال: ٥٧٥ / ١.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٦٠ / ١١.

فيه الظُّلمة، فيناديكم أعداؤنا وأعداؤكم من الباب الذي في السور ظاهره العذاب: ألم نكن معكم في الدنيا، نبيّنا ونبيّكم واحد، وصلاتنا وصلاتكم [واحدة]، وصومنا وصومكم واحد، وحجّنا وحجّكم واحد؟».

قال: وفيناديهم الملك من عندالله: بلى، ولكنّكم فننتم أنفُسكم بعد نبيّكم، ثمّ تولّيتم، وتركتم اتباع من أمركم به نبيّكم، وتربّصتم به الدوائر، وارتبتُم فيما قال فيه نبيّكم، وغرّتكم الأمانيّ وما اجتمعتم عليه من خلافكم لأهل الحقّ، وغرّكم حِلم الله عنكم في تلك الحال، حتّى جاء الحقّ ـ يعني بالحق ظُهور عليّ بن أبي طالب (عبد الله) ومن ظَهَر من بعده من الأئمة (عليم الله) بالحق ـ وقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَغَرَّ كُم بِاللهِ آلغَرُورُ ﴾ يعني الشبطان ﴿ فَاليَوْمَ لَا يُؤخّذ مِنكُمْ فِذيةٌ وَلَامِنَ آلَدِينَ كَفَرُوا ﴾ أي لاتوجد لكم حَسَنة تَفْدُون بها أنفسكم ﴿ مَأْوَاكُمُ النّارُ هِيَ مَوْلَكُمْ وَبِئسَ آلمَصِيرُ ﴾ .

- ١٠٤٨٨ محمد عن أحمد بن محمد الهاشمي، عن محمد بن عيسى العُبيدي، قال: حدّثنا أبو محمد الأنصاري، وكان خيراً، عن شَرِيك، عن الأعمش، عن عَطاء، عن ابن عباس، قال: سألتُ رسول الله (سنّده عبه داله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَّهُ بَابٌ بَاطِئَهُ فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَلْهِرُهُ مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ ﴾، فقال رسول الله (سنرانه عبه داله) هأنا السُّور، وعلى البابه.

١٠٤٨٩ عن عمرو بن أبي المحدد بن هوذة، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حَمَاد، عن عمرو بن أبي المِقدام، عن أبيه عن سعبد بن تجبير، قال سُئِل رسول الله (منه عبداله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَهُ بَابٌ بَاطِنَهُ فِيهِ آلرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِن قِبَلِهِ آلْعَذَابُ ﴾، فقال: «أنا السُّور، وعليّ الباب، وليس يُؤتى السُّور إلا من قِبلَ الباب».

٧/١٠٤٩٠ عليّ بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ قَالَيْوْمُ لَا يُؤْخُذُ مِنكُمْ فِدَيةٌ ﴾، قال: والله ماعنى بذلك اليهود ولاالنصارى، وإنما عنى بذلك أهل القِبلة، ثم قال: ﴿ مَأْوَاكُمُ ٱلنَّارُ هِيَ مَوْلَكُمْ ﴾ يعني هي أولى بكم، وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامِنُوا ﴾ يغني ألم يجب، قوله يَعالى ﴿ أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ ﴾ يعني الرّهب ﴿ لِذِكْرِ ٱللهِ ﴾.

قوله تعالى:

## وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَـٰبَ مِنْ قَبْلُ فَطَـالَ عَـلَيْهِمُ ٱلأَمَـدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ [١٦-١٧]

١٠٤٩١/ ١ ـ محمّد بن إبراهيم النعماني، قال: حدّثنا محمّد بن هَمّام، قال: حدّثنا حُميد بن زياد الكوفي،

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ١٦١ / ١٢.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٦٢ / ١٣.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٣٥١.

قال: حدّننا الحسن بن محمّد بن سماعة، فال: حدّننا أحمد بن الحسن المبينمي، عن رجل من أصحاب أبي عبدالله جعفر بن محمّد (طبها السلام)، قال: سمِعته يقول: «نزلت هذه الآية التي في سورة الحديد ﴿ وَلَاتَكُونُوا (١) كَالَّذِينَ أُوتُواْ أَلْكِتَلْبَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ آلاَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَلْسِقُونَ ﴾ في أهل زمان الغيبة، ثمّ قال عزّ وجلَ ﴿ أَعْلَمُوا أَنَّ آلَة يُحْيِي آلاَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا قَدْبَيَّنَا لَكُمُ آلآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾، وقال: وإن الأمد أمد الغيبة ».

. ٢/١٠٤٩٢ من بابويه، قال: أخبرني عليّ بن حانِم في ماكتب إليّ، قال: حدَّثنا حُميد بن زياد، عن الحسن ابن محمّد بن سَماعة، عن أحمد بن الحسن المِيثمي، عن سَماعة وغيره، عن أبي عبدالله (هـ الـ هـم، قال: «نزلت هذه الآية في القائم: ﴿ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَلُسِقُونَ ﴾ .

٣/١٠٤٩٣ - الشيخ المفيد: بإسناده، عن محمّد بن هَمَّام، عن رجل من أصحاب أبي عبدالله (مه السلام) قال: سمِعنه يفول: «نزلت هذه الآية: ﴿ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَلْبَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَلْسِفُونَ ﴾، في أهل زمان الغيبة، والأمّد أمّد الغيبة، كأنّه أراد عزّ وجل، ياأمّة محمّد، أو يامعشر الشيعة، لاتكونوا كالذين أوتوا الكتاب من قبل فطال عليهم الأمد. فنأويل هذه الآية جارٍ [في أهل] زمان الغيبة وأيّامها دون غيرهم.

) ١٠٤٩٤/ ٤ ـ محمد بن يعقوب: عن أحمد بن يهران، عن محمد بن عليّ، عن موسى بن سَعدان، عن عبدالرحمن بن الحجّاج، عن أبي إبراهيم (عبدالرحمن الله عزّ وجلّ: ﴿ يُحْيِى ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾، قال: البس يُحبيها بالقَطْر، ولكن يبعث الله عزّ وجلّ رجالاً، فيُحبون العدل، فتحيا الأرض لإحياء العدل، ولإقامة الحدّ فيها (١) أنفع في الأرض من القَطْر أربعين صِباحاً هـ (١)

. ١٠٤٩٥ / ٥ - وعنه: عن محمّد بن أحمد بن الصَّلْت، عن عبدالله بن الصَّلْت، عن يُونس، عن مُفضّل بن صالح، عن محمّد الحلبي، أنه سأل أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَعْلَمُوا أَنَّ آلَةَ يُحْيِي آلأَرْضَ بَعْدَ مَالَح، عن محمّد الحلبي، أنه سأل أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَعْلَمُوا أَنَّ آلَةَ يُحْيِي آلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾، قال: «العدل بعد الجور».

٩٩٦١/ ٦- ابن بابويه، قال: أخبرني عليّ بن حاتم فيماكتب إليّ، قال: حدّثنا حُميد بن زياد، عن الحسن بن

كذا، وفي الآية: ﴿ وَلَا يَكُونُوا ﴾.

٢ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٦٦٨ / ١٢.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٦٢ / ١٤.

٤ \_ الكافي ٧: ١٧٤ / ٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الله.

ه ـ الكافي ٨: ٢٦٧ / ٢٩٠.

٦ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ٦٦٨ / ٦٣.

محمّد بن سماعة، عن أحمد بن الحسن المِيشميّ، عن الحسن بن محبوب، عن مؤمن الطاق، عن سلام بن المُستنير، عن أبي جعفر (طبه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ ﴿ أَعْلَمُوا أَنَّ آللَة يُحْيِي ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾، قال: يُحييها الله عزّ وجلّ بالقائم (طبه السلام) بعد موتها ـ يعنى بموتها؛ كفر أهلها ـ والكافر ميّت».

الحسن بن محمد بن العباس، عن حُميد بن زياد، عن الحسن بن محمد بن سَماعة، عن أحمد بن الحسن المستنير، عن أبي جعفر (طه السلام)، في الميشمي، عن الحسن بن محبوب، عن أبي جعفر الأحول، عن سلام بن المستنير، عن أبي جعفر (طه السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَعْلَمُوا أَنَّ آلَةَ يُحْيِى ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ : «يعني بموتها؛ كفر أهلها، و الكافر ميّت، فيحبيها الله با لقائم (عبد السلام) فيعدِل فيها، فتحبا الأرض ويحبا أهلها بعد موتهم».

قوله تعالى:

#### إِنَّ ٱلْمُصَّدِّقِينَ وٱلْمُصَّدِقَاتِ وَأَقْرَضُواْ آللهَ قَرْضاً حَسَناً [18]

المعتد بن مهران، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: إن الله عزّ وجلّ فرض [للفقراء] في مال (١) الأغنياء فريضة سماعة بن مهران، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: إن الله عزّ وجلّ فرض [للفقراء] في مال (١) الأغنياء فريضة لا يُحْمدون إلّا بأدائها، وهي الزكاة، بها حَقّنوا دعاءهم، وبها سُمّوا مسلمين، ولكن الله عزّ وجلّ فرض في أموال الأغنياء حقوقاً غير الزكاة، فقال عزّ وجلّ: ﴿ فِي أَمُوالِهِمْ حَقِّ مَعْلُومٌ ﴾ (١) فالحق المعلوم [من] غير الزكاة -إلى أن قال -: وقد قال الله عزّ وجلّ أيضاً: ﴿ أَقْرَضُوا آللهَ قَرْضاً حَسَناً ﴾ .

٢/١٠٤٩٩ عن إسحاق بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن منصور بن يُونُس، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عُمير، عن أبي عُمير، عن منصور بن يُونُس، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله (مباسلام)، قال: «مكتوبٌ على باب الجنّة: الصدقة بعَشَرة، والقرض بثمانية عشر». وفي رواية أخرى: «بخمسة عشر».

٣/١٠٥٠٠ عليّ بن إبراهيم، قال الصادق (عبه السلام): «على باب الجنّة مكتوبّ: القرض بثمانية عشر، والصدقة بعشرة، وذلك أنّ القرض لايكون إلّا لمحتاج، والصّدقة ربما وقعت في يد غيرمحتاج».

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٦٣ / ١٥.

سورة ألحديد آية ١٨٠ ـ

۱ ـ الكافي ۳: ۹۸ £ / ۸

<sup>(</sup>١) في المصدر: أموال.

<sup>(</sup>۲) المعارج ۷۰: ۲۶.

۲ \_ الكافي 1: ۳۳ / ۱.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٥٠.

٢٦٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُولَـٰئِكَ هُمُ ٱلصِّدِّيقُونَ وَٱلشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بَــَّايِـٰئِنَاۤ أُوْلَـٰئِكَ أَصْحَـٰبُ ٱلْجَحِيمِ [ ١٩ ]

1/1001 - الشيخ في (التهذيب) بإسناده، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن مروان، عن أبي خضيرة، عمّن سَمِع عليّ بن الحسين (طبها السلام) يقول، وذكر الشهداء، قال: فقال يعضنا: في المبطون، وقال بعضنا: في المبطون، وقال بعضنا غير ذلك ممّا يُذكر في الشهادة. فقال إنسان: ماكنت أدري (١) أن الشهيد إلّا من قُتل في سبيل الله.

فقال عليّ بن الحسين (عليهما السلام): «إن الشهداء إذاً لقليل» ثم قرأ [هذه] الآية: ﴿ وَٱلَّذِينَ مَامَنُواْ بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُولَـٰئِكَ هُمُ ٱلصِّدُ يقُونَ وَٱلشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِهِمْ ﴾ ثمّ قال: «هذه لنا ولشيعتنا».

قال: قلت: جُمِلت فداك، أنّى يكون ذلك وعاشهم يمونون على فُرُشهم؟ فقال: هأما تتلوكتاب الله في الحديد: ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ أُولَـٰئِكُ هُمُ ٱلصِّدِّيقُونَ وَٱلشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ﴾، قال: فقلت: كأنّي لم أقرأ هذه الآبة من كتاب الله عزّ وجلّ قطّ. قال: «لوكان ليس إلّاكما تقولون كان (" الشُّهداء قليلاً».

. ٣/١٠٥٠٣ وعنه: عن أبي يوسف يعقوب بن يزيد، عن محمد بن أبي عُمير، عن عمر بن عاصم، عن من عمر بن عاصم، عن منهال القصّاب، قال: قلت لأبي عبدالله (عب السلام): ادْع الله لي بالشهادة؟ فقال: «إنّ المؤمن لشهيد حيثُ مات، أوما سمعت قول الله في كتابه: ﴿ وَ ٱللَّهِ يَنَ مَامَنُواْ بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُولَـ يُكَ هُمُ ٱلصِّدِّيقُونَ وَ ٱلشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِّهِم ﴾ .

۱۰۵۰٤/ ٤ ـ محمّد بن العباس: عن أحمد بن محمّد، عن إبراهيم بن إسحاق، عن الحسن بن عبدالرحمن يرفعه إلى عبدالرحمن بن أبي ليلى، قال: قال رسول الله (مله عليه واله): «الصّدّيقون ثلاثة: حبيب النجّار وهو مؤمن

سورة الحديد آية ـ ١٩ .

۱ ـ التهذيب ۱: ۱۱۷ / ۲۱۸.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أرى.

٢ ـ المحاسن: ١٦٣ / ١١٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: كان الشهداء ليس إلَّا كما تقول لكان.

٣ ـ المحاسن: ١٦٤ / ١١٧.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٦٣ / ١٦.

سورة الحديد (٥٧) .........

آل يس، وحَزفيل وهو مؤمن آل فرعون، وعلى بن أبي طالب (١).

١٠٥٠٥ / ٥- وعنه: عن الحسين (١) بن علي المُقرىء بإسناده، عن رجاله، مرفوعاً إلى أبي أيوب الأنصاري،
 قال: قال رسول الله (مذراة عليه رآله): والصديقون ثلاثة: حَزقيل مؤمن آل فرعون، وحبيب صاحب آل يس، وعليّ بن أبي طالب (عليه الله عليه)، وهو أفضل الثلاثة».

· با ١٠٥٠٧/ ٧- الطَّبرسي، قال: روى العيّاشي [يالإسناد] عن مِنهال القصّاب، قال: قلت لأبي عبدالله (عب السلام): ادُّع الله أن يرزقُني الشهادة فقال: ﴿إِنَّ المؤمن شهيد، وقرأ هذه الآية.

قلت: وأيّ آية، مُجعِلت فداك؟ قال: وقول الله عزّ وجل ﴿ وَٱلَّائِينَ ءَامَنُواْ بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُولَـٰئِكَ هُمُ ٱلصِّدّيقُونَ وَٱلشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ ، [ثم] قال: وصِرتم والله صادقين [شهداء عند ربّكم]».

٠ ٩٠٥٠٩/ ٩ ـ شرف الدين النجفي، قال: روى صاحب كتاب (البشارات) مرفوعاً إلى الحسين بن أبي حمزة،

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وهو أفضل الثلاثة.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٦٤ / ١٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر، و «ج»; الحسن.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٩٤ / ١٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمّد بن عمرو.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عمر بن الفضل.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: أباك.

٧ ـ مجمع البيان ٩: ٣٥٩.

٨ ـ مجمع البيان ٩: ٣٥٩.

٩ ـ تأويل الآبات ٢: ٦٦٥ / ٢١.

عن أبيه، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عبدالسلام): مُجعِلت فداك، قدكير سِنَي، ودقٌ عظمي، واقترب أجلي، وقد خفت أن . يُدركني قبل هذا الأمر الموت.

فال: فقال لي دياأبا حمزة، [أو ما ترى الشهيد إلّا من قتل؟، قلتُ: نعم، مُحلت فداك. فقال لي: دياأبا حمزة،] من آمن بنا، وصدّق حديثنا، وانتظر أمرنا، كان كمن قُتِل تحت راية القائم (ميه سلام)، بل والله تحت راية رسول الله (مـنـي اه عبه رآله)».

١٠٥١٠/ ١٠ ـ وعن أبي بصير قال: قال [لي] الإمام الصادق (علمالسلام): «ياأبامحمَد، إن الميّت على هذا الأمر شهيد، قال: قلت: مُجمِلت فِداك، وإن مات على فِراشه؟ قال: [«وإن مات على فِراشه،] فإنّه حيّ يرزق،

" الحلبي، عن عبد الله (طبه السلام): بإسناده، عن يحيى الحلبي، عن عبدالله بن مُسكان، عن أبي بصير، قال: قلت: لأبي عبد الله (طبه السلام): مجملت فِداك، الراد عليّ هذا الأمر فهو كالراد عليكم؟ فقال: «ياأبا محمّد، من ردّ عليكم هذا الأمر فهو كالرّاد على رسول الله (من اله عبدراله) وعلى الله نبارك وتعالى: ياأبا محمّد، إنّ الميت منكم على هذا الأمر شهيد» [قال]: قلت: وإن مات على فراشه؟ فقال: «إي والله وإن مات على فراشه حيّ [عند ربّه] يُرزق».

۱۲/۱۰۵۱۲ وعنه: بإسناده، عن عبدالله بن مُسكان، عن مالك الجُهنيّ، قال: قال لي أبو عبدالله (عبدالله): «يامالك، أما ترضون ان تُقيموا الصلاة، وتُوتوا الزّكاة، وتكفّوا أبديكم وألسنتكم وتدخلوا الجنّة، يامالك، إنّه ليس من قوم ائتموا بإمام في الدنيا إلّا جاء يوم القيامة يلعنهم ويلعنونه إلّا أنتم ومن كان على مثل حالكم، يامالك، إنّ الميت منكم والله على هذا الأمر لشهيد بمنزلة الضارب بسيفه في سبيل الله.

17/1.017 ـ ابن بابويه: عن أبيه، بإسناده يرفعه إلى أبي بصير ومحمّد مسلم، قال: قال أبو عبدالله (مله الملام): حدّثني أبي، عن جدّي، عن آبائه (علم الملام): وأنّ أمير المؤمنين (عله الملام) علم أصحابه في مجلس واحد أربعمائة باب من العلم، منها قوله (عله الملام): احذَروا السّفِلة، فإنّ السّفِلة من لا يخاف الله عزّ وجلّ، لأن فيهم قَتَلة الأنبياء، وفيهم أعداؤنا.

إن الله نبارك وتعالى إطّلع على الأرض فاختارنا، واختار لنا شيعة ينصُروننا ويفرحون لفرّحنا، ويَحْزَنونَ لحزننا، ويبذّلون أموالهم وأنفسهم فينا [أولئِكَ منّا] وإلينا، وما من الشبعة عبد يقارف أمراً نهيناه عنه فلا يموت حتى يُبْتَلى ببليّة تُمحّص فيها ذنوبه، إمّا في ماله، أو ولده، أو في نفسه حتى يلقى الله عزّ وجلّ وما له ذنب، وإنّه ليبقى عليه الشيء من ذنوبه فبُشدّد [به] عليه عند موته، والميّت من شيعتنا صِدّيق شهيد صَدّق بأمرنا، وأحبّ فينا، وأبغض فينا، يُريد بذلك وجه الله عزّ وجلّ، مؤمن بالله ورسوله، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَآلَانِينَ عَامَتُواْ بِاللهِ فينا، يُريد بذلك وجه الله عزّ وجلّ، مؤمن بالله ورسوله، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَآلَانِينَ عَامَتُواْ إِللهِ وَسُولُهِ اللهِ عَنْ وَجِلّ اللهِ عَنْ وَجِلْ اللهِ عَنْ وَجَلْ اللهِ عَنْ وَجِلْ اللهِ عَنْ وَجِلْ اللهِ عَنْ وَجِلْ اللهُ عَنْ وَجِلْ اللهِ عَنْ وَجِلْ اللهِ عَنْ وَجَلْ اللهِ عَنْ وَجَلْ اللهِ عَنْ وَجِلْ اللهِ عَنْ وَجِلْ اللهِ عَنْ وَبُلْهُ وَنْ اللهُ عَنْ وَجِلْ اللهِ عَنْ وَلَوْلُكُ وَبَا لَهُ عَنْ وَاللْهُ عَنْ وَجَلْ اللهِ عَنْ وَلَاللهُ عَنْ وَجَلْ اللهُ عَنْ وَجِلْ اللهِ عَنْ وَجَلْ اللهِ عَلْهُ عَنْ وَلَوْلِ اللهُ عَنْ وَلَهُ اللهُ عَنْ وَلَالْهُ عَنْ وَلَالْهُ عَنْ وَلَالْمُ عَنْ وَلَالْهُ عَنْ وَلَالْهُ عَنْ لَا عَالْهُ عَنْ وَلَالْمُ عَنْ وَلِلْهُ عَلَا اللهِ عَلَا عَالْمُ اللهِ عَالَهُ عَالَا اللهِ عَاللهُ عَنْ وَلَاللهُ عَنْ وَلَالْمُ عَنْ وَلَاللهُ عَنْ وَلَالْمُ عَلَا اللّهِ عَنْ وَلَالْمُ عَالَمُ عَالَى اللهِ عَنْ وَلَا عَالْمُ عَلَا عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَلَا عَالَمُ عَالَمُ عَالَى اللهُ عَنْ عَلَا عَلَا عَالَمُ عَلَا عَالَمُ عَالَمُ عَالْمُ عَلَا عَالْمُ عَلَا عَل

١٠ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٦٦ / ٢٢.

١١ ـ الكافي ١٥ / ١٤١ / ١٢٠.

۱۲ ـ الكافي ١٨ / ١٤٦ / ١٢٢.

١٢ ـ الخصال: ٦٣٥ / ١٠، تأويل الآيات ٢: ١٦٧ / ٢٥.

وَرُسُلِهِ أُولَئِكَ هُمُ ٱلصِّدِّيقُونَ وَٱلشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴾ .

14/1.018 - وعن أمير المؤمنين (طبالسلام) أنّه قال لأصحابه: «الزّمُوا الأرض، واصّبِروا على البلاء، ولاتُحرّكوا بأيديكم وسّيوفكم وألسنتكم، ولاتستعجلوا بما لم يعجّله الله لكم، فإنّ من مات منكم على فراشه وهو على معرفة حقّ ربّه وحقّ رسوله وأهل بيته، مات شهيداً ووقع أجره على الله، واستوجب مانوى من صالح عمله، وقامت النبّة مقام مقاتلته بسيفه.

10/1000 - ابن بابويه، في (فضائل الشيعة): عن أبيه، قال: حدّثني سعد بن عبدالله، عن مُعاوية بن عمّار، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه (عليم السلام)، قال: «قال رسول الله (سلّ الله عبدالله) إذا كان يوم القيامة يُؤتى بأقوام على منابر من نُور، تتلألاً وجوههم كالقمر ليلة البدر، يغبِطهم الأوّلون والآخرون، ثم سكت، ثمّ أعاد الكلام ثلاثاً.

فقال عمر بن الخطاب: بأبي أنت وأمّي، هم الشهداء؟ قال: هم الشّهداء، وليس هم الشَّهداء الذين تظُنون؟ قال: هم الأنبياء؟ قال: هم الأنبياء، وليس هم الأنبياء الذين تطنّون؟ قال: هم الأوصياء؟ قال: هم الأوصياء، وليس هم الأخبرني هم الأوصياء الذين تظنون، قال: فمن أهل السماء أو من أهل الأرض؟ قال: هم [من] أهل الأرض، قال: فأخبرني من هم؟ قال: فأوماً بيده إلى عليّ (عبدالسلام)، فقال: هذا وشيعته، ما يبغضه من قريش إلا سفاحيّ، ولا من الأنصار إلا يهوديّ، ولا من العرب إلا دعيّ، ولا من سائر الناس إلا شِعَى، ياعُمركذَب من زعم أنّه يُحبّني ويبغُض هذا،

المجاهدة عن الحسن، عن الجَعَد، عن أَلَجَعُد، عن قَتادة، عن الحَصن، عن الحسن، عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُولَائِكَ قُمُ ٱلصِّدِّيقُونَ﴾، قال: صِدّيق هـذه الأُمّة عـليّ بـن أبـي طالب (مله السلام) هو الصِدّيق الأكبر، والفاروق الأعظم.

على الصّراط. ثمّ قال: ﴿ وَٱلشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِهِمْ ﴾، قال ابن عبّاس: وهم عليّ وحمزة وجعفر، فهم صِدّيقون وهم شهداء الرسّل على أممهم، إنّهم قد بلّغوا الرسالة، ثم قال: ﴿ لَهُمْ أَجْرَهُمْ ﴾ عند ربّهم على التصديق بالنبوة ﴿ وَتُورُهُمْ ﴾ على الصّراط.

۱۷/۱۰۵۱۷ - ومن طريق المخالفين: مارواه الحافظ محمّد بن مؤمن الشيرازي، في كتابه المستخرج من النفاسير الاثني عشر، في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَآلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُولَـنِكَ هُمُ آلصِّدِيقُونَ وَآلشُّهَدَاءُ عِندَ رَبِهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ ﴾ يرفعه إلى ابن عبّاس، قال: ﴿ وَآلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ [يعني صدّقوا] ﴿ بِاللهِ ﴾ أنّه واحد: عليّ بن أبي طالب (عبدهدم) وحمزة بن عبدالمطلب وجعفر الطبّار ﴿ أُولَئِكَ هُمُ آلصِدّيقُونَ ﴾ ، قال: [رسول عليّ بن أبي طالب (عبدهده)]: وصدّيق هذه الأمة عليّ بن أبي طالب، وهو الصّديق الأكبر والفاروق الأعظم).

<sup>14 .</sup> نهج البلاغة: ٢٨٢ الخطبة ١٩٠، تأويل الآيات ٢: ١٦٨ / ٢٦.

١٥ ـ فضائل الشيعة: ٦٧ / ٢٥.

١٦ ـ المناقب ٢: ٨٨

١٧ .... عنه: الطرائف: ٩٤ / ١٣٢.

١٨/١٠٥١٨ - موفق بن أحمد: برفعه إلى ابن عبّاس، قال: سأل قوم النبيّ (سنّ الدمرة): فيمن نزلت هذه الآية؟ قال: فإذا كان يوم القيامة عُقِد لواءٌ من نُور أبيض، ونادى مناد: ليقم سيّد الوصيين ومعه الذين آمنوا بعد بعث محمّد (سنّ الدعب و القيامة عُقِد لواءٌ من نُور ربّ العرّق، ويُعطى اللّواء من النُّور الأبيض بيده، وتحته جميع السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، لا يُخلِطهم غيرهم، حتّى يجلس على مِنْبر من نُور ربّ العرّق، ويُعرَض الجميع عليه رجلاً رجلاً، فيُعطيه أجره ونُوره، فإذا أتى على آخرهم قبل لهم: قد عَرَفتم صِفَتكم (١١) ومنازلكم في الجميع عليه رجلاً رجلاً، فيُعطيه أجره ونُوره، فإذا أتى على الجنّة، فيقوم عليّ والقوم تحت لوائه معه بدخُل الجنّة، إنّ ربّكم يقول: إنّ لكم عندي مغفرة وأجراً عظيماً؛ يعني الجنّة، فيقوم عليّ والقوم تحت لوائه معه بدخُل بهم الجنّة، ثمّ يرجع إلى مِنبره، فلا يزال يُعرض عليه جميع المؤمنين، فيأخذ نصيبه منهم إلى الجنّة، وينزل أقواماً على النار، فذلك قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُولَـ يُكَ هُمُ ٱلصِّدُيقُونَ وَٱللّذِين السابفين الأولين [من] المؤمنين وأهل الولاية ﴿ وَالّذِين كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بَسَّا يَاتِنَا أَوْلَـ يَكَ عَلَ والله يَعني السابفين الأولين [من] المؤمنين وأهل الولاية ﴿ وَالّذِين كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بَسَّا يالولاية وبحق عليّ (عله الولاية ﴿ وَالَّذِين كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بَسَّا الولاية وبحق عليّ (عله الده)».

#### قوله تعالى:

## سَابِقُوٓا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ ذَلِكَ فَضْلُ ٱللهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَٱللهُ أَوْ ٱلفَضْلِ ٱلعَظِيم [71]

١/١٠٥١٩ محمّد بن يعقوب: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن القاسم بن يزيد، قال: حدّثنا أبو عمرو الزَّبيري، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: قلت له: إنَّ للإيمان درجات ومنازل، يتفاضل المؤمنون فيها عند الله؟ قال: «نعم».

قلت: صفه لي رحمك الله حتى أفهمه؟ قال: «إنّ الله سَبَّن بين المؤمنين كما يُسبَّق بين الخيل يوم الرَّهان، ثمّ فضلهم على درجاتهم في السّبق إليه، فجعل لكل امرىء منهم على درجة سَبْقه لاينقصه فيها من حقّه، ولايتقدّم مسبوقً سابقاً، ولامفضولُ فاضلاً، تفاضل بذلك أوائل هذه الأُمّة وأواخرها، ولو لم يكن للسابق إلى الإيمان فضلً على المسبوق إذن للحِق آخرُ هذه الأُمة أوّلها، نعم ولتَقَدّموهم إذا لم يكن لمن سبق إلى الإيمان الفضل على من أبطاً عنه، ولكن بدرجات الإيمان قدّم الله السابقين، وبالإبطاء عن الإيمان أخر الله المقصّرين، لأنًا نجد من

۱۸ .... مناقب ابن المغازلي: ۳۲۲ / ۳۲۹.

<sup>(</sup>١) في المناقب: موضعكم.

المؤمنين من الأخرين من هو أكثر عملاً من الأولين، وأكثرهم صلاةً وصوماً وحجّاً وزكاةً وجهاداً وإنفاقاً، ولو لم يكن سوابق يفضّل بها المؤمنون بعضهم بعضاً عند الله لكان الآخرون بكثرة العمل متفدّمين على الأوّلين، [لكن] أبئ الله عزّ وجلّ أن يُدرِك آخر درجات الإيمان أوّلها، ويقدّم فيها من أخّر الله، أو يؤخّر فيها من قدّم الله.

<sup>(</sup>١) الواقعة ٥٦: ١٠، ١١.

<sup>(</sup>۲) التوبة ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) البقرة ٢: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) الإسراء ٧٤:٥٥٠.

<sup>(</sup>٥) الإسراء ١٧: ٢١.

<sup>(</sup>٦) آل عمران ۲: ١٦٢.

<sup>(</sup>٧) هود ۱۱: ۳.

<sup>(</sup>۸<del>) التوقه ۱۹ م. ۲۰</del>

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ١٥، ٢٦.

<sup>(</sup>۱۰) الحديد ۵۷: ۱۰.

<sup>(</sup>١١) المجادلة ٥٨: ١١.

<sup>(</sup>۱۲) التونة لاختلاء

عِندَ آلَٰهِ ﴾ (١٣)، وقال: ﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ \* وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ ﴾ (١١) فهذا ذكر دَرَجات الإيمان ومنازله عند الله تعالى».

" بعفر محمّد بن علي الباقر (عداله): بإسنادٍ مرفوع إلى أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر (عداله)، قال: وقدِم أُسقُف نَجْران على عمر بن الخطاب، فقال: باأمير المؤمنين، إنّ أرضنا أرض باردة شديدة المؤونة لاتحتمل الجيش، وأنا ضامنٌ لخَراج أرضي أحمِله إليك في كلّ عام كَمَلاً، فكان يقدم هو بالمال بنفسه ومعه أعوان له حتّى يوفّيه بيت المال، ويكتب له عمر البراءة،

قال: وفقدم الأسقف ذات عام، وكان شيخاً جميلاً، فدعاه عمر إلى الله وإلى دين رسول الله (متراه عليه راك)، وأنشأ، يذكّر فضل الإسلام، وما يصير إليه المسلمون من النّعيم والكرّامة، فقال له الأسقف: ياعمر، أنتم تقرءون في كتابكم أنّ [لله] جنّة عرضها كقرض السّماء والأرض، فأين تكون النار؟ قال: فسكت عمر، ونكّس رأسه، فقال أمير المؤمنين (عبد سلام) - وكان حاضراً - أجِب هذا النّصراني. فقال له عمر: بل أجِبه أنت. فقال (عبد سلام) له: ياأسقف نجران، أنا أجِيبك (۱) ، إذا جاء النّهار أين يكون الليل، وإذا جاء الليل آين يكون النهار؟ فقال الأسقف: ماكنت أرئ إلى أحداً يجيبني عن هذه المسألة. ثمّ قال: من هذا الفتى، ياعمر؟ قال عمر: هذا عليّ بن أبي طالب، ختن رسول الله (ملى المدراك)، وابن عمّه وأوّل مؤمن معه، هذا أبو الحسن والحسين.

قال الأُسقُف: أخبرني - ياعمر - عن بُقعة في الأرض طَلَعت فيها الشمس ساعة، ولم تطلُع فيها قبلها ولا بعدها؟ قال عمر: سل الفتى، فقال أمير المؤمنين (عبائله): أنا أُجيبك، هو البحر حيث انفلق لبني إسرائيل، فوقعت الشمس فيه، ولم تقع فيه قبله ولابعده، قال الأُسقف: صدقت يافتى.

ثمّ قال الأسقف: أخبرني - ياعمر عن شيء في أيدي أهل الدنيا شبيه بثمار أهل الجنّة؟ فقال: سل الفتى. فقال (طبالله): أنا أجيبك: هو القرآن، يجتمع أهل الدنيا عليه، فيأخذون منه حاجتهم، ولاينقُص منه شيءٌ، وكذلك ثمار الجنّة. قال الأسقف: صدقت يافتى. ثمّ قال الأسقف: ياعمر، أخبرني هل للسماوات من أبواب؟ فقال عمر: سل الفتى، فقال (طبالله): نعم ياأسقف، لها أبواب. فقال: يافتى هل لتلك الأبواب من أقفال؟ فقال (طبالله): نعم ياأسقف، شهادة أن نعم ياأسقف: صدقت يافتى. فما مِفتاح تلك الأقفال؟ فقال (طبالله): شهادة أن لا إله إلا الله، لا يحجُبها شيءٌ دون العرش، فقال: صدقت يافتى.

ثم قال الأسفف: ياعمر، أخبرني عن أوّل دم وقع على وجه الأرض، أيّ دم كان فقال: سل الفتى. فقال رسه السلام: أنا أُجيبك ياأسقف نجران، أمّا نحن فلا نقول كما تقولون أنّه دم ابن آدم الّذي قتله أخوه؛ وليس هو كما قُلتم، ولكن أوّل دم وقع على وجه الأرض مَشِيمة حوّاء حين ولدت قابيل بن آدم. قال الأُسقف: صدقت

<sup>(</sup>١٣) البقرة ٢: ١١٠.

<sup>(</sup>۱۱) الزلزلة ۲۹: ٧٠ ٨.

٢ ـ خصائص الأثمة (طبدالسلام): ٩٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: أرأيت.

سورة الحديد (۵۷) ...... ۲۹۷

يافتي.

ثمّ قال الأسقف: بقيت مسألة واحدة، أخبرني أنت \_ ياعمر \_ أين الله تعالى؟ قال: فغضب عمر، فقال أمير المؤمنين (عليه السلام): أنا أجيبك وسَل عمّا شِئت، كنّا عند رسول الله (مني الدعليم الله (مني الله المناه عليه الله فسلم، فقال له رسول الله (مني الله الله (مني الله الله الله (مني الله الله الله الله (مني الله الله الله الله الله الله (مني الله عليه والله): من أين أرسلت؟ قال: من سبع أرضين من عند ربّي. ثمّ أناه مَلَك آخر فسلم، فقال فقال له رسول الله (مني الله عليه والله) من أين أرسلت؟ قال: من من من عند ربّي. ثم أنى ملك آخر، فقال له رسول الله (مني الله عليه والله) من أين أرسلت؟ قال: من مَثْرِب الشمس من عند ربّي. فالله هاهنا وهاهنا، في السماء إله، وفي الأرض إله، وهو الحكيم العليم».

قال أبو جعفر (عده المعناه من ملكوت ربّي في كلّ مكانٍ، ولا يعزُب عن علمه شيءٌ تبارك وتعالى». المجاه المرام المعناه عن المكوت ربّي في كلّ مكانٍ، ولا يعزُب عن علمه شيءٌ تبارك وتعالى».

وأيّ أرضٍ تسع الجنّة، وأي سماء تسع الجنّة، قبل: فأين هي؟ قال: فوق السماء السابعة تحت العرش.

السابعة السُّفلي، فقال الجائلين عدوت. عن أمير المؤمنين (عبالسلام) - في حديث - وقد سأله البين: أخبرني عن الجنّة والنار، أين هما؟ قال (عبالسلام): «الجنّة تحت العرش في الآخرة، والنار تحت الأرض السابعة السُّفلي، فقال الجائلين: صدقت.

٠١٠٥٢٣ / ٥- ابن شَهْر آشُوب: عن الباقر والصادق المهدال بن في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ فَضُلُ آلَهُ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ ﴾ من عبادهِ، وفي قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَتَمَلُّوا مَا فَضَّلَ آلَةً لِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ (١): «إنّهما نزلتا في أمير المؤمنين (عبدالم ١٠٠).

قوله تعالى:

مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِّن قَبْلِ أَن تَبْرَأَهَ آ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى آللهِ يَسِيرٌ \* لِكَيْلا تَأْسَوْاْ عَلَى مَافَاتَكُمْ

٣ ـ روضة الواعظين: ٥٠٥.

<sup>.....</sup> 

٥ ـ المناقب ٢: ٩٩.

<sup>(1)</sup> النساء ٤: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: إنهما نزلا فيهم.

٢٨٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَا ءَاتَنْكُم وَآللهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ [٢٣-٢٣]

' ۱٬۰۵۲۶ / ۱۰۵۰۵ بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، وعليّ بن محمّد، عن القاسم بن محمّد، عن شليمان بن داود العِنقري، عن عليّ بن هاشم بن البريد، عن أبيه: أنّ رجلاً سأل عليّ بن الحسين (طهماالهم) عن الزّهد فقال: دعشرة أشياء، فأعلى دَرَجة الزّهد أدنى درّجة الوَرَع، وأعلى دَرَجة الوَرَع أدنى دَرَجة اليقين، وأعلى درّجة اليقين أدنى دَرَجة الرّضا، [آلا] وإنّ الزّهد كُلّه في آية من كتاب الله عزّ وجلّ: ﴿ لِكَيْلا تَأْسَواْ عَلَى مَافَاتَكُمْ وَلا تَفْرَحُواْ بِمَا آ اَلْكُم ﴾ .

عن القاسم بن محمد، عن شليمان بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن القاسم بن محمد، عن سُليمان بن داود المِنقري، عن حفص بن غِياث، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: قلت: جُعلت فِداك، فما حدّ الزَّهد في الدنيا؟ قال: فقال: وقد حدّ الله في كنابه، فقال عزّ وجلّ: ﴿ لِكَيْلًا تَأْسُواْ عَلَى مَافَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَا عَالَكُم ﴾ إنّ أعلم الناس بالله أخوفهم لله، وأخوفهم له أعلمهم به، وأعلمهم به أزهدهم فيهاه.

فقال له رجل: ياابن رسول الله، أوصني. فقال: دانقِ الله حيث كنتَ، فإنك لاتستوحش عنه».

العبّاس بن العبّاس بن العبّاس بن المي عبد الله عبد الله عدّ الله عن الحسن بن العبّاس بن العبّاس بن العبّاس بن العبّاس بن العبّاس بن العبّاس بن أبي جعفر الثاني (عب السلام)، في قوله تعالى: ﴿ لِكَيْلًا تَأْسُواْ عَلَى مَافَاتَكُمْ ﴾، قال: إقال أبو عبد الله (عب السلام)؛ سأل رجل أبي (عب السلام) عن ذلك، فقال: نزلت في أبي بكر (١) وأصحابه، واحدة مقدّمة وواحدة مؤخّرة ﴿ لِكَيْلًا تَأْسُواْ عَلَى مَافَاتَكُمْ ﴾ من الفِتنة الّتي عَرَضت لكم بعد رسول الله (من الله عد، وآد).

فقال الرجل: أشهد أنَّكم أصحاب الحُكْم الَّذي لا اختلاف فيه، ثمَّ قام الرجل قذهب فلم أرَّه.

٥/١٠٥٢٨ وعنه، قال: حدَّثنا محمَّد بن جعفر الرزَّار، عن يحبى بن زكريا، عن عليّ بن حسّان، عـن عبدالله عبدالله عبدالله (عبدالله (عبلله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدا

سورة الحديد آية ـ ٢٢ ـ ٢٣ ـ

١ ـ الكافي ٢: ١٠٤ / ٤.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ١٤٦.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٦٠.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: في زريق.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٣٥١.

أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَنْبٍ مِن قَبْلِ أَن نَّبْرَأَهَآ ﴾: «صدق الله وبلغت رُسله، كتابه في السماء علمه بها، وكتابه في الأرض إعلامنا في ليلة القَدر وفي غيرها ﴿إِنَّ ذَلِكَ عَلَىٰ آللهِ يَسِيرٌ ﴾».

الله (مل الدوراه) من يَردُهنَ إلى منازلهن، وليس لهن مَحْرَم غيري؟ فقال: أنت تردُهنَ إلى منازلهن، ثمّ دعا بمبرّد، وليسال من عني الحسين (عليه السلام) على يزيد لعنه الله، وأدخل عليه علي بن الحسين (عليه السلام) وبنات أمير المؤمنين (عليه السلام)، وكان علي بن الحسين (عليه السلام)؛ لعن الله من قتل مَخْلُولاً، فقال يزيد: ياعلي بن الحسين، الحمدالله الذي قتل أباك. فقال علي بن الحسين (عليه السلام)؛ فإذا قتلتني فبنات رسول أبي. قال: فغضب يزيد وأمر بضرب عُنقه (عليه السلام) فقال علي بن الحسين (عليه السلام)؛ فإذا قتلتني فبنات رسول الله (مل الدوراه) من يَردُهنَ إلى منازلهن، وليس لهن مَحْرَم غيري؟ فقال: أنت تردّهن إلى منازلهن، وليس لهن مَحْرَم غيري؟ فقال: أنت تردّهن إلى منازلهن، ثمّ دعا بمِبْرَد، فأقبل يبرُد الجامِعة من عُنقه بيده.

ثمّ قال: ياعليّ بن الحسين، أتدري ماالّذي أُريد بذلك؟ قال: بلى تُريد أن لايكون لأحدٍ عليّ مِنّةٌ غيرك. ققال يزيد: هذا والله [ما] أرّدتُ.

ثم قال: باعليّ بن الحسين ﴿ مَا أَصَابَكُمْ مِن مُصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ ﴾ (١) فقال عليّ بن الحسين (طهاالسلام): كلا ماهذه فينا نزلت، إنّما نزلت فينا: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ ﴾ الآية؛ فنحن الَّذين لاناسى على مافاتنا، من الدنيا (١) ولانفرح بماآتانا منها،

" ٧/١٠٥٣٠ - ابن بابويه، قال: حدّثنا المُظفّر بن جعفر بن المُظفّر العَلَوي (رمي قام)، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مسعود، عن أبيه، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله بن زُرارة، عن عليّ بن عبدالله، عن أبيه، عن جدّه، عن أمير المؤمنين (علم السلام) [قال:] وتعتلج (١) النَّطفتان في الرَّحِم، فأيتهما كانت أكثر جاءت تُشبه أعمامه».

وقال: تَحُول النَّطفة في الرَّحم أربعين يوماً، فمن أراد أن يدعو الله عزّ وجلّ ففي تلك الأربعين قبل أن تُخلّق، ثمّ يبعث الله عزّ وجلّ ملك الأرحام إليها، فيأخذها، فيصغد بها إلى الله عزّ وجلّ، فيقف حيث يشاء الله، فيقول: ياإلهي، أذكر أم أنثى؟ فيوحي الله تعالى مايشاء، ويكتب الملك، ثمّ يقول: ياإلهي أشفي أم سعيد؟ فيُوحي الله عزّ وجلّ من ذلك مايشاء، ويكتب الملك، ويقول اللهم كم رزفه، وما أجله؟ ثمّ يكتبه ويكتب كلّ شيء يُصيبه في الدنيا بين عينيه، ثمّ برجع به فيرده في الرّحِم، فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلا فِي النّا بِين عينيه، ثمّ برجع به فيرده في الرّحِم، فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلا فِي النّا فِي كِتَابٍ مِن قَبْل أَن نَّبْرَأَهَا ﴾ .

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٣٥٢.

<sup>(</sup>۱) الشورى ٤٢: ٢٠.

<sup>(</sup>٢) (من الدنيا) ليس في «ج» والمصدر.

٧ ـ علل الشرائع: ٩٥ / ١.

<sup>(</sup>١) اعتَلَجتِ الأمواجُ: إذا التَطَمت. «النهاية ٣: ٢٨٦».

٣٠٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

وسيأتي -إن شاء الله ـ حديث في تفسير الآية في تفسير ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ (")

قوله تعالى:

### لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ آلكِتَابَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ آلنَّاسُ بِالْقِسْطِ [70]

ا ۱۰۵۳۱ محمد بن يعقوب: عن محمد بن الحسين، جميعاً، عن محمد بن الحسن وغيره، عن سهل بن زياد، عن محمد بن عيسى، ومحمد بن يحيى، عن محمد بن الحسين، جميعاً، عن محمد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر وعبدالكريم بن عمرو، عن عبدالحميد بن أبي الدِّيلم، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «أوصى موسى (عبدالله) إلى يُوشع بن تُون عبدالحميد بن أبي ولد هارون، ولم يُوصِ إلى ولده، ولا إلى ولد موسى، إنّ الله عزّ وجل له الخِيرَة، يختار ماهشاء ممن بناء، وبشر موسى ويُوشع بالمسبح (عليم الله)، فلما أن بعث الله عزّ وجل المسبح (عبدالله)، قال النصبح (عبدالله)، بحيء بتصديقي المستخفظين، ولهم الله، إنّه سوف يأتي من بعده في الحواريّين في المُستَحْفظين، وإنّما سماهم الله عزّ وجل المُستَحْفظين وأنها سماهم الله عزّ وجل المُستَحْفظين لأنّهم اشتُحْفظو الاسم الأكبر، وهو الكتاب الذي يُعلّم به علم كل شيء، الذي كان مع الأنبياء المُستَحْفظين لأنّهم الله عزّ وجلّ (وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا وَهُلاَ مِنْ قَبْلِكَ وَأَنْوَلْنَا مَعْهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيرَانَ) (١٠ الكتاب: الاسم الأكبر، وانّما غرف مما يدعى الكتاب التوراة والإنجيل والقرقان، فيها كتاب نوح (عبدالهم)، وفيها كتاب صالح وأبراهيم (عبم اللهم) فأخبر الله عزّ وجلّ بن إنّ هذا أنهي الصّحُف الأولى \* صُحُف إبراهيم وهم الاسم الأكبر، وصُحف موسى الاسم الأكبر.

فلم تَزَل الوصيّة في عالِم بعد عالِم، حتى دفعوها إلى محمّد (صلّ عبد راته)، فلمّا بعث الله عزّ وجلّ محمّداً (صلّ الله عنه وجلّ وجاهد في محمّداً (صلّ الله عنه وجلّ الله عنه وجلّ الله عنه وجله وجاهد في سبيله، ثمّ أنزل الله جلّ ذكره عليه: أن أعلن فضل وصيّك. فقال [ربّ] إنّ العرب قوم مُجفاة، لم يكن فيهم كتاب، ولم يبعث إليهم نبيّ، ولا يعرفون نبوّة (الأنبياء ولاشرفهم، ولا يؤمنون بي إن أنا أخبرتهم بفضل أهل بيتي، فقال

سورة الحديد آية ـ 20 .

<sup>(</sup>٢) يأني في الحديث (٢) من تفسير سورة القدر.

۱ \_الكافي ۱: ۲۳۲ / ۳.

<sup>(</sup>١) لم ترد هذه الآية بهذا الوجه في القرآن.

<sup>(</sup>۲) الأعلى ٧٨: ١٨، ١٩.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ولايعرفون فضل نبوّات.

الله جلّ ذكره: ﴿ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ (1) ﴿ وَقُلْ سَلامٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ (٥) فَذَكَر من فضل وصيّه ذِكراً، فوقع النّفاق في قلوبهم، فعلم رسول الله (سلّ الله عبدراله) ذلك وما يقولون، فقال الله جلّ ذكره: ﴿ وَلَقَدنَعْلَمُ أَنَّهُ يَضِيقُ صَدُّرُكَ بِما يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لاَيَكَذِّبُونَكَ وَلَاكِنَ ٱلظَّالِمِينَ بِـــّاينتِ آللهِ يَجْحَدُونَ ﴾ (٥) لكنهم يَجْحدون بغير حُجّة لهم.

وكان رسول الله (متراة طبدراته) بتألفهم ويستعين ببعضهم على بعض، ولايزال يُخرِج لهم شيئاً في فضل وصيّه حتى [نزلت] هذه السورة، فاحتجّ عليهم حين أعلم بموته ونعيت إليه نفسه، فقال الله عزّ ذكره: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانَصَبْ \* وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَب ﴾ (٢) يقول: إذا فرغت فانصب عَلَمَك وأغلِن وصيّك، فأعلمهم فضله علانية، فقال (من الدين الله عبدراته): من كُنت مولاة فعليّ مولاه، اللهم والي من والاة وعاد من عاداه ـ ثلاث مرات ـ ثم قال: لأبعثن رجلاً يُحِب الله ورسوله، ويُحِبّه الله ورسوله، ليس بفرّار ـ يعرض بمن رَجَع يُحبّن أصحابه ويُحبّنونه ـ وقال (من الدين الله والدين عندي على سيد المؤمنين. وقال: عليّ عمود الدين، وقال: هذا هو الذي يضرِب الناس بالسيف على الحق مع عليّ أينما مال. وقال إنّي تارك فيكم أمرين، إن أخذتم بهما لن تَضِلُوا: كتاب الله عزّ وجلّ، وأهل ببتي عِترتي. أيها الناس: اسمعوا وقد بلّغت، إنّكم سترِدُون عليّ الحوض، فأسألكم عمّا فعلتم في النّقلين، [و]النّقلان: كتاب الله جلّ ذكره وأهل بيتي، فلا تسبيّقوهم فتهلِكوا، ولاتعلّموهم فإنهم أعلم منكم. فوقعت الحُجّة بقول النبيّ (من الده والكتاب الله جلّ ذكره وأهل بيتي، فلا تسبيّقوهم فتهلِكوا، ولاتعلّموهم فإنهم أعلم منكم.

فلم يَزَل يُلقي فضل أهل بيته بالكلام ويُبين لهم بالفرآن: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ آللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ آلرِّجْسَ أَهْلَ آلبَيْتِ
وَيُطَهِّرَكُمْ تَطَهِيراً ﴾ ("، وقال عزّ ذكره ﴿وَآعْلَمُوا أَنَّمَا غَيِمْتُم مِن شَيءٍ فَأَنَّ للهِ خُسمُسَهُ وَللِرَّسُولِ وَلِيدِى
آلقُربَيٰ ﴾ ("، ثمّ قال جلّ ذكره ﴿وَءَاتٍ ذَا ٱلقُرْبَىٰ حَقَّه ﴾ (")، وكان عليّ (مدهده) وكان حقّه الوصيّة اللي مجعلت له، والاسم الأكبر، وميراث العلم، وآثار علم النبوّة، فقال: ﴿ قُل لَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا ٱلمَوَدَّةَ فِي ٱلقُرْبَى ﴾ (")، ثمّ قال: (وَإِذَا ٱلمَودَةُ سُئِلَتْ \* بِأَى ذَنبِ قُتِلَتْ) (قَالَ: عُولُ: أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا ٱلمَودَةُ سُئِلَتْ عليكم فَضْلُها، مودّة

<sup>(</sup>٤) النحل ١٦: ١٢٧.

<sup>(</sup>٥) الزخرف ١٣: ٨٩

<sup>(</sup>٦) لم ترد هذه الآية بهذا الوجه في الفرآن، بل الذي في سورة الحجر الآية ٩٧ و ٩٨: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنْكَ يَضِيقُ صَدَرُكَ بِمَا يَقُولُونَ \* فَسَبِّح بِحَمدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّجِدِين﴾، وفي سورة الأنعام الآية ٣٣: ﴿ فَلْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيْحَزُنُكَ ٱلَذِى يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لَايُكَذِّبُونَكَ وَلَـٰكِنَّ ٱلطَّلِمِينَ بَنَاتِنتِ ٱللهِ يَجِحَدُونَ﴾.

<sup>(</sup>٧) الانشراح ٩٧: ٧، ٨

<sup>(</sup>٨) الأحزاب ٢٢: ٢٢.

<sup>(</sup>١) الأتقال من ١١.

<sup>(</sup>۱۰) الإسراء ۱۷: ۲٦.

<sup>(</sup>۱۱) الشوری ۶۲: ۲۳.

<sup>(</sup>١٢) التكوير ٨١ ٪ ٩. قال المجلسي: قوله التراذَأ المتردّةُ سُيلت»، أقول: الفراءة المشهورة: المتروّدة بالهمزة، قال الطّبرسي: العمورّدة: هي الجارية المدفونة حيّةً، وكانت المرأة إذا حان وقت ولادتها خفرت خُفرة وقعدت على رأسها، فان ولدت بنتاً رمتها في الحُقرة، وإن⊷

القُربي، بأي ذنب قتلمتوهم؟

وقال جلّ ذكره: ﴿ فَسْنَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَاتَعْلَمُونَ﴾ (١٣)، قال: الكتاب [هو] الذّكر، وأهمله آل محمّد (عليه السلام)، أمر الله عزّوجلّ بسؤالهم، ولم يأثر بسؤال الجُهّال، وسمّى الله عزّوجلّ القُرآن ذِكراً، فقال تبارك وتعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ آلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَانُزُلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفكَّرُونَ﴾ (١١)، وقال عزّوجلّ: ﴿ وَإِنّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْفَلُونَ﴾ (١٠).

وقال عزّ وجلّ: ﴿ أَطِيعُوا آفَة وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ (١٠)، وقال عزّ وجلّ: ﴿ وَلَق رَدُّوهُ إِلَىٰ ﴾ الله وإلى ﴿ الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي الأَمِرْ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنَبطُونَهُ مِنْهُم ﴾ (٢٠) فردَ الله أمر الناس إلى أُولِي الأمر منهم، الَّذِين أمر بطاعتهم وبالرّد إليهم.

فلما رجع رسول الله (منراه عدواله) من حجة الوَدَاعِ نزل عليه جَبْرَئيل (عدالله) وقال: ﴿ يَاأَيُهَا آلرَّسُولُ بَلِغُ مَا أَنْوِلُ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رَسَالَتَهُ وَآلَهُ يَعْصِمُكَ مِنَ آلنَّاسِ إِنَّ آلله لايتهدى آلفَوْمَ مَا أَنْوِلُ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رَسَالَتُهُ وَآلَهُ يَعْصِمُكَ مِن آلنَّاسِ إِنَّ آلله لايتها الناس، مَن آلكافوينَ ﴾ (١٠٠)، فنادى الناس فاجتمعوا، وأمر بسَمُراتٍ فقُم (١٠٠)، شوكُهنَ، ثمّ قال (منراه طهرآله): ياأيها الناس، مَن ولبّكم وأولى بكم مِن أنفسكم؟ فقالوا: الله ورسوله. فقال: مَن كنتُ مولاهُ فعليّ مولاه، اللهم والِ من والاه وعادِ من عاداه ـ ثلاث مرات ـ فوقعت حَسَكة النّفاق في قلوب القوم، وقالوا: ماأنزل الله جلّ ذكره هذا على محمّدٍ قطّ، ومايرُيد إلّا أن يرفع بضَبْع (١٠٠) ابن عمّه.

وأقول: الظاهر أنّ أكثر تلك الأخبار مبنية على تلك القراءة الثانية، إمّا بحدف المضاف، أي أهل المتودّة يُسطون بأي دنب قُطوا، أو بإسناه الفتل إلى المودّة مجازاً، والمراد قتل أهلها، أو بالتجوّز في القتل، والمراد تضييع مودّة أهل البيت وهماك وإبطالها وعدم القيام بها وبحقوقها، وبمضهاعلى القراءة الأولى المشهورة بأن يكون المراد بالمووّدة النفس المدقونة في التُراب مطلقاً أوحيّة، إشارة إلى أنهم لكونهم مقتولين في سبيل الله تعالى، ليسوا بأمواتٍ، بل أحياء عند ربّهم يُرزّقون، فكأنهم دُفنوا أحياء، وفيه من اللطف مالا يخفى، وهذا الخبر يُؤيّد الوجه الأوّل لقوله: «قتلتموهم». «مرآة العقول ٣: ٢٨١».

(١٣) النحل ١٦: ٤٣، الأنبياء ٢١: ٧.

(١٤) النحل ١٦: ٤٤.

(١٥) الزخرف ٤٤: ٤٤.

(١٦) النساء ٤: ٥٩.

(۱۷) النساء ٤: ٣٨

(۱۸) المائدة ٥: ٧٧.

(١٩) السَّمُر: نوع من الشجر، وقُمَّ: كُنِس.

(٢٠) الضَّيْع: مابين الإبط إلى نصف العَضُد من أعلاها. «المعجم الوسيط ـ ضبع - ١: ٥٣٣».

<sup>→</sup>ولدت غلاماً حبسته، أي تُسئل فيقال لها: بأيّ ذلب قُتلت؟ ومعنى سؤالها توبيخ قاتلها، وقيل: المعنى: يُسئل قاتلها، بأيّ ذلب قتلت؟ وروي عن أبي جعفر وأبي عبدالله (مليهما السلام): «وإذا المؤدّة سُيلت» بفتح المهم والواو. ورُوي عن ابن عباس أنّه قال: هو من قُيل في مودّتنا أهل البيت. وعن أبي جعفر (عليه السلام) قال: «يعني قوابة رسول الله الالالات الله عند الله ومن قُيل في جهادٍ» وفي رواية أُخرى، قال: «هو من قُيل في مودّتنا وولايتنا» انتهى.

فلمًا قدِم المدينة أتته الأنصار، فقالوا: يارسول الله، إنّ الله جلّ ذكره قد أحسن إلينا وشرّفنا بك وبنّزولك بين ظهرانينا، فقد فَرّح الله صديفنا وَكَبّت عدوّنا، وقد بأتيك وفود فلا تجد ماتُعطيهم، فيشمّت يك العدوّ، فنُحِبّ أن تأخّذ تُلك أموالنا حتى إذا قَدِم عليك وفد مكّة وجدت ماتُعطيهم. فلم يَرُدُ رسول الله (منراه عبورات) عليهم شبئاً، وكان ينتظر ماياتيه من ربّه، فنزل عليه جَبْرَتيل (عبراسلام) وقال: ﴿قُل لاَأْسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْوا إِلّا المَودّة فِي القربين ، ولم يقبل أموالهم، فقال المنافقون: ماأنزل هذا على محمّد، ومايريد إلّا أن يرفع بضبع ابن عمّه، ويحمِل علينا أهل بيته، يقول أمس: من كُنت مولاه فعليّ مولاه، واليوم: ﴿قُل لاَأَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا المَودّة فِي القربين ، ثم نزل عليه آية الخُمس، فقالوا: يُريد أن يُعطيهم أموالنا وفيئنا. ثمّ أناه جَبْرتيل (عبراسلام) فقال: يامحمّد، إنّك قد قضيت نبوتك، واستكملت أيامك، فاجعل الاسم الأكبر وميرات العلم وآثار علم النبوّة عند عليّ، فإنّي لم أثرك الأرض إلّا وفيها عالِم، تُعرف به طاعتي، وتُعرف به ولايتي، ويكون حُجّة لمن يولد بين قبض النبيّ إلى خوج النبيّ الآخر. قال: فأوصى إليه بالاسم الأكبر وميرات العلم وآثار علم النبوّة، وأوصى إليه بألف كلمة وألف بابه

عسره عن أحمد بن عبدالله، قال: حدثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن عِشام بن سالم، عن سَعْد بن طَريف، عن أبي جعفر (عيه اللهم)، قال: كنّا عنده ثمانية رجال، فذكرنا رمضان، فقال: الانقولوا هذا رمضان، [ولاذهب رمضان] ولاجاء رمضان، [فانّ رمضان اسم من أسماء الله لايجيء ولا يذهب. وإنّما يجيء ويذهب الزائل ولكن قولوا: شهر رمضان)، فالنهر المضاف إلى الاسم [والاسم] اسم الله، وهو الشهر الذي أنزل فيه القرآن، جعله الله - سقط في هذا المكان في الأصل - (1) لا يفعل الخروج في شهر رمضان لزيارة الأئمة (عليم السلام) وعيداً، ألا ومن (1) خرج في شهر رمضان من بيته في سبيل الله، ونحن سبيل الله الذي من دخل فيه يُطاف بالحصن، والحصن هو الإمام، فيكثر عند تُوبيع كانت له يوم القيامة صخرة في ميزانه أنقل من السماوات السبع والأرضين السبع ومافيهن ومابينهن وماتحتهن».

قلت: ياأبا جعفر، وماالميزان؟ فقال: «إنّك قد ازددت قوةً ونظراً ياسعد، رسول الله (متراة عبه راله) الصخرة، ونحن الميزان، وذلك قول الله عزّ وجلّ في الإمام: ﴿لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِالقِسْطِ﴾، ومن كبّر بين يدي الإمام وقال: لاإله إلا الله وحده لاشريك له. كتّب الله له رضوانه الأكبر، ومن كتّب له رضوانه الأكبر يَجْمَع بينه وبين إبراهيم ومحمّد (طهما السلام) والمرسلين في دار الجَلال».

فقلت: ومادار الجَلال؟ فقال: «نحن الدار، وذلك فول الله عزّ وجلّ: ﴿ تِلْكَ ٱلدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُها لِلَّذِينَ لَايُرِيدُونَ عُلُواً فِي الأَرْضِ وَلَافساداً وَالعاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ﴾ " [فنحن العاقبة باسعد، وأمّا مودّننا للمنّقين] فيقول

٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٥٦، بحار الأنوار ٢٤: ٢٩٦ / ١١٦.

<sup>(</sup>١) هذه العبارة مثبتة في جميع النُسخ، وفي هذا الموضع من المصدر سقط أيضاً.

<sup>(</sup>٢)كذا،وفي البحار: جعله الله مثلاً وعيداً، ألا ومن.

<sup>(</sup>٣) القصص ٢٨: ٨٣.

الله عزّ وجلّ: ﴿ تَبَارَكَ أَسْمُ رَبِّكَ ذِي الجَكالِ وَالإِكْرَامِ ﴾ (١) فنحن جَلال الله وكرامته الّتي أكرم الله تبارك وتعالى العباد بطاعتنا (٥).

٣/١٠٥٣٣ عليّ بن إبراهيم، قال: الميزان الإمام.

قوله تعالى:

## وَأَنْزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنْفِعُ لِلنَّاسِ -إلى قوله نعالى -إِنَّ اللهَ قوى عَزِيزٌ [70]

َ ١/١٠٥٣٤ ـ الطَّبرسيِّ في (الاحتجاج): عن أمير المؤمنين (عبدالله) ـ في حديث ـ وقال: ﴿ وَأَنسَرُلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ ﴾ فإنزالُهُ ذلك: خَلْقُه [إيّاه]».

قال: وقد رُوى كافّة أصحابنا أنّ المراد بهذه الآية لأوالفقار، أنزل من السماء على النبيّ (مله، طيه واله) فأعطاه عليّاً (عله السلام).



قوله تعالى:

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَإِبرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِمَا ٱلنُّبُوَّةَ وَٱلكِتَـٰبَ

<sup>(</sup>٤) الرحمن ٥٥: ٧٧.

<sup>(</sup>٥) في ﴿ط، ي›: بطاعتهم.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٣٥٢.

سورة الحديد آية . ٢٥ ـ

١ ـ الاحتجاج: ٢٥٠.

٢ ـ المناقب ٣: ٢٩٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: منيع من النقمة بالكفار.

#### فَمِنْهُم مُّهْتَدٍ وَكَثِيرٌ مِّنْهُم فَلْسِقُونَ [ ٢٦ ]

1/1.077 - ابن بابويه، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين بن شاذويه المؤدّب، وجعفر بن محمّد بن مسرور (رضية عهدا)، قالا: حدّثنا محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَري، عن أبيه، عن الريّان بن الصّلت، عن الرضا (عبدالله) - في حديث المأمون مع العلماء، وقد أشرنا له غير مرّة -قالت العلماء: أخبرنا - يا أباالحسن - عن العِمرة، أهم الآل أم غير الآل؟ فقال الرضا (عبدالله): هم الآل».

فقالت العلماء: فهذا رسول الله(مـلَى؛ عبـدته) يُؤثر عنه أنّه قال: «أُمّتي آلي، وهؤلاء أصحابه يقولون بالخبر المُستفاض الّذي لايمكن دفعه: آل محمّد: أُمّته.

فقال أبو الحسن (عبداللام): «أخبروني هل تحرم الصدقة على الآل»؟ قالوا: نعم. قال: «فتحرّم على الأُمّة»؟ قالوا: لا. قال: «هذا فرق بين الآل والأُمّة، ويحكم أبن يُذْهَب بكم؟ أضربتم عن الذّكر صَفحاً أمّ أنتم قوم مُسرِفون؟ أما عَلِمتم أنّه وقعت الورائة والطّهارة على المُصطفين المُهندين دون سائرهمه؟ قالوا: ومن أبن، ياأباالحسن؟ فقال (عبداللهم): «من قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَإِبرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيّتِهِمَا ٱلنّبُوّةَ وَٱلكِتَاب فَمِنْهُم فَلْ عَنْ مَنْ الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَإِبرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيّتِهِمَا ٱلنّبُوّةَ وَٱلكِتَاب فَمِنْهُم فَلْ الله عزّ وجلّ الله والله الله والكناب للمهندين دون الفاسقين. أما علمتم أن نوحاً (عبدالله) خين سأل ربّه تعالى ذكره، فقال: ﴿ وَبِ إِنَّ آبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنّ وَعُدَكَ ٱلحَقِّ وَأَنتَ أَحْكُمُ ٱلحَاكِمِين ﴾ (١) وذلك أن خين سأل ربّه تعالى ذكره، فقال: ﴿ وَالله أن تَكُونَ مِنْ ٱلْجَاهِلِينَ ﴾ (١) وذلك أن الله عزّ وجلّ وعده أن يُنجبه وأهله، فقال له ربّه عزّ وجلّ في يَانُوحُ إِنّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِح فَلاتَسْنَلْنِ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنّى أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنْ ٱلْجَاهِلِينَ ﴾ (١) وه فلك أن مَكُونَ مِنْ ٱلجَاهِلِينَ ﴾ (١) وه فلك أن مُنتِ مَالَيْسَ لَك بِهِ عِلْمٌ إِنِي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنْ ٱلجَاهِلِينَ ﴾ (١) وه فلك أن مَن مَالَيْسَ لَك بِهِ عِلْمٌ إِنِي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنْ ٱلجَاهِلِينَ ﴾ (١) وه الله والله منه عنه والمنه مِنْ أَهْلِكَ إِنْهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنْهُ عَمْلُ عَيْرُ صَالِحِ اللهُ وَلَوْلَ مَنْ الْمُعْلِينَ هُمْ الْمُعْلِينَ هُا الله والله والله والمنه والمنه والله وال

مرز تحت تاجية زرضي إسسادى

فوله تعالى:

#### وَرَهْبَانِيَّةٌ آبْتَدَعُوهَا مَاكَتَبنَاهَا عَلَيْهِم إِلَّا ٱبْتِغَآءَ رِضْوَانِ ٱللهِ [ ٢٧ ]

١/١٠٥٣٧ ـ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن محمد بن الحسين، عن عليّ بن أسباط، عن محمد بن الحسين، عن عليّ بن أسباط، عن محمد بن عليّ بن أبي عبدالله، عن أبي الحسن (عليمالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَرَهْبَانِيَّةُ ٱبْتَدَعُوهَا مَاكَتَبِنَاهَا عَلَيْهِم إِلَّا ٱبْتِغَاءَ رِضُوَانِ ٱللهِ ﴾، قال: «صلاة الليل».

ورواه ابن بابويه في (عيون الأخبار) قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطّار، عن محمّد بن

سورة الحديد آية . 27 .

١ ـ عيون أخبار الرضا (مله السلام) ١: ٢٢٩ / ١.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۵4.

<sup>(</sup>۲) هود ۱۱: ٤٦.

سورة الحديد آية ـ ٢٧ ـ

٣٠٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

الحسين بن أبي الخطّاب، عن عليّ بن أسباط، عن محمّد بن عليّ بن أبي عبدالله، عن أبي الحسن (عبدالله)، وذكر الحديث بعينه (١).

قوله تعالى:

### يَـٰأَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَّحْمَتِهِ وَيَجْعَل لَّـكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ [ ٢٨ ]

۱/۱۰۵۳۸ محمد بن يعقوب: عن أحمد بن إدريس، عن محمد بن عبدالجبّار، عن ابن فضّال، عن تَعْلَبة بن ميمون، عن أبي الجارود، قال: فلت لأبي جعفر (عليه السلام): لقد أتى الله أهل الكتاب خيراً كثيراً، قال: ووماذاك،؟ قلت: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَٰذِينَ مَاتَيْنَاهُمُ ٱلكِتَلْبَ مِن قَبْلِهِ هُم بِهِ يُؤْمِنُونَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ أُوْلَئِكَ يُؤْتُونَ أَجْرَهُمْ مَرَّ تَيْنِ بِمَا صَبَرُوا﴾ (١).

قال: فقال: «قد آتاكم الله كما آتاهم»، ثمّ تلا: ﴿ يَـٰٓأَيُّهَا آلَذِينَ ءَامَنُواْ آتَّقُواْ آللَة وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَّحْمَتِهِ وَيَجْعَل لَـكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ ﴾ «يعني إماماً تأتمون به».

١٠٥٣٩ / ٢ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضْر بن سُويد، عن النَّضْر بن سُويد، عن الفاسم بن سُليمان، عن سَماعة بن مِهران، عن أبي عبدالله (عدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ ﴾ ، قال: «الحسن والحسين اعبما السلام»، ﴿ وَيَجْعَل لَّـ كُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ ﴾ ، قال: «إمام تأتمون به».

٠١٠٥٤٠ / ٣-محمّد بن العباس، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد الثقفي، عن إسماعيل بن بشّار، عن عليّ بن جعفر الحضّرَمي، عن جابر بن يزيد الجُعفي، قال: سألت أبا جعفر (ملهااسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ آتَقُواْ آفَةَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَّحْمَتِهِ ﴾، قال: «الحسن والحسين (علههاالسلام)».

قلت: ﴿ وَيَجْعَلَ لَّـكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ ﴾، قال: «يجعل لكم إماماً تأتمُون به».

سورة الحديد آية ٢٨ ـ

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا (طبال ١٨٦) ٢٨٢ / ٢٩.

۱ ـ الكافي ۱: ۱۵۰ / ۳.

<sup>(</sup>١) القصص ٢٨: ٥٢ ـ ٥٤.

۲ \_ الكافي ۱: ۲۵۲ / ۸۸

<sup>(</sup>١) تفسير القمي ٢: ٢٥٢.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٦٨ / ٢٧.

1.051/ 2 - وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن إبراهيم بن ميمون، عن أبي شبية (١) ، عن جابر الجُعفي، عن أبي جعفر (طبالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَّحْمَتِهِ ﴾، قال: «الحسن والحسين (طبهاالله)» ﴿ وَيَجْعَل لَكُمْ نُوراً قَمْشُونَ بِهِ ﴾، قال: «يجعل لكم إمام عدل تأتمون به ، وهو عليّ بن أبي طالب (طبهالله)».

الله عمر المحمد بن زيد، قال: حد ثنا عبدالعزيز بن يحبى، عن محمد بن زكريا، عن أحمد بن عيسى بن زيد، قال: حد ثني عمر الحسين بن زيد، قال: حد ثني عمر الحسين بن زيد يحد ثن جعفر ابن محمد، عن أبيه (طيمااللهم)، عن جابر بن عبدالله (مراه على النبيّ (من الفطيمة اله)، في قوله تعالى: ﴿ يُوْتِكُمْ لُوراً تَمْشُونَ بِهِ ﴾، قال: هالحسن والحسين (عليمااللهم)، ﴿ وَيَجْعَل لَّكُمْ تُوراً تَمْشُونَ بِهِ ﴾، قال: علي (طيماللهم)، كفي أيرين عبد الله (من المنها اللهم)، عن المنهورة بن محمد، عن حسين بن حسن المرووزي، المنهورة بن محمد، عن حسين بن حسن المرووزي، عن الأحوص بن جواب، عن عمار بن رُزيق (١٠) عن ثور بن يزيد، عن خالد بن مقدان، عن كفب بن عِياض، قال: عن الأحوص بن جواب، عن عمار بن رُزيق (١٠) عن ثور بن يزيد، عن خالد بن مقدان، عن كفب بن عِياض، قال: طعنت على علي (علم الله) بين يدي وسول الله (مل الفيه المراه عليه والله) الجنة، ومن أخطأه أدخله [الله] النار، فبشر الناس عتى بذلك،

٧/١٠٥٤٤ / ٧ - قال شرف الدين النجفي: وروى في معنى تُوره (عبدالسلام) مارُوي مرفوعاً، عن أنس بن مالك، قال: قال رسول الله (منراة عبدواله): ٥ خلق الله من تُور وجه عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام) سبعين ألف مَلَك يستغفرون له ولمحبّيه إلى يوم القيامة».

٨/١٠٥٤٥ عليّ بن إبراهيم، في فَوَلَّهُ تَعَالَى: ﴿ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِنْ رَّحْمَتِهِ ﴾ قال: نصببين من رحمته: أحدهما أن لايدخله النار، والثانية أن يُدخلِه الجنّة، وقوله تعالى: ﴿ وَيَجْعَل لَـكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ ﴾ يعني الإيمان.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٦٩ / ٢٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن ابن أبي شيبة.

٥ ـ تأويل الآيات ؟: ٦٦٦ / ٢٨.

<sup>(</sup>۱)كذا و الظاهر قال: وحدّثني، وفي شواهد التنزيل ۲: ۲۲۸ / ۱۹۶: محمّد بن زكريا، حدّثنا محمّد بن عيسى، حدّثنا شُعيب بن واقد. ٦ ـ تأويل الآيات ۲: ۲۰۹ / ۲۰.

<sup>(</sup>١) في النُسخ: الأول بن جولب، عن عمار بن رزين، وفي المصدر: الأحول بن حوأب، عن عمار بن زريق، والصحيح ماأثبتناه، انظر تهذيب الكمال ٢١: ١٨٩.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٧٠ / ٣١.

٨ ـ تقسير القمى ٢: ٣٥٢.

# سُورَةُ المُجَادَلَةِ

#### فَضْلُها

تقدّم في سورة الحديد.

1/1.057 - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (متراه عليه واله) أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة كان يوم القيامة من حزب الله المُفْلحين. ومن كتبها وعلّقها على مريض، أو قرأها عليه، سَكن عنه مايُؤلِمه. وإن قُرِئت على مايُدفن أو يُحرّز، حَفِظته إلى أن يُخْرجه صاحبه.

٢/١٠٥٤٧ - وقال رسول الله (ماراة عليه وآن) ومن كتبها وعلقها على مريضٍ، أو قرأها عليه، سَكَن عنه الألم، وإن قُرِثت على مالٍ بُدْفَن أو يُخْزَن حُفِظ،

٣/١٠٥٤٨ على قراء تها ليلاً الإمام الصادق المه الملام، قمن فرأها عند مريض نوّمته وسكّنته. وإذا أدمن على قراء تها ليلاً أو نهاراً حُفِظ من كلّ طارق. وإن قُرئِت على ما يُخْزَن أو يُدْفَن يُحْفَظ إلى أن يُخْرِجَ من ذلك الموضع. وإذا كُنِبت وطرحت في الحُبُوب، زال عنهاما يُفسِدها ويُتلِفها بإذن الله تعالى ».

سورة التُجادلة \_ فضلها \_

...... 1

...... ٢

٣ . خواص القرآن: ١٠ «مخطوط».

قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ قَدْ سَمِعَ آللهُ قَوْلَ آلَّتِى تُجَاٰدِلُكَ فِى زَوْجِهَا وَتَشْتَكِى إِلَىٰ آللهِ وَآللهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا إِنَّ آللهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ -إلى نوله نعالى - ذَلِكَ لِتُؤْمِنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتِلْكَ رِحُدُودُ آللهِ [1-2]

1/1069 عن إسحاق بن محمّد، قال: حدّثني أبي، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه (طهماللهم)، أنّه قال: «إنّ المبارك، عن إسحاق بن محمّد، قال: حدّثني أبي، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه (طهماللهم)، أنّه قال: «إنّ النبيّ (سنراة عبداله) قال لفاطمة (طهالله الآروجك بعدي يُلاقي كذا وكذا (")؛ فخبّرها بما بلقى بعده، فقالت: يارسول الله، ألا تدعو الله أن يصرف ذلك عنه؟ فقال: قد سألتُ الله ذلك، فقال: إنّه مُبْتَلى وَمُبتَلى به، فهبَطَ جَبْرَئيل (عبديم) فقال: هم قَدْ سَمِعَ آفَهُ قَوْلَ آلَتِي تُجَلِدُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِى إِلَىٰ آفَهُ وَآلَهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا إِنَّ سَجِيعٌ بَصِيرٌ ،

٢/١٠٥٥٠١ عن أبي ولاد الحنّاط، عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن أبي ولاد الحنّاط، عن حُمران، عن أبي جعفر (مه السلمين ألل أمير المؤمنين (عله السلم) قال: إنّ امرأةً من المسلمين ألت رسول

سورة المُجادلة آية . ١ . ٤ .

١ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٧٠ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: جميع.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: زوجك يلاقي بعدي كذا.

۲ ـ الكافي ٦: ١٥٢ / ١.

الله (ملّى المعبدراله) فقالت له: يارسول الله، إنّ فلاناً زوجي قد نقَرت له بطنِي (١)، وأعنته على دنياه وآخرته، فلم يَرَ منّي مكروهاً، وأنا أشكوه إلى الله عزّ وجلّ وإليك. قال: ممّا تشتكينه؟ قالت له: إنّه قال لي البوم: أنت عليّ حرامٌ كظهر أُمي، وقد أخرجني من منزلي، فانظر في أمري.

فقال رسول الله (سنر الله على الله على كتاباً أقضي به بينك وبين زوجك، وأنا أكره أن أكون من المتكلفين؛ فجعلت تبكي و تشتكي مابها إلى الله ورسوله (سنر اله عليه وانصرفت، فسمع الله عزّ وجلّ محاورتها لرسوله (سنر اله عبد وآله)، وانصرفت، فسمع الله عزّ وجلّ محاورتها لرسوله (سنر اله عبد وآله) في زوجها وما شكت إليه، فأنزل الله عزّ وجلّ قُرآناً ﴿ بِسْمِ آفَهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرّحِيمِ قَدْ سَمِعَ آلله قُولَ آلَيْتي تُتَجَلّدِلُك فِي زوجها وما شكت إليه، فأنزل الله عزّ وجلّ قُرآناً ﴿ بِسْمِ آفَهِ ٱلرّحْمَانِ ٱلرّحِيمِ قَدْ سَمِعَ آلله قُولَ آلَيْتي تُتَجَلّدِلُك فِي زَوجها وما شكت إلى الله وآلله تَسْمَعُ تَحَاوُرَكُماً ﴾، يعني محاورتها لرسول الله (سنر اله عله وآله) في زوجها: ﴿ إِنَّ آللهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ \* ٱلَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُم مِن نِسائِهِم مَا هُنَّ أُمَّهَاتِهِمْ إِنْ أُمَّهَاتُهُمْ إِلَا ٱلنَّيْ وَلَدْنَهُمْ وَإِنَّ آللهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ \* ٱلَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُم مِن نِسائِهِم مَا هُنَّ أُمَّهَاتِهِمْ إِنْ أُمَّهَاتُهُمْ إِلَا ٱلنَّيْ وَلَدْنَهُمْ وَإِنَّ آللهُ لَنَعُولُونَ مُنكَراً مِنَ ٱلقَوْلِ وَزُوراً وَإِنَّ آللهُ لَعَفُورٌ خَفُورٌ ﴾.

فبعث رسول الله (من الله على وقد الله على المرأة فأنته، فقال لها: جيئيني بزوجك؛ فأنته به، فقال له: أقلت لا وأتك هذه: أنت عليّ حرام كظهر أُمّي؟ قال: قد قلت لها ذلك، فقال له رسول الله (من الدعيه وقد): قد أنزل الله عزّ وجلّ فيك وفي امرأتك قرآنا، فقرأ عليه ماأنزل الله من قوله: ﴿ قَدْ سَمِعَ آلله ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ آلله لَعَفُو عُفُورٌ ﴾ فضّم امرأتك إليك، فإنك قد قُلتَ منكراً من القول وزُوراً قد عفا الله عنك وغفر لك، فلا تَعُد، فانصرف الرجل وهو نادم على ماقال لامرأته.

وكره الله ذلك للمؤمنين بعد، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّهِ بِنَ يُظَاهِرُونَ ﴾ منكم ﴿ مِن يِّسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا ﴾ بعني لِمَا قال الرجل لامرأته: أنت علي حرام كظهر أمّي؛ قال: فمن قالها بعدما عفا الله وغفر للرّجل الأوّل، فإنَ عليه: ﴿ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا ﴾ يعني مجامعتها ﴿ ذَلِكُمْ تُوعَظُونَ بِهِ وَآللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ \* فَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتّينَ مِسْكيناً ﴾ فجعل الله عَمَوبة من ظاهر بعد النهي هذا، وقال: ﴿ ذَلِكَ لِتُؤْمِنُواْ باللهِ وَرَسُولِهِ وَتِلكَ حُدُودُ آلْهِ ﴾ فجعل الله عزّ وجلّ هذا حدّ الظّهاره.

قال حُمران: قال أبو جعفر اعبى السلام: «ولايكون ظِهار في يمينٍ، ولافي إضرار، ولافي غضبٍ، ولايكون ظهِار إلّا على طُهرِ بغير جِماع بشهادة شاهدين مسلمين.

. ` ١٠٥٥١/٣-وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن صفّوان بن يحيى، عن العلاء بن رّزين، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (علمالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتّينَ مِسْكِيناً ﴾، قال: «من مرضٍ أو عُطاش».

١٠٥٥٢/ ٤ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمْير، عن جميل بن دَرّاج، قال: قلتُ

<sup>(</sup>١) نثرت المرأة بطنها: كثّر ولدها. «المعجم الوسيط ٢: ٩٠».

۲ ـ الكافي ٤: ١١٦ / ١.

٤ ـ الكافي ٦: ١٥٥ / ١٠.

لأبي عبدالله (عبدالسلام): الرّجل يقول لامرأته: أنت عليّ كظهر عمّتي أوخالتي (١٠)؟ قال: «هو الظّهار». قال: وسألناه عن الظهار منى يقع على صاحبه الكفّارة؟ فقال: «إذا أراد أن يُواقع امرأته».

قلت: فإن طلّفها قبل أن يُواقعها، أعليه كَفّارة؟ قال: «سقطت الكفّارة عنه ""، قلت: فإن صام بعضاً ثمّ مَرِض فأفطر، أيستقبل أم يُتِمّ مابقي عليه؟ فقال: «إن صام شهراً فمَرِض استقبل، وإن زاد على الشهر الآخر يوماً أو يومين بني على مابفي».

قال: وقال: والحُرّة والمملوكة سَواء، غير أن على المملوك نصف ماعلى الحُرّ من الكَفّارة، وليس عليه عِتق ولاصَدّقة، إنّما عليه صيام شهره.

عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني عليّ بن الحسين،قال: حدّثنا أحمد بن أبي عبدالله، عن الحسن بن محبوب، عن أبي ولّاد، عن حُمران، عن أبي جعفر (عليه السلام)، وذكر مثل الحديث الثاني (٣).

1007/0ء عليّ بن إبراهيم، قال: كان سبب نزول هذه السورة، أنّه أوّل من ظاهر في الإسلام كان رجلاً يقال له أوس بن الصامت من الأنصار، وكان شيخاً كبيراً، فغضِب على أهله بوماً، فقال لها: أنت عليّ كظهر أُمّي، ثم نَدِم على ذلك، قال: وكان الرّجل في الجاهلية إذا قال لأهله: أنت عليّ كظهر أُمّي، حرّمت عليه إلى آخر الأبد.

مرزخية تكيية رسيسه

قوله تعالى:

أَلَمْ تَرَ أَنَّ آللَهُ يَعْلَمُ مَافِى آلسَّمَـٰوَاتِ وَمَا فِى آلْأَرْضِ مَايَكُونُ مِنْ نَجْوَىٰ ثَلَـٰثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَذْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَاكانُوا ثُمَّ يُنَبِّئُهُمْ بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: عمَّته أو خالته.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: قال: لا، سقطت عنه الكَفارة.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمي ٢: ٣٥٣.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٣٥٣.

<sup>(</sup>١) (فأنزل الله السورة) ليس في «ج» والمصدر.

سورة المُجادلة (۵۸) ...... ۳۱۳

#### ٱلقِيَهُمَةِ إِنَّ ٱللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ [٧]

\* ١٠٥٥٤ / ١ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمد، عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عُمير، عن ابن أذينة، عن أبي عبدالله (طبهاللهم)، في قوله تعالى: ﴿ مَايَكُونُ مِنْ عَن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عُمير، عن ابن أذينة، عن أبي عبدالله (طبهاللهم)، في قوله تعالى: ﴿ مَايَكُونُ مِنْ تَجْوَىٰ قَلَائَةٍ إِلّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلّا هُو سَادِسُهُمْ ﴾، فقال: «هو واحد، واحديُّ الذات، بائنٌ من خلقه، ويذاك وصف نفسه، وهو بكل شيءٍ محيط بالإشراف والإحاطة والقدرة، لا يعزُب عنه مثقال ذرّةٍ في السماوات ولا في الأرض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر بالإحاطة والعلم لا بالذات، لإنّ الأماكن محدودة تحويها حدود أربعة، فإذاكان بالذات لزمها الحواية».

1/1.000 محمّد البرقي، رفعه، قال: سأل الجائليق أمير المحمّد بن محمّد البرقي، رفعه، قال: سأل الجائليق أمير المؤمنين (طبه السلام): وذكر الحديث إلى أن قال فأخبرني عن الله عزّ وجلّ، أبن هو؟ فقال أمير المؤمنين (طبه السلام): هو هاهنا وهاهنا وفوق وتحت ومحيط بنا ومعنا، وهو قوله تعالى: هومّا يَكُونُ مِن نَّجُوَىٰ ثَلَاثَةٍ إِلّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكثَرَ إِلّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَاكانُواكِهَ،

٣/١٠٥٥٦ منه: عن عليّ، عن عليّ بن الحسين، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (على الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَائَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا عَدالله (على الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَاغُهُمْ إِلّا هُوَ مَا يَكُلُ هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكُونَ إِلّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنَيِّئُهُمْ بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ ٱلقِيَامَةِ إِنَّ آللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾.

قال: انزلت هذه الآية في فلان، وفلان، وأبي عبيدة بن الجرّاح، وعبدالرحمن بن عوف، وسالم مولى أبي حُذيفة، والمُغيرة بن شُعبة، حيث كتبوا الكتاب بينهم، وتعاهدوا وتوافقوا: لئن مضى محمّد لاتكون الخلافة في بني هاشم ولاالنبوّة أبداً، فأنزل الله عزّ وجلَ فيهم هذه الآية».

ابن بابويه، قال: حدَّثنا حمزة بن محمَّد العلوي (رحماة)، قال: أخبرنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن محمّد ابن أبي عُمير، عن عمربن أُذينة، عن أبي عبدالله (مباشلام)، وذكر مثل الحديث الأوّل (١).

۱۰۵۵۷ عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا علي بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدّقّاق (رضه عن) قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا محمّد بن إسماعيل البرمكي، عن عليّ بن عباس، عن الحسن بن راشد، عن يعقوب بن جعفر الجعفري، عن أبي إبراهيم موسى بن جعفر (عليماه الله قال: وإنّ الله تبارك وتعالى كان لم يَزّل بلا زمان ولامكان، وهو الآن كما كان، لا يخلو منه مكان، ولايشغّل به مكانٍ ولا [يحّل في مكان، ما] يكون من نجوى

سورة التُجادلة آية . ٧ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۸۸ / ۵.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۰۱ / ۱.

٣ ـ الكافي ٨: ١٧٩ /٢٠٢.

<sup>(</sup>١) التوحيد: ١٣١ /١٣.

٤ ـ التوحيد: ١٧٨ / ١٢.

ثلاثةٍ إلَّا هُوَ رابعهم، ولاخمسةٍ إلَّا هُوَ سادسهم، ولاأدني من ذلك ولاأكثر إلَّا هو معهم أينماكانوا، ليس بينه وبين خلقه حِجاب غير خلقه، احتجب بغير حجابٍ محجوب، واستتر بغير ستر مستور، لاإله إلَّا هُو الكبير المتعال».

١٠٥٥٨ / ٥ - عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبي بكر الحَضْرمي وبكر بن أبي بكر، قال: حدّثنا سُليمان بن خالد، قال: سألت أبا جعفر (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَىٰ ثَلَافَةٍ إِلّا هُوَ الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَىٰ ثَلَافَةٍ إِلّا هُوَ الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَىٰ ثَلَافَةٍ إِلّا هُوَ الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا يَكُونُ مِنْ لَشَيْطَانِ ﴾ (١)، قال: «الثاني (١)، وقوله تعالى: ﴿ مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَىٰ ثَلَافَةٍ إِلّا هُوَ الله عزّ وجلّ: ﴿ فَالنّ وَفَلانَ وَابِن فَلانَ أَمِينِهِم، حين اجتمعوا فدخلوا الكعبة، فكنبوا بينهم كتاباً: إن مات محمّد أن لا يرجِع الأمر فيهم أبداً.

قوله تعالى:

#### أَلَمْ تَرَ إِلَى آلَّذِينَ نُهُواْ عَنِ آلنَّجُوَىٰ -إلى فوله تعالى - بِمَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ آللهُ [٨]

1/1009 معلى بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى آلَّذِينَ نُهُواْ عَنِ آلنَّجُوَىٰ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ ﴾، قال: كان أصحاب رسول الله (من الله على واتون رسول الله (من الله على وكانوا يسألون مالا يحل لهم، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَتَنَاجُونَ بِالإِثْمِ وَآلْعُدُوانِ وَمَعْصِيَتِ آلرَّسُولِ ﴾، وقولهم له إذا يسألون مالا يحلّ لهم، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَتَنَاجُونَ بِالإِثْمِ وَآلْعُدُوانِ وَمَعْصِيَتِ آلرَّسُولِ ﴾، وقولهم له إذا أتوه: أنعم صباحاً، [و] أنعم مساءً، وهي تحية أهل الجاهلية، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءُوكَ حَيَّوْكَ بِما لَمْ يُحَيِّكُ أَتُوهُ أَنُولُ الله تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءُوكَ حَيَّوْكَ بِما لَمْ يُحَيِّكُ إِلّهُ أَنْ فَالَ لَهُم رسول الله (من الله (من الله عليكم).

7/1001 محمد بن يعقوب: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن ابن أذينة، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: ودخل يهودي على رسول الله (صفراه عبدراله) وعائشة عنده، فقال: السّام (١) عليكم. فقال رسول الله (صفراه عليه كما ردّ على صاحبه، ثم دخل آخر، فقال مثل ذلك، فردّ عليه كما ردّ على صاحبه، ثم دخل آخر، فقال مثل ذلك، فردّ عليه عائشة، فقالت: عليكم السّام فقال مثل ذلك، فردّ عليه رسول الله (صفراه عليه والخنازير.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٦.

<sup>(</sup>١) المجادلة ٥٨: ١٠.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فلان.

سورة النُّجادلة آية . ٨ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٥٤.

٢ \_ انكافي ٢: ٤٧٤ / ١.

<sup>(</sup>١) أي الموت. «النهاية ٢: ٤٠٤».

فقالت: يارسول الله، أما سمِعت إلى قولهم: السّام عليكم؟ فقال: بلى، أما سمِعت مارددت عليهم؟ قلت: عليكم، فإذا سلّم عليكم مسلم فقولوا: سلام عليكم، وإذا سلّم عليكم كافر فقولوا: عليك.

قوله تعالى:

#### يَا أَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلَا تَتَنَاجَوْا بِالْإِثْمِ وَٱلْـعُذُوانِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ [٩]

الحسين بن خفص الخَثْعمي بالكوفة، قال: حدّثنا عبّاد بن يعقوب أبو سعيد الأسدي، قال: أخبرني السيد بن الحسين بن خفص الخَثْعمي بالكوفة، قال: حدّثنا عبّاد بن يعقوب أبو سعيد الأسدي، قال: أخبرني السيد بن عبسى الهَمّداني، عن الحكم بن عبدالرحمن بن أبي نُعيم، عن أبي سعيد الخُدري، قال: كانت أمارة المنافقين بغض عليّ بن أبي طالب (عبدالله)، قبينا رسول الله (مذاب عبدراته) [في المسجد ذات يوم في نفر من المهاجرين والأنصار، وكنت فيهم، إذا أقبل عليّ (عبدالله) فتخطى القوم حتّى جلس إلى النبيّ (متراه عبدراته)] وكان هناك مجلسه الذي يُعْرَف فيه (۱)، فسارٌ رجلٌ رجلاً، وكانا يُرمّان بالنفاق، فعرف رسول الله (متراه عبدراته) ماأرادا، فغضِب غضباً شديداً حتّى التمع وجهه، ثم قال: «والّذي نفسي بيده، لايد خل عبد الجنّة حتّى يُحبّني، وكذّب من زَعَم أنه يُحبّني ويبغُض هذا». وأخذ بكفّ عليّ (عبدالله)، فأنزل الله عزّ وجل هذه الآية في شأنهما: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَتُواً إِذَا تَنَاجَوْا بِالْإِفْم وَٱلْعُذُوانِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ في إلى آخر الآية.

قوله تعالى:

### إِنَّمَا ٱلنَّجْوَىٰ مِنَ ٱلشَيْطَـٰنِ لِيَحْرُنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَيْسَ بِضَارِّهِمْ شَيْتًا إِلَّا بِإِذْنِ ٱللهِ وَعَلَىٰ ٱللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ [١٠]

١/١٠٥٦٢ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا أبي، عن محمّد بن أبي عُمير، عن أبي بصير، عن أبي

سورة المُجادلة آية . 9 .

١ ـ الأمالي ٢: ٢١٧.

(١) في المصدر: به،

سورة المُجادلة آية . ١٠ .

عبدالله (طبه السلام)، قال: «كان سبب نزول هذه الآية أنّ فاطمة (طبه السلام) رأت في منامها أنّ رسول الله (من المدينة أن يخرج هو وفاطمة وعليّ والحسن والحسين (طبهم السلام) من المدينة، فخرجوا حتَّى جازوا من حيطان المدينة فعرض لهم طريقان، فأخذ رسول الله (من الله عليه وآنه) ذات اليمين حتّى انتهى بهم إلى موضع فيه نَخْل وماء، فاشترى رسول الله (من الفه عليه وآنه) شاة ذراء وهي التي في أحد أذنيها نُقَط بيض وأمر بذبحها، فلمّا أكلوا ماتوا في مكانهم، والنه (من المه عليه والله عليه والله)، باكية ذَعِرة، فلم تُخبِر رسول الله (من الله عليه والله)، باكية ذَعِرة، فلم تُخبِر رسول الله (من اله عليه والله)، بالكية ذَعِرة، فلم تُخبِر رسول الله (من اله عليه والله)، بذلك.

فلمًا أصبحت، جاء رسول الله (متراة عبدراله) بحمار، فأركب عليه فاطمة (عليه السلام)، وأمر أن يخرُج أمير المؤمنين والحسين والحسين (عليم السلام) من المدينة كما رأت فاطمة في نومها، فلمًا خرجوا من جيطان المدينة عرَض لهم طريقان، فأخذ رسول الله (متراة عبدراله) ذات اليمين كما رأت فاطمة (عليه السلام) حتَّى انتهوا إلى موضع فيه نَخْل وماء، فاسترى رسول الله (متراة عبدراله) شاة ذَرْآء كما رأت فاطمة (عليه السلام)، فأمر بذبحها، فذُبحت وشويت، فلما أرادوا أكلها قامت فاطمة (عليه السلام) وتنحّت ناحية منهم تبكي مخافة أن يموتوا، فطلبها رسول الله (متراة عبدراله) حتّى وقف (١) عليها وهي تبكي، فقال: ماشأنك بابنيّة؟ قالت: بارسول الله، إنّي رأيت البارحة كذا وكذا في نومي، وفعلت أنت كما رأيته، فتنحيّت عنكم لأن لا أراكم تموتون.

ثم قال جَبْرَئيل (عده علم): قل يارسول الله، إذا رأيت في منامك شيئاً تكرّهه، أو رأى أحدٌ من المؤمنين، فليقل: أعوذ بما عاذت به ملائكة الله المقرّبون وأنياؤه المرسلون وعباده الصالحون من شرّما رأيت من رُوّياي، ويقرأ الحمد وآلمُعَوَّذتين وقل هو الله أحد، ويتفِل عن يساره ثلاث تَفَلات، فإنّه لايضُرّه مارأى، فأنزل الله على رسوله: ﴿إِنَّمَا آلنَّجُوَىٰ مِنَ آلشَّيْطُلُن﴾ الآية،

٢/١٠٥٦٣ عن الحكم، عن أبي بكر الحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبي بكر الحَضْرمي وبكر بن أبي بكر الحَضْرمي وبكر بن أبي بكر، قال: حدّثنا سُليمان بن خالد، قال: سألتُ أبا جعفر (مبدالمه) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ مَايَكُونُ مِنْ نَجْوَىٰ ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: وقع.

<sup>(</sup>٢) في نسخة بدل من المصدر: الرهاط، وفي البحار: الدهار.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فبزق، وكذا التي بعدها.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٥٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فلان.

<sup>(</sup>٢) المُجادلة ٥٨: ٧.

قال: «فلان وفلان وابن فلان أمينهم، حين اجتمعوا فدخلوا الكعبة، فكتبوا بينهم كتاباً إنَّ مات محمَّد أن لايرجع الأمر فيهم أبداً».

• ٣/١٠٥٦٤ عن أبراهيم، عن أبراهيم، عن أبيه، جميد بن يحيى، عن أجمد بن محمد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: اقال رسول جميعاً، عن ابن محبوب، عن هارون بن منصور العبّدي، عن أبي الورد، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: اقال رسول الله (منه عبداله) لفاطمة (طبهاالسلام) في رُوِياها الّتي رأتها: قولي: أعوذ (١) بما عاذت به ملائكة الله المقرّبون وأنبياؤه المرسلون وعباده الصالحون من شرّ مارأيت في ليلني هذه أن يُصيبني منه (١) سوء أو شيء أكرهه، ثمّ انفيلي (٣) عن المرسلون وعباده الصالحون من شرّ مارأيت في ليلني هذه أن يُصيبني منه (١) سوء أو شيء أكرهه، ثمّ انفيلي (٣) عن بسارك ثلاث مرّات».

المعاوية بن عمّار، عن أبي المراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عُمير، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (طبالسلام)، قال: ﴿إِذَا رَأَى الرّجل ما يكرّهه في منامه، فليتحوّل عن شِقّه الذي كان [عليه] نائماً، وليقُل: ﴿إِنَّمَا آلنَّجُوىٰ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ لِيَحْرُنَ آلَٰذِينَ ءَامَنُواْ وَلَيْسَ بِضَارِهِمْ شَيْناً إِلَّا بِاذْنِ آللهِ ﴾، ثمّ ليقُل: عُذت بما عاذت به ملائكة الله المُقرّبون وأنبياؤه المرسلون وعباده الصّالحون من شرّما رأيت من شرّ الشيطان الرّجيم».

٥/١٠٥٦٦ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: «سَمِعته يقول: رأي المؤمن ورؤياه في آخر الزمان على سبعين تُجزءاً من أجزاء النبوّة».

٩/١٠٩٦٧ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن سعد بن أبي خَلَفَ، عن أبي عبدالله (على السلام)، قال: «الرُّويا على ثلاثة وجوه: بِشارة من الله للمؤمن، وتحذير من الشيطان الرجيم (١١)، وأضغاث أحلام».

٧/١٠٥٦٨ عن النَّضْر بن سُويد، عن أحمايتا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن النَّضْر بن سُويد، عن دُرست بن أبي منصور، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبدالله (عبد الله): جعلت فداك، الرّؤيا الصادقة و الكاذبة، مخرجها من موضع (١) واحد؟ قال: مصدقت، أمّا الكاذبة المختلفة: فإنّ الرّجل يراها في أوّل ليله في سُلطان المَوَدة الفَسَفة، وإنّما هي شيء يُخيّل إلى الرجل وهي كاذبة مخالفة، لاخير فيها. وأمّا الصادقة: إذا رآها بعد النُلُنَين من

٣ ـ الكافي ١٤٢ / ١٠٧.

<sup>(</sup>١) في النُّسخ زيادة: بالله.

<sup>(</sup>٢) في النُـخ: أن تقيني من.

<sup>(</sup>٣) في ﴿جِ» والمصدر: انقلبي.

٤ ـ الكافي لا: ١٤٢ / ١٠٦.

۵ ـ الكافي ۱۸ ۹۰ / ۵۸.

٦ ـ الكافي ٨: ٩٠ / ٢١.

<sup>(</sup>١) (الرجيم) ليس في المصدر.

۷\_الكافي ١٥ / ٦٢.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي»: مخرج.

اللَّيلمع حُلول الملائكة، وذلك قبل السَّحَر فهي صادقة، لاتختلف إن شاء الله، إلَّا أن يكون مُحتُباً أو ينام على غير طهُور ولم يذكر الله عزّ وجلّ حقيقة ذِكره، فإنّها تختلف وتُبطىء على صاحبها».

۱۰۵۹۹/۸-وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن مَعْمَر بن خلاد، عن الرضارطبالله)، قال: «إنّ رسول الله (مقاله علم راته)كان إذا أصبح قال لأصحابه: هل من مبشرات؟ يعني [به] الرُّويا).

قوله تعالى:

### يَاأَيَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُواْ إِلَى نوله تعالىٰ ـ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَاتٍ [١١]

١/١٠٥٧٠ - عسليّ بسن إبسراهسيم، فسي قسوله تعسالي: ﴿ يَسَاأُيَّهَا ٱلَّسَدِينَ مَامَسْتُوا إِذَا قِسِلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي ٱلمَجَالَسِ فَافْسَجُواْ يَفْسَحِ آللهُ لَكُمْ ﴾ قال: كان رسول الله (سنراه عبواله) إذا دخل المسجد يقوم له الناس، فنهاهم الله أن يقوموا له، فقال: ﴿ تَفَسَّحُواْ ﴾ أي وسّعوا [له] في المجلس ﴿ وَإِذَا قِيلَ آنشُزُواْ فَانْشُرُوا ﴾ بعني إذا قال: قوموا، فقوموا.

" ٢/١٠٥٧١ عمد من يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن عبدالله ابن المُغيرة، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (عبد الله (علد الله (صلى الله (صلى الله (صلى الله عبد الله (عبد الله عبد الله عب

٣/١٠٥٧٢ ـ وعنه: عن عليّ بن أبراهيم، عن أبيه، عن يعض أصحابه، عن طلحة بـن زيـد، عـن أبـي عبدالله (طبهالسلام)، قال: ١كان رسول الله (صفرانه عليه راله) أكثر ما يجلِس تِجاه القِبلة».

1004٣ عن أبي عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن محمّد بن مُرازم، عن أبي سُليمان الزاهد، عن أبي عبدالله (طبهالسلام)، قال: «مَن رضي بدون النّشرّف من المجلس لَمْ يَزَل آلله عزّ وجلّ وملائكته يُصلُون عليه حتّى يقوم.

١٠٥٧١/ ٥ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن النَّوفليّ، عن السَّكوني، عن أبي عبدالله (عليه السلام)،

۸ ِ الكافي ۱۸ / ۹۹ / ۹۹.

سورة الثُجادلة آية ـ ١١ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٥٦.

۲ ـ الكافي ۲: ۱۸۹ / ٦.

٣ ـ الكافي ٢: ١٨٤ / ٤.

<sup>£</sup> ـ الكافي ٢: ٤٨٤ / ٣.

٥ ـ الكافي ٢: ١٨٥ / ٨

قال: «قال رسول الله (ملى الدوانه): ينبغي للجُلساء في الصيف أن يكون بين كلّ اثنين، مقدار عظم الذّراع، لئلا يشقّ بعضهم على بعضٍ في الحرّ».

1/1000 عليّ الحسن عليّ الحنجاج): روّي عن الحسن العسكري (مب السلام): وأنّه اتصل بأبي الحسن عليّ ابن محمّد العسكري (طبسا الله من فقهاء شيعته كلّم بعض النّصّاب فأفحَمه بحُجّته حتّى أبان عن فَضِيحته، فدخل على عليّ بن محمّد (طبسا السلام) وفي صدر مجلسه دّست (1) عظيم منصوب، وهو قاعد خارج الدّست، وبحضرته خلّق من العلويين وبني هاشم، فما زال يرفعه حتّى أجلسه في ذلك الدّست، وأقبل عليه فاشتد ذلك على أولئِك الأشراف، فأمّا العلويّة فأجلوه عن العِتاب، وأما الهاشميّون فقال له شيخهم: يابن رسول الله، هكذا تُوْثر عامّيًا على سادات بنى هاشم من الطالبيّين والعباسيّين؟

فقال (طباسلام): إيّاكم وأن تكونوا من الذين قال الله تعالى [فيهم] ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينِ أُوتُواْ نَصِيباً مِنَ الْحَيَّابِ يُدْعَوْنَ إِلَى كِتَابِ اللهِ لِيَحْكُمْ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَهُمْ مُعْرِضُونَ﴾ (أ) السرضون بكتاب الله عز وجل حَكَما ؟ قالوا: بلى. قال: ألبس الله يقول: ﴿ يَاأَيَّهَا الَّذِينَ اَامَنُواْ إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِى المَجَالَسِ فَافَسَحُواْ يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ أُوتُواْ العِلْمَ ذِرَجَاتٍ ﴾ ، فلم يَرْضَ للعالِم المؤمن إلّا أن يرفع على مَنْ لبس بمؤمن ؟ أخبروني عنه ، هل قال: يرفع على المؤمن غبر العالم كما لم يَرْضَ للمؤمن إلّا أن يرفع على مَنْ لبس بمؤمن ؟ أخبروني عنه ، هل قال: هِ يَرْفَعِ اللهُ اللهُ: ﴿ وَالَّذِينَ يَعِلْمُونَ وَالَّذِينَ لاَيعْلَمُونَ ﴾ أو قال: يرفع الله الذين أوتوا شرف النّسب درجات؟ أو لبس قال الله: ﴿ قِلْ يَسْتَوِى اللَّذِينَ يَعلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَيعْلَمُونَ ﴾ (أ) فكيف تُنكِرون رفعي لهذا لما رفعه الله ، إنّ كُسرَ هذا لفلان الناصب بحجُح الله النّه الذين يَعلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَيعْلَمُونَ ﴾ (أن فصل له من كلّ شرف في النّسب.

فقال العبّاسيّ: يابن رسول الله، قد شرّفت علينا وقَصّرتنا عمّن ليس له نسَب كنّسَبنا، ومازال منذ أوّل الإسلام يُقدّم الأفضل في الشرف على من دوّته فيه.

فقال (مداله): شبحان الله: أليس العبّاس بايع لأبي بكر وهو تيميّ، والعبّاس هاشميّ؟ أوليس عبدالله بن عبّاس كان يخدم عمر بن الخطاب وهو هاشميّ أبو الخلفاء وعمر عدويّ؟ ومابال عمر أدخل البّعداء من قريش في الشورى ولم يُدخِل العبّاس؟ فإن كان رفعنا لمن ليس بهاشميّ على هاشميّ منكراً، فأنكرواً على العباس بَبعته لأبي بكر وعلى عبدالله بن العبّاس خِدْمته لعمر بعد بيّعته، فإن كان ذلك جائزاً فهذا جائز، فكأ نّما ألقم الهاشميّ حجراً».

قال: ورُوي عن عليّ بن محمّد الهادي (عليه السلام) أنّـهُ قال: «لولا مَن يبقى بعد غيبة قائمكم (عليه السلام) من العلماء الداعين إليه، والدالّين عليه، والذاتين عن دينه بُحجج الله، والمُنقذين لضّعفاء عباد الله من شباك إبليس

٢ ـ الاحتجاج: ١٥٤.

<sup>(</sup>١) الدُّست: المجلس، أو الوسادة. «أقرب الموارد ١: ٣٣٢».

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ۲۳.

<sup>(</sup>٣) الزمر ٣٩: ٩.

وَمَردته، ومن فِخاخ النواصب، لما بقي أحد إلّا ارتدّ عن دين الله، ولكنّهم الّذين يُمسِكون أزمّة قلوب ضُعفاء الشّبعة كما يُمسِك صاحب السفينة سُكّانها، أولئك هم الأفضلون عند الله عزّ وجلّه.

وسيأتي معنى الخبير \_إن شاء الله تعالىٰ \_في سورة الملك (1).

قوله تعالى:

## يَكَأَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نَاجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَىٰ فَجُوَاكُمْ صَــدَقَةً ذَلِكَ خَــيْرٌ لَـكُمْ وَأَطْهَرُ -إلى قوله نعالى - وآللهُ خَـبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ [17-17]

قال: حدّ ثنا أبو جعفر محمّد بن خفْص الخنّعمي، قال: حدّ ثنا الحسن بن عبدالواحد، قال: حدّ ثنا أبو جعفر محمّد بن خفْص الخنّعمي، قال: حدّ ثنا الحسن بن عبدالواحد، قال: حدّ ثني أحمد بن التعليي (1) قال: حدّ ثني محمّد (1) بن عبدالحميد، قال: حدّ ثني خفْص بن منصور العطّار، قال: حدّ ثنا أبو سعيد الورّاق، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه (منيه عسلام)، قال: الممّاكان من أمر أبي بكر وبيعة الناس له وفعلهم بعليّ بن أبي طالب (عبد السلام) ماكان، لم يَزل أبو بكر يُظهِر له الانبساط ويرى منه انقباضاً، فكبُر ذلك على أبي بكر، فأحبّ لقاء واستخراج ما عنده والمعدرة المعالما اجتمع الناس عليه وتقليدهم إيّاه أمر الأمة وقلة رغبته في ذلك وزُهده فيه، أتاه في وقت غَمَّلة وطلب منه الخلُوة، وقال له: وآلله \_ياأيا الحسن \_ماكان هذا الأمر مواطأة منى، ولارغبة فيما وقعت فيه، ولاحرصاً عليه، ولائقة منفي، وينظر مناه الكراهة بما صرت إليه، وتنظر منسي، ولارغبة فيما وقعت فيه، ولاحرصاً عليه، ولا أستحقه منك، وتظهر لي الكراهة بما صرت إليه، وتنظر العشيرة، ولاابتزاز له دون غيري، فما لك تُضمِر عليّ مالا أستحقه منك، وتظهر لي الكراهة بما صرت إليه، وتنظر بغين السأمة مني؟ قال: فقال له عليّ (عبه الدم): فما حملك عليه إذا لم ترغب فيه ولاحرصت عليه ولاوثقت بنفسك في القيام به، وبما يحتاج منك فيه؟

سورة المُجادلة آية ـ ١٢ ـ ١٣ ـ

<sup>(</sup>١) يأتي في تفسير الآية (١٤) من سورة الملك.

١ ـ الخصال: ٢٠ / ٢٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: التغلبي.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أحمد

قال: فقال علي (عب السلام): أمّا ما ذكرت من حديث النبي (مقراة عبدراله): إنّ الله لايجمع أمّتي على ضلال؛ أفكنتُ من الأُمّة أو لم أكُن؟ قال: بلى: وكذلك العصابة الممتنعة عليك من سلمان وعمّار وأبي ذرّ والمقداد وابن عبادة ومن معه من الأنصار، قال: كُلّ من الأُمّة، فقال علي (عبدالله): فكيف تحتج بحديث النبيّ (صلى الله علي (عبدالله))، وأمثال هؤلاء قد تخلّفوا عنك، وليس للأُمّة فيهم طَعْن، ولا في صحبة الرسول (مقراة عبدراله) ونصيحته منهم تقصير؟

قال: ماعَلِمت بتخلَفهم إلّا من بعد إبرام الأمر، وخِفت إن دفعت عنّي الأمر أن يتفاقم إلى أن يرجِع الناس مُرتدّين عن الدّين، وكان ممارستكم إليّ إن أجبتم أهون مؤونة على الدّين وأبقى لَه <sup>(٣)</sup> من ضرب الناس بعضهم ببعضٍ فيرجعواكُفّاراً، وعلمتُ أنّك لست بدوني في الإبقاء عليهم وعلى أديانهم،

فقال (مليه السلام): أجل، ولكن أخبرني عن الّذي يستحق هذا الأمر بما يَستحِقُه.

فقال أبو بكر: بالنصيحة، والوفاء ورفع المُداهنة، والمحاباة، وحُسن السَّيرة، وإظهار العدل، والعلم بالكتاب والسُّنة، وفصل الخِطاب، مع الزَّهد في الدنيا وقلَة الرّغبة فيها، وانصاف المظلوم من الظالم القريب والبعيد. ثمّ سكت، فقال عليّ (عبه السلام): أنشدُك بالله ـ ياأبا بكر ـ أفي نفسك تجد هذه الخصال، أو فيّ؟ قال: بل فيك، ياأباالحسن.

قال: أنشُدك بالله، أنا المجيب لرسول الله امتراه عدواته قبل ذُكران المسلمين، أم أنت؟ قال: بل أنت. قال: فأنشُدُك بالله، أنا الأذان لأهل الموسم ولجميع الأُمّة بسورة براءة، أم أنت؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُذُك بالله، أنا وَقَيت رسول الله (منراة عليه الله) بنفسي يوم الغار، أم أنت، قال: بل أنت,

قال: فأنشُدُك بالله، ألى الولاية من الله مع ولاية رسول الله في آية زكاة الخاتَم، أم لك؟ قال: بل لك.

قال: فأنشُدُك بالله، أنا المولى لك ولكُلُ مسلم بحديث للنبيّ اسر الدعليه واله، يوم الغدير، أم أنت؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، ألي الوزارة من رسول الله (منرة عيدواله) والمثل من هارون من موسى، أم لك؟ قال: بل لك.

قال: فأنشُدُك بالله، أبِيَ بَرز رسولُ الله ومنها عبدواته وبأهل بيتي وولدي في مُباهلة المشركين من النصارى، أم بك وبأهلك وولدك؟ قال: بل بكم.

قال: فأنشُذُك بالله، ألي ولأهلي وولدي آبة التطهير من الرّجس، أم لك ولأهل بيتك؟ قال: بل لك ولأهل بيتك.

قال: فأنشَدُك بالله، أنا صاحب دعوة رسول الله (سلراله عليه والله) وأهلي وولدي يوم الكساء: اللّهم هؤلاء أهلي إليك لا إلى النّار، أم أنت؟ قال: بل أنت وأهلك وولدك.

<sup>(</sup>٣) في نسخة من «ط، ج، ي»: لهم .

قال: فأنشُدُك بالله، أنا صاحب الآية: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْماً كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيراً ﴾ (١) أم أنت؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنت الفتى الذي نودي من السماء: لاسيف إلا ذوالفقار ولافتى إلا عليّ، أم أنا؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنت الّذي ردّت له الشمس لوقت صلاته فصّلاها ثمّ توارت، أم أنا؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنت الذي حبّاك رسول الله (ملن الله) يوم فتح خيبر رايته ففتح الله له، أم أنا؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنت الذي نفّست عن رسول الله (صلى الله عليه والد) كُربته وعن المسلمين بقتل عمرو بن عبد وَد، أم أنا؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنت الذي طهرّك رسول الله (منه عليه الله) من السّفاح من آدم إلى أبيك بقوله: أنا وأنت من نِكاح لامن سِفاح من آدم إلى عبدالمطلب، أم أنا؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنا الَذِي اختارني رسول الله رسنَى تعليمونه، وزوّجني ابنته فاطمة وقال (سلَى تقطيمونه): الله زوّجك، أم أنت؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنا والد الحسن والحسين ريحانتي رسول الله (٥) اللّذين يقول فيهما: هذان سيّدا شباب أهل الجنّة وأبوهما خَيرٌ منهما، أم أنت؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أخوك المزيّن بجناحين في الجنّة يطير بهما مع الملائكة، أم أخي؟ قال: بل أخوك. قال: فأنشُدُك بالله، أنا ضَمِنت دَين رِسول الله وناديت في الموسم بإنجاز موعده، أم أنت؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنا الذي دعاه رسول الله منذ به يعمر الطير ٢٠ عنده يُريد أكله، فقال: اللّهم ائتني بأحبّ خلقك إليك يأكلُ معي أم أنت؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنا الذي بشَرني رسول الله بقتال الناكثين والقاسطين والمارقين على تأويل القرآن، أم أنت؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنا الذي شهدت آخر كلام رسول الله اسلى الاعلى ووليت غُسله ودفنه، أم أنت؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنا الّذي دلّ عليه رسول الله (مقراة عليه واله) بعلم القضاء بقوله: عليّ أقضاكم، أم أنت؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنا الذي أمر رسول الله (مقراة عبدة إله أصحابه بالسلام عليه بالإمرة في حياته، أم أنت؟

<sup>(</sup>٤) الدهر ٧٦: ٧.

<sup>(</sup>٥) في «ج» والمصدر: والحسين ريحانيه.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: رسول الله (مثل الدعب واله) لطير.

سورة المُجادلة (۵۸) ......

#### قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنت الّذي سبقت له القرابة من رسول الله (صلّى لا عليه والد)، أم أنا؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنت الذي حبّاك الله عـزّوجـلّ بدينـار عـند حـاجته، وبـاعك جَـبْرَثيل، وأضـفت محمّداً (مـنـاه عبـهرانه) وأطعمت ولده، أم أنا؟ قال: فبكى أبو بكر وقال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنت الذي حملك رسول الله (مني اله على كَيْفه (") في طرح صنم الكعبة وكسره حتى لوشاء أن ينال أُفق السماء لنالها، أم أنا؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنت الّذي قال له رسول الله (سلّه عليه وقله): أنت صاحب لواثي في الدنّيا والآخرة، أم أنا؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنت الذي أمر رسول الله (سلر) ه عليه والله في مسجده حين أمر بسدّ جميع أبواب أصحابه وأهل بيته وأحّل له فيه ما أحلّه الله له، أم أنا؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنت الّذي فَدَّم بين يدي نجواه لرسول الله (مني هندواله) (^ صدقة فناجاه، أم أنا، إذ عانب الله عزّ وجلّ قوماً فقال: ﴿ وَأَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَىٰ نَجْوَاكُمْ صَدَقَتِ ﴾ الآية؟ قال: بل أنت.

قال: فأنشُدُك بالله، أنت الّذي قال فيه رسول الله (صلى الله العلمة الله) لفاطمة اعليهاالسلام): زوّجتك أوّل الناس إيماناً، وأرجحهم إسلاماً، في كلام له، أم أنا؟ قال: بل أنت.

قال: فلم يَزَل مب اسلام، يعُدّ عليه مناقبه الّتي جعل الله عزّ وجلّ له دونه ودون غيره ، ويقول له أبوبكر: [بل أنت، قال:] فبهذا وشبهه يستحقّ القيام بأمور أمّة محمّد الله عبداله.

فقال له عليّ (مداسلام): قما الذي غرّك عن الله وعن رسوله وعن دينه وأنت خِلو مما يحتاج إليه أهل دينه؟ قال: فبكي أبو بكر، وقال: صدقت ـ ياأباالحسن ـ أنظرني يومي علا، فأدبر ماأنا فيه وما سَمِعت منك، قال: فقال له علىّ (مداسلام): لك ذلك يا أبا بكر.

فرجع من عنده، وخلا بنفسه يومه، ولم يأذن لأحد إلى الليل، وعمر ينردد في الناس لما بلغه من خلوته بعليّ اطبال فبات في ليلته، فرأى رسول الله استرات في منامه متمثّلاً له في مجلسه، فقام إليه أبو بكر ليسلّم عليه، فولّى وجهه، فقال أبو بكر: يارسول الله، هل أمرت بأمر فلم أفعل؟ قال: أردّ السلام عليك وقد عاديت من ولاه (١) الله ورسوله، ردّ الحق إلى أهله، فقلت: من أهله؟ قال: من عاتبك عليه، وهو عليّ. قال: فقد رددت عليه عارسول الله - بأمرك.

قال: فأصبح وبكي، وقال لعليّ (عليه الملام) أُبسط يدك؛ فبايعه وسلّم إليه الأمر وقال له: تخرُج (١٠٠) إلى مسجد

<sup>(</sup>٧) في المصدر: كتفيه.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: تجوي رسول الله (مأن الاعليه وأدي

<sup>(</sup>٩) في المصدر: عاديت الله ورسوله وعاديت من والني.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: أخرج.

رسول الله (ستراة عليه والله) فأخبر الناس بمارأيت في ليلتي، وماجري بيني وبينك، فأخرِج نفسي من هذا الأمر وأسلم عليك بالإمرة. قال: على (عب السلام): نعم.

فخرج من عنده متغيّراً لونه فصادفه عمر، وهو في طلبه، فقال: ما حالك، ياخليفة رسول الله؟ فأخبره بما كان منه وما رأى، وماجرى بينه وبين عليّ (عبد السلام)، فقال له عمر: أنشدُك بالله ـ ياخليفة رسول الله ـ أن تغتر بسحر بني هاشم، فليس هذا بأول سِحر منهم، فما زال به حتّى ردّه عن رأيه، وصرفه عن عزمه، ورغّبه فيما هو فيه، وأمره بالثبات عليه والقيام به.

قال: فأتى عليّ (طبالله) المسجد للميعاد، فلم يَر فيه أحداً، فحسّ (١١) بالشرّ منهم، فقعد إلى قبر رسول الله (ملّ الاعباد آله)، فمرّ به عمر، فقال له: ياعليّ، دون ما تروم خَرطُ القتاد، فعلم بالأمر وقام ورجع إلى بينه».

قلت: ياأمير المؤمنين، فأخبرني بهن؟ فقال والمعالمين وإنّ أوّل منقبة ـ وذكر السبعين وقال في ذلك ـ وأمّا الرابعة والعشرون، فإنّ الله عزّ وجلّ أنزل على رسوله: ﴿ يَمْأَيُّهَا اللّٰهِ يِنَ ءَامَتُ وَا إِذَا نَاجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى الرابعة والعشرون، فإنّ الله عزّ وجلّ أنزل على رسوله: ﴿ يَمْأَيُّهَا اللّٰهِ يَنْ مَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَاللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ

٣/١٠٥٧٨ عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مداسلام)، قال: حدّ ثنا أحمد بن زياد، عن الحسن بن محمّد بن سماعة، عن صفوان بن مسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مداسلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِذَا نَاجَيْتُمُ ٱلوَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى نَجُوَاكُمْ صَدَقَةً ﴾، قال: «قدّم عليّ بن أبي طالب (عدالله) ببن بدي نجواه صدقة، ثمّ نسختها: ﴿ وَأَشْفَقْتُمْ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجُوَاكُمْ صَدَقاتٍ ﴾ ه.

١٠٥٧٩/ ٤ ـ وعنه، قال: حدَّثنا عبدالرحمن بن محمّد الحسيني، قال: حدّثنا الحسين بن سعيد، قال: حدّثنا

<sup>(</sup>١١) في المصدر: ير فيه منهم أحداً فأحس.

٢ ـ الخصال: ٥٧٤ / ١.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: أصدق.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٢٥٧.

٤ ـ تفسير القمى ٢: ٣٥٧.

محمّد بن مَروان، قال: حدَثنا عبيد بن تُخنيس، قال: حدَثنا صبّاح، عن ليث بن أبي سليم، عن مجاهد، قال: قال على وطبه الصلاء والسلام): وإنَّ في كتاب الله لآية ماعمل بها أحد قبلي ولا يعمل بها أحد بعدي: آية النجوى، كان لي دينار فبعته بعشرة دراهم، فجعلت أقدّم بين يدي كلّ نجوى أناجيها النبيّ وسنّراه عبوران، دِرْهَما، قال: فنسختها: ﴿ وَأَشْفَقْتُمْ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجُوَاكُمْ صَدَقَاتٍ - إلى قوله نعالى - وَأَقَهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ ٥.

۱/۱۰۵۸۱ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن عباس، عن محمّد بن مَروان، عن إبراهيم بن الحكم بن ظهير، عن أبيه، عن السُّدي، عن عبد خير، عن عليّ (عليه السلام)، قال: اكنتُ أوّل من ناجى رسول الله (سلّ الله عليه وآله) كان عندي دينار فصرفته بعشرة دراهم، وكلّمت رسول الله (صلّ الله اصلّ الله عشر مرّات، كلّما أردت أن أناجيه تصدّفتُ بدِرْهَم، فشق ذلك على أصحاب رسول الله (صلّ الله عنه وآله)، فقال المنافقون: ماباله (۱۱ ماينجش (۱۱ لابن عمّه؟ حتى نسخها الله عزّ وجل فقال: ﴿ وَأَشْفَقْتُمْ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ بَدَى نَجْوَا كُمْ صَدَقَتِ ﴾ إلى آخر الآبة».

ثمّ قال (عبد الديم): وفكنتُ أوّل من عمل بهذه الآية وآخر من عمل بها، فلم يعمل بها أحد قبلي ولابعدي، محمّد المن مروان، عن أيوب بن سُلبمان، عن محمّد ابن مروان، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ ءَامَتُواْ إِذَا نَاجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ ابن مَروان، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ ءَامَتُواْ إِذَا نَاجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِمُواْ بَيْنَ يَدَى نَجْوَاكُمْ صَدَفَةً ﴾، [قال: إنّه حرّم كلام رسول الله (صلى الله (صلى الله من رخص لهم في كلام بالصدقة] فكان إذا أراد الرجل أن يُكلّمه تصدّق بدرهم من كلمه بما يرّيد، قال: فكفّ الناس عن [كلام] رسول الله (سلى الله عبد الله) ويَخِلوا أن يتصدقوا قبل كلامه، فتصدّق علي (عبد السلام) بديناركان له، فباعه بعشرة دراهم في عشر كلمات سألهن رسول الله (صلى الله (صلى الله عبد الله) ولم يفعل ذلك أحد من المسلمين غيره، وبخِل أهل الميسرة أن يُوج لابن عمّه؛ خلك، فقال المنافقون: ماصنع عليّ بن أبي طالب (عبد الله) الذي صنع من الصدّقة إلّا أنه أراد أن يُروّج لابن عمّه؛ فأنزل الله نبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُهَا آلَذِينَ ءَامَتُواْ إِذَا نَلْجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ قَفَدِمُواْ بَيْنَ يَدَى نَجُواكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرً فأنزل الله نبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُهَا آلَذِينَ ءَامَتُواْ إِذَا نَلْجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ قَفَدِمُواْ بَيْنَ يَدَى نَجُواكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرً

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٧٢ / ٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: على بن عقبة.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٧٣ / ٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مايألو.

<sup>(</sup>٢) النَّجَش: هو أن يَزيدَ الرجلُ ثمنَ السلعة وهو لايريد شراءها، ولكن ليسمعه غيره فيزيد بزيادته، وقد أطلق هنا مجازاً. «لسان العرب ٦: ٢٥٦». ٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٧٢ / ٦.

لَكُمْ مِن إمساكها ﴿ وَأَطْهَرُ ﴾ يقول: وأزكى لكم من المعصبة ﴿ فَإِن لَّمْ تَجِدُوا ﴾ الصدقة ﴿ فَإِنَّ آفَة غَفُورٌ رَّحِيمٌ \* مَأْشَفَقْتُمْ ﴾ يقول الحكيم: ءاشفقتم باأهل المبسرة ﴿ أَن تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى نَجْوَاكُم ﴾ يقول قدّام نجواكم، يعني كلام رسول الله (مذراه عبداله) ﴿ صَدَقَاتٍ ﴾ على الفقراء ﴿ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا ﴾ ياأهل المبسرة ﴿ وَتَاب اللهُ عَلَيْكُم ﴾ بعني تجاوز عنكم إذ لم تفعلوا ﴿ فَأَقِيمُوا ٱلصَّلُوةَ ﴾ يقول: أقيموا الصلوات الخمس ﴿ وَءَاتُوا الرَّكَاةَ ﴾ يعني أعطوا الزكاة، يقول: تصدّقوا، فنسخت مأمروا به عند المناجاة بإنمام الصلاة وإبتاء الزكاة ﴿ وَأَطِيعُوا آلَة وَرَسُولَهُ ﴾ بالصدقة في الفريضة والنطوّع ﴿ وَآلَة خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [أي بما تُنفِقُون خبير].

قال شرف الدين النجفي بعد ذكره هذه الأحاديث عن محمّد بن العباس، قال: إعلم أنّ محمّد بن العباس ذكر في تفسيره هذا المنقول منه في آية المناجاة سبعين حديثاً من طريق الخاصّة والعامّة يتضمّن أن المناجي لرسول الله (سنرانه عبداله) هو أمير المؤمنين (عبدالله) دون الناس أجمعين، اخترنا منها هذه الثلاثة أحاديث ففيها غُنية.

" ١٩٨٨ من مقال شرف الدين: ونقلتُ من مُؤلّف شيخنا أبي جعفر الطوسي (حداث): أنّه في جامع الترمذي وتفسير الثعلبيّ بإسناده، عن عليّ بن عَلْقَمة الأنماريّ يرفعه إلى عليّ (عدالله)، أنّه قال: ٥ [بي] خفّف الله عن هذه الأُمّة، لأنّ الله امتحن الصحابة بهذه الآية، فتقاعسوا عن مناجاة الرسول (من الا علي دوان)، وكان قد احتجب في منزله من مناجاة كُلّ أحدٍ إلّا من تصدّق بصدقة، وكان معي دينار فتصدّقت به، فكنتُ أنا سبب التوبة من الله على المسلمين حين علمتُ بالآية، ولو لم يعمل بها أحد لنزل العذاب، لامتناع الكُلّ من العمل بها».

قلت: الروايات في ذلك كثيرة يطول بها الكتاب من الخاصة والعامة.

مرزخت تكييزرون إسدوى

قوله تعالى:

# أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْا قَوْماً غَضِبَ ٱللهُ عَلَيْهِمْ ـ إِلَى قوله تعالى ـ إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ [18-٢١]

۱/۱۰۵۸ من البهود يكتب خبر رسول الله (سلّى له على والثاني، لأنّه مرّ به رسول الله (سلّى الله على وهو جالس عند رجل من البهود يكتب خبر رسول الله (سلّى الله على والله)، فأنزل الله جلّ وعزّ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ اللّهِ ين تَوَلَّوا قَوْماً غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ مَن البهود وقد مَن هُمَا له رسول الله: «رأيتك تكتب عن البهود وقد نهى الله عن ذلك؟». فقال: يارسول الله، كتبتُ عنه مافي التوراة من صِفتك، وأقبل بقرأ ذلك على رسول الله على رسول

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ١٧٥ / ٧، سنن الترمذي ٥: ١٠٦ / ٢٢٠٠، غاية المرام: ٣٤٩ / ٤.
 ١٢ ـ ١٢ ـ ٢٠ .

الله (سنر الله عليه رسوله) وهو غضبان، فقال له رجل من الأنصار: ويلك، أما ترى غضب رسول الله عليك؟ فقال: أعوذ بالله من غضب الله وغضب رسوله، إنّي إنّما كنت ذلك لما وجدت فيه من خبرك؟ فقال له رسول الله (سنراة عبدراله): الما يافلان، لو أنّ موسى بن عِمران فيهم قائماً ثم أتبته رغبةً عمّا جئت به لكنت كافراً [بما جئت به] الموهو قوله تعالى: الما أَيْمَانَهُم جُنّة الله أي حجاباً بينهم وبين الكفار، وإيمانهم إقرار باللسان فَرَقاً (الله من السيف ورفع الجزية». وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَبْعَنُهُمُ الله جَمِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمّا يَحْلِفُونَ لَكُمْ ﴾ قال: إذا كان يوم القيامة جمع الله وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَبْعَنُهُمُ الله جَمِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمّا يَحْلِفُونَ لَكُمْ ﴾ قال: إذا كان يوم القيامة جمع الله الذين غصبوا آل محمد حقّهم، فيعرض عليهم أعمالهم، فيحلفون له أنّهم لم يعملوا منها شيئا كما حَلْموا لرسول الله (سنراله على رسوله الله (سنراله على الله على وسوله في العنبة، فلما أطلع الله نبيّه وأخبره، حَلْموا له أنهم لم يفولوا ذلك ولم يهموا به حتى أنزل الله على رسوله؛ في الحبّة، فلما أطلع الله نبيّه وأخبره، حَلْموا له أنهم لم يفرلوا ذلك ولم يهموا بم يتنالُوا وَلَقَد قالُوا كَلِمة آلكُفْرٍ وَكَفَرُوا بعْدَ إِسْلامِهِمْ وَهَمُّوا بِمَا لَمْ يَنَالُوا وَلَقَد قالُوا كَلِمة آلكُفْرٍ وَكَفَرُوا بعْدَ إِسْلامِهِمْ وَهَمُّوا بِمَا لَمْ يَنَالُوا وَمَا نَقَمُوا إِلّا أَنْ أَعْنَاهُمُ الله وَرَسُولُهُ مِن فَضْلِهِ فَ إِنْ يَتُوبُوا يَكُ خَيْراً لَهُمْ ﴿ (').

قال: ذلك إذا عرض الله عزّ وجلّ ذلك عليهم في القيامة يُنْكِرونه ويَحلِفون له كما حَلَفوا لرسول الله رسل الله رسول الله وسر قوله: ﴿ يَوْمَ يَبْعَتُهُمُ اللهُ جَمِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَىءٍ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الكَاذِبُونَ \* اَسْتَحوذَ عَلَيهِمُ الشَّيطانُ فَأَنسَا لَهُمْ ذِكْرَ اللهِ ﴾ أي غلب عليهم الشيطان ﴿ أُولئِكَ حِزْبُ الشَّيطانِ ﴾ أي أعوانه ﴿ أَلَا إِنَّ حِزْبَ الشيطانِ هُمُ الخَاسِرونَ \* إِنَّ الَّذِين يُحَادُونَ اللهَ ورَسُولَهُ أُولَئِكَ فِي اللَّذَيْلِينَ \* كَتَبَ اللهُ لَأَعْلِبِنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللهَ قَوِيِّ عَرْيَزُ ﴾. الأَذَلِينَ \* كَتَبَ اللهُ لَأَعْلِبِنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللهَ قَوِيِّ عَرْيَزُ ﴾.

٢/١٠٥٨٥ على ثلاث وسبعين فيرس الهلالي في كتابه، قال: لمسمعت عليّ بن أبي طالب (طبه السلام) يقول: وإنّ الأُمّة ستفترق على ثلاث وسبعين فرقة، اثنتان وسبعون فرقة في النار، وفرقة في الجنّة، وثلاث عشرة فوقة من الثلاث والسبعين تنتحل مودّتنا (١) أهل البيت، واحدة في الجنّة، واثنتا عشرة في النار.

فأمّا الفرقة <sup>(۱)</sup> المهديّة المؤمّلة المؤمّنة المسلّمة الموفّقة المُرشدة، فهي المؤتمنة بي، وهي المسلّمة لأمري المطيعة المتولّبة <sup>(۱)</sup> المتبرّئة من عدوّي، المُحبّة لي، المُبغضة لعدوّي، التي عرفت حقّي وإمامتي وفرض طاعتي من كتاب الله وسُنّة نبيّه (سنّرة عليم الله) ولم تَرْتَب <sup>(1)</sup> ولم تَشُكُ لما قد نوّر الله من حقّنا في قلوبها <sup>(۵)</sup> وعرّفها من

<sup>(</sup>١) الفَرْقُ: الخوف. «لسان العرب ١٠: ٢٠٤»، وفي المصدر: وخوفاً.

<sup>(</sup>٢) التوبة ٩: ٧٤.

۲ ـکتاب سُليم بن قيس: ٥٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محبتنا.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: فأمّا الناجية.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: المطيعة لي.

<sup>(1)</sup> في المصدر: نبيّه (ملّ الاعليه واله) فلم ترتدّ.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: الله في قلبها من معرفة حقّنا.

فضلنا، وألهمها وأخذ بنواصبها فأدخلها في شيعتنا، حتّى إطمأنَت [قلوبها] واستيقنت يقيناً لايخالِطه شكّ.

فتلك الفِرقة من الثلاث والسبعين هي الناجية من النار، ومن جميع الفتن والضلالات والشَّبهات، وهم من أهل الجنّة حقّاً، وهم سبعون ألفاً يدخُلون الجنّة بغير حساب، وجميع الفرق الاثنين والسبعين فِرقة هم المُدِينون بغير الحقّ، الناصرون لدين الشيطان، الآخذون عن إبليس وأوليائه، هم أعداء الله تعالى وأعداء رسوله وأعداء المؤمنين، يَدْخُلون النار بغير حساب براءة من الله ورسوله، وأشركوا بالله ورسوله (٢)، وعَبَدوا غير الله من حيث الإيعلمون، وهو يَحْسبون أنّهم يُحْسِنون صُنعاً، يقولون يوم القيامة: والله ربّنا ماكنًا مشركين، ويَحْلِفون له كما يَحْلِفون لكم، ويَحْسبون أنّهم على شيء ألا إنّهم هم الكاذبون».

قوله تعالى:

# لَاتَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ -إلى فوله نعالى -وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِّنْهُ [ ٢٢ ]

١/١٠٥٨٦ على بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ لَا تَجِدُ قَوْماً يُوْمِنُونَ بِاللهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادً آلله وَرَسُولُهُ وَلَوْ كَانُوا ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشْيرَ تَهُمْ لَا لِهِ الآية، أي من يُوْمن بالله واليوم الآخر لايؤاخي من حاد الله ورسوله، قوله تعالى: ﴿ أَوْلَئِكُ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانُ ﴾ وهم الأئمة (ملهم الله) ﴿ وَأَيَدهُم بِرُوحٍ مِن حَادُ الله ورسوله، قوله تعالى: ﴿ أَوْلَئِكُ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانُ ﴾ وهم الأئمة (ملهم الله) من جَبْرَئيل وميكائيل، كان مع رسول الله (من الدعيد وآله)، وهو مع الأئمة (ملهم الله). من أنه أعظم من جَبْرَئيل وميكائيل، كان مع رسول الله (من الدعيد وآله)، وهو مع الأئمة (ملهم الله). الحكم، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن أبي جعفر (عب اللهم)، قال: سألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَنْ رَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبٍ عَنْ أَبِي حَمْرَة، عن أبي جعفر (عب اللهم).

قال: وسألتُه عن قوله عزَ وجلّ: ﴿ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِّنْهُ ﴾، قال: ٥هو الإيمان،

سورة المُجادلة آية . 27 .

<sup>(</sup>٦) في المصدر: أنا وأوصياني.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: بالله وكفروا به.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٥٨.

۲ ـ الكافي ۲: ۱۲ / ۱.

<sup>(</sup>١) الفتح ٤٨: ٤.

٣/١٠٥٨٨ - وعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد، عن صفوان، عن أبان، عن فضيل، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عليه الله عليه عن محمّد بن يحبى) عن أحمد، عن صفوان، عن أوليهم صنع؟ قال: ولاه.

10009/ 1-وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عبسى بن عبيد، عن يونس، عن جميل، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلمُؤْمِنِينَ ﴾ (١)، قال: «[هـو] الإيمان».

قال: قلت: ﴿ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ ، قال: «هو الإيمان». وعن قوله تعالى: ﴿ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ آلتَّقْوَىٰ ﴾ (") ، قال: «هو الإيمان».

١٠٥٩٠ من الحكم، عن سيف بن عبدالله عن أحمد بن محمد بن عبسى، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن أبان بن تغلب، عن أبي عبدالله اطباله الله الله المامن مؤمن إلا ولقلبه أذنان في جوفه: أذن ينفُت فيها الوَسُواس الخَنَاس، وأذن ينفُث فيها الملك، فيؤيد الله المؤمن بالملك، فذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَيَّدُهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ .

محمّد بن مسلم بن أبي سلّمة، عن محمّد بن سعيد بن غزوان، عن ابن أبي نجران، عن محمّد بن سنان، عن أبي محمّد بن مسلم بن أبي سلّمة، عن محمّد بن سعيد بن غزوان، عن ابن أبي نجران، عن محمّد بن سنان، عن أبي خديجة، قال: دخلتُ على أبي الحسن (عبه السلام)، فقال لى: وإنَّ الله تبارك وتعالى أيّد المؤمن برُوح منه تحضّره في كلّ وقتٍ يُحسِنُ فيه ويتقي، وتغيب عنه في كلّ رقت يُدنِثُ فيه ويعتدي، فهي معه تهتز سروراً عند إحسانه، وتسيخ في الثرى عند إساءته، فتعاهدوا عباد الله يعمّه بإصلاحكم أنفسكم تزدادوا يقيناً وتربحوا نفيساً ثميناً، رحم الله امرءاً هم بخيرٍ فعمله، أوهم بشر قارتدع عنه، ثمّ قال: «نحن نزيد (۱۱) الرُّوح بالطاعة لله والعمل له».

وإسناد الحديث مذكور في قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِإَيْدٍ ﴾ (١).

۳ ـ الكافي ۲: ۱۲ / ۲.

ا ـ الكافي ۲: ۱۳ / ٥.

<sup>(</sup>١) الفتح ١٤٨ ٤.

<sup>(</sup>٢) الفتح ١٤. ٢٦.

٥ ـ الكافي ٢: ٢٠٦ / ٣.

٦ ـ الكافي ٢: ٢٠٦ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: نؤيد.

٧ . التوحيد: ١٥٢ / ١.

<sup>(</sup>١) تَقَدَّم في الحديث (١٠) من تفسير الآية (٢٤ ـ ٤٧) من سورة الذاريات.

`` ما ١٠٥٩٣/٨-عبدالله بن جعفر الحِمْيري: عن أحمد بن إسحاق بن سعيد، قال: حدّثنا بكر بن محمّد الأزدي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «إنّ للقلب أُذنين: روح الإيمان يُسارّه بالخير، والشيطان يُسارّه بالشرّ، فأيهما ظهر على صاحبه غلبه»..

قال: وقال أبو عبدالله (عبدالله): «إذا زني الرجل أخرج الله منه روح الإيمان» قلنا: الروح الّتي قال الله تعالى: ﴿ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِّنْهُ ﴾؟ قال: «نعم».

وقال أبو عبدالله «طبه الله»؛ «الايزني الزاني وهو مؤمن، ولايسرق السارق وهو مؤمن، إنّما عني مادام على بطنها، فإذا توضّأ وتاب كان في حال غير ذلك».

10094 - محمّد بن العباس، قال: حدّننا المُنذر بن محمّد، عن أبيه، قال: حدّنني عمّي الحسين بن سعيد، عن أبان بن تغلّب، عن علميّ بن محمّد بن بِشر، قال: قال محمّد بن علميّ اطه السلم، ابن الحنفية ـ:إنّما حبّنا أهل البيت شيء يكنّبه الله في أيمن قلب العبد، ومن كنبه الله في قلبه لايستطيع أحد محوه، أما سَمِعت الله شبحانه يقول: ﴿ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيّدَهُمْ بِرُوحِ مِنْهُ ﴾ إلى آخر الآية، فحبّنا أهل البيت الإيمان.

قوله تعالى:

#### أُوْلَئِكَ حِزْبُ آللهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ آللهِ هُمُ آلْمُفْلِحُونَ [٢٢]

١/١٠٥٩٥ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ أَوْلَئِكَ حِزْبُ آلَهِ ﴾ يعني الأثمّة (عليم السلام) أعوان الله ﴿ أَلَا إِن حِزْبَ آلَةِ هُمُ آلمُفْلِحُونَ ﴾.

٢/١٠٥٩٦ - ومن طريق المخالفين مأوراه أبو تعيم قال حدثنا محمّد بن حُميد بإسناده، عن عيسى بن عبدالله بن محمّد بن عمر بن عليّ الله قال: وقال عبدالله بن محمّد بن عمر بن عليّ بن أبي طالب، قال: حدّثني أبي، عن جدّه، عن عليّ اطبالهم، أنّه قال: وقال سلمان الفارسي: يا أبا الحسن، ماطلعت على رسول الله املى عبداله إلّا وضرب بين كَتِفي، وقال: ياسلمان، هذا وجزبه هم المفلحون.

٨ ـ قرب الإسناد: ١٧.

٩ . تأويل الآيات ٢: ٦٧٦ / ٨

# سُورَةُ الحَشْرِ

#### فضلها

. ١٠٥٩٧/ ١- ابن بايويه: بإسناده، عن أبيّ بن كعب، عن النبيّ (مآل اله على داله)، قال: «من قرأ سورة الحشر لم ثبق جنّة ولا نار ولا عرش ولاكرسي ولاحُجب ولا السماوات السبع ولا الأرضون السبع والهواء والريح والطير والشجر والجبال والشمس والقمر والملائكة، إلا صلّوا عليه واستغفروا له، وإن مات في يومه أو ليلته مات شهيداً».

٢/١٠٥٩٨ عن (خواص القرآن): رُوي عن النبئ وسَلَراة على والله قال: «مَن قرأ هذه السورة كان من حزب الله المفلحين، ولم يبق جنّة ولانار ولاعرش ولا كرسي ولا تحجب ولا السماوات السبع ولا الأرضون السبع ولا الطير في الهواء ولا الجبال ولا شجر ولا دواب ولا ملائكة، إلا صلّوا عليه واستغفروا له، وإن مات في يومه أو ليلته كان من أهل الجنّة، ومَن قرأها ليلة الجمعة أين من البلاء حتى يُصبح. ومَن صلَى أربع ركعات، يقرأ في كلّ ركعة الحمد والحشر ويتوجّه إلى أيّ حاجة شاءها وطلبها، قضاها الله تعالى، مالم تكن معصبة».

٣/١٠٥٩٩ / ٣ ـ وقال رسول الله (سلّى الله الله): «من كتبها وعلَّمُها وتوجّه في حاجةٍ، قضاها الله له، مالم تكن في معصية».

عند المام المام الصادق عبد المعادق عبد المعام المام ومن توضًا عند طلب حاجة ثمّ صلّى أربع ركعات يقرأ في كلّ ركعة الحمد والسورة إلى أن يفرغ من الأربع ركعات ويتوجّه إلى حاجة، يسهّل الله أمرها. ومن كتبها بماء طاهرٍ وشربها رُزق الذكاء وقلة النسيان بإذن الله تعالى.

سورة الحشر ـ فضلها ـ

١ ـ تواب الأعمال: ١١٧.

·····- T

٣ \_ خواصّ القرآن: ٢١، ٥٣ «مخطوط».

£ ـ خواص القرآن: ١٠ «مخطوط».

#### بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَـٰنِ ٱلرَّحِيمِ سَبَّحَ للهِ مَافِى ٱلسَّمَـٰـوَاتِ وَمَا فِى ٱلْأَرْضِ - إلى فوله تعالى - فَــإِنَّ ٱللهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ [١-٤]

فرجع رسول الله رسل الله مستراة على رائد الله المدينة، وقال لمحمّد بن مَسْلمة الأنصاري: «إذهب إلى بني النّضير، فأخيرهم أنّ الله عزّ وجلّ أخبرني بما هممتُم به من الغَدْر، فإمّا أن تخرُجوا من بلادنا، وإمّا أن تأذنوا بحرب، فقالوا: نخرُج من بلادكم؛ فبعث إليهم عبدالله بن أبيّ، أن لاتخرُجوا، وتُقيموا وتُنابذوا محمّداً الحرب، فإني أنصُركم أنا وقومي وحُلفائي، فإن خرجتم خرجتُ معكم، ولئن قاتلتم قاتلت معكم، فأقاموا وأصلحوا حصونهم وتهيّئوا للقتال، وبعثوا إلى رسول الله استراه على وأنه لانخرج فاصنع ماأنت صانع.

فقام رسول الله (منى الله على راته) وكبّر وكبّر أصحابه، وقال لأمير المؤمنين (عليه الله): القدّم الى بني النّضير، فأخذ أمير المؤمنين (عليه الله) الراية وتقدّم، وجاء رسول الله (منراة عليه راله) وأحاط بحِصنهم، وغدر [بهم] عبدالله بن أُبئ. وكان رسول الله (سنراه عبدراله) إذا ظهر بمقدّم بيونهم حصنّوا مايليهم وخرّبوا مايليه، وكان الرجل منهم ممّن كان له بيت حسن خرّبه، وقد كان رسول الله (منراه عبدراله) أمر بقطع نخلهم فجزعوا من ذلك، فقالوا: يامحمّد، إنّ الله يأمرك بالقساد؟ إن كان لك هذا فخُذوه، وإن كان لنا فلا تقطعه؛ فلما كان بعد ذلك قالوا: يامحمّد، نخرُج من بلادك فأعطنا مالنا. فقال: «لا، ولكن تخرُجون [ولكم ماحملت الإبل، فلم يقبلوا ذلك فبقوا أياماً، ثم قالوا: نخرُج ولنا ماحملت الإبل، فمن وجدنا معه شيئاً قتلناه».

فخرجوا على ذلك، ووقع قوم منهم إلى فَدَك ووادي القُرى، وخرج منهم قوم إلى الشام، فأنزل الله فيهم: ﴿ هَوَ ٱلَّذِى أَخْرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلكِتَلْبِ مِن دِيارهِمْ لِأَوَّلَ ٱلحَشْرِ مَاظَنَتُمْ أَن يَخْرُجُوا وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ
مَّانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِّنَ آللهِ فَأَتُهُمُ آللهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا﴾ إلى قوله تعالى ﴿ وَمَن يُشَاقِ آللهُ فَإِنَّ آللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ وأنزل الله عليه فيما عابوه من قطع النخل: ﴿ مَاقَطَعْتُم مِن لِينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قائِمَةً عَلَىٰ أُصولِهَا فَسِإِذْنِ آللهِ وَلَكَ فَرَاد الله عليه فيما عابوه من قطع النخل: ﴿ مَاقَطَعْتُم مِن لِينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قائِمَةً عَلَىٰ أُصولِهَا فَسِإِذْنِ آللهُ وَلَكَ رَادُونَ وَحِيمٌ ﴾ (أ.

ابن ثابت، عن أحمد بن ميشم، عن الحسن بن علي بن أبي بحمرة على بن إبراهيم (١) قال: حدّثنا به محمّد بن أحمد ابن ثابت، عن أحمد بن ميشم، عن الحسن بن علي بن أبي بحمرة عن أبال بن عُثمان، عن أبي بصير في غزوة بني النضير وزاد فيه: فقال رسول الله (منه عنه واله) للأتصار: «إن شئتم دفعت إليكم في المهاجرين، وإن شئتم قسّمتها بينكم وبينهم وتركتهم معكم، قالوا: قد شئنا أن تقسّمها فيهم. فقسّمها رسول الله (منه عبه واله) بين المهاجرين ودفعهم عن الأنصار، ولم يعطِ من الأنصار إلا رجلين وهما: سهل بن حُنيف وأبو دُجانة فإنهما ذكرا حاجة.

<sup>(</sup>١) الحشر ٥٩: ٥ ـ ١٠.

<sup>(</sup>٢) الحشر ٥٩: ١١، ١٢.

<sup>(</sup>٢) الحشر ٥٩: ١٥.

<sup>(</sup>٤) الحشر ٥٩: ١٦، ١٧.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٦٠.

<sup>(</sup>١) لعلَّ القائل بدِّلك هو راوي الكتاب.

٣٣٤ ------ البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

### مَاقَطَعْتُمْ مِنْ لِينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أَصُولِهَا [٥]

1/1171 محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن الوشّاء، عن أحمد بن عائذ، عن أبي خديجة، عن أبي عبدالله (علمه السلام)، قال: والعَجْوَة أُمّ التمر، وهي الّني أنزلها الله عزّ وجلّ من الجنّة لآدم (طبه السلام)، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَاقَطَعْتُمْ مِنْ لِينَةٍ أَوْ تَرَكَتُمُوهَا قَأَيْمَةً عَلَى مَ أُصُولِهَا ﴾، قال: «بعني العَجْوَة».
العَجْوَة».

قوله تعالى:

وَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلارِكَابٍ وَلَاكِنَّ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ \* وَلَاكِنَّ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ \* مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ \* مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِلذِى مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِلذِى اللهِ اللهِ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلّهِ وَلِللّهِ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِلللّهِ وَلِلللّهِ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللّهُ وَلِللللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللللّهِ وَلِلللّهِ وَلِلللّهِ وَلِللّهُ وَلِلللّهُ وَلِللللّهُ وَلِللللّهُ وَلِللللّهُ وَلِللللّهُ وَلِللللّهُ وَلِلللللّهُ وَلِلللللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا لَهُ مِنْ أَهُ فَا أَوْ وَلَهُ مَا مُنْ وَالْمَسَلّمُ وَالْمَسْلِينِ وَابْنِ السّبِيلِ [1-2]

عمر البماني، عن أبان بن أبي عيّاش، عن سُليم بن قيس، قال: سمعت أمير المؤمنين (عبدالله) يقول: «نحنُ وآللهُ الّذين البماني، عن أبان بن أبي عيّاش، عن سُليم بن قيس، قال: سمعت أمير المؤمنين (عبدالله) يقول: «نحنُ وآللهُ الّذين عنى الله بذي القربي، الّذين قرنهم الله بتفسه ونبيته من المؤمنين فقال: ﴿ مَا أَفَاءَ آللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ آلْقُرَىٰ عنى الله بذي القربي، الذين قرنهم الله بتفسه ونبيته من المساحة من السّبيل منا خاصة، ولم يجعل لنا سهماً في الصّدقة، في الصّدقة، أكرم الله نبيّه، وأكرمنا أن يُطْعِمنا أوساخ مافي أيدي الناس».

1/11710 على، عن أبي التهذيب): بإسناده، عن عليّ بن الحسين بن فضّال، عن محمّد بن عليّ، عن أبي جميلة، قال: وحدّثني محمّد بن الحسن، عن أبيه، عن أبي جميلة، عن محمّد بن عليّ الحلبي، عن أبي عبدالله احد السلام، قال: ﴿ وَمَا أَفَاءَ آللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَارِكَابٍ وَلَلْكِنَّ آللهُ يُسَلِّطُ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ ﴾، قال: «الفيء ماكان من أموال لم يكن فيها هراقة دم أو قتل، والأنفال مثل ذلك، هو بمنزلنه».

سورة العشر آية ـ 0 ـ

۱ ـ الكافي ٦: ٣٤٧ / ١١.

سورة الحشر آية ١٠ ـ٧.

١ ـ الكافي ١: ٤٥٢ / ١.

٢ ـ التهذيب ٤: ١٣٢ / ٢٧١.

. ٣/١٠٦٠٦ وعنه: بإسناده، عن عليّ بن الحسن، عن سِنديّ بن محمّد، عن علاء، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفور عبد السلام، قال: سمِعته يقول: «القيء والأنفال ماكان من أرض لم يكن فيها هِراقة من الدماء، وقوم صُولحوا وأعطوا بأيديهم، وماكان من أرض خَرِبة أو بطون أودية فهوكله من القيء، فهذا الله ولرسوله (منى الشعف والد)، فما كان الله فهو لرسوله استراه عبدواته) بضعه حيث شاء، وهو للإمام (عبد الدمول (منه همه مهدواته) وقوله: ﴿ وَمَا أَفَاءَ آللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلِ وَلَارِكَابِ ﴾ قال: ألا ترى هو هذا.

وأمّا قوله: ﴿ مَّا أَفَاءَ آللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ ﴾ فهذا بمنزلة المَغْنم، كان أبي طبه اللهم، يقول ذلك، وليس لنا فيه غير سَهْمين: سَهْم الرسول، وسَهْم القُربيٰ، نحن شُركاء الناس فيما بقي».

به ۱۰۹۰۷ کـ محمّد بن العباس، فال: حدَثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن عليّ بن حديد، ومحمّد بن إسماعيل بن بزّيع، جميعاً، عن منصور بن حازم، عن زيد بن عليّ (طبه السلام)، فال: قلت له: جُعلتُ فِداك، قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا أَفَاءَ آللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِفِى ٱلْقُربَىٰ ﴾؟ قال: القربیٰ هی والله قرابتنا.

ما ١٠٦٠٨ من عن أبية ، قال: حدّ ثنا أحمد بن هوذة ، عن إبراهيم بن إسحاق ، عن عبدالله بن حمّاد ، عن عمرو بن أهل أبي المِقدام ، عن أبية ، قال: سألتُ أبا جعفر (عبدالله) ، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَّا أَفَا ءَ ٱللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ اللهُ عَزَ وجلّ: ﴿ مَّا أَفَا ءَ ٱللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ اللهِ اللهِ عَنْ أَهْلِ اللهِ عَنْ وَاللهِ مِنْ أَهْلِ اللهِ عَنْ وَاللهِ مِنْ أَهْلِ اللهِ عَنْ وَاللهِ مِنْ وَالْمَسَاكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ ، فقال أبو جعفر (عبدالله من الآية نزلت فينا خاصة ، فماكان لله وللرسول فهو لنا ، ونحن أولو ( اللهُ إللهُ بنا ، ونحن المساكين ، لا تذهب مَسْكَنتنا من رسول الله رسنيل الله إلا بنا ، والأمر كلّه لنا » .

مرز تحية ترصي سدى

قوله تعالى:

### وَمَا ءَاتَـٰكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَانَهَـٰكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُواْ وَٱتَّقُواْ اللهَ إِنَّ آللهَ شَدِيدُ آلعِقَابِ [٧]

٣ ـ التهذيب ٤: ١٣٤ / ٣٧٦.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٧٧ / ١.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٧٧ / ٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ذو،

سورة الحشر آية ـ٧.

يقول: وإنّ الله عزّ وجلّ أدّب نبيّه على محبّته، فقال: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (١) ثمّ فوّض إليه فقال عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا أَلَا عُلُو عَلَىٰ الله عَزْ وجلّ : ﴿ مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ آلَةَ ﴾ (١) وقال عزّ وجلّ : ﴿ مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ آلَةَ ﴾ (١) وقال عزّ وجلّ : ﴿ مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ آلَةَ ﴾ (١) وقال عزّ وجلّ : قال: ثمّ قال: دوإنّ نبيّ الله فوّض إلى عليّ (عله السلام) وائتمنه، فسلَمتم وجَحَد الناس، فو الله لنُحبّكم أن تقولوا إذا قلنا، وأن تصمّنوا إذا صَمّننا، ونحن فيما بينكم وبين الله عزّ وجلّ، ما جعل الله لأحدٍ خيراً في خلاف أمرنا».

وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي نجْران، عن عاصم بن مُعميد، عن أبي إسحاق، قال: سمعت أباجعفر (علم السلام)، وذكره نحوه.

من الموسى بن أشيم، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (عبدالله) فسأله رجل عن آية من كتاب الله عزّ وجلّ فأخبره بها، ثم عن موسى بن أشيم، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (عبدالله) فسأله رجل عن آية من كتاب الله عزّ وجلّ فأخبره بها، ثم دخل عليه داخل فسأله عن تلك الآية فأخبره بخلاف ماأخبر الأول، فدخلني من ذلك ماشاء الله حتّى كأنّ قلبي يُشرح بالسكاكين، فقلت في نفسي: تركت أبا قتادة بالشام لايخطىء بالواو وشبهه، وجنت إلى هذا يُخطىء هذا الخطأ كلّه! فبينا أنا كذلك إذ دخل عليه آخر فسأله عن تلك الآية فأخبره بخلاف ماأخبرني وأخبر صاحبي، فسكنت نفسي فقلت: إنّ ذلك عنه تقيّة، ثم التقت إلى وقال لي: وياابن أشيم، إنّ الله عزّ وجلّ فوض إلى سليمان بن داود (عليمالسلام)، فقال: ﴿ هَذَا عَطَاوُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكُ بِغَيْرٍ حِسَابٍ ﴾ (١)، وفوض إلى نبيّه (منّ العليه وآده)، فقال: داود (عليمالسلام)، فقال: فقد فوضه إلى رسول الله (مني المعلم وآده) فقد فوضه إليناه.

به ٣/١٠٦١١ عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحجّال، عن ثعلبة بن ميمون، عن زُرارة، قال: سمعت أبا جعفر وأبا عبدالله (عنهما البلام) يقر لان: وإنّ الله عزّ وجلّ فوّض إلى نبيّه (منراد عبدواله) أمر خلقه لينظُر كيف طاعتهم، ثمّ نلا هذه الآبة ﴿ مِنا عَاتَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَانَهَا كُمْ عَنْهُ فَانْتَهُواْ﴾.

أ ١٠٦١٢ عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه عن الميار، عن الميار، عن عمر بن أذينة، عن فضيل بن يسار، قال: سَمِعت أباعبدالله (عبدالله (عبدالله) يقول لبعض أصحاب قبس الماصر: «إنّ الله عزّ وجلّ أدّب نبيّه فأحسن أدبه، فلمّا أكمل له الأدب قال: ﴿ إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُق عَظيم ﴾ (١)، ثمّ فوض إليه أمر الدين والأُمّة لبَسوس عباده، فقال عزّ وجلّ: ﴿ مَا فَالنّ مُعلَىٰ خُلُق عَظيم ﴾ (١)، ثمّ فوض إليه أمر الدين والأُمّة لبَسوس عباده، فقال عزّ وجلّ المحمل الله (مله (مله عبد رقد)كان مُسدّداً موقفاً مؤيّداً برُوح القُدُس، لايزلّ ولايخطى، في شيء ممّا يَسُوس به الخلق، فتأدّب بآداب الله، ثمّ إنّ الله عزّ وجلّ فرض الصلاة

<sup>(</sup>١) القلم ٦٨: ٤.

<sup>(</sup>۲) النساء ٤: ٨٠.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۰۸ / ۲.

<sup>(</sup>۱) سُورة ص ۳۸: ۲۹.

۳ ـ الكافي ۱: ۲۰۸ / ۳.

٤ \_الكافي ١: ٢٠٨ / ٤.

<sup>(</sup>١) القلم ٦٨: ٤.

رَكْعتين رَكْعتين، عشر ركعات، فأضاف رسول الله (متراه عبدراله) إلى الرَّكَعتين رَكْعتين، وَإلى المغرب رَكْعة، فصارت عديل الفريضة، لايجوز تركهنَ إلَّا في سفرٍ، وأفرد الرَّكْعة في المغرب فتركها قائمة في السفر والحضر، فأجاز الله عزَّ وجلَّ له ذلك كلّه، فصارت الفريضة سبع عشرة رَكْعة.

ثمّ سنَّ رسول الله (سنَراة عليه واله) النوافل أربعاً وثلاثين رَكْعة مِثْلَي الفريضة، فأجاز الله عزّ وجلّ له ذلك، والفريضة والنافلة إحدى وخمسون رَكْعة، منها رَكعتان بعد العَتَمة جالساً تُعَدّ برَكْعة مكان الوَتر.

وفرض الله عزّ وجلّ في السنة صوم شهر رمضان، وسنّ رسول الله (ملّى؛ عيدراله) صوم شعبان، وثلاثة أيام في كلّ شهر مثلي الفريضة، فأجاز الله عزّ وجلّ له ذلك.

وحرّم الله عزّ وجلّ الخمر بعينها، وحرّم رسول الله (من الله مه وآله) المسكر من كلّ شراب، فأجاز الله له ذلك. وعاف رسول الله (من الله عبد رآله) أشياء وكرهها ولم يَنْهُ عنها نهي حرام وإنّما نهى عنها نهي إعافة وكراهة، ثمّ رخّص فيها فصار الأخذ برُخصه واجباً على العباد كوجوب ما يأخذون بنهيه و عزائمه، ولم يُرخّص لهم رسول الله (من الله عبد رآله) فيما نهاهم عنه نهي حرام، ولافيما أمر به أمر فرض لازم، فكثير المُسْكِر من الأشرية نهاهم عنه نهي حرام له يُرخّص رسول الله (من الله منه المرفض الركعتين اللتين ضمّهما إلى مافرض الله عزّ وجلّ بل ألزمهم ذلك إلزاماً واجباً، لم يُرخّص لأحدٍ في شيء من ذلك إلا للمسافر، وليس لأحدٍ أن يرخّص مالم يُرخّصه رسول الله (من الله الله الله الله عزّ وجلّ الله عزّ وجلّ الله عزّ وجلّ الله الله عزّ وجلّ الله عزّ وجلّ الله الله عزّ وجلّ الله الله عزّ وجلّ الله عزّ وجلّ الله الله عزّ وجلّ الله عله كالنسليم الله تما وتعالى الله عزّ وجلّ العباد النسليم له كالنسليم الله تما وتعالى الله عزّ وجلّ الله على العباد النسليم له كالنسليم الله تما وتعالى الله عزّ وجلّ العباد النسليم له كالنسليم الله تما وتعالى الله عزّ وجلّ العباد النسليم له كالنسليم الله تما وتعالى اله الله عزّ وجلّ العباد النسليم له كالنسليم الله تما وتعالى اله عن العباد النسليم له كالنسليم الله تما وتعالى اله عزّ وجلّ العباد النسليم له كالنسليم الله عزّ وجلّ اله الله عزّ وجلّ العباد النسليم العباد النسليم العباد النسليم العباد النسليم الله على العباد النسليم العباد النسليم العباد النسليم الله على العباد النسليم العباد العباد النسليم العباد النسليم العباد النسليم العباد النسليم العبا

من المعرف، عن أبي عليّ الأشعري، عن أمحمًا بن عبدالجبار، عن ابن فضّال، عن ثعلبة بن ميمون، عن زُرارة: أَنَّهُ سَمِع أبا جعفر وأبا عبدالله (طبعال بن يقولان: «إنَّ الله تبارك وتعالى فوّض إلى نبيّه (ملّى الدرانه) أمر خلقه لينظر كيف طاعتهم، ثمّ تلا هذه الآية ﴿مَا أَمَا تَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَانَهَا كُمْ عَنْهُ فَانْتَهُواْ﴾.

وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحجّال، عن ثعلبة بن ميمون، عن زُرارة، مثله.

1/10116 وعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد بن سِنان، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: إنَّ الله تبارك وتعالى أدّب نبيّه (صلى الاعبدرالد)، قلمًا انتهى به إلى ماأراد، قال له: ﴿ إِنَّ لَهُ تَبَارِكُ وَتَعَالَى أَدْبَ نَبِيّه (صلى الاعبدرالد)، قلمًا انتهى به إلى ماأراد، قال له: ﴿ إِنَّ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (١٠)، ففوض إليه دبنه فقال: ﴿ وَمَا عَاتَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَاتَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾، وإنَّ الله عزّ وجلّ فرض الفرائض ولم يقسِم للجَدِّ شِيئاً، وَإِنَّ رسول الله (صلى الله المعمه السَّدُس فأجاز الله جلّ ذكره له ذلك، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هَذَا عَطَاوُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيرٍ حِسَابٍ ﴾ (١٠).

٥ ـ الكافي ١: ٢٠٩ / ٥.

٦ ـ الكافي ١: ٢٠٩ / ٦.

<sup>(</sup>١) القنم ١٨: ٤.

<sup>(</sup>۲) سورة صي ۲۸: ۳۹.

الحسن بن زياد، عن الحسن بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن يعقوب بن يزيد، عن الحسن بن زياد، عن رياد، عن الحسن بن زياد، عن محمّد بن الحسن الميشمي، عن أبي عبدالله (مله السلام)، قال: سَمِعته يقول: «إنّ الله عزّ وجلّ أدّب نبيّه (مله عبدراله) حتى قوّمه على ماأراد، ثمّ فوّض اليه فقال عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا عَاتَنْكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَانَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾، فما فوّض الله إلى رسوله (مله عبدراله) فقد فوّضه إليناه.

' ١٠٦١٦ ـ وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن الحسين بن عبدالرحمن، عن صَنْدل الخيّاط، عن زيد الشّحام، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبده به) في قوله تعالى: ﴿ هَذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١) قال: «أعطى سليمان ملكاً عظيماً، ثمّ جرت هذه الآية في رسول الله (منى الاعبدراله)، فكان له [أن] يُعطى (١) من شاء ويمنع من شاء، وأعطاه [الله] أفضل مما أعطى سُليمان لقوله تعالى: ﴿ وَمَا مَا أَسُكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَانَهَا كُمْ عَنْهُ فَانْتَهُواْ ﴾ ..

9/1071۷ محمد بن الحسن الصفّار: عن يعقوب بن يزيد، عن محمد بن أبي عمير، عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن أبي أسامة، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «خلق الله محمداً (مال الدواله) فأدّبه (١) ، حتّى إذا بلغ أربعين سنة أوحى إليه، وفوّض إليه الأشياء، فقال: ﴿ مَا آتَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَانَهَ كُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ ال

١٠ / ١٠٦١٨ - وعنه: عن محمد بن عبدالجبار، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن ثعلبة، عن زرارة، أنه سَمِعَ أباجعفر وأبا عبدالله وعليه السلام، يقولان: وإنّ الله فوّض إلى نبيّه (سقرة عبدراله) أمر خلقه لينظر كيف طاعتهم، ثمّ تلا هذه الآية ﴿ مَا عَاتَكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَا كُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾.

المحمّد، عن القاسم بن محمّد بن عبد الجبار، عن البرقي، عن فضالة، عن رِبْعي، عن القاسم بن محمّد، قال: إنّ الله تبارك وتعالى أدّب نبيّه وأحسن أدبه "، فقال: ﴿ خُنِهِ العَنْقِ وَأَمْرُ بِالعُرْفِ وَأَعْرِضْ عِنْ أَلَا الله تَبارك وتعالى أدّب نبيّه وأحسن أدبه "، فقال: ﴿ خُلْقِ عَظَيم ﴿ "، وفوض إليه أمر دينه، فقال: ﴿ مَا قَالَكُمُ الله الجاهِلينَ ﴾ "، وفوض إليه أمر دينه، فقال: ﴿ مَا قَالَكُمُ الله الرّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَانَهَا كُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ ، فحرّم الله الخمر بعينها، وحرّم رسول الله (متر القاد) كلّ مسكر، فأجاز

۷ ـ الكافي ۱: ۲۱۰ / ۹.

۸\_الكافي ۱: ۲۱۰ / ۱۰.

<sup>(</sup>۱) سورة ص ۲۸: ۲۹.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: ماشاء.

٩ ـ بصائر الدرجات: ٢٩٨ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قال: إن الله خلق محمد (مكر الدعاء واله عبداً فأدَّبه.

١٠ . بصائر الدرجات: ٣٩٨ / ٢.

١١ ـ بصائر الدرجات: ٣٩٨ / ٣.

<sup>(1)</sup> في المصدر: فأحسن تأديه.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ١٩٩.

<sup>(</sup>٣) القلم ٦٨: ٤.

الله ذلك، [وكان يضمن على الله الجنّة فيجيز الله ذلك له، وذكر الفرائض فـلم يـذكر الجَـدّ فأطـعمه رسـول الله (مـنراه عبـهرانه) سَهْماً فأجاز ذلك]، ولم يفوّض إلى أحدٍ من الأنبياء [غيره].

ئمَ قال المبالسلام): وإنّ الله تعالى [يقول: ﴿ آللهُ ] خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (١)، ويقول تعالى: ﴿ آللهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ وَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيثُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ هَلْ مِن شُرَكَائِكُمْ مَن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُمْ مَن شَيْءٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَا يُشْرِكُونَ﴾ (١).

المحمّد بن أبي عُمير، عن عمر بن أذينة، عن أبان بن أبي عبّاش، عن سُليم بن فيس الهلالي، عن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن أبي عُمير، عن عمر بن أذينة، عن أبان بن أبي عبّاش، عن سُليم بن فيس الهلالي، عن أمير المؤمنين (عباسلام)، أنّه قال: «قوله عزّوجل: ﴿ مَا عَاتَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَانَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَآتَقُوا آلله ﴾ المؤمنين (عباسلام)، أنّه قال: «قوله عزّوجل: ﴿ مَا عَالَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَانَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَآتَقُوا آلله ﴾ وظلم آل محمّد فـ ﴿ إِنَّ آللهُ شَدِيدُ ٱلعِقَابِ ﴾ لمن ظلمهم،

والأحاديث في ذلك كثيرة، اقتصرنا على ذلك مِخافة الإطالة.

قوله تعالى:

## وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فأُولَئِكَ هُمُ آلْمُفْلِحُونَ[٩]

۱٬۱۰۹۲۲ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة قال: سألتُ أباعبدالله (طهده) عن الرجل ليس عنده إلّا قوت يومه، أيعطف من عنده قُوت يومه على من ليس عنده شيء ويعطف من عنده قُوت شهر على من دونه، والسنة على نحو ذلك، أم ذلك كلّه الكفاف الّذي

١٢ ـ عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ٢: ٢٠٢ /٣.

<sup>(</sup>۱) الرعد ۱۳: ۱۲.

<sup>(</sup>٢) الروم ٢٠: ١٠.

١٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١٧٨ / ٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحين.

سورة الحشر آية ـ ٩ ـ

لاَيلام عليه؟ فقال: دهو أمران، أفضلهم فيه أحرصهم (١) على الرّغبة والأثرّة على نفسه، فبإنّ الله عـرّ وجـلّ: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِم وَلَوْكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾، والأمر الآخر لايّلام على الكفاف، والبد العلّبا خير من البد السُّفلى، وابدأ بمن تَعُوله.

الحسن موسى (مباسلام)، قال: وحدَّثنا بكر بن صالح، عن بندار بن محمَّد الطبريّ، عن عليٌ بن شويد السائي، عن أبي الحسن موسى (مباسلام)، قال: قلت له: أوصني؟ فقال: «آمرك بتقوى الله». ثم سكت، فشكوتُ إليه قِلَّة ذات يدي، وقلت: والله لقد عَرِيت حتَّى بلغ من عُريي أنَّ أبا قلان نزع ثوبين كانا عليه وكسانيهما، فقال: «صُم وتصدّق». فقلت: أتصدَّق بما وصلني به إخواني (١٠)؟ قال: «تصدّق بما رزقك الله ولو آثرت على نفسك».

٣/١٠٩٢٤ عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عمّن حدّثه، عن جميل بن درّاج، قال: سمعت أبا عبدالله اعبدالله اعبدالله الإيمان اليِر بالإخوان والسعي في حوائجهم، وإنّ البارّ بالإخوان ليُحبّه الرحمن، وفي ذلك مَرْغَمة للشيطان وتَرْخُرُح عن النّيران ودخول الجِنان، باجميل، أخبر بهذا غُرر أصحابك، قلت: جعلت فداك من غُرر أصحابي؟ قال: «هم البارّون بالإخوان في العُسر واليُسر».

ثمّ قال: «ياجميل، أما إنّ صاحب الكثير يهون عليه ذلك، وقد مدح الله عزّ وجلّ في ذلك صاحب القليل، فقال في كتابه: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [.

وروى الشيخ في (أماليه)، قال: وأخبرنا أبو عبدالله محمّد بن محمّد، قال: أخبرنا أبو القاسم جعفر بن محمّد (رحد الله و قال: حدّثنا أبو على محمّد بن همّام الإسكافي، قال: حدّثنا عبدالله بن العلاء، قال: حدّثنا أبو سعيد الآدمي، قال: حدّثني عمر بن عبد العزيز المعروف برُخل، عن جميل بن ذرّاج، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد (عبدالله)، قال: وخياركم شمحاؤكم، وشراركم بخلاؤكم، وذكر الحديث بعينه (١).

ورواه المفيد في (أماليه)، قال: أخبرني أبو الفاسم جعفر بن محمّد (رحمه)، وساق الحديث بالسند والمتن سَواء (۱).

ابن سماعة، عن أبي بصير، عن أحدهما (عبهما السلام)، قال: قلت له: أيّ الصدّقة أفضل؟ قال: «جهد المُقِلّ، أما

<sup>(</sup>١) في المصدر: أفضلكم فيه أحرصكم.

٢ ـ الكافي ٤: ١٨ / ٢.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: وإن كان قليلاً.

٣ ـ الكافي 1: ١١ / ١٥.

<sup>(</sup>۱) الأمالي ١: ٦٥.

<sup>(</sup>٢) الأمالي: ٢٩١ / ٩.

٤ ـ الكافي ٤: ١٨ / ٣.

سمعت قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَيُؤْيُرُونَ عَلَىٰ أَنْفُسِهمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصاصَةٌ ﴾ ترى هاهنا فضلاً؟،

المحمد بن عيسى، عن ابن أبي عُمير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، فلت: أخبرني عن حقّ المؤمن على المؤمن؟ فقال: صاحب الكِلَل، عن أبان بن تغلب، عن أبي عبدالله (عبدالله)، فلت: أخبرني عن حقّ المؤمن على المؤمن؟ فقال: «ياأبان، دَعه لاترده». قلت: بلى مجعلت فداك، فلم أزل أردِّد عليه، فقال: «ياأبان، تقاسمه شَطْر مالك» ثم نظر إليّ فرأى مادخلني، فقال: وياأبان، ألم تعلم أنّ الله عزّ وجلّ قد ذكر المُؤثرين على أنفسهم؟» قلت: بلى مجعلتٍ فِداك فقال: «إذا قاسمته، فلم تُؤثره بعد، إنّما أنت وهو سَواء، إنّما إذا أعطيته من النّصف الآخر».

أَ الحسين الحسين المعلم على الماليه)، قال: أخبرنا محمّد بن محمّد، قال: أخبرنا أبو تصر محمّد بن الحسين المُقرىء، قال: حدّثنا محمّد بن سهل العطار، قال: حدّثنا أحمد بن عمر الدَّهْقان، قال: حدّثنا محمّد بن كثير مولى عمر بن عبد العزيز، قال: حدّثنا عاصم بن كُليب، عن أبيه، عن أبي هُريرة، قال: جاء رجل إلى النبيّ (مله عبدراله) فشكا إليه الجوع، فبعث رسول الله (مله عبدراله) إلى بيوت أزواجه فقلن: ماعندنا إلّا الماء.

فقال رسول الله رسترة عليه وآله): «من لهذا الرجل الليلة»؟ فقال عليّ بن أبي طالب رعبه السلام): «أنا له يارسول الله، فأتى فاطمة (عبه السلام) فقال لها: «ماعندك ياابئة رسول الله؟» فقالت: «ماعندنا إلّا قوت الصَّبْيَةَ، لكنّا تُـوْثر ضيفناه.

فقال على (عب السلام): وياابنة محمّد، نوّمي الصّبية، وأطفئي المِصباح، فلمّا أصبح عليّ (عب السلام) غدا على رسول الله (منّ الله على الخبر، فلم يَبْرَح حتى أنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيُوْثِرُونَ عَلَىٰ أَنْفُسِهمْ وَلَوْكَانَ بِهِمْ خَصاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ ثُمَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾.

وروى محمّد بن العباس، قال: حدّثنا محمّد بن سهل العطار، عن أحمد بن عمرو الدَّهْقان، عن محمّد بن كثير، عن عاصم بن كُليب، عن أبيه، عن أبي تُريرة، قال: إنْ رَجلاً جاء إلى النبيّ (منّ الدمارة) فشكا إليه الجوع، وذكر الحديث بعينه ببعض التغيير البسير لايضُرّ بالمعنىٰ (۱).

ابن سعيد، عن فَضالة بن أيوّب، عن كُلب بن معاوية الأسدي، عن أجمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين ابن سعيد، عن فَضالة بن أيوّب، عن كُلب بن معاوية الأسدي، عن أبي عبدالله (عبد الله)، في قوله تعالى: ﴿ وَيُؤْيُرُونَ عَلَىٰ أَنْفُسِهمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾، فال: وبينا عليّ (عبد الله) عند فاطمة (عبد الله) إذ قالت له: ياعليّ، اذهب إلى أبي فابغنا منه شيئاً. فقال: نعم. فأنى رسول الله (من عبد رقد) فأعطاه ديناراً، وقال: ياعلىّ اذهب فابتع لأهلك طعاماً.

فخرج من عنده فلقيه المِقداد بن الأسود (رحمه) وقاما ماشاء الله أن يقوما وذكر له حاجته، فأعطأه الدينار

۵ ـ الكافي ۲: ۱۳۷ / ۸

٦ ـ الأمالي ١: ١٨٨.

<sup>(</sup>١) تأويل الآيات ٢: ١٧٨ / ٤.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٧٩ / ٥.

وانطلق إلى المسجد، فوضع رأسه قنام، فانتظره رسول الله (منه عبه رآله) قلم يأت، ثمّ انتظره فلم يأتِ، فخرج بدور في المسجد، فإذا هو بعليّ (عبه السلام) نائماً في المسجد فحرّكه رسول الله (منه عبه رآله) فقعد. فقال له: ياعليّ، ماصنعت؟ فقال: يارسول الله، خرجت من عندك فلقيني المِقداد بن الأسود، فذكر لي ماشاء الله أن يذكر فأعطيته الدينار.

فقال رسول الله (من الله على وآله): أما إنَّ جَبْرَتيل (عليه السلام) قد أنبأني بذلك، وقد أنزل الله فيك كتاباً ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنْقُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ ٥.

عن سماعة بن مهران، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عبد السلام)، قال: الله (من المساعيل، عن محمّد بن سِنان، عن سَماعة بن مهران، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عبد السلام)، قال: الله (من الله (من الله من الله الله وحُلل، وأصحابه حوله جُلوس، فقسمه عليهم حتّى لم يبق منه حُلّة ولادينار، فلمّا فرغ منه جاء رجل من فقراء المهاجرين وكان غائباً، فلمّا رآه رسول الله امن الله امن الله وقدراء أيكم يعطي هذا نصيبه ويُؤثره على نفسه؟ فسَمِعه عليّ (عبد الله) فقال: نصيبي. فأعطاه إيّاه، فأخذه رسول الله (من الله (من المؤمنين، فأعطاه الرجل، ثم قال: ياعليّ، إنّ الله جعلك سبّاقاً للخير (۱۱)، سَخّاة بنفسك عن المال، أنت يعسوب المؤمنين، والمال يعسوب الظلمة، والظلمة هم الذين يحسدونك ويبغون عليك ويمنعونك حقّك بعدى.

عن عمرو بن شِمْر، عن الماد، عن القاسم بن إسماعيل، عن إسماعيل بن أبان (١) عن عمرو بن شِمْر، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عبه الله)، قال: وإنّ رسول الله (صنى الاعباد) كان جالساً ذات يوم وأصحابه مجلوس حوله، فجاء عليّ (عبه الله) وعليه سَمِل ثوب متَّخرَقُ عن بعض حسده، فجلس قريباً من رسول الله (من الاعبه وآله)، فنظر إليه ساعة ثمّ قرأ: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنْفُسِهم وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾.

ثمّ قال رسول الله ومنّراة عبدواله) لعليّ (عبداللهم): أما إنّك رأس الذين نزلت فيهم هذه الآية وسيّدهم وإمامهم. ثم قال رسول الله (ملّراة عبدواله) لعليّ: أين حُلّتك الّتي كسوتكها باعليّ؟ فقال: يارسول الله، إنّ بعض أصحابك أتاني يشتكي عُريه وعُري أهل بيته، فرجمته وآثرته بها على نفسي، وعرفت أنّ الله سيكسوني خيراً منها،

قفال رسول الله اصنياة عبدواله): صدقت أما إنّ جَبْرَتيل قد أتاني يحدّثني أنّ الله اتّخذ لك مكانها في الجنّة حُلّة خضراء من استبرق، وصَنِفَتها (٢) من ياقوت وزّبُرْ جَد، فنعم الجواز جواز ربّك بسّنخاوة نفسك وصبرك على

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٧٩ / ٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: للخيرات.

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٨٠ / ٧.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي» القاسم بن إسماعيل بن أبان.

<sup>(</sup>٢) صَيْفَة الإزار: هي حاشيته. «لسان العرب ٩: ١٩٨».

شَملتك (٣) هذه المُنخرقة، فأبشر ياعليّ. فانصرف عليّ (مدهده) فَرِحاً مستبشراً بما أخبره به رسول الله (مله عبدراله)».

قوله تعالى:

## وَ ٱلَّذِينَ جَاءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا آغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ إلى قوله تعالى ـرَءُوفٌ رَّحِيمٌ [ ١٠ ]

محمد بن سعيد بن عبدالرحمن الهمداني بالكوفة، قال: حدّثنا محمد بن المفضّل، قال: حدّثني أبو العباس أحمد بن محمد بن سعيد بن عبدالرحمن الهمداني بالكوفة، قال: حدّثنا محمد بن المفضّل بن إبراهيم بن قيس الأشعري، قال: حدّثنا عبدالرحمن بن كثير، عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن جدّه علي بن الحسين، عن الحسن بن علي (عليم السلام) - في خطبة خطبها عند صُلحه مع معاوية - فقال (عداسلام) فيها علي بن الحسين، عن الحسن بن علي (عليم اللام) - في خطبة خطبها عند صُلحه مع معاوية - فقال (عداسلام) فيها بمحضر معاوية: «فصَدَّق أبي رسول الله (مداه عبدواله) سابقاً ووقاه بنفسه، ثم لم يَزَل رسول الله (مداه عبدواله) في كل موطن يُقدّمه، ولكل شديدة يُرسِله ثقةً منه به وطمأنينة إليه، لعلمه بنصبحته لله عزّ وجل ورسوله [وإنّه أقرب المفرّبين من الله ورسوله، وقد قال الله عزّ وجلّ: ] ﴿ وَالسّابِقُونَ السّابِقُونَ \* أُولَئِكَ المُقرّبُونَ ﴾ (أ)، فكان أبي سابق السابقين إلى الله عزّ وجلّ، وإلى رسوله (سل به عبداً أو ألله إسلاماً وإيماناً، وأولهم إلى الله ورسوله مجرة ولحوقاً، وأولهم على وُجده ووسعه نققة، قال سُحانه: ﴿ وَاللّبِينَ جَاءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبّنَا آغَفِرُ لَنَا مَهُ الله ورسوله الله ورسوله على وُجده ووسعه نققة، قال سُحانه: ﴿ وَاللّبِينَ جَاءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبّنَا آغَفِرُ لَنَا وَلهم إسلاماً وإيماناً، وأولهم إلى الله ورسوله على وَجده ووسعه نققة، قال سُنه على المتخلّفين جَاءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبّنَا آلَهُ الله عزّ وجلّ فضّل السابقين على المتخلّفين [والمتأخّرين ، فكذلك] فضّل سابق جميع السابقين على السابقين على المتخلّفين [والمتأخّرين ، فكذلك] فضّل سابق على السابقين على المتخلّفين [والمتأخّرين ، فكذلك] فضّل سابق

والخُطَبة طويلة تقدّمت بطولها في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ آللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلبَيْتِ

سورة الحشر آية ـ ١٠ ـ

<sup>(</sup>٢) في المصدر: سملتك.

١ ـ الأمالي ٢: ١٧٥.

<sup>(</sup>۱) الواقعة ٥٦: ١٠، ١١.

<sup>(</sup>۲) الحديد ۵۷: ۱۰.

<sup>(</sup>٣) التوبة ١: ١٠٠.

٣٤٤ ...... البرهان في تفسير القرآن

#### وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (''.

٢/١٠٩٣٢ محمّد بن العباس، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن بحيى بن صالح، عن الحسين الأشقر، عن عيسى بن راشد، عن أبي بصير، عن عِكرمة، عن ابن عباس، قال: فرض الله الاستغفار لعليّ المبدلة في القرآن على كلّ مسلم، وهو قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا آغْفِرْ لَنَا وَلاِخْوَانِنَا آلَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ ﴾ وهو سابق الأُمّة.

قوله تعالى:

أَلَمْ تَرَ إِلَى آلَّذِينَ نَافَقُواْ يَقُولُونَ لَإِخْوَانِهِمُ آلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ آلْكِتَـٰبِ إلى نوله نعالى ـ وَذَلِكَ جَزَاقُاْ آلظَّـٰلِمِينَ [ ١٧ ـ ١٧]

تقدّم في القصة في أوّل السورة (١١).

قوله تعالى:

# وَلَاتَكُونُواْ كَالَّذِينَ نَسُواْ آللهُ فَأَنْسَالُهُمْ أَنْفُسَهُمْ أُولَــُـئِكَ هُـمُ الْعَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

الكُليني، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد المعروف بعلان، قال: حدّثنا أبو حامد عِمران بن موسى بن إبراهيم، عن الكُليني، قال: حدّثنا أبو حامد عِمران بن موسى بن إبراهيم، عن الحسن بن القاسم الرقّام، عن القاسم بن مسلم، عن أخيه عبدالعزيز بن مسلم، قال: سألتُ الرضا عليّ بن الحسن بن القاسم الرقّام، عن القاسم بن مسلم، عن أخيه عبدالعزيز بن مسلم، قال: سألتُ الرضا عليّ بن موسى اعلى الله عزّ وجلّ: ﴿ نَسُوا آلَة فَنَسِيتُهُمْ ﴾ (١). فقال: (إنّ الله تبارك وتعالى لاينسى ولايسهو، وإنّما ينسى ويسهو المخلوق المُحدّث، ألا تسمعه عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَمَاكَانَ رَبُّكَ نَسِيّاً ﴾ (١)؟ وإنّما يجازي من

سورة الحشر آية . ١٧٠١١ .

<sup>(</sup>٤) تقدّمت في الحديث (٢١) من تفسير الآية (٣٣) من سورة الأحزاب.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨١ / ٨

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآيات (١ ـ ٤) من هذه السورة.

سورة الحشر آية ـ 19 ـ

١ ـ عيون أخبار الرضا إعليه السلام؛ ١: ١٢٥ / ١٨.

<sup>(</sup>۱) التوبة ٢: ٦٧.

<sup>(</sup>۲) مریم ۱۹: ۲۶.

نسبه ونسي لِقاء يومه بأن يُنسيهم أنفسهم، كما قال لحُزّ وجلّ: ﴿وَلَاتَكُونُواْ كَالَّذِينَ نَسُواْ آفَة فَأَنسَـهُمْ أَنفُسَهُمْ أُوْلَـٰئِكَ هُمُ ٱلْفَـٰسِقُونَ﴾، وقوله عزّ وجلّ: ﴿فَاليَوْمَ نَنْسَاهُمْ كَمَا نَسُوا لِقَاءَ يَـوْمِهِمْ هَـذَا﴾ \*\*\* أي بـتركهم \*\*\* الاستعداد للقاء يومهم هذاه.

قوله تعالى:

## لَايَسْتَوِى أَصْحَابُ آلنَّارِ وَأَصْحَابُ آلجَنَّةِ أَصْحَابُ آلجَنَّةِ هُـمُ آلفاَ يُزُونَ [٢٠]

المحافظ المحا

۱۰۹۳۵ منه الله (ماليه): بإسناده، هن على أمير المؤمنين (عبه السلام): وأنّ رسول الله (ماله عبه واله) تلا هذه الآية: ﴿ لَا يَسْتَوِى أَصْحَابُ آلنّارِ وَأَصْحَابُ آلجَنَّةِ أَصْحَابُ آلجَنّةِ هُمُ آلْفَائِزُ وَنَ ﴾ فقال: أصحاب الجنّة من أطاعني، وسلّم لعليّ بن أبي طالب بعدي، وأفرّ بولايته فقيل: وأصحاب النار؟ قال: من سخط الولاية، ونقض العهد، وقاتله بعديه.

) ١٠٦٣٦- وعنه، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المفضّل، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر الرزّاز، قال: حدّثني جدّي محمّد بن عيسى القيسي، قال: حدّثنا إسحاق بن يزيد الطائي، قال: حدّثنا سعد بن طَريف الحنظلي، عن عطية بن سعد العّوفي، عن مَحْدوج بن زيد الذُّهلي، وكان في وفد قومه إلى النبيّ (مذه على وآنه)، تلا هذه الآية: ﴿ لَا يَسْتَوِى أَصْحَابُ ٱلنَّارِ وَأَصْحَابُ ٱلجَنَّةِ أَصْحَابُ ٱلجَنَّةِ هُمُ ٱلْفَاتِرُونَ ﴾، قال: فقلنا: يارسول الله، من أصحاب الجنّة؟ قال: ومن أطاعني وسلّم لهذا من بعدى».

<sup>(</sup>٣) الأعراف ٧: ٥١.

<sup>(1)</sup> في المصدر: أي نتركهم كما تركوا.

سورة الحشرآية ـ ٢٠ ـ

١ ـ عيون أخيار الرضا (عليه السلام) ١: ٢٨٠ / ٢٢.

٢ ـ الأمالي ١: ٣٧٣.

٣ ـ الأمالي ٢: ١٠٠٠.

قال: وأخذ رسول الله (مل الفه علي الله علي الله الله علي الله الله على الله علي الله علي الله علياً علياً علياً منّى وأنا منه، فمن حادّه فقد حادّني، ومن حادّني أسخط الله عزّ وجلّه ثمّ قال: «ياعليّ، حربك حربي وسلمك سلمي، وأنت العلم بيني وبين أُمّتي».

قال عطية: فدخلتُ على زيد بن أرقم [في] منزله فذكرت له حديث مَحْدُوج بن زيد، قال: ماظننت أنّه بقي ممّن سَمِع رسول الله (منراه عبدراله) يقول هذا غيري، أشهد لقد حدّثنا به رسول الله (منراه عبدراله)، ثمّ قال: لقد حادّه رجال سَمِعوا رسول الله (منراة عبدراله) قوله هذا، وقد ردّوا.

إلى المُمْترى، (حداث) بقراء تي عليه، قال: حدّ ثنا السيد أبو طالب يحيى بن الحسين بن هارون العلوي الحسني أصلاً، قال: حدّ ثنا أبو أحمد محمّد بن علي (حداث)، قال: حدّ ثنا محمّد بن جعفر القمّي، قال: حدّ ثنا أجمد بن أبي عبدالله قال: حدّ ثنا أبو أحمد محمّد بن علي (حداث)، قال: حدّ ثنا محمّد بن جعفر القمّي، قال: حدّ ثنا أحمد بن أبي عبدالله البرفي، قال: حدّ ثنا الحسن بن محبوب، عن صفوان بن يحيى، قال: قال جعفر بن محمّد (عبدالله)؛ ومن اعتصم بالله تبارك وتعالى هدي، ومن توكّل على الله عزّ وجلّ كُفي، ومن قَنِع بما رزقه الله أغني، ومن اتقى الله نجا، فاتقوا عباد الله مااستطعتم، وأطبعوا الله وسلموا الأمر لأهله تَفْلَحواً، واصبروا إنّ الله مع الصابرين ﴿ وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا آفَة فَأَنسَلُهُمْ أَنفُسَهُمْ الله وسلموا الأمر لأهله تَفْلَحواً، وأصبروا إنّ الله مع الصابرين ﴿ وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا آفَة فَأَنسَلُهُمْ أَنفُسَهُمْ الله وسلموا الأمر لأهله تَفْلَحواً، وأصبروا إنّ الله مع الصابرين ﴿ وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا آفَة فَأَنسَلُهُمْ أَنفُسَهُمْ الله الآية ﴿ لَا يَسْتُوى أَصْحَابُ آلنّارِ وَأَصْحَابُ آلجَنّةِ أَصْحَابُ آلجَنّةِ هُمُ

حدّثني بذلك أبي، عن أبيه، عن أمّ سَلَمة زوج النبيّ (من المعدرانه): أنّها قالت: أقراني رسول الله (من المعدرانه) النّه أَلْمَ أَلْمَا يُؤُونُ ، فقلت: يارسول الله (من المعارفة) المَا يُؤُونُ ، فقلت: يارسول الله، من أصحاب النار؟ قال: مُبغض عليّ وذُريته ومنقصوهم. فقلت: يارسول الله، فمن الفائزون منهم؟ قال: شيعة على هم الفائزون».

المحمد المقطّواني عليه، قال: أخبرنا أبو عليّ الحسن بن عليّ بن الحسن الصفّار بقراءتي عليه، قال: أخبرنا أبو عمر بن مهدي، قال: أخبرنا أبو العباس بن عُقدة، قال: حدّثنا محمد بن أحمد الفّطَواني، قال: حدّثنا إبراهيم بن جعفر بن عبدالله بن محمّد بن مسلمة، عن أبي الزبير، عن جابر بن عبدالله، قال: كنّا عند النبيّ (سلّمة عليه وآله) فأقبل عليّ بن أبي طالب (عبدالله)، فقال النبيّ (سلّمة عبدوآله): «قد أتاكم أخي، ثمّ النفت إلى الكعبة فضربها بيده، فقال: ووالذي نفسي بيده، إنّ هذا وشبعته هم الفائزون يوم القيامة، ثم قال: «إنّه أوّلكم إيماناً معي، وأوفاكم بعهد الله، وأقومكم بأمر الله، وأعدلكم في الرّعيّة، وأقسمكم في السّويّة، وأعظمكم عند الله مَزِيّة، قال: ونزلت ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ وَاقَسَمُ عَنْ السّويّة، وأعظمكم عند الله مَزِيّة، قال: ونزلت ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ اللهُ وَاقْسَمُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ الله

٤ ـ أربعين الخزاعي: ٢٨ / ٢٩.

<sup>(</sup>١) الحشر ٥٩: ١٩.

٥ ـ أربعين الخزاعي: ٢٨ / ٢٨.

<sup>(</sup>۱) البيّنة ۸۸: ۷.

وروى هذا الحديث موفق بن أحمد، وهو من أعيان علماء المخالفين في كتاب (المناقب)، قال: أنبأني سيد الحفّاظ أبو منصور بن شهردار بن شيرويه بن شهردار الدَّيلمي فيما كتب إليّ من همّدان، قال: أخبرنا عَبْدُوس بن عبدالله بن عَبْدُوس الهمداني من كتابه، حدّثنا أبو الحسين أحمد بن عبد ("البرّاز ببغداد، حدّثنا القاضي أبو عبدالله الحسين بن هارون بن محمّد الصَّبّي، حدّثنا أبو العباس أحمد بن محمّد بن سعيد الحافظ، أن محمّد بن مسلمة، أحمد القَطّواني قال: حدّثنا إبراهيم بن أنس الأنصاري، حدّثنا إبراهيم بن جعفر بن عبدالله بن محمّد بن مسلمة، عن أبي الزبير، عن جابر، قال: كُنّا عند النبيّ (من المعمد بن أقبل عليّ بن أبي طالب (مله السلام) فقبال رسول عن أبي الزبير، عن جابر، قال: كُنّا عند النبيّ (من الكعبة فضربها بيده، وقال: «والذي نفسي بيده، إنّ هذا وشيعته هم الفائزون»، وذكر الحديث إلى آخره (").

#### . قوله تعالى:

### عَـٰـــلِمُ ٱلغَــيبِ وَٱلشَّـهـٰذَةِ - إلى فــرله تعــالى ـ وَهُـــوَ ٱلعَـــزِيزُ ٱلْحَكِيمُ (٢٤-٢٢)

١/١٠٦٤٠ على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ هُوَ آلَهُ ٱلَّذِي لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلمَلِكُ ٱلقُدُوسُ ﴾، قال: القُدّوس: هو البريء من شوائب الآفات الموجبات للجهل، قوله تعالى: ﴿ ٱلسَّلَامُ ٱلمُؤْمِنُ ﴾، قال: يأمن أولياؤه من العذاب، فوله تعالى: ﴿ أَلْسَلَامُ ٱلمُؤْمِنُ ﴾، قال: يأمن أولياؤه من العذاب، فوله تعالى: ﴿ هُوَ آللَهُ ٱلخَالِقُ ٱلبَارِيءُ ﴾ هو الذي يخلق الشيء لا من شيء ﴿ لَهُ ٱلأَشْمَاء ٱلحُسْنَى يُسَبِّعُ لَهُ مَافِي ٱلسَّمَاواتِ وَٱلأَرْضِ وَهُوَ ٱلغزيزُ ٱلحَكِيمُ ﴾.

١٠٦٤١ / ٢ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن النّضر بن سُويد، عن هِشام بن الحكم، أنّه سأل أبا عبدالله (مله السلام) عن أسماء الله واشتقاقها، [الله] ممّا هو مشتق؟ قال: فقال لي: الياهِشام، الله مشتقّ من أله، والإله يقتضي مألوها، والاسم غير المُسمّى، فمن عبد الاسم دون المعنى فقد كفر ولم يعبّد شيئاً، ومن عبد

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أبو الحسن محمد بن أحمد، وفي «ي»: محمد، بدل: عبد.

<sup>(</sup>٣) مناقب الخوارزمي: ٦٢.

٦ ـ مناقب الخوارزمي: ٢٠٦ «نحوه».

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٦٠.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۸ / ۲.

الاسم والمعنى فقد كفر وعبد اثنين، ومن عبد المعنى دون الاسم فذاك التوحيد، أفهمت ياهِشام؟» قال: فقلت: زدِني.

فقال: «إنَّ لله تسعة وتسعين اسماً، فلوكان الاسم هو المسمَّى، لكانكلِّ اسم منها إلهاً، ولكن الله معنى يُذَلّ عليه بهذه الأسماء وكلُّها غيره. ياهِشام، الخُبز اسم للمأكول، والماء اسم للمشروب، والثوب اسم للملبوس، والنار اسم للمحرق، أفهمت ـ ياهشام ـ فَهُماً تدفع به وتناضل به أعداءنا الملحدين (١) مع الله عزّ وجلّ غيره؟ ، قلت: نعم، قال: فقال: هنفعك الله وثبّتك، ياهِشام، قال هِشام: فوالله ماقهرني أحد في التوحيد حين قمت من مقامي هذا. ٣/١٠٦٤٢ من بابويه، قال: حدَّثنا أحمد بن الحسن القطَّان، قال:حدَّثنا أحمد بن يحبي بن زكريا القطَّان، قال: حدَّثنا بكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدَّثنا تميم بن بُهلول، عن أبيه، عن أبي الحسن العبدي، عن سُليمان بن مهران، عن الصادق جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين، عن أبيه الحسين بن عليّ، عن أبيه علىّ بن أبي طالب (عليهم السلام)، قال: «قال رسول الله (صلّى الله عبد واله) إنّ لله تبارك وتعالى تسعة وتسعين اسماً، مائة إلّا واحد، من أحصاها دخل الجنّة، وهي: الله، إلاله، الواحد، الأحد، الصمد، الأول، الآخر، السميع، البصير، القدير (١٠) القاهر، العلى، الأعلى، الباقي، البديع، البارىء، الأكرم، الظاهر، الباطن، الحيّ، الحكيم، العليم، الحليم، الحفيظ، الحقّ، الحسيب، الحميد، الحفي (")، الربّ، الرحمن، الرحيم الذاريء، الرازق (")، الرقيب، الرؤوف، البارّ (٤)، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبّار، المتكبر، السيد، السُّبوّح، الشهيد، الصادق، الصانع، الطاهر، العَدْل، العفو، الغفور، الغني، الغياث، الفاطر، الفرد، الفتّاح، الفالق، القديم، المَلِك، القُدّوس، القويّ، القريب، القيّوم، القابض، الباسط، قاضي الحاجات، المُجيد، المولى، المنّان، المحيط، المبين، المُقِيت، المُصّور، الكريم (٥)، الكبير، الكافي، كاشف الضُرِّ، الوتر، النُّور، الوهاب، الناصر، الواسع، الودود، الهادي، الوقي، الوكيل، الوارث، البَرّ، الباعث، التواب، الجليل، الجواد، التغبير، الخالق، خير الناصرين، الديّان، الشكور، العظيم، اللطيف، الشافي.

١٠٦٤٣ ع.وعنه، قال: حدّثنا أبو الحسن عليّ بن عبدالله بن أحمد الأصفهاني الأسواري، قال: حدّثنا مكّيّ ابن أحمد بن سَعْدَويه البَرْدَعِي، قال: أخبرنا أبو إسحاق إبراهيم بن عبدالرحمن القُرشي بدمشق وأنا أسمع، قال:

<sup>(</sup>١) في المصدر: والمتخذين.

٣ ـ التوحيد: ١٩٤ / ٨

<sup>(</sup>١) في «ط، ي» نسخة بدل: القادر، وزاد في «ج»: القادر.

<sup>(</sup>۲) في «بع»: المخفي.

<sup>(</sup>٣) في المصدر، و ((ط) نسخة بدل: الرزاق.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: الراثي.

<sup>(</sup>٥) (الكريم) ليس في الج، ي».

٤ ـ التوحيد: ٢١٩ / ١١.

حدّثنا أبو عامر موسى بن عامر المُرّي، قال: حدّثنا الوليد بن مسلم، قال: حدّثنا زهير بن محمّد، عن موسى بن عُقية، عن الأعرج، عن أبي هريرة: أنّ رسول الله (سلراة عليه واله) قال: اإنّ لله تبارك وتعالى تسعة وتسعين اسماً، مائة إلّا واحد، إنّه وَتر يُحِبّ الوّتر، من أحصاها دخل الجنّة».

فبلغنا أنّ غير واحد من أهل العلم قال: إنّ أوّلها يُقْتَنَح بلا إله إلّا الله وحده لاشريك له، له الملك وله الحمد، بيده الخير وهو علي كلّ شيء قدير، لا إلّه إلّا الله له الأسماء الحسنى: الله، الواحد، الصمد، الأول، الآخر، الظاهر، الباطن، الخالق، البارىء، المصوّر، المثلِك، القُدّوس، السلام، المؤمن، المهيمن، العزيز، الجبار، المتكبر، الرحمن، الرحيم، اللطيف، الخبير، السميع، البصير، العليّ، العظيم، البارىء (۱) المتعالي، الجليل، الجميل، الحيّ (۱) القيوم، القادر، القاهر، الحكيم، القريب، المجيب (۱) الغنيّ، الوقيّ، المتعالي، المجدد، الأحد، الوليّ، الرسيد، الغفور، الكريم، الحليم، التوّاب، الربّ، المجيد، الحميد، الوفيّ، الشهيد، المبين، البرهان، الرووف، المبين، البرهان، الوقوق، المبين، الماحد، الوقيّ، الشاعر، الماحد، الوقيّ، الشاعر، الفاقي، الواقي (۱) المعطي، الماحد، الوقي، الشميت، المميد، المادق، الواق، ذوالقوة، المنين، القائم، الوكيل، الجامع، العادل، المعطي، المجبي، المتعدر، المُقدّم، المؤخّر، الكافي، الهادي، الأبد، الصادق، النور، القديم، الحقّ، الفرد، الوّتر، الواسع، المحصي، المقتدر، المُقدّم، المؤخّر، المنتقم، البديع.

أ ١٠٩٤٤ / ٥ - وعنه، قال؛ حدّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني رحمة، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن أبي الصّلت عبدالسلام بن صالح الهروي، عن عليّ بن موسى الرضا، عبن آبائه، عن عليّ رطبهم السلام، قال: «قال رسول الله (مقراه عله راله) لله تبارك ونعالى تسعة وتسعين اسماً، من دعا بها (١) استجاب له، ومن أحصاها دخل الجنّة».

له، ومن احصاها دخل الجنة». قال الشيخ محمّد بن عليّ بن بابويه (رحداقة معنى قول النبيّ (مآرة منه رآله): «إن لله تبارك وتعالى تسعة وتسعين اسماً، من أحصاها دخل الجنّة؛ إحصاؤها هو الإحاطة بها والوقوف على معانيها، وليس معنى الإحصاء عدّها، وبالله التوفيق، ثمّ شرع في شرح معانيها، ذكره في كتاب (التوحيد).

٦/١٠٦٤٥ عن جعفر بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأشعريّ،

<sup>(</sup>١) في «ج»: البار.

<sup>(</sup>٢) في «ج»: الحق.

<sup>(</sup>۳) (المجيب) ليس في ۵ج، ي».

<sup>(</sup>١) في «ج»: الواقي.

<sup>(</sup>٥) (المجتبي) ليس في «ي».

٥ ـ التوحيد: ١٩٥ / ٩.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: وعاها.

٦ ـ الكاني ٢: ٧٠١ / ٧.

عن ابن القدّاح، عن أبي عبدالله (مله السلام)، قال: اإذا سلّم أحدكم فليَجْهَر بسلامه لايقول: سلّمت فلم يَرُدّوا عليّ، ولعلّه يكون قد سلّم ولم يُسمِعهم، فاذا ردّ أحدكم فلّيَجْهَر بردّه ولايقول المُسلّم: سلّمت فلم يُردّوا عليّ الهمّ قال: الكان عليّ (عله السلام) يقول: لاتَغضبوا ولاتُغضبوا، افشوا السلام، وأطيبوا الكلام، وصلّوا بالليل والنّاس نبام، تدخلوا الجنّة بسلام، ثم تلا عليهم قول الله عزّ وجلّ: ﴿ السَّلَمُ المُؤْمِنُ المُهَيْمِنُ ﴾.

العباس، عن جعفر بن محمّد، عن الحسن بن راشد، عن يعقوب بن جعفر، قال: سمعت موسى بن جعفر (عبالله) العباس، عن جعفر بن محمّد، عن الحسن بن راشد، عن يعقوب بن جعفر، قال: سمعت موسى بن جعفر (عبالله) يقول: وإنّ الله تعالى أنزل على عبده رسول الله (مقراة عباراله): أنّه لاإله إلّا هو الحيّ القيوم، ويسمّى (1) بهذه الأسماء: الرحمن ، الرحيم، العزيز، الجبار، العليّ، العظيم، فتاهت هناك عقولهم، واستخفّت حلومهم، فضربوا له الأمثال، ومثلوه أشباها، وجعلوه يَحُول وَيزُول، فتاهوا في بحرٍ عميق، لايدرون ماغّوره، ولايدركون كُنه (1) معمده،

الله عزّ وجلّ: ﴿ عَالِمُ ٱلغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ﴾ ، فقال: «عالم الغيب: مالم يكن، والشهادة: ماقد كان».

َ ١٠٩٤٨ / ٩ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن عبيد، عن يونس، عن هِشام بن الحكم، قال: سألتُ أبا عبدالله (مه السلام) عن شبحال الله، فقال: وأنفةً لله».

۱۰/۱۰۶۶۹ عن أحمد بن مهران، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسني، عن علي بن أسباط، عن سليمان مولى طِربال، عن هِشام بن سالم الحقواليقي، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ سُبْحَانَ اللهِ ما يعنى به؟ قال: «تنزيه».

والروايات كثيرة في ذلك تقدّمت في آخر سورة يوسف (عليه السلام) ...

٧ ـ تفسير القمى ٢: ٣٦١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: سمي.

<sup>(</sup>٢) في النسخ: كمية.

٨ . معاني الأخبار: ١٤٦ / ١.

۹ ـ الكافي ۱: ۹۲ / ۱۰.

١٠ ـ الكافي ١: ٩٢ / ١١.

<sup>(</sup>١) تقدَّمت في تفسير الآية (١٠٨) من سورة يوسف.

## شُورَةً المُمْتَحنة

#### فضلها

١٠٦٥٠ / ١ - ابن بابويه: بإسناده، عن أبي حمزة الثّمالي، عن عليّ بن الحسين اطهمااللهم، قال: دمّن قرأ سورة الممتحنة في فرائضه ونوافله، امتحن الله قلبه للايمان، ونوّر له بصره، ولايصّيبه فقر أبداً، ولاجنون في بدنه ولا في يده».

" ٢/١٠٦٥ عليه المراكب ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (مقرة عليه وآنه) أنّه قال: ١من قرأ هذه السورة صلّت عليه الملائكة واستغفرت له، وإذا مات في يومه أو ليلته مات شهيداً، وكان المؤمنون شفعاؤه يوم القيامة. ومن كتبها وشَرِبها ثلاثة أبام متوالية لم يبقَ لَه طُحَال (١)، وأمِن من وَجعه وزيادته، وتعلّق الرياح مدّة حياته بإذن الله تعالى».

٣/١٠٦٥٣ وقال رسول الله رسلم الديمة على والتهازيمين قرأها صلّت عليه الملائكة واستغفروا له، وإن مات في يومه . أو ليلته مات شهيداً، وكان المؤمنون والمؤمنات شفعاؤه يوم القيامة».

١٠٦٥٣/ ٤ ـ وقال الصادق (عليه السلام): «من بُلي بالطُّحال وعَسُر عليه، يكتُبها ويشربها ثلاثة أيام متوالية، يزول عنه الطُّحال بإذن الله تعالىٰء.

سورة الثُنتُحنة ، فضلها ،

١ \_ ثواب الأعمال: ١١٨.

------ 7

(١) الطُّخال: داءُ مُصيب الطُّحال. «أقرب الموارد ـ طحل - ١: ١٩٩٩.

..... T

غواص القرآن: ۱۰ «مخطوط».

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَاتَتَّخِذُواْ عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُسلقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ -إلى نوله نعالى -بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ [١-٣]

خلك أنّ حاطِب بن أبي بَلْتَعة كان قد أسلم وهاجر إلى المدينة، وكان عِباله بمكّة، وكانت قُريش تخاف أن يغزوهم ذلك أنّ حاطِب بن أبي بَلْتَعة كان قد أسلم وهاجر إلى المدينة، وكان عِباله بمكّة، وكانت قُريش تخاف أن يغزوهم رسول الله (منراة على والله)، فصاروا إلى عِبال حاطِب، وسألوهم أن يكنبوا إلى حاطِب يسألونه عن خبر رسول الله (منراة على وهل يُريد أن يغزو مكّة، فكنبوا إلى حاطِب بسألونه عن ذلك، فكتب إليهم حاطِب: إنّ رسول الله (منراة على وقعل يُريد أن يغزو مكّة، فكنبوا إلى حاطِب بسألونه عن ذلك، فكتب إليهم حاطِب: إنّ رسول الله (منراة على ودفع الكتاب إلى امرأة تُسمّى صَفيّة، فوضعته في قُرونها (١) ومرّت، فنزل جبر ثيل (عبدالله) على رسول الله (منراة عبورة) فأخبره بذلك.

فبعث رسول الله امتراه عليه وآله) أمير المؤمنين (عليه السلام) والزَّبير بن العَوَّام في طلبها فلحقاها، فقال لها أمير المؤمنين (عليه السلام): هأين الكتاب؟ ه فقالت: مامعي شيء، ففتشاها فلم يجدا معها شيئاً، فقال الزبير: مانري معها شيئاً، فقال أمير المؤمنين (عليه السلام): «والله ماكذَبنا رسول الله (مقراة عليه وآله) ولاكذَب رسول الله (مقراة عليه وآله) على جَبْرُ ثيل (عليه السلام)، ولاكذَب جَبْرُ ثيل على الله جلّ ثناؤه، والله لتُنظِهرِنَ الكتاب أو لأُورِدَنَ رأسك إلى رسول الله (مقراة عليه وآله)، فقالت: تنحيا حتى أخرجه، فأخرجت الكتاب من قُرونها، فأخذه أمير المؤمنين (عليه السلام)، وجاء

سورة المُمْنَتحنة آية ـ ١ ـ ٣.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٦١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قرنها، في الموضعين، القَرْث: ذُوَابِة المرأة، يقال: لها قرون طوال، أي ذوائب، والخُصلة من الشعر. «أقرب الموارد ـ قرن ـ ٢: ٩٩٩٢.

سورة المُثنَّحنة (٦٠) .......

به إلى رسول الله اصفران عبد واله ، فقال رسول الله اصفرانه عبد والله واخلب ما هذا؟ ه فقال حاطِب: والله \_ يارسول الله \_ مانافقتُ ولاغيَرتُ ولابدَلتُ ، وإنّي أشهد أن لاإله إلا الله وأنك رسول الله حقاً ، ولكنّ أهلي وعِيالي كتبوا إلي بسحُسن صُنع قُريش إليهم فأحببت أن أجازي قُريشاً بحُسن معاشرتهم ، فأنزل الله جلّ ثناؤه على رسوله (صنراه عبدواله): ﴿ يَمَا أَيُهَا اللّهِ مِنْ المَنوا لاتَتَخِذُوا عَدُوى وَعَدُوكُمْ أَوْلِيَا اللهُ عِلْمَ بِالْمَودُةِ \_ إلى قوله نعالى - لَن تَنفَعَكُمْ أَرْ خَامُكُمْ وَلَا أَوْلادُكُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ .

قوله تعالى:

#### رَبُّنَا لَاتَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ [٥]

1/1·700 محمّد بن يعفوب: عن عِدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن إبراهيم بن عُــقبة، عن إسماعبل بن سهل و إسماعبل بن عبّاد، جميعاً، يرفعانه إلى أبي عبدالله (طبالسلام)، قال: «ماكان من ولد آدم مؤمن إلا فقيراً، ولاكافر إلّا غنياً، حنّى جاء إبراهيم (طبالسلام) فقال: ﴿ رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِللَّذِينَ كَفَرُواً ﴾ فصيّر الله في هؤلاء أموالاً وحاجةً ».

قوله تعالى:

## عَسىٰ اللهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ لَيَيْنَ اللَّذِينَ عَادَيْتُم مِّنْهُمْ مَّوَدَّةً واللهُ قَدِيرٌ وَاللهُ عَقُورٌ رَّحِيمٌ [٧]

عَسَى المَّرَمَنِينَ اللَّهِ مِن إِبراهِيم، قال: وفي روابة أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالله) في قوله تعالى: ﴿عَسَى آللهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ عَادَيْتُم مِّنْهُمْ مَّوَدَّةً وآللهُ قَدِيرٌ وآللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾: «فإنّ الله أمر نبيّه (سنّ الديار) و المؤمنين بالبراءة من قومهم ماداموا كُفّاراً».

وفوله تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِسَى إِبرَاهِيمَ وَاللَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِم إِنَّا بُرَءَآوُاْ مِنْكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ آشِوكَفَرْنَا بِكُمْ ﴾ (''الآبة، قطع الله عزَ وجلّ ولاية المؤمنين [منهم] وأظهروا لهم العداوة فقال: ﴿ عَسَىٰ آللهُ أَنْ يَجْعَلَ بِيْنَكُمْ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ عَادَيْتُم مِنْهُمْ مَّوَدَّةً ﴾ فلَما أسلم أهل مكّة خالطهم أصحاب رسول

سورة الشُنتُحنة آية ـ ٥ ـ

١ ـ الكافي ٢: ٢٠٢ / ١.

سورة المُنتَحنة آبة .٧.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٦٢.

<sup>(</sup>١) الممتحنة ٦٠: ٤.

الله (مذراة عليه وآله) وناكَحُوهم، وتزوّج رسول الله (مذراة عليه وآله) أُمّ حبيب بنت أبي سِفيـان بـن حــرب ثــمّ فــال: ﴿ لَايَنْهَـٰكُمُ آفَهُ﴾ إلى آخر الآيتين.

والحديث تقدّم بنمامه في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا سَـوَاءٌ عَـلَيْهِمْ ءَأَنـذَرْتَهُمْ أَمْ لَـمْ تُـنذِرْهُمْ لايُؤْمِنُونَ﴾ من سورة البقرة (١)

قوله تعالى:

#### يَـٰٓأَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ -إلى فوله نعالى -إذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَ أُجُورَهُنَّ [١٠]

قامْتَحِنُوهُنَّ آفَةُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلْمِتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتُ فَلا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى آلكُفَّارِ فَال المِعْتِ امرأة من فامْتَحِنُوهُنَّ آفَةُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلْمِتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتُ فَلا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى آلكُفَّارِ فَال إِذَا لَحِقْت امرأة من المسلمين تُمْتَحن بأن تحلِف بالله أنه لم حملها على اللّحوق بالمسلمين بعضها لزوجها الكافر، ولاحبتها لأحد من المسلمين، وإنما حملها على ذلك الإسلام، فإذا حلفت على ذلك قبل إسلامها، ثمّ فال الله عزّ وجلَ: ﴿ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَالا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّادِ لَاهُنَّ حِلِّ لَهُمْ وَلَاهُمْ يَحِلُونَ لَهُنَّ وَءاتُوهُم مَا أَنفَقُواْ فَي بعني يُردَ المسلم على زوجها الكافر صَدافها ثمّ يتزوجها المسلم، وهو قوله تعالى: ﴿ وَلَا جُمَاحُ عَلَيْكُمْ أَن تَنِكُوهُنَّ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾.

، ٢/١٠٦٥٩ ـ محمّد بن يعفوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن عليّ بن يعقوب، عن مروان بن مسلم، عن الحسين بن موسى الحنّاط، عن النّضيل بن يسار، قال: قلت لأبي عبدالله (عنه السبم): إنّ لامرأتي أُختاً عارفة على رأينا، وليس على رأينا بالبصرة إلّا فليل فأزوّجها ممّن لايرى رأيها؟

۲ ـ الكافي ۲: ۲۸۸ / ۱.

<sup>(</sup>١) الممتحنة ٦٠: ٤.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآية (١) من سورة البقرة.

سورة المُّمُتحنة آبة . ١٠ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٦٢.

۲ ـ الکافي ۵: ۳٤٩ / ٦.

فقال: ولا نعمة، إنَّ اللهِ عزَّ وجلَّ يقول: ﴿ فَكَلَّ تَرْجِعُوهُنَّ إِلَىٰ الْكُفَّارِ لَاهُنَّ حِلٌّ لَّهُمْ وَلَاهُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ ﴾ .

فوله تعالى:

#### وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلْكُوافِرِ [10]

١/١٠٦٦٠ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن أحمد بن عمر، عن دُرست الواسطي، عن عليّ بن رِئاب، عن زُرارة بن أعين، عن أبي جعفر (عبه اللهم)، قال: ولاينبغي نكِاح أهل الكتاب، قلت: جُعِلت فِداك، وأين تحريمه؟ قال: قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصْم ٱلْكُوافِرِ ﴾ ٤.

١٩٦٦١ عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن عليّ بن رِئاب، عن زُرارة بن أعبن، قال: سألتُ أبا جعفر (عبد الله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ (١)، قال: هذه منسوخة بقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَم ٱلْكُوافِرِ ﴾).

٣/١٠٦٦٢ عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر اطبالهم، في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلْكُوافِرِ ﴾، يقول: «من كانت عنده امرأة كافرة يعني على غير مِلّة الإسلام وهو على مِلّة الإسلام، فليَعرِض عليها الإسلام، فإن قَبلت فهي امرأته، وإلّا فهي بريئة منه، نهى الله أن يتمسّك (١) بعِصْمَتها (١).

قوله تعالى:

# وَسْسَنَكُواْ مَا أَنْفَقْتُمْ - إلى قَرِلِهِ تِعَالَى - وَآتَ قُواْ آللهَ ٱلَّذِى أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ [١٠-١١]

١/١٠٦٦٣ ـ عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَسُتَلُواْ مَآأَنْفَقْتُمْ ﴾ يعني إذا لِحقت امرأة من المسلمين

سورة المُنتَحنة آية - ١٠ -

۱ ـ الكافي ٥: ٢٥٨ / ٧.

۲ ـ الكافي ٥: ٨٥٨ / ٨.

(١) المائدة ٥: ٥.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٦٣.

(١) في المصدر: يمسك.

(٢) في «ج»: بعصمها.

سورة المُمُنْحنة آية . ١٠ ـ ١١ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٦٣.

بالكفّار، فعلى الكافر أن يرُدّ على المسلم صَداقها، فإن لم يفعل الكافر وَغَنِم المسلمون غنيمةً أخذ منها قبل القِسمة صَدَاق المرأة اللاحقة بالكفّار.

وقال في قوله تعالى: ﴿ وَإِن فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ إِلَى الكُفَّادِ ﴾ يقول: يَلْحَقن بالكُفار آلذين (١) لاعهد بينكم وبينهم، فأصبتم غنيمة ﴿ فَأَاتُواْ آلَٰذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَاجُهُم مِثْلَ مَاأَنفَقُواْ وَآتَقُوا آللهَ ٱلَّذِي أَنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ بينكم وبينهم، فأصبتم غنيمة ﴿ فَأَاتُواْ آلَٰذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَاجُهُم مِثْلَ مَاأَنفَقُواْ وَآتَقُوا آللهَ آلَٰذِي أَنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ فال: وكان سبب [نزول] ذلك أن عمر بن الخطاب كانت عنده فاطمة بنت أبي أُميّة بن المُغيرة، فكرهت الهجرة معه، وأقامت مع المشركين، فَنكَحها معاوية بن أبي سفيان ، فأمر الله رسوله (منراه عبراله) أن يُعطي عمر مثل صداقها.

عن محمّد بن عبسى، عن المسيخ في (التهذيب): بإسناده، عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن محمّد بن عبسى، عن يُونس، عن ابن أَذنية وابن سِنان، عن أبي عبدالله (عبد عبه)، قال: سألتُه عن رجل لَجِقت امرأته بالكفّار، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَإِن فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ إِلَى الكُفّارِ فَعَاقَبَتُمْ فَاتُواْ آلَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَاجُهُم مِثلَ مَاأَنفَقُواْ ﴾، تعالى: ﴿ وَإِن فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ إِلَى الكُفّارِ فَعَاقَبَتُمْ فَاتُواْ آلَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَاجُهُم مِثلَ مَاأَنفَقُواْ ﴾، مامعنى العقوبة هاهنا؟ قال: «أن يُعطيه الذي ذهبت امرأته على امرأة غيرها ـ يعني تزوجها بعقِب ـ فإذا هو تزوج بامرأة أخرى فإنّ على الإمام أن يُعطيه مَهْرها مَهْر امرأته الذاهبة».

قلت: فكيف صار المؤمنون يرُدوّن على زوجها بغير فعلٍ منهم في ذهابها، وعلى المؤمنين أن يرُدّوا على زوجها مأنفق عليها ممّا يُصيبوا، لأنّ على الإمام أن روجها مأنفق عليها ممّا يُصيبوا، لأنّ على الإمام أن يجبر (١) جماعة من تحت يده، وإن حضرت القِسمة فله أن يسُدّ كلّ نائبةٍ تنوبه قبل القِسمة، وإن يقي بعد ذلك شيء يقسمه بينهم، وإن لم يبنّ لهم شيء فلا شي عليه».

المحمد بن الحسن الصفّار، عن الحسن المحمد بن الحسن المحمد بن الحسن الصفّار، عن الحسن الصفّار، عن إبراهيم بن هاشم، عن صالح بن سعيد وغيره من أصحاب ينونس، عن أصحابه، عن أبي جعفر وأبي عبدالله الله الله عن أصحابه، عن أبي جعفر وأبي عبدالله الله الله الله عن وجل في المحمد أنه المحمد المرأته بالكفّار، وقد قال الله عزّ وجل في وَإِنْ فَاتَكُمْ شَيّ مِّسَى مُّ مِسْ أَزُواجِهُمْ مِثْلَ مَا أَنفَقُوا ما معنى العقوبة هاهنا؟ قال: وإنّ الذي أرواجهم مِثلَ مَا أَنفَقُوا ما معنى العقوبة هاهنا؟ قال: وإنّ الذي ذهبت امرأته فعاقب على امرأة أخرى غيرها - يعني تزوّجها - فإذا تزوّج امرأة أخرى غيرها فعلى الإمام أن يُعطيه مَهْر امرأته الذاهبة».

فسألته: فكيف صار المؤمنون برُدّون على زوجها المَهْر بغير فعلٍ منهم في ذهابها، وعلى المؤمنين أن يرُدّوا على زوجها ماأنفق عليها ممّا يُصيب المؤمنون؟ قال: «يردّ الإمام عليه، أصابوا من الكُفّار أو لم يُصِيبوا، لأنّ على

<sup>(1)</sup> في «ج، ي»: يلحقن بالذين.

۲ ـ التهذيب ٦: ٢١٣ / ٢٥٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يجيز.

٣ . علل الشرائع: ١٧٥ / ٦.

سورة المُثتَّحنة (٦٠) ......١٠٠٠.... ٢٥٧

الإمام أن يُجبر صاحبه (١) من تحت يده، وإن حضرت القِسمة فله أن يسُدكلَ نائبةٍ تنوبه قبل القِسمة، وإن بقي بعد ذلك شيء قسّمه بينهم، وإن لم يبق لهم شيء فلا شيء لهم».

#### قوله تعالى:

يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِى إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِغْنَكَ عَلَى أَن لَا يُشْرِكُنَ بِاللهِ شَيْئاً وَلَا يَشْرِقْنَ وَلَا يَوْنِينَ وَلَا يَقْتُلْنَ أَوْلَادَهُنَّ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَانِ شَيْئاً وَلَا يَشْرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَلَا يَقْتُلْنَ أَوْلَادَهُنَّ وَلَا يَغْمِنَ بِبُهْتَانِ يَعْمُونِ فَبَايِعْهُنَّ يَفْتُرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَلَا يَعْضِينَكَ فَي مَعْرُونِ وَبَايِعْهُنَّ وَلَا يَعْضِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَلَا يَعْضِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَ وَلَا يَعْضِينَكَ فَي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَلَا يَعْضِينَكَ فَي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَلَا يَعْضِينَكُ فَي مَعْرُوفٍ فَي الْمُؤْمِنَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ يَعْفِقُ وَلَا يَعْضِينَا لَا اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

فقالت: يارسول الله، كيف نُبايعك؟ فقال: إنّي لا أصافح النساء، فدعا بقَدَح من ماء فأدخل يده ثمّ أخرجها، فقال: ادْخِلن أيديكنّ في هذا الماء فهي البيعة».

٢/١٠٦٦٧ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عثمان بن عيسى، عن أبي أبوب الخزّاز، عن رجل، عن أبي عبدالله (عبد المه)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ ﴾ ، قال: والمعروف أن لايَشْفُقن جَيباً، وَلا يَلْطِمن حَدّاً، ولا يَدْعون ويلاً، ولا يَتَخلّفن عند قبرٍ، ولا يَسَوّدن ثوباً، وَلا يَنْشُرن شعراً ».

ا ١٠٦٦٨ / ٣ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن سَلَمة بن الخطاب، عن سُليمان بن سَماعة الخُزاعي، عن عليّ

سورة المُمْنَحنة آية . ١٢ .

<sup>(</sup>١) في المصدر: ينجز حاجته.

۱ ـ الكافي ٥: ۲۷ / ٥.

۲ ـ الكافي ٥: ٢٦ ه / ٣.

۳ ـ الكافي ٥: ٥٢٧ / ٤.

ابن إسماعيل، عن عمرو بن أبي المفدام، قال: سمعت أباجعفر (مله السعم) يتقول: التدرون ماقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفِ ﴾؟، قال: قلت: لا. قال: اإنّ رسول الله (سنى الله عبدراله) قال لفاطمة (عليه السلام): إذا أنا مُتَ فلا تَخْمشي عليّ نائحة ا قال: ثمّ قال: العذا المعروف الذي أمر (1) الله عزّ وجلّه.

محمّد بن خالد، عن محمّد بن عليّ، عن أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن أسلم الجَبَليّ، عن عبدالله (عليه السلم): كيف أسلم الجَبَليّ، عن عبدالله (عليه السلم): كيف ما الجَبَليّ، عن عبدالله (منه النساء حين بايعهنّ؟ قال: الدعا بعِرْكَنِهِ (۱) اللّذِي كان يتوضّأ فيه، فصبّ فيه ماء، ثمّ ما مسح رسول الله (منه النساء حين بايعهنّ؟ قال: الذعا بعِرْكَنِهِ (۱) اللّذِي كان يتوضّأ فيه، فصبّ فيه ماء، ثمّ منهن قال: الحمّسي يدك، فتَغْمِس كما غَمّس رسول الله (منه الله عبداله) يده، فكان هذا مُماسحته إياهنّ.

وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (علمالسلام)، مثله.

سعدان بن محمد بن إسحاق، عن أبي عليّ الأشعري، عن محمد بن عبدالجبّار، عن أحمد بن إسحاق، عن سعدان بن مسلم، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (الله فيد)))) وصبّ فيه نُضُوحاً، ثمّ غمس يده فيه، ثمّ قال: اسمعن ياهؤلاء، أبايعكنَّ على أن لاتُشْرِكن بالله شيئاً، ولاتشرقن، ولاتنزين، ولاتفتلن أولادكنّ، ولاتأتين ببهتانٍ تَفترينه بين أيديكنَ وأرجلكنّ، ولاتفتور ثم قال لهنّ: اغْمِسْنَ أيديكن وأرجلكنّ، ولاتغضين يُعُولتكنّ في معروف، أقررتن القرارية العبرة المناهرة أطبب من أن بَمسّ بهاكف أنثى ليست له بمَحْرَم».

اله عليه اله اله اله اله المواهيم، قال: اخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن عليّ عن عبي عن عبد الله بن سِنان، قال: سألتُ أباعبدالله (عبد الله عن قول الله ﴿ وَلا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ ﴾، قال: «هو ماافترض الله عليهنّ من الصلاة والزكاة، وماأمرهنّ به من خيره.

١٠٦٧٢ هـ ١٠١٧٧ ـ الشيخ المِقداد في (كنز العرفان): رُوي أنّهُ رسل الله (سل بايعهنّ على الصَّفا، وكان عمر أسفل منه، وهند بنت عُتبة متنفّبة مُتنكّرة مع النساء خوفاً من أن يَعْرفها رسول الله (سل الله (سل الله)، فقال: ﴿ أَبايعكنَ على أنْ

<sup>(</sup>١) في المصدر: ولاتأثري.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: قال.

<sup>£</sup> مالكافي ٥: ٥٢٦ / ١.

<sup>(</sup>١) العيرُ كُن: الإَجَانَة التي تُغْسَل فيها الثياب ونحوها. «لسان العرب ١٣: ١٨٦».

٥ ـ الكافي ٥: ٢٦ ه / ٢.

<sup>(</sup>١) التور: هو إناء من صُفرٍ أو حجارةٍ كالإجّانة، وقد يُتُوضاً منه، والبُرْنة: القِدر مطلقاً، وجمعها بِرّام، وهي في الأصل المتَّخَذة من الحجر المعروف بالحجاز واليمن. «النهاية ١: ١٢١، ١٩٩١».

٦ ـ تفسير القمى ٢: ٣٦٤.

٧ ـ كنز العرفان ١: ٣٨٥.

لأتشركن بالله شيئاً». فقالت هند: إنّك لتأخذُ علينا أمراً مارأيناك أخذته على الرجال (١) وذلك أنّه بايع الرجال يومئذ على الإسلام والجهاد فقط، فقال النبيّ (متراه عبه رته): «ولاتشرقن». فقالت هند: إنّ أبا سفيان رجل مُمْسِك، وإنّي أصَبْتُ من ماله هنات، فلا أدري أيجلَ لي أم لا؟ فقال أبو سفيان: ماأصبت من شيءٍ فيما مضى وفيما غَبَر فهو لك حلال. فضَجك رسول الله (متراه عبه رته) وعَرَفها، فقال لها: «وإنّك لهند ابنة عُنبة؟ فقالت: نعم، فاعْفُ عمّا سلف بانبيّ الله، عفا الله عنك.

فقال: «ولاتزنين» فقالت هند: أو تَزْني الحُرَّة؟ فتبسّم عمر بن الخطّاب لِمَا جرئ بينه وبينها في الجاهلية، فقال (سنّ مع عبدواله): «ولاتَقْتُلنَ أولادَكنَ». فقالت هند: ربّيناهم صغاراً وفتلتموهم كباراً، فأنتُم وهم أعلم، وكان ابنها حنظلة بن أبي سفيان قتله عليّ بن أبي طالب (طبالله) يوم بدر، فضّحِك عمر حتى استلقى على قَفاه، وتبسّم النبيّ (سنّ الله عبدواله) وقال (٢٠): «ولاتأتِينَ ببُهنانِ تَقْتَرِينةً». قالت هند: والله إنّ البُهتان قبيح، وماتأمرُنا إلّا بالرُّشد ومكارم الأخلاق، ولما قال: «ولاتقصينني في معروف» قالت هند: ماجلسنا مجلسنا هذا وفي أنفسنا أن تَعْصِيك في شيءٍ. الأخلاق، ولما قال: «ولاتقصينني في معروف» قالت هند: ماجلسنا مجلسنا هذا وفي أنفسنا أن تَعْصِيك في شيءٍ. المُوّمنين أحمد في (المناقب): قوله تعالى: ﴿ يَا لَيُهِا ٱلنّبِي إِذَا جَاءَكَ المُؤْمِناتُ يُبَايِعْنَكُ ﴾ قال: روى الزبير بن العوّام قال: سوعتُ رسول الله (مثر عبدواله) بدعو النساء إلى البيعة حين نالت هذه الآية، وكانت فاطمة بن أسد أم أمير المؤمنين (عبدالله) أوّل من (١٠) بايعت.

١٠ ١٠ ١٠ ١٠ عليّ بن الحسين بن محمّد الأصبهاني في (مقاتل الطالبيّين): عن جعفر بن محمّد (عليماالـ ١٠):
 وإن فاطمة بنت أسد أمّ عليّ (علم الـ ١٠) كانت حادية عشرة \_ يعني في السابقة إلى الإسلام \_ وكانت بدريّة).

ولما نزلت هذه الآبة: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلنَّبِيِّ إِذَا جَاءَكَ ٱلمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ ﴾ كانت فاطمة أوّل امرأة بايعت رسول الله (سنراة عبدراله) (١٠)، ودُفِنت بالرَّوحاء مقابل حمّام أبي قَطِيفة (٢).

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: تأخذ الرجال.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ولمَّا قال.

٨ ـ مناقب الخوارزمي: ١٩٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أول امرأة.

٩ ـ مناقب الخوارزمي: ١٩٦.

١٠ ـ مقاتل الطالبيين: ٥.

<sup>(</sup>١) من قوله: ولمنا تزلت، مروي عن الزبير بن العوام.

<sup>(</sup>٢) من قوله: ودفنت، مرويّ عن محمّد بن عمر بن عليّ بن أبي طالب دعله السلام.

٣٦٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## يَـٰ أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَاتَتَوَلُواْ قَوْماً غَضِبَ ٱللهُ عَلَيهِمْ قَدْ يَئِسُوا مِنَ ٱلْأَخِرَةِ كَما يَئِسَ ٱلكُفّارُ مِنْ أَضحَابِ ٱلْقُبُورِ [ ١٣]

۱/۱۰۲۷۹ محمد بن العباس، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمد الثقفي، قال: سمعت محمّد بن صالح بن مسعود، قال: حدّثني أبو الجارود زياد بن المُنذر، عمّن سَمِع عليّاً (عبدالله): «يقول العجَب كلّ العجب بين جُمادئ ورجب».

فقام رجل فقال: باأمير المؤمنين، ماهذا العجب الذي لانزال تَعْجَب منه؟ فقال: «فَكِلَتْكُ أَمَك، وأيّ العَجَب أعجب من أموات يَضْربون كلّ عدوّ لله ولرسوله ولأهل ببنه، وذلك تأويل هذه الآية: ﴿ يَـٰ أَيُهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَوْمُا غَضِبَ آللهُ عَلَيهِمْ قَدْ يَئِسُوا مِنَ ٱلْأَخِرَةِ كَمَا يَئِسَ ٱلكُفّارُ مِنْ أَصْحِابِ ٱلْقُبُورِ ﴾ فإذا السند القتل قُلنم: لاتتولُواْ قَوْماً غَضِبَ آللهُ عَلَيهِمْ قَدْ يَئِسُوا مِنَ ٱلْأَخِرَةِ كَمَا يَئِسَ ٱلكُفّارُ مِنْ أَصْحِابِ ٱلْقُبُورِ ﴾ فإذا السند القتل قُلنم: مات وهلك و " أي وادٍ سلك، وذلك تأويل هذه الآية: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمْ ٱلكُرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَقِيراً ﴾ " أي وادٍ سلك، وذلك تأويل هذه الآية: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمْ ٱلكُرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَقِيراً ﴾ " أي وادٍ سلك، وذلك تأويل هذه الآية: ﴿ ثُمُ مَا يَنْ الكُمْ ٱلكُرَّةُ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُمْ إِنَّا فَيْ وَالْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللل اللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ

٢/١٠٦٧٧ ـ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ يَمْأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَاتَتَوَلُّواْ قَوْماً غَضِبَ ٱللهُ عَلَيهِمْ ﴾: معطوف على قوله تعالى: ﴿ يَمَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَاتَتَّخِذُواْ عَدُوًى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ ﴾ (١).



سورة المُمْتَحنة آية . ١٣ .

١ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨٤ / ٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مات أو هلك أو.

<sup>(</sup>٢) الإسراء ١٧: ٦.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٦٤.

<sup>(</sup>۱) الممتحنة ۲۰: ۱.

## سُورَةُ الصَّفّ

#### فضلها

أَنْ ١/١٠٦٧٨ - ابن بابويه: بإسناده، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (علم السلام)، قال: دمن قرأ سورة الصّفّ وأدمن قراءتها في فرائضه ونوافله، صفّه الله مع ملائكته وأنبيائه المرسلين إن شاء الله تعالى.

٢/١٠٩٧٩ - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (متى النبيّ الله قال: المن قرأ هـذه السورة كـان عيسى (علمالسلام) مصلّياً عليه وَمُستغفراً له مادام في الدنيا، وإن مات كان رفيقه في الآخرة. ومَن أدمن قراءتها في سفره حَفظِه الله، وكُفي طوارقه حتّى يرجِع».

١٠٦٨١ / ٤ ـ وقال الصادق اعبه السلام): « مَن قرأها وأدمن قراءتها في سفره أمِن من طوارقه، وكان محفوظاً إلى أن يرجع إلى أهله بإذن الله تعالى».

ء سورة الصُّفّ ـ فضلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٨.

..... r

\$ \_ خواص القرآن: ١٠ «مخطوط».

قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ سَبَّحَ للهِ مَافِى آلسَّمَاْ وَاتِ وَمَا فِى آلْأَرْضِ وَهُوَ آلْعَزِيزُ آلْحَكِيمُ -إلى فوله نعالى - أن تَقُولُواْ مَالَاتَفْعَلُونَ [١-٣]

المنافرة المره ولاينقضوا عهده في أمير المؤمنين (طبالله)، فعلم الله (سلّ الله عبادته) الله يقولون فقال: ﴿لِمَ تَقُولُونَ مَا لِللهُ أَنَهُم لا يَقُولُونَ بِما يقولون فقال: ﴿لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تُفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتاً عِندَ آللهُ ﴿ الآية، وقد سمّاهم الله مؤمنين بإقرارهم وإن لم يَصْدُقوا.

" ٢/١٠٦٨٣ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن هِشام بن سالم، قال: سمعتُ أبا عبدالله (مباسلام) يقول: «عِدَة المؤمن أخاه تَذُرّ لَا كَفّارة له، فمن أخلف فبخُلف الله بدأ، ولمَقْته تعرّض، وذلك قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلذِّينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَالَا تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتاً عِندَ آللهِ أَن تَقُولُوا مَالَا تَفْعَلُونَ \* ).

قوله تعالى:

إِنَّ آللهَ يُحبُّ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ في سَبِيلِهِ صَفّاً كَأَنَّهُمْ بُنَيانٌ

سورة الصُّفّ آية ١ ـ ٣ ـ ٦ ـ

١ ـ تفسير القمي٢: ٣٦٥.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۷۰ / ۱.

#### مَرْضُوضٌ [2]

أَنْ عبيد، ومجمّد بن العباس، قال: حدّثنا عليّ بن عبيد، ومجمّد بن القاسم، قالا جميعاً: حدّثنا الحسين ابن الحكم، عن حسن بن حسين، عن حَيَّان بن عليّ، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عباس، في قوله تعالى: 

إِنَّ آفَة يُحبُّ آلَّذِينَ يُقَايِلُونَ في سَبِيلِهِ صَفَّا كَأَنَّهُمْ بُنْيانٌ مَرْصُوصٌ، قال: نزلت في عليّ وحمزة وعبيدة بن الحارث ومهم الدارث ومهم الداري (منها عنهم).

الزبير الخسين، عن الزبير الحديث الحسين بن محمد، عن حجاج بن يوسف، عن بشر بن الحسين، عن الزبير ابن عدي، عن الزبير الضحاك، عن ابن عباس (مراد المداد، في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ آللَهُ يُحبُّ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَ في سَبِيلِهِ صَفّاً كَأَنَّهُمْ بُنْيِثٌ مَّرْصُوصٌ ﴾، قال: قلت: من هؤلاء؟ قال: عليّ بن أبي طالب المهالله، وحمزة أسد الله وأسد رسوله، رعبيدة بن الحارث، والمقداد بن الأسود.

به ۱۰۹۸۹ من محمد، عن ابن محمد، عن المنافعة عند العزيز بن يحيى، عن مَيْسرة بن محمد، عن إبراهيم بن محمد، عن ابن فضيل، عن حسّان بن عبيدالله (۱)، عن الضّحاك بن مُزاحِم، عن ابن عباس (منها عنه)، قال: كان عليّ (عبه المنام) ذا صف في القتال كأنّه بنيان مرصوص، يتبع ماقال الله فيه، فمدحه الله، وماقتل من المشركين كقتله أحد.

الأنصاري، والمِقداد بن الأسود الكنديه.

١٠٦٨٨ / ٥ ـ ومن طريق المخالفين مارواه الكيري، عن ابن عباس: أنّها نزلت في عليّ، وحمزة، وعبيدة بن الحارث، وسهل بن حنيف، والحارث بن الصّمّة، وأبي دُجانة.

٦/١٠٦٨٩ - عليّ بن إبراهيم: ثمّ ذكر المؤمنين الَّذين جاهدوا وقاتلوا في سبيل الله فقال: ﴿إِنَّ آفَة يُحِبُّ آلَّذِينَ يُقَنْتِلُونَ في سَبِيلِهِ صَفًا كَأَنَّهُمْ بُنْيَـٰنٌ مَّرْصُوصٌ﴾، قال: يصطفّون كالبُنيان الذي لابَزُول.

سورة الصُّفّ آية ـ £ ـ

١ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨٥ / ١.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨٥ / ٢.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨٦ / ٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حسان بن عبدالله.

<sup>£ .</sup> تحقة الاخوان: ٩٥ «مخطوط».

٥ ـ تفسير الحبري: ٣٢١ / ٦٦.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٣٦٥.

٣٦٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

#### فَلَمَّا زَاغُـوَاْ أَزَاغَ آللهُ قُلُوبَهُمْ - إلى فوله تعالىٰ - يَأْتِي مِن بَعْدِى آسْمُهُ أَخْمَدُ [٥-٣]

١/١٠٦٩٠ على بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا زَاعُـوٓا أَزَاعٌ آفَةُ تُلُوبَهُمْ ﴾ أي شكك الله فلوبهم، ثمّ
 حكى فول عبسى بن مربم (على المبنى إسرائيل ﴿ إِنّى رَسُولُ آفَهِ إِلَيْكُمْ مُصَدّقاً لَمَّا بَيْنَ يَدَى مِن التَّوْرَاةِ وَمُبِشَراً بِرَسُولُ آفَةٍ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقاً لَمَّا بَيْنَ يَدَى مِن التَّوْرَاةِ وَمُبِشَراً بِرَسُولُ قَالُواْ هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾.
 برَسُولِ يَأْتِي مِن بَعْدِى آسمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُم بِالْبَيِّنَاتِ قَالُواْ هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾.

قال: وسأل بعض اليهود رسول الله (متراة طوراته) فقال: لم سُمّيتٌ محمداً وأحمد وبشيراً ونذيراً؟ فقال: وأمّا محمّد فإنّي في الأرض محمود، وأمّا أحمد فإنّي في السماء أحمد [منه في الأرض]، وأمّا البشير فأبشر من أطاع الله بالجنّة، وأمّا النذير فأنذر من عصى الله بالناره.

التُضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طبالله)، قال - في حديث طويل - وفلما نزلت التوراة على موسى (طبالله) التُضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طبالله)، قال - في حديث طويل - وفلما نزلت التوراة على موسى (طبالله) بشر بمحمد (سنّى الا طبارات) [وكان بين يوسف وموسى من الأنبياء عشرة (۱۱) وكان وصيّ موسى يُوشع بن نون (طبالله)، وهو فتاه الذي ذكره الله عزّ وجلّ في كتابه، فلم تَزَل الأنبياء تبشّر بمحمد (سنّى الله عبد الله) حتى بعث الله تبارك وتعالى المسبح عبسى بن مريم فبشر بمحمد (سرّه عبداله) وكان ذلك قوله تعالى: ﴿ يَجِدُونَهُ ﴾ يعني الله تبارك وتعالى المسبح عبسى بن مريم فبشر بمحمد (واسم عبداله) وكان ذلك قوله تعالى: ﴿ يَجِدُونَهُ ﴾ يعني المعروف اليهود والنصارى ﴿ مَكْتُوباً ﴾ بعني صفة محمد واسم عبسى: ﴿ وَمُبَشِّراً مِرسُولٍ يَأْتِي من بَعْدِى آسْمُهُ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ آلمُنْكَرِ ﴾ (۱۱) وهو فول الله عزّ وجل يحبر عن عبسى: ﴿ وَمُبَشِّراً مِرسُولٍ يَأْتِي من بَعْدِى آسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ وبشر موسى وعبسى بمحمد (منى الأعلى والدي الله عن الأنبياء) عبم الله بعض حتى بلغت محمداً (منه عند عبد) بعضهم ببعض حتى بلغت محمداً أمنه عند الله عنه وعبسى بمحمد (منى الأعلى والدي الله عنه والمنه الله) بعضهم ببعض حتى بلغت محمداً أمني المناه على المناه على المناه على المناه على الله عنه محمد (منى الأعلى والله عنه والمنه الله عنه والله الله عنه والمنه الله الله عنه والله والله والله الله عنه والله الله عنه والله الله عنه والله و

قوله تعالى:

يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُـورَ آللهِ بِأَفْـوَاهِـهِمْ وَآللهُ مُـتِمُّ نُـورِهِ وَلَـوْ كَـرِهَ

سورة الصَّبَفَ آية ـ ٥ ـ ٦ ـ

١ ـ تغسير القمي ٢: ٢٦٥، والمخطوط: ١٢٩.

٢ ـ الكافي ٨: ١١٧ / ٩٢، كمال الدين: ٢١٣ / ٢.

<sup>(</sup>١) «عشرة» من كمال الدين.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ١٥٧.

#### آلٰکَاٰفِرُونَ [۸]

١/١٠٦٩٢ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي الحسن الماضي (عبدالله) قال: سألته عن قول الله تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ آللهِ بِأَفْوَاهِهِم ﴾، قال: «يريدون ليُطْفِئوا ولاية أمير المؤمنين (عبدالله) بأفواههم».

قلت: ﴿ وَآلَةَ مُتِمَّ نُورِهِ ﴾؟ قال: «والله مُتِمُّ الإمامة لقوله عزّ وجلّ: ﴿ مَامِنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَٱلْنُورِ ٱلَّذِى أَنزَلْنَا﴾ ('' فالنور هو الإمام».

قلت: ﴿هُوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَةٌ بِالهُدَىٰ وَدِينِ ٱلحَقِّ﴾؟ قال: «هو [الذي] أمر رسوله محمّداً بالولاية لوصيّه، والولاية هي دين الحقّ».

قلت: ﴿ لِيُظهِرَهُ عَلَىٰ آلَدُينِ كُلِّهِ ﴾ ؟ قال: ﴿ يُظهِره على جميع الأديان عند قيام القائم (عبدالسلام)».

قال: «يقول الله عزّ وجلّ ﴿ وَآلَةُ مُتِمَّ تُورِهِ ﴾ بولاية القائم (مله السلام) ﴿ وَلَوْ كَرِهَ ٱلكَافِرُونَ ﴾ بولاية عليّ ، قلت: هذا تنزيل؟ قال: «نعم أمّا هذا الحرف فتنزيل، وأمّا غيره فتأويل».

عن الحسن وموسى بن عمر، عن الحسن بن عبدالله، عن محمّد بن الحسن وموسى بن عمر، عن الحسن وموسى بن عمر، عن الحسن بن محبّد بن الفُضيل، عن أبي الحسن (مبدالله)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللهِ عِلْ إِلَى الْفُواهِمِم، قال: ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا وَلاية أمير المؤمنين (مبدالله)، بأفواههم،

قال: قلت قوله عزَّ وجلَ ﴿ وَٱللهُ مُتِمَّ نُورِهِ ﴾ ؟ قال: «يقول: والله مُنمَ الإمامة والإمامة هي النور، وذلك قوله تعالى: ﴿ ءَامِنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَٱلنُّورِ ٱلَّذِي أَنزَلْنَا﴾ ("عقال: [النور] هو الإمام».

٣/١٠٦٩٤ / ٣- محمّد بن العباس، قال: حَلَّ ثِناعَلَيْ بِن عبدالله، عِن إسماعيل بن إسحاق، عن يحبى بن هاشم، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالله)، أنه قال: وهُ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ آفَهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وآفَة مُتِمَّ نُورِهِ ، وآلله لو تركتم هذا الأمر، ماتركه الله».

: 1079 عن على بن الحسين (١)، عن محمّد بن وَهبان، عن أحمد بن جعفر الصَّولي، عن عليّ بن الحسين، عن حُميد بن الربيع، عن هشيم بن بشير، عن أبي إسحاق الحارث بن عبدالله الحاسدي، عن

سورة الصَّفَ آية . ٨.

١ ـ الكافي ١: ٢٥٨ / ٨١، تأويل الآيات ٢: ٦٨٦ / ٥.

<sup>(</sup>۱) التغابن ۱۱: ۸.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۵۱ / ۲.

<sup>(</sup>١) التغابن ٦٤: ٨

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨٦ / ٤.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨٧ / ٦.

 <sup>(</sup>١) في ((ط، ي)): علي بن الحسين.

على البه السلام، قال: دصّعِد رسول الله (صل اله عبه رآله) المعنّبر فقال: إنّ الله نظر إلى أهل الأرض نظرة فاختارني منهم، ثمّ نظر ثانية فاختار عليّاً أخي ووزيري ووارثي ووصيّي، وخليفتي في أُمّتي، ووليّ كلّ مؤمن بعدي، من تولّاه تولّى الله، ومن عاداه عادى الله، ومن أحبّه أحبّه الله، ومن أبغضه أبغضه الله، والله لايُحِبّه إلّا مؤمن، ولا يبغضه إلّا كافر، وهو نور الأرض يعدي ورُكنها، وهو كلمة التقوى والعُروة الوثقى، ثمّ تلا رسول الله (سلّ عبدراله) في يُويدُونَ لِيُطفِقُوا تُورَ أَلَوْكُورَة الكَافِرونَ ﴾ (٢٠). باأيها الناس، ليُبلِغ مقالتي هذه شاهدُ كم غائبَكم، اللهم إنّي أشهدك عليهم.

أيّها الناس، وإنّ الله نظر ثالثةً، واختار بعدي وبعد عليّ بن أبي طالب أحد عشر إماماً، واحداً بعد واحد، كلّما هلك واحد فام واحد (٣)، كمثل نجوم السماء، كلّما غاب نجم طلع نجم، هُداة مَهْديّون، لايَضُرّهم كيد من كادهم، وخِذلان من خذلهم، [هم] حجة الله في أرضه، وشهداؤه على خلقه، من أطاعهم أطاع الله، ومن عصاهم عصى الله، هم مع القرآن والقرآن معهم، لايُفارقهم ولايفارقونه حتّى، يَردوا عليَّ الحوضه.

قوله تعالى:

### هُوَ ٱلَّذِى أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْهِرِكُونَ [٩]

1/10797 ـ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا أُحَمَد بن هَوَدَة، عن إبراهيم، عن عبدالله بن حمّاد، عن أبي بصبر، قال: سألتُ أباعبدالله عبدالله عن قول الله عزّ وجلّ في كتابه ﴿ هُوَ ٱلَّذِى أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ بَصِيرٍ، قال: سألتُ أباعبدالله عبدالله عن قول الله عزّ وجلّ في كتابه ﴿ هُوَ ٱلَّذِى أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينٍ لَلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرَةِ ٱلْمُشْرِكُونَ﴾، فقال: «والله مانزل تأويلها بعد».

قلت: مُعِلت فِداك، ومنى يُنزل تأويلها، قال: «حين "" يقوم القائم إن شاء الله تعالى، فإذا خرج الفائم (عبد الله) لم يبقَ كافر أو مشرك إلاكره خروجه حتى لو أنّ كافراً أو مُشرِكاً في بطن صخرة لقالت الصخرة: يامؤمن، في بطني كافر أو مشرك فاقتله، فيجيئه فيقتُله».

٢/١٠٦٩٧ - وعنه: عن أحمد بن إدريس، عن عبدالله بن محمّد، عن صفوان بن يحيى، عن يعقوب بن شعيب، عن عِمران بن مِبشم، عن عباية بن رِبعي، أنّه سَمِع أمير المؤمنين (عبدالله) يقول: المؤهوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ

<sup>(</sup>۲) التوبة ۹: ۳۲.

<sup>(</sup>٣) في ﴿جِ» قام مثله، وفي المصدر: قام مثلهم.

سورة الصُّفَ آية . ٩.

١ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨٨ / ٧.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: حتّى.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٨٩ / ٨.

رَسُولَةً بِالهُدى وَدِينِ ٱلحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْكَرِهَ ٱلمُشْرِكُونَ ﴾ أظَهَر ذلك بعد؟كلا-والذي نفسي بيده ـ حتى لانبقىٰ قرية إلّا ونُودي فيها بشهادة أن لاإله إلّا الله وأنّ محمّداً رسول الله، بكرة وعشيّاً».

٣/١٠٩٩٨ وعنه، قال: حدّثنا يوسف بن يعقوب، عن محمّد بن أبي بكر المُقرى، عن نعيم بن سليمان، عن ليث، عن مجاهد، عن ابن عباس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾، قال: لا يكون ذلك حتى لا يبقى يهودي ولانصرائي ولاصاحب ملّة إلّا صار إلى الاسلام، حتى تأمن الشاة وألذئب والبقرة والأسد والإنسان والحيّة، [و] حتى لاتقرض فأرة جراباً، وحتى تؤضع الجزية، ويُكُسر الصليب، ويُقتَل الخِنزير، وهو قوله تعالى: ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى آلدُينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ وذلك بكون عند قيام القائم (عبد السلام).

1999/ 1/ عن ابن محبقد بن يعقوب: عن عليّ بن محبقد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محبقد بن التُضيل، عن أبي الحسن الماضي عبد الله قلت: ﴿ هُوَ آلَٰذِي أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِالْهَدِي وَدِينِ ٱلحَقِّ ﴾؟ قال: دهو آلذي أمر رسوله بالولاية لوصيّه، والولاية هي دين الحقّ.

قلت: ﴿ لِيُطْهِرَهُ عَلَى آلدُّينِ كُلِّهِ ﴾؟ قال: ﴿ يُظهره على جميع الأديان عند قيام القائم (عب السلام)٥٠.

محمد بن الحصاب، عن محمد بن عبدالله، قال: حدثني محمد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن محمد بن سِنان، عن عمّار بن مروان، عن المنخل بن جميل، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى الرَّسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدىٰ وَدينِ ٱلحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾، قال: «يُظهره الله عزّ وجل في الرَّجعة».

الرَّجعة».

الأرض قِسطاً وعدلاً كما مُلئت ظُلماً وجُوراً». وأن الله على الذين كلّه حتى لايُعبد غير الله، وهو قوله: «يملأ

قوله تعالى:

يَـٰ أَيُّهَـا ٱلَّـذِينَ ءَامَـنُواْ - إلى نوله نعالى . نَـضُرُّ مِّـنَ ٱللهِ وَفَـنْحٌ

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١٨٩ / ٩.

<sup>£</sup> ـ الكافي ۱: ۲۵۸ / ۹۱.

٥ . مختصر بصائر الدرجات: ١٧.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٣٦٥.

<sup>(</sup>١) الصُّفُ ٢١: ٨

#### قَرِيبٌ [١٠.٦٠]

١/١٠٧٠٢ - على بن إبراهيم: في روابة أبي الجارود، عن أبي جعفر (عداله) في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى تِجَارَةٍ تُنجِيكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَفَقَالُوا: لو نعلم ماهي لبذلنا فيها الأموال والأنفس والأولاد، فقال نعالى: ﴿ تُومِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ آللهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ آلفَوْزُ آلعَظِيمُ \* وَأَخْرَى تُحِبُّونَهَا نَصْرٌ مِّنْ آللهِ وَقَتْحٌ قَرِيبٌ ﴾ يعني في الدنبا بفتح القائم، وأيضاً فنح مكة ه.

٢/١٠٧٠٣ - الحسن بن أبي الحسن الدَّبلمي (معدن): عن رجاله، بإسناد متّصل إلى النَّوْفَليّ، عن أبي عبد الله (عندالله (عندالله (عندالله)) قال: قال أمير المؤمنين (عندالله): أنا التجارة المُربحة المُنْجِبَة من العذاب الأليم التي ذَلَ الله عندالله (عندالله) فقال: ﴿ وَهُ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلُ أَدُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنجِيكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ .

الحجّاج بن العباس: عن أحمد بن العباس: عن أحمد بن عبدالله الدقّاق، عن أيوب بن محمّد الورّاق، عن الحجّاج بن محمّد، عن الحسن بن جعفر، عن الحسن، قال: سألتُ عمران بن الحُصين وأبا هُريرة، عن تفسير قوله تعالى: ووَمَسَاكِنَ طَيِّبةً فِي جَنَّاتِ عَدْنٍ ، فقالا: على الخبير سُقُطت، سألنا عنها رسول الله (مقراة عبدراله) فقال: وقصر من لؤلؤ (۱) في الجنّة، في ذلك القصر سبعون داراً من ياقوتة حمراء، في كلّ دار سبعون بيتاً من زُمُرّدة خضراء، في كلّ بيت سبعون سريراً، على كلّ سرير سبعون فراشاً من كلّ لون، على كلّ فراش امرأة من الحُور العِين، في كلّ بيت سبعون وصيفاً ووصيفة، قال: فيُعطى قصر (۱) سبعون مائدة، على كلّ مائدة سبعون لوناً من الطعام، في كلّ بيت سبعون وصيفاً ووصيفة، قال: فيُعطى

سورة الصُّفُّ آية ـ ١٠ ـ ١٣ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٦٥.

٢ ـ .... تأويل الآيات ٢: ١٨٦ / ١٠.

٣ ـ .... تأويل الآبات ٢: ٦٩٠ / ١١.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٩٠ / ١٢.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي»: من لؤلؤة.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بيت.

سورة الصَّفَ (٦١) ....... (٦١) ......

المؤمن من القوة ما يأتي بهاكل غَداةٍ واحدةً إلى أن يأتي على ذلك كلَّه في ساعةٍ واحدةٍ (٣) م.

قوله تعالى:

## يَـُـاَّيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُــوَا أَنصَارَ اللهِ ـ إلى نوله نعالى ـ فَأَصبَحُواْ ظَـٰهِرِينَ [18]

١٠٧٠٦ / ١ - عليَ بن إبراهيم: قوله نعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُوَ أَنضَارَ آهَٰ كَمَا قَالَ عِيسَى آبَنُ مَرْيَمَ لِلْحَوادِيِّينَ مَنْ أَنصَادِى إِلَى آهَٰ قَالَ ٱلْحَوَادِيُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ آهَٰ فَنَامَتَ طَّائِفَةٌ مِنْ بَنِي إِسْرَاءِيلَ وَكَفَرَتْ طَّائِفَةٌ ﴾، فالذ الني كفرت هي التي قتلت شبيه عيسى (عليه السلام) وصلبته، والّتي آمنت هي الّتي قَبِلت شبيه عيسى (عليه السلام) حتى لايَفْتَل. فقتلت الطائفة التي قتلته (١) وصلبته، وهو قوله تعالى: ﴿ فَأَيَّدَنَا ٱللّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَى عَدُوهِمْ فَأَصْبَحُوا ظَلْهِرِينَ ﴾.

ا ۱۹۷۷ / ۲ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، وعدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، جميعاً، قالا: حدّثنا ابن محبوب، عن أبي يحيى كوكب الدم، عن أبي عبدالله (عبد الدم)، قال: وإنّ حواريّي عبسى (عبد الله) كانوا شبعته، وإنّ شبعتنا حواريّونا وماكان حواريّو عيسى بأطوع له من حواريّينا لنا، وإنّما قال عبسى (عبد الله) للحواريّين: ﴿ مَنْ أَنصَارِي إِلَى آفِهِ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ تَحْنُ أَنصَارُ آلَهِ ﴾، فلا والله مانصروه من اليهود ولاقاتلوهم دونه، وشبعتنا والله لايزالون منذ قبض الله عز ذكره رسوله (من التعبد الله) يَنْصُروننا، ويقاتلون دوننا، ويُحرفون ويعذبون، ويُشَرّدون من (١) البلدان، جزاهم الله عنا خيراً. وقد قال أمير المؤمنين (عبد الله): والله لو ضربتُ خَيثُوم مُحبّينا بالسيف ماأبغضونا، والله لو أدنيتُ مُخضينا وحثوت لهم من المال ماأحبّوتاه.

أَ ٣/١٠٧٠٨ محمد بن العباس، قال: حدَّثنا أحمد بن عبدالله بن سابق، عن محمد بن عبدالملك بن زُنْجُويه، عن عبد الرزَاق، عن معْمر، قال: تلا قتادة: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ أَنصَارَ آفَهِكُمَا قَالَ عِيسَى آبَنُ مَرْيَمَ لِنْجُويه، عن عبد الرزَاق، عن معْمر، قال: تلا قتادة: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ أَنصَارَ آفَهِكُمَا قَالَ عِيسَى آبَنُ مَرْيَمَ لِلْحُوادِيِّينَ مَنْ أَنصَادِى إِلَى آفَهِ قال: كان محمد (من الله عبد رالله قد جاءه حواريون فبايعوه ونصروه حتى أظهر الله دينه، والحواريون كلّهم من قريش. فذكر عليّاً وحمزة وجعفر (عليم الدم) وعثمان بن مَظْعُون وآخرين.

سورة الصُّفّ آية ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) (في ساعة واحدة) ليس في المصدر.

١ - أتفسير القمي ٢: ٢٦٦، بحار الأنوار ١١: ٣٢٧ / ٧.

<sup>ُ (</sup>١) في «ج، ي»: الني قتلت شبه عيسى.

۲ رالکافی ۱۸ ۲۹۸ / ۲۹۳.

<sup>(</sup>١) في المصدر: في.

٣ ـ بِتَأْوِيلِ الآياتِ ٢: ٦٩١ / ١٣.

<sup>:(</sup>١) في «ج»: يحمد.

# سُورَةُ الجُمُعَة

## فضلها

الراجب على كلّ مؤمنٍ إذا كان لنا شيعة، أن يقرأ في ليلة الجمّعة بالجُمّعة وسبّح اسم ربّك الأعلى، وفي صلاة الظهر بالجُمّعة والمنافقين، فإذا فعل ذلك فكأنما يعمل كعمل رسول الله (منه عدواله)، وكان جزاؤه وثوابه على الله الجنّة».

٢/١٠٧١٠ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن عبدالله بن المُغيرة، عن جمدالله بن المُغيرة، عن جميل، عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: «إنَّ الله أكرم بالجُمُّعة المؤمنين، فسنّها رسول الله امنى الله المنافقين توبيخاً للمنافقين، ولاينبغى تركهما، ومن تركهما (١) متعمداً فلا صلاة له».

٣/١٠٧١١ عنه كلّ محذور». وصُرف عنه كلّ محذور».

١٠٧١٢ عظيم، وأمِن ممّا يخاف ومن أدمن قراءتها كان له أجر عظيم، وأمِنَ ممّا يخاف ويحذر

سورة الجُمُعَة . فضلها .

١ أَ ثُوابِ الأَعمال: ١١٨.

٢ ـُالكافي ٣: ٢٥٤ / ٤.

(١) في المصدر: تركها، فمن تركها.

...... 1

...... [

| البرهان في تفسير القرآن | <br> |                   | . ۲۷۲ |
|-------------------------|------|-------------------|-------|
|                         |      | ، عنه كلّ محذوره. | وصُرف |

١٠٧١٣/ ٥ ـ وقال الصادق (عبدالمرم): ومن قرأها لبلاً أو نهاراً في صباحه ومسائه، أمن من وسوسة الشيطان، وغُفِر له مابأتي في ذلك اليوم إلى البوم الثاني».



٥ ـ خواص القرآن: ١٠ «مخطوط».

قوله تعالى:

## بِسْمِ ٱللهِ آلرَّحْمَـٰنِ آلرَّحِيمِ يُسَبِّحُ للهِ مَافِى آلسَّمَـٰوَاتِ وَمَافِى ٱلْأَرْضِ ٱلْمَلِكِ ٱلْقُدُّوسِ ٱلْعَزِيزِ آلحَكِيم [١]

١٠٧١٤/ ١ ـ عليّ بن إبراهيم: القُدّوس: البريء من الأفات الموجبات للجهل.

مراقية تكوية راس وى

. قوله تعالى:

هُوَ آلَّذِى بَعَثَ فِى آلْأُمِّيِّنَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ايَـٰتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ آلْكِتـٰبَ وَآلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِـنْ قَـبْلُ لَـفِى ضَــلـٰلٍ مُّبِينٍ [٢]

١/١٠٧١٥ من بابويه، قال: حدِّثنا أبي، قال: حدِّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن

سورة الجُمُعَة آية . ١ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٦٦.

سورة الجُمُعَة آية ـ ٢ ـ

١ \_ علل الشرائع: ١٢٤ / ١.

أبي عبدالله محمّد بن خالد البرقي، عن جعفر بن محمّد الصَّوفي، قال سألتُ أبا جعفر محمّد بن علي الرضا (طهما السلام)، فقلت: يابن رسول الله، لم سُمّى النبيّ (صفرة عليه وألمّي؟ فقال: وصايفول الناس؟» قلت: يزعُمون أنه إنمّا سُمّى الأمّي لأنه لم يُحسِن أن يكتُب. فقال (عبد السلام): وكَذَبوا عليهم لعنة الله، أنى ذلك والله يقول في محكم كتابه: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِينُ رَسُولاً مِنهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ عَايَاتِهِ وَيُزَكِّبِهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلكِتابُ فِي محكم كتابه: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِينَ وَالله لقد كان رسول الله (من الدين عبد والدين باثنين - أو قال والله عزّ وجلّ: بثلاثة - وسبعين لساناً، وإنّما سُمّى الأُمّي لأنّه كان من أهل مكّة، ومكّة من أمّهات القُرى، وذلك قول الله عزّ وجلّ: بثلاثة - وسبعين لساناً، وإنّما سُمّى الأُمّي لأنّه كان من أهل مكّة، ومكّة من أمّهات القُرى، وذلك قول الله عزّ وجلّ:

ورواه محمّد بن الحسن الصفّار في (بصائر الدرجات): عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أبي عبدالله البرقي، عن جعفر بن محمّد الصّوفي، قال: سألت أبا جعفر (علمالسلام)، وذكر الحديث (٢).

٢/١٠٧١٦ - وعنه، قال: حدّثنا محمد بن الحسن، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا الحسن بن موسى الخشّاب، عن عليّ بن حسّان، وعليّ بن أسباط، وغيره، رفعه، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: قلت له: إنّ الناس يزعُمون أنّ رسول الله (صلّى الله عبدراله) لم يكتب والايقرأ. فقال: «كذبوا لعنهم الله أنّى يكون ذلك وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيِّنَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتاب وَالْحِكْمَة وَإِنْ كَانُواْ مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مَّبِينِ ﴾؟ فكبف يعلمهم الكتاب والحكمة، ولبس يحسِن أن يقرأ ويكتب؟».

قال: قلت: فلم سُمّي النبيّ (مله عيه واله) الأُمّني؟ قال: ونُسب إلى مكة، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لِتُنفِرَ أُمّ القُرَى وَمَنْ حَوْلَهَا﴾ (١)، وأُمّ القرى مكّة، فقبل أُمّي للذلك».

١٠٧١٨ عبدالله، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن (رحمانه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد و محمّد بن خالد البرقي، عن محمّد بن أبي عُمير، عن هِشام بن سالم،

<sup>(</sup>۱) الأنعام ١٥ ٨٢.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ٢٤٥ / ١.

٢ ـ علل الشرائع: ١٢٥ / ٢.

<sup>(</sup>۱) الأنعام ٦: ٢٢.

٣ ـ علل الشرائع: ١٢٥ / ٥.

<sup>£</sup> ـ علل الشرائع: ١٢٦ / ٦.

عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «كان النبيّ (صلراة عليه واله) يقوأ (١)، ولا يكتب ٩.

ن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن عبدالله، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عبدالله قال: حدّثنا أبي المحمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عُثمان، عن الحسن بن زياد الصَّيقل، قال: سمعت أبا عبدالله اعبدالله اعبدالله عرّد عمّا من الله عزّ وجلّ به على نبيّه (منه العبداله) أنّه كان أمّياً لايكتُب، ويقرأ الكتاب».

١٠٧٢٠ عن أبيه، عن أبان بن أبي عيّاش، عن سُليم بن قيس الهلالي، عن عبيد بن كَثير، عن حسين بن نصر بن مُزاحم، عن أبيه، عن أبان بن أبي عيّاش، عن سُليم بن قيس الهلالي، عن عليّ (عبدالله)، قال: «نحن الذين بعث الله فينا رسولاً يتلو علينا آياته ويُزكّينا ويُعلّمنا الكتاب والحكمة».

ت عبد الرحمن بن الحجمة بن الحسن الصفّار: عن الحسين بن عليّ، عن أحمد بن هلال، عن خَلَف بن حمّاد، عن عبد الرحمن بن الحجّاج، قال أبو عبد الله (عبد الله (عبد الله): «إن النبيّ (منّى الله عبد الله ويكتّب، ويقرأ مالم يكتب،

قوله تعالى:

وءَاخرين مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحُقُوا بِهِمْ [٣]

١/١٠٧٢٣ ـ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَتَأْخُرِينَ بِنَهُمْ لَنَا يَلْحَقُواْ بِهِمْ ﴾، قال: دخلوا في الإسلام بعدهم (١).

<sup>(</sup>١) في المصدر: يقرأ الكتاب.

٥ ـ نجلل الشرائع: ١٢٦ /٧.

٦ ـ أَبُلُومِلِ الآيات ٢: ١٩٢ / ١.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٣٦٦.

٨ ـ بُصائر الدرجات: ٢٤٧ / ٥.

سورة الجُمُعَة آية ٣٠.

١ ـ بفسير القمي ٢: ٣٦٦.

<sup>(</sup>١) (بعدهم) ليس في «ج، ي».

## نوله نعالى: مر ذَلِكَ فَضْلُ آللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشاءً وَآللهُ ذُو آلفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ [3]

1/10416 محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن المُستورِد النَّخعي، عمّن رواه، عن أبي عبدالله اطبه السلام، قال: وإنَّ من الملائكة الَذين في سماء الدنيا (١) ليُطلِعون إلى الواحد والاثنين والثلاثة وهم يذكرون فضل آل محمّد (عليم السلام)، فيقولون: أما ترون هؤلاء في قِلتهم وكثرة عدوّهم يَصِفون فضل آل محمد؟ فتقول الطائفة الأُخرى: ﴿ ذَلِكَ فَضْلُ آللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَآللهُ دُو آلفَضْلِ وَكُثرة عدوّهم يَصِفون فضل آل محمد؟ فتقول الطائفة الأُخرى: ﴿ ذَلِكَ فَضْلُ آللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَآللهُ دُو آلفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ ..

ريحهم، فيقولون: اهبِطوا بنا إلى المكان الذي كانوا فيه فيقولون: إنهم المكان الذي عند الله محمد والله محمد والله محمد والله محمد والمحمد والمحم

قوله تعالى:

## مَثُلُ ٱلَّذِين حُمِّلُوا ٱلْتَّوْراةَ - إلى قول نعالى - إن كُنتُمْ صَـٰدِقِينَ [٥-٦]

١/١٠٧٢٦ - عليّ بن إبراهيم: ثمّ ضرب مثلاً في بني إسرائيل، فقال: ﴿ مَثُلُ الَّذِين حُمَّلُوا ٱلْتَوْراةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمَثُلِ ٱلْحِمَارِ يَخْمِلُوهَا كَمَثُلِ ٱلْحِمَارِ يَخْمِلُوهَا كَمَثُلِ ٱلْحِمَارِ يَخْمِلُ الْكَتْبُ ولا يعلَم مافيها ولايعمل [بها] كذلك بنو إسرائيل قد حملوا مثل الحِمار لايعلَمون مافيه ولايعمَلون به. فوله تعالى: ﴿ يَأْيُهَا ٱلَّذِينَ هَادُواْ إِن زَعَمْتُمْ أَنْكُمْ إِسرائيل قد حملوا مثل الحِمار لايعلَمون مافيه ولايعمَلون به. فوله تعالى: ﴿ يَأْيُهَا ٱلَّذِينَ هَادُواْ إِن زَعَمْتُمْ أَنْكُمْ أَوْلِيَاءُ أَمْ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ، قال: في النوراة مكتوب: أولياء الله يتمنّون الموت.

١٠٧٢٧ ٢ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عبدالله ابن يحيى الكاهلي، عن محمّد بن مالك، عن عبدالأعلى مولى آل سام، قال: حدّثني أبو عبدالله (صلى السام، فال: حدّثني أبو عبدالله (صلى السام، بحديث، فقلت له: جُعِلت فِداك، زعمت لي الساعة كذا وكذا؟ فقال: «لاه، فقظُم ذلك عليّ، فقلت: بلى والله

سورة الجُمُعَة آية . ٤ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۱۱۹ / ٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: في السماء،

٢ ..... ينابيع المودة: ٢٤٦، بحار الأنوار ٢٨: ١٩٩ / ٧ عن روضة ابن شاذان.

سورة الجُمُعَة آية . ٥ ـ ٦ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٦٦.

۲- الكافي ۲: ۲۵٦ / ۲۰.

سورة الجُمُقة (٦٢) ......

زعمت. فقال: «لا والله ما زعمت». قال: فعظُم ذلك عليّ، فقلت: والله قد قلتَه. قال: «نعم، قد قلتُه، أما عَلِمت أنّكل زعم في القرآن كَذِب؟».

قوله تعالى:

## قُلْ إِنَّ اَلْمَوْتَ الَّذِى تَفِرُّونَ مِنْهُ - إلى قوله تعالىٰ - فَيُنَيِّئُكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ [٨]

١/١٠٧٢٨ ـ على بن إبراهيم، قال: ﴿ قُلْ إِنَّ آلمَوْتَ آلَّذِي تَـفِرُّونَ مِـنْهُ فَـإِنَّهُ مُـكاقِيكُمْ ﴾، قال أمهر المؤمنين (علم السلام): «ياأتِها الناس، كل امرىء ملافي في فِراره مامنه يفِرّ، والأجل مساق النفس إليه، والهَرب منه مؤانانه (١).

٢/١٠٧٢٩ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر بن محمّد الأزدي، عن أبي عبد الله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله)) قال: ٥ ﴿ إِنَّ ٱلمَوْتَ ٱللَّذِي تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلاقِيكُمْ ـ إلى قوله ـ تَعْمَلُونَ ﴾ ـ قال ـ تعدّ السنين، ثمّ تعدّ الشهور، ثم تعد الأيام، ثمّ تعدّ الساعات، ثمّ تعدّ النفس ﴿ فَا إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةُ وَلَا يَسْتَغْدِمُونَ ﴾ (١) .

ورواه عبدالله بن جعفر الحِمْيَري، عن الصادق (عندالله)

مرز تقية تكوية راس وي

قوله تعالى:

يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِى لِلصَّلَوةِ مِنْ يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَاسْعَوْاْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ -إلى نوله تعالى - وَٱللهُ خَيْرُ ٱلرَّازِقِينَ [ ٩- ١١]

١/١٠٧٣٠ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، ومحمّد بن الحسن، عن سهل بن زياد، عن أحمد بن

سورة الجُمُّعَة آية . ٨.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٦٦.

أ ١) في ((ط) والمصدر: موافاته.

٢ ـ الكِكافي ٣: ٢٦٢ / ٤٤.

(١) الأعراف ٧: ٣٤.

(٢) قرب الإسناد: ٢٠.

سورة الجُمُعَة آية ـ ٩ ـ ١١ ـ

١ ـ الكافي ٣: ١٥ / ١٠.

محمّد، عن المفَضّل بن صالح، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (طب السلام)، قال: قلت [له]: قول الله تعالى: ﴿ فَاسْعَوْاْ إِلَى ذِكْرِ آللهِ ﴾؟ قال: ١٤عملوا وعجّلوا، فإنّه يوم مُضيّق على المسلمين فيه، وثواب أعمال المسلمين فيه على قَدرما ضيّق عليهم، والحسنة والسيئة تضاعف فيه».

قال: وقال أبو عبدالله <sup>(۱)</sup>(طبعالسلام): دوالله لقد بلغني أنّ أصحاب النبيّ (سنّ الله عنه واله)كانوا يتجهّزون للجُمُعَة يوم الخميس لأنّه يوم مُضّيق على المسلمين».

الحسن الصفّار، عن يعقوب بن يزيد، عن محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رحماة)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن يعقوب بن يزيد، عن محمّد بن أبي عُمير، عن أبي أيوب إبراهيم بن عيسى (1) الخزاز، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبد الله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوةُ قَانتَشِرُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْتَغُوا مِن فَضْلِ الله عَزّ وجلّ: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوةُ قَانتَشِرُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْتَغُوا مِن فَضْلِ الله عَزّ وجلّ: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوةُ قَانتَشِرُوا فِي ٱلأَرْضِ وَٱبْتَغُوا مِن فَضْلِ الله عَدْ وجلّ: ﴿ فَالنّسَار يوم السبت ».

وقال أبو عبدالله (علمالله): «أُفُّ للرّجل المسلم أن لايُفرغ نفسه في الأُسبوع يوم الجُمُعة لأمر دينه فيسأل عنه».

ورواه أيضاً في (الفقيه) بإسناده، عن أبي أيوب، عن أبي عبدالله (طبهماالسلام)، مثله (٢).

ُ ٣/١٠٧٣٢٠ وعنه: بإسناده عن جعفر بن محمّد (طهماالسلام)، قال: «السبت لنا، والأحد لشيعتنا، والاثنين لبني أميّة، والثلاثاء لشيعتهم، والأربعاء لبني العباس، والخميس لشيعتهم، والجمعة لسائر الناس جميعاً، وليس فيه سفر (١)، قال الله تعالى: ﴿ فَا إِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَاوةُ فَانتَشِرُ واللي الأَرْضِ وَ ٱبْتَغُوا مِن فَضْلِ اللهِ عني بوم السبت،

ايوب الحزّاز، قالا: سألنا أباعبدالله (عد المجمعة، والانتشاريوم السبت ـ وقال: ـ السبت لنا، والأحد لبني أميّة». من فَضْلِ آلله الله والصلاة يوم الجمعة، والانتشاريوم السبت ـ وقال: ـ السبت لنا، والأحد لبني أُميّة».

١٩٧٢٤ على بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، في قوله تعالى: الشخوا أَنْهِ مَا أَنْهُمَا أَنْهُمُ أُمُوا أُنْهُمُ أَنْهُمُ أُنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أُوا أُنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أُنْهُمُ أَنْهُمُ أُنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْمُ أُنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْمُ أَنْهُمُ أَنْهُم

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبو جعفر.

۲ ـ الخصال: ۳۹۳ / ۹۹.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبي أيوب إبراهيم بن عثمان.

<sup>(</sup>٢) من لايحضره الفقيه ١: ٢٧٣ / ١٢٥٢.

٣ ـ عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ٢: ١٤٦ / ١٤٦.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: سعة.

٤ ـ المحاسن: ٢٤٦ / ٨

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٣٦٧.

الثياب (١١)، وتطيّب للجُمُعة، فهو السعي لقول الله: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَى لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ (١)،

١٠٧٣٥ / ٦ ـ الطّبَرسي، في قوله تعالى: ﴿ فَاسْعَوْاْ إِلَى ذِكْرِ آللهِ ﴾، قال: قرأ عبدالله بن مسعود: وفامضوا إلى ذكر الله؛ قال: وروي ذلك عن عليّ (عليه السلام)، وقال: وهو المروّي، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليهما السلام).

١٠٧٣٦ / ٧-محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن موسى، عن العباس بن معروف، عن ابن أبي نجران، عن عبدالله بن سِنان، عن ابن أبي يَعْفُور، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طباسلام)، قال: قال له رجل: كيف سُمّيت الجُمعة جُمعة؟ قال: وإنّ الله عزّ وجلّ جمع فيها خَلْقه لولاية محمّد ووصيّه في الميثاق، فسمّاه يوم الجُمعة لجمعه فيه خَلْقه».

- ٨/١٠٧٣٧ ـ الشيخ في (مجالسه)، قال: أخبرنا أبو الحسن محمّد بن أحمد بن الحسن بن شاذان، عن الفاضي أبو الفرج المُعافئ بن زكريا، قال: حدّثنا أحمد بن هَوذة، قال: حدّثنا إبراهيم بن إسحاق، قال: حدّثني محمّد بن سليمان الديلمي، عن أبيه، قال: سألتُ جعفر بن محمّد (عبهماالسلام): لم سُميّت الجُمُعَة جُمعة؟ قال: ولأنّ الله تعالى جمع فيها خَلْقه لولاية محمّد وأهل بيته (علهمالسلام)».

١٠٧٣٨ / ٩ - المفيد في (الاختصاص)، قال: رُوي عن جابر الجعفي، قال: كنتُ ليلة من بعض الليالي عند أبي جعفر (عبد اللهم) فقرأت هذه الآبة: ﴿ يَا آَيُهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَوْةِ مِنْ يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَاسْعَوْاْ إِلَىٰ ذِكْرِ أَبِي جعفر (عبد اللهم) فقرأت هذه الآبة: ﴿ يَا آَيُهَا آلَّذِينَ اللَّهَالَوْةِ مِنْ يَوْمِ اللهُمُعَةِ فَاسْعَوْاْ إِلَىٰ فِرْقِ مِنْ يَوْمِ اللهُمُعَةِ فَاسْعَوْاْ إِلَىٰ فِرْكُر آلْهُ فِي الطَّلَوةِ مِنْ يَوْمِ آلْجُمُعَةِ فَاسْعَوْاْ إِلَىٰ فِرْكُر آلْهُ فِي ، قال: «هذا تحريف، بإجابِر،

قال: قلت: فكيف أقرأ، جعلني الله فداك؟ قال: فقال: «ياأيّها الذِين ءامنوا إذانُودي للصلاة من يوم الجمعة فامضوا إلى ذكر الله، هكذا نزلت ياجابر [لوكان سعياً لكان عَدْواً، لماكرهه رسول الله (ملى الله ملهراته)] لقدكان يكره أن يَعْدُو الرجل إلى الصلاة.

ياجابر، لم سمّيت الجُمّعة يوم الجُمّعة؟ قال: قلت: تُخبرني، جعلني الله فِداك. قال: وأفلا أخبرك بتأويله الأعظم؟ قال: قلت: بلى، جعلني الله فِداك، قال: فقال: وياجابر، سَمّى الله الجُمّعة جمعة لأن الله عزّ وجلّ جمع في ذلك اليوم الأوّلين والآخرين، وجميع ماخلق الله من الجنّ والإنس، وكلّ شيء خلق ربّنا والسماوات والأرضين والبحار، والجنّة والنّار، وكلّ شيء خلقه الله في الميثاق، فأخذ الميثاق منهم له بالربوبيّة، ولمحمّد (منه هيه النّبوة، ولعكم الله الله الميثاق، فأخذ الميثاق منهم له بالربوبيّة، ولمحمّد (منه المنه الله بالنبوة، ولعلم قال الله للسماوات والأرض ﴿ أَنْتِهَا طَوْعاً أَوْ كُرُها قَالَتاً أَتَهُنا

<sup>(</sup>١) في المصدر: أفضل ثيابك.

<sup>(</sup>٢) الإسراء ١٧: ١٩.

٦ \_ مُجمع البيان ١٠: ٣٤٤.

٧ ـ الكافي ٣: ١٥ ٤ / ٧.

٨\_الإمالي ٢: ٢٩٩.

٩ ـ الاختصاص: ١٢٨.

٣٨٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### طَآئِعِينَ ﴾ (١)

فسمّى الله ذلك اليوم الجُمُعة لجَمْعه فيه الأولين والآخرين، ثم قال عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا لُودِىَ لِلصَّلَوةِ مِنْ يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ ﴾ من يومكم هذا الذي جَمعكم فيه، والصلاة أمير المؤمنين (عليه السلام) يعني بالصلاة الولاية، وهي الولاية الكبرى، ففي ذلك اليوم أتبت الرّسل والأنبياء، والملائكة وكل شيء خملق الله، والمنقلان الجنّ والإنس، والسماوات والأرضون، والمؤمنون بالتلبية لله عزّ وجلّ: (فَامْضُواْ إِلَى ذِكْرِ الله) وذكر الله: أمير المؤمنين (عليه السلام) ﴿ وَلَا تَشْعُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَنْ اللّهُ وَلَا اللهُ عَنْ اللّهُ وَلَا اللهُ عَنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَنْ اللّهُ وَلَا اللهُ عَنْ اللّهُ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى الأوصياء، أمر الله بطاعتهم وولايتهم كما أمر بطاعة الموامنين (عليه السلام) ﴿ وَالْمَنْ عَنْ اللهُ في ذلك عن أسمائهم فسمّاهم بالأرض (وَاتَبَتُوا فَصْلَ اللهُ)». قال الرسول وطاعة أمير المؤمنين (عليه الله)، كنّى الله في ذلك عن أسمائهم فسمّاهم بالأرض (وَاتَبَتُوا فَصْلَ اللهُ)». قال جابر: ﴿ وَآتِتَمُوا مِنْ فَضْلِ آلَهُ ﴾! قال: «تحريف، هكذا أنزلت: وابتغوا فضل الله على الأوصياء ﴿ وَآدَتُكُوا أَقْدَكُرُواْ آغَة كُرُواْ أَنْ لَا اللهُ عَلَى الأوصياء ﴿ وَآدَتُمُوا مِنْ فَضْلِ آللهُ فَاللّهُ وَاللّهُ عَنْ أَسْمَانُهُم مُنْ اللهُ عَلَى الأوصياء ﴿ وَآدَتُمُوا مِنْ فَضْلِ آللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَى الأوصياء ﴿ وَآدَتُمُوا أَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّه

نمّ خاطب الله عزّ وجلّ في ذلك الموقف محمّداً (سلّ الله عله وآله)، فقال: يامحمّد ﴿ وَإِذَا رَأُواْ ﴾ الشّكاك والجاحدون ﴿ تَجَارَةً ﴾ يعني الأوّل ﴿ أَوْلَهُوا ﴾ يعني الثاني (الصّرَفُوا إِليها)». قال: قلت: ﴿ انْفَضُوا إِلَيْهَا ﴾! قال: الجاحدون ﴿ تَجَارَةً ﴾ يعني الأوّل ﴿ أَوْلَهُوا ﴾ يعني الثاني (الصّريف، هكذا نزلت ﴿ وَتَرَكُوكَ ﴾ مع علي ﴿ قَائِماً قُل ﴾ يامحمّد ﴿ مَاعِنِدَ الله ﴾ من ولاية عليّ والأوصياء ﴿ خَيْرٌ مِنَ اللّهُو ومِنْ النّجَارَةِ ﴾ يعني ببعة الأول والناني (للّه ين اتقُوا)، قال: قلت: ليس فيها (للّذِينَ اتقُوا)؟ قال: فقال: ابلى، هكذا نزلت الآية، وأنتم هم الذين اتقُوا ﴿ وَآلَةَ خَيْرٌ الرَّازِقِينَ ﴾ .

ت المُعيرة بن محمّد بن العباس قال: حدّثنا عبد العزيز بن يحيى، عن المُغيرة بن محمّد، عن عبد الغفار بن محمّد، عن قيس بن الربيع، عن حُصين، عن سالم بن أبي الجُعْد، عن جابر بن عبد الله، قال: ورد المدينة عِير فيها تجارة من الشام، فضرب أهل المدينة بالدُّفوف، وفَرِحوا وضَحِكوا (۱)، ودخلتُ والنبيّ (من هعبه واله) يخطُب يوم الجُمعة، فخرج الناس من المسجد وتركوا رسول الله (من هعبه واله) قائماً، ولم يبق معه في المسجد إلّا اثنا عشر رجلاً، على بن أبي طالب (عداد هم) منهم.

١١/١٠٧٤٠ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد بن سيار، عن محمّد بن خالد، عن الحسن بن سيف بن عَميرة، عن عبدالله (عبدالله (عبدالله)، [في الحسن بن سيف بن عَميرة، عن عبدالكريم بن عمرو، عن جعفر الأحمر بن سيّار، عن أبي عبدالله (عبدالله)، [في قوله نعالى]: ﴿ وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُوا أَنفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِماً ﴾؟ قال: وانفضُوا عنه إلا عليّ بن أبي طالب عبدالله، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ مَاعِندَ آللهِ خَيْرٌ مِن آللَّهُو وَمِن آلتِّجَارَةٍ وآللهُ خَيْرُ آلرًازِقِينَ ﴾.

<sup>(</sup>١) فصلت ١١: ١١.

١٠ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٩٣ / ٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وضجوا.

١١ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٩٣ / ٤.

۱۲/۱۰۷٤۱ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَوْاْ تِجَارَةً أَوْ لَهُواْ اَنفَضُواْ إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِماً ﴾ قال: كان رسول الله رسل الله رسل علم بسلّي بالناس يوم الجُمْعَة، ودخلت صِيرة وبسن يدبها قوم يَـضْرِبون بـالدُّفوف والمَلاهي، فترك الناس الصلاة ومرّوا يَنْظُرون إليهم، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُواْ آنفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِماً قُلْ مَاعِندَ آللهِ خَيْرٌ مِّن آللَّهُو وَمِن ٱلتِّجَارَةِ وآللهُ خَيْرُ آلرًازِقِينَ ﴾.

۱۳/۱۰۷٤۲ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن ابن مُسكان، عن أبي بصير: أنّه سُئِل عن الجُمعة، كيف يخطُب الإمام؟ قال: يخطُب قائماً، إذَ الله يقول: ﴿ وَتَرَكُوكَ قَائِماً ﴾.

14/1048 عن أبي أيوب، عن أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبي أيوب، عن ابن أبي يعفور، عن أبي عبدالله (عب السلام)، قال: «نزلت (وَإِذَا رَأُواْ يَجَارَةً أَوْ لَهُواْ آنصَرَفُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِماً قُلْ مَاعِندَ الله خَيْرٌ مِن اللّهُو وَمِن النِّجَارَةِ) يعني للّذين اتّقوا ﴿ وآفَة خَيْرُ ٱلرَّازِقِينَ ﴾ .

تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُوا أَنفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِماً ﴾: إنّ دِحية الكلبي جاء يوم الجمّعة من الشام المهيرة، فنزل عند أحجار الزيت، ثمّ ضرب بالطُبول ليُؤذِن الناس بقُدومه، فنفر (١) الناس إليه إلا علي والحسن والحسين وفاطمة اعليم السلام، وسلمان وأبو ذر والعِقداد وصهيب، وتركوا النبي (منه العبدواله) قائماً يخطب على المبنير، فقال النبي (منه عبدواله) قائماً يخطب على المبنير، فقال النبي (منه عبدواله): القد نظر الله يوم الحُمُعة إلى مسجدي، فلولا هؤلاء الثمانية (١) الذين جلسوا في مسجدي الأضرمت (١) المدينة على أهلها ناراً، وحُصِبواً بالجِجارة كقوم أوط، ونزل فيهم: ﴿ رِجَالٌ لَا تُسْلِهِ مِنْ اللّهِ هُولُولُهُ وَلَا اللّهِ هُولُولُهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ هُولُولُهُ وَلَا اللّهِ هُولُولُهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ هُولُولُهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهُ على أَهلها ناراً، وحُصِبواً بالجِجارة كقوم أوط، ونزل فيهم: ﴿ رِجَالٌ لَا تُسْلِهِ عِلَى اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَا لَا اللّهِ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

؟ المَّبرسي: عن أبي عبدالله (عبد السلام)، في معنى ﴿ أَنفَضُوا إِلَيْهَا﴾، قال: «انصرفوا إليها».

١٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٦٧.

۱۲ ـ تفسير القمى ۲: ۳۹۷.

<sup>14</sup> م تفسير القمي ٢: ٢٦٧.

١٤٦ : ٢ : ١٤٦.

أ (١) في المصدر: فانقض.

<sup>: (</sup>٢) في «ط»، نـخة بدل والمصدر: الفئة.

<sup>(</sup>٣) في «ط» نسخة بدل والمصدر: لانضرمت.

<sup>(</sup>٤) النور ٢٤: ٣٧.

١٦ . مجمع البيان ١٠: ٤٣٦.

# سُورَةُ المنَافِقُون

#### فضلها

المنافقين، فإذا فعل ذلك فكأنما يعمل كعمل الشهارة عن منصور بن حازم، عن أبي عبدالله (على السلام)، قال: والمواجب على كلّ مؤمن الذاكان لنا شبعة أن يقرأ في ليلة الجُمّعة بالجُمّعة وسبّح اسم ربّك الأعلى، وفي صلاة الظهر بالجُمّعة والمنافقين، فإذا فعل ذلك فكأنما يعمل كعمل (١١) رسول الله (متراة عليه والد)، وكان جَزاؤه وثوابه على الله الجنّة».

٢/١٠٧٤٧ - ومن (خواصَ القرآن): رُوي عن النبيّ (منراه ملدوله) أنّه قال: «من قرأ هذه السورة برىء من النِفاق والشَّكَ في الدين، وإن قُربُت على الدماميل أرّالنها، وإن قُرئت على الأوجاع الباطنة سَكّنتها».

٣/١٠٧٤٨ - وقال رسول الله استراه على وأن فوا هذه السورة برىء من الشرك والنِّفاق في الدين، وإن قُرئُكَ على عليلٍ أو على وجيع شفاه الله تعالى».

1.۷۲۹ على الأوجاع الأوجاع المادق (عب المدن): عمن قرأها على الأرمد خفّف الله عنه وأزاله، ومن قرأها على الأوجاع الباطنة سكّنتها، وتزول بقُدرة الله تعالى ال

سورة المنافقون ـ فضلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٨.

(۱) في «ط»: بعمل.

,,,,,, t

٤ ـ نجواص القرآن: ١٠ «مخطوط».

قوله تعالى:

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُنَاٰفِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّـكَ لَرَسُولُ ٱللهِ ـ إلى فوله تعالىٰ ـ فَطُبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ [ ١-٣]

النفضيل، عن أبي الحسن الماضي (مله العلم في حديث عنال: فلت: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ عَامَنُواْ قُمْ كَفَرُواْ ﴾؟ قال: اإنّ الفضيل، عن أبي الحسن الماضي (مله العلم في حديث عنال: فلت: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ عَامَنُواْ قُمْ كَفَرُواْ ﴾؟ قال: اإنّ الله تبارك وتعالى سمّى من لم يتبع رسوله في ولاية وصبّه منافقين، وجعل من جَحد وصبّه (ا) وإمامته كمن جَحَد محمّداً وأنزل بذلك قرآناً، فقال: بامحمّد ﴿ إِذَا جَاءَكَ المُنافِقُونَ ﴾ بولاية وصبّك ﴿ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّ المُنافِقِينَ ﴾ بولاية على ﴿ لَكَافِئُونَ \* أَتَحَدُوا أَيْمَانَهُمْ جُنّة فَصَدُّوا عَن سَبيل آللهُ والسبيل هو الوصي ﴿ إِنَّهُمْ سَاءَ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ \* ذَلِكَ بِأَنْهُمْ ءَامَنُواْ ﴾ برسالتك و ﴿ كَفَرُوا ﴾ بولاية وصبّك ﴿ فَطُبُعَ ﴾ الله في والسبيل هو الوصي ﴿ إِنَّهُمْ سَاءَ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ \* ذَلِكَ بِأَنْهُمْ ءَامَنُواْ ﴾ برسالتك و ﴿ كَفَرُوا ﴾ بولاية وصبّك ﴿ فَطُبُعَ ﴾ الله قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ و

قلت: مامعنى لايفقهون؟ قال: «يقول: لايَعْفِلُون بنبونك». [قلت]: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ يَسْتَغُفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللهِ ﴾؟ قال: «وإذا قيل لهم ارجعوا إلى ولاية عليّ، يستغفر لكم النبيّ من ذنوبكم ﴿ لَوَّوْا رُءُوسَهُمْ ﴾ قال الله

سورة المنافقون آية . ١ ـ ٣ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲۵۸ / ۹۱.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وصيته.

<sup>(</sup>٢) (الله) ليس في «ج، ي».

﴿ وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ ﴾ عن ولاية على ﴿ وَهُم مُّشْتَكْبِرُونَ ﴾ عليه، ثمّ عطف القول من آلله بمعرفته بهم فقال: ﴿ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَن يَغْفِرُ آللهُ لَهُمْ إِنَّ آللهُ لايَهْدِى آلفَوْمَ آلفَاسِقِينَ ﴾ " يقول: الظالمين لوصيّك.

" ١٩٠٧م من إبراهيم، قال: نزلت في غَزاة المُرَيسيع "، وهي غَزاة بني المُصْطَلِق في سنة خمس من الهجرة، وكان رسول الله (سنراة على وآله) خرج إليها، فلما رجع منها نزل على بئر، وكان الماء قليلاً فيها، وكان أنس بن سيار حليف الأنصار، وكان جهجاه بن سعيد الغِفاري أجيراً لعمر بن الخطّاب، فاجتمعوا على البئر، فتعلّق دلو [بن] سيّار بدّلو جهجاه، فقال [ابن] سيار: ذلوي وقال: جهجاه ذلوي، فضرب جهجاه يده (١) على وجه [ابن] سيّار، فسال منه الدم، فنادى [ابن] سيّار بالخزرج، ونادى جهجاه بقُريش، وأخذ الناس السلاح، وكاد أن تقع الفتنة، فسّمِع عبدالله بن أبي النّداء، فقال: ماهذا؟ فأخبروه بالخبر، فغضب غضباً شديداً، ثمّ قال: قد كنتُ كارهاً لهذا المسير، إنّى لأذلّ العرب، ماظننتُ أنى أبقى إلى أن أسمع مثل هذا قلا يكون عندى تغيير (١).

ثمّ أقبل على أصحابه، فقال: هذا عملكم، أنولتموهم منازلكم، و واسيتموهم بأموالكم، ووقيتموهم بأنفسكم، وأبرزتم نحوركم إلى القتل، فأرمِل نساؤكم وايتم صبيانكم، ولو أخرجتموهم لكانوا عِيالاً على غيركم، ثمّ قال: لئن رجعنا إلى المدينة لبُخْرِجنّ الأعزّ منها الأذلّ، وكان في القوم زيد بن أرقم، وكان غلاماً قد راهق، وكان من قال: لئن رجعنا إلى المدينة لبُخْرِجنّ الأعزّ منها الأذلّ، وكان في القوم زيد بن أرقم، وكان غلاماً قد راهق، وكان رسؤل الله اصلى الله اصلى المهاجرين والأنصار، والأنصار، وقت الهاجرة الله الله الله الله الله الله عنه المهاجرين والأنصار، فجاء زيد فأخبره بما قال عبدالله بن أبي، فقال رسول الله (متراة عليه الله كلك وَهِمت ياغُلام؟)، فقال: لا والله ماؤهِمت، فقال: وفلعله سَفِه عليك؟، فقال: لا والله ...

فقال رسول الله رمني الفي مله الله الله على الله الله على الله الله الله الله وركب، وتسامع الناس بذلك،

<sup>(</sup>٣) المنافقون ٦٣: ٥، ٦.

٢ . الإحتجاج: ٣٢٩.

۲ ـ تفسير القمى ۲: ۳٦٨.

<sup>(</sup>١) المُرَيْسِيع: ماء من ناحية قُدّيد إلى الساحل به غزوة النبيّ (سلّ اله عله وانه) إلى بني المصطلق من خزاعة. المراصد الاطلاع ٣: ١٢٦٣).

<sup>(</sup>٢) (يده) ليس في «ج، ي».

<sup>(</sup>٣) في «ط»: تعيير.

<sup>(</sup>٤) أي نصف النهار عند اشتداد الحرّ. «لسان العرب ٥: ٢٥٤».

<sup>(</sup>٥) يقال: أخْدِخ بعيرك أي شُدّ عليه قَتِه بأداته. «لسان العرب ٢: ٢٣١».

فقالوا: ماكان رسول الله (من الدعه وآد) ليَرْحَل في مثل هذا الوقت، فرَحَل الناس ولَحِقه سعد بن عُبادة، فقال: السلام عليك بارسول الله ورحمة الله وبركاته، فقال: «وعليك السلام». فقال: ماكنت لتَرْحَل في مثل هذا الوقت؟ فقال: وأوما سمعت قولاً قاله صاحبكم؟ قال: وأيّ صاحب لنا غيرك بارسول الله؟ قال: دعبدالله بن أبي، زَعَم أنّه إن رَجَع إلى المدينة ليُخْرِجنَ الأعزّ منها الأذل، فقال: يارسول الله، أنت وأصحابك الأعزّ، وهو وأصحابه الأذل.

فلما رحل رسول الله (منى اله عبدراله) كان زيد معه يقول: اللّهم إنّك لتعلم أني لم أكذِب على عبدالله بن أبي، فما سار (١) إلّا قلبلاً حتى أخذ رسول الله (من اله دمن الدّراه) ماكان يأخذُه من البُرحاء (١) عند نزول الوحي عليه، فتُقُل حتى كادت ناقته أن تبرّك من يُقُل الوحي، فسُرّي عن رسول الله (من الله عبدراله) وهو يسكُب العَرَق عن وجهه (١)، ثمّ أخذ بأذن زيد بن أرقم، فرفعه من الرَّحل، ثمّ قال: وبإغلام، صدق قولك، ووعى قلبك، وأنزل الله فيما قُلت قرآناً». فلما نزل، جمع أصحابه وقرأ عليهم سورة المنافقين: ﴿ بِنْهِم آلَة الرَّحْمَنْ الرَّحِيم إذَا جَآءَكَ المُنَافِقُونَ قَالُواْ فَلْمَا نزل، جمع أصحابه وقرأ عليهم سورة المنافقين: ﴿ بِنْهِم آلَة الرَّحْمَنْ الرَّحِيم إذَا جَآءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُواْ فَلْمَا نَلُهُ وَاللّهُ يَعْمَلُونَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ المُنَافِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (١) ففضح الله عبدالله عن سَبِيلِ آلله إنّه مَاء مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ المُنَافِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (١) ففضح الله عبدالله بن أبى.

عن المحمد بن علي بن إبراهيم: حدّثنا محمّد بن أحمد بن ثابت، قال: حدّثنا أحمد بن ميثم، عن الحسن بن علي بن أبي حمزة، عن أبان بن عثمان، قال: سار رسول الله (سقراة عبدراته) يوماً وليلة ومن الغد حتّى ارتفع الضّحى، فنزل ونزل الناس، فرموا بأنفسهم نياماً، وإنّما أراد رسول الله (سقراة عبدراته) أن يكُفّ الناس عن الكلام، قال: وإنّ وَلد عبدالله بن أُبيّ أتى رسول الله (سقراة عبدراته) فقال: يارسول الله، إن كنت عَزَمت على قتله

<sup>(</sup>٦) في «ج»: تعتذر.

<sup>(</sup>٧) في «ج، ي»: ساروا.

 <sup>(</sup>٨) أي الشِّدة والمتشقّة: «لسان العرب ٢: ١٠٤».

<sup>(</sup>٩) في المصدر: جبهته.

<sup>(</sup>۱۰) المنافقون ٦٣: ٨

٤ ـ تفسير القمى ٢: ٣٧٠.

سورة المنافقون (٦٣) ...... ٢٨٧

فِمرُني أكون أنا الَّذي أحمل إليك رأسه، فوالله لقد عَلِمت الخَزْرَج والأوس أنّي أبرَهم وَلداً بوالدي، فإنّي أخاف أن تأمّر غيري فيقْتُله <sup>(۱)</sup>، فلا تطيب نفسي أن أنظر إلى قاتل أبي فأقتُل مؤمناً بكافر فأدخُل النار. فقال رسول الله (منّداة عليه وآله): قبل تُحسن صُحبته مادام معناه.

فوله تعالى:

## كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُّسَنَّدَةٌ ـ إلى نوله نعالى ـ لَوَّوْأَ رُءُوسَهُمْ [ 2 ـ 0 ]

1/1·۷0٤ من قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مدالله)، في قوله تعالى: ﴿ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُّسَنَّدَةً ﴾ يقول: «لايسمعون ولايغقِلون، قوله: ﴿ يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ ﴾ يعني كلّ صوت ﴿ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُّسَنَّدَةً ﴾ يقول: «لايسمعون ولايغقِلون، قوله: ﴿ يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ ﴾ يعني كلّ صوت ﴿ هُمُ ٱلعَدُو فَاحْذَرْهُمْ قَاتَلَهُمُ آللهُ أَنَّىٰ يُؤْفَكُونَ ﴾ فلمّا نعتهم الله لرسوله وعرّفه مساءتهم إليه (١) وإلى عشائرهم فقالوا لهم: قد افتضحتم ويلكم فأتوا نبيّ الله يستغفر لكم فلَوَّوا رؤوسهم وزَهِدوا في الاستغفار، يقول الله: ﴿ وَإِذَا لَهُمْ تَعَالَوْا يَشْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ آللهِ لَوَّوا رُءُوسَهُمْ ﴾ ٥.

قوله تعالى:

## سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمْ إِنَّ آلله لا يَهْدِي القَوْمَ الفَسِقِينَ [٦]

1/1·۷٥٥ منه العياشي: عن العباس بن هَلال، عن أبي الحسن الرضا (عبد الله)، قال: «إنّ الله تعالى قال لمحمد (منه عبد والد): ﴿ إِنْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةٌ فَلَن يَغْفِرَ آفَةً لَهُمْ ﴾ (ا) فاستغفر لهم مائة مرّة لبغفر لهم فأنزل الله: ﴿ سَوْاَءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفِرْ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ آفَةً لَهُمْ ﴾، وقال: ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَى أَحدٍ مَنِهُم مَّاتَ أَبَداً وَلَا تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ ﴾ (ا) فلم يستغفر لهم بعد ذلك، ولم يَقُم على قبر أحدٍ منهم».

(١) في «ج، ي»: بقتله.

سورة المُنافقون آية ـ ٤ ـ ٥ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٧٠.

(١) في المصدر: إليهم.

سورة المُنافقونَ آية ـ ٦ ـ

١ ـ تفسير العياشي ٢: ١٠٠ / ٩٢.

(۱) التوية ٩: ٨٠.

(٢) التوبة ٢: ١٤٪

٣٨٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### قوله تعالى:

#### وَللهِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ ٱلمُنَافِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ [٨]

المحمد بن يعقوب: عن محمد بن الحسين، عن إبراهيم بن إسحاق الأحمر، عن عبدالله بن حماد الأنصاري، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي الحسن الأحمسيّ، عن أبي عبدالله (مدالله)، قال: «إن الله عزّ وجلّ فرّض إلى المؤمن أُموره كلّها، ولم يفوّض إليه أن يكون ذليلاً، أما تسمع قول الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلَهُ الْعِزَّةُ وَلِلْهُ وَلِلْمُوْمِنِينَ ﴾، فالمؤمن يكون عزيزاً ولابكون ذليلاً،

ثمَ قال: «إنَّ المؤمن أعزّ من الجبل، إنَّ الجبل يُستَقَلَ منه بالمعاول، والمؤمن لايُسْتَقَلُّ من دينه شيء،

الله عن عن سَماعة، قال: قال ٢/١٠٧٥٧ عن أحمد بن محمّد، عن عُثمان بن عيسى، عن سَماعة، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله عزّ وجلّ فوض إلى المؤمن أموره كلّها، ولم يفوّض إليه أن يُذِلّ نفسه، ألم تسمع لقول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَقَا الله عزّ وَجلّ دَلِيكُونَ دَلِيلاً، يُعِزّه الله عزّ وجلّ : ﴿ وَقَا الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُوْمِنِينَ ﴾ ، فالمؤمن ينبغي أن يكون عزيزاً ولايكون ذليلاً، يُعِزّه الله بالإيمان والإسلام اله .

· ٢/١٠٧٥٨ عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عُثمان بن عيسى، عن عبدالله بن مُسكان، عن أبي بصير، عن أبي بصير، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عبدالله عبدالله عنه الله تبارك وتعالى فوض إلى المؤمن كلّ شيء إلّا إذلال نفسه».

١٠٧٥٩ / ٤ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن داود الرّقيّ، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عبد السلام) يقول: «لاينبغي للمؤمن أن يُذِلَ نفسه». قيل له: وكيف يُذِلَ نفسه؟ قال: الرّقيّ لما لايُطيق.

ُ ١٠٧٦٠ / ٥- وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن محمّد بن سِنان، عن المُفضّل بن عمر، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): «الاينبغي للمؤمن أن يُذِلّ نفسه»، قلت: بماذا يُذِلّ نفسه؟ قال: ويدخّل فيما الابقدر عليه (١).

. ١٠٧٦١ / ٦- وعنه: عن محمّد بن أحمد، عن عبدالله بن الصَّلْت، عن يُونّس، عن سعدان، عن سمّاعة، عن

سورة المنافقون آية . ٨ ـ

۱ ـ الكافي ٥: ٦٢ / ١.

۲ ـ الكافي ٥: ٦٢ / ٢.

۳ ـ الكافي ٥: ٦٢ / ٣.

٤ ـ الكافي ٥: ٦٢ / ١.

٥ ـ الكافي ٥: ٦٤ / ٥.

<sup>(1)</sup> في المصدر: فيما يتعذَّر منه.

٦ ـ الكافي ٥: ٦٤ / ٦.

سورة المتافقون (٦٣) ...... ......... ٢٨٩

أبي عبدالله (ملماسلام)، قال: «إنّ الله عزّ وجلّ فوّض إلى المؤمن أموره كلّها، ولم يفوّض إليه أن يُذِلّ نفسه، ألم ترّ قول الله عزّ وجلّ هاهنا: ﴿ وَلَهٰ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾؟ والمؤمن ينبغي له أن يكون عزيزاً ولايكون ذليلاًه.

٢/١٠٧٦٢ محمد بن العباس: عن أبي الأزهر، عن الزبير بن بكار، عن بعض أصحابه، قال: قال رجل للحسن (عليه الله عزّ وجلّ: ﴿ وَهُمِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ للحسن (عليه الله عزّ وجلّ: ﴿ وَهُمِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ..
 وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ..

· · · ١٠٧٦٣ م الزَّمَخْشَري في (ربيع الأبرار): فيل للحسن بن عليُ (طهماالسلام): فيك عَظَمة، قال: الا، بل فيّ عِزّة، قال الله سُبحانه وتعالى: ﴿ وَلَهِ ٱلْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ».

قوله تعال*ي*:

## وَأَنفِقُوا مِن مَّا رَزَقْنَاكُم -إلى قوله تعالى - وَآللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ [١٠-١٠]

١٠٧٦٤ على بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ وَأَنفِقُوا مِن مَّا رَزَقْنَاكُم مِّن قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ ٱلمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَا أَخَرْتَنِي إِلَى أَجَلٍ قَرِيبٍ فَأَصَّدَقَ ﴾ يعنِي بقوله: ﴿ أَصَّدَّقَ ﴾ أي أحُبَجٌ ﴿ وَأَكُن مِّن آلصَالِحِينَ ﴾ يعني عند الموت، فرد الله عليه فقال: ﴿ وَلَن يُؤَخِّرَ اللهُ نفساً إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا وَآفَهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾.

٢/١٠٧٦٥ ـ ابن بابويه في (الفقيه): مرسلاً عن الصادق (مدهـ هم، قال: سُـئِل عـن قـول الله عـزّ وجـلّ: ﴿ فَأَصَّدَقَ وَأَكُن مِّنَ ٱلصَّالِحِينَ﴾، قال: «﴿ أَصَّلُقَ﴾ من الصدفة ﴿ وَأَكُن مِّنَ ٱلصَّالِحِينَ﴾ أي أحُجّ،

٣/١٠٧٦٦ عن ابن عباس، قال: ما من أحد يموت وكان له مال فلم يؤدّ زكاته، وأطاق فلم يحُبّ، إلّا سأل الله الرجعة؟ فقال: أنا أقرأ عليكم الله الرجعة عند الموت، قالوا: يااين عباس اتن الله، إنما نرى هذا الكافر يسأل الرجعة؟ فقال: أنا أقرأ عليكم فراًناً، ثمّ قرأ هذه الآية إلى قوله تعالى: ﴿ مِنَ ٱلصَّالِحِينَ ﴾.

الحسين بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا أحمد بن مخمّد، عن الحسين بن معيد، عن البي بعفر (عبدالسلام)، في سعيد، عن النّفر بن سويد، عن يحيى الحلبيّ، عن هارون بن خارجة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، في

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ١٩٥ / ٢.

٨ ـ ربيع الأبرار ٣: ١٧٧.

سورة المنافقون آية . ١٠ ـ ١١ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٠.

٢ ـ من لايحضره الفقيه ٢: ١٤٢ / ٦١٨.

٣ ـ مجمع البيان ١٠: ١٤٥.

تفسير القمى ۲: ۳۷۰.

قوله تعالى: ﴿ وَلَنْ يُؤَخِّرَ آفَهُ نَفْساً إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا﴾ قال: وإنّ عند الله كُنباً موقوفة ('' يقدّم منها مايشاء ويؤخّر مايشاء، فإذا كان ليلة الفَدْر أنزل الله فيهاكل شيء يكون إلى ليلة مثلها، فذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَن يُؤَخِّرَ آفَهُ نَفْساً إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا﴾ إذا أنزله وكتبه كُتَاب السماوات ('')، وهو الذي لايؤخّر، ('').



<sup>(</sup>١) في المصدر: مرقومة.

<sup>(</sup>٢) في «ج، ي» وكتبه كتاباً في السماوات.

<sup>(</sup>٣) في «ي»: يؤخّر.

# شُورَةً التَغَابُن

#### فضلها

۱/۱۰۷٦۸ مابن بابويه: بإسناده، عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مله السلام)، قال: «من قرأ سورة التغابن في فريضة كانت شفيعة له يوم القيامة، وشاهد عدلٍ عند من يُجيز شهادتها، ثمّ لاتفارقه حتّى يدخُل (۱) الجنّة».

۱۰۷۲۹ عفر (عبدالسلام) يقول: ومن قرأ المستحات (۱۰۷۹۹ عفر (عبدالسلام) يقول: ومن قرأ المستحات (۱۰۷۹۹ عفر (عبدالسلام) يقول: ومن قرأ المستحات (۱۰ كلّها قبل أن ينام لم يَمُت حتى يُدرِك القائم (عبدالله)، وإن مات كان في جِوار النبيّ (ملّ الا عبدالله)، وإن مات كان في جِوار النبيّ (ملّ الا عبدالله)، وإن مات كان في جِوار النبيّ (ملّ الله عنه ۱۸۷۰ - ومن (خواص القرآن)، روي عن النبيّ (ملّ الله عبدالله) أنّه قال: ومن قرأ هذه السورة دفع الله عنه موت اللهجأة، ومن قرأها ودخل على سلطان يخاف بأسه، كفاه الله شرّه».

. \* ١٠٧٧١ عنه موت الفَّجَأَة، ومن قرأها ودخل على سلطان جائر يخافه، كفاه الله عنه موت الفَّجَأَة، ومن قرأها ودخل على سلطان جائر يخافه، كفاه الله شرّه، ولم يصل إليه سوء».

١٠٧٧٢/ ٥ ـ وقال الصادق (عليه السلام): «من خاف من سلطان أو من أحد يدخُل عليه، يقرأها، فإن الله يكفيه

سورة التّغَابُن ـ فضلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٨.

(١) في «ط»: لاتفارقه حتّى تدخله، وفي المصدر، لايفارقها حتّى يدخل.

٢ ـ ثواب الأعمال: ١١٨.

(١) في المصدر: بالمسيحات.

.....r

......

٥ ـ خواص القرآن: ١١ «مخطوط».

| البرهان في نفسير القرآن | <br> | <br>٣٩٢                 |
|-------------------------|------|-------------------------|
|                         |      | شرّه بإذن الله تعالم ». |



## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَانِ آلرَّحِيمِ يُسَبِّحُ للهِ مَافِى آلسَّمَا وَاتِ وَمَافِى آلاً رْضِ لَهُ آلْمُلْكُ وَلَهُ آلْحَمْدُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَىٰءٍ قَدِيرٌ \* هُوَ آلَذِى خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ وَمِنْكُمْ مُنَّ وْمِنْ وَآللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ [1-1]

۱/۱۰۷۷۳ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحلّى، عن أحمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن الحسين ابن تعيم السحّاف، قال سألتُ أبا عبدالله (عبد الله) عن قول الله تعالى: ﴿ فَمِنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُم مُسَوّمِن ﴾، فقال: وعرف الله عزّ وجلّ إيمانهم بولايتنا وكفرهم بها يوم أخذ عليهم الميثاق في صُلب آدم (عبد الدم)، وهم ذَرَه.

الصحّاف، قال: سألتُ أبا عبدالله (على المعلى) عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن الحسين بن تُعيم الصحّاف، قال: سألتُ أبا عبدالله (على الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمِنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُم مُّوْمِنٌ ﴾، فقال: «عرف الله عزّ وجلّ إيمانهم بموالاتنا وكفرهم بها يوم أخذ عليهم الميثاق، وهم ذرّ في صلب آدم (على الله)».

وسألته عن فوله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَطِيعُواْ آللهُ وَأَطِيعُواْ آلرُّسُولَ فَإِن تَمَوَلَيْتُمْ فَ إِنَّمَا عَلَى رَسُولِكَ آلبَكاغُ البَكاغُ المُبِينَ ﴾ (١)، قال: «أمّا والله ماهلك من كان قبلكم، وماهلك من هلك حتّى بقوم قائمنا (طبه السعم) إلّا في تَرْك ولايتنا وجُحود حقّنا، وما خرج رسول الله (من الدعب والديا حتّى ألزم رِقاب هذه الأُمّة حقّنا، والله يهدي من يشاء

سورة التَغَابُن آية ـ ١ ـ ٢ ـ

١ ـ الكافي ١: ٣٤١ / ٤.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۵۳ / ۷٤.

<sup>(</sup>١) التغابن ٦٤: ١٢.

٣٦٤ .....٢٦٠ البرهان في تفسير القرآن

إلى صراطٍ مستقيم.

٣/١٠٧٥ / ٣ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن رجل، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: قلت له: ما ثقول في مناكحة الناس؟ فإنّي قد بلغت ما ترى (١)، وما تزوّجت قطّ، فقال: «وما يمنعك من ذلك؟» فقلت: ما يمنعني إلّا أنني أخشئ أن لاتجلّ لي مناكحتهم، فما تأمرني؟

فقال: «وكيف تصنع وأنت شاب، أتصبر؟» قلت: أتَّخذ الجواري. فقال: «فهات الآن، فبما تستحلّ الجواري؟» قلت إنَّ الأمة ليست بمنزلة الحُرَّة، إن رابتني بشيءٍ بعتُها واعتزلتُها. قال: «فحدَّثني بما استحللتها؟» قال: فلم يكن عندي جواب. فقلت له: فما ترى، أتزوّج؟ فقال: «ما أُبالى أن تفعل».

قلت: أرأبت قولك: ماأبالي أن تفعل، فإنّ ذلك على وجهين، تقوّل: لست أبالي أن تأثم من غير أن آمرك، فما تأمرٌني، أفعل ذلك بأمرك؟ فقال لي: «قد كان رسول الله (ستراة عبدوانه) نزوّج، وقد كان من امرأة نوح وامرأة أوط ما قد كان، إنّهما كاننا نحت عبدين من عبادنا صالحين،

فقلت: إنّ رسول الله (ملى الله عهداله) ليس في ذلك بمنزلتي، إنّما هي تحت يده وهي مقرّة بحكمه، مقرّة بدينه.

قال: فقال لي: «ماتري من الخِيانة في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَخَانَتَاهُمَا ﴾ (٢) مايعني بذلك إلّا الفاحشة، وقد زوّج رسول الله (صلى الدعب واله) فلاناً».

قال: قلت: أصلحك الله ماتأمُرني، أنطلق فأنزوج بأمرك؟ فقال لي: «إنكنت فاعلاً فعليك بالبَلْهاء من النساء، قلت: وماالبَلْهاء؟ قال: «ذوات الخدور والعفائف».

قلت: من هي على دين سالم بن أبي حفصة؟ قال: «لاء قلت: من هي على دين ربيعة الرأي؟ فقال: «لا، ولكن العوانق اللاتي لايَنْصِبن كُفراً، ولايَعرفن ماتعرفون،

قلت: وهل تعدو أن تكون مؤمنةً أو كافرةً؟ فقال: «تصوم وتصلَّى وتتَّقي الله ولاتدري ماأمركم».

فقلت: قد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ فَمِنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُمْ مُوْمِنٌ ﴾ لا والله لايكون أحد من الناس ليس بمؤمنٍ ولاكافر. قال: فقال أبو جعفر (٤٠ سلام): وقول الله أصدق من قولك يازرارة، أرأيت قول الله عزّ وجلّ: ﴿ خَلَطُواْ عَمَلاً صَالِحاً وَءَاخَرَ سَيِّناً عَسَى آللهُ أَن يَتُوبَ عَلَيهِمْ ﴾ (٣) فلما قال: وعسى ؟ فقلت: ماهم إلا مؤمنين أو كافرين.

قال: فقال: «فما تقول في قوله عزَّ وجلَّ: ﴿إِلَّا ٱلمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرَّجَالِ وَٱلنِّسَاءِ وَٱلوِلْدَانِ لَايَسْتَطيعُونَ

٣ ـ الكافي ٢: ٢٩٥ / ٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ماتراه.

<sup>(</sup>۲) التحريم ٦٦: ١٠.

<sup>(</sup>٣) التوبة ٦: ١٠٢.

حِيلَةً وَلاَيَهْتَدُونَ سَبِيلاً﴾ (1) إلى الإيمان، فقلت: ماهم إلّا مؤمنين أو كافرين، فقال: دوالله ماهم بـمؤمنين ولاكافرين.

ثمّ أقبل عليّ، فقال: دماتقول في أصحاب الأعراف؟، فقلت: ماهم إلّا مؤمنين أو كافرين، إن دخلوا الجنّة فهم مؤمنون وإن دخلوا النار فهم كافرون. فقال: «والله ماهم بمؤمنين ولاكافرين، ولوكانوا مؤمنين لدخلوا الجنّة كما دخلها المؤمنون، ولوكانوا مأومنين لدخلوا الناركما دخلها الكافرون، ولكنهم قوم استوت أعمالهم و (٥٠ حسناتهم وسيّئاتهم، فقصرت بهم الأعمال، وإنّهم لكما قال الله عزّ وجلّه.

فقلت: أمن أهل الجنّة هم، أم من أهل النار؟ فقال: ١٥ تركهُم حيث تَركهم الله، قلت: أفَتُرجِئهم؟ قال: (نعم، أرجئهم كما أرجأهم الله، إن شاء أدخلهم الجنّة برحمته، وإن شاء ساقهم إلى النار بذنوبهم ولم يَظُلِمهم».

فقلت: هل يدخُل الجنّة كافر؟ قال: ٥٤١.

قلت: فهل يدخُل النار إلَا كافر؟ قال: فقال: ولا، إلَا أن يشاء الله. يازُرارة، إنّني أقول ماشاء الله، وأنت لاتقول ماشاء الله، أما إنّك إن كَبُرت رَجَعتَ وَتحلّلت عنك عُقَدُك؛.

١٠٧٧٦ / ٤ - على بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا علي بن الحسين، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن ابن محبوب، عن الحسين بن تُعيم الصحّاف، قال: سألتُ الصادق (عبدالله) عن قوله: ﴿ فَمِنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُم مُّـوْمِنٌ ﴾ ، فقال: «عرّف الحسين بن تُعيم الصحّاف، قال: سألتُ الصادق (عبدالله) عن قوله: ﴿ فَمِنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُم مُّـوْمِنٌ ﴾ ، فقال: «عرّف الله عزٌ وجلٌ إيمانهم بولايتنا وكفرهم بتركها يوم أخذ عليهم الميثاق في (١) جُلب آدم (عبدالله)».

١٠٧٧٧ / ٥ ـ وقال على بن إبراهيم: هذه [الآية] خاصة في المؤمنين والكافرين.

قوله تعالى:

## ذَلِكَ بَأَنَّهُ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّناتِ [٦]

الحسين بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن بعض أصحابه، عن حمزة بن بَزيع، عن عليّ بن سُويد السائي، قال: سألتُ العبد الصالح (عبد السالع) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ذَلِكَ يَأْنَهُ كَانَتْ تَـأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالبَيِّناتِ ﴾، قال: «البيّنات هم الأئمّة (عبم الديه)».

<sup>(</sup>٤) النساء ٤: ٨٨.

<sup>(</sup>٥) (أعمالهم و) ليس في المصدر.

<sup>£</sup> ـ تفسير القمى ٢: ٣٧١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الميثاق وهم في عالم الذرّ وفي.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧١.

سورة التُغَابُن آية . ٦ ـ

٣٩٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

فوله تعالى:

## زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَن لَن يُبْعَثُوا قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّى لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبَّوُنَّ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى آللهِ يَسِيرٌ [٧]

١٠٧٧٩ / ١ - عليّ بن إبراهيم: ثمّ حكى الله سبُحانه أهل الدَّهرِية، فقال: ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَن لَّن يُبْعَثُواْ قُلْ بَلَىٰ وَرُبِّي لَتَبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتَنَبَّؤُنَّ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى آللهِ يَسِيرٌ ﴾.

قوله تعالى:

## فَـُامِنُواْ بِاللهِ وَرَسُـولِهِ وَآلَـنُّورِ آلَـذِى أَنْزَلْنَـا وَآللهُ بِمَـا تَـعْمَلُونَ خَبِيرٌ [٨]

١/١٠٧٨٠ عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَٱلنُّور ٱلَّذِى ٱنْزَلْنَا (١) ﴾ أمير المؤمنين (عباله).

٢/١٠٧٨١ عن عليّ بن مِرداس، قال: حدّثنا صَفوان بن يحيى، والحسن بن محبوب، عن أبني أيّوب، عن أبني خالد الكابُلي، قال سألتُ أبا جعفر (طبالسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَتَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَٱلْنُورِ آلَّذِي ٱثْرَلْنَا﴾.

فقال: دياأبا خالد، النُّور والله الأثمة (عليه السهود) من آل محمّد (مقراة عليه الله يوم القيامة، وهم والله تور الله الذي أنزل، وهم والله نُور الله في السماوات والأرض، والله - ياأبا خالد - لنور الإمام في قلوب المؤمنين أنور من الشمس المُضيئة بالنهار، وهم والله يُنورون قلوب المؤمنين ويحجّب الله عزّ وجل نُورهم عمّن يشاء فتظلِم قلوبهم، والله - ياأبا خالد - لا يُحبنا عبد، ويتولّانا حتى يُطهّر الله قلبه، ولا يُطهّر الله قلب عبد حتى يسلم لنا ويكون سِلماً لنا، فإذا كان سِلماً لنا سلمه الله من شديد الحساب، وآمنه من فزع يوم القيامة الأكبر،

عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا عليّ بن الحسين، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن الحسن بن محبوب، عن أبي أبوب، عن أبي أبوب، عن أبي خالد الكابُلي، قال: سألت أبا جعفر (عبدالسلام) ـ وذكر مثله إلى آخره ـ دوآمنه من فزع يوم القيامة

سورة التُغَابُن آية ـ٧\_

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧١.

سورة التُفَائِن آية ـ ٨ ـ

١ - تفسير القمى ٢: ٣٧١.

(١) (الذي أنزلنا) ليس في المصدر.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۵۰ / ۱.

الأكبر <sup>(١)</sup>.

ورواه أيضاً سعد بن عبدالله في (بصائر الدرجات)، عن أحمد وعبدالله ابني محمّد بن عبسى ومحمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن الحسن بن محبوب، عن أبي أيوب الخزّاز، عن أبي خالد يزيد الكناسي، قال: سألتُ أباجعفر (") وهد الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَنَاعِتُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَٱلنُّورِ ٱلَّذِى أَنْزَلْنَا ﴾، فقال: «ياأبا خالد، النّور والله الأئمّة (عليم العمل المُضيئة بالنهار وساقه إلى والله الأئمّة (عليم العمل المُضيئة بالنهار وساقه إلى و وامنه من الفرّع الأكبر (") ببعض التغيير اليسير (١).

٣/١٠٧٨٠ وعنه: عن أحمد بن مِهْران، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسني، عن علي بن أسباط والحسن ابن محبوب، عن أبي أبوب، عن أبي خالد الكائلي، قال: سألتُ أبا جعفر (به الهم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَالِمِنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَٱلْنُورِ ٱلَّذِى أَنْزَلْنَا ﴾، فقال: «باأبا خالد، النّور والله الأثمة عليهم السلام. ياأبا خالد، لنور الإمام في قلوب المؤمنين أنور من الشمس المضيئة بالنهار، وهم ألّذين يُنوّرون قلوب المؤمنين، ويحجّب الله نُورهم عمّن يشاء فتُظلِم قلوبهم وبغشاهم بها».

قُلت: قوله تعالى: ﴿ وَآلَةُ مُتِمَّ نُورِهِ ﴾ (١)، قال: «يقول: والله متمّ الإسامة، والإمامة هي النّور، وذلك قوله تعالى: ﴿ فَتَامِنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَٱلْنُورِ آلَّذِي أَنْزَلْنَا ﴾ ـ قال ـ النور هو الإمام».

مرزحت تكيةزرون إسدوى

قوله تعالى:

## يَومْ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ ٱلْجَمْعِ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلتَّعَابُنِ [ ٩ ]

١/١٠٧٨٤ ـ ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدَّثنا سعد بن عبدالله، عن القاسم بن محمَّد الأصفهاني، عن

<sup>(</sup>١) تفسير القمي ٢: ٢٧١.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أبا عبدالله.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فزع يوم القيامة الأكبر.

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: ٩٦.

٣ ـ الكافي ١: ١٥١ / 1.

ة ـ الكافي ١: ١٥١ / ٦.

<sup>(</sup>۱) المف ۲۱: ۸

سورة التغاين آية ـ 9 ـ

٣٩٨ ...... البرهان في تفسير القرآن

سُليمان بن داود، عن حَفْص بن غِياث، عن أبي عبدالله (مبدالله)، قال: ديوم التّلاق: يوم يلتقي أهل السماء وأهل الأرض، ويوم التناد: يوم ينادي أهل النار أهل الجنّة: ﴿ أَنْ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ آلْمَاءِ أُو مِمَّا رَزَقَكُمُ آفَهُ ﴾ (١)، ويوم الأرض، ويوم يغين أهل الجنّة أهل النار، ويوم الحسرة: يوم يُؤتى بالموت فيُذبح.

#### قوله تعالى:

## وَمَن يُؤْمِنْ بِاللهِ يَهْدِ قُلْبَهُ [ ١١ ]

۱/۱۰۷۸۵ علميّ بن إبراهيم: أي يصدّق الله في قلبه، فإذا بيّن الله له واختار الهُدى يزيده الله كما قال: ﴿ وَٱلَّذِينَ آهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدئ ﴾ (۱).

٢/١٠٧٨٦ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن محمد، عن محمد بن سِنان، عن الحسين بن المُختار، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: وإنّ القلب ليُرجّج (١) فيما بين الصدر والحَنْجَرة حتى يعفِد على الإيمان، فإذا عَقَدَ على الإيمان قرّ، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ ـ قال ـ يُسْكِن (١).

قوله تعالى:

# وَأَطِيعُواْ آللهُ وَأَطِيعُواْ آلرَّسُولُ فَإِنْ تَوَلَّئِتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْمُعْوِلُنَا الْمُعْوِلُنَا الْمُعْوِلُنَا اللهُ الْمُعْوِلُنَا اللهُ الْمُعْوِلُنَا اللهُ ا

الحسين الصحّاف، عن أبي عبدالله (طه السلام)، قال: سألته عن قوله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُواْ آلَلُهُ وَأَطِيعُواْ آلَوَ الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا ٱلْبَلَـٰعُ ٱلْمُبِينُ ﴾، فقال: وأما والله ماهلَك من كان قبلكم، وماهلَك من هلَك حتى يقوم

(١) الأعراف ٧: ٥٠.

سورة التغابن آية ـ ١١ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٢.

<sup>(</sup>١) محمد اسلَّى الله عليه وأله) ٤٧: ١٧.

۲ ـ الكافي ۲: ۳۰۸ / 1.

<sup>(</sup>١) أي يتحرّك ويتزلزل. «مجمع البحرين ٢: ٣٠٢».

<sup>(</sup>۲) (قال: يسكن) ليس في «ي» والمصدر.

سورة التغابن آية ـ ١٢ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲۵۲ / ۷۶.

قائمنا (عبدالمهم)، إلّا في ترك ولايتنا وجحود حقّنا، وماخرج رسول الله (متى الدنيا حتى ألزم رقاب هذه الأُمّة حقّنا، والله يهدي من يشاء إلى صراطٍ مستقيم».

قوله تعالى:

## إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَـٰدِكُمْ عَدُوّاً لِّكُـمْ فَاخْذَرُوهُمْ وَإِن تَـعْفُواْ وتَصْفَحُواْ وَتَغْفِرُواْ فَـاإِنَّ آللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ [18]

فوله تعالى:

## إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُم فِنْنَةٌ [10]

١/١٠٧٨٩ ـ قال عليّ بن إبراهيم: ﴿ إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَ ثُرُّمُ فَأَنَّهُ ﴾ أي حُب.

قوله تعالى:

فَاتَّقُواْ آللهَ مَا آسْتَطَعْتُمْ .إلى قوله تعالىٰ . فَأُولَـٰئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ [17]

١/١٠٧٩٠ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ فَاتَّقُواْ آللهَ مَاآسْتَطَعْتُمْ ﴾: ناسخة لقوله تعالى: ﴿ أَتَّقُوا آللهَ

سورة التغابن آية ـ ١٤ ـ

١ ـ تقسير القمي ٢: ٣٧٢، بحار الأنوار ١٩: ٨٩ / ٤٣.

 <sup>(1)</sup> في المصدر: الله أن يوفي ويحسن ويصلهم، وفي البحار: الله أن يبوء بحسن ويصلة.
 سورة التغابن آية ـ 10 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٢.

٤٠٠ ...... البرهان في تفسير القرآن

#### حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ (١)

٢/١٠٧٩١ ـ الطَّبرسي: رُوي ذلك عن أبي جعفر وأبي عبدالله(طبهمالسلام)، من أنّها ناسخة لقوله تعالى: ﴿ آتَّقُوا آفَة حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ (١).

٣/١٠٧٩٢ - ابن شَهْر آشُوب: عن نفسير وكيع، حدّثنا سُفيان بن مُرّة الهَمْداني، عن عبد خبر، قال: سألتُ عليّ بن أبي طالب (طبه السلام) عن قوله تعالى: ﴿ أَتَّقُوا آللهُ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ (١)، قال: ووالله ما عَمِل بها غير أهل بيت رسول الله (ملى الله عبد رآله)، نحن ذكرنا الله فلا ننساه، ونحن شكرناه فلن نكفُره، ونحن أطعناه فلم نَعْصِه، فلمّا نزلت هذه قالت الصحابة: لأنطيق ذلك، فأنزل الله تعالى: ﴿ فَاتَقُواْ آللهُ مَا أَسْتَطَعْتُمْ ﴾ .

قال وكيع: يعني ماأطقتم، ثمّ قال: ﴿وَآسْمَعُواْ﴾ ماتُؤمرون به ﴿وأَطِيعُواْ﴾ يعني أطبعوا الله ورسوله وأهل بيته فيما يأمُرونكم به.

١٩٧٩٣ / ٤ - عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ ﴾، قال: يُوقَ شُحّ نفسه (١)، إذا اختار النفقة في طاعة الله.

المنظرة ال

باب معنى الشَّحْ وَالبُخْل

1/1049 ـ محمّد بن يعفوب: عن علي بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صَدَقة، عن جعفر، عن آبائه (طبهمالسلام): أنّ أمير المؤمنين (علمالسلام) سَمِع رجلاً يقول: إنّ الشحيح أغدر من الظالم، فقال له:

<sup>ً</sup>ا ـ تَفسير القمي ٢: ٣٧٢.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۱۰۲.

٢ ـ مجمع البيان ٢: ٨٠٥

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۳: ۱۰۲.

٣ ـ المناقب ٢: ١٧٧.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۳: ۱۰۲.

٤ ـ تفسير القمى ٢: ٢٧٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يوق الشح.

۵ ـ تفسير القمى ۲: ۳۷۲.

وكَذَبت، إنّ الظالم قد يتوب ويستغفر ويُرّد الظُّكامة على أهلها، والشحيح إذا شَحّ منع الزّكاة والصدقة وصِلة الرّحم وقرّي الضيف والنفقة في سبيل الله وأبواب البِرّ، وحرام على الجنّة أن يدخُلها شحيح».

۱۹۹۹ / ۲ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن أبي عُمير، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (منه السلام)، قال: قال أمير المؤمنين (طبه السلام): وإذا لم يكن لله في عبد حاجة ابتلاه بالبُخْل، أصحابه، عن أبي عبدالله (منه السلام)، عن أحمد، عن ابن أبي عُمير، عن الحسين بن أحمد، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: وقال رسول الله (منل الاعلم وآله) لبني سلمة: يابني سلمة، من عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: وقال رسول الله (منل الاعلم وآله) لبني سلمة: يابني سلمة، من البُخل! ثمّ قال: بل سيد كم؟ قالوا: يارسول الله، سيدنا رجل فيه بُخلّه. قال: وفقال (منل الاعلم وآله): وأيّ داء أدوى من البُخل! ثمّ قال: بل سيدكم الأبيض الجسد؛ البَرّاء بن مَعْرُوره.

١٠٧٩٨ / ٤ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن أبي الجَهْم، عن موسى بن بكر، عن أحمد بن سليمان، عن أبي الحسن موسى (عليه السلام)، قال: ةالبَخيل من بَخِل بما افترض الله عليه».

١٩٩٩ / ٥ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه اطبها السُّح شيء، ثمّ قال: إنّ لهذا الشُّح وبياً كدبيب النّمل، وشُعباً كَشُعب الشَرَك (١).

٩/١٠٨٠٠ - وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن عليّ، عن أبي جميلة، عن جابر، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: «قال رسول الله (ستراله عليه والله): ليس بالبّخيل الّذي يُؤدّي الزّكاة المفروضة في ماله ويعُطي البّائنة (١) في قومه).

٧/١٠٨٠١ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن شريف بن سابق، عن الفضل بن أبي قُرّة، قال: قال لي أبو عبدالله (طبه السلام): «تدري ماالشحيح؟» قلت: هو البَحِيل، قال: «النُّح هو أشدٌ من البُخل، إنّ البَخِيل يَبْخَل بما في يده، والشحيح يشُعَ بما في أيدي الناس شيئاً إلّا تمنّى أن يكون له بالحِلُ والحرام، ولايقتع بما رزقه الله».

٨/١٠٨٠٢ من عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن المُغيرة، عن المُفضّل بن صالح، عن جابر، عن أبي جعفر (عب السلام)، قال: «قال رسول الله (منراة عب وآله): ليس البّخِيل من أذّى الزكاة المفروضة من ماله وأعطى

٢ ـ الكافي ٤: ١٤ / ٢.

٣ ـ الكافي ٤: ٤٤ / ٣.

<sup>1</sup> ـ الكافي 1: ٥٥ / ١.

٥ ـ الكافي ٤: ١٥ / ٥.

<sup>(</sup>١) في نسخة من «ط، ج، ي» والمصدر: الشوك

٦ \_ الكافي £: ١٥ / ٦.

<sup>(</sup>١) أي العطية.

٧ ـ الكافي ٤: ٢٥ / ٧.

۵ ـ الكافى ٤: ٢٦ / ٨

البائنة في قومه، إنّما البَخِيل حنّ البَخِيل من لم يُؤدُّ الزّكاة المفروضة من [ماله]، ولم يعطِ البائنة في قومه، وهو يَبْذُر فيما سِوى ذلك».

" عبدالله، عن القاسم بن محمّد الأصفهاني، عن المين عن أبي، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن القاسم بن محمّد الأصفهاني، عن سليمان بن داود المِنقري، عن الفُضيل بن عِياض، قال: قال أبو عبدالله (مبدالله): «أتدري من الشحيح؟) فقلت: هو البَخِيل، قال: هالنُح أشدٌ من البُخل (۱)، إنّ البَخِيل يَبْخَل بما في يديه، وإنّ الشحيح بشُح بما في أيدي الناس وعلى مافي يديه حتى لايرى في أيدي الناس شيئاً إلا تمنّى أن يكون له بالحِلِّ والحرام، ولا يشبع ولا يقنع بما رزقه ألله عزّ وجلّه.

١٠/١٠٨٠٤ وعنه، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن النّضر بن سُويد، عن عبدالأعلى الأرجاني، عن عبدالأعلى بن أعينَ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: (إنّ البّخِيل من كسب ماله (١) من غير حلّه، وأنفقه في غير حقّه».

الحسن (طبال الله عن الله على على الله على المحمد بن على ماجِيلويه، عن أبيه، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن بعض أصحابنا بلّغ به سعد بن طريف، عن الأصبغ بن نُباتة، عن الحارث الأعور، قال: فيما سأل علي (طبالسلام) ابنه الحسن (طبالسلام) أن قال له: «ماالشُّحُ؟» قال: «الشُّحُ أن ترى مافى يديك شَرَفاً، وماأنفقت تَلَفاً».

۱۲/۱۰۸۰۹ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفار، عن أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حَريز، عن زُرارة، قال: سمّعِت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: «إنّما الشحيح من منع حقّ الله وأنفقه (۱) في غير حقّ الله عزّ وجلّ».

۱۲/۱۰۸۰۷ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن عجمّد بن عبدالرحمن المُقرىء، قال: حدّثنا أبو الحسن عليّ بن الحسن بن بُندار بن المُثنّى التميمي الطّبريّ، قال: حدّثنا أبو نصر محمّد بن الحجّاج المُقرىء الرّقيّ، قال: حدّثنا أحمد بن العلاء بن علل، قال: حدّثنا أبو زكريا، قال: حدّثنا سليمان بن بِلال، عن عُمارة بن غَزيّة، عن عبدالله بن عليّ بن العدين، عن أبيه، عن جدّه (عبم السلام)، قال: وقال رسول الله (ستراه عبد اله): البّخيل [حقاً] من ذُكِرتُ عنده فلم يُصلُ عليّ.

٩ معاني الأخبار: ٢٤٥ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فقال: الشحيح أشد من البخيل.

١٠ ـ معاني الأخبار: ٢٤٥ / ٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مالاً.

١١ ـ معاني الأخبار: ٢٤٥ / ٣.

١٢ ـ معاني الأخبار: ٢٤٦ / ٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وأنفق،

١٣ ـ معاني الأخبار: ٢٤٦ / ٩.

# سُورَةُ الطَّكلاق

#### فضلها

١/١٠٨٠٨ - ابن بابويه: عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طه السلام)، قال: «مَن قَرأَ سورة الطلاق والتحريم في فريضةٍ، أعاذه الله (١) أن يكون يوم القيامة ممّن يخاف أو يحزّن، وعُوفيَ من النار، وأدخله الله الجنّة بتلاوته إيّاهما ومحافظته عليهما، لأنّهما للنبيّ (سنرة عبدراته).

٢/١٠٨٠٩ ومن (خواصّ القرآن): رُوي عن النبي (من الدينة) أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة أعطاه الله توبّةً تُصُوحاً، وإذاكُتِبت وغُسِلت ورُضّ ماؤها في منزلٍ لم يُسكّن فيه أبداً، وإن سُكِن لم يَزَل فيه الشرّ إلى حيث يُجلى،

٣/١٠٨١٠ وقال رسول الله (من الدعب والد): ومن أدمن قراءتها أعطاه الله توبّة نصوحاً، وإذا كُتِبت وغُسِلت ورُش ماؤها في منزلٍ لم يُسْكَن ولم يُنْزَل فيه حَتَى تُكُورَجُ منه.

َ : تا ١٠٨١١ عـ وقال الصادق (عبد هسلام): وإذا كُتبت ورُشّ بما ثها في موضعٍ لم يأمّن من البغضاء، وإذا رُشّ بما ئها في موضع مسكونٍ وقع القتال في ذلك الموضع وكان الفراق».

سورة الطلاق ـ فضلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٩.

(١) زاد في المصدر: من.

..... ¥

----- Y

\$ ـ خواص القرآن: ١١ «مخطوط».

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ يَـٰٓأَيُّهَا آلنَّبِى إِذَا طَلَّقْتُمُ آلنِساءَ فَطَلِّقُوهُنَ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُواْ آلْعِدَّةَ إِلَى نوله نعالىٰ -لَعَلَّ آللهَ يُخدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْراً [1]

١/١٠٨١٢ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: المخاطبة للنبيّ (مقرة مدونه) والمعنى للناس، وهو ما قال الصادق (عبداللهم: وإذّ الله عزّ وجلّ بعث نبيّه بإيّاك أعنى واسمعي باجارة).

٢/١٠٨١٣ محمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، ومحمد بن يحبى، عن أحمد بن ابن محمد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رِئاب، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عبد العرم)، أنّه قال: «كلّ طلاق لا يكون على السُنّة أو طلاق على العِدّة فليس بشيءٍ».

قال زرارة: فقلت لأبي جعفر (عبداللهم): فسّر لي طلاق السُّنة وطلاق العِدّة؟ فقال: وأمّا طلاق السُّنة فإذا أراد الرجل أن يُطلَق امرأته فلينتظر بها حتّى تطمِث وتطهُر، فإذا خرجت من طَمَّنها طلّقها تطليقة من غير جماع، ويُشهد شاهد بن على ذلك، ثمّ يَدَعها حتّى تطمِث طَمَّنتين، فتنقضي عِدّتها بثلاث حِيض، وقد بانت منه، ويكون خاطباً من الخُطّاب إن شاءت تزوّجته، وإن شاءت لم تتزوّجه، وعليه نفقتها والسُّكني مادامت في عِدّتها، وهما يتوارثان حتى تنقضى العِدّة،

قال: ووأمّا طلاق العِدّة الذي قال الله تعالى: ﴿ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَخْصُواْ ٱلْعِدَّةَ ﴾ فإذا أراد الرجل منكم

سورة الطلاق آية . ١ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٣.

أن يُطلَق امرأته طلاق العِدّة، فلينتظر بها حتى تحيض وتخرُج من حَيضها، ثمّ يطلّقها تطليقةً من غير جِماع، ويُشهد شاهدين عَدْلين، ويُراجعها من يومه ذلك إن أحب، أو بعد ذلك بأيام، قبل أن تحيض، ويُشهِد على رجعتها ويُواقعها، وتكون معه (١) حتى تحيض، فإذا حاضت وخرجت من حَيْضها طلّقها تطليقة أخرى من غير جماع، ويُشهِد على ذلك، ثمّ يراجعها أيضاً متى شاء، قبل أن تحيض، ويُشهِد على رجعتها ويُواقعها، وتكون معه إلى أن تحيض الحيضة الثالثة، فإذا خرجت من حَيضتها الثالثة طلّقها التطليقة الثالثة بغير جماع، ويُشهِد على ذلك، فإذا فعل ذلك فقد بانت منه، ولا تحلّ له حتى تنكيح زوجاً غيره».

قبل له: فإن كانت ممّن لاتحيض، قال: دمثل هذه تُطلّق طَلاق السُّنّة،.

المعنى الله الله الله الله المعنى المحمد المحمد المحمد المعنى المعنى

وأما فوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنَّ أَوْلَـٰتِ حَمْلٍ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ فَإِنْ أَرضَعْنَ لَكُمْ فَتَاتُوهُنَّ

<sup>(</sup>١) في المصدر: ويكون معها.

٣ ـ قرب الإسناد: ٣٠.

<sup>£</sup> ـ تغسير القمي ٢: ٣٧٣.

<sup>(</sup>١) الطلاق ٦٤: ٤.

أَجُورَهُنَّ وَأَتَمِرُواْ بَيْنَكُم بِمَعْرُوفٍ وَإِن تَعَاسَرْتُمْ ﴾ يقول: إذا ترضى المرأة فتُرضِع الولد، وإن لم يَرْضَ الرجل أن يكون ولدها عندها، يقول: ﴿ فَسَتُرْضِعُ لَهُ أُخْرَىٰ \* لِيُنفِقْ ذُو سَعَةٍ مِّنْ سَعَتِهِ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَلْيُنفِقْ مِمَّا ءَاتـٰهُ آلَتُهُ ﴾ (1).

١٠٨١٦ / ٥-محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بعض أصحابه، عن الرضا (عبد الدمر)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿لَاتُخْرِجُوهُنَّ مِن بُيُوتِهِنَّ وَلَايَخْرُجْنَ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ﴾، قال: وأذاها لأهل الرجل وسُوء خُلفها».

١/١٠٨١٧ - وعنه: عن بعض أصحابنا، عن عليّ بن الحسن المِيثمي، عن عليّ بن أسباط، عن محمّد بن عليّ بن أسباط، عن محمّد بن عليّ بن جعفر، قال: سأل المأمون الرضا (عب السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَا تُخْرِجُوهُنَّ مِن بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجُنَ وَلَا يَخْرُجُنَ إِلّا أَن يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ ﴾، قال: «بعني بالفاحشة المبيّنة أن تُؤذي أهل زوجها، فإذا فعلت، فإن شاء أن يُخرِجها من قبل أن تنقضي عِدّتها فعل».

ُ ٧/١٠٨١٨ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن سعد بن أبي خلّف، فال: سألتُ أبا الحسن موسى بن جعفر (عبول المراته طلاقاً لايملِك فال: سألتُ أبا الحسن موسى بن جعفر (عبول عن شيءٍ من الطلاق، فقال: وإذا طلّق الرجل امرأته طلاقاً لايملِك فيه الرجعة، فقد بانت [منه] ساعة طلّقها وملكت نفسها، ولاسبيل له عليها، وتعتد حيث شاءت ولانفقة لها».

قال: فقلت: أليس قال الله عزّ وجلّ: ﴿لاَتُخْرِجُوهُنَّ مِن بَيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجُنَ﴾؟ قال: فقال: وإنما عنى بذلك التي تُطلَق تطليقة بعد تطليقة ، فهي التي لاتخرّج [ولاَيُخْرَج حتّى تُطلَق الثالثة ]، فإذا طلّقت الثالثة فقد بانت منه، ولانفقة لها، والمرأة الّتي يطلّقها الرجل تطليقة تُم يدعها حتّى يخلو أجلها فهذه تعتد في بيت (١) زوجها، ولها السّكنى والنفقة حتّى تنقضي عِدّتها».

. ٨/١٠٨١٩ الشيخ في (التهذيب): بإستاده عن موسى بن القاسم، عن عبدالرحمن، عن صفوان، عن أبي هلال، عن أبي هلال، عن أبي عبدالله (علماله)، [قال] في التي يموت عنها زوجها: ٥تخرُج إلى الحجّ والمُمرة، ولاتخرُج التي تطلّق، لأنّ الله تعالى يقول: ﴿ وَلَا يَخْرُجْنَ ﴾ إلّا أن تكون طُلَفت في سفره.

٠٠٠ ١٠٨٢٠ / ٩- ابن بابويه في (الفقيه)، قال: سُئِل الصادق (عليه السلام) عَن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَا تُخْرجُوهُنَّ مِن

<sup>(</sup>۲) الطلاق ٦٤ ١، ٧.

٥ ـ الكافي ٦: ٩٧ / ١.

٦ ـ الكافي ٦: ٩٧ / ٢.

۷ ـ الكافي ٦: ٩٠ / ٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فهذه أيضاً تقعد في منزل.

٨ ـ التهذيب ٥: ٤٠١ / ١٣٩٧.

٩ ـ من لايحضره الفقيه ٣: ٣٢٢ / ١٥٦٥.

بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجْنَ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ ﴾، قال: «إلَّا أن تزني فيقامُ (١) عليها الحدّ».

الفاحشة المبيّنة التي إذا أتت المرأة بها في أيام عِدتُها حلّ لزوجها أن يُخْرِجها من بيته. قال: قلت له: فأخبرني عن الفاحشة المبيّنة التي إذا أتت المرأة بها في أيام عِدتُها حلّ لزوجها أن يُخْرِجها من بيته. قال: والفاحشة المبيّنة هي السّحق دون الزّنا، فإنّ المرأة إذا زنت وأقيم عليها الحدّ ليس لمن أرادها أن يمتنع بعد ذلك من التزوّج بها الأجل الحدّ، فإذا سحقت وجب عليها الرَّجم، والرَّجم خِزي، ومن قد أمر الله برَجْمِه فقد أخزاه، ومن أخزاه فقد أبعده، ومن أبعده فليس الأحد أنْ يُقرّبه».

المعنى الآية، قال: المعنى الآية، قال: لا يحِلَ لرجلٍ أن يُخرِج امرأته إذا طلَقها وكان له عليها وجمعت المراته إذا طلَقها وكان له عليها وجمعة من بيتها (١) ﴿ إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ ﴾ ومعنى الفاحشة أن تزني أو تسرق على الرجل، ومن الفاحشة أيضاً السُّلاطة على زوجها، فإن فعلت شيئاً من ذلك حلّ له أن يُخرجها.

قال: ثمّ قال: دوهو الَّذِي قال الله تعالى: ﴿ لَعَلَّ آفَة يُخْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْراً ﴾ يعني بعد الطلاق وانقضاء العِدّة، التزويج بها (١) من قبل أن تزُّوّج زوجاً غيره.

قال: دوما أعدله وأوسعه لهما جميعاً أن يُطلّفها على طُهرٍ من غير جماعٍ تطليقةً بشُهود، ثمّ يدعها حتّى بخلو أجلها ثلاثة أشهر، أو ثلاثة قروء، ثمّ بكون خاطباً من الخُطّاب!». ،

۱۳/۱۰۸۲۶ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيي، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد، عن القاسم بن عُروة، عن زُرارة، عن أبي عبدالله (عب السلم)، قال: «المُطلَّقة تَكْتَحَلُ وَتَخْتَصْبُ وَتَطَيِّب وَتَلِس ماشاءت من الثِباب، لأنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ لَعَلَّ اللهُ يَحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْراً ﴾ لعلّها أن تقع في نفسه فيُراجعها».

١٤/١٠٨٢٥ ـ وعنه: عن حُميد بن زياد، عن ابن سَماعة، عن وُهَيب بن حَفْص، عن أبي بصير، عن أحدهما (ملهما السلام)، في المطلّقة: ٥ تعتد في بينها، وتُظهِر له زِينتها، لعلّ الله يُحدِث بعد ذلك أمراً».

<sup>(</sup>١) في المصدر: تزني فتخرج ويقام.

١٠ -كمال الدين وتمام النعمة: ٢٥١ / ٢١.

١١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يته.

۱۲ ـ الكافي ٦: ٦٥ / ٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لهما،

۱۳ ـ الكافي ۱: ۲۲ / ۱۴.

۱۶ ـ الكافي ٦: ٨١ / ١٠.

٤٠٨ ...... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## فَسَإِذَا بَسَلَغْنَ أَجَسَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِسَمَعرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ [٢]

١/١٠٨٢٩ - عليّ بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمعرُوفِ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمعرُوفِ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمعرُوفِ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمعرُوفِ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمعرُوفِ فَا إِمّا أَن يُراجعها، وإمّا أَن يُفارقها، يُطلُقها ويُمتّعها، على المُوسِع قَدَره، وعلى المُقْتِر فَدَره.
 المُقْتِر فَدَره.

قوله تعالى:

## وَأَشْهِدُواْ ذَوَىٰ عَدْلٍ مِّنكُمْ وَأَقِيمُواْ ٱلشَّهَاٰ ذَهَ لِلَّهِ [٢]

الله ١/١٠٨٢٧ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، قال: سألت أبا الحسن (عدائسلام) عن رجل طلّق امرأته بعد ماغشيها، بشهادة عدلين. فقال: «ليس هذا بطلاق».

فقلت: جُعلِت فداك، كيف طلاق السُّنَة؟ فقال: ويُطلَقها إذا طَهُرت من حيضها، قبل أن يغشاها، يشهادة (١) عدلين، كما قال الله عزّ وجلّ في كتابه، فإن خالف ذلك ردّ إلى كتاب الله عزّ وجلّ».

فقلت له: فإن طلّق على طُهر من غير جماع بشاهد وامرأتين؟ فقال: ولاتجوز شهادة النساء في الطلاق، وقد تجوز شهادتهنّ مع غيرهنّ في الدم إذا حضرته و الله المراتين المراتين المراتين المراتين مع غيرهنّ في الدم إذا حضرته و الله المراتين ا

فقلت: إذا أشهد رجلين ناصبيّين على الطلاق، أيكون طلاقاً؟ فقال: ومن ولد على الفِطرة أجيزت شهادته على الطلاق بعد أن يُعرّف منه خير».

۲/۱۰۸۲۸ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن عبدالرحمن بن أبي نجران، ومحمّد بن عليّ، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: قال رسول الله (مقراة عليه وآله): امن كَتَم

سورة الطلاق آية ـ ٢ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٤.

سورة الطلاق آية ـ ٢ ـ

۱ ـ الكافي ٦: ٦٧ / ٦.

(١) في المصدر: بشاهدين.

۲ ـ الكافي ۷: ۳۸۰ / ۱.

شهادةً أو شَهِدها (١) ليهدُر بها دم امرىء مسلم، أو يزوي (١) مال امرىء مسلم، أتى يوم القيامة ولوجهه ظُلمة مدَّ البصر، وفي وجهه كُدُوح (٣)، تَعْرِفه الخلائق باسمه ونسبه، ومن شهِد شهادة حقّ ليُحيي بها حقّ امرىء مسلم، أتى يوم القيامة ولوجهه نورٌ مدّ البصر تَعْرِفه الملائكة (١) باسمه ونسبه.

ثمّ قال أبو جعفر (مبه السلام): وألا ترى أنّ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلشَّهَالْدَةَ لِلَّهِ ﴾ ؟ه.

#### قوله تعالى:

## وَمَنْ يَتَّقِ آللهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجاً \* ويَزِزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَخْتَسِبُ وَمَنْ يَتُو لِكُلِّ شَني مِ يَتَوَكَّلُ عَلَى آللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ آللهَ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ آللهُ لِكُلِّ شَني مِ يَتَوَكَّلُ عَلَى آللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ آللهَ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ آللهُ لِكُلِّ شَني مِ يَتَوَكَّلُ عَلَى آللهِ لِكُلِّ شَني مِ يَتَوَكَّلُ عَلَى آللهِ لَكُلِّ شَني مِ يَتَوَكَّلُ عَلَى آللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ آللهَ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ آللهُ لِكُلِّ شَني مِ يَتَوَكُلُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ ع

۱۱۰۸۲۹ محمد بن يعقوب: عن علي، عن علي بن الحسين، عن محمد الكناسي، قال: حدّثنا من رفعه إلى أبي عبدالله (طوال به)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ آلله يَجْعَل لَهُ مَخْرَجاً \* ويَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾، قال: دهولاء قومٌ من شبعتنا ضُعفاء، ليس عندهم ما يتحملون [به] إلينا، فيسمعُون حديثنا، ويقتبسون من علمنا، فيرّخل قوم فوقهم وينفقون أموالهم ويُتعِبون أبدانهم حتى يتعلموا (۱) حديثنا، فينقلوه إليهم، فيعيه هؤلاء، ويُضيّعه هؤلاء، فيضيّعه هؤلاء، ويُضيّعه هؤلاء، ويُضيّعه هؤلاء، في مؤلاء، فا ولنك الذين يجعل الله عز ذكره فهم مخرجاً، ويرزد في من حيث لا يحتسبون».

` ٢/١٠٨٣٠ ، عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن صَفوان، عن محمّد بن أبي الهزهاز، عن عليّ بن السّريّ، قال: سمِعت أبا عبدالله (على اللهزهاز، عن عليّ بن السّريّ، قال: سمِعت أبا عبدالله (على اللهزهاز، عن عليّ بن السّريّ، قال: سمِعت أبا عبدالله (على اللهزه). من حيث لا يحتسبون، وذلك أنّ العبد إذا لم يعرف وجه رِزقه كثُر دُعاؤه،.

٣/١٠٨٣١ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن غير واحد، عن عليّ بن أسباط، عن أحمد بن عمر الحلال، عن عليّ بن سُويد، عن أبي الحسن الأوّل (هبالسلام)، قال: سألته عن قول

<sup>(</sup>١) في المصدر: أو شهد بها.

<sup>(</sup>٢) زويتُ الشيء عن فلان، أي نخيته. «لسان العرب ١٤: ٣٦٤».

<sup>(</sup>٣) الكُنُوح: آثار الخُدُوش، وكلّ أثرٍ من خَدْشِ أو عفيّ فهوكَدْح. «لسان العرب ٢: ٥٧٠».

<sup>(</sup>٤) في المصدر: الخلائق.

سورة الطلاق آية ـ ٢ ـ ٣.

۱ ـ الكافي ٨: ١٧٨ / ٢٠١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حتّى يدخلوا علينا فيسمعوا.

۲ ـ الكافي ٥: ٨٤ / ١.

٣ ـ الكافي ٢: ٥٠ / ٥٠.

الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى آللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ ، فقال: ٥النوكّل على الله ذرّجات، منها أنْ تتوكّل على الله في أُمورك كلّها، فما فعل بك كنت عنه راضياً، تعلم أنّه لايألوك خيراً وفضلاً، وتعلم أنّ الحُكم في ذلك له، فتوكّل على الله بتفويض ذلك [إليه] وثق [به] فيها وفي غيرها».

فقال: «ويحه! أما [عَلِم] أن تارك الطلب لايشنجاب له، إنّ قوماً من أصحاب رسول الله (من اله على الما نزلت ﴿ وَمَن يَتَّقِ آلله يَجْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا \* ويَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ أغلقوا الأبواب وأقبلوا على العبادة، وقالوا: قد كفينا. فبلغ ذلك النبيّ (منراة عبدواله)، فأرسل إليهم، فقال: ماحملكم على ماصنعتم؟ فقالوا: يارسول الله، تُكفّل لنا بأرزافنا، فأقبلنا على العبادة. فقال: إنّه من فعل ذلك لم يُستَجَب له دعاؤه، عليكم بالطلب،

۱۰۸۳۶ من الدسين بن سعيد، في كتاب (التمخيص)؛ عن عليّ بن شويد، عن أبي الحسن الأول (عله السلام)، قال: سألتُه عن قول الله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى آللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ ، فقال: «التوكّل على الله ذرّجات، فمنها أن تثق به في أمورك كلّها، فما فعل بك كنت عنه راضياً، تعلم أنّه لم يُؤيّك إلاّ خيراً وفضلاً، وتعلم أنّ الحُكم في ذلك له، فتوكّلت على الله بتفويض ذلك إليه، ووثقت به فيها وفي غيرها».

َ ' ٧/١٠٨٣٥ على بن إبراهيم، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد بن ثابت، قال: حدّثنا الحسن بن محمّد، عن محمّد بن زياد، عن أبي أبوب، عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالسلام)، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يَتَّقِ آللَة يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجَاً \* يَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ قال: «في دُنياه».

٤ ـ الكافي ٢: ٥٣ / ٦.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم ۱٤: v.

<sup>(</sup>۲) غافر ۴: ٦٠.

٥ ـ الكافي ٥: ٨٤ / ٥.

٦ ـ التمحيص: ٦٢ / ١٤٠.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٥.

شُورَةُ الطلاق (٦٥) ......

قوله تعالى:

## وَٱلَّئِي يَئِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآئِكُمْ إِن ٱرْتَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَـٰثَةُ أَشْهُرٍ وَٱلَّئِي لَمْ يَحِضْنَ وَأُوْلَـٰتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَـٰلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ [3]

١٠٨٣٦ / ١ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن حمّاد بن عُثمان، عن الحلبي، عن أبي عُمير، عن حمّاد بن عُثمان، عن الحلبي، عن أبي عبدالله (عبه السلام)، قال: ه عِدّة المرأة التي لاتحيض، والمُسْتَحاضة التي لاتطهُر ثلاثة أشهر، وعِدّة الني تحيض ويستقيم حيضها ثلاثة قُرُوء».

وسألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِن ٱرْتَبْتُمْ﴾، ماالرّبية؟ فقال: «مازاد على شهر فهو رِيبة، فلتعتدّ ثلاثة أشهر، ولنترك الحيض، وماكان في الشهر لم تزد في الحيض عليه ثلاث ُحِيّض فعدّتها ثلاث حِيَض».

١/١٠٨٣٧ عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابي عُمير، عن حمّاد، عن الحلبي، عن أبي عُمير، عن حمّاد، عن الحلبي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألتهُ عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِن آرْتَبْتُمْ ﴾، فقال: «ماجاز الشهر فهو ريبة».

٣/١٠٨٣٨ عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي نجران، عن عاصم بن حُميد، عن محمّد بن فيس، عن أبي جعفر المداسلام، قال: «الحامل أجلها أن تضع حَمَّلها، وعليه نفقتها بالمعروف حتَّى تضع حَمَّلها». قوله تعالى:

أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ مِنْ وَجَدِكُمْ وَلَا تُضَارُّوهُنَّ لِتُضَيِّقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَىٰ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ عَلَيْهِنَّ حَتَىٰ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ عَلَيْهِنَّ حَتَىٰ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ فَإِنْ أَوْلَتِ حَمَّلُ فَأَنْفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَىٰ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَتَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ وَأَتَمِرُوا بَيْنَكُمْ بِمَعْرُوفٍ وَإِنْ فَإِنْ أَرْضَعْ لَكُمْ فَتَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ وَأَتَمِرُوا بَيْنَكُمْ بِمَعْرُوفٍ وَإِنْ تَعَاسَر تُمْ فَسَتُرْضِعُ لَـهُ أَخْرَىٰ \* لِيُنفِقْ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ وَمَنْ قُدِرَ تَعَاسَر تُمْ فَسَتُرْضِعُ لَـهُ أَخْرَىٰ \* لِيُنفِقْ دُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ وَمَنْ قُدِرَ عَلَيْنَفِقْ مِمَّا ءَاتَلُهُ آللهُ [٢-٧]

١/١٠٨٣٩ محمّد بن يعمّوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل، عن

سورة الطلاق آية . 2 .

۱ ـ الكافي ٦: ١٠٠ / ٨

۲ \_ الكافي ٣: ٧٥ / ٢.

٣ ـ الكافي ٦: ١٠٣ / ١.

. محمّد بن الفُضيل، عن أبي الصبّاح الكِناني، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: اإذا طلّق الرجل المرأة وهي حُبلي، أنفق عليها حتّى نضّع حَمَّلها، فإذا وضعته أعطاها أجرَها ولايُضارّها إلّا أن يجد من هي أرخص أجراً منها، فإن رضيت بذلك الأجر فهي أحقّ بابنها حتّى نقطِمه».

٢/١٠٨٤٠ عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن حمّاد، عن الحلبي، عن أبي عُمير، عن حمّاد، عن الحلبي، عن أبي عبدالله (علم الله على الله على الله على الله على الله على على الله على على الله على على الله على الله على على الله على ا

وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، مثله.

٣/١٠٨٤١ عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضْر بن سُويد، عن عاصم بن حُميد، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَنْ قَدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلَيْنَفِقْ مِمَّا ءَاتَـٰهُ آللهُ ﴾، قال: «إذا أنفق الرجل على امرأته ما يُقيم ظهرها مع الكُسوة، وإلّا فُرّق بينهما».

١٠٨٤٢ عن الفقيه عن (الفقيه): بإسناده، عن ربعي بن عبدالله والفضيل بن بسسار، عن أبي عبدالله والفضيل بن بسسار، عن أبي عبدالله ومد الله عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَنْ قُلِرْ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنفِقْ مِمَّا عَاتُـهُ آللهُ ﴾، قال: ﴿ وَمَنْ قُلِرْ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنفِقْ مِمَّا عَاتُـهُ آللهُ ﴾، قال: ﴿ وَمَنْ قُلِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنفِقْ مِمَّا عَاتُـهُ آللهُ ﴾
 ظهرها مع الكسوة، وإلّا فُرَق بينهما».

المطلقة المطلقة على بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُم مِن وَجْدِكُمْ ﴾، قال: المطلقة التي لزوجها عليها رجعة، لها عليه سُكنى ونفقة مادامت في العِدّة، فإن كانت حاملاً يُنفِق عليها حتى تضع حَمْلها. ١٧/١٠٨٤٥ لا عمد بن يعقوب: عن حميد بن زياد، عن الحسن بن سَماعة، عن الحسين بن هاشم، ومحمّد

<sup>−</sup> ۱ ـ الكافى ٦: ١٠٣ / ٢.

۲ ـ الكافي ٦: ١٢٣ / ١.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٥.

٤ ـ من لايحضره الفقيه ٣: ٢٧٩ / ١٣٣١.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧٤.

<sup>(</sup>١) الطلاق ٦٥: ٤.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: تبرأ.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٤.

۷ ـ الكافي ٦: ٨٢ / ٩.

ابن زياد، عن عبدالرحمن بن الحجّاج، عن أبي الحسن (عبه السلام)، قال: سألتُه عن الحُبليُ إذا طلّقها زوجها فوضعت مِقطأً، تمّ أولم بتِمّ، أو وضعته مُضغةً؟ قال: «كل شيءٍ وضعته يستبين أنّه حَمْل تمّ أولم يتِمّ، فقد النقضت عِدّنها (۱)

۱۰۸۶۹ من عند عن حميد بن زياد، عن جعفر بن سَماعة، عن عليّ بن عِمران السفّا (۱)، عن رِبعي بن عِمران السفّا (۱)، عن رِبعي بن عبدالله، عن عبدالله البصوي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألتُه عن رجل طلّق امرأته وهي حُبلي، وكان في بطنها اثنان، فوضعت واحداً وبقي واحد. فقال: هتّبِين بالأوّل، و لاتحِلَ للأزواج حتّى تَضَع مافي بطنها».

وقد تقدّم حديث زُرارة عن أبي جعفر (علمالسلام) في أوّل السورة; والنفقة و السُّكني في الطلاق الرجعي على الزوج في العِدّة (1).

قوله تعالى:

#### وَكَأَيِن مِّن قَرْيَةٍ - إلى فوله تعالى - ءَايَـٰتِ ٱللهِ مُبَيِّنَـٰتٍ [ ٨-١١ ]

١/١٠٨٤٧ - عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَكَـٰٓأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ ﴾ قال: أهل قرية ﴿ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ فَحَاسَبْنَاهَا حِسَاباً شَدِيداً وَعَذَّبْنَاهَا عَذَاباً نُكُراً ﴾

قوله تعالى: ﴿قَدْ أَنزَلَ آللهُ إِلَيْكُمْ ذِكْراً \* رَّسُولاً ﴾ قال: ذِكر: اسم رسول الله (ملدة عليه راله). قالوا: نحنُ أهل الذِّكر.

" ٢/١٠٨٤٨ - ابن بابويه، قال: حدّثنا على بن الحسين بن شاذويه المؤدّب، وجعفر بن محمّد بن مسرور (رضياة علما)، قالا: حدّثنا محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيري، عن أبيه، عن الرّيان بن الصَّلْت، عن الرضا (عبد الله)، قال في حديث مجلس المأمون، قال: «الذّكرة رسول الله (ستراه عبد آله)، ونحن أهله، وذلك بيّن في كتاب الله عزّ وجلّ حيث يقول في سورة الطلاق: ﴿ فَا تَقُوا آلَة يَا أُولِي آلاَلْبَابِ آلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَدْ أَنْزَلَ آللهُ إلَيكُمْ ذِكْراً \* رسول الله (سنراه عبد آله)، ونحن أهله». \* رَّسُولاً يَتْلُوا عَلَيكُمْ ءَايَاتِ آللهِ مُبَيِّنَاتٍ ﴾ ». قال: «فالذّكرة رسول الله (سنراة عبد آله)، ونحن أهله».

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: وإن كانت مضغة.

۸ . الكافي ٦: ۸ / ۱۰ .

<sup>(</sup>١) في المصدر: الشقاء

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (٢) من تفسير الآية (١) من عده السورة.

سورة الطلاق آية ـ ٨ ـ ١١ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٧٥.

٢ \_ عيون أخيار الرضا (علدالسلام) ١: ٢٣٩ / ١.

وقد تقدّم من ذلك في قوله تعالى: ﴿ فَسْئَلُوا أَهْلَ آلذَّكْرِ إِنْ كُنتُمْ لَاتَعْلَمُونَ ﴾ من سورة النحل (١٠). ٣/١٠٨٤٩ ـ ابن شَهْر آشُوب: عن ابن عبّاس، في قوله تعالى: ﴿ ذِكْراً \* رَّسُولاً ﴾ النبيّ ذِكره (١) من الله، وعليّ ذكر من محمّد (سنرانه عليه وآله)، كما قال الله: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ (٢).

قوله تعالى:

#### آللهُ آلَّذِي خَلَق سَبْعَ سَمَـٰوَاتٍ -إلى نوله نعالى . قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْما [١٢]

١/١٠٨٥٠ عليَ بن إبراهيم: قوله نعالى: ﴿ أَقَهُ ٱلَّذِى خَلَق سَبْعَ سَمَـٰوَاتٍ وَمِن ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ ﴾ دليل على أن نحت كل سماء أرضاً ﴿ يَتَنزَّلُ ٱلْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوٓاْ أَنَّ ٱللهُ عَلَىٰ كُلُّ شيءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ آللهُ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيءٍ على أن نحت كل سماء أرضاً ﴿ يَتَنزَّلُ ٱلْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوٓاْ أَنَّ آللهُ عَلَىٰ كُلُّ شيءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ آللهُ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيءٍ عِلْما ﴾.
 عِلْما ﴾.

١٠٨٥١/ ٢ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا (مهداله)، قال: قلت له: أخبرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَ ٱلسَّمَا وَ ذَاتِ ٱلحُبُكِ ﴾ (١). فقال: هي «محبوكة إلى الأرض»، وشبك بين أصابعه.

فقلت: كيف تكون محبوكة إلى الأرض، والله بقول: ﴿ رَفَعَ ٱلسَّمَاوَاتِ بَغَيرٍ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا﴾ (")؟ فقال: وسُبحان الله! أليس الله يقول: ﴿ بِغَيرٍ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ﴾؟، فلت: بلي. فقال: وثمَّ عَمَد ولكن لاترونها».

قلت: كيف ذلك، جعلني الله فدالا؛ قال، فيسط كفّه البُسوي، ثمّ وضع البُمنى عليها، فقال: دهذه أرض الدنيا، والسماء الدنيا (الله فوقها قُبّة، والأرض الثانية فوق السماء الدنيا، والسماء الثانية فوقها قُبّة، والأرض الثالثة فوقها قُبّة، والأرض الرابعة فوق السماء الثالثة، والسماء الرابعة فوقها قُبّة، والأرض الخامسة فوق السماء الخامسة فوق السماء الخامسة، والأرض الخامسة فوق السماء الخامسة،

سورة الطلاق آية ١٢٠ ـ

<sup>(</sup>١) تقدَّم في تفسير الآيتين (٤٢، ٤٤) من سورة النحل.

٣ ـ المناقب ٣: ٩٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ذكر.

<sup>(</sup>٢) الرّحرف ٤٣: ٤٤.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٧٥.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٣٢٨.

<sup>(</sup>١) الذاريات ٥١: ٧.

<sup>(</sup>٢) الرعد ١٣: ٢.

<sup>(</sup>٣) زاد في النسخ والمصدر: عليها.

والسماء السادسة فوقها قُبَة، والأرض السابعة فوق السماء السادسة، والسماء السابعة فوقها قُبَة، وعرش الرحمن تبارك وتعالى فوق السماء السابعة، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ اللَّذِي خَلَق سَبْعَ سَمَا وَاتٍ ﴾ طباقاً ﴿ وَمِنَ الرحمن تبارك وتعالى فوق السماء السابعة، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ اللَّه رسلول الله رسلول يَتَنزُل الأَمْر بَيْنَهُنَ ﴾ فأما صاحب الأمر فرسول الله رسلوه على وجه الأرض، فإنما يتنزل الأمر إليه من فوق السماء من بين السماوات والأرضين. الله رسلول السماء من بين السماوات والأرضين.

قلت: قما تحننا إلّا أرض واحدة؟ فقال: «ماتحتنا إلّا أرض واحدة، وإنّ الستّ لهنّ فوقنا».

الطَّبَرسي، قال: روى العيّاشي بإسناده، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن اعبالسلام)، وذكر الحديث في صفة السماوات والأرضين نحو ماذكرناه من رواية عليّ بن إبراهيم (1).

حدّ ثنا أبو عبدالله محمّد بن عبدالله بن أحمد بن جَبَلَة الواعظ، قال: حدّ ثنا أبو القاسم عبدالله البصري بايلاق، قال: حدّ ثنا أبو عبدالله محمّد بن عبدالله بن أحمد بن جَبَلَة الواعظ، قال: حدّ ثنا أبي موسى بن جعفر، قال: حدّ ثنا أبي ، قال: حدّ ثنا أبي ، قال: حدّ ثنا أبي موسى بن جعفر، قال: حدّ ثنا أبي جعفر بن محمّد، قال: حدّ ثنا أبي محمّد بن عليّ، قال: حدّ ثنا أبي عليّ بن الحسين، قال: حدّ ثنا أبي الحسين ابن علي (عبم هدم)، قال: وكان عليّ بن أبي طالب (عبد الدم) [بالكوفة] في الجامِع، إذ قام إليه رجل من أهل الشام، فقال: باأمير المؤمنين، إنّي أسألك عن أشياء. فقال: سَل تفقّها ولاتسأل تعنّناً، فأحدق الناس بأبصارهم، فقال: أخبرني عن أول ماخلق الله تعالى؟ قال: خلق النور.

قال: فمم خُلقِت السماوات؟ قال رعبه المهم؛ من بُخار الماء. قال: فمم خُلِقت الأرض؟ قال (عبه السلام): من زَبَد الماء. قال: فمم خُلِقت الأرض؟ قال (عله السلام): لأن الماء. قال: فلم سُمّيت مِكَة أُمَّ القرى؟ قال (عله السلام): لأنّ الأرض دُحيت من تحتها.

وسأله عن سماء الدنيا، فمم هي؟ قال عسال عن موج مككفوف. وسأله عن طول الشمس والقمر وغرضهما؟ فقال مبدد بم: تسع مائة فرسّخ في تسع مائة فَرْسَخ. وسأله كم طول الكوكب وغرضه؟ قال: اثنا عشر فرسّخاً في اثني عشر فرْسَخاً.

وسأله عن ألوان السماوات السبع وأسمائها. فقال له: اسم السماء الدنيا رفيع، وهي من ماء ودُخان، واسم السماء الثانية قيدوم (1), وهي على لون الشَّبه، والسماء الثالثة اسمها الماروم وهي على لون الشَّبه، والسماء الرابعة اسمها ارفلون، وهي على لون الفِضّة، والسماء الخامسة اسمها هيعون، وهي على لون الذهب، والسماء السادسة اسمها عجماء، وهي درّة بيضاء».

والحديث طويل أخذنا منه موضع الحاجة.

<sup>(</sup>٤) مجمع البيان ١٠: ٤٦٧.

٣ ـ عيون أخبار الرضا (هيه السلام) ١: ٢٤٠ / ١-

<sup>(</sup>١) في «ي» والمصدر: فيدوم.

## سُورَةُ التَّحْرِيم

#### فضلها

#### تقدّم في سورة الطلاق (١١

١/١٠٨٥٣ من (خواصّ القرآن): رُوي عن النبيّ (صلى الله على وقال): ومَن قَرأها أعطاه الله توبةً نَصُوحاً، ومن قَرأها على مَلْسُوعِ شفاه الله ولم يمشِ السُّم فيه، وإن كُنِيتٍ ورُشَ ماؤها على مَصْرُوعِ احترق شيطانه».

٢/١٠٨٥٤ - وقال رسول الله (سلّراه عليه رانه): «مَن قراها أعطاه الله توبّة نَصُوحاً، ومَن قَرأها على مَلْسُوعٍ شفاه الله تعالىٰ، وإن كُتِبت ومُحِبت (١) بالماء ورُشَ ماؤها على مَصْرُوعِ زال عنه ذلك الألم».

٣/١٠٨٥٥ / ٣- وقال الصادق (عليه السلام): «مَن قُولُها عَلَى الصريفي سكّنته، ومن قرأها على الرَّجَفان برّدته، وَمَن قرأها على المَصْرُوع تُفِيقه، ومن قرأها على السَّهران تُنوّمه، وإن أدمن في قراءتها من كان عليه دَينٌ كثيرٌ لم يبقَ شيء بإذن الله تعالى».

سورة االتحريم ـ فضلها ـ

(١) تقدّم في الحديث (١) من فضل سورة الطلاق.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

..... r

(١) في «ج»: وبخّت.

٣ ـ خواص القرآن: ١١ «مخطوط».

#### قوله تعالى:

# بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَانِ آلرَّحِيمِ يَا أَيُهَا آلنَّيِنُ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ آللهُ لَكَ تَبْتَغِى مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ وَآللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ - إلى مَوله نعالى - عَلْبِدَاتٍ سَلَيْحَاتٍ ثَيِبَاتٍ وَآللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ - إلى مَوله نعالى - عَلْبِدَاتٍ سَلَيْحَاتٍ ثَيِبَاتٍ وَآللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ - إلى مَوله نعالى - عَلْبِدَاتٍ سَلَيْحَاتٍ ثَيِبَاتٍ وَآلِهُ إِلَا اللهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ ا

١/١٠٨٥٦ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن ابيه، عن ابن أبي نَجْران، عن عاصم بن محميد، عن محمد بن قيس، قال: قال أبو جعفر رسه الله من وقال الله عزّ وجلّ لنبيّه رمن الا عبد والدين ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلنّبِي لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلُ اللهُ عَزْ وجلّ لنبيّه رمن الا عبد والدين أيّه النّبِي لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلُ اللهُ لَكُمْ تَحِلُةً أَيْمَانِكُمْ ﴾ فجعلها يميناً وكفرها رسول الله رمن الا عبد والديد. قلت: بم كفر؟ قال: «أطعم عشرة مساكين، لكلّ مسكين مدّ».

قلت: فمن وجد (١) الكُسوة؟ قال: «ثوب يُوارِي به عورته».

" ٢/١٠٨٥٧ عن أبي جعفر اطبال عن عن عِدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن ابن أبي نصر، عن محمّد بن سماعة، عن زرارة، عن أبي جعفر اطبال الله عن رجل قال الامرأته: أنت عليّ حرام؟ فقال: الوكان لي عليه سلطان الوجعت رأسه، وقلت [له]: الله أحلَها لك، فما حرّمها عليك؟ إنّه لم يزد على أن كَذّب، فَزَعم أنّ ما أحلَ الله له حرام، ولايدخل عليه طلاق ولاكفّارة».

سورة التحريم آية . ١ . ٥ .

ا ـ الكافي ٧: ٢٥٢ / ٤.

<sup>(1)</sup> في المصدر: قلنا: فما حدّ.

٢ ـ الكافي ٦: ١٣٤ / ١.

فِفَلَتَ: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَـٰٓا أَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَاۤاًحَلَّ ٱللهُ لَكَ ﴾ فجعل فيه الكفّارة؟ فقال: «إنّما حرّم عليه جاريته مارية القِبطيّة، وحلف أن لايقرَبها، و إنما جعل النبيّ (متراه عليه الكفّارة في الحلف، ولم يجعل عليه في التحريم».

قال ابن عباس: فسألتُ عمر بن الخطاب: من اللتان تظاهرتا على رسول الله(منداله عليه واله)؟ فقال: حَفْضَة وعائشة.

الله (منى الا على معه تخدِمه، وكان ذات يوم في بيث حفظه، فذهبت حفظه في حاجة لها، فتناول رسول وكانت مارية القبطية معه تخدِمه، وكان ذات يوم في بيث حفظه، فذهبت حفظة في حاجة لها، فتناول رسول الله (منى الا على مارية، فعلِمت حفظة بذلك، فغضبت وأقبلت على رسول الله (منى الا على رائه)، وقالت: يارسول الله هذا [في] يومي، وفي داري، وعلى فراشي! فاستحيا رسول الله (منى الا عبه وآله) منها، فقال: «كُفّي فقد حرّمت مارية على نفسي، والأطأها بعد هذا أبداً، وأنا أفضي إليك سرّاً، فإن أنت أخبرت به فعليك لعنة الله والملائكة والناس أجمعين الله فقال: «عمر أبوك القالم فقال: «إنّ أبا بكريلي الخلافة من بعدي، ثمّ من بعده عمر أبوك القالت: من أخبرك بهذا؟ قال: «الله أخبرني».

فأخبرت حَفْضَة عائشة من يومها بذلك، وأخبرت عائشة أبا بكر، فجاء أبو بكر إلى عمر، فقال له: إنّ عائشة اخبرتني عن حَفْصة كذا، ولاأثق بقولها، فسل أنت حَفْصة، فجاء عمر إلى حفصة، فقال لها: ماهذا الذي أخبرت عنك عائشة؟ فأنكرت ذلك، وقالت: ماقلتُ لها من ذلك شيئاً. فقال لها عمر: إن كان هذا حقّاً فأخبرينا حتّى نتقدّم

٣ ـ الأمالي ١: ١٥٠.

<sup>1 .</sup> تفسير القمي ٢: ٣٧٥.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٣٧٥.

فيه؟ فقالت: نعم، قد قال ذلك رسول الله.

7/1071 على بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ وَأَعْرَضَ عَن بَعْضِ ﴾ قال: لم يُخبرهم بما علم ممّا همّوا به من قتله، قالت: من أنبأك هذا؟ قال: ﴿ نَبَّأْنِي ٱلعَلِيمُ الخَبِيرُ \* إِن تَتُوبًا إِلَى آهَ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمّا وَإِن تَظَاهَرًا عَلَيْهِ فَتَله، قالت: من أنبأك هذا؟ قال: ﴿ نَبَّأْنِي ٱلعَلِيمُ الخَبِيرُ \* إِن تَتُوبًا إِلَى آهَ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمّا وَإِن تَظَاهَرًا عَلَيْهِ فَإِنَّ آفَة هُوَ مَوْلاً وَجَبْرِيلُ وَصَالِحُ ٱلمُؤمِنِينَ ﴾ يعني أمير المؤمنين عبد الله وَآلْمَلائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ﴾ يعني لأمير المؤمنين عبد الله ومنين عبد الله ومن عبد الله ومنين عبد الله ومن عبد الله ومن عبد الله ومن عبد الكه ومن عبد الله الله ومن عبد ال

٧/١٠٨٦٢ على بابويه، في (الفقيه)، قال: قال الصادق (عليه السلام): الأكره للرجل أن يموت وقد بقيت عليه خَلَة من خِلال رسول الله (مقراه عليه راته) لم يأتها».

فقلت له: تمتّع رسول الله (مـنـدهـعيـد، ١٦٥)؟ قال: «نعم» وقرأ هذه الآية ﴿ وَإِذْ أَسَرَّ ٱلنَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَاجِهِ حَدِيثًا ﴾ إلى قوله: ﴿ تَيِبَـٰتٍ وَأَبْكَاراً ﴾.

٨/١٠٨٦٣ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّثناعبدالله بن محمّد، عن ابن أبي نجران، عن عاصم بن حُميد، عن أبي بصبر، قال: سمِعت أبا جعفر (سه الله)، يقول: ﴿إِن تَتُوبَا إِلَى آلَهُ فَقَدْ صَغَتْ تُجران، عن عاصم بن حُميد، عن أبي بصبر، قال: سمِعت أبا جعفر (سه الله)، قال: دصالح المؤمنين عليّ (سه الله)، قُلُوبُكُمًا وَإِن تَظَاهَرًا عَلَيْهِ فَإِنَّ آلَةَ هُوَ مَوْلَاهُ وَجَبْرِيلٌ وَصَالِحُ ٱلمُؤْمِنِينَ ﴾، قال: دصالح المؤمنين عليّ (سه الله)،

٩/١٠٨٦٤ محمّد بن العباس، أورد اثنين وخمسين حديثاً هنا من طريق الخاصّة والعامّة، منها:

قال: حدّثنا جعفر بن محمّد الحسيني، عن عيسى بن مِهران، عن مخوّل بن إبراهيم، عن عبدالرحمن بن الأسود، عن محمّد بن عبدالله بن أبي رافع، عن عون بن عبدالله بن أبي رافع، قال: لمّاكان اليوم الذي توفّي فيه رسول الله (سنّداله عليه وأمني عليه ثمّ أفاق، وأنا أبكي وأُقبَل يديه، وأقول: من لي ولولدي بعدك، يارسول الله؟ قال: «لك الله بعدي ووصيّي صالح المؤمنين عليّ بن أبي طالبه.

١٠/١٠٨٦٥ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن سهل القطّان، عن عبدالله بن محمّد البلوي، عن إبراهيم بن

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٦.

٧ ـ من لا يحضره الفقيه ٣: ٣٩٧ / ١٤١٦.

٨ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٧.

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ١٩٨ / ١.

١٠ ـ تأويل الآيات ٢: ١٩٨ / ٢.

عبيدالله بن العلاء، عن سعيد بن يربوع، عن أبيه، عن عمّار بن ياسر (رضية عنه قال: سمِعتِ عليّ بن أبي طالب (طبه السلام) يقول: «دعاني رسول الله (ملراه عليه وآله) فقال: ألا أُبشَرك؟ قلت: بلى يارسول الله ومازلت مبُشَراً بالخير. قال: قد أنزل الله فيك قُرآناً. قال: قلت: وماهو يارسول الله؟ قال: قُرِنت بَجَبْريْبل؛ ثمّ قرأ ﴿ وَجَبْرِيلُ وَصَالِحُ بِالْحَيرِ. قال: قَلْمَوْمنون من بنيك الصالحين».

المؤمنين (طبهالسلام) مرّتين، وذلك أنّه قال لهم: أتدرون من وليّكم من بعدي؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: فان وهو الله تبارك وتعالى قد قال: هو مَن أبي عبدالله (طبهالسلام)، قال: هإنّ رسول الله (مله عبه رآله) عرّف أصحابه أمير المؤمنين (طبهالسلام) مرّتين، وذلك أنّه قال لهم: أتدرون من وليّكم من بعدي؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: فإن الله تبارك وتعالى قد قال: هو فَإِنَّ آلله هُو مَوْلاهُ وَجَبْريلُ وَصَالِحُ آلمُوْمِنِينَ ، يعني أمير المؤمنين (طبهالسلام)، وهو وليّكم بعدي. والمرّة الثانية يوم غدير خُمّ حين قال: من كنتُ مولاه فعليٌ مولاه،

إن حسن ، عن حيّان بن عليّ، عن إلكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِنَّ آللَهُ هُو مَوْلاً وَ ابن عباس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِنَّ آللَهُ هُو مَوْلاً وَ وَجَلْرِيلُ وَصَالِحٌ اللهُ وَصَالِحٌ اللهُ وَصَالِحٌ اللهُ وَصَالِحٌ اللهُ وَمَالِحٌ اللهُ وَصَالِحٌ اللهُ وَصَالِحٌ اللهُ وَصَالِحٌ اللهُ وَمِنِينَ ﴾ ، قال: نزلت في على (طبال الم) خاصّة.

۱۳/۱۰۸۹۸ ـ ابن بابویه: بإسناده، عن ابن عباس، قال: قال رسول الله (ملَى الا عليه رانه): «معاشر الناس، من أحسن من الله قِيلاً، ومن أصدق من الله حديثاً؟

معاشر الناس، إنّ ربّكم جلّ جلاله أمرني أن أفيم لكم عليّاً عَلَماً وإماماً وخليفةٌ ووصيّاً، وأن أتّخذه أخاً ووزيراً.

معاشر الناس، إنّ علياً باب الهدى بعدي، والداعي إلى ربّي، وهو صالح المؤمنين ﴿ وَمَنْ أَحَسْنُ قَوْلاً مِّمَّن دَعَا إِلَى آللهِ وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلمُسْلِمِينَ ﴾ [ال

معاشر الناس، إنَّ علياً منِّي، ولده ولدي، وهو زوج حبيبتي، أمره أمري، ونهيه نهيي.

أيها الناس، عليكم بطاعته، واجتناب معصيته، وإنَّ طاعته طاعتي، ومعصيته معصيتي.

معاشر الناس، إنّ عليّاً صِدّيق هذه الأُمّة [ومُحَدّثها]إنّه فاروقها، وهاروتها، ويُوشعها وآصفها وشمعونها، إنّه باب حِطّتها وسفينة نجاتها، وإنّه طالوتها وذو قرنيها.

معاشر الناس، إنّه مِحنة الوَرَى، والحُجّة العُظمى، والآية الكُبرى، وإمام الهُدى (٢)، والعروة الوثقى. معاشر الناس، [إنّ عليّاً مع الحق والحقّ معه وعلى لسانه.

١١ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٩٩ / ٣.

١٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٦٩٩ / ٤.

١٢ ـ أمالي الصدوق: ٣٥ / ٤.

<sup>(</sup>۱) فصلت ۱۱: ۲۳.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وإمام أهل الدنيا.

معاشر الناس،] إنّ عليّاً قسيم النار، لايدخل النار وليّ له، ولاينجو منها عدوّ له، إنّه قسيم الجنّة لايدخلها عدوّ له، ولايتَزَحزح منها وليّ له.

معاشر أصحابي، قد نصحتُ لكم، وبلُغتُكم رسالة ربّي، ولكن لاتُحبوّن الناصحين، أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم.

مالح، والمغربي، عن ابن عباس، أنه رأت حفق النبيّ (من الله عبوراته) في حجرة عائشة مع مارية القبطيّة، فقال: والمغربي، عن ابن عباس، أنه رأت حفق النبيّ (من الله عبوراته) في حجرة عائشة مع مارية القبطيّة، فقال: وأنكتُمبن عليّ حديثي؟ وقالت: نعم. قال: وإنها عليّ حرام، لبطيّب قلبها، فأخبرت عائشة وسرّتها (١٠ من تحريم مارية، فكلمت عائشة النبيّ (من عبوراته) في ذلك، فنزل ﴿ وَإِذْ أَسَرُ ٱلنّبِيّ إِلَى بَغضِ أَزْ وَاجِهِ حَدِيثاً ﴾ إلى قوله: ﴿ فَإِنْ آللهُ هُوَ مَوْلاً وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ ٱلمُؤْمِنِينَ ﴾، قال: صالح المؤمنين والله عليّ، يقول [الله]: والله حسبه ﴿ وَالمَكاثِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ﴾.

۱۵/۱۰۸۷۰ ـ وعن البخاري، وأبي يعلى الموصلي: قال ابن عباس: سألبُ عـمر بـن الخطّـاب، عـن المنظاهرتين؟ فقال: حفصة وعائشة.

ا ۱۹/۱۰۸۷ ـ وعن السُّدَي، عن أبي مالك، عن ابن عبّاس. وأبي بكر الحَضْرمي، عن أبي جعفر (عله السلام). والثعلبي بالإسناد عن موسى بن جعفر (عليه السلام). وعن أسماء بنت عُميس، عن النبيّ (ملّى الاعليه واله)، قالوا: (١) ﴿ وَصَالِحُ ٱلمُؤْمِنِينَ ﴾ على بن أبى طالب (عليه السلام).

المحالفين أيضاً، عن أبضاً، عن أبضاً، عن أبن عباس، قوله: ﴿ وَإِن تَظَاهَرًا عَلَيْهِ ﴾ نزلت في عائشة وحَفْصة ﴿ فَإِنَّ آفَة هُوَ مَوْلَاهُ ﴾ نزلت في رسول الله (مارة عبدراله) ﴿ وَجِبْرَيلُ وَصَالِحُ ٱلمُؤْمِنِين خاصّة.

۱۸/۱۰۸۷۳ ـ ومن (مختصر وسيط الواحدي) للشهرزوري (۱۱): عن ابن عباس، قال: أردت أن أسأل عمر بن الخطاب، فمكثت سنتين، فلمّاكنًا بمَرّ الظّهران وذهب ليقضي حاجته، فجاء وقد قضى حاجته، فذهبت أصب عليه من الماء، فقلت: يا أمير المؤمنين، من المرأتان اللتان تظاهرتا على رسول الله (مقراه عليه رآنه)؟ قال: عائشة

١٤ ـ المناقب ٣: ٧٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ويشرتها.

١٥ ـ المناقب ٣: ٧٧.

١٦ ـ المناقب ٢: ٧٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قال،

١٧ ـ تحقة الأبرار في مناقب الأثمة الأطهار: ١١٥ «مخطوط».

<sup>1</sup>٨ ـ تحقة الأبرار في مناقب الأثمة الأطهار: ١١٥ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) في المصدر: للسهروردي.

وخَفْصَة.

قوله تعالى:

#### يَـٰٓأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُهـا ٱلنَّـاسُ وَٱلْحِجَارَةُ [٦]

المنافقون؟ قال: «نعم، يدخُل في هذا المتافقون والشكلال وكل من أفرّ بالدعوة الظاهرة».

. ٢/١٠٨٧٥ عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن جميل، قال: كان الطيّار يقول لي: إبليس ليس (١) من الملائكة، وإنّما أُمِرت الملائكة بالسجود لآدم (عبدالسلام)، فقال إبليس: لاأسجد؛ فما لإبليس يعصى حين لم يسجّد وليس هو من الملائكة؟

قال: فدخلت أنا وهو على أبي عبدالله (عبد المعمد)، قال: فأحسن والله في المسألة، فقلت (٢٠): مجعلت فِداك، أرأيت ماندب الله عزّ وجلّ إليه المؤمنين من قوله: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ أدخل في ذلك المنافقون معهم؟ قال: «نعم، والضلال وكلّ من أقرّ بالدعوة الظاهرة، وكان إبليس مثن أقرّ بالدعوة الظاهرة معهم».

" ١٠٨٧٦ وعنه: عن عدّة من أصحابنا عن أحمد بن محمّد بن محمّد بن إسماعيل، عن محمّد بن إسماعيل، عن محمّد بن عُذافر، عن إسحاق بن عمّار، عن عبد الأعلى مولى آل سام، عن أبي عبدالله (عبه سبم)، قال: «لمّا نزلت هذه الآية: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً ﴾ جلس رجل من المسلمين (١) يبكي، وقال: أنا عجزت عن نفسي وكُلفت أهلي. فقال رسول الله (متراه عبدراته): حسبك أن تأمّرهم بما تأمّريه نفسك، وتنهاهم عمّا تنهى عنه نفسك.

سورة التحريم آية . ٦ .

۱ \_الكافي ٨: ٢٧٤ / ١٣٤.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۰۳ / ۱.

<sup>(</sup>١) (ليس) ليس في «ي».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فقال.

۳ ـ الكافي ٥: ٦٢ / ١.

<sup>(1)</sup> في الطاء ي»: المؤمنين.

﴿ ١٠٨٧٧ عَلَى وَعَنهِ: بإسناده عن عثمان بن عيسى، عن سَماعة، عن أبي بصير، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُواْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً ﴾ قلت: كيف أقيهم؟ قال: «تأمُرهم بما أمر الله، وتنهاهم عمّا نهاهم الله، فإن أطاعوك كنت قد وقيتهم، وإن عصوك كنت قد قضيت ماعليك.

` ١٠٨٧٨ / ٥ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن حفَص بن عُثمان، عن سَماعة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً ﴾، كيف نقي أهلنا؟ قال: وتأمرونهم وتنهَوئهم».

٦/١٠٨٧٩ - وعنه: عن محمّد بن بحبى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن النعمان، عن عبدالله ابن مُسكان، عن سليمان بن خالد، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): إنّ لي أهل بيت وهم يسمعون منّي، أفأدعوهم إلى هذا [الأمر]؟ فقال: انعم، إنّ الله عزّ وجلّ يقول في كتابه: ﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُها ٱلنّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾ .

٧/١٠٨٨٠ على بن إبراهيم: عن أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضُر ابن سُويد، عن زُرعة بن محمّد، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (طه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأُهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُها آلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾ [قلت]،: هذه نفسي أقبها، فكيف أقي أهلي؟ قال: وتأمرُهم بما أمر الله به، وتنهاهم عمّا نهاهم الله عنه، فإن أطاعوك كنت قد وقبتهم، وإن عصوك كنت قد قضيت ماعليك».

ورواه الحسين بن سعيد في كتاب (الزُّهد): عَنَّ النَّضُر بن سُويد، عن زُرْعة، عن أبي بصير، قال: سألتُ أبا عبدالله (طبالسلام) عن قول الله تعالى: ﴿ قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُها النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ فقلت: هذه نفسي أقيها، فكيف أقي أهلي، وذكر الحديث إلى آخره (١)

المحمد الطبرسي في (الاحتجاج): عن أمير المؤمنين (عدال المن عن على حديث .: «ولقد مررنا معه من يعني رسول الله (ملى المعارنه) فإذا الدموع تخرج من بعضه، فقال له النبيّ (ملى المعارنه): ما يُبكِيك باجبل؟ فقال: يارسول الله كان عيسى مرّبي وهو يخوّف الناس بنارٍ وقودها الناس والحجارة، فأنا أخاف أن أكون من تلك الحجارة؟ قال له: لاتّخف، تلك حجارة الكبريت، فقرّ الجبل وسَكن».

<sup>1</sup> ـ الكافي ٥: ٦٢ / ٢.

٥ ـ الكافي ٥: ٦٢ / ٣.

٦ ـ الكافي ٢: ١٦٨ / ١.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٧.

<sup>(</sup>۱) الزهد: ۱۷ / ۲۶۰

٨ ـ الاحتجاج: ٢٢٠.

شُورَةُ التحريم (٦٦) ....... ٢٦٠ ..... ٢٦٠ ....

قوله تعالى:

#### يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى آللهِ تَوْبَةً نَصُوحاً [٨]

١/١٠٨٨٢ محمد بن يعقوب: عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن محمد بن علي،
 عن محمد بن الفُضيل، عن أبي الصبّاح الكِناني، قال: سألت أبا عبدالله (عدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُهَا اللهِ عَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى آفَهِ تَوْبَةً نَصُوحاً ﴾ قال: ويتوب العبد من الذنب ثمّ لايعود فيه».

قال محمّد بن الفُضيل: سألتُ عنها أبا الحسن (علمالسلام)، فقال: «يتوب عن الذنب ثمّ لايعود فيه، وأحبّ العباد إلى الله المُفتَّنُونَ (١) التوّابون».

٣٨٥٣ / ٢ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن أبي أيوب، عن أبي بصير، قال: فلت لأبي عبدالله (علمالسلام): ﴿ يَـٰٓ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تَوبُواْ إِلَى آفَهِ تَوْبَةً نَصُوحاً ﴾؟ قال: «هو الذنب الذي لا يعود فيه أبدأ».

فقلت: وأيّنا لم يَعُد (١)؟ فقال: «ياأبا محمّد، إنّ الله يُحِبّ من عباد، المُفَتَّن (٢) التواب،

٣/١٠٨٨٤ عن الحسن بن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن معاوية بن وَهب، قال: سمعت أبا عبدالله (عنه السلام) يقول: إذا تاب العبد توبةً نصوحاً أحبّه الله، فستر عليه في الدنيا والآخرة.

فقلت: وكيف يستُر عليه؟ قال: «يُنسي مُلْكية ماكتبا عليه من الذنوب، ويوحي إلى جوارحه: اكتُمي عليه [ذنوبه]؛ ويوحي إلى بقاع الأرض: اكتُمي ماكان بعمل عليك من الذنوب، فيلقى الله حين يلقاه وليس شيءٌ يشهد عليه من الذنوبه.

الم ١٠٨٨٥ عن أحمد بن هلال، عن أبيه، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى، عن محمّد بن أحمد، عن أحمد بن هلال، قال: سألتُ أبا الحسن الأخير (عبه السلام) عن التوبة النَّصُوح، فكتب (عبه السلام): قان يكون الباطن كالظاهر وأفضل من ذلك.

١٠٨٨٦/ ٥ ـ وعنه، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن الصفَّار،

سورة التحريم آية ـ ٨ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۳۱۱ / ۳.

 <sup>(</sup>١) في ۵ط، ي»: المُفْتَتَنُون.

٢ ـ الكافي ٢: ٣١٤ / ٤.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: وإنا لم نعد.

<sup>(</sup>٢) في «ج»: المُفْتَن.

٣ ـ الكافي ٢: ٣١٤ / ١.

٤ ـ معاني الأخبار: ١٧٤ / ١.

٥ ـ معاني الأخبار: ١٧٤ / ٢.

قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، عن موسى بن القاسم البَجّلي، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ تَوبُواْ إِلَى آللهِ تَوْبَةٌ نَصُوحاً ﴾، قال: دهو صوم يوم الأربعاء والخميس والجُمُعَة ه.

قال ابن بابويه: معناه أن يصوم هذه الأيام ثمّ يتوب.

۱۰۸۸۷ / ۲ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المتوكّل، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، قال: حدّثنا محمّدبن عبسى بن عبيد اليَقْطيني، عن يونس بن عبدالرحمن، عن عبدالله بن سِنان، وغيره، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «التوبة النَّصُوح أن يكون باطن الرجل كظاهره وأفضل».

ورُوي أن َ التوبة النَّصُوح هو أن يتوب الرجل من ذنبٍ وينوي أن لايعود إليه أبداً.

٧/١٠٨٨٨ - عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين، قال: وحدّثني محمّد بن الفُضيل، عن أبي الحسن (طبه السلام)، في قوله: ﴿ يَـٰۤ أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا تُوبُوا إِلَـى آفَهِ تَـوْبُهُ نَصُوحاً ﴾، قال (طبه السلام): «يتوب العبد ثمّ لا يرجِع فيه، وإنَّ أحبٌ عبادالله المُفْتَتَن التوّاب (١٠)».

١٠٨٨٩ / ٨ - الحسين بن سعيد في كتاب (الزهد): عن محمّد بن أبي عمير، عن أبي أيوب، عن محمّد بن مسلم، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبدالله (على السلام): مامعنى قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا تُوبُوا الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا تُوبُوا الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا تُوبُوا الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا تُوبُوا الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا الله عِنْ الله عَنْ اللهُ عَنْ الله عَن

قلت: وأيَّنا لم يَعُد؟ فقال: «يا أبامحمَّد، إنَّ الله يحبُّ من عباده المُقَتَّن (١) التوَّابِ.

قوله تعالى:

## يَوْمَ لَا يُخْزِى آللهُ آلنَّبِيَّ وَآلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ نُـورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِم وَبِأَيْمَلْنِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَتْمِمْ لَنَا نُورَنَا [٨]

١٠٨٩٠/ ١ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليٌ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بكر صالح، عن القاسم بن بريد، عن أبي عمرو الزبيري، عن أبي عبدالله (عبد الله) ـ في حديث طويل ـ قال فيه: «ثمّ ذكر من أُذِن له في الدُّعاء إليه بعده وبعد

٦ ـ معاني الأخبار: ١٧٤ / ٣.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٧٧٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عباد الله إلى الله المتقى التاثب.

۸ ـ الزهد ۷۲: ۱۹۱.

<sup>(</sup>١) في «ي»: المفتتن.

سُورَةً التحريم (٦٦) ...... ١٦٦

رسوله في كتابه، فقال: ﴿ وَلْتَكُنْ مِّنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَونَ عَنِ ٱلمُنكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلمُفْلِحونَ﴾ (١).

ثمّ أخبر عن هذه الأمّة، وممّن هي، وأنها من ذُريّة إبراهيم ومن ذُريّة إسماعيل من شكّان الحرم، ممّن لم يعبد واغير الله قطّ، الذين وجبت لهم الدعوة، دعوة (1) إبراهيم وإسماعيل من أهل المسجد، الذين أخبر عنهم في كتابه أنّه أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، الذين وصفناهم قبل هذا في صفة أمّة محمّد (مني العب والدين) الذين عناهم الله تبارك وتعالى في قوله: ﴿ أَدْعُوا إِلَى آللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ آتَبَعَنِي (1) هـ، يعني أوّل من اتبعه على الايمان به و التصديق له وبما جاء به من عند الله عزّ وجلّ، من الأُمّة الذي بُعث فيها ومنها وإليها قبل الخلق ممّن لم يُشرِك بالله قطّ، ولم يَلْبِس إيمانه بظُلم وهو الشّرك.

ثم ذكر أتباع نبيّه (من الدمل المعدواله) وأتباع هذه الأُمّة التي وصفها الله في كتابه بالأمر بالمعروف والنهي عن الممنكر، وجعلها داعية إليه، وأذن له (٥) في الدُّعاء إليه، فقال: ﴿ يَاۤ أَيُهَا ٱلنَّبِيُّ حَسْبُكَ ٱللهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِن المؤمنينَ ﴾ (٦)، ثمّ وصف أتباع نبيّه (منه عهداله) من المؤمنين، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ آللهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَآءٌ عَلَى ٱلكُفَّارِ رُحَمَاءٌ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكِّعاً سُجَّداً يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ آللهِ وَرِضُواناً سِيمَاهُمْ فِي وَجُوهِهِم مِنْ أَشِر ٱلسُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلنَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ ﴾ (٧)، وقال: ﴿ يَوْمَ لَا يُخْزِى آللهُ ٱلنَّيِيَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ ﴾، يعنى أُولئك إلهو منين، وقد قال: ﴿ قَدْ أَفلَحَ المُؤْمِنُونَ ﴾ (٨).

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۳: ۱۰٤.

<sup>(</sup>٢) في «ط، ي»: ودعوة.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: أُمَّة إبراهيم (طبدالـ ١٩).

<sup>(</sup>٤) يوسف ١٢: ١٠٨.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: لها.

<sup>(</sup>٦) الأشال ٨٠ ٤٢.

<sup>(</sup>٧) الفتح ٤٨: ٢٩.

<sup>(</sup>۸) المؤمنون ۲۲: ۱.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: اللَّحاق.

<sup>(</sup>۱۰) المؤمنون ۲۳: ۲ ـ ۱۱.

<sup>(</sup>۱۱) الفرقان ۲۵: ۸۸، ۹۹.

1/1009 عن محمّد بن الحسن بن أَسَمَد، ومحمّد بن الحسن، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن الحسن بن شمّوذ، عن عبدالله بن عبدالله بن القاسم، عن صالح بن سهل الهمداني، قال: قال أبو عبدالله وضاعته عن عبدالله بن عبدالله وضاعته عبدالله وضاعته عبدالله وضاعته على قوله: وه القيامة تسعى بين أيدي المؤمنين وبأيمانهم حتى ينزلوهم منازل أهل الجنّة على المؤمنين وبأيمانهم حتى ينزلوهم منازل أهل الجنّة على المؤمنين وبأيمانهم حتى ينزلوهم منازل أهل الجنّة على المؤمنين وبأيمانهم حتى المؤمنين على المؤمنين وبأيمانهم حتى المؤمنين المؤمنين المؤمنين وبأيمانهم حتى المؤمنين وبأيمانهم حتى المؤمنين المؤمنين المؤمنين وبأيمانهم حتى المؤمنين المؤمنين وبأيمانهم حتى المؤمنين وبأيمانهم حتى المؤمنين المؤمنين وبأيمانهم حتى المؤمنين المؤمنين وبأيمانهم حتى المؤمنين وبأيمانهم حتى المؤمنين وبأيمانهم حتى المؤمنين وبأيمانهم المؤمنين وبأيمانهم المؤمنين وبأيمانهم المؤمنين وبأيمانهم حتى المؤمنين وبأيمانهم المؤمنين وبأيمانهم المؤمنين وبأيمانها المؤمنين وبأيمانه المؤمنين وبأيمانهم المؤمنين وبأيمانه المؤمنين المؤمن

وقد تفدّمت روابات في ذلك في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ والْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِم﴾ من سورة الحديد (١٠).

٣/١٠٨٩٢ ابن شهر آشوب: عن تفسير مقاتل: عن عطاء، عن ابن عباس: ﴿ يَوْمَ لَا يُحْزِى آللهُ ٱلنّبِيّ ﴾ لا يعذُب الله محمّداً ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ مَعَهُ ﴾ لا يعذّب عليّ بن أبي طالب وفاطمة والحسن والحسين وحمزة وجعفراً ﴿ تُورُهُمْ يَسْعَىٰ ﴾ بضي، على الصّراط لعليّ وفاطمة مثل الدنيا سبعين مرّة فيسعى نورهم بين أيديهم ويسعى عن أيمانهم، وهم بتبعونه، فيمضي أهل بيت محمّد أوّل مرّة (١) على الصّراط مثل البرق الخاطف، ثمّ يمضي قوم مثل عَدُو الفرس، ثمّ قوم مثل شَدّ (١) الرّجُل (١) ، ثمّ قوم مثل المشي، ثمّ قوم مثل الحَبُو، ثم يمضي قوم مثل الله على المؤمنين عريضاً، وعلى المذنبين دقيقاً، يقول الله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ رَبّنا أَنْهِم لَنَا تُورَنَا ﴾ حتى نجتاز به على الصّراط، قال: فيجُوز أمير المؤمنين (عله السلام) في هَودج من الزّمُرُّد الأخضر، ومعه فاطمة على نجيبٍ من الياقون الأحمر، وحولها سبعون ألف حَوراء كالبرق الكلامع.

4/۱۰۸۹۳ عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر(بسلام) (١) [في قبوله]: ﴿ يَسُوْمَ لَا يُخْزِى آفَهُ ٱلنَّبِئَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ يُنِنَ أَيْدِابِهِم وَبِأَيْمَانِهِمْ ﴾، فمن كان له نورٌ يومئذٍ نجا، وكلّ مؤمن له نُورِه.

مؤمن له نوره. ١٠٨٩٤ / ٥ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أبو محمّد عمّار بن الحسين (رحمه عن)، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن عِضمة، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد الطبري بمكّة، قال: حدّثنا الحسن (١) بن ليث الرازي، عن شيبان بن فرّوخ الأبْلّي، عن همّام بن يحيى، عن القاسم بن عبدالواحد، عن عبدالله بن عقيل، عن جابر بن عبدالله الأنصاري، قال:

۲ ـ الكافي ۱: ۱۵۱ / ٥.

<sup>(</sup>١) تقدّمت في تفسير الآية (١٢) من سورة الحديد.

٣ ـ المناقب ٢: ١٥٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمد وآله زمرة.

<sup>(</sup>٢) الشدّ: العَدُو، «لسان العرب ٢: ٢٣٤».

<sup>(</sup>٣) (ثم قوم مثل شد الرجل) ليس في المصدر.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٨.

<sup>(</sup>١) في «ج»: أبي عبدالله (عنه السلام).

٥ ـ الخصال: ١١٢ / ١١٢.

<sup>(</sup>١) في «ج»: الحسين.

كنتُ ذات يوم عند النبيّ (منراة عليه وآله) إذ أقبل بوجهه على عليّ بن أبي طالب (عليه السلام)، فقال: «ألا أبشّرك يا أبا الحسن؟» قال: «بلي، يارسول الله».

قال: «هذا جَبْرَئيل يُخبرني عن الله جلّ جلاله أنّه قد أعطى شيعتك ومحبّيك سبع خصال: الرَّفق عند الموت، والأُنس عند الوحشة، والنُّور عند الظُّلمة، والأمن عند الفَزّع، والقِسط عند الميزان، والجَواز على الصَّراط، ودخول الجنّة قبل الناس، نُورهم يسعى بين أيديهم وبأيمانهم.

#### قوله نعالي:

#### يَـٰ أَيُّهَا آلنَّبِيُّ جَاهِدِ آلكُفَّارَ وَٱلْمُنافِقِينَ [ ٩ ]

محمد، عن أحمد بن محمد ابن محمد ابن محمد، عن المعلى بن محمد، عن المعلى بن محمد، عن أحمد بن محمد بن محمد ابن عبدالله، عن يعفوب بن يزيد، عن سليمان الكاتب، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، في قوله: (يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الكُفّارَ بالمُنافقِينَ)، قال: «هكذا نزلت، فجاهد رسول الله (صرّاة مله وآله) الكفّار، وجاهد على (طبه الديم) المنافقين جهاد رسول الله (صرّاة عله وآله)».

٢/١٠٨٩٦ عدّ الشيخ في (أماليه)، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المفضل، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن خفْص الخَفْعمي، قال: حدّثنا إسماعيل بن إسحاق الراشدي، قال: حدّثنا حسين بن أنس الفَزَاري، قال: حدّثنا يحيى بن سَلَمة بن كُهيل، عن أبيه، عن مجاهد، عن أبي عبّاس، قال: لمّا نزلت ﴿ يَـٰ أَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَاهِدِ ٱلكُفَّارَ يحيى بن سَلَمة بن كُهيل، عن أبيه، عن مجاهد، عن أبي عبّاس، قال: لمّا نزلت ﴿ يَـٰ أَيُّهَا ٱلنَّبِيُ جَاهِدِ ٱلكُفَّارَ وَالمنافقين، وأتاه جَبْرَثيل (عليه السلام) قال: أنت أو على.

#### قوله تعالى:

ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ آمْرَأَتَ نُوحٍ وَآمْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَلْحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ آللهِ شَيْئاً وَعَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَلْحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ آللهِ شَيْئاً وَعَبْدَ مِنْ عَبْدَ اللهِ عَلَى مَن وَقِيلًا مَن الله عَالَى مِن وَقِيلًا النَّالَ مَالله عَالَى مِن وَقِيلًا النَّالَ مَا عَلَى مَن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى مَن اللهُ عَن اللهُ عَالَى مَن اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَالِمُ عَالِمُ عَالِمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ اللّهُ عَنْ اللهُ عَا عَلَا عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَا عَلَا عَلْمُ اللّهُ ا

سورة التحريم آية . 9 ـ

<sup>1</sup> ـ تفسير القمي ۲: ۳۷۷. ۲ ـ الأمالي ۲: ۱۱٦.

١٣٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### ٱلْقَائِتِينَ [١٢.١٠]

۱/۱۰۸۹۷ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن ابن بُكير، عن زرارة، عن أبي جعفر (مباسلام)، قال: قلت: ماتقول في مُناكحة الناس، فإنّي قد بلغت ماترى وماتزوّجت قطّ؟ قال: دومايمنعك من ذلك؟ عن قلت: مايمنعني إلّا أنّي أخشى أن لايكون يجلّ لي مناكحتهم، فما تأمُرني؟

فقال: «وكيف تصنع وأنت شابّ أنصبر؟». قلت: أنّخذ الجواري. قال: «فهات بما تستحلّ الجواري، أخبرني؟» فقلت: إنّ الأمّة ليست بمنزلة الحُرّة، إن رابنني الأمّة بشيءٍ بعتها أو اعتزلتها. قال: «حـدّثني فـبمّ تستحلّها؟» قال: فلم يكن عندي جواب، فقلت: جُعِلت قِداك، أخبرني ماترى، أنزوّج؟ قال: «ماأُبالي أن تفعل؟».

قال: قلت أرأيت قولك: «ما أبالي أن تفعل، فإن ذلك على وجهين، تقول: لست أبالي أن تأثم أنت من غير أن آمُرك، فما تأمرني، أفعل ذلك عن أمرك؟ فقال لي: «قد كان رسول الله (صلى الاعبداله) تزوّج، وقد كان من امرأة نُوح وامرأة لُوط ماقص الله عزّ وجلّ، وفد فال الله عزّ وجلّ: ﴿ضَرّبَ آللهُ مَثَلاً لِلّذِينَ كَفَرُواْ آمْرَأَتَ نُوحٍ وَآمْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتًا هُمَا الله عزّ وجلّ.

فقلت: إنّ رسول الله (ملى الله على رآله) لست في ذلك بمنزلنه (۱)، إنّما هي تحت يديه وهي مُقرّة بحكمه مُظْهِرة دينه. قال: فقال لي: «ماتري من الخِيانة في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَخَانَتَاهُما ﴾؟ مايعني بذلك إلّا (۱) الفاحشة، وقد زوّج رسول الله (مل القعيد وآله) فلاناً».

قلت: أصلحك الله، فما تأمُرني، أنطلق فأنزوج بأمرك؟ فقال لي: ١٥ن كنت فاعلاً فعليك بالبَلْهَاء من النساءه. فقلت: وما البلهاء؟ قال: «ذوات الخُدور من العفائف».

فقلت: من هي على دين سالم بن أبي خَفْصَة؟ فقال: ولاه. فقلت: من هي على دين ربيعة الرأي؟ فقال: ولا، ولكن العواتق اللواتي لايَنْصِبْن ولايَعْرِفن ماتعرفون».

وفي هذا الحديث تتمّة تقدّمت بتمامها في فوله تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَـلَقَكُمْ فَـمِنْكُمْ كَـافِرٌ ومِـنكُم مُؤْمِنٌ﴾ (").

١٠٨٩٨ - ٢/١٠٨٩٨ - شرف الدين النجفي، قال: رُوي عن أبي عبدالله (طبه السلام) أنّه قال: «قوله تعالى: ﴿ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِللَّهِ مِنْ أَمْ وَأَنْ لَوْطٍ ﴾ الآية، مثل ضربه الله شبحانه لعائشة وحَفْضة إذ تظاهرتا على رسول الله (مذراه عبدواه) وأفشنا سرّه».

سورة التحريم آية ـ ١٠ ـ ١٢ ـ

۱ ـ الكافي ٥: ۲۵۰ / ۱۲.

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر، و«ط» نسخة بدل: مثل منزلته.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: مظهرة دينه، أما والله ماعني بذلك إلّا في قول الله عزّ وجلَّ: ﴿ فَخَانَتَاهُمَا ﴾ ماعني بذلك إلّا.

<sup>(</sup>٣) تقدِّم في الحديث (٣) من تفسير الآية (٢) من سورة التغابن.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٠٠ / ٧.

٣/١٠٨٩٩ على بن إبراهيم: ثمّ ضرب الله فيهما مثلاً، فقال: ﴿ضَرَبَ اللهُ مَقَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ آمْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتًا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَلِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا ﴾ قال: والله ماعنى بقوله: ﴿فَخَانَتَاهُمَا ﴾ إلا الفاحشة، وليقيمن الحدّ على فلانة فيما أنت في طريق البصرة، وكان فلان ('' يُحِبُها، فلمّا أرادت أن تخرُج إلى البصرة، قال لها فلان: لا يحِل لك أن تخرُجي من غير محرّم فزوّجت نفسها من فلان (آ)، ثم ﴿ضَرَبَ آنَهُ مَثَلا لِيلَّذِينَ ءَامَنُواْ آمَرَأَتَ فِرْعُونَ وَعَمَلِهِ وَنَجِينى مِنَ لَلْ أَنْ تَحْرُجي من غير محرّم فزوّجت نفسها من فلان (آ)، ثم ﴿ضَرَبَ آنَهُ مَثَلا لَلْ لَينَ ءَامَنُواْ آمَرَأَتَ فِرْعُونَ وَعَمَلِهِ وَنَجِينى مِنَ الْقَوْمِ الطَّالِمينِ \* وَمَرْيَمَ آبُنَتَ عِمْرَانَ آلَيْ لَى عِندَكَ بَيْتًا فِي قال: لم يُنظر إليه (آ) ﴿فَنَفَحْنَا فِيهِ مِن رُوحِنَا ﴾ قال: لم يُنظر إليه (آ) ﴿فَنَفَحْنَا فِيهِ مِن رُوحِنَا ﴾ قال: رُوح مَخْلُوفة ﴿وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقُنْتِينَ ﴾ قال: من الراضين ('').

الله عن على المحكم، عن النجفي، قال: في رواية محمّد بن عليّ، عن عليّ بن الحكم، عن سيف بن عَميرة، عن داود بن فَرقد، عن أبي عبدالله المدالسلام، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ ضَرَبَ ٱللهُ مَثَلاً لَلِلّذِينَ ءَامَنُواْ ٱمْرَأْتَ فِرْعَونَ ﴾ الآية، أنّه قال: «هذا مثل ضربه الله لرُقبّة بنت رسول الله استراه عليه وآله، التي تزوّجها عُثمان بن عفّان».

قال: «وفوله: ﴿ وَنَجِنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ ﴾ يعني من الثالث وعمله ﴿ وَنَجِنِي مِنَ ٱلقومِ ٱلظَّالمِينَ ﴾ يعنى به بني أميّة ».

ي عبدالله (علمه الله لفاطمة (علمه الله لفاطمة عن أبي عبدالله (علم السلام)، أنّه قال: ( و وَمَرْيَمَ آبْنَتَ عِمْرَانَ أَلَّتِي أَخْصَنَتْ فَرْجَها فَحرَم الله ذُريَنها على الناره. أَخْصَنَتْ فَرْجَها فَحرَم الله ذُريَنها على الناره. ١ ١٩٠٢ محمد بن العباس، عن أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمد السبّاري، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (علم السبّاري)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَرْيَمَ آبُنَتُ عِمْرَانَ ٱلَّتِي أَخْصَنَتْ فَرْجَهَا ﴾، قال: «هذا مثل ضربه الله لفاطمة بنت رسول الله (من اله عبه واله)».

مرز تحية تركيبية راطي إسدوى

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٧.

<sup>(</sup>١، ٢) في نسخة من «ط، ج، ي»: طلحة.

<sup>(</sup>٣)في المصدر: إليها.

 <sup>(</sup>٤) في نسخة من «ط، ج، ي»: من الراغبين، وفي نسخ أخرى والمصدر: من الداعين.

هذا التفسير غريب ومخالف للأصول، إذ أنه لم يُرِد بقوله: ﴿ قَخَاتَتًا هُما﴾ الفاحشة، فما بغت امرأة نبئ قطّ، وإنمّا كانت خيانتهما في الدين، فكانت امرأة نوح كافرة، تقول للناس: إنّه مجنون، وكانت امرأة لوط تدلّ على أضيافه. وقوله: «فزوّجت نفسها من فلان» فيه شناعة عجيبة، ومخالفة ظاهرة لما أجمع عليه المسلمون من الخاصة والعامّة، إذ كلهم يقرّون بقداسة أذيال أزواج النبيّ اصلّى الدعيدان، ممّا ذكر، ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَزْوَاجُهُ أَمَّهَا تُهُم ﴾ الأحزاب ٢٣: ٦.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٠٠ / ٨

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٠٠ / ٩.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٠٠ / ١٠.

## سُورَةُ المُلْك

#### فضلها

1/1۰۹۰۳ - ابن بابويه: بإسناده، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مه السلام)، قال: «من قرأ تبارك الذي بيده الملك في المكتوبة قبل أن ينام، لم يَزَل في أمان الله حتّى يُصبِح، وفي أمانه يوم القيامة حتّى يدخّل الجنّة».

المانعة، تمنع من عذاب القبر، وهي مكتوبة في التوراة سورة الملك، [و]من قرأها في ليلته فقد أكثر وأطاب ولم يكتب من الغافلين، وإني لأركع بها بعد العشاء الإخرة وأنا جالس، وإنّ والدي (علم المهرة) كان يقرؤها في يومه وليلته.

ومَن قرأها، إذا دخل عليه في قبره ناكر وتكير من قِبل رجليه قالت رجلاه لهما: ليس لكما إلى من قِبَلي سبيل، قد كان هذا العبد يقوم علي، فيقرأ سورة الملك في كلّ يومٍ وليلة؛ فإذا أتياه من قبل جَوْفه قال لهما: ليس لكما إلى من قِبَلي سبيل، قد كان هذا العبد أو عاني في كلّ يومٍ وليلةٍ سورة الملك، وإذا أتياه من قبل لسانه قال لهما: ليس لكما إلى من قِبَلي سبيل، قد كان هذا العبد يقرأ بي في كلّ يومٍ وليلةٍ سورة الملك».

٣/١٠٩٠٥ وهي المُنجِية المُنجَة المُنجَة المناطق المُنجِية المُنجَة المناطق المُنجَة المناطقة المنطقة المنطقة المنطقة المناطقة المناطقة المناطقة المناطقة المناطقة المناطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المناطقة المنطقة المناطقة المنطقة ال

سورة المُلك ـ فضلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٩ ـ

تَ عند الله يوم القيامة الله (مل الله (مل الله (مل الله عند الله يوم القيامة الله أنسأ في قبره، وتشفع له عند الله يوم القيامة حتى يدخُل الجنّة آمناً، ومَن قرأها وأهداها إلى إخوانه أسرعت إليهم كالبرق الخاطف، وخفّفت عنهم ماهم قيه، وآنستهم في قبورهم».

١٠٩٠٧/٥ ـ وقال الصادق (مليه السلام): «مَن قرأها على ميتٍ خفّف الله عنه ماهو فيه، وإذا قُرثت وأهديت إلى المونى أسرعت إليهم كالبرق الخاطف بإذن الله تعالى».



<sup>..... \$</sup> 

٥ ـ خواص القرآن: ١١ «مخطوط».

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ تَبَاْرَكَ آلَّذِى بِيَدِهِ آلْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَىءٍ قَدِيرٌ - إلى فوله تعالى -وَهُوَ آلْعَزِيزُ آلْغَفُورُ [ ١- ٢ ]

١/١٠٩٠٨ ـ عليّ بن إبراهيم، قال:﴿ اللَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَسُوٰةَ﴾ قدّرهما، ومعناه قَدّر الحياة ثم قدّر الموت ﴿ لِيَبْلُوَكُمْ﴾ أي يَختَبركم بالأمر والنهي ﴿ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفُورُ﴾.

٢/١٠٩٠٩ محمّد بن يعقوب: بإسناده عن فضائق عن موسى بن بكر، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عبداله)، قال: «الحياة والموت خلقان من خلق الله، فإذا جاء الموت قد خل في الإنسان، لم يدخُل في شيءٍ إلا وقد خرجت منه الحياة».

\* ١٠٩١٠ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه عن القاسم بن محمّد، عن المنتقري، عن شفيان بن عُبينة، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾، قال: البس يعني أكثركم عملاً، ولكن أصوبكم عملاً، وإنما الإصابة خشية الله والنيّة الصادفة والحسنة (١) ـ ثمّ قال ـ الإبقاء على العمل حتى يخلّص أشدٌ من العمل، ألا والعمل الخالص: الذي لانريد أن يَحْمَدك عليه أحد إلّا الله عزّ وجلّ، و النيّة أفضل من العمل، إلّا وإنّ النّية هي العمل ـ ثمّ تلا قوله عزّ وجلّ ـ ﴿ قُلْ كُلّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ (١) يعني على نيّته ،

١٠٩١١/ ٤-الطُّبرسي، في (الاحتجاج): عن أبي الحسن عليّ بن محمّد العسكريّ (عله السلام) - في رسالته إلى

سورة المُلك آية ـ ١ ـ ٢ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٧٨.

۲ \_ الكافي ۳: ۲۵۹ / ۲۹.

٣ ـ الكافي ٢: ١٣ / ٤.

<sup>(</sup>١) في النسخ: والخشية.

<sup>(</sup>۲) الإسراء ۱۷: ۸۱

<sup>1</sup> ـ الاحتجاج: ٤٥٠.

أهل الأهواز حين سألوه عن الجبر والتفويض - أن قال: «اجتمعت الأُمّة قاطبةً لااختلاف بينهم في ذلك، أنّ القرآن حق لاريب فيه عند جميع فيرقها، فهم في حالة الاجتماع عليه مُصيبون، وعلى تصديق ماأنزل الله مُهتدون لقول النبيّ امتراه عبدرته: لا تجتمع أمّتي على ضلالة؛ فأخبر (ستراة عبدرته) أنّ ما اجتمعت عليه الأُمّة ولم يخالف بعضها بعضاً هو الحقّ، فهذا معنى الحديث، لا ما تأوّله الجاهلون ولا ما قاله المعاندون من إبطال حكم الكتاب، واتباع عكم الأحاديث المزوّرة والروايات المزخرفة، واتباع الأهواء المُرْدِية المُهلكة التي تُخالِف نصّ الكتاب وتحقيق الأيات الواضحات النيّرات، ونحن نسأل الله أن يوفّقنا للصواب ويهدينا إلى الرّشاد».

ثمّ قال (عبد الديم): «فإذا شهد الكتاب بتصديق خبر وتحقيقه فأنكرته طائفة من الأمّة وعارضته بحديث من هذه الأحاديث المزوّرة، فصارت بإنكارها ودفعها الكتاب كُفّاراً ضُلالاً، وأصحّ خبر ماعرف تحقيقه من الكتاب، مثل الخبر المجمع عليه من رسول الله (منراة عبداله) حيث قال: إنّي مستخلف فيكم (١) كتاب الله وعِترتي، ماإنْ تمسّكتم بهما لن تَضِلّوا بعدي، وإنهما لن يفترقا حتّى بَردا عليّ الحوض؛ واللفظة الأُخرى عنه في هذا المعنى بعينه قوله (منراة عبداله): إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعِترتي أهل بيتي، وإنهما لن يفترقا حتّى يَردا عليّ الحوض، ماإن تمسّكتُم بهما لن تضلّوا.

فلمًا وجدنا شواهد الحديث نصًا في كتاب الله مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ آللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ اللَّهِ مَن الْمُومنين المهالية وَيُؤْتُونَ آلزّ كَوْةَ وَهُمْ رَاكِعونَ ﴾ (الله ثم اتفقت روابات العلماء في ذلك لأمير المهرمنين المهالية، أنّه تصدّق بخاتمه وهو راكع، فشكر الله ذلك له، وأنزل الآية فيه، ثم وجدنا رسول الله (منر الا عليه والله من أصحابه بهذه اللفظة: مَن كنتُ مؤلاهُ فعليّ مولاهُ، اللهم والي من والاهُ، وعادِ من عاداهُ. وقوله (منه الله مه والي من والاهُ، وعادِ من عاداهُ. وقوله (منه مه والله عليّ يقضي دَيني ويُنجِز موعدي (الله وهو خليفتي عليكم بعدي. وقوله (عليه السلام) حين استخلفه على المدينة، فقال: يارسول الله، أتخلفني على النساء والصّبيان! فقال: أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لانبيّ بعدي.

فعلمنا أنَّ الكِتِابِ شَهِدَ بتصديق هذه الأخبار وتحقيق هذه الشواهد، فيلزّم الأُمّة الإقرار بها إذكانت هذه الأخبار وافقت القرآن، ووافق القرآن هذه الأخبار، فلمّا وجدنا ذلك موافقاً لكتاب الله، ووجدنا كتاب الله لهذه الأخبار موافقاً وعليها دليلاً، كان الاقتداء بهذه الأخبار فرضاً لايتعدّاه إلاّ أهل العِناد والفساد،

ثمّ قال «مبه السلام»: «ومرادنا وقصدنا الكلام في الجبر والتفويض وشرحهما وبيانهما، وإنمّا قدّمنا ماقدّمنا ليكون اتفاق الكتاب والخبر إذا اتّفقا دليلاً لما أردناه وقوّة لما نحن مبيّنوه من ذلك إن شاء الله تعالى، فقال: الجبر والتفويض بقول الصادق جعفر بن محمّد (عبه السلام) عندما سُئِل عن ذلك، فقال: لاجبر ولاتفويض، بل أمر بين

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: خليفتين.

<sup>(</sup>٢) المائدة ٥: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) في «ط، ي»: عدتي.

شُورَةُ المُلك (٦٧) ...... ٢٧٠

أمرين. قبل: فماذا، يابن رسول الله؟ فقال: صحّة العقل، و تخلية السَّرْب (")، والمُهلة في الوقت، والزاد قبل الواحلة، والسبب المهيّج للفاعل على فعله، فهذه خمسة أشياء، فإذا نقص العبد منها خَلَة كان العمل منه مُطرحاً بحسبه، وأنا أضرِب لك لكّل بابٍ من هذه الأبواب الثلاثة، وهي الجبر والتفويض والمنزلة بين المنزلتين مثلاً يُقرّب المعنى للطالب، ويُسهّل له البحث من شرحه، ويَشْهَد به القرآن بمحكم آياته، ويحمَّق تصديقه عند ذوي الألباب وبالله العصمة والتوفيق.

ثمّ قال وعده الديم، العالم الله وكذّ به وردّ عليه قوله: ﴿ وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ (٥) وقوله جلّ ذكره: ﴿ وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ (٥) وقوله جلّ ذكره: ﴿ وَلاَ يَهَا وَله: ﴿ وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً ﴾ (٥) وقوله جلّ ذكره: ﴿ وَلِكَ بِمَا قَدّ مَذَا وَ الله الله الله وَ الله المعاصي فقد قد منذا و قال الله على الله على المعاصي فقد أحال بذنبه على الله عزّ وجلّ وظلمه في عقوبته (١) ومن ظلم ربّه فقد كذّب كتابه، ومن كذّب كتابه لزمه الكفر بإجماع الأُمّة، فالمثل المضروب في ذلك منل رجل ملك عبداً معلوكاً لا يعلِك إلا نفسه، ولا يعلِك حَرضاً من عُروض الدنيا، ويعلم مولاه ذلك منه، فأمره على علم منه بالمصير إلى السوق بحاجة يأتبه بها، ولا يملك ثمن مايأتيه به، وعلم المالك أنّ على الحاجة رقيباً، لا يطمع أحد (١٠) في أخذها منه إلا يما يرضى به من الثمن، وقد مايأتيه به، وعلم المالك أنّ على الحاجة رقيباً، لا يطمع أحد (١٠) في أخذها منه إلا يما يرضى به من الثمن، وقد وصف مالك هذا العبد نفسه بالعدل والتَصَفّة وإظهار الحكمة ونفي الجور، فأوعد عبده إن لم يأتِه بالحاجة أن يماقبه، فلمّا صار العبد إلى السوق وحاول أخذ الحاجة التي بعثه المولى للإتيان بها، وجد عليها مانعاً يمنعه منها إلا بالثمن [ ولا يملك العبد ثمنها]، فانصرف إلى موله خالتاً بغير قضاء حاجته، فاغتاظ مولاه لذلك وعاقبه على ذلك، فإنّه كان ظالماً متعدّياً، مبطلاً لما وصف من عدلة وحكمته وتصّاء حاجته، فإن لم يعاقبه كذّب نفسه، ألبس يجب أن لا يُعاقبه؟ والكذب والظلّم ينفيان العدل والحكمة، يعالى الله عما يقول المُجْبرة علواً كبيراً».

ثمّ قال العالم (عبد المدم) بعد كلام طويل: وقامًا التقويض الذي أبطله الصادق (عبد المدم)، وخطاً من دان به، فهو قول الفائل: إنّ الله تعالى فوّض إلى العباد اختيار أمره ونهيه وأهملهم، وهذا الكلام دقيق لم يذهب إلى غوره ودقّته إلا الأثمّة المهدية (عليم المدم) من عِترة الرسول (صارات عيم)، فإنّهم قالوا: لو فوّض الله إليهم على جهة الإهمال لكان لازماً رضا ما اختاروه واستوجبوا به الثواب، ولم يكن عليهم قيما اجترموا العقاب، إذكان الإهمال واقعاً، وتنصرف هذه المفالة على نوعين (1)؛ إمّا أن يكون العباد تظاهروا عليه فألزموه قبول اختيارهم بآرائهم ضرورة، كره ذلك أم أحبٌ فقد لَزِمه الوّهن، أو يكون جلّ وتقدّس عَجَز عن تعبّدهم بالأمر والنهي عن إرادته، ففوّض أمره ونهيه إليهم،

<sup>(1)</sup> السِّرب: الطريق، يقال: خلَّ له سَرْنِه، أي طريقه. وفلان مخلَّى السُّرب، أي موسِّعُ عليه غير مضيَّق. «أقرب الموارد ١: ٥٠٨».

<sup>(</sup>٥) الكهف ١٨: ١٩.

<sup>(</sup>٦) الحج ٢٢: ١٠.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: في عظمته له.

<sup>(</sup>٨) في النسخ: اليطيع أحداً.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: على معنيين.

وأجراهما على محبّتهم، إذ عَجّز عن تعبّدهم بالأمر والنهي عن (١٠) إرادته، فجعل الاختيار إليهم في الكفر والايمان، ومثل ذلك مثل رجل ملك عبداً ابتاعه ليخدمه، ويعرف له فضل ولايته، ويقف عند أمره ونهيه، وادّعى مالك العبد أنّه قادر قاهر عزيز حكيم، فأمر عبده ونهاه، ووعده على اتّباع أمره عظيم الثواب، وأوعده على معصيته أليم العقاب، فخالف العبد إرادة مالكه، ولم يقف عند أمره ونهيه، فأيّ أمر أمره به أو نهي نهاه عنه لم يأنمر على إرادة المولى، بل كان العبد يتّبع إرادة نفسه، وبعثه في بعض حوائجه، وفيما الحاجة له وصدر العبد بغير تلك الحاجة خلافاً على مولاه، وقصد إرادة نفسه، واتّبع هواه، فلمّا رجع إلى مولاه نظر إلى ماأتاه، فإذا هو خلاف ماأمره، فقال العبد: اتّكلت على تفويضك الأمر إليّ، فاتّبعت هواي وإرادتي، لأنّ المفوّض إليه غير محظور عليه، لاستحالة اجتماع التفويض والتحظيره.

ثمّ قال (على السلام): الفمن زعم أنّ الله فوّض قبول أمره ونهيه إلى عباده، فقد أثبت عليه العجز، وأوجب عليه قبول كلّ ما عملوا من خير أو شرّ، وأبطل أمر الله تعالى ونهيه».

ثمّ قال: وإنّ الله خلق الخلق بقدرته، وملكهم استطاعة ما تعبّدهم به من الأمر والنهي، وقبل منهم اتباع أمره [ونهيه]، ورضي بذلك لهم، ونهاهم عن معصيته، وذمّ من عصاه وعاقبه عليها، ولله الخيرة في الأمر والنهي، يختار ما يُريد، ويأمّر به، وينهى عمّا بكره، ويُثيب ويعاقب بالاستطاعة التي ملّكها عباده لاتباع أمره واجتناب معاصيه، ما يُريد، ويأمّر به، وينهى عمّا بكره، ويُثيب ويعاقب بالاستطاعة التي ملّكها عباده لاتباع أمره واجتناب معاصيه، لأنّه العدّل، ومنه التّصفية والحكومة بالغ الحجة بالإعدار والإندار، وإليه الصفوة يصطفي من يشاء من عباده الأنه اصطفى محمّداً دسفرة عبدواه، وبعثه بالرسالة إلى خلفه، ولو فوض اختيار أموره إلى عباده لأجاز لقريش اختيار أميّة بن أبي الصّلت ومسعود الثقفي، إذ كانا عندهم أفضل من محمّد (منه عبدواه) لما قالوا: ﴿ لَوْلا تُرِّل هَدًا القُرْقالُ على الصّلت ومسعود الثقفي، إذ كانا عندهم أفضل من محمّد (منه عبدواه) لما قالوا: ﴿ لَوْلا مُرِّل هَدًا القُرْقالُ عَلَى رَجُول مِن المؤمنين (عبدالله)، بذلك على رأجر أمير المؤمنين (عبدالله) من والله عباية بن ربعي، فقال له: قل ياعباية. قال أمير المؤمنين (عبدالله) الله قلل من بلائه، وهو المالك لما ملكك، يملكها من دونك (١١٠)، فإن ملككها كان ذلك من عطائه، وإن سلبكها كان ذلك من بلائه، وهو المالك لما ملكك، يملكها من دونك (١١٠)، فإن ملككها كان ذلك من عطائه، وإن سلبكها كان ذلك من بلائه، وهو المالك لما ملكك، الرجل: ما أوبله المؤمنين؟ قال: لاحول بنا عن (١١٠) معاصي الله إلا بعصمة الله، و لاقرة لنا على طاعة الله إلا بعون الله. قال: فوثب الرجل وقبّل يديه ورجليه.

ثمَ فال (مداسلام) في قوله تعالى: ﴿ وَلَـنَبْلُوَنَّكُمْ حَـنَّى نَـعْلَمُ ٱلمُجاهِدِينَ مِـنكُمْ وَالصَّابِرِينَ وَنَـبْلُوَا

<sup>(</sup>۱۰) في ﴿جٍ»: على.

<sup>(</sup>١١) الزخرف ٢٢: ٢١.

<sup>(</sup>١٢) في «ط، ي»: الذي لاتملكها من دونه.

<sup>(</sup>١٣) في المصدر: لاحول لنا من .

شُورَةُ المُلك (٦٧) ...... المُعلى (٦٧) ..... المُعلى المُعلى (٦٧) .....

أَخْبَارِكُمْ ﴾ '''، وفي قوله: ﴿ سَنَسْتَذْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ '''، وفي قوله: ﴿ أَنَ يَقُولُوا ءَامَنًا وَهُمْ لاَيُفْتَنُونَ ﴾ '''، وفي قوله: ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا سُلَيْمَانَ ﴾ '''، وفي قوله: ﴿ وَلَإِنَّا قَدْ فَتَنَا عَرْبَكُ مِن بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ لاَيُفْتَنُونَ ﴾ '''، وفوله: ﴿ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَاءَاتَكُمْ ﴾ '''، وقوله: ﴿ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَاءَاتَكُمْ ﴾ '''، وقوله: ﴿ لِيَبْلُوكُمْ مَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمْ ﴾ '''، وقوله: ﴿ إِنَّا بَلُونَاهُمْ كَمَا بَلُونَا أَصْحَابَ ٱلجَنَّةِ ﴾ '''، وقوله: ﴿ لِيَبْلُوكُمْ مَنْهُمْ فَيَمَا مَلَوْمَا أَصْحَابَ ٱلجَنَّةِ ﴾ '''، وقوله: ﴿ لِيَبْلُوكُمْ أَنْ مَمْ فَيَمُ لِيَبْتُلِيكُمْ ﴾ '''، وقوله: ﴿ وَلِهُ يَبْلُونُا أَصْحَابَ ٱلجَنَّةِ ﴾ '''، وقوله: ﴿ وَلَهُ يَشَاءُ آللهُ لَانتَصَرَ مِنْهُمْ أَنْكُمْ أَخْسَنُ عَمَلاً ﴾ ''' وقوله: ﴿ وَلِوْ آبْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ ﴾ ''' وقوله: ﴿ وَلَوَ يَشَاءُ آللهُ لَانتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكُمْ أَخْسَنُ عَمَلاً ﴾ '''، وقوله: ﴿ وَإِذِ آبْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ ﴾ ''' وقوله: ﴿ وَلَوَ يَشَاءُ آللهُ لَانتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكُمْ أَخْسَنُ عَمَلاً ﴾ ''' وقوله: ﴿ وَالْمَ مَعْمَا مِلْهُمْ كُمَا بَلُونَا أَمْ مَا مَلُولُ اللّهُ لَانتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَوْلَا بَعْضَكُمْ بِبَعْضِ ﴾ ''' أن جميعها جاءت في القرآن بمعنى الاختباره.

ثمّ قال (عد السلام): وفإن قالوا: ماالحجّة في قول الله تعالى: ﴿ يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾ (١٦) وما أشبه ذلك؟ قلنا: فعلى مجاز هذه الآية تقتضي معنبين: أحدهما أنّه إخبار عن كونه تعالى قادراً على هداية من يشاء وضلالة من يشاء، ولو أجبرهم على أحدهما لم يجب لهم ثواب ولا عليهم عقاب على ماشرحناه والمعنى الآخر أنّ الهداية منه التعريف، كفوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُوهُ نَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّواْ ٱلمَمَى عَلَى الهدَى ﴾ (١١) وليس كلّ آية مشنبهة في القرآن كانت الآبة حجّة على حكم الآيات اللاتي أمر بالأخذ بها وتقليدها، وهي قوله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى أَنْ مَلْكُ الْكِتَابُ مِنْهُ مَاياتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ آلكِتَابٍ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمًا ٱلَّذِين فِي قُلُوبِهِمْ زَيعٌ فَيَتَبِعُونَ أَنْ الْمَاتَةُ مِنْ أَمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمًا ٱلَّذِين فِي قُلُوبِهِمْ زَيعٌ فَيَتَبِعُونَ أَنْ وَلُوا الْأَبْتِابِ ﴾ (١٠٠ وقَنَا الله وإيّاكم لما يحبّ ويرضى، ويعرف (١٠٠ أخسنة أُونَاكُ آلَذِينَ مَدَاهُمُ آللهُ وَأُولَاكُ مُمْ أُولُوا الْأَبْتِابِ ﴾ (١١٠ ، وقَنَا الله وإيّاكم لما يحبّ ويرضى، ويعرف (١٠٠ )

(١٤) محمد رسل اله عبارالي ٤٤: ٢١.

(١٥) الأعراف ٧: ١٨٢.

(١٦) العنكبوت ٢٩: ٢.

(۱۷) سورة ص ۲۸: ۳۶.

(۱۸) طه ۲۰: ۵۸

(١٩) الأعراف ٧: ١٥٥.

(۲۰) المائدة ٥: ٨٨.

(۲۱) آل عمران ۲: ۱۵۲.

(۲۲) القلم ۱۲: ۱۷.

(۲۳) هود ۱۱: ۷.

(٢٤) البقرة ٢: ١٢٤.

(٢٥) محمَّد (ملَّى الدَّعَلِهِ وَالَّهُ) ٧٤٪ ٤.

(٢٦) النحل ١٦: ٩٣.

(۲۷) فصلت ۱۱: ۷۱.

(۲۸) آل عمران ۲: ۷.

(۲۹) الزمر ۲۹: ۱۸، ۱۸.

(٣٠) في المصدر: يقرب.

لنا ولكم الكرامة والزُّلفي، وهدانا لما هولنا ولكم خير وأبقى، إنَّه الفعَّال لما يُريد، الحكيم الجواد المجيدي.

قوله تعالى:

## آلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَـٰوَاتٍ طِبَاقاً -إلى فوله تعالى -إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا فِي ضَلالٍ كَبِيرٍ [٩٠٣]

1/1917 - عليّ بن إبراهيم: ﴿ أَلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَاْوَاتٍ طِبَاقاً ﴾، فال: بعضها طَبَق لبعض ﴿ مَا تَرَى فِى خَلْقِ ٱلرَّحْمَاٰنِ مِن تَفَاوُتٍ ﴾ فال: من فساد ﴿ فَارِجِعِ ٱلبْصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ﴾ أي من عبب ﴿ ثُمَّ آزِجِعِ ٱلبَصَرَ ﴾ قال: انظر في ملكوت السماوات والأرض ﴿ يَنْقَلِبْ إِلَيْكَ ٱلبْصَرُ خَاسِناً وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ أي يقصُر وهو حسير، أي منقطع.

قوله: ﴿ وَلَقَدْ زَيَنَا آلسَّمَاءَ آلدُّنْيَا بِمَصابِيعَ ﴾ قال: بالنجوم ﴿ وَجَعلنَاهَا رُجُوماً لِلشَّيَاطِينِ وَأَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابَ آلسَّعِير ﴾ قوله: ﴿ إِذَا أَلْقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَهَا شَهِيقاً ﴾ قال: وَقُعا ﴿ وَهِى تَقُورُ ﴾ اى ترتفع ﴿ تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الغَيْظِ ﴾ قال: على أعداء الله ﴿ كُلِّمَا أَلِقْى فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ ﴾ وهم الملائكة الذين يعذُبونهم بالنار ﴿ قَالُوا بَلَى قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبْنَا وَقُلْنَا مَانِزَلَ آللهُ مِن شَى عَهُ فَقُولُونِ لهم: ﴿ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي صَلَالٍ كَبِيرٍ ﴾ أي في عذاب شديد.

١٣٠١/ ٢- ابن بابويه، قال: حدّننا علي بن أحمد (طها)، قال: حدّننا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن موسى بن عِمران، عن عمّه الحسين بن يزيد عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عداله على موسى بن عِمران، عن عمّه الحسين بن يزيد عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عداله حجّة بعد سأله رجل فقال: الذي شيء بعث الله الأنبياء والرسل إلى الناس؟ فقال: الذكل يكون للناس على الله حجّة بعد الرسل، ولئلا يقولوا: ماجاءنا من بشير والانذير، ولتكون حجّة الله عليهم، ألا تسمع قول الله عزّ وجلّ، يقول حكاية عن خزّنة جهنم واحتجاجهم على أهل النار بالأنبياء والرسل: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ \* قَالُوا بَلَىٰ قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ \* وَلَكُونُ عَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ \* وَلَكُونُ مَدْ بَا الله عَلَى أَمْ النار بالأنبياء والرسل: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ \* قَالُوا بَلَىٰ قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ \* وَكَذَبْنَا وَقُلْنَا مَانَزَّلَ آللهُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا فِي ضَكل كَبِيرٍ ﴾ ؟٥.

سورة المُلك آية ـ ٣ ـ ٩ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٨.

٢ ـ علل الشرائع: ١٢٠ / ٤.

قوله تعالى:

#### وَقَالُواْ لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ - إلى فوله تعالى - فَسُخْفًا لَأِصْحَابِ آلسَّعِيرِ [١١-١٠]

١/١٠٩١٤ - عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَقَالُواْ لَوْكُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَاكُنَّا فِي أَصْحِابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾، قال: قد سَمِعوا وعَقَلُوا، ولكنّهم لم يُطبعوا ولم يفعلوا (''، والدليل على أنّهم قد سَمِعوا وعَقَلُوا ولم يقبلوا، قوله: ﴿ فَاعْتَرَفُوا بِذَنْبِهِمْ فَسُخْفاً لَأَصْحابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾.

بن عبدالله الأزدي، عن جابر المنار ٢/١٠٩١٥ عن سعيد بن جَناح، قال: حدّثني عوف بن عبدالله الأزدي، عن جابر ابن يزيد الجعفي، عن أبي جعفر (عب السعم، في حديث يذكر فيه أهل النار: «فيقولون: إن عذّبنا ربُّنا، لم يكن ظلمنا شيئاً ـ قال ـ فيقول مالك: ﴿ فَاعْتَرَقُوا بِذَنْبِهِمْ فَسُحْقاً لَأَصْحابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ أي بُعداً لأصحاب السعير.

قوله تعالى:

#### وَأُسِرُّوا قَوْلَكُمْ أَوِ أَجْهَرُواْ بِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ آلصُّدُورِ [١٣]

١٠٩١٦/ ١ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: بالضمائر

قوله تعالى:

## أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ [16]

ابن يعقوب الكليني، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدقّاق (رحمه ها)، قال: حدّثنا محمّد ابن يعقوب الكليني، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد، عن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا (عبد الله على على عِفظ ما يستقبل من الرضا (عبد الله)، قال: «إنّما سمّي الله بالعلم لغير علم حادث عَلم به الأشياء، واستعان به على حِفظ ما يستقبل من

سورة المُلك آية . ١٠ ـ ١١

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٧٨.

(١) في المصدر: لم يقبلوا.

٢ ـ الاختصاص: ٣٦٤.

سورة المُلك آية ١٣٠ ـ

۱ ـ تفسير القمي ۲: ۲۵۰.

سورة المُلك آية - 12 -

١ ـ التوحيد: ١٨٨ / ٢.

أمره، والروية فيما يخلُق [من خلقه] ويعينه مامضى ممّا أفنى من خلقه ممّا لو لم يحضُره ذلك العلم ويُعْنِه كان جاهلاً ضعيفاً، كما أنّا رأينا عُلماء الخلق إنّما سُمّوا بالعلم لعلم حادثٍ إذ كانوا قبله جَهلةً، وربما فارقهم العلم بالأشياء، فصاروا إلى الجَهْل، وإنّما سُمّي الله عالماً لأنّه لا يَجْهَل شيئاً، وقد جمع الخالق والمخلوق [اسم العلم] واختلف المعنى على مارأيت.

وأمّا اللطيف فليس على قِلّة وقَضَافةٍ (1) وصِغَر، ولكن ذلك على النَّفاذ في الأشياء، والامتناع من أن يُدْرَك، كقولك: لَطُفَ عن هذا الأمر، ولَطُف فلان في مذهبه، وقوله يُخيِرك أنّه غَمّض فَبَهَر العقل، وفات الطلب، وعاد متعمّقاً متلطّفاً لايُدرِكه الوَهْم، فهكذا لُطفُ ربّنا، تبارك وتعالى عن أن يُدرك بحّدٍ أو يُحَدَّ بوَصْفٍ، واللطافة منّا الصَّغَر والفِلَة، فقد جمعنا الاسم واختلف المعنى.

وأمّا الخبير فالذي لايعزُب عنه شيء، ولايفوته شيء، ليس للتجربة ولا للاعتبار للأشياء (٢) فتُفيده التجربة والاعتبار علماً لولاهما ماعَلِم، لأنّ من كان كذلك كان جاهلاً، والله لم يَزل خبيراً بما يخلُق، والخبير من الناس المستخبر عن جَهْل المتعلم، وقد جمعنا الاسم واختلف المعنى.

المختار بن محمّد بن المختار الهمداني، عن الفتح بن يزيد الجُرجاني، عن أبي الحسن (عب السلام) - في حديث - قال: المختار بن محمّد بن المختار الهمداني، عن الفتح بن يزيد الجُرجاني، عن أبي الحسن (عب السلام) - في حديث - قال: فقولك: اللطيف الخبير فسّره [لي]كما فسرت الواحد، فإنّي أعلم أنّ لُطفه على خلاف لُطف خلقه للفصل ("، غير أنّي أحبّ أن تشرح لي ذلك؟ فقال: «يافتح، إنّما قلنا اللطيف، للخلق اللطيف، ولعلمه بالشيء اللطيف، أولا ترى - وفقك الله وتبتك - إلى أثر صُنعه في النبات اللطيف وغير اللطيف وفي [الخلق اللطيف] من الحبوان الصّغار من البحوض والجرجس (") وما [هو] أصغر منهمامما الاتكاد تستبينه العُبون، بل لايكاد يُستبان - لصِغره - الذكر من الموت، والجمع الأنثى، والحَدَث المولود من القديم، فلما رأينا صِغر ذلك ولطقه، واهتدائه للسّفاد (") والهَرب من الموت، والجمع لما يُصْلِحه ممّا في لُجح البحار ومافي لِحاء الأشجار والمتفاوز والقِفار، وفَهُم بعضها عن بعض مَنْطِقها، وماتَفُهُم به أولادها عنها، ونقلها الفِذاء إليها، ثمّ تأليف ألوانها حُمرة مع صُفرة وبياض مع حُمرة، ومالا تكاد عيوننا تستبينه بتمام خلقها، ولاتراه عيوننا، ولاتمسه (") أبدينا، عَلِمنا أنّ خالق هذا الخلق لطيف، لَطَف في خلق ماسمَيناه بلا علاج ولا أداة ولا آلة، وأنّ كلّ صانع شيء فمن شيء صنع، والله الخالق اللطيف خلق وصنّع لامن شيء.

<sup>(1)</sup> القَضَافة: قلَّة اللحم. «لسان العرب ؟: ٢٨٤».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بالأشياء.

۲ ـ التوحيد: ۱۸٦ / ۱.

 <sup>(</sup>١) في «ج»: للفضل.

<sup>(</sup>٢) الجِرْجِس: البَقّ. «لسان العرب ٦: ٢٧».

<sup>(</sup>٣) السُّفاد: نزو الذكر على الأنثى. «لسان العرب ٣: ١٨ ٣».

<sup>(</sup>٤) في المصدر: تلمسه.

قوله تعالى:

#### هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا [10]

١/١٠٩١٩ - عليّ بن إبراهيم، قوله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولاً ﴾ أي فِراشاً ﴿ فَامْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا﴾ أي في أطرافها.

قوله تعالى:

### أَفَمَنْ يَمْشِى مُكِبًا عَلَىٰ وَجْهِهِ أَهْدَىٰ أَمَّنْ يَمْشِى سَوِيًا عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمِ [٢٢]

المُضيل، عن أبي الحسن الماضي (عب المحرب)، قال: قلت: ﴿ أَفَمَنْ يَمْشِي مُكِبًا عَلَىٰ وَجْهِهِ أَهْدَىٰ أَمَنْ يَمْشِي سَوِيًا المُضيل، عن أبي الحسن الماضي (عب المحرب)، قال: قلت: ﴿ أَفَمَنْ يَمْشِي مُكِبًا عَلَىٰ وَجْهِهِ أَهْدَىٰ أَمَنْ يَمْشِي سَوِيًا عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾؟ قال: «إنّ الله ضرب مثلاً من حاد عن ولاية علي (عب الملام) كمّن يمشي على وجهه، لا يهتدي لأمره، وجعل من تَبِعه سويًا على صراطٍ مستقيم، و الصراط المستقيم أمير المؤمنين (عب الملام)».

٣/١٠٩٢٢ عن عقوب: عن عليّ بن الحسن، عن منصور، عن خريز بن عبدالله، عن الفضيل، قال: دخلت مع أبي جعفر (عبدالمرم) المسجد الحرام وهو متّكىء عليّ، فنظر إلى الناس ونحن على باب بني شيبة، فقال: «يافُضيل، هكذا كانوا يطوفون في الجاهلية، ولايعرفون حقّاً، ولايدينون ديناً.

سورة المُلك آية ـ ١٥ ـ

١ ـ تفسير القمي ٦: ٢٧٩.

سورة المُلك آية . ٢٢.

۱ ـ الكافي ۱: ۲۵۹ / ۹۱.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٢ - ٧ / ٢.

(١) في نسخة من «ط، ج، ي»، والمصدر: والأوصيا، إطهم السلام.

۳ ـ الكافي ١٠ ٢٨٨ / ٢٣٤.

ياقضيل، انظر إليهم، فإنهم مُكبّون (١) على وجوههم، لعنهم الله من خلقٍ ممسوخ (٢) مُكبّين على وجوههم، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿ أَفَمَنْ يَمْشِي مُكِبًا عَلَىٰ وَجْهِهِ أَهْدَىٰ أَمَّنْ يَمْشِي سَوِيّاً عَلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ يعني والله علياً (طبالسلام) والأوصياء (طبهم السلام)، ثمّ تلا هذه الآية ﴿ فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةٌ سِيئَتْ وُجُوهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَقِيلَ هَذَا ٱلَّذِي كُنتُم بِهِ تَدَّعُونَ ﴾ (٣) أمير المؤمنين (عبالسلام).

يافُضيل، لم يُسمَّ (1) بهذا الاسم غير عليّ (عب السلام) إلّا مفترٍ كذّاب إلى يوم القيامة، أما والله \_ يافُضيل \_ مالله عزّ ذكره حاجّ غيركم، ولايغفر الذنوب إلّالكم، ولايتقبّل إلّا منكم، وإنّكم لأهل هذه الآية ﴿إِن تَجْتَيْبُواْكَبَائِر مَاتُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّئاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُمْ مُدْخلاً كَريماً ﴾ (٥).

يافُضيل، أما ترضون أن تُقيموا الصلاة وتُؤتوا الزكاة وتكفّوا ألسنتكم وتدخلوا الجنّة، ثم قرأ ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى آلَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّواْ أَيْدِيَكُمْ وَأَقِيمُوا آلصَّلُوٰةَ وَءاتُوا آلزَّكُوٰةً ﴾ (١) أنتم والله أهل هذه الآية».

١٩٢٣ عن الجهرة عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن هارون بن الجهم، عن المُفضّل، عن سعد، عن أبي جعفر (عب الدم، قال: وإنّ القلوب أربعة: قلب فيه نِفاق وإيمان، وقلب منكوس، وقلب مطبوع، وقلب أزهر (١).

فقلت: ماالأزهر؟ فقال عليه كهيئة السُراج، فأمّا المطبوع فقلب المنافق، وأمّا الأزهر فقلب المؤمن، إن أعطاء شَكَر، وإن ابتلاء صبر، وأما المنكوس فقلب المشرك، ثمّ قرأ هذه الآية ﴿ أَفَمَنْ يَمْشِي مُكِبًا عَلَىٰ وَجْهِهِ أَهْدَىٰ أَمَّنْ يَمْشِى سَوِيّاً عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ، فأمّا القلب الذي فيه إيمان ونفاق، فهم قوم كانوا بالطائف، فإن أدرك أحدهم أجله على نفاقه هلك، وإن أدركه على إيمانه نجاه.

ورواه ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن يحيى العطار، قال: حدّثنا أبي، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن محمّد بن خالل، عن هارون، عن المُفضل، عن سعد الخفّاف، عن أبي أبان، عن محمّد بن خالل، عن هارون، عن المُفضل، عن سعد الخفّاف، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: «إنّ ألقلوب أربعة» وساق الحديث إلى آخرة، إلّا أنّ فيه: «وقلب أزهر أنوره (٢).

<sup>(</sup>١) في «ج»: منكتون.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: خلق مسخور بهم.

<sup>(</sup>٢) المثلك ٦٧: ٢٧.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: يتسمّ.

<sup>(</sup>٥) الناء ٤: ٢١.

<sup>(</sup>٦) النساء ٤: ٧٧,

٤ ـ الكافي ٢: ٣٠٩ / ٢.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: أجرد.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار: ٣١٥ / ٥١.

قوله تعالى:

#### فَلَمّا رَأَوْهُ زُلْفَةً سِيَـئَتْ وُجُوهُ آلَّذِينَ كَفَرُواْ وَقِيلَ هَذَا ٱلَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَدَّعُونَ [ ٢٧ ]

١/١٠٩٢٤ محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعلَى بن محمّد، عن محمّد، عن محمّد بن جُمهور، عن إسماعيل بن سَهْل، عن القاسم بن عُروة، عن أبي السفاتج، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ فَلَمّا رَأَوْهُ زُلُفَةٌ سِيّنَتُ وَجُوهُ اللّذِينَ كَفَرُواْ وَقِيلَ هَذَا الّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَدَّعُونَ ﴾، قال: الهذه نزلت في أمير المؤمنين (عبدالله) في أغبط الأماكن فبسيء المؤمنين (عبدالله) في أغبط الأماكن فبسيء وجوههم، ويقال لهم: هذا الذي كنتم به تَدّعون، الذي انتحلتم اسمه، أي سمّيتم أنفسكم بأمير المؤمنين الذي المؤمنين الم

محمد، عن محمد، عن القاسم بن محمد، عن أحمد بن محمد، عن محمد، عن محمد بن خالد، عن القاسم بن محمد، عن جميل بن صالح، عن يوسف بن أبي سعيد، قال: كنت عند أبي عبدالله (طبه اللهم) ذات يوم، فقال: وإذا كان يوم القيامة [و] جمع الله تبارك وتعالى الخلائق، كان نوح (عبه اللهم) أوّل من يُدعى به، فيقال له: هل بلغت؟ فيقول: نعم، فيقال له: من يشهد لك؟ فيقول: محمد (من الا عبه وآله). قال: فيخرُج نوح (طبه اللهم) فيتخطّى الناس حتى يجيء إلى محمد (من الله على وهو على كثيب المسك ومعه على (طبه اللهم)، وهو قول الله عزّ وجل: ﴿ فَلَمَا رَأُوهُ رُلْفَةً سِيتَ عَنْ وَجُوهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ فيقول نوح لمحمد (من الا عبه الله): بامحمد، إنّ الله تبارك وتعالى سألني: هل بلغت؟ وقلت: نعم. فقال: من يشهد لك؟ فقلت: محمد (من الله عبه الله الله قله على المناهدا له أنه قد بلغ؟ ١٠ فقال أبو عبدالله (عبه اللهم)؛ الفجعفر وحمزة هما الشاهدان للأنبياء (عبه اللهم) بما بلغواه.

قلت: جُعِلت فِداك، فعلى (مدالسلام)، أين هو؟ فقال: وهو أعظم مُنزلةً من ذلك.

! ٣/١٠٩٢٦ - أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قُولويه في (كامل الزيارات)، قال: حدّثني محمّد بن عبدالله بن جعفر الجعفر الجمْيَري، عن أبيه، عن عليّ بن محمّد بن سالم، عن محمّد بن خالد، عن عبدالله بن حمّاد البصري، عن عبدالله بن عبدالله عن حمّاد بن عُثمان، عن أبي عبدالله (طبه الملام) - في حديث طويل يذكر فيه أبا بكر وعمر وحالهما يوم القيامة -: «وبريان عليّاً (طبه الملام)، فيقال لهما: ﴿ فَلَمّا رَأَوْهُ زُلْفَةٌ سِيتَتَتْ وَجُوهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَقِيلَ هَذَا ٱلَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَدَّعُونَ ﴾ بعنى بإمرة المؤمنين .

والحديث ذكرناه بطوله في قوله تعالى: ﴿حَتَّىٰ إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَالَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ ٱلمَشْرِقَيْنِ﴾ من سورة الزخرف (۱)

سورة المُلك آية ـ ٢٧ .

۱ ـ الكافي ۱: ۲۵۲ / ۲۸.

۲ ـ الكافي ٨: ٢٩٢ / ٢٩٢.

۳ ـ کامل الزيارات: ۲۲۲ / ۱۱.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (١) من تفسير الآيتين ( ٢٦، ٢٦) من سورة الزخرف.

وهب الكناني، عن حسين بن العباس: عن حسن بن محمّد، عن محمّد بن عليّ الكناني، عن حسين بن وَهب الأسدي، عن عُبيس بن هاشم، عن داود بن سِرحان، قال: سألت جعفر بن محمّد (عله السلام) عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمّا رَأَوْهُ زُلْفَةٌ سِيَـــَّتْ وُجُوهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَقِيلَ هَذَا ٱلَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَدَّعُونَ ﴾، قال: وذلك عليّ (عله السلام)، إذا رأوا منزلته ومكانه من الله تعالى أكلوا أكفّهم على مافرّطوا في ولايته».

۱۰۹۲۸ مومنه، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن يحيى، عن المُغيرة بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بن يزيد، عن إسماعيل بن عامر، عن شريك، عن الأعمش، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمّا رَأَوْهُ زُلْفَةٌ سِيَـــَّتُ وَجُوهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَقِيلَ هَذَا ٱلَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَدَّعُونَ ﴾، قال: نزلت في على بن أبي طالب (عبدالسلام).

الحسين الساجي، عن عبدالله بن الحسين الخمس، عن زكريا بن يحيى، عن عبدالله بن الحسين الساجي، عن عبدالله بن الحسين الأشفر، عن ربيعة الخيّاط، عن شربك، عن الأعمش، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمّا رَأَوْهُ زُلْفَةٌ سِيّـتَتْ وَجُوهُ اللّذِينَ كَفَرُواْ ﴾، قال: لمّا رأوا ما لعليّ بن أبي طالب (عبد الله) عند النبيّ (صلى الاعبد الله) من قُرب المنزلة سيئت وجوه الذين كفروا.

. ١٩٣٢/ ٩ ـ الطَّبرسي: روى الحاكم أبو القاسم الحَسَكاني بالأسانيد الصحيحة، عن الأعمش: [قال]: لمَّا رأوا لعليّ بن أبي طالب اعليماسلام، عند الله من الزَّلفي سيئت وجوه الذين كفروا.

٤ . تأويل الآيات ٢: ٧٠٤ / ٤.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٠١ / ٥.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٠٤ / ٦.

٧ ـ تأريل الآيات ٢: ٧٠٥ / ٧.

<sup>(</sup>١) في «ط، ج»: تتسمون به أمير، وفي «ي»: تسمّون به أمير.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: البأس.

٨ ـ المناقب ٢: ٢١٢.

٩ ـ مجمع البيان ١٠: ٤٩٤.

شُورَةُ المُلك (٦٧) ....... ٤٧ ...... ٤٧ ..... .... ٤٧

۱۰/۱۰۹۳۳ من أبي جعفر (مله السلام): «فلمًا رأوا مكان عليّ (عله السلام) من النبيّ (صلى الله عله وآله) سِيئت وجوه الذين كفروا يعنى الذين كذّبوا بفضله».

وتقدّمت رواية الفُضيل بن يَسَار، عن أبي جعفر (عليه السلام) في ذلك في الآية السابقة (١٠).

قوله تعالى:

## قُلْ أَرَءَ يْتُمْ إِنْ أَهْلَكَنِى آللهُ وَمَنْ مَّعِى أَوْ رَحِمَنَا ـ إلى فوله نعالىٰ ـ فَلَ أَرَءَ يُتُمْ إِنْ أَهْلَكَنِى آللهُ وَمَنْ مُّقِ فِى ضَلَالٍ مُبِينٍ [ ٢٨ - ٢٩ ]

1/1.981 محمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد، عن مُعلَى بن محمد، عن عليّ بن أسباط، عن عليّ البن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُو فِي ضَلَلْ مُبِينِ ﴾: ايامعشر المكذّبين حيث أنبأنكم رسالة رتبي في ولاية عليّ والأئمة (عبهم السلام) من بعده، فستعلمون من هو في ضلال مبين ال

مَ عَدَالله (مداسلام) عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ أَرَءَ يُتُمْ إِنْ أَهْلَكَنِي آفَةُ وَمَنْ مَّعِي أَوْ رَحِمَنَا فَمَن يُجِيرُ ٱلكافِرِينَ مِنْ عَبِدالله (مداسلام) عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ أَرَءَ يُتُمْ إِنْ أَهْلَكَنِي آفَةُ وَمَنْ مَّعِي أَوْ رَحِمَنَا فَمَن يُجِيرُ ٱلكافِرِينَ مِنْ عَدَالله (مداسلام): «هذه الآية ممّا غيروا وحرّفول ماكان الله ليُهلِك محمداً (مقراه عبدواله) ولا مَن كان معه من المؤمنين، وهو خير ولد آدم (مداسلام)، ولكن قال عزّ وحلّ فل أرأيتم إن أهلككم الله جميعاً أو (١١ رّحِمنا فمن يُجير الكافرين من عذابِ أليم).

١٠ ـ مجمع البيان ١٠: ١٩٤.

<sup>(</sup>١) تقدَّمت في الحديث (٢) من تفسير الآية (٢٢) من هذه السورة.

سورة المُلكُ آية ١٨٠ ـ ٢٩ ـ

١ ـ الكافي ١: ٣٤٩ / ١٥.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٠٧ / ١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: و.

٣ ـ تأويل الآبات ٢: ٧٠٧ / ١١.

٤٤٨ ..... البرهان في تقسير القرآن

قوله تعالى:

### قُلْ أَرَءَ يُتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا قُكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَا ءٍ مَّعِينٍ [٣٠]

الحسين الحسين الكوفي، قال: أخبرنا محمّد بن عبدالله بن المطّلب الشّيباني، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن حَفْص الخَثْعمي الكوفي، قال: حدّثنا عبّاد بن يعقوب، قال: حدّثنا عليّ بن هاشم، عن محمّد بن عبدالله، عن أبي عُبيدة بن محمّد بن عمّار، عن أبيه، عن جدّه عمّار، قال: كنتُ مع رسول الله (ملّ الاعباراته) في بعض غزواته، وقنّل عليٌّ (عبدالله) أصحاب الألوية وفرّق جمعهم، وقتل عمرو بن عبدالله الجُمّحي، وقتل شيبة بن نافع، أتيت رسول الله (صنى الله عبدالله) فقلت له: يا رسول الله، إنّ عليّاً قد جاهد في الله حقّ جهاده، فقال: الأنّه منّي وأنا منه، وإنّه وارث علمي، وقاضي دّيني، ومُنجِز وعدي، والخليفة من بعدي، ولولاة لم يُعْرَف المؤمن المحض بعدي، حربه عربي، وحربي حرب الله، وسِلْمه سِلْمي، وسلمي سِلم الله، ألا إنّه أبو سِبطيّ، والأئمة من صلبه، يُخرج الله تعالى الأئمة الراشدين من صّلبه، ومنهم مهدي هذه الأُمّة ه.

فقلت: بأبي وأمّي بارسول الله، من هذا المهدي؟ قال: «باعمّار، إنّ الله تبارك وتعالى عَهِد إليّ أنّه يخرُج من صلب الحسين أنمّة تسعة، والتاسع من ولده يغيب عنهم، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا وَكُمْ ضَلب الحسين أنمّة تسعة، والتاسع من ولده يغيب عنهم، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا وَكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَا وَ مَعِينٍ ﴾ تكون له غببة طويلة، يرجع عنها قوم ويثبت عليها آخرون، فإذا كان في آخر الزمان يخرُج فيملأ الدنيا فيسطاً وعدلاكما مُلئِت جَوراً وظُلماً، ويقاتل على التأويل كما قاتلتُ على التنزيل، وهو سمتى وأشبه الناس بي.

ياعمّار، ستكون بعدي فتنة، فإذاكان ذلك فانَّبع عليّاً والصّحَيْه، فإنَّه مع الحقّ والحقّ معه.

باعمًار، إنَّك ستُقاتل بعدي مع على صنفين: الناكثين والقاسطين، ثمَّ تقتلك الفِئة الباغية».

قال: يارسول الله، أليس ذلك على رصّا الله ورضاك؟ قال: «نعم، على رضا الله ورضاي، ويكون آخر زادك من الدنيا شُربةً من لَبَنِ تشربه».

فلمّاكان يوم صفين خرج عمار بن ياسر إلى أمير المؤمنين (عبدالملام)، فقال له: ياأخا رسول الله، أتأذن لي في الفتال؟ فقال: «مهلاً رحمك الله، فلمّاكان بعد ساعة أعاد عليه الكلام، فأجابه بمثله، فأعاد عليه ثالثاً، فبكى أمير المؤمنين (عبدالله)، فنظر إليه عمّار، فقال: يا أمير المؤمنين، إنّه اليوم الذي وصفه لي رسول الله (ملّى العني فنزل أمير المؤمنين (عبدالله) عن بَعْلته، وعانق عمّاراً وودّعه، ثمّ قال: «ياأبا اليَقْظان جزاك الله عن نبيّك وعنّي خيراً، فنيع الأخ كنت، ويعم الصاحب كنت، ثمّ بكى (عبدالله) ويكى عمّار، ثم قال: والله ياأمير المؤمنين عمالتّبعتك إلّا بصيرة، فإنّي سَمِعت رسول الله (صلّى الله عليه الناكثين والقاسطين، فجزاك الله خيراً عالمير المؤمنين عمل المؤمنين عمالاً وحزبه، فإنّه مع الحق والحق معه، وستقاتل بعدي الناكثين والقاسطين، فجزاك الله خيراً عالمير المؤمنين عن الاسلام أفضل الجزاء، فلقد أدّبت و أبلغت ونصحت.

ثمّ رَكِب ورَكِب أمير المؤمنين (عبدالله)، ثمّ برز إلى القتال، ثمّ دعا بشُربة من ماءٍ فقيل: مامعنا ماء. فقام إليه رجل من الأنصار وسقاه شُربة من لَبَنٍ فشربه، ثم قال: هكذا عَهِد إليّ رسول الله (سترالا عبدراله) أن يكون آخر زادي من الدنيا شُربة لَبَنٍ، ثم حمل على القوم، فقتل ثمانية عشر نفساً، فخرج إليه رجلان من أهل الشام فطعناه، وقيل (حداله)، فلما كان في الليل طاف أمير المؤمنين (عبدالله) في القتلى، فوجد عمّاراً مُلقى بين القتلى، فجعل رأسه على فَخِذه، ثم بكي عليه وأنشأ يقول:

أرِحْني فقد أفنَيْتَ كلَّ خليلٍ فلستَ نُسبَقِّي خُسلَّةً لخليلٍ كأنّك تمضي نحوهم بدليلٍ ألا أيّها الموت الذي ليس تاركي أيا موت كم هذا التفرّق عَنوة أراك بصيراً بالذين أُحِبّهم (١)

۱۰۹۳۸ ۲/۱۰۹۳۸ وعنه، قال: حدّثنا أبي (رحداة)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: جدّثنا أحمد بن محمّد بن عبدالله عن موسى بن القاسم بن مُعاوية بن وَهْب البَجَلي، وأبي قَتَادة عليّ بن محمّد بن حَفْص، عن عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر (طبهاالسلام)، قال: قلت: ما تأويل قول الله عزّ وجلّ: ﴿قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا وَكُمْ عَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءً مُعِينٍ ﴾ ؟ فقال: وإذا فقد نم إمامكم فلم نروه فماذا تصنعون؟».

٣/١٠٩٣٩ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّ ثنا محمّد بن أحمد، عن الفاسم بن العلاء، قال: حدّ ثنا إسماعيل بن عليّ الفرّاري، عن محمّد بن مجمهور، عن فضالة بن أبوّب، قال: سُئلِ الرضاره الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿قُلْ أَرَءَ يُتُمْ إِنْ أَصْبَعَ مَآوُكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَآءٍ مَعِينٍ ﴾ الرضاره الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿قُلْ أَرَءَ يُتُمْ إِنْ أَصْبَعَ مَآوُكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَآءٍ فَعِينٍ ﴾ فقال (عليه الله): وما وكم أبوابكم، أي الأثمّة (عليم الله)، والأثمّة أبواب الله بينه وبين خلقه ﴿فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَآءٍ مَعِينٍ علم الإمامه.

معين بعلم الإمامة. ١٩٤٠ / ٤ - محمد بن بعقوب: عن علي بن محمد، عن سهل بن زياد، عن موسى بن القاسم بن معاوية البَجَلي، عن عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر (طهماللهم)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ أَرَهَ يُتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا أَوْكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَا مُ عَيينٍ ﴾، قال: وإذا غاب عنكم إمامكم فمن يأتيكم بامام جديد؟ ٥.

ا ۱۰۹۱/ ٥ ـ محمّد بن إبراهيم النّعماني، فال: أخبرنا محمّد بن همّام (رحداة)، قال: حدّثنا أحمد بن بُندار، قال: حدّثنا أحمد بن بُندار، قال: حدّثنا أحمد بن هِلال، عن موسى بن القاسم بن معاوية بن وَهب البّجّليّ، عن عليّ بن جعفو، عن أخيه موسى بن جعفر (ملهماالسلام)، قال: قلت له: ما تأويل هذه الآية ﴿ قُلْ أَرْءَ يُتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا قُكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَا مِ

<sup>(</sup>١) في «ج»: نحبهم.

٢ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ٣٦٠ / ٣.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٧٩.

٤ ـ الكافي ١: ٢٧٤ / ١٤.

٥ ـ الغيبة: ١٧٦ / ١٧.

مَّعِينِ﴾؟ فقال: «إن فقَدتم إمامكم فلم تروه، فماذا تصنعون (١٠؟».

١/١٠٩٤٢ محمد بن العباس: عن أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمد بن سبًار، عن محمد بن خالد، عن محمد بن خالد، عن العباس: عن أبي عبدالله (منه السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

٩٤٣ - ٧/١٠ وعنه: بإسناده، عن عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر (ملهماالمهم)، قال: قلت له: ماتأويل هذه الآبة ﴿ قُلْ أَرَهَ يُتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَا وَكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَّعِينٍ ﴾ ؟ فقال: «تأويله: إن فقدتم إمامكم، فمن يأتبكم بإمام جديد».



<sup>(</sup>١) قي المصدر: إمامكم فمن يأتيكم بإمام جديد.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٠٧ / ١٥.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٠٨ / ١٣.

### سُورَةُ القَلَم

#### فضلها

١/١٠٩٤٤ - ابن بابويه: بإسناده، عن عليّ بن ميمون الصائغ، قال: قال أبو عبدالله (مله السلام): دمن قرأ سورة (ن والقلم) في فريضةٍ أو نافلةٍ آمنه الله عزّ وجلّ من أن يُصيبه فَقْرٌ أبداً، وأعاذه الله إذا مات من ضمّة القبر».

٢/١٠٩٤٥ عن (خواصَ القرآن): روي عن النبيّ (سنراندعليه وآله): أنّه قال: «مَن قرأ هذه السورة أعطاه الله عنوابُ الذين أَجَلَ الله أحلامهم، وإن كُتبت وعُلَقت على الضّرس المضروب سكّن ألمه من ساعته».

٣/١٠٩٤٦ - وقال رسول الله (مـلـراه طبـداد): ومن كتبها وعلقها عليه أو على من به وجع الضّرس سَكَن من ساعته بإذن الله تعالى».

بودن الله تعالى الصادق (عبدالله): وإذا كُتِبَ وعُلَقَتَ على صاحب الضّرس سكن بإذن الله تعالى».

| دفضلها | سورة القُلّم |  |
|--------|--------------|--|
|--------|--------------|--|

| .119 | ال: | ئم | y,     |     | ب | وا | , | - |
|------|-----|----|--------|-----|---|----|---|---|
|      |     |    | <br>   | ٠.  |   |    |   | - |
|      |     | ٠  | <br>•• | ••• |   |    |   | - |
|      |     |    |        |     |   |    |   |   |

قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّ خَمَاٰنِ آلرَّ حِيمِ نَ وَٱلْـقَلَمِ وَمَـا يَسْـطُرُونَ - إلى صَوله تعالى - وَإِنَّ لَكَ لَأَجْـراً غَـيْرَ مَمْنُونِ [١-٣]

• ١٠٩٤٨ / ١- ابن بابويه، قال: أخبرنا أبو الحسن محمّد بن هارون الزَّنجاني، فيماكتب إليّ على يدي عليّ بن أحمد البغدادي الورّاق، قال: حدّثنا مُعاذ بن المُثنى العَنْبري، قال: حدّثنا عبدالله بن أسماء، قال: حدّثنا مُويرية، عن سُفيان بن سعيد الثوري، عن الصادق وطبع الممرّد في تفسير الحروف المُقطّعة في القرآن، قال: او أمّا نون فهو نهر في الجنّة، قال الله عزّ وجلّ القلم: اكتُب فسطر القلم في اللوح في اللوح المحفوظ ماكان وماهو كائن إلى يوم القيامة، فالمِداد مِداد من نُور، والقلم قلم من نُور، واللوح لوح من نُوره.

قال سفيان: فقلت له: يابن رسول الله، بين [لي] أمر اللوح والقلم والعداد فصل (١) بيان، وعلّمني ممّا علّمك الله؟ فقال: ويابن سعيد، لولا أنّك أهل للجواب ماأجبتك، فنون ملّك يؤدّي إلى القلم وهو ملك، والقلم يُؤدّي إلى اللوح وهو ملّك، واللهم يؤدّي إلى اللوح وهو ملّك، واللوح يؤدّي إلى إسرافيل، وإسرافيل يؤدّي إلى مبكائيل، ومبكائيل يؤدّي إلى جَبّرتبل، وجبرئيل يؤدّي إلى الأنبياء والرُّسُل (منون الاعبم)، قال: ئمّ قال [لي]: وقُم \_ ياسفيان \_ فلا نأمن عليك،

. ٢/١٠٩٤٩ عنه، قال: أخبرنا عليّ بن حُبشي بن قُوني (رحمه) فيماكتب إليّ، قال: حدّثنا حُميد بن زياد،

سورة القُلُم آية \_ 1 ـ ٣ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ٢٣ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فضل.

٢ ـ علل الشرائع: ٢٠٢ / ٢.

قال: حدّ ثنا القاسم بن إسماعيل، قال: حدّ ثنا محمّد بن سلمة، عن يحيى بن أبي العلاء الرازي، أنّ رجلاً دخل على أبي عبدالله رعبه المعرم، فقال: جُعِلت فِداك، أخبرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿نَ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾، فقال: وأمّا نون فكان نهراً في الجنّة أشدّ بياضاً من الثلّج وأحلى من العَسَل، قال الله عزّ وجلّ: كن مِداداً، فكان مِداداً، ثمّ أخذ شجرة فغرسها بيده - ثمّ قال: واليد: القُوّة، وليس بحيث تذهب إليه المُشبّهة - ثمّ قال لها: كُوني قلماً، فكانت قلماً، ثمّ قال له: اكتُب ماهوكائن إلى يوم القيامة، ففعل ذلك، ثمّ ختم عليه وقال: لاتنطِقنّ إلى يوم الوقت المعلومه.

" ٣/١٠٩٥- ٣/١- وعنه قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطّان، قال: حدّثنا عبدالرحمن بن محمد الحسني، قال: حدّثنا أبو جعفر أحمد بن عبدالله بن رِباط (١) حدّثنا أبو جعفر أحمد بن عبدالله بن رِباط (١) العَرْزمي، قال: حدّثنا عليّ بن حاتِم المِنْقري، عن إبراهيم الكرخي، قال: سألتُ جعفر بن محمّد (طهمالله) عن اللوح والقلم، فقال: دهما مَلَكان».

الحسن الحسن الحسن على: حدّ ثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رحداث)، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن الصفّار، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب وأحمد بن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عليّ بن أسباط، عن الحسين بن يزيد، قال: حدّ ثني محمّد بن سالم، عن الأصبغ بن نُباتة، عن أمير المؤمنين (عداد المهرة): و قَ الْقَلْمِ وَمَا يَسْطُرُونَ في فالقلم قلم من نُور، وكتاب من نُور، في أوج محفوظ، يشهده المقرّبون وكفى بالله شهيداً».

المعاللة المعاللة المعاللة عن محمد بن مروان، عن جعفر بن محمد (طبه السلام)، قال: وإنّي لأطوف بالبيت مع أبي (طب السلام)، إذ أقبل رجل طُوال جُعْشُم (1) متعلم بعمامة، فقال: السلام عليك، يابن رسول الله، قال: فردّ عليه أبي، فقال: أشياء أرّدت أن أسألك عنها، مابقي أحد يعلمها إلّا رجل أو رجلان، فسأله عنها، فكان فيما سأله، قال: فأخبرني عن ﴿نّ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ قال: نون نهر في الجنّة أشدّ بياضاً من اللبن، قال: فأمر الله القلم فجرى بما هو كائن وما يكون، فهو بين يديه موضوع، ماشاء منه زاد فيه، وماشاء نقص منه، وماشاء كان، ومالايشاء لايكون. قال: صدفت، فعجب أبي من قوله: صدقت».

وفي الحديث: قال: «ثمّ قام الرجل، فقال أبي: عليّ بالرجل؛ فطلبته فلم أجده».

٦/١٠٩٥٣ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا أبي، عن ابن أبي عُمير، عن عبدالرحيم القصير، عن أبي

٣ ـ معاني الأخبار: ٣٠ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمّد بن أحمد بن عبدالله بن زياد.

٤ ـ الخصال: ٣٠٢ / ٣٠٠.

٥ ـ تفسير العياشي ١: ٢٩ / ٥.

<sup>(</sup>۱) الجُعْثُمُ: الصغير البدن، التليل لحم الجسد، وقيل: هو المنتفخ الجنبين الغليظهما مع، وقيل: القصير الغليظ مع شدّة. «لسان العرب ١٢: ١٠٢». ٦ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧٩.

عبدالله (عبد الله) قال: سألته عن ﴿ قَ وَ الْقَلَمِ ﴾. قال (عبد الله): وإنّ الله تعالى خلق القلم من شجرةٍ من (1) الجنّة، يقال لها الخُلد، ثمّ قال لنهر في الجنّة؛ كن مِداداً، فجَمَد النهر، وكان أشدّ بياضاً من الثَّلْج وأحلى من الشَّهد، ثم قال للقلم: اكتُب، قال: يارب وما أكتُب؟ قال: اكتُب ماكان وما هو كائن إلى يوم القيامة؛ فكتب القلم في رَقّ أشدّ بياضاً من الفِضّة، وأصفى من الياقوت، ثم طواه فجعله في رُكن العرش، ثمّ ختم على فم القلم فلم ينطِق بعد ذلك ولاينطِق أبداً، فهو الكتاب المكنون الذي منه النسخ كلها، أو لستم عرباً؟ فكيف لاتعرفون معنى الكلام وأحدكم يقول لصاحبه: انسَخ ذلك الكتاب، أوليس إنّما ينسَخ من كتابٍ أُخذ (1) من الأصل؟ وهو قوله: ﴿ إِنَّا كُنَا تَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (الله الكتاب، أوليس إنّما ينسَخ من كتابٍ أُخذ (1) من الأصل؟ وهو قوله: ﴿ إِنَّا كُنَا تَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (الله الكتاب، أوليس إنّما ينسَخ من كتابٍ أُخذ (1) من الأصل؟ وهو قوله: ﴿ إِنَّا كُنا تَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (الله الكتاب، أوليس إنّما ينسَخ من كتابٍ أُخذ (1) من الأصل؟ وهو قوله: ﴿ إِنَّا كُنا تَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (الله الكتاب، أوليس إنّما ينسَخ من كتابٍ أُخذ (1) من الأصل؟ وهو قوله: ﴿ إِنَّا كُنا تَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (الله الكتاب، أوليس إنّما ينسَخ من كتابٍ أُخذ (1) من الأصل؟ وهو قوله: ﴿ إِنَّا كُنا تَسْتُ مَا لَنْ الله الكتاب، أوليس إنّما ينسَخ من كتابٍ أُخذ (1) من الأصل؟ وهو قوله: ﴿ إِنَّا كُنا وَسُولُونُ ﴾ (الله الكتاب، أوليس إنّما ينسَخ من كتابٍ أُخذ الله الكتاب أُخذ الله ال

الحسن بن أبي الحسن الدَّيلمي: بإسناده إلى محمّد بن الفَّضيل، عن أبي الحسن الحسن موسى (عبدالله)، قال: سألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾: ﴿ وَالْقَلْمُ اللهِ عَزْ وَجَلّ: ﴿ وَ اللهِ عَزْ وَجَلّ: ﴿ وَالْقَلْمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَزْ وَجَلّ: ﴿ وَالْقَلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ عَزْ وَجَلّ: ﴿ وَالْقَلْمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

٩/١٠٩٥٦ / ٩ - الطّبرسي: في معنى نون، عن أبي جعفر اعبى السلام، (١): «هو نهر في الجنّة، قال الله له: كُن مِداداً، فجّمَد، وكان أبيض من اللبن، وأحلى من الشّهد، ثمّ قال للقلم: اكتُب، فكتب ماكان وما هوكائن إلى يوم القيامة».

۱۰/۱۰۹۵۷ ابن شهر آشوب: عن تفسير يعقوب بن شفيان، قال: حدّثنا أبو بكر الحُميدي، عن شفيان بن عُيينة، عن ابن أبي نَجيح، عن مجاهد، عن ابن عبّاس، في خبر يذكر فيه كيفيّة بعثة النبيّ (منراة عله وآله)، ثمّ قال: بينا رسول الله (منداته) قائم يصلّي مع خديجة، إذ طلّع عليه عليّ بن أبي طالب (عبدالله)، فقال له: ماهذا يامحمّد؟ قال: دهذا دين الله و فآمن به وصدّقه، ثمّ كانا يصلّيان ويَرْكَعان ويَسْجُدان، فأبصرهما أهل مكّة ففشا الخبر فيهم أنّ محمّداً قد جُنّ، فنزل ﴿ نَ وَ الْقَلَم وَمَا يَسْطُرُونَ \* مَاأَنتَ بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ ﴾ .

<sup>(</sup>١) في المصدر: في.

<sup>(</sup>٢) في النُّسخ: آخر.

<sup>(</sup>٣) الجاثية ١٥: ٢٩.

٧ ـ مختصر يصائر الدرجات: ٦٧.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآيات (١ ـ ٣) من سورة طه.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٧١٠ / ١.

٩ ـ مجمع البيان ١٠: ٤٩٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: معنى نون، وروي مرفوعاً إلى النبيّ (ستر اله طب وأله) وقيل.

١٠ - المناقب ٢: ١٤.

شُورَةً القَلَم (٦٨) ...... ......... ...... ٥٥٤

١١/١٠٩٥٨ عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ وَمَايَسْطُرُونَ ﴾ أي مايكتُبون، وهو فسم وجوابه: ﴿ مَا أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ ﴾ قوله: ﴿ وَإِنَّ لَكَ لَأَجْراً غَيْرَ مَمْنُونٍ ﴾ أي لائمّن عليك في ما نُعْطِيك من عظيم الثواب.

قوله تعالى:

#### وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ [٤]

١/١٠٩٥٩ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن فضالة، عن أبان، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (مداسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾، قال: «هو الإسلام».

ورُوي أنَّ الخلق العظيم: الدِّين العظيم.

٢/١٠٩٦٠ عليّ بن إبراهيم: عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالسلام): اقوله: ﴿ إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ أي على دينِ عظيمٍه.

٣/١٠٩٦١ عن عقوب، عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن حمّاد بن عبدالله، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حَريز بن عبدالله، عن بحر السقّاء، قال: قال لي أبو عبدالله (عليه السلام): «يابَحْر، حُسْنُ الخُلُق يُسْرً».

ثمّ قال: «ألّا أخبرك بحديثٍ ماهو في بَدَي أحدٍ من أهل المدينة؟». قلت: بلى. قال: «بينا رسول الله (مقراد عبدراله) ذات يوم جالس في المسجد، إذ جاءت جارية لبعض الأنصار وهو قائم، فأخذت بطرّف ثوبه، فقام لها النبيّ (مقراد عبدراله) في فعلت ذلك ثلاث مرات، فقام لها النبيّ (مقراد عبدراله) شيئاً، حتى فعلت ذلك ثلاث مرات، فقام لها النبيّ (مقراد عبدراله) في الرابعة وهي خلفه، فأخذت هُذَبهُ من ثوبه ثمّ رجعت.

فقال لها الأنصار (١): فعل الله بك وفعل، حَبَستِ رسول الله (مقراة على وآله) ثلاث مرّات لاتقولين له شيئاً، ولا هو يقول لك شيئاً، ماكانت حاجتك إليه؟ قالت: إنّ لنا مريضاً، فأرسلني أهلي لآخذ هُدْبةً من ثوبه يستشفي بها، فلمّا أردت أخذها رآني فقام، واستحييت أن آخذها وهو يراني، وأكره أن أستأمره في أخذها، فأخذتها».

١٠٩٦٢ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن حبيب الخَفْعمي، عن أبي

١١ ـ تفسير القسى ٢: ٢٨٠.

سورة القلم آية . ٤ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ١٨٨ / ١.

<sup>۔</sup> ۲ ـ تفسير القمى ۲: ۲۸۲.

۳ ـ الكافي ۲: ۸۳ / ۱۵.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الناس.

<sup>£</sup> ـ الكافي ۲: ۸۳ / ۱۹.

عبدالله (مد السلام)، قال: وقال رسول الله (منى الاعبدواله): أفاضلكم أحسنكم أخلاقاً المُوَطَّوُون أكنافاً (١) الذين يالفُون ويُؤلِّفُون وتُوطأ رِحالهم».

﴿ ١٠٩٦٣ / ٥ - الشيخ ورّام: رُوي أن رسول الله (من الدمان) كان يمشي ومعه بعض أصحابه، فأدركه أعرابي فجذّبه جَذْباً شديداً، وكان عليه بُرْدٌ نجرانيّ غليظ الحاشية، فأثرت الحاشية في عُنُقه (من الدمانة منه ورانه) [من شدّة خذّبه، ثمّ فال: يامحمّد، هَب لي من مال الله الذي عندك، فالتفت إليه رسول الله (من الدمانة عندواته) فضّحك، ثمّ أمر بإعطائه، ولما أكثرت قريش أذاه وضَرْبَه قال: «اللهم اغفر لقومي، فإنهم لايعلمون». فلذلك قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيم ﴾.

١٠٩٦٤ أبي محمّد هارون بن موسى النَّلَّكُتُبَري، قال: حدّثنا الشيخ أبو عبدالله الحسين بن عبيدالله الغضائري (رحمه اله)، عن أبي محمّد هارون بن موسى النَّلَّكُتُبَري، قال: حدَّثنا محمّد بن همّام، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين الهمّدانيّ، قال: حدّثنا أبو عبدالله محمّد بن خالد البرقيّ، عن أبي قتادة القمّي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: (إنَّ لله عزّ وجلّ وجلّ وجوهاً، خلقهم من خلقه وأرضه لقضاء حوائج إخوانهم يرون الحمد مجداً، والله عزّ وجلّ يُحِب مكارم الأخلاق، وكان فيما خاطب الله تعالى نبيّه (منراه عبداله) أن قال له: يامحمّد: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ قال: السخاء وحسن الخلق».

فوله نعالى: فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ \* بِأَلِيكُمُ ٱلْمَفْتُونُ -إلى فوله نعالى - عُتُلٍ بَعْدَ فَلِكَ زَنِيْمٍ ١٥٠٩٩١

` ١٠٩٦٥ / ١ ـ محمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد الأشعري، عن معلّى بن محمد، عن الوشّاء، عن أبان ابن عُثمان، عن عبدالرحمن بن أبي عبدالله، عن أبي العباس المكّي، قال: سمعت أبا جعفر (مله السلم) يقول: وإنّ عمر لقي علبًا (عله السلم)، فقال له: أنت الذي تقرأ هذه الآية ﴿ بِأَيتِكُمُ ٱلْمَفْتُونُ ﴾ وتعرّض بي وبصاحبي؟ فقال: عمر لقي علبًا (عله السلم)، فقال له: أميّة؟ ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي آلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ ﴾ (١).

<sup>(1)</sup> قال ابن الأثير: هذا تتَّل، وحَقيقتُهُ من التَّوطئة، وهي التمهيد والتَّذليل. وفراشٌ وطيءٌ: لايؤذي جنب الناثم. والأكناف: الجوانب. أواد الذين جوانبهم وطيئة يتمكن فيها من يصاحبهم ولايتأذى. «لسان العرب ١: ١٩٨».

٥ ـ تنبيه الخواطر ١: ٩٩.

٦ ـ الأمالي ١: ٣٠٨.

سورة القلم آية ـ ٥ ـ ١٣ ـ

۱ ـ الكافي ۱، ۱۰۲ / ۷۹.

<sup>(</sup>۱) محمد (مأر الدعيه والد) ۲۲: ۲۲.

فقال: كَذَبت، بنو أميّة أوصل منكم للرَّحِم، ولكنّك أبيت إلّا عَذَاوة لبني تيم وبني عَديّ وبني أُميّة.

٢/١٩٩٦ ٢ - محمد بن العباس: عن عبدالعزيز بن يحبى، عن عمرو بن محمد بن تركي، عن محمد بن الفضل، عن محمد بن شعيب، عن دِلْهَم بن صالح، عن الضحاك بن مُزاحم، قال: لمّا رأت قريش تقديم النبيّ (سنره عبداله) علياً (عبداله) وإعظامه له، نالوا من عليّ (عبداله)، وقالوا: قد افتتن به محمد (سنره عبداله)؛ فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ نَ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ ("قسم أقسم الله تعالى به ﴿ مَاأَنتَ بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ \* فَأَنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ وَأَلْقَلَمُ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ ("قسم أقسم الله تعالى به ﴿ مَاأَنتَ بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ \* وَإِنَّ لَكَ لَأَجْراً غَيْرَ مَمْنُونٍ \* وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ \* فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ \* بِأَيتِكُمُ ٱلْمَفْتُونُ \* إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِالله هَتَلِينَ ﴾ ("وسببله: عليّ بن أبي طالب (عبداله)).

٣/١٠٩٦٧ - وعنه: عن عليّ بن العباس، عن حسن بن محمّد، عن يوسف بن كُلب، عن خالد، عن حَفْص ابن عمر، عن حَنان، عن أبي أبوّب الأنصاري، قال: لمّا أخذ النبيّ (صلى الشعب داله) بيد عليّ (عبدالملام) فرفعها، وقال: المن عمر، عن حَنان، عن أبي أبوّب الأنصاري، قال: لمّا أخذ النبيّ (صلى الشعب الآية ﴿ فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ \* بِأَيبِكُمُ المَنْتُونَ ﴾ وأيبِيكُمُ المَنْتُونَ ﴾ .

القاسم عبيدالله بن عبدالله الحسكاني، قال: أخبرنا السيد أبو الحمد مهدي بن يزار الحسيني القائني، قال: حدّثنا الحاكم أبو القاسم عبيدالله بن عبدالله الخسكاني، قال: أخبرنا أبو عبدالله الشيرازي، قال: حدّثنا أبو بكر الجرجاني، قال: حدّثنا أبو أحمد البصري، قال: حدّثنا عمرو بن محمّد بن تركي، قال: حدّثنا محمّد بن الفضل، قال: حدّثنا محمّد ابن شُعيب، عن عمرو بن شِمْر، عن دِلْهَم بن صالح، عن الضحّاك بن مزاحم، قال: لممّا رأت قريش تقديم النبيّ (من الا عبداله) عليّاً (عبدالله) وإعظامه له، نالوا من عليّ (عبدالله)، وقالوا: قد افتتن به محمّد؛ فأنزل الله تعالى: ﴿نَ وَالْقَلْمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ (١) قسم أقسم الله به ﴿مَا أَنتُ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ \* وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (١) يعني القرآن، إلى قوله: ﴿ بِمَن ضَلّ عَن سَبِيلِه ﴾ وهم النفر الذين قالوا ماقالوا ﴿ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالمُهْتَدِينَ ﴾ عليّ بن أبى طالب (عبدالله).

١٠٩٦٩ / ٥ - عليّ بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ \* بِأَييِّكُمُ ٱلْمَفْتُونَ ﴾ بأيكم نفتنون، هكذا نزلت في بني أميّة ﴿ بِأَييِّكُمُ ﴾ أي حَبْتر وزُفر وعليّ.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧١١ / ٢.

<sup>(</sup>۱) القلم ۱۸: ۱.

<sup>(</sup>۲) القلم ۱۸: ۲ ـ ۷.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٧١١ / ٣.

<sup>1</sup> ـ مجمع البيان ١٠: ٥٠١.

<sup>(</sup>۱) القلم ۱۸: ۱.

<sup>(</sup>٢) القلم ١٨: ٢ ـ ٤.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٠.

1194 منك وأوصل للرَّحِم، والمسادق المسادي: «لقي عمر أمير المؤمنين المهاسلام»، فقال: ياعليّ بلغني أنك تتأوّل هذه الآية فيّ وفي صاحبي: ﴿ فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ \* بِأَيتِكُمُ ٱلْمَقْتُونُ ﴾؟ فقال أمير المؤمنين (عبهاسلام): أفلا أخبرك ـ ياأبا حَفْص ـ مانزل في بنيّ أُميّة؟ ﴿ وَٱلشَّجَرةَ المَلْعُونَةَ فِي ٱلقُر ءَانِ ﴾ (١). فقال عمر: كَذَبتَ ـ ياعليّ ـ بنو أُميّة خبر منك وأوصل للرَّحِم».

٧/١٠٩٧١ عن الحسين بن المختار، عنهم (سلات عليم المسين: قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَّهِينٍ ﴾ الثاني ﴿ هَمَّازٍ مَّشًاءٍ بِنَمِيمٍ \* مَّنَّاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ \* عُتُلِّ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ ﴾ قال: والعُتُلّ: الكافر العظيم الكفر، والزنيم: ولد الزّناء.

' ١٩٧٢ / ٨ - وقال شرف ألدين: روى محمّد البرقي، عن الأحمسي، عن أبي عبدالله (عب السلام) مثله، وزاد فيه: ٥ وكان أمير المؤمنين (عب السلام) يقول: ﴿ فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ \* بِأَيبِكُمُ ٱلْمَفْتُونُ ﴾ فلقيه الثاني، فقال له: أنت الذي تقول كذا وكذا، تُعرّض بي وبصاحبي؟ فقال له أمير المؤمنين (عب السلام) ولم يعتذر إليه: ألا أخبرك بما نزل في بني أميّة؟ نزل فيهم ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ ﴾ (١) قال: فكذّبه وقال له: هُم خير منك وأوصل للرّحِم».

' ۱۰۹۷۳' من محمد بن محمد بن خالد البرقي، عن أبيه، عمن حدّثه، عن جابر، قال: قال أبو جعفر (عب السلام): «قال رسول الله (من الدرات»: مامن مؤمن إلا وقد (أ خَلَص ودّي إلى قلبه [وماخلَص ودّي إلى قلب أحد] إلا وقد خَلَص ودّ علي إلى قلبه، كذب ياعليّ من زعم أنه يحبني ويبغضك، قال: فقال رجلان من المنافقين: لقد فُتنِ رسول الله استراد عبواله) بهذا الغلام؛ فأنزل الله تبارك وتعالى ﴿ فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ \* بِأَيتِكُمُ ٱلْمَفْتُونُ ..... وَدُّوا لَوْتُدُهِنُ قَيْدُهِنُونَ \* وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَافٍ مَهِينٍ ﴾ قال: نزلت فيهما إلى آخر الآية،

11/1941 - على بن إبراهيم: فوله تعالى ﴿ فَلا تُطِع آلمُكُذِّ بِينَ ﴾ قال: في على (عليه السلام) ﴿ وَدُّوا لَوْ تُدُهِنُ فَيُدُهِنُونَ ﴾ أي أحبَوا أن تغِشَ في على على فيعِشُون معك ﴿ وَلا تُطِع كُلَّ حَلَّافٍ مَّهِينٍ ﴾ قال: الحلاف: الثاني، حلف لرسول الله (سنراه عليه واله) أنه لاينكُث عهداً ﴿ هَمَّازٍ مَّشَاءٍ بِنَمِيمٍ ﴾ قال: كان يَنِمَ على رسول الله (سنراه عليه واله) ويستحقر الفقراء (١٠).

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٠.

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ١٠.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ١٢٧ / ٤.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٧١٢ / ٥.

<sup>(</sup>١) محمَّد (ملَّى الله عليه وأله) ٤٧: ٢٢.

٩ ـ المحاسن: ١٥١ / ٧١.

<sup>(</sup>١) (إلا وقد) ليس في «ط، ي».

١٠ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ويتم.

<sup>(</sup>٢) (قال: الذي يغمز الناس ويستحقر الفقراء) ليس في المصدر.

قوله تعالى: ﴿ مَنَّاعٍ لَلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَيْهِمٍ ﴾ قال: الخَيْر: أمير المؤمنين (عبدالله)، ﴿ مُعْتَدٍ ﴾ أي اعتدى عليه، وقوله: ﴿ عُتُلٍ بَعْدَ ذَلِكَ زَيْهِم ﴾ قال: العُتُل: العظيم الكفر، والزَّنِيم: الدَّعِيّ، قال الشاعر:

زَنِيمٌ تَــدَاعًاهُ الرِّجالُ تَـدَاعـاً كما زيد في عَرضِ الأديمالأكارعُ.

- ﴿ ١١/١٠٩٧ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن العباس ابن معروف، عن صفوان بن يحيى، عن ابن مُسكان، عن محمّد بن مسلم، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): ﴿ عُتُلُّ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ ﴾؟ قال: «العُتُلُ: العظيم الكفر [والزنيم]: المستهتر (١) بكفره».

١٢٧٦ / ١٢ ـ الطُّبَرسي: الزنيم: هو الذي لاأصل له، عن عليّ (عليه السلام).

قوله تعالى:

# إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَاتُنَا قَالَ أَسَلَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ \* سَنَسِمُهُ عَلَى إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ مَايَنْ اللهُ مَا اللهُ عَلَى الْحُرْطُومِ [17-10]

١/١٠٩٧٧ - عليّ بن إبراهيم: فوله: ﴿إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَلَتُنَا﴾ قال: كنّى عن الثاني، ﴿قَالَ أُسلطِيرُ آلاً قَلِينَ ﴾ أي أكاذيب الأولين، فوله: ﴿سَنَسِمُهُ عَلَى آلْخُرْطُومِ ﴾ قال: في الرَّجْعة، إذا رَجَع أمير المؤمنين (عبدالله) ورجع أعداؤه، فيَسِمهم بمِيْسَمٍ مع كما تُؤْسَم البّهائم، على الخراطيم: الأنف والشّفتين (١٠).

قوله تعالى:

إِنَّا بَلَوْنَـٰهُمْ كَمَا بَـلَوْنَا أَصْحَـٰبَ ٱلْجَنَّةِ إِذْ أَفْسَـمُواْ لَـيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ -إلى فوله نعالى -لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ [17-٣٣]

١/١٠٩٧٨ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن عبدالله بن محمّد، عن عليّ بن الحَكَم، عن أبان

١١ ـ معاني الأخبار: ١٤٩ / ١.

<sup>(</sup>١) في النسخ: المستهزىء.

۱۲ ـمجمع البيان ۱۰: ۵۰۲.

سورة القلم آية ـ ١٥ ـ ١٦ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الخرطوم والأنف والشفتين.

سورة القلم آية - ١٧ - ٣٣ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۲۰۸ / ۱۲.

ابن عُثمان، عن الفُضيل، عن أبي جعفر (عد المرم)، قال: وإنّ الرجل ليُذْنِب الذنبِ فيدراً عنه الرزق، وتلا هذه الآية: ﴿إِذْ أَقْسَمُواْ لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ \* وَلَا يَسْتَثْنُونَ \* فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِّنْ رَبِّكَ وَهُمْ نَائِمُونَ ﴾.

سليمان الأعمش، عن سعيد بن جُبير، عن ابن عباس: أنّه قيل [له]: إنّ قوماً من هذه الأُمّة يَرْعُمون أنّ العبدي، عن سليمان الأعمش، عن سعيد بن جُبير، عن ابن عباس: أنّه قيل [له]: إنّ قوماً من هذه الأُمّة يَرْعُمون أنّ العبد يُلْيِب في فيّحْرَم به الرزق؟ فقال ابن عباس: فو الذي لاإلّه إلّا هُرَ، لهذا أنور في كتاب الله من الشمس الضاحية، ذكره الله في سورة (نّ وَالْقَلَمِ)، أنّه كان شيخ وكانت له جنّة، وكان لايد حُل بيته تَمرة منها ولا إلى منزله حتى يُعطي كلّ ذي حقّ عقه، فلما قبض الشيخ وَرِثه بنوه، وكان له خمسة من البنين، فحملت جنّتهم في تلك السنة التي هلك فيها أبوهم حملاً لم يكن حملته قبل ذلك، فراحوا الفِتبة إلى جنّتهم بعد صلاة العصر، فأشرقوا على ثمرة ورزقي قاضل، لم يعاينوا مثله في حياة أبيهم، فلما نظروا إلى الفضل طغوا وبَغوا، وقال بعضهم لبعض: إنّ أبانا كان شيخاً كبيراً قد يعاينوا مثله في حياة أبيهم، فلما نظروا إلى الفضل طغوا وبَغوا، وقال بعضهم لبعض: إنّ أبانا كان شيخاً كبيراً قد ذهب عقله وخرِف، فهلموا (١٠ نتعاقد فيما بيننا أن لانعطي أحداً من فقراء المسلمين في عامنا [هذا] شيئاً حتى نستغني وتكثر أموالنا ثمّ نستأنف الصنعة فيما يستقبل من السنين المقبلة؛ فرضي بذلك منهم أربعة، وسخط نستغني وتكثر أموالنا ثمّ نستأنف الصنعة فيما يستقبل من السنين المقبلة؛ فرضي بذلك منهم أربعة، وسخط الخامس، وهو الذي قال الله تعالى: ﴿ قَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ لَوْلاً تُسَبّحُونَ ﴾.

فقال الرجل: يابن عباس، كان أ وسطهم في السّن؟ فقال: لا، بل كان أصغرهم سِنّاً، وأكبرهم عقلاً، وأوسط القوم خير القوم، و الدليل عليه في الفرآن أنكم باأمّة محمّد أصغر الأمم وخير الأُمم، قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً﴾ (١٠).

فقال لهم أوسطهم: اتّقوا الله، وكونوا على مِنهاج أبيكم تُللَمواً وتَغْنَموا؛ فبَطَشُوا به وضربوه ضرباً مُبرّحاً، فلمنا أيقن الأخ منهم أنهم يُريدون قتله دخل معهم في مشورتهم كارها لأمرهم غير طائع، فواحوا إلى منازلهم، ثمّ حَلَقُوا بالله ليصرِموه إذا أصبحوا، ولم يقولوا: إن شاء الله، فابتلاهم الله بذلك الذنب، وحال بينهم وبين ذلك الرزق الذي كانوا أشرقوا عليه، فأخبر عنهم في الكتاب، وقال: ﴿إِنَّا بَلَوْنَا مُهُمْ كَمَا بَلَوْنَا أَصْحَابُ آلْجَنَّةِ إِذْ أَقْسَمُوا لَيُصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ \* وَلايسَتَنْنُونَ \* فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِقٌ مِنْ رّبِّكَ وَهُمْ نَائِمُونَ \* فَأَصْبَحَتْ كَالطّرِيمِ ﴾ قال: كالمحترق

فقال الرجل: ياابن عباس، ماالصَّريم؟ قال: الليل المظلم، ثمَّ قال: لاضوء له ولاتُور.

فلما أصبح القوم ﴿ فَتَنَادَوْا مُصْبِحِينَ \* أَنِ آغْدُواْ عَلَى حَرْثِكُمْ إِن كُنتُمْ صَارِمِينَ ﴾ قال: ﴿ فَانطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُونَ ﴾.

قال الرجل: وما التخافت، يابن عباس؟ قال: يتشاورون، فيشاور "" بعضهم بعضاً لكيلا يسمع أحد غيرهم.

٢ ـ تفكتير القمى ٢: ٣٨١.

<sup>(1)</sup> زاد في المصدر: تتعاهدو.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: قال: يتسارُون.

ففالوا: ﴿لَا يَدْخُلَنَهَا آلِيَوْمَ عَلَيْكُمْ مِّسْكِينٌ \* وَغَدَوْاْ عَلَى حَرْدٍ قَادِرِين ﴾ وفي أنفسهم أن بصرموها، ولا يعلمون ماقد حلّ بهم ﴿ قَالُوا إِنَّا لَضَالُونَ \* ولا يعلمون ماقد حلّ بهم ﴿ قَالُوا إِنَّا لَضَالُونَ \* بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ ﴾ فحرمهم الله ذلك الرزق بذنب كان منهم ولم يظلمهم شيئاً: ﴿ قَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ لَوْلا تُسَبِّحُونَ \* قَالُوا سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمين \* فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَلاَوَمُونَ ﴾ قال: يلومون أنفسهم فيما عَزَموا عليه ﴿ قَالُوا سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمين \* فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَلاَوَمُونَ ﴾ قال: يلومون أنفسهم فيما عَزَموا عليه ﴿ قَالُوا يَا وَيُلْنَا إِنَّا كُنَّا طَاغِينَ \* عَسَىٰ رَبُّنَا أَن يُبْدِلَنَا خَيْراً مِنْهَا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا رَاغِبُونَ ﴾ فقال الله: ﴿ كَذَلِكَ آلعَذَابُ وَلَعَذَابُ آلغَذَابُ آلغَذَابُ آلغَذَابُ آلغَذَابُ آلغَذَابُ آلغَذَابُ آلغَدَابُ عَلْمُونَ ﴾

٣/١٠٩٨٠ عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عليه السلام): «قوله تعالى: ﴿إِنَّا بِلَوْنَا لَهُمْ كُمَّا بَلُونَا أَصْحَلْبَ ٱلْجَنَّةِ ﴾ أنّ أهل مكّة ابتُلواً بالجُوع كما ابْتُلي أصحاب الجنّة، وهي [الجنّة التي]كانت في الدنيا وكانت باليمن، يقال لها الرّضوان، على تسعة أميالٍ من صَنعاء».

قوله تعالى: ﴿فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِّنْ رَّبِكَ وَهُمْ فَائِمُونَ﴾ وهو العذاب، قوله: ﴿إِنَّا لَضَالُونَ﴾ قال: خاطئوا الطريق، قوله: ﴿لَوْلَا تُسَبِّحُونَ﴾ يقول: ألا تستغفرون؟

قوله تعالى:

## سَلْهُمْ أَيُّهُمْ بِذَلِكَ زَعِيمٌ - إلى نوله نعالى - يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَلْهُمْ أَيُّهُمْ بِذَلِكَ زَعِيمٌ - إلى سَالِمُونَ [ 20 - 22 ]

١/١٠٩٨١ - وفال عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ سَلْهُمْ أَيَّهُمْ بِذَلِكَ زَعِيمٌ ﴾: أي كفيل، قوله: ﴿ يَوْمَ يُكَشَفُ عَن الأَمُور التي خَفِيت وماغَصَبوا آل محمد حقّهم ﴿ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ ﴾ قال: يُكشف عن الأَمُور التي خَفِيت وماغَصَبوا آل محمد حقّهم ﴿ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ ﴾ قال: يُكشف لأمير المؤمنين (عبداللهم)، فتصير أعناقهم مثل صَيَاصي البقر - يعني قرُونها - ﴿ فَلَا السُّجُودِ ﴾ قال: يُكشف لأنهم لايطيعون الله في الدنيا في أمره، وهو قوله: ﴿ وَقَدْ كَانُواْ يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ قال: إلى ولايته في الدنيا وهم يستطيعون.

١٠٩٨٢ / ٢ - ابن بابويه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدقّاق (رحمه نه)، قال: حدّثنا محمّد ابن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا محمد بن إسماعيل البرمكي قال: حدّثنا الحسين بن الحسن، عن بكر، عن الحسين بن سعيد، عن أبي الحسن (عبدالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ ﴾، قال: دحجاب من تُور يُكْشَف فيقع المؤمنون سُجَداً، وتُذْمَج أصلاب المنافقين فلا يستطيعون السجود».

٣ ـ تنمسير القمي ٢: ٣٨٢.

سورة القلم آية ـ ٤٠ ـ ٤٣ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٣.

٣/١٠٩٨٣ - وعنه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن إبراهيم بن هاشم، عن ابن فضّال، عن أبي جميلة، عن محمّد بن عليّ الحلبي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ ﴾ ، قال: فنبارك الجبار - ثمّ أشار إلى ساقه، فكشف عنها الإزار - قال: ﴿ وَيُدْعَوْنَ إِلَى ٱلسَّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ قال: أَفْحِم القوم ودخلتهم القبية، وخشعت (١) الأبصار، وبلغت القلوب الحناجر ﴿ خَاشِعَةُ أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلّةٌ وَقَدْ كَانُواْ يُدْعَوْنَ إِلَى ٱلسَّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ ،

قال ابن بابويه: قوله: «تبارك الجبار، وأشار إلى ساقه فكشف عنها الإزار، يعني به تبارك الجبّار من أن يُوصَف بالساق الذي هذا صفته.

المه ۱۰۹۸ / ٤ - وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن الحسين بن موسى، عن عبيد بن زُرارة، عن أبي عبدالله (عبد الله عن قبل: سألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ يُكُشُفُ عَن سَاقٍ ﴾، قال: كشف إزاره عن ساقه، ويده الأخرى على رأسه فقال: هسبحان ربّى الأعلىٰ!».

قال ابن بابويه: قوله: «سبحان ربّي الأعلىٰ!» تنزيه لله عزّ وجلّ أن يكون له ساق.

ابن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيوّب، عن أبان بن عثمان، عن حمزة بن محمّد الطيّار، قال: سألتُ ابن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيوّب، عن أبان بن عثمان، عن حمزة بن محمّد الطيّار، قال: سألتُ أبا عبدالله (مده الله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى ٱلسُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾، قال: «مستطيعون، أبا عبدالله (مده الله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى ٱلسُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾، قال: «مستطيعون، يستطيعون الأخذ بما أمروا به والترك لما نُهوا عنه إلا يستطيعون الأخذ بما أمروا به والترك لما نُهوا عنه بالله عزّ وجلّ فيه ابتلاء وقضاء».

ومن الله عزّ وجلّ فيه ابتلاء وقضاء». 
الم ١٩٨٦ عند الله عزّ وجنه، قال: حدّ ثني أبي ومحمّل بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رحمه)، قالا: حدّ ثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن أبي عُمير، عن أبي الحسن الحدّاء، عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن عبدالله، عن محمّد بن أبي عُمير، عن أبي الحسن الحدّاء، عن المُعلَى بن حُنيس، قال: قلت لأبي عبدالله (عله الدهر): ما يعني بقوله عزّ وجلّ ﴿ وَقَدْ كَانُواْ يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾؟ قال: «وهم مستطيعون».

٢/١٠٩٨٧ - أحمد بن محمّد بن خالد البَرقيّ: عن ابن فضّال، عن مُفضّل بن صالح، عن محمّد بن عليّ الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (عب السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَدْ كَانُواْ يُدْعَوْنَ إِلَى ٱلسُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾، قال:

<sup>.</sup> ٣ ـ التوحيد: ١٥٤ / ٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وشخصت.

٤ ـ التوحيد: ١٥٥ / ٣.

٥ ـ التوحيد: ٣٤٩ / ٩.

٦ ـ التوحيد: ٢٥١ / ١٧.

٧ ـ المحاسن: ٢٧٩ / ٤٠٤.

سُورَةً القَلَم (٦٨) ....... الله المالية (٦٨) ..... المالية المالية (٦٨) ..... ١٦٥

«وهم يستطيعُون الأخذ لِما أُمروا به والترك لما نُهوا عنه، ولذلك ابتُلُواْ، وقال: «ليس في العبد قبض ولابسط ممّا أمر الله به وَ <sup>(۱)</sup> نَهي عنه إلّا [و]من الله فيه ابتلاء وقضاء».

قوله تعالى:

#### سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ـ إلى قوله نعالى ـ إذ نادى وَهُــوَ مُكظومٌ [٤٤-٤٨]

1/1.9AA محمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، عن عبدالله بن جُندُب، عن سفيان بن السّمط، قال: قال أبو عبدالله (طبه السبه): إنّ الله إذا أراد بعبد خيراً فأذنب ذنباً أتبعه بنقمة وذكّره الاستغفار، وإذا أراد بعبد شرّاً فأذنب ذنباً أتبعه بنعمة لبنسبته الاستغفار ويتمادى بها، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لاَيعُلْمُونَ ﴾ بالنّعَم عند المعاصى،

والروايات قد تقدّمت في ذلك في سورة الأعراف (١).

1/109A9 وقال عليّ بن إبراهيم: في قوله: ﴿ سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾، قال: تحذيراً عن (١) المعاصي، ثمّ قال لنبيّه (صلى الدعاسي، ثمّ قال لنبيّه (صلى الدعاسي الحكم رَيِّكَ وَلاَتْكُنْ كَصَاحِبِ ٱلْحُوبِ ﴾ يعني يونس (عله السلام)، [لمّا] دعا على قومه ثمّ ذهب مغاضباً.

٣/١٠٩٩٠ عن قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مليه السلام)، في قوله: ﴿إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مُكظُومٌ ﴾ يقول: ومغموم».

قوله تعالى:

لَوْلَا أَن تَذَارَكَهُ نِعْمَةٌ مِّنْ رَّبِّهِ - إلى فوله تعالىٰ - وَمَاهُوَ إِلَّا ذِكْسرٌ

(١) في المصدر: أو.

سورة القلم آية . 24 ـ 62 .

۱ ـ الكافي ۲: ۳۲۷ / ۱.

(١) تقدّمت في تفسير الآيات (١٨٢ ـ ١٨٤) من سورة الأعراف.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٣.

(١) في المصدر: قال: تجديداً لهم عند.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٣٨٣.

٢١٤ ...... البرهان في تفسير القرآن

#### لِّلْعَالَمِينَ [ 23-07]

1/1991 - على بن إبراهيم: في قوله: ﴿ لَوْلَا أَن تَدَارِكَهُ نِعْمَةٌ مِّنْ رَبِّهِ ﴾ قال: النعمة: الرحمة ﴿ لَنُبِذَ بِالْعَرَاءِ ﴾ قال: العراء: الموضع الذي لاسقف له.

قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ يَكَادُ ٱلَّذِينَ كَفَرَوُا لَيُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَمَّا سَمِعُواْ ٱلذِّكْرَ ﴾ قال: لمّا أخبرهم رسول الله (صلى الله سبحانه: ﴿ وَمَا هُومَنين (عليه السلام) قالوا: هو مجنون، فقال الله سبحانه: ﴿ وَمَاهُو ﴾ يمعني أمير المؤمنين (عليه السلام): ﴿ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾.

عن محمّد بن الحسين، عن التهذيب): بإسناده، عن محمّد بن أحمد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن الحجّال، عن عبدالصمد بن بشير، عن حسّان الجمّال، قال: حملتُ أبا عبدالله (منه المدينة إلى مكّة، قال: فلمّا انتهينا إلى مسجد الغدير نظر في مَيْسَرة الجبل (١)، فقال: هذاك موضع قدم رسول الله (منه عبدواله)، حيث قال: من كنت مولاة فعليّ مولاه، اللّهم والي من والاة، وعادٍ من عاداهه.

ثمّ نظر في الجانب الآخر، قال: «ذاك موضع فُسطاط أبي فلان وفلان وسالم مولى أبي حذيفة وأبي عبيدة ابن الجرّاح، فلمّا رأوه رافعاً يده، قال بعضهم: انظروا إلى عينيه تدوران كأنهما عينا مجنون، فنزل جبرتيل (مه، السلام) بهذه الآبة: ﴿ وَإِنْ يَكَادُ ٱلَّذِينَ كَفَر وَالْيُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَمَّا سَمِعُواْ ٱلذِّكْرَ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونَ \* وَمَاهُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِبَعْالُمِينَ ﴾ و ثم قال: وباحسّان، لولا أنّك جمّالي ما (المحديث).

٣ ١٠٩٩٣ / ٣ محمّد بن العبّاس، قال: حدّ ثنا الحسين أحمد المالكي، عن محمّد بن عيسى، عن يونس ابن عبدالرحمن، عن عبدالله بن سِنان، عن الحسين الجمّال، قال حملت: أبا عبدالله (عبدالله) من المدينة إلى مكة، فلمّا بلغ غدير خُمّ نظر إليّ، وقال: «هذا موضّع قدم رسول الله (سني الهجه، وآد) حين أخذ بيد عليّ (عبد الله) وقال: من كنتُ مولاةً فعليّ مولاةً، وكان عن يمين الفُسطاط أربعة نفرٍ من قريش ـ سمّاهم لي ـ فلمّا نظروا إليه وقد رفع يده حتى بان بياض إبطيه، قالوا: انظروا إلى عبنيه، قد انقلبنا كأنهما عينا مجنون، فأتاه جَبْرَئيل فقال: اقرأ ﴿ وَإِن يَكَادُ حَتّى بان بياض إبطيه، قالوا: انظروا إلى عبنيه، قد انقلبنا كأنهما عينا مجنون، فأتاه جَبْرَئيل فقال: اقرأ ﴿ وَإِن يَكَادُ اللهُ يَنْ مَنْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى المُعْلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الل

سورة القلم آية ـ ٤٩ ـ ٥٢ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٢.

۲ ـ النهذيب ۲: ۲۲۲ / ۷٤٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: المسجد.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: لما،

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٧١٣ / ٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحسن،

|     |   | 5                  |
|-----|---|--------------------|
|     | • | (a.) 150 5- 1.     |
| £70 |   | : شورّه القلم (۱۸) |

فقلت: الحمد الله الذي أسمعني منك هذا. فقال: «لولا أنّك جمّالٌ " ما " حدّثتك بهذا، لأنّك لاتُصدَّق إذا روبت عنّي».



<sup>(</sup>٢) في ﴿ط﴾: جمالي.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: لما.

### سُورَةُ الحَاقّة

#### فضلها

" ١/١٠٩٩٤ - ابن بابويه: بإسناده، عن جابر، عن أبي عبدالله رب المراه قال: وأكثروا من قراءة الحاقة، فإنّ قراءتها في الفرائض والنوافل من الإيمان بالله ورسوله، لأنّها إنمّا نزلت في أمير المؤمنين (عيه المهر) ومعاوية، ولم يُسْلَب قارئها دينه حتّى يلقى الله عزّ وجلّه.

٢/١٠٩٩٥ - ومن (خواصَ القرآن): روي عن النبيّ (منه الله على الله قال: «مَن قرأ هذه السورة حاسبه الله حساباً يسيراً، ومن كتبها وعلّقها على امرأةٍ، حامل تحفظ مافي بطنها بإذن الله تعالى، وإن كُتِبت وغُسِلت وسُقي ماؤها طفلاً يرضّع اللبن قبل كمال فِطامه، خرج ذكياً حافظاً».

٣/١٠٩٩٦ وقال رسول الله (ماراة عنه على الله) على الله حساباً يسيراً، ومَن كتبها وعلّقها على امرأة حامل حُفِظ مافي بطنها بإذن الله تعالى، وإن كُتِيت وغُسلت وَشَرِب ماءها طفلٌ يرضّع اللبن خرج ذكياً حافظاً لكلّ ما يسمعه».

١٠٩٩٧/ ٤ ـ وقال الصادق عليه السهرية اإذا كُتبِت وعُلَقت على حاملٍ حَفِظت الجنين، وإذا سُقي منها الولد ذكّاه وسلّمه الله تعالى، ونشأ أحسن نشوء بإذن الله تعالى.

سورة الحاقّة . فضلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١١٩.

...... Y

خواص القرآن: ۱۱ «مخطوط».

قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ الْحَاقَّةُ \* مَا ٱلْحَاقَّةُ - إلى ضوله تعالىٰ - فأُهْـلِكُواْ بِسِيحٍ صَـرْصَرٍ عَاتِيَةٍ [١-٢]

١/١٠٩٩٨ - عليّ بن إبراهيم، قال: ﴿ الْحَاقَلَةُ ﴾ الحِدُر من العذاب، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَحَاقَ بِنَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّهُ ٱلْعَذَابِ ﴾ (''، ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ وَعَادُ بِالقَارِعَةِ ﴾ [قال]: فرعهم بالعذاب.

فوله ﴿فَأَمَّا ثَمُودُ فَأُهْلِكُواْ بِالطَّاغِيَةِ ﴿ وَأَمَّا عَادٌ فَأُهْلِكُواْ بِرِيعٍ صَرْصَرٍ ﴾ أي باردة ﴿عَـاثِيَةٍ ﴾ قـال: خرجت أكثر ممّا أمرت [به].

معدالله بن محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن بينان، عن معروف بن خَرِّبُوذَ، عن أبي جعفر (عبدالله) - في حديث - قال: هوأمًا الربح العقيم فإنها ربح عذاب، لأتلقح شيئاً من الأرحام، ولاشيئاً من النبات، وهي ربح تخرُّج من تحت الأرضين السبع، وماخرجت منها ربح قط إلا على قوم عاد حين غضب الله عليهم، فأمر الخُزَان أن يُخْرِجوا منها على قدر سَعة الخاتَم، فعتَت على الخُزَان فغالوا: فخرج منها على مقدار مِنْخَر الثور تغيّظاً منها على قوم عاد، قال: فضح الخُزّان إلى الله عزّ وجلٌ من ذلك، فغالوا:

سورة الحاقَّة أَية ١ ـ ١ - ٦ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٨٢.

<sup>(</sup>١) غافر ١٠: ١٥.

۲ ـ الكافي ٨: ٩٢ / ٦٤.

ربّنا إنّها [قد] عَنَت عن أمرنا، إنّا نخاف أن نهلك من لم يعصك من خَلْقك وعمّر (١) بلادك. قال: فبعث الله عزّ وجلّ إليها جَبْرَئيل (عبداللهم)، فاستقبلها بجّناحيه، فردّها إلى موضعها، وقال لها: أخرُجي [على] ماأمِرت بـه، قـال: فخرجت على ماأمرت به، وأهلكت قوم عاد ومن كان بحضرتهم».

قوله تعالى:

### سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَـٰنِيَةً أَيَّامٍ حُسُوماً [٧]

١/١١٠٠٠ على بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَـٰنِيَةً أَيَّامٍ حُسُوماً ﴾ قال: كان القمر منحوساً بزُحَل سبع ليال وثمانية أيّام حتى علكوا.

أَ عن أحمد بن محمّد، عن عُثمان بن عيسى، رفعه إلى أحمد، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد، عن عُثمان بن عيسى، رفعه إلى أبي عيدالله الله الله عنه الأربعاء يوم أخس مستمّر، لأنّه أوّل يوم وآخر يوم من الأيام التي قال الله عزّ وجلّ: ﴿ سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَانِيَةً أَيَّامٍ حُسُوماً ﴾ ..

قوله تعالى:

#### وَجَاءَ فِرْعَوْنُ وَمَن قَبْلَهُ وَٱلْمُؤْتَفِكَنْتُ بِالْخَاطِئَةِ [ ٩ ]

١/١١٠٠٢ - على بن إبراهيم: فوله تعالى: ﴿ وَجَاءَ فِي عُونُ وَمَـن قَبْلَهُ وَٱلمُـوُّ تَفِكَـٰتُ بِالخَاطِئَةِ ﴾ المؤتفكات: البصرة، والخاطئة: فلانة.

٢/١١٠٠٣ - شرف الدين النجفي: عن مُحمَّد البَّرقي، عن الحسين بن سيف بن عَميرة، عن أخيه، عن منصور بن حازم، عن حُمران، قال: سَمِعت أبا جعفر (عبدالله) يقرأ: ﴿ وَجَاءَ فِرْعَوْنُ وَمَن قَبْلَةُ وَالمُؤْتَفِكُ لُتُ مِن الخَاطِئَةِ ﴾ قال: ﴿ وَأَلمُوْ تَفِكُ لُتُ ﴾ الأوَلَين ﴿ وَالمُؤْتَفِكُ لُتُ ﴾ [أهل البصرة] ﴿ بِالخَاطِئَةِ ﴾ والحميراء] يعنى عائشة ه.

قال: هوقوله تعالى: ﴿ وَٱلْمَوْ تَفِكُ لُتُ ﴾ أهل البصرة، فقد جاء في كلام أمير المؤمنين (عنه السلام) لأهل

(١) في المصدر: وعُمّار.

سورة الحاقَّة آية ـ٧.

۱ ـ تفسير القمي ۲: ۲۸۳.

٢ ـ علل الشرائع: ٣٨١ / ٢.

سورة الحاقَّة آية . 9 .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٤.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧١٤ / ١.

البصرة: «ياأهل المُؤْتفكة، اتَنَفَكت بأهلها ثلاثاً، وعلى الله تمام الرابعة». ومعنى ائتفكت بأهلها، أي خَسَفت بهم. وقد تقدّم كلام أمير المؤمنين (عباسلام) بزيادة في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمَؤْتَفِكَةَ أَهْوَىٰ ﴾ (١).

قوله تعالى:

#### فَأَخَذَهُمْ أَخْذَهُ رَّابِيَةٌ [١٠]

١/١١٠١٤ - عليّ بن إبراهيم: في روايــة أبــي الجــارود، عــن أبــي جــعفر (مــله السلام)، فــي قــوله تعــالى: ﴿ فَأَخَـٰذَهُمْ أَخۡـٰذَةً رَّابِيَةً﴾: [والرابية] التي أربت على ماصنعواه.

قوله تعالى:

#### إِنَّا لَمَّا طَغَا آلمَا ءُ حَمَلْنَكُمْ فِي ٱلْجَارِيَةِ [11]

١/١١٠٠٥ - عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿إِنَّا لَمَّا طَغَا ٱلمَآءُ حَمَلْنَكُمْ فِي ٱلْجَارِيَةِ ﴾ يعني أمير المؤمنين طبه المهر) وأصحابه.

قوله تعالى:

#### وَتَعِينَهُ إِ أَذُنَّ وَاعِيَّةً [١٢]

١/١١٠٩ - سعد بن عبدالله: عن الحسن بن موسى الخشاب، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كثير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَتَعِينَهَا أَذُنَّ وَاعِينَةٌ ﴾، قال: «وعتها أذن أمير المَوْمنين (عبدالله) من الله و (١١ ماكان وما يكون».

سورة الحاقَّة آية . ١٠ .

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٨٥.

سورة الحاقَّة آية . ١١.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٨٤.

سورة الحاقَّة آية . ١٢ .

١ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٦٥.

(١) (و) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٢) من تفسير الآية (٥٣) من سورة النجم.

سُورَةُ الحاقّة (٦٩) ................................

١١١٠١٧ ـ محمّد بن يعقوب: عن أحمد بن مِهران، عن عبدالعظيم بن عبدالله، عن يحيى بن سالم، عن أبي عبدالله (منه الله عبدراله): أذَّنك باعلى.

٣٠١١٠٠٨ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أبو العباس محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطّالقاني (رحمانه)، قال: حدّثنا عبد العزيز بن يحيى الجلودي بالبصرة، قال: حدّثني المُغيرة بن محمّد، قال: حدّثنا رجاء بن سَلَمة، عن عمرو بن شِد، عن جابر الجُعفي، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ (طبهاالسلام)، عن عليّ (طبهالسلام)، قال: «أنا الأُذن الواعية، بقول الله عزّ وجلّ: ﴿وَتَعِينَهَا أَذُنَ وَاعِينَهُ ﴾ ..

١١٠٠٩/ ٤ ـ محمّد بن العباس: روى ثلاثين حديثاً، عن الخاصّ والعامّ، منها:

مارواه عن محمّد بن سَهْل القَطَان، عن أحمد بن عمر الدهقان، عن محمّد بن كثير، عن الحارث بن حَصيرة، عن أبي داود، عن أبي بُريدة، قال: قال رسول الله (ملَ الله عبه وقام): «إنّي سألتُ الله ربّي أن يجعل لعليّ أُذناً واعية، فقيل لى: قد فعل ذلك به».

الله استراه عبداله) شيئاً إلّا حَفِظته ولاأنساء (١٠) عن عبدالله بن أحمد المَرْوَزي، عن يحيى بن صالح، عن علي بن حالي بن حوشب الفَرَاري، عن مكحول، في قوله عزّ وجل ﴿ وَتَعِينَهَا أَذُنٌ وَاعِينَةٌ ﴾، قال: قال رسول الله استراه عبداله): هسألتُ الله أن يجعلها أُذن عليّ، قال: وكان عليّ (ميه السلام) يقول: وما سَمِعت من رسول الله (ستراه عبداله) شيئاً إلّا حَفِظته ولاأنساء (١) ه.

1/11011 وعنه: عن الحسين بن أحمد، عن محمّل بن عيسى، عن يونس بن عبدالرحمن ، عن سالم الأشلّ، عن سعد بن طَريف، عن أبي جعفر (عبداللام)، في قوله تعالى: ﴿ وَتَعِيَهَا أَذُنَ وَاعِيَةٌ ﴾ ، قال: «الأُذن الواعية أَذن عليّ (عبدالسلام)، وعَىٰ قول رسول الله (مال الله (مال الله (مال الله على خلقه ، من أطاعه أطاع الله ، ومن عصاه عصى الله ».

بن محمّد الثقفي، عن إسماعيل بن بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد الثقفي، عن إسماعيل بن بشّار، عن عليّ بن جعفر، عن جابر الجعفي، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ (طبهاالسلام)، قال: (جاء رسول الله (مـلَواله عله واله) إلى عليّ (طباسلام) وهو في منزله، فقال: باعليّ، نزلت عليّ الليلة هذه الآية: ﴿وَتَعِينَهَا أَذُنٌ وَاعِيَةٌ ﴾، وإنّي سألتُ الله ربّي أن يجعلها أذنك، وقلت: اللهمّ اجعلها أذن عليّ، ففعل الله عليه الله عليه المناه الله عليه المناه الله عليه الله الله عليه عليه الله عليه الله عليه الله عليه عليه الله عليه عليه الله عليه عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله الله عليه عليه الله عليه عليه الله عليه الله عليه على الله عليه الله عليه الله

۲ ـ الكافي ۱: ۲۵۰ / ۵۷.

٣ ـ معاني الأخبار: ٥٩ / ٩.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٧١٥ / ٣.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٧١٥ / ٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ولم أنسه.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٧١٥ / ٥.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٧١٧ / ٦.

الله عن المؤمنين (عبه المعبّاشيّ: عن الأصبغ بن نُباتة، في حديثٍ عن أمير المؤمنين (عبه المهم، قال فيه: اوالله أنا الذي أنزل الله فيَّ ﴿ وَتَعِيّهَا أَذُنَّ وَاعِيّةً ﴾ فإنّا كنّا عند رسول الله (مقراد عبه وآله) فيُخْيِرنا بالوحي فأعيه أنا ومن يعيه، فإذا خرجنا قالوا: ماذا قال آنِفاً؟ ٨.

والحديث بطوله تقدّم في باب أنّ القرآن لم يجمعه كما أُنزل إلّا الأثمّة (طبهم السلام) وعندهم تأويله، من مقدمة الكتاب (۱).

" ۱۱۰۱۶ مرنى قبل آنسوب: عن أبي تُعَيم، في (حلية الأولياء): روى عمر بن عليّ بن أبي طالب، عن أبيه اطب عن إرّ بن أبيه اطب المراء والواحدي في (أسباب نزول القرآن)، عن بُريدة، وأبو القاسم بن حبيب في (تفسيره)، عن زِرّ بن حبيش، عن عليّ بن أبي طالب (عليه السلام)، واللفظ له، قبال عليّ بن أبي طالب (عليه السلام): «ضمّني رسول الله (صلى المعالية) وقال: أمرني ربّي أن أدنيك والأقصيك، وأن تسمع وتعي».

11/11/ 10 ـ (تفسير الثعلبي): في رواية بُريدة: «وأن أعلمك وتعي، وحقّ على الله أن تسمع وتعي، فنزلت: ﴿ وَتَعِيَهَــاً أَذُنّ وَاعِيَةٌ ﴾، وذكره النطنزي في (الخصائص).

11/111 من وفي أخبار أبي رافع قال: «إنّ الله تعالى أمرني أن أدنيك ولاأقصيك، وأن أعلَمك ولاأجفوك، وحقّ عليّ أن أُطيع ربّي [فيك]، وحقّ عليك أن تعي».

١٢/١١٠١٧ - (محاضرات الراغب): قال الضحّاك وابن عبّاس، وفي (أمالي الطوسي): قال الصادق البسلام،، وفي بعض كتب الشيعة عن سعد بن طريف، عن أبي جعفر (عبه المهم)، قالوا: (﴿ وَتَعِينَهَا أَذُنَ وَاعِينَهُا أَذُنَ وَاعِينَهُا أَذُنَ عَلَيْ بن أبي طالب (عبه المعم)».

١٣/١١٠١٨ ـ (كتاب الياقوت): عن أبي عمر غلام ثقلب، و (الكشف والبيان) عن الثعلبي: قال عبدالله بن الحسن، وفي (كتاب الكُليتي) واللفظ له، عن ميمون بن مهران، عن أبن عباس، عن النبيّ استراد عبدرانه): «لمّا نزلت ﴿ وَتَعِينَهَا أَذُن وَاعِينَةٌ ﴾ قلت: اللّهم اجعلها أذن عليّ ٤. فما سَمِع سُبئاً بعدها إلّا حَفِظه.

الما ١٤/١١٠١٩ مسعيد بن جُبير، عن ابن عباس: ﴿ وَتَعِينَهَا أَذُنَّ وَاعِيَةً ﴾ أَذَنَ عليّ بن أبي طالب (عب السلام)، ثم قال: قال النبيّ (صلّ الله عبه والله): ومازلتُ أسال الله تعالى منذ أنزلت أن تكون أَذنك ياعليّ ».

٨ ـ تفسير العياشي ١: ١٤ / ١.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (١٢) باب (٥).

٩ ـ المناقب ٢: ٧٨.

۱۰ - المناقب ۲: ۷۸.

۱۱ ـ المناقب ۲: ۷۸.

۱۲ ـ المناقب ۲: ۷۸.

۱۲ ـ المناقب ۲: ۷۸.

١٤ ـ المناقب ٣: ٧٨.

سُورَةُ الحاقّة (٦٩) ...... ١٦٩

١١٠٢٠ / ١٠١٠ - جابر الجُعفي وعبدالله بن الحسين، ومكحول، قال رسول الله (من الدميه وآله): «إنّي سألتُ ربّي أن يجعلها أذنك ياعليّ، وقلت: اللهم اجعلها أذنا واعية، أذن عليّ، ففعل، فما سَمِعت شيئاً بعد إلّا وعينه (١٠). والروايات في ذلك من الخاصّة والعامة كثيرة، اقتصرنا على ذلك مخافة الإطالة.

قوله تعالى:

#### وَحُرِمِلَتِ ٱلْأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ - إلى نسوله نسالىٰ - فَسهِى يَسوْمَئِذٍ وَاهِيَةٌ [١٦-١٤]

١١١١٢١ - عليّ بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿وَحُمِلَتِ ٱلْأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ﴾، قال: وقعت قَدُكَ بعضها على بعضٍ، وقوله: ﴿ فَهِيَ يَوْمَئِذٍ وَاهِيَةٌ ﴾، فال: باطلة.

قوله تعالى:

#### وَٱلْمَلَكُ عَلَىٰ أَرْجَائِهَا وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ تَمانِيَةٌ [ ١٧]

ابن أبي تصر، عن محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحلى، على أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن العرش ـ والعرش: ابن أبي تصر، عن محمّد بن النُضيل، عن أبي حمرية، عن أبي عبدالله (مدالله)، قال: «حَمَلة العرش ـ والعرش: العلم ـ [ثمانية] أربعة منّا، وأربعة ممّن شاء الله».

۱۱۰۲۳ / ۱۱۰۲۳ من بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن القاسم بن محمّد الأصبهاني، عن سُليمان بن داود المِنْقريّ، عن حَفْص بن غِيات النَّخَعي، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: «إنّ حَمَلة العرش ثمانية، كلّ واحدٍ منهم له ثمانية أعيُن، كل عبن طباق الدنيا».

١٥ \_المناقب ٢: ٧٨.

(١) في المصدر: فما نسيت شيئاً سمعته بعد.

سورة الحاقة آية ـ ١٢. ١٤ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٤.

سورة الحاقة أية ـ ١٧ .

۱ ـ الكافي ۱: ۱۰۲ / ٦.

٢ ـ الخصال: ٧ ٠٤ / ٤.

الصفار على صورة الدِّيك يسترزق الله للطَّير، والثالث على صورة الأسد يسترزق الله للسباع، والرابع على صورة الله للسباع، والرابع على صورة الله للسباع، والرابع على صورة الأسد يسترزق الله للسباع، والرابع على صورة الأسد يسترزق الله للسباع، والرابع على صورة الثور يسترزق الله للبهائم، وتَكس النور رأسه منذ عبد بنو إسرائيل العِجل، فإذا كان يوم القيامة صاروا ثمانية ٥.

محمّد بن العلوي، عن محمّد بن العباس: عن جعفر بن محمّد بن مالك، عن أحمد بن الحسين العلوي، عن محمّد بن حاتِم، عن هارون بن الجَهِم، عن محمّد بن مسلم، قال: سَمِعت أبا جعفر (عبه السلام) يقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ اللّٰهِ يَنْ يَحْمِلُونَ ٱلعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ ﴾ (١)، قال: «يعني محمّداً وعليّاً والحسن والحسين ونُوح وإبراهيم وموسى وعيسى (صارات عليم أجمعين)، يعني أن (١) هؤلاء الذين حول العرش.

٩/١١٠٢٧ معلى بن إبراهيم، قال: حَمَلة العرش ثمانية، لكلّ واحد ثمانية أعيّن، كلّ عين طباق الدنيا.

٧/١١٠٢٨ وفي حديث آخر، قال: حَمَلة العرش ثمانية، أربعة من الأولين وأربعة من الآخرين، فأمّا الأربعة من الأولين: فنوح وإبراهيم وموسى وعيسى، وأمّا الأربعة من الآخرين فـمحمّد وعـليّ والحسن والحسين (عليهم السلام) (١).

وقد مضى تفسير الآية في حمّ المؤمن، في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ ﴾ (٢).

قوله تعالى:

#### فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَآؤُمُ آقْرَءُواْ كِتَابِيَهْ \* إِنِّي ظَنَنْتُ

٣ ـ الخصال: ٧٠٤ / ٥.

<sup>\$ .</sup> تأويل الآبات ۲: ۲۱۷ / v.

<sup>(</sup>۱) غافر ۱۶: ۷.

<sup>(</sup>٢) (أن) ليس في «يα.

٥ ـ اعتقادات الصدوق: ٧٥.

٦ تفسير القمى: ١٣١ ((المخطوط)).

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٤.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: ومعنى يحملون العرش يعني العلم.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في تفسير الآيات (٦ ـ ١٢) من سورة المؤمن.

### أَيِّى مُلَنْقٍ حِسَابِيَهُ \* فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ \* فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ \* أَيِّى مُلَنْقٍ حِسَابِيَهُ \* فُطُونُهَا دَانِيَةٌ [ ١٩ ـ ٢٣]

۱۱۱۲۹ محمد بن العباس، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين، عن جعفر بن عبدالله المحمّدي، عن كثير بن عبدالله المحمّدي، عن كثير بن عبّاش، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (عله السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَلْبَهُ بِيَمِينِهِ ﴾، إلى آخر الكلام: «نزلت في عليّ (عله السلام)، وجرت في أهل الايمان مثلاً».

٢/١١٠٣٠ عن الحسين بن سعيد، عن أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن عمرو ابن عثمان، عن حَنان بن سَدير، عن أبي عبدالله (عله السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابُهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَآ وَمُ مَ أَقْرَءُواْ كِتَـٰبِيَهُ ﴾، قال: وهذا أمير المؤمنين».

١١٠٣٢/ ٤- ابن شهر أشوب: عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عدالله)، في قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ يِيَمِينِهِ﴾: «عليّ بن أبي طالب (عدالله)».

١١٠٣٣/٥٠ شرف الدين النجفي: قال عليّ بن إبراهيم في نفسيره: هو عليّ بن أبي طالب (عبـ ١٤٠٤م).

1/11076 ـ ومن طريق المخالفين: مانقله أبن مَوْدُويه، عن رجاله، عن ابن عباس، قال في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ ٱلْخَالِيَةِ ﴾ "هو علىّ بن أبي طالب (عدد هم).

١١٠٣٥/ ٧ ـ ابن بابويه، قال: حدَّثنا عبدالواحد بن محمَّد بن عبدالوهاب القرشي، قال: أخبرنا أحمد بن

سورة الحاقة آبة ـ ١٩ ـ ٢٣ ـ

١ - تأويل الآيات ٢: ٧١٧ / ١٠.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧١٧ / ١١.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٧١٩ / ١٥.

<sup>(</sup>۱) الحاقة ۲۹: ۲۵.

<sup>(</sup>٢) في «ج»: فالشاني.

٤ ـ المناقب ٢: ١٥٢.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٢٧ / ٩.

٦ ـ تأريل الآيات ٢: ١٧٧ / ٩.

<sup>(</sup>١) الحاقة ٢١: ٢٤.

٧ ـ علل الشرائع: ٨ / ٥.

الفضل، قال: حدّثنا منصور بن عبدالله (۱) قال: حدّثنا أحمد بن إبراهيم العَوفي، قال: حدّثنا أحمد بن الحكم البراجمي، قال: حدّثنا شَريك بن عبدالله، عن أبي وقّاص العامري، عن محمّد بن عمّار بن ياسر، عن أبيه، قال: سَمِعتُ النبيّ (منّ الله عبدالله) يقول: (إنّ حافِظي عليّ [بن أبي طالب] ليفتخران على جميع الحَفَظة لَكَيْتُونتهما مع عليّ، وذلك أنّهما لم يَصْعَدا إلى الله عزّ وجلّ بشيءٍ منه يُسخِط الله تبارك وتعالى ٥.

١٩٦٦ ١٠٣٦ ورواه صدر الأثمة عند المخالفين أخطب خوارزم موفق بن أحمد، قال: أخبرنا الشيخ الإمام شهاب الدين أفضل الحقاظ أبو النجيب سعد بن عبدالله بن الحسن الهمداني المعروف بالمَروزي، في ماكتب إلي من هَمَدان، أخبرنا الحافظ أبو عليّ الحسن بن أحمد بن الحسن الحدّاد بأصبهان في ما أذن لي في الرواية عنه، أخبرنا الشيخ الأديب أبو يعلى عبدالرزاق بن عمر بن إبراهيم الطهراني سنة ثلاث وسبعين وأربع مائة، أخبرني الإمام الحافظ طراز المحدّثين أبو بكر أحمد بن موسى بن مَرْدُوبه الأصبهاني، حدّثنا سُليمان بن أحمد بن رشيد المصري، حدّثنا أحمد بن إبراهيم المغربي الكوفي بمصر، حدّثنا أحمد بن الحكم البراجمي، عن شريك بن المصري، حدّثنا أحمد بن إبراهيم المغربي الكوفي بمصر، حدّثنا أحمد بن الحكم البراجمي، عن شريك بن عبدالله النَّخَعي، عن أبي الوقاص، عن محمّد بن ثابت (١)، عن أبيه، قال: سمعت رسول الله (سنّي القامدية) يقول: وإنّ حافظي عليّ بن أبي طالب ليفتّخران على سائر الحقظة لكونهما مع عليّ، وذلك أنّهما لم يصعدا إلى الله عزّ وجلّ بشيء منه يُشخِطه».

واحد: أنَّ النبيِّ (صنّى الله على الله على الشافعي في كتابه من عدَّة طرق، بأسانيد عن النبيِّ (صنّى الله على ومعناها واحد: أنَّ النبيِّ (صنّى الله على الله على عليّ الأنّهما واحد: أنَّ النبيِّ (صنّى الله على عليّ الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله عنه قطّ بشيء يُسخِطه على الله على الله على الله على الله على الله عنه قطّ بشيء يُسخِطه على الله الله على الله الله على الله

١١٠٣٨ / ١١ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا جعفر بن أحمد، قال: حدّ ثنا عبدالكريم بن عبدالرحيم، قال: إنّي لأعرف مافي كتاب أصحاب اليمين وكتاب أصحاب الشمال، فأمّا كتاب أصحاب اليمين: بسم الله الرحمن الرحيم.

11/11.۳۹ من عصره، فإن أثبته أعطى كتابه بيمينه، لقوله: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواكُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ فَمَنْ أُوتِي كِتَنْبَهُ بِيَمِينِهِ الذي مات في عصره، فإن أثبته أعطى كتابه بيمينه، لقوله: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواكُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ فَمَنْ أُوتِي كِتَنْبَهُ بِيَمِينِهِ فَأُولَئِكَ يَقْرَءُونَ كِتَنْبَهُمْ ﴾ (١) والبمين إثبات الامام، لأنّه كتابٌ يفرؤه، إنّ الله يقول: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِسَنْبَهُ

<sup>(</sup>١) زاه في المصدر: قال: حدَّثنا محمَّد بن عبدالله، قال: حدَّثنا الحـــن بن مهزيار.

٨ ـ المناقب: ٢٢٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمّد بن عثمان بن ثابت.

٩ ـ مناقب ابن المغازلي: ١٢٧ / ١٦٧.

١٠ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٥.

۱۱ ـ تفسير العياشي ۲: ۲۰۲ / ۱۱۵.

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ٧١.

بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَآ وُمُ الْوَعُلِينَهُ \* إِنِّى ظَنَنْتُ أَنِي مُلَاقٍ حِسَابِيَهُ ﴾ الآية، والكتاب: الإمام، فمن نبذه وراء ظهرة كما قال: ﴿ فَنَبَذُوه وَراء ظُهُودِهِمْ ﴾ (") ومن أنكره كان من أصحاب الشمال الذين قال الله: ﴿ وَأَصْحَلْتُ ٱلشِّمَالِ مَا أَصْحَابُ ٱلشَّيِمَالِ \* فِي سَمُومٍ وَحَمِيمٍ \* وَظِلِّ مِن يَحْمُومٍ ﴾ (") إلى آخر الآية).

۱۲/۱۱۰۶۰ - (كتاب صفة الجنة والنار)، قال: حدّثنا أبو جعفر أحمد بن محمّد بن عيسى، قال: حدّثني سعيد بن جَناح، عن عَوف بن عبدالله الأزدي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قال رسول الله (صفراله عبدراته)، في حديث طويل في حال المؤمن يوم القيامة، وفي الحديث عن الله سبحانه: اثمّ يقول: باجَبْرَثيل، انطلق بعبدي فأرِه كرامتي، فيخرُج من عند الله قد أخذ كتابه بيمينه فيدحو به مدّ البصر، فيبسّط صحيفته للمؤمنين والمؤمنات، وهو ينادي ﴿ هَاؤُمُ ٱقْرَءُواْ كِتَابِيَة \* إنّى ظَنَنتُ أنّى مُلاقٍ حِسَابِيَة \* فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴾ ا.

وفي هذا الحديث: «فاذا اشتَهوا الطعام جاءهم طيورٌ بيض يَرفعن أجنحتهنّ، فيأكلون من أيّ الألوان اشتهوا جلوساً إن شاءوا، أو متَكنين، وإن اشتَهوا الفواكه سَعَت إليهِم الأغصان، فيأكلون (١) من أيّها اشتَهَواه.

17/11.51 على بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابُهُ بِيَمِينِهِ ﴾ قال: قال الصادق (عبداللهم): «كلّ أُمّة يُحاسبها إمام زمانها، وبعرف الأئمة أولياءهم وأعداءهم بسيماهم، وهو قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلأَعْرَافِ رِجَالٌ [﴾ وهم الأئمة ﴿ ]يَعْرِفُونَ كُلاً بِسِيمَاهُمْ ﴾ (١) فيُعطون أولياءهم كتبهم بأيمانهم، فيمرّون إلى الجنّة بغير حساب، ويُعطون أعداءهم كتبهم بشمالهم، فيمرّون إلى النار بلا حساب، فإذا نظر أولياؤهم في كتبهم يقولون لإخوانهم: ﴿ هَاوُمْ آقْرَءُواْ كِتَابِيَة \* إِنّى ظَنَنتُ أَنِّي فَلاقٍ حَسَابِيَة \* فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴾ أي مرضيّة، فوضع الفاعل مكان المفعول».

١٤/١١٠٤٢ ـ عليّ بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ قُطُوفُهَا دَانِيَةٌ ﴾ يقول: مدلّية ينالها القاعد والقائم. قوله تعالى:

#### كُلُواْ وَآشْرَبُواْ هَنِيَنَا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي آلاًيَّامِ ٱلْخَالِيَةِ [ ٢٤ ]

١١٠٤٣/ ١ - محمّد بن الحسن الشيباني في (نهج البيان)، قال: جاء في أخبارنا عن الصادق (مداسلام)، قال:

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ۱۸۷.

<sup>(</sup>٣) الواقعة ٥٦: ١١ ـ ٤٣.

١٢ ـ الاختصاص: ٢٥٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: اشتهوا الفاكهة تستبت إليهم أغصان فأكلوا.

١٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨١.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ٤٦.

١٤ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٥.

سورة الحاقة آية ـ 22 ـ

٤٧٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

«الأيام الخالية: أيّام الصوم في الدنيا».

فوله تعالى:

#### وَأَمَّا مَنْ أُوتِىَ كِتَـٰبَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَـٰلَيْتَنِى لَمْ أُوتَ كِتَـٰبِيَهُ -إلى نوله تعالى -سَبْعُونَ ذِرَاعاً فَاسْلُكُوهُ [70 ـ ٣٢]

1/11186 عسليّ بسن إبسراهسيم، قسال: نسزلت فسي معساوية ﴿ يَسقُولُ يَسالَيْتَنِي لَسمْ أُوَتَ كِتَاٰبِيّة ﴿ وَلَمْ أَذْرِ مَاحِسَابِيَهُ ﴿ يَالَيْتُهَا كَانَتِ آلقَاضِيّة ﴾ يعني الموت ﴿ مَاأَغْنَى عَنِي مَالِيّه ﴾ يعني ماله الذي جمعه ﴿ مَلَكَ عَنِي سُلْطَانِيّه ﴾ أي أسكنوه ﴿ ثُمَّ فِي جمعه ﴿ مَلَكَ عَنِي سُلْطَانِيه ﴾ أي أسكنوه ﴿ ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعاً فَاسْلُكُوهُ ﴾ قال: معنى السلسلة السبعين ذراعاً في الباطن، هم الجبابرة السبعون.

١١٠٤٥ ٢/١١٠٤٥ عن عليّ بن الحكم، عن الحكم، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن الحسين بن أبي العلاء قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «كان معاوية صاحب السلسلة التي قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعاً فَاسْلُكُوهُ ﴿ إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللهِ ٱلعَظِيم ﴾ (١) وكان فِرعون هذه الأُمّة).

٣/١١٠٤٦ عن النبيّ (ملى الله عن الدروع الواقية): في حديث عن النبيّ (ملى الله عبه واله) قال: «ولو أنّ ذراعاً من السلسلة التي ذكرها الله في كتابه وُضِع على جميع جبال الدنيا لذابت عن آخرها (٢).

ابن يزيد الجُعفي، عن أبي جعفر (عله المحروف في حديث طويل بذكر فيه صفة الكافر يوم القيامة، قال: «ثمّ تجيء ابن يزيد الجُعفي، عن أبي جعفر (عله الحروف في حديث طويل بذكر فيه صفة الكافر يوم القيامة، قال: «ثمّ تجيء صحيفته تطير من خلف ظهره، إفتقع في شماله، ثمّ يأتيه مَلَك فيثقب صدره إلى ظهره، ثمّ يقلِب (١) شماله إلى خلف ظهره.

ثمّ يقال له: اقرأكتابك. قال فيقول: كيف أقرأ وجهنّم أمامي؟ قال: فيقول الله: دُفّ عنقه، واكسِر صُلبه، وشُدّ

سورة الحاقة آية ـ ٢٥ ـ ٣٢ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٤.

٢ ـ الكافي ٤: ٢٤٤ / ١.

<sup>(</sup>۱) الحاقة 11: ٢٢، ٣٣.

٣ ـ الدروع الواقية: ٥٨ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) في النسخ: ابن بابويه، وَهُمُّ صحيحه ماأثبتناه.

<sup>(</sup>٢) في النسخ: حرها.

٤ ـ الاختصاص: ٣٦١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يفتل والظاهر أنهًا تصحيف: يغلّ.

ناصبته، إلى قدميه، ثم يقول: ﴿ تُحدُّوهُ قَعُلُوهُ ﴾. قال: فيبندره لتعظيم قول الله سبعون ألف مَلَك غِلاظ شِداده فمنهم من ينتِف لحيته، ومنهم من يعضّ لحمه، و منهم من يحطِم عظامه، قال: فيقول: أما ترحموني؟ قال: فيقولون: باشقيّ، كيف نرحمك ولايرحمك أرحم الراحمين! أفيؤذيك هذا؟ قال: فيقول: نعم، أشدّ الأذى. قال: فيقولون: باشقيّ، وكيف لو طَرَحْناك في النار؟ قال: فيدفعه المَلك في صدره دفعة فيهوي سبعين ألف عام، قال: فيقولون: ﴿ يَالَيْتَنَا أَطَعْنَا آلَة وَأَطَعْنَا آلرَّسُولا ﴾ (\*\* قال: فيثولون: ﴿ يَالَيْتَنَا أَطَعْنَا آلَة وَأَطَعْنَا آلرَّسُولا ﴾ (\*\* قال: فيثولون: ﴿ يَالَيْتَنَا أَطَعْنَا آلَة وَأَطَعْنَا آلرَّسُولا ﴾ (\*\* قال: فيثولون: هي يمينه ]، وشيطان عن يساره، حجر كبريت من نار يشتعل في وجهه، ويخلق الله له سبعين جلداً، كلّ جلدٍ غِلَظه أربعون ذراعاً، [بذراع الملك الذي يعذبه، و]بين الجلد إلى الجلد أربعون ذراعاً، وبين الجلد إلى الجلد إلى الجلد ألى من نار، فيسحبه رأسه مثل الجبل العظيم، وفَخِذاه مثل جبل وَرِقَان وهو جبل بالمدينة وشِشَمَّه (\*\* أطول من مِشْهَر القبل، فيسحبه سحباً، وأذناه عَضُوضان (\*\*) بينهما سُرادِق من نارٍ تشتعل، قد أطلعت النار من دُبره على فؤاده، فلا يبلغ دوين بنيانها (\*\*) حتى يُبَدَّل له سبعون سلسلة، للسلسلة سبعون ذِراعاً، مابين الذَّراع إلى الذَّراع على عبال الأرض لأذابتهاء.

والحديث طويل، ذكرناه بتمامه في (معالم الزلفيٰ) ".

قوله تعالى:

### إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللهِ ـ إلى ضَرَاهِ مَعَالَىٰ ـ وَلَاطَعَامٌ إِلَّا مِنْ غِسْلِينٍ

١/١١٠٤٨ ـ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللهِ ٱلعَظِيم \* وَلَا يَسَحُضُ عَلَى طَعَامٍ ٱلمِسْكِينِ ﴾ حقوق آل محمّد التي غصبوها، قال الله: ﴿ فَلَيْسَ لَهُ ٱلْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ ﴾ أي قرابة ﴿ وَلَاطَعَامُ إِلَّا مِنْ غِسْلِينٍ ﴾ قال: عَرَف الكفّار.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب ٢٢: ٦٦.

 <sup>(</sup>٣) العِشْفَر للبعير، كالثَّفة للانسان. «لسان العرب ٤: ١٩٤٩».

 <sup>(</sup>٤) الغضُوض من الآبار: الشاقة على الساقي في العمل، وقيل: هي البعيدة القعر الضيّقة. «لسان العرب ٧: ١٩٠».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: درين سامهما.

<sup>(</sup>٦) معالم الزلفي: ٣٤٠.

٨٠٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## إِنَّــةُ لَــقَوْلُ رَسُسُولٍ كَرِيمٍ -إلىٰ فوله تعالىٰ ـ فَسَبِّخ بِـاسْمِ رَبِّكَ آلْعَظِيمِ [٥٢.٤٠]

١/١١٠٤٩ (١٠٤٩ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي (علمال الله عن قال: قلت: قوله ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾ ؟ قال: «يعني جَبْرَثيل عن الله في ولاية على (علمال الله).

قلت: ﴿ وَمَا هُوَ بِقُولِ شَاعِرٍ قَلِيلاً مَّا تُؤْمِنُونَ ﴾؟ قال: «قالوا: إنّ محمّداً كذّاب على ربّه، وماأمره الله بهذا في علي. فأنزل الله بذلك قرآناً، فقال: إنّ ولاية عليّ تنزيلٌ من ربّ العالمين، ولو تقوّل علينا (١) بعض الأقاويل، لأخذنا منه بالبمين، ثمّ لقطعنا منه الوّتين. ثمّ عطف القول: [فقال] إنّ ولاية عليّ لتذكرةً للمتقين وللعالمين وإنّا لنعلم أنّ منكم مكذّبين، وإنّ علبًا لحسرة على الكافرين، وإنّ ولاية عليّ لحقّ البقين فسبّح ويامحمد وباسم ربك العظيم. يقول: اشكر ربّك العظيم الذي أعطاك هذا الفضل».

٢/١١٥٥٠ من شهر آشوب: عن مُعاوية بن عمّار، عن الصادق (عدالله)، ـ في خبر - الممّا فال النبيّ (سنراله على والله) مولاهُ؛ قال العَدَويّ: لا والله ماأمره الله بهذا، وماهو إلا شيء يتقوّله، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَقَوَّلُ عَلَيْنَا بَعْضَ آلاً قَاوِيلٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى آلكَافِرِينَ ﴾ يعني محمّداً ﴿ وَإِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى آلكَافِرِينَ ﴾ يعني محمّداً ﴿ وَإِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى آلكَافِرِينَ ﴾ يعنى محمّداً ﴿ وَإِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى آلكَافِرِينَ ﴾ يعنى محمّداً ﴿ وَإِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى آلكَافِرِينَ ﴾
 لَحَقُّ آليَقِينِ ﴾ يعنى به عليّاً (عب الدين).

٣/١١٠٥١ - عليّ بن إبراهيم، قوله: ﴿ وَلَوْ تَقُولُ عَلَيْنَا بَعْضَ الأَقَاوِيلِ ﴾ يعني رسول الله (منر الاعبه رآله) ﴿ لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِاليَمِينِ ﴾ قال: انتقمنا منه بالقوّة الله فَلْمَنّنَا مِنْهُ ٱلوّتِينَ ﴾ قال: عِرق في الظّهر يكون منه الولد ﴿ فَمّا مِنكُمْ مِّن أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزِينَ ﴾ بعني الابحجز (١) الله أحد والايمنعه من رسول الله. قوله: ﴿ وَإِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى آلكَافِرِينَ \* وَإِنَّهُ لَحَقْ آليَقِينِ ﴾ بعني أمير المؤمنين (عب السهم): ﴿ فَسَبِّحْ بِاسْمٍ رَبِّكَ آلْعَظِيمٍ ﴾.

سورة الحاقة آيةً . ٥٢.٤٠.

۱ ـ الكافي ۱: ۳۵۹ / ۹۱.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: محمّد.

۲ ـ المناقب ۲: ۲۷.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بقوة.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: عن.

# سُورَةُ المَعَارِج

#### فضلها

قال: أكثروا من قراءة ﴿ سَأَلَ سَأَيْلُ ﴾ فإن من أبي عبدالله (عبدالله)، قال: أكثروا من قراءة ﴿ سَأَلَ سَأَيْلُ ﴾ فإنّ من أكثر قراءتها لم يسأله الله تعالى يوم القبامة عن ذنبٍ عَمِله، وأسكنه الجنّة مع محمد (مقراه عبدواله) إن شاء الله تعالى ه

۱۱۰۵۳ من المؤمنين المؤمنين المؤمنين عن النبي ولا المؤمنين المؤراء الله عنه، وحقيظه حتى يرجع، الله المؤراء المؤر

11000 / 1100 عنه الصادق (مده السلام): «مَن قرأها ليلاً أمِن من الجنابة والاحتلام، وأمن في تمام ليله إلى أن يُصبح بإذن الله تعالى».

سورة المعارج ـ فضلها ـ

1 ـ ثواب الأعمال: ١١٩ ـ

..... ٢

...... 1

خواص القرآن: ۱۱ «مخطوط».

#### . قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ سَأَلَ سَآئِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ \* لِلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ -إلى فوله تعالى - ` فَاصْبِرْ صَبْراً جَمِيلاً [0-1]

1/11.01 عليّ بن إبراهيم، قال: سُئل أبو جعفر (هيده بن) عن معنى هذا؟ فقال: «نارٌ تخرُّج من المغرب ومَلَك يَسُوقها من خلفها حتّى تأتي دار [بني] سعد بن همّام عند مسجدهم، فلا تَدَع داراً لبني أميّة إلّا أحرقتها وأهلها، ولاتدع داراً فيها وِترٌ لاّلَ محمّد إلّا أحرقتها، وذلك المهدي (هيدالسلام)».

٧/١١٠٥٧ ـ وفي حديث آخر: «لمّا اصطفّت الخبلان يوم بدر، رفع أبو جهل يديه فقال: اللّهم أقطعنا للرّحِم، وَأَتَانَا بِمَالاَنَعْرِفه، فأجنّه العذاب، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ سَأَلَ سَآئِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾ ٢.

معمّد بن عليّ بن المراهيم: وأخبرنا أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبدالله، عن محمّد بن عليّ، عن عليّ، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كثير، عن أبي الحسن (عبدالله)، في قوله نعالى: ﴿ سَأَلَ سَا يُلَّ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾، قال: دسأل رجل عن الأوصياء، وعن شأن لبلة القدر وما يُلْهَمُون فيها؟ فقال: النبيّ (ملّ الدعب الدار): سألت عن عذابٍ واقع؛ ثمّ كفرت (١) بأنّ ذلك لا يكون، فإذا وقع فـ ﴿ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ \* مِّنَ اللهِ ذِي المَعَادِجِ ﴾ قال: ﴿ تَعْرُجُ المَلائِكَةُ

سورة المعارج آية ١٠٥٠

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٥.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٥.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: كفر.

وَ ٱلرُّوحُ ﴾ في صبح ليلة القدر ﴿ إِلَيْهِ ﴾ من عند النبيّ (مدّرة عبه داله) والوصيّ (عبه السلام)».

1/۱۱۰۵۹ ـ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿فَاصْبِرْ صَبْراً جَمِيلاً﴾ أي لتكذيب مَن كَذَّب إنّ ذلك لايكون.

ثمّ قال: يابن عمرو، إمّا تُبت، وإمّا رحلت؟ فقال: يامحمد، بل تجعل لسائر قريش شيئاً ممّا في يدك، فقد ذهبت بنو هاشم بمّكُرُمة العرب والعجم؟ فقال له النبيّ (منراة عليه والد): ليس ذلك إلي، ذلك إلى الله تبارك وتعالى. فقال يامحمد، قلبي مايتُابعني على التوبة، ولكن أرحَل عنك، فدعا براحلته فرّكبها، فلمّا صار بظهر المدينة أتته جَنْدَلة، فرّضت (٢) هامته، ثمّ أتى الوحي إلى النبيّ (منراة عليه والد): ﴿ سَأَلَ سَآئِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ \* لِلْكَافِرِينَ ﴾ بولاية عليّ ﴿ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ \* مِنَ أَهْدِ ذِي ٱلْمَعَارِجِ ﴾ .

٤ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٦.

ه ـ الكافي ١: ٣٤٩ / ٤٧.

٦ ـ الكافي ٨: ٧٥ / ١٨.

<sup>(</sup>١) الزخرف ٤٣: ٥٧ ـ ٦٠.

<sup>(</sup>٢) الأنفال ٨٠ ٢٣.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فرضخت،

قال: قلت: مُعِلت فِداك، إنّا لانقرؤها هكذا، فقال: «هكذا أنزل الله بها جَبْرَثيل على محمّد (منى لاعليه وآله)، وهكذا والله مُثبتٌ في مُصْحفِ فاطمة (عبهاالهم)، فقال رسول الله (منراله عبه وآله) لمن حوله من المنافقين: انطلقوا إلى صاحبكم، فقد أناه مااستفتح به، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱسْتَفْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ ﴾ (1).

ابن الحسن، عن آدم بن حمّاد، عن حسين بن محمّد، قال: سألت سفيان بن عُيَيْنَة، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ سَأَلَ الله عن آدم بن حمّاد، عن حسين بن محمّد، قال: سألت سفيان بن عُيَيْنَة، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ سَأَلُ سَائِلٌ بَعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾، فيمن نزلت؟ فقال: يابن أخي، لقد سألت عن شيءٍ ماسألني عنه أحد قبلك، لقد سألت جعفر بن محمّد (طبهااللهم) عن مثل هذا الذي قلت (١) فقال: وأخبرني أبي، عن جدّي، عن أبيه، عن ابن عباس، قال: لما كان يوم غدير خم، قام رسول الله (صلى العدالله) خطيباً، ثمّ دعا عليّ بن أبي طالب (عدالله) فأخذ بضّبْعَيه، ثمّ رفع بيده حتّى رُثي بياض إبطيهما، وقال للناس: ألم أبلّغكم الرسالة؟ ألم أنصح لكم؟ قالوا: اللّهم نعم. قال: فمن كنت مولاه فعلى مولاه، اللّهم والِ من والاه، وعادٍ من عاداه.

قال: فقَشَت هذه في الناس، فبلغ ذلك الحارث بن النَّعمان الفِهري، فرحَل راحلته، ثم استوى عليها، ورسول الله (سَلَ الله عبداله) إذ ذاك بالأبطح، فأناخ ناقته، ثم عَقَلها، ثم أنى النبيّ (سَلَ الله عبداله) ثم قال: ياعبدالله، إنّك دعوتنا إلى أن نقول: إنّك رسول الله ففعلنا والقلب فيه مافيه، ثم قلت لنا: صلوا فصلّينا، ثم قلت لنا: صُوموا فصّمنا، ثم قلت لنا: حُجّوا فحَججنا، ثم قلت لنا: من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللهم والي من والاه وعاد من عاداه، فهذا عنك أم عن الله؟ فقال له: بل عن الله، فقالها ثلاثاً، فنهض وإنّه لمُغضب، وإنّه ليقول: اللّهم إن كان مايقوله محمّد حقّاً فأمطر علينا ججارةً من السماء، تكون تَقِمَةً في أوّلنا وآيةً في آخرنا، وإن كان مايقوله محمّد حقّاً فأمطر علينا ججارةً من السماء، تكون تَقِمَةً في أوّلنا وآيةً في آخرنا، وإن كان مايقوله محمّد كِذُباً فأنزل به تَقِمَتك، ثم ركب نافته واستوى عليها، فرماه الله بحجرٍ على رأسه (ا)، فسقط مبّناً، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ سَأَلُ سَآئِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ \* لِلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ \* مِنَ آللهِ فِي ٱلْمَعَارِجِ ﴾ .

٣٠١١٠٦٣ محمّد بن خالد، عن القاسم، عن أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد السيّاري، عن محمّد بن خالد، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طوالسلام)، أنّه تلا: ﴿ سَأَلُ سَآئِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ١٠ لِلْكَافِرِ بِنَ سَلِيمان، عن أبيه بصير، عن أبي عبدالله (طوالسلام)، أنّه تلا: ﴿ لَلْكَافِرِ بِنَ ﴾ نمّ قال: ١ هكذا في مُصْحَف فاطمة (طهالسلام)،

<sup>(</sup>٤) إبراهيم ١٤: ١٥.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٢٢ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عمر،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: مثل الذي سألتني.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فقلنا، وكذا التي بعدها.

 <sup>(1)</sup> في المصدر: ثمّ استوى على ناقته فأثارها، فلمّا خرج من الأبطح رماه الله بحجر على رأسه فخرج من دبره.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٢٢ / ٢.

٩/١١٠٦٤ عن أبيه، عن أبي بصير، عن محمّد البرقيّ، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مداسلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ سَأَلَ سَأَيْلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ \* لِلْكَافِرِينَ ﴾ بولاية علي ﴿ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ ﴾ ، ثمّ قال: «هكذا والله نزل بها جَبْرَتبل على النبيّ (مقراه عليه وآله)، وهكذا هو مُثبتٌ في مُصحف فاطمة (ملهاالسلام)».

القاسم الحَسَكاني، قال: أخيرنا أبو عبدالله الشيرازي، قال: أخيرنا السيد أبو الحمد، قال: حدّثنا الحاكم أبو القاسم الحَسَكاني، قال: أخيرنا أبو عبدالله الشيرازي، قال: أخيرنا أبو بكر الجُرجاني، قال: أخيرنا أبو أحمد البصري، قال حدّثنا محمّد بن سهل، قال: حدّثنا زيد بن إسماعيل مولى الأنصار، قال: حدّثنا محمّد بن أيوب الواسطي، قال: حدّثنا سفيان بن عُيَيْنَة، عن جعفر بن محمّد الصادق (طبها السلام)، عن آبائه (طبها السلام)، قال: ولمّا نصب رسول الله (مآرالله عليه المالله عليه أراب السلام) يوم غدير خم، وقال: من كنت مولاه فعلي مولاه، شاع (۱۱ ذلك في البلاد، فقدِم على النبي (مآراله عليه وآله) النعمان بن الحارث الفهري، فقال: أمرتنا عن الله أن نشهد أن لاإلله إلّا الله وألك رسول الله، وأمرتنا بالجهاد والحج والصوم والصلاة والزكاة فقبلناها، ثمّ لم تَوْضَ حتَى نصبت هذا الغلام، فقلت: من كنت مولاه فعلي مولاه، فهذا شيء منك أو أمر من الله؟ فقال: بلى والله الذي لاإله إلا هو، إنّ هذا من الله، فولى النعمان بن الحارث وهو يقول: اللهم إن كان هذا هو الحقّ من عندك فأمطِر علينا حِجارةً من السماء، فرماه الله بحجر على رأسه فقتله، وأنزل الله تعالى: ﴿ سَأَلَ سَآئِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِع ﴾ ».

قلت وتقدّم ذلك في حديث طويل، في قوله تعالى: ﴿قُلْ قُلِلَّهِ ٱلْخَجَّةُ ٱلبَالِغَةُ﴾ من سورة الأنعام، رواه المُفضّل بن عمر، عن جعفر بن محمّد الصادق اطبها العزم ""

حد ثنا إبراهيم بن إسحاق النهاوندي، قال: حد ثنا عبدالله بن حمّاد الأنصاري، عن عمرو بن شِمر، عن جابر، قال: حدّ ثنا إبراهيم بن إسحاق النهاوندي، قال: حدّ ثنا عبدالله بن حمّاد الأنصاري، عن عمرو بن شِمر، عن جابر، قال: قال أبو جعفر (مبدالله): «كيف تقرءون هذه السورة؟ قال: قلت وأي سُورة؟ قال: في سَأَلَ سَآئِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾. قلت: في سَأَلُ سَآئِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾ وإنّما هو (سال سَيلٌ بعذاب واقع) وهي نار تقع بالثويّة، ثمّ تمضي إلى كناسة بني أسد، ثم تمضي إلى ثقيف، فلا تَدَع وِتراً لآل محمّد إلا أحرقته».

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٢٣ / ٣.

١٠ ـ مجمع البيان ١٠: ٢٩٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: طار.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (٥) من تفسير الآيات (١٤٦ ـ ١٥١) من سوره الأنعام.

١١ ـ الغيبة ٢٧٢ / ٤٩.

۱۲ ـ الغية: ۲۷۲ / ۸۸.

الله عزّ وجلّ: ﴿ سَأَلُ سَآئِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾، فقال: «تأويلها فيما يجيء: عذاب يقع في الثويّة ـ يعني نارأ ـ تنتهي إلى (١٠ كُناسة بني أسد حتّى تمر بثقيف، لاتدع وِتراً لآل محمّدٍ إلّا أحرقته، وذلك قبل خروج القائم (علمالسلام)».

۱۳/۱۱۰۹۸ و من طريق المخالفين: مارواه الثعلبي بإسناده، قال: وسئل سفيان بن عُبَيْنَة عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ سَأَلُ سَأَيْلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾ فيمن نزل؟ قال: سألتني عن مسألة ماسألني عنها أحد قبلك، حدّ ثني جعفر بن محمّد، عن آبائه (عليم السلام)، قال: الممّا كان رسول الله (مقراة عبدراته) بغدير حُمّ، نادى الناس فاجتمعوا، فأخذ بيد عليّ (عبدالله)، فقال: من كنت مولاه فعليّ مولاه، فشاع ذلك وطار في (۱۱ البلاد، فبلغ ذلك الحارث بن النعمان الفيهري، فأنى رسول الله (مقراة عليه راته) على نافته حتّى أتى الأبطح، فنزل عن نافته وعقلها، ثم أتى النبيّ (ملراة عبدواته) وهو في ملأمن أصحابه فقال: يامحمّد، أمرتنا عن الله أن نشهد أن لاإله إلّا الله وأ تك رسول الله فقبلناه منك، وأمرتنا أن نصرم شهراً فقبلناه، وأمرتنا أن نحبّ البيت فقبلناه، فقبلناه منك، وأمرتنا أن نصلي خمساً فقبلناه منك، وأمرتنا أن نعوم شهراً فقبلناه، وأمرتنا أن نحبّ البيت فقبلناه، منك من أمر الله وقبل الحارث بن النعمان، بُريد راحلته، وهو يقول: اللهم إن كان مايقول محمّد حقّاً فأمطر علينا حجارةً من السماء أو ائتنا بعذاب أليم، فما وصل إليها حتّى رماه بحجر فسقط على هامته، وخرج من دُبره فقتله، فأنزل الله تعالى: ﴿ سَأَلَ سَآئِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِع ﴾ .

ُ١٤/١١٠٦٩ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خُمْسِينَ أَلْفَ سَنَة ﴾، قال: في يوم القيامة خمسون موقفاً، كلّ موقف ألف سنة.

" محمد القاساني، جميعاً، عن القاسم بن محمد القاساني، جميعاً، عن أبيه، وعليّ بن محمد القاساني، جميعاً، عن القاسم بن محمد، عن سليمان بن داود المنقري، عن خفص بن غياث، قال: قال أبو عبدالله (طه السلام): هإذا أراد أحدكم أن لايسأل ربّه شيئاً إلا أعطاه، فليبأس من الناس كلّهم، ولا يكون له رجاء إلّا من عند الله جلّ ذكره، فإذا عَلِم الله ذلك من قلبه لم يسأله شيئاً إلا أعطاه، فحاسبوا أنفسكم قبل أن تُحَاسبوا عليها، فإن للقيامة خمسين موقفاً، كلّ موقف مِقداره ألف سنة، ثم تلا: ﴿ فِي يَوْم كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَة ﴾ (١).

ورواه الشيخ في (أماليه): قال أخبرنا محمّد بن محمّد بن النعمان، قال: أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمّد ابن الحسن بن الوليد، قال: حدّثني أبي، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن عليّ بن محمّد القاساني، عن سليمان بن داود المنقري، عن حَفْص بن غِياث، قال: قال أبو عبدالله جعفر بن محمّد (مبهما السعم): وإذا أراد أحدكم

<sup>(</sup>١) في المصدر: نارأ حتى تنتهي إلى الكناسة.

١٣ ـ ...... نور الأبصار: ٨٧ عن الثعلبي.

<sup>(</sup>١) في «ط»: ذلك في أقطار.

١٤ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٦.

١٥ ـ الكافي ٢: ١١٩ / ٢.

<sup>(</sup>١) (فحاسبوا أنفسكم... ألف سنة) ليس في المصدر.

أن لايسأل الله شيئاً إلا أعطاه، وذكر الحديث بعينه (١).

ورواه المفيد في (أماليه) بإسناده، عن حَفْص بن غِياث، عن الصادق (عليه السلام) ".

۱۷/۱۱۰۷۲ ـ قال: وروى أبو سعيد الخُدري، قال: قيل: يارسول الله، ماأطول هذا اليوم؟ فقال: «والَّذي نفس محمّد بيده، إنّه ليخِفّ على المؤمن حتّى يكون أخفّ عليه من صلاة مكتوبة يُصلّيها في الدنيا».

١٨/١١٠٧٣ ـ وعن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «لاينتصف ذلك اليوم حتّى يكون يقبل أهل الجنّة في الجنّة وأهل النار في النار».

الله ومقر الله عند الله تعالى مقداره في الفرآن: ﴿ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَة ﴾ : «هي كَرَّة رسول سُئل عن البوم الذي ذكر الله تعالى مقداره في القرآن: ﴿ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَة ﴾ : «هي كَرَّة رسول الله (مقره عليه وآله)، في كَرَّته أربعاً وأربعين الله (مقره عليه وآله)، في كَرَّته أربعاً وأربعين ألف سنة ، ويَمْلِك أمير المؤمنين (عبد الله)، في كَرَّته أربعاً وأربعين ألف سنة ».

قوله تعالى:

## يَوْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَاءُ كَالْمُهْلِ إِلَى قُولُهُ نِعَالَىٰ . وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْحَيْرُ مَنُوعاً [٢١٠٨]

١/١١٠٧٥ ـ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَاءُ كَالْمُهْلِ ﴾، قال: الرَّصاص الذائب والنُّحاس كذلك تذوب السماء، وقوله: ﴿ وَلَا يَسْئَلُ حَمِيمٌ حَمِيماً ﴾ قال: لاينفع.

٢/١١٠٦٦ - ثمّ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبه السلام)، في قوله تعالى: ﴿ يُبَصُّرُونَهُمْ

<sup>(</sup>٢) الأمالي ١: ٣٤.

<sup>(</sup>٣) الأمالي: ٢٧٤ / ١.

١٦ \_مجمع البيان ١٠: ٥٣١.

۱۷ \_مجمع البيان ۱۰: ۵۲۱.

۱۸ ـ مجمع البيان ۱۰: ۵۳۱.

۱۹ ـ الرجعة: ٣ «مخطوط».

سورة المعارج آية ـ ٨ ـ ٢١ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٦.

۲ ـ تفسير القمي ۲: ۲۸٦.

يقول: «يُعَرَّفُونَهِم ثُمُ لايتساءلون، قوله: ﴿ يَوَدُّ ٱلمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابِ يَوْمِثِذٍ بِبَنيه ﴿ وَصَاحِبَتِهِ وَأَخِيهِ ۞ وَفَصِيلَتِهِ ٱلَّتِي تُثْوِيهِ﴾ وهي أُمّه الّتي ولدته».

٣/١١٠٧٧ - عليّ بن إبراهيم، في فوله تعالى: ﴿ كَلَّا إِنَّهَا لَظَى ﴾، قال: تلتهب عليهم النار، قوله تعالى: ﴿ فَلَزَّاعَةً لِلشَّوَى ﴾ قال: تنتهب عليهم النار، قوله تعالى: ﴿ فَزَرَ وَتَوَلَّى ﴾ ، قال: تُجَره إليها ﴿ وَجَمَعَ فَأَوْعَى ﴾ أي جمع مالاً ودفنه ووعاه ولم يُنْفِقُه في سبيل الله، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعاً ﴾ أي حريصاً ﴿ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ جَزُوعاً ﴾ ، قال: الشر: هو الفقر والفاقة ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعاً ﴾ ، قال: الغَنَاء والسَّعَة.

قوله تعالى:

### إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ \* ٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاتِهِمْ دَآئِمُونَ [ ٢٢ - ٢٣ ]

الله المُعَلِّينَ الله الله الله وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله السلام، قال: «ثمّ السنتنى فقال: ﴿إِلّا المُصَلِّينَ ﴾ فوصفهم بأحسن أعمالهم ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاتِهِمْ دَآئِمُونَ ﴾ يقول: إذا فرض على نفسه شيئاً من النوافل دام عليه».

' ٢/١١٠٧٩ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن حمّاد بن عيسى، عن حَريز، عن الفُضيل، قال: سألتُ أبا جعفر (مه سهر) عن قول الله عز وجلّ: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ (١)، قال: هي الفريضة، قلت: ﴿ الَّذِينَ عَلَى صَلاتِهِمْ دَائِمُونَ ﴾ ؟ قال: هي النافلة».

الماضي المبالله المنظمة عن محمّد بن موسى من المتوكل بإسناده، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي المبالله المن قوله عزّ وجلّ: ﴿إِلّا ٱلْمُصَلِّينَ \* ٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلاتِهِمْ دَآتِمُونَ ﴾، قال: وأولئك والله أصحاب الخمسين من شبعتنا، قال: قلت: ﴿وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ (١٠؟ قال: وأولئك أصحاب الخمسين من شبعتنا، قال: قلت: ﴿وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ (٢٠ قال: «هم والله من شبعتنا».

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٦.

سورة المعارج آية ـ ٢٢ ـ ٢٣ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٦.

۲ ـ الكافي ۳: ۲۹۹ / ۱۲.

<sup>(</sup>١) المؤمنون ٢٣: ٨.

٣ ـ ..... تأويل الآيات ٢: ٧٢٤ / ٤.

<sup>(</sup>١) المؤمنون ٢٣: ٦.

<sup>(</sup>٢) الواقعة ٥٦: ٧٧.

أمير المؤمنين (عبد السلام)، قال: لا يصلّي الرجل نافلة في وقت فريضة إلّا من عُذر، ولكن يقضي بعد ذلك إذا أمكنه المؤمنين (عبد السلام)، قال: لا يصلّي الرجل نافلة في وقت فريضة إلّا من عُذر، ولكن يقضي بعد ذلك إذا أمكنه القضاء، قال الله تعالى: ﴿ اللَّهِ مِن هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ دَائِمُونَ ﴾ اللّذين يقضون مافاتهم من الليل بالنهار، ومافاتهم من الليل بالنهار، ومافاتهم من الليل، لا تقضى نافلة في وقت فريضة، إبدأ بالفريضة ثم صلّ ما بدا لك.

قوله تعالى:

## وَ ٱلَّذِينَ فِي أَمْوَالِهِم حَقٌّ مَّعْلُومٌ \* لِّلسَّا ئِلِ وَٱلْمَحْرُومِ [ ٢٥-٢٥ ]

١/١١٠٨٢ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عثمان بن عيسى، عن سَماعة بن مِهران، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ﴿إِنَّ الله عزّ وجلّ فرض للفقراء في مال (١) الأغنياء، فريضة لايحمّدون (٢) بأدائها، وهي الزكاة، بها حَقّنوا (١) دماءهم، وبها سُمّوا مسلمين، ولكنّ الله عزّ وجلّ فرض في أموال الأغنياء حُقوقاً غبر الزكاة، فقال عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ فِي أَمْوَالِهِم حَقِّ مَعْلُومٌ ﴾، فالحق المعلوم [من] غير الزكاة وهو شيء يَغْرِضه الرجل على نفسه في ماله يجب عليه أن يَفرِضه على قدر طاقته وسَعَة ماله، فيُؤدّي الّذي فرض على نفسه، إن شاء في كلّ يوم، وإن شاء في كلّ جُمُعة، وإن شاء في كلّ شهر،

" ١/١١٠٨٣ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيوب، عن أبي المتغرا، عن أبي بصير، قال: كنّا عند أبي عبدالله (طبالله) ومعنا بعض أصحاب الأموال، فذكروا الزكاة، فقال أبو عبدالله (طبالله): «إن الزكاة ليس يُحْمَد بها صاحبها، إنّما هو شيءٌ ظاهر، إنّما حَقَن بها دمه، وسُمّي بها مسلماً، ولو لم يؤدّها لم تُقبل له صلاة، وإنّ عليكم في أموالكم غير الزكاة» [فقلت: أصلحك الله، وماعلينا في أموالنا غير الزكاة؟] فقال: «سُبحان الله! أما تسمع الله عزّ وجلّ يقول في كتابه: ﴿ وَٱلَّذِينَ فِي آموالِهِم حَقَّ مَعْلُومٌ \* لِلسَّآئِلِ وَالْمَحْرُوم ﴾ ٥.

قال: قلت: ماذا الحقّ المعلوم الّذي علينا؟ قال: «هو الشيء يعمله الرجل في ماله، يعطيه في اليوم أو في الجمعة أو في الشهر، قلّ أو كثر، غير أنّه بدوم عليه».

سورة المعارج آية ـ ٢٤ ـ ٢٥ ـ

أ ـ الخصال ۲۲۸ / ۱۰.

۱ ـ الكافي ۳: ۱۹۸ / ۸

<sup>(</sup>١) في المصدر: أموال.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: إلَّا.

<sup>(</sup>٣) في «ج»: حصّنوا.

۲ رالكافي ۳: ۱۹۹ / ۹

' ٣/١١٨٤ عن عنه عن عليّ بن محمّد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عثمان بن عبسى، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ فِي َ أَمُوالِهِم حَقَّ مَعْلُومٌ \* لِلسَّائِلِ إِسماعيل بن جابر، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلْمُوهِم ﴾ أهو سوى الزكاة؟ فقال: «هو الرجل يؤتيه الله الثروة من المال، فيُخِرج منه الألف والألفين والثلاثة آلاف والأقلّ والأكثر، فيَصِل به رَحِمه، ويَحْمِل به الكلّ (١) عن فومه».

" ١١٠٨٥ عن الحسن بن محمد بن عبدالله، عن أحمد بن محمد، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالرحمن بن الحجّاج، عن القاسم بن عبدالرحمن الأنصاري، قال: سمعت أباجعفر (عبدالله) يقول: وإنّ رجلاً عبدالرحمن بن الحجّاج، عن القاسم بن عبدالرحمن الأنصاري، قال: سمعت أباجعفر (عبدالله) يقول: وإنّ رجلاً جاء إلى أبي عليّ بن الحسين (عبدالله) فقال له: أخبرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ فِي آمْوَالِهِم حَقّ مَعْلُومٌ \* يَخُوجه \* يَخُوجه المعلوم؛ الله عليّ بن الحسين (عبدالله): الحقّ المعلوم: الشيء يخُوجه الرّجل من ماله، ليس من الزكاة، ولا من الصدّقة المفروضتين.

قال: فإذا لم يكن من الزكاة ولا من الصدقة، فما هو؟ فقال: هو الشيء بُخرِجه الرّجل من ماله، إن شاء أكثر، وإن شاء أقلّ، على قدر ما يملِك.

فقال له الرّجل: فما يصنع به؟ قال: يَصِل به رَحِمه ويُقَوّي به ضعيفاً (١١)، ويَحْمِل به كَلَّر، أو يصل به أخاً له في الله لنائبة تنوبه، فقال الرجل: الله يعلم حيث يجعل رسالته».

١١٠٨٦ / ٥- ثمّ قال محمّد بن يعقوب: وعنه، عن ابن فضّال، عن صفوان الجمّال، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ لِلسَّائِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ﴾ ، قال: «المحروم؛ المُحَارِف الّذي قد حُرِم كدّ يده في الشراء والبيع».
ن ١١٠٨٧ / ٦- وفي رواية أخرى، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليما السلام) أنهما قالا: «المحروم: الرجل الذي ليس بعقله بأس، ولم يُبْسَط له في الرزق، وهو مُحَارِف».

٣ ـ الكافي ٣: ٤٩٩ / ١٠.

<sup>(</sup>١) أي العِيالُ والغِثْلُ. «الصحاح ٥: ١٨١١».

٤ ـ الكافي ٣: ٥٠٠ / ١١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ويقري به ضيفاً.

٥ ـ الكافي ٣: ٥٠٠ / ١٢.

٦ ـ الكافي ٣: ٥٠٠ / ١٢.

٧ ـ تفسير العياشي ١: ٢٩ / ٥.

<sup>(</sup>١) الجُعشُم: هو المُنتَّقِخ الجنبين، الغليظهما. «لسان العرب ١٢: ٢٠٢».

فأخبرني عن قوله: ﴿ فِينَ أَمْوَالِهِم حَقَّ مَّعْلُومٌ ﴾، ماهذا الحق المعلوم؟ قال: هو الشيء يُخرِجه الرجل من ماله لبس من الزكاة، فيكون للنائبة والصَّلة. قال: صدقت، فتعجب أبي من قوله: صدقت، قال: ثمّ قام الرجل، فقال أبي: عليَّ بالرجل ـ قال ـ فطلبته فلم أجده».

والحديث بتمامه نقدَم في قوله تعالى: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ في ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ﴾ من سورة البقرة "".

١٩٠١ / ٨ - محمّد بن العبّاس: عن محمّد بن أبي بكر، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسى بن داود، عن أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه (ملهم السلام): وأنّ رجلاً سأل أبا جعفر (١) محمّد بن عليّ (طهم السلام)، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَ آلَّذِينَ فِي َ أَمْوَالِهِم حَقِّ مَّعْلُومٌ \* لِلسَّآئِلِ وَ آلْمَحْرُومٍ ﴾، فقال له أبي: احفَظْه ياهذا وانظركيف تروي عني، إنّ السائل والمحروم شأنهما عظيم، أمّا السائل فهو رسول الله (ملّ الا عليه والمألة الله لهم في حقّه، والمحروم هو من حُرِم (١) الخُمس: أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب وذُريّتة الأئمّة (ملوات الدعليم أجمعين)، همل سَمِعت وفَهِمت؟ ليس هو كما يقول الناس اله

قوله تعالى:

#### وَ ٱلَّذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ [ ٢٦ ]

ن محمّد بن عبدالرحمن، عن عليّ بن محمّد، عن عليّ بن محمّد، عن عليّ بن العبّاس، عن الحسن بن عبدالرحمن، عن عاصم بن محمّد، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عدالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾، قال: «بخُروج القائم (عبدالله)».

قوله تعالى:

#### وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَـٰفِظُونَ [ ٢٩ ]

١/١١٠٩١ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن العباس بن موسى، عن

<sup>(</sup>٢) تقدّم في الحديث (٤) من تفسير الآيات (٣٠ ـ ٣٣) من سورة البقرة.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٢٤ / ٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: سأل أباه.

<sup>(</sup>٢) في النسخ: أحرم.

سورة المعارج آية ٢٦٠.

۱ \_الكافي ٨: ٢٨٧ / ٢٣٤.

سورة المعارج آية ـ ٢٩ ـ

۱ ـ الكافي ٥: ۲٥٢ / ۲.

إسحاق، عن أبي سارة، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله)، عنها، يعني المُتعة؟ فقال لي: «حلال، فلا تنزوّج إلاعفيفة، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَاٰفِظُونَ﴾ ولاتَضَع فَرجك حيث لاتأمن على دراهمك (١)،

قوله تعالى:

#### مُهْطِعِينَ \* عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ عِزِينَ -إلى نوله نعالىٰ ـ عَلَـئَ أَنْ لُبَدِّلَ خَيْراً مِّنْهُمْ [٣٦-٤٤]

١/١١٩١ - عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ مُهْطِعِينَ ﴾ أي أذلاء، قوله: ﴿ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ عِزِينَ ﴾ أي أذلاء، قوله: ﴿ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ أَقْسِمُ بِرَبِّ عِزِينَ ﴾ أي قُعود، قوله: ﴿ كَلَّا إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِّمَّا يَعْلَمُونَ ﴾، قال: من نُطفة ثمّ عَلَقة، قوله: ﴿ فَكَلَّ أَقْسِمُ بِرَبِّ ٱلْمَشَادِقِ وَٱلْمَغَادِبِ ﴾ قال: مشارق الشتاء، ومشارق الصيف، ومعارب الشياء، ومعارب الصيف، وهو قسم وجوابه: ﴿ إِنَّا لَقَادِرُنَ \* عَلَىٰ أَن تُبَدِّلَ خَيْراً مِنْهُمْ ﴾.

" ' ٢/١١٠٩٣ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن العباس بن معروف، عن الجحّال، عن عبدالله بن أبي حمّاد، يرفعه إلى أمير المؤمنين (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ رَبِّ المَشَارِقِ وَ المَغَارِبِ ﴾، قال: «لها ثلاثمائة وستّون مشرقاً، وثلاثمائة وستّون مغرباً، في فيومها الذي تُشرق فيه لاتعود فيه إلّا من قابل، ويومها الذي تَغرُب فيه لاتعود فيه إلّا من قابل،

11.95 على مِنْبر الطبرسي في (الاحتجاج): عن الأصبغ بن نُباتة، قال: خطبنا أمير المؤمنين (عله السلام) على مِنْبر الكوفة، فحَمِد الله وأثنى عليه، ثمّ قال: وأيّها الناس، سَلُوني فإنّ بين جوانحي علِماً ، فقام إليه ابن الكوّاء، فقال: يأمير المؤمنين، ماالذَّاريات ذرواً؟ قال: والرياح، قال: فما الخاملات وقراً قال: والسحاب، قال: فما الجاريات يسرأ قال: والسفن، قال: فما المُقسّمات أمْراً؟ قال: والملائكة،

قال: ياأمير المؤمنين، وجدت كتاب الله ينقُض يعضه بعضاً، قال: «تَكِلتك أُمَّك يابن الكواء، كتاب الله

سورة المعارج آية . ٣٦. ٤١.

<sup>(</sup>١) قال المجلسي (رحمه اذ): قوله (عليه السلام): «حيث لاتأمن» يحتمل وجوهاً:

الأول: أنّ من لاتأمنها على درهم كيف تأمنها على فرجك، فلعلّها تكون في عدّة غيرك فيكون وطؤك شبهة، والاحتراز عن الشبهات مطلوب. الثاني: أنّها إذا لم تكن عفيفة كانت فاسقة، فهي ليست بمحلّ للأمانة، فربما تذهب بدراهمك ولاتفي بالأجل.

الثالث: أنّها لمّا لم تكن مؤتمنة على الدراهم، فبالحريّ أن لاتؤمن على ما يحصل من الفرج من الولد، فلعلّها تخلط ماءك بماء غيرك، أو أنّها لفسقها يحصل منها ولد غير مرضيّ. «مرآة العقول ٢٠: ٢٣٥».

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٦.

٢ ـ معاني الأخبار: ٢٢١ / ١.

٣ ـ الاحتجاج: ٢٥٩.

يصدّق بعضه بعضاً، ولاينفُض بعضه بعضاً، فـــل عمّا بدا لك؟، قال: ياأمير المؤمنين، سَمِعته يقول: ﴿رَبُّ المَشَارِقِ وَالمَغَارِبِ﴾ وقال في آية أُخرى: ﴿رَبُّ المَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ﴾ (')، وقال في آية أخرى: ﴿رَبُّ المَشْرِقِينِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ﴾ (')،

قال: ﴿ تَكِلْتُكُ أُمِّكُ بَابِنِ الْكُواءِ، هذا المشرق وهذا المغرب، [وأمّا] قوله: ﴿ رَبُّ ٱلْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمُعْرِبَيْنِ ﴾ فإنّ مشرق الشناء على جدة، ومشرق الصيف على جدة، أما تعرف ذلك من قُرب الشمس وبُعدها؟ وأمّا فوله: ﴿ رَبُّ ٱلْمَشَارِقِ وَٱلْمَغَارِبِ ﴾ فإنّ لها ثلاث مائة وستين بُرجاً، تطلّع كل يوم من بُرج وتغرُب (٣) في آخر، فلا تعود اليه إلّا من قابل في ذلك اليوم».

الدين التجفي: عن محمّد بن خالد البرقيّ، عن محمّد بن خالد البرقيّ، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (عبدالله) أفي قوله عزّ وجلّ]: ﴿ فَلا أُنْسِمُ بَرِبُ ٱلمَشَارِقِ وَٱلْمَغَارِبِ ﴾، قال: «المشارق: الأنبياء، و المغارب: الأوصياء (مارات الله عليم أجمعين)».

قوله تعالى:

#### يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ ـ إلى قوله تعالىٰ ـ ٱلْبِيَوْمُ ٱلَّـذِى كَـاتُواْ يُوعَدُونَ [ ٢٢- ٤٤]

َ ١/١١٠٩٦ عليّ بن إبراهيم، فوله: ﴿ يَوْمُ يَخُوْجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ ﴾ قال: من القبور ﴿ كَأَنَّهُمْ إِلَىٰ نُصُبٍ يُوفِضُونَ ﴾، قال: إلى الداعي ينادون، فوله: ﴿ تَرْعَقُهُمْ فِلَةً ﴾، قال: تُصببهم ذِلَة ﴿ ذَلِكَ ٱلْيَـوْمُ ٱلَّذِى كَـانُواْ يُوعَدُونَ ﴾ .

۱۱۹۷ / ۲ ـ شرف الدين النجفي: بإسناده، عن سليمان بن خالد، عن ابن سَماعة، عن عبدالله بن القاسم، عن يحيى بن مُيسّر، عن أبي جعفر (عبدالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿خَاشِعَةٌ أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّهُ ذَلِكَ ٱليَوْمُ ٱلَّذِي كَانُواْ يُوعَدُونَ﴾، قال: «يعني يوم خُروج القائم (عبدالله)».

<sup>(</sup>١) الرحمن ٥٥: ١٧.

<sup>(</sup>٢) الشعراء ٢٦: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: تغيب.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٢٥ / ٦.

سورة المعارج آية - ٢٢ ـ 14 ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٧.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٢٧ / ٧.

# شُورَةً نُوح

١١١٠٩٨ ـ ابن بابويه: بإسناده، عن أبي عبدالله (علمالله)، قال: امن كان يؤمن بالله ويقرأ كتابه، لايَدعَ قراءة ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ﴾ فأيّ عبدٍ فرأها محتسباً صابراً في فريضةٍ أو نافلةٍ أسكنه الله تعالى في مساكن الأبرار، وأعطاه ثلاث جِنان مع جنّته كرامةً من الله، وزوّجِه مائتي حَوراء، وأربعة آلاف ثبّب إنشاء الله تعالى».

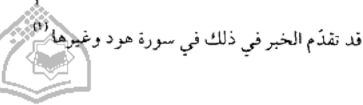
٣/١١٠٩٩ / ٢ ـ ومن (خواص القرآن): قال رسول الله (سَرَ مَ مِله واله): «من قرأها وطلب حاجة سهّل الله قضاءها». ٣/١١١٠٠ وقال الصادق (عبدالسلام): «من أدمن فواءاتها لبلاً أو نهاراً لم يمُت حتّى يرى مَقْعَده في الجنّةِ، وإذا قُرِقَت في وقت طلب حاجةٍ قُضِيَت بإذن الله تعالَىٰ. مراضي تعيير/على إسمال

سورة تُوح ـ قضلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٠.

قوله تعالى:

### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَىٰ قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ [1]



مرزخت كاليوزرص

قوله تعالى:

وَإِنِّى كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ -إلى فوله تعالىٰ - وَأَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْراراً [٧-٩]

1/11111 على بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ وَإِنِّى كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُواْ أَصَابِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِمْ وَآسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ ﴾ ، فال: استنروا بها ﴿ وَأَصَرُّواْ وَآسْتَكْبَرُواْ آسْتِكْبَاراً ﴾ أي عزموا على أن لابَسْمَعوا شبئاً ﴿ ثُمَّ إِنِّي أَعْلَنتُ لَهُمْ وَأَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْراراً ﴾ ، قال: دعوتهم سرّاً وعلانبة.

سورة نُوح آية ١٠.

 <sup>(</sup>١) تقدّم في تفسير الآيات (٣٦ ـ ٤١) من سورة هود، وفي تفسير الآية (١٤) من سورة العنكبوت.
 سورة نُوح آية ٧٠ ـ ٩ ـ

شُورَةً يُوحِ (٧١) ...... (٧١) ......

قوله تعالى:

#### فَقُلْتُ آسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّاراً . إلى نوله نعالى ـ وَيَجْعَل لَّكُمْ أَنْهَـٰراً [١٠-١٢]

المناا / المحمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن يعض أصحابه، قال: شكا الأبرش الكلبيّ إلى أبي جعفو (عبه السلام) أنّه قال: لايُولد له، وقال: علّمني شيئاً؟ قال: «استغفر الله في كلّ يوم أو في كلّ ليلة مائة مرّة، فإنّ الله يقول: ﴿ آسْتَغْفِرُواْ رَبّّكُمْ إِنّهُ كَانَ غَفّاراً ﴾ إلى قوله ﴿ وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ ﴾ . في كلّ ليلة مائة مرّة، فإنّ الله يقول: ﴿ آسْتَغْفِرُواْ رَبّّكُمْ إِنّهُ كَانَ غَفّاراً ﴾ إلى قوله ﴿ وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ ﴾ . في كلّ ليلة مائة مرّة، فإنّ الله يقول: ﴿ آسْتَغْفِرُواْ رَبّّكُمْ إِنّهُ كَانَ غَفّاراً ﴾ إلى قوله ﴿ وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ ﴾ . في المن محمد بن محمد بن محمد السيّاري، عن عبدالرحمن بن أبي نَجْران، عن سليمان بن جعفر، عن شيخ مديني، عمّن رواه، عن زُرارة (١) عن أبي جعفر (عبه المام)، أنّه وفد إلى هشام بن عبدالملك فأبطأ عليه الإذن حتى اغتم، وكان له حاجب كبير (١) لايُولد له، فدنا منه أبو جعفر (عبه السلام) فقال له: «هل عبدالملك فأبطأ عليه الإذن حتى اغتم، وكان له حاجب كبير (١) لايُولد له، فدنا منه أبو جعفر (عبه السلام) فقال له: «هل أن تُوصِلني إلى هشام وأُعلَمك دُعاءً بولد لك؟ قال: نعم، فأوصله إلى هشام، وقضى له جميع حوائجه.

قال: فلمّا فرغ قال له الحاجب: مُحلت فِداك، الدّعاء الذي قلت لي؟ قال له: انعم قل في كلّ يوم إذا أصبحت وأمسيت: سُبحان الله، سبعين مرّة، وتستغفر عشر مرات، وتسبّح تسع مرات "، وتختم العاشرة بالاستغفار، يقول الله "أهر أسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّاراً \* يُرْسِل آلسَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مَرِدْرَاراً \* وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوَالِ بِالاستغفار، يقول الله "أهر أستَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّاراً \* يُرْسِل آلسَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مَرِدْرَاراً \* وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوَالِ وَبَيْنِينَ وَيَجَعْل لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجَعْل لَكُمْ أَنْهَاراً \* فَقَالَهَا الْحاجِب فَرُزِق ذُرْبَة طَبِّبة كثيرة، وكان بعد ذلك يَصِل أبا جعفر وأبا عبدالله (عليماالدم).

جعفر وأيا عبدالله (عليمالسلام). ققال سليمان: ففعلتها (٥)، وقد تزوّجت ابنة عمّ لي، قابطاً عليّ الولد منها، فعلّمتها أهلي فرزقت ولداً، وزعمت المرأة أنّها متى تشاء أن نحمِل حملت إذا قالتها وعلّمتها غير واحد من الهاشميّين ممّن لم يكن يولد لهم، فولد لهم ولد كثير والحمد لله.

سورة نُوح آية ـ ١٠ ـ ١٢ ـ

۱ ـ الكافي ٦: ٨ / ٤.

۲ ـ الكافي ٦: ٨ / ٥.

<sup>(1)</sup> في المصدر: عن شيخ مدنى عن زوارة.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: حاجب كثير الدنيا و.

<sup>(</sup>٣) (وتسبّح تسع مرات) ليس في «ي».

<sup>(</sup>٤) في المصدر: بالاستغفار، ثمّ تقول قول الله عزّ وجلّ.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: فقلتهما.

٣/١١١٠٤ عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن يعقوب بن يزيد، عن محمّد بن شعيب، عن النَّضُر بن شعيب، عن سعيد بن يسار، قال: قلت لأبي عبدالله (عبه الملام): لايولد لي. فقال: «استغفر رَبك في السحر مائة مرّة، فإن نسيته فاقْضِه (١).

قوله تعالى:

#### لَاتَرْجُونَ للهِ وَقَاراً -إِنَّى قُولِهُ نَعَالَىٰ - وَمَكَرُوا مَكْراً كُبَّاراً [ ٢٢-٢٣ ]

١١١١٠٥ / ١ ـ عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عليه السلام)، في قوله تعالى: ﴿ لَا تَرْجُونَ قَهِ وَقَاراً﴾، قال: «لاتخافون لله عَظَمة».

٢/١١٠٦ على بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَاراً ﴾، قال: على اختلاف الأهواء والإرادات والمشيئات، قِوله: ﴿ وَآفَهُ أَنبتَكُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ أي على وجه (١) الأرض ﴿ نَباتاً ﴾ ، قوله: ﴿ رَّبِ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَآتَبَعُواْ مَن لَمْ يَزِدْهُ مَالُهُ وَولَدُهُ إِلَّا خَسَاراً ﴾ ، قال: اتبعوا الأغنياء ﴿ وَمَكَرُوا مَكْراً كُبَّاراً ﴾ أي كبيراً.

قوله تعالى:

#### وَقَالُواْ لَا تَذَرُنَّ ءَالِهَ تَكُمْ وَلَا تَذَرُنَّ وَدَّا وَلَا شُوَاعاً وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْراً -إلى فوله تعلق - إلَّا فَاجِراً كَفَّاراً [ ٢٣ - ٢٧ ]

بليس فاتَخذ لهم صورهم ليأنسوا بها فأنسوا، فلمّا جاءهم النّستاء أدخلوها البيوت، فمانوا، فَحَزِن عليهم الناس، فجاء إبليس فاتَخذ لهم صورهم ليأنسوا بها فأنسوا، فلمّا جاءهم النّستاء أدخلوها البيوت، فمضى ذلك القرن وجاء القرْن الآخر، فجاءهم إبليس فقال لهم: إنّ هؤلاء الآلهة كانوا آباؤكم يَعْبدُونها، فعبدوهم وضَلَ منهم بشر كثير، فدعا عليهم نُوح (عبدالسلام) حتّى أهلكهم الله.

٣ ـ الكافي ٦: ٩ / ٦.

(١) (فإن نسيته فاقضه) ليس في «ج، ي».

سورة نُوح آية -١٣ ـِ ٢٢ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٧.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٧.

(١) (وجه) ليس في المصدر.

سورة تُوح آية - ٢٣ - ٢٧ -

١٩١١٠٨ - ١١ بابويه، قال: حدّثنا أبي (رحداه)، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد ابن عيسى، قال: حدّثنا محمّد بن خالد البرقيّ، قال: حدّثنا حمّاد بن عيسى، عن حَريز بن عبدالله السّجِستاني، عن جعفر بن محمّد (عيماالدلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالُواْ لَاتَذَرُنَّ ءَالِهَتَكُمْ وَلَاتَذَرُنَّ وَدَا وَلَاسُواعا وَلَايَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْراً ﴾، قال: «كانوا يَعْبُدون الله عزّ وجلّ فماتوا، فضح قومهم وشقّ ذلك عليهم، فجاءهم إبليس لعنه الله، فقال لهم: اتّخذ لكم أصناماً على صُورِهم فتنظرون إليهم وتأتسُون بهم وتَعْبُدونَ الله، فأعد لهم أصناماً على مثالهم، فكانوا يعبدونَ الله عزّ وجلّ [وينظرون إلى تلك الأصنام، فلمّا جاءهم الشتاء والأمطار أدخلوا الأصنام البيوت، فلم يزالوا يَعْبُدون الله عزّ وجلّ ] حتى هلك ذلك القرن ونشأ أولادهم فقالوا: إنّ آباءناكانوا يَعبدُونَ هؤلاء، فعبَدوهم من دون الله عزّ وجلّ، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَاتَذَرُنَّ وَدَا وَلَاسُواعاً ﴾ الآية.

أحمد النه المنابي، عن عبدالرحمن بن الأشلّ ببّاع الأنماط، عن أبي عبدالله (عبد الدنم)، قال: «كانت قرّبش تلطّخ ابن رِزق الغمشاني، عن عبدالرحمن بن الأشلّ ببّاع الأنماط، عن أبي عبدالله (عبد الدنم)، قال: «كانت قرّبش تلطّخ الأصنام التي كانت حول الكعبة بالموسك والعنبر، وكان يَغُوث قبال الباب، وكان يَعوق عن يمين الكعبة، وكان نَشر عن بسارها، وكانوا إذا دخلوا خرّوا سُجّداً ليَغَوث وَلاَينْحَنُون، ثمّ يَستدبرون (البحيالهم إلى يَعوق، ثم يستدبرون بحيالهم إلى يَعوق، ثم يستدبرون بحيالهم إلى تَعرق، ثم يستدبرون بحيالهم إلى نَشر، ثمّ يُلبّون فيقولون: لبّبك اللهم لبّيك لاشريك لك إلا شريك هو لك، تملّكه وماملك، قال: فبعث الله ذُباباً أخضر له أربَعة أجنحة، فلم يُبقِ من ذلك الموسك والعَنْبر شيئاً إلّا أكله، وأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ يَاأَيُهَا ٱلنَّاسُ ضَيْئاً فَلُولَ مَنْهُ ضَعُفُ ٱلفّالِبُ وَٱلمَطْلُوبُ ﴾ الله الله المؤلف المؤلف المؤلف المؤلف المؤلف المؤلف المؤلفة في المؤلفة المؤلف

ولله والمساعيل بن زيد مولى عبدالله بن يحيى الكاهلي، عن أبي يوسف يعقوب بن عبدالله من ولله أبي فاطمة، عن إسماعيل بن زيد مولى عبدالله بن يحيى الكاهلي، عن أبي عبدالله (عبه العم)، قال: وجاء رجل إلى أمير المؤمنين (عبد العبه) وهو في مسجد الكوفة، فقال: السلام عليك ياأمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته، فردّ عليه، فقال: مجعلت فداك، إنّي أردت المسجد الأقصى، فأردت أن أسلّم عليك وأودّعك، فقال له: وأيّ شيء أردت يذلك؟ فقال: الفضل، جعلت فداك. قال: فيع راحِلنك وكل زادك، وصلّ في هذا المسجد، فإنّ الصلاة المكتوبة فيه حجّة مبرورة، والنافلة عُمرة مبرورة، والبركة فيه (1) على اثني عشر ميلاً، يمينه يُمن، ويساره مَكْر، وفي وسطه عين من دُهن، وعين من لبن، وعين من ماء شراب للمؤمنين، وعين من ماء طُهر للمؤمنين، منه سارت سفينة تُوح، وكان

٢ ـ علل الشرائع: ٣ / ١.

٣ ـ الكافى ٤: ٢٤٥ / ١١.

<sup>(</sup>١) في «ط، ج» يستدبرون، وهكذا التي بعدها.

<sup>(</sup>٢) الحج ٢٢: ٧٣.

٤ ـ الكافي ٣: ٤٩١ / ٢.

<sup>(</sup>١) في ﴿ج، ي؛؛ منه.

فيه نَسر ويَغُوث ويَعُوق، وصلّى فيه سبعون نبيّاً، وسبعون وصيّاً أنا أحدهم ..وقال (<sup>۱)</sup> بيده في صدره ــما دعا فيه مكروب بمسألة في حاجةٍ من الحواثج إلّا أجابه الله وفرّج عنه كُربته».

المُفضّل بن عبدالله (طبالله)، قال: «ولبث نوح (طبالله) في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً، يدعوهم إلى عمر، عن أبي عبدالله (طبالله)، قال: «ولبث نوح (طبالله) في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً، يدعوهم إلى الله عزّ ذكره، فيهزءون به ويَسْخَرون منه، فلمّا رأى ذلك منهم دعا عليهم، فقال: ﴿ رَبُّ لاَتَذَرْ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِن الله عزّ وجلّ إلى ألكافِرينَ دَيَّاراً \* إِنَّكَ إِن تَذَرْهُمْ يُضِلُوا عِبَادَكَ وَلايَه لِدُواْ إِلّا فَاجِراً كُفَّاراً \* ، فأوحى الله عزّ وجلّ إلى نوح (طبالله)، أن اصنتِ الفلك (١) وأوسِقها وعجَل عملها، فعَملِ نوح (طبالله) سفينة في مسجد الكوفة [بيده] فأتى بالخَشب من بُعد حتى فرغ منها».

قال المُفضّل: فانقطع حديث أبي عبدالله (عندالله) عند زوال الشمس، فقام أبو عبدالله (عبدالله) فصلّى الظهر والعصر، ثمّ انصرف من المسجد، فالتفت عن يساره، وأشار بيده إلى موضع (١) الدّاريّين (٣)، وهو موضع (١) ابن حكيم، وذلك قُرات اليوم، فقال: «يامُفضّل، وهاهنا نُصِبت أصنام قوم نُوح: يَغُوثَ وَيَعوقَ ونَسْراً (٥)».

الحسن الوليد، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن محمّد بن إسماعيل، عن حَنان بن سَدير، عن أبيه، قال: قلت لأبي جعفر (عبد السلام): أرأيت نُوحاً (عبد السلام) حين دعا على قومه فقال: ﴿ رَبِّ لَا تَذَرْ عَلَى آلْأَرْضِ مِن آلكَافِرينَ دَيّاراً ١٠٤ إِنّا إِن تَذَرْهُمْ يُضِلُوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُواْ إِلّا فَاجِراً كَفّاراً ١٠٤ وَالر (عبد السلام): « [إنّه] لم (١١) ينجب من بينهم أحده.

قال: قلت: وكيف عَلِم ذلك؟ قال: «أوحل الله إليه أنّه لابؤمن من قومُك إلّا من قد آمن، فعندها " دعا عليهم بهذا الدُّعاء».

الما المعتمد بن همام، قال: حدّثنا محمد بن إبراهيم بن إسحاق (رمود مد)، قال: حدّثنا محمد بن همّام، قال: حدّثنا محمد بن الحسن المِيْثَمي، عن حدّثنا محمد بن الحسن المِيْثَمي، عن

<sup>(</sup>٢) أي ضرب. «مجمع البحرين ٥٠ ٥٨).

٥ ـ الكافي ٨: ٢٨٠ / ٢٢١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: سفينة.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: دار،

<sup>(</sup>٣) الدَّارِيُّ: العَطَّارُ، «لسان العرب ٤: ٢٩٩».

<sup>(</sup>٤) زاد في المصدر: دار.

<sup>(</sup>٥) زاد في المصدر: ثمّ مضى حتّى ركب دابته.

٦ ـ علل الشرائع: ٣١ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لا،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فعند هذا.

٧ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ١٣٢ / ٦.

عبدالله بن الفضل الهاشمي، قال: قال الصادق جعفر بن محمد (عبدالله): ولمّنا أظهر الله تبارك وتعالى نبوّة توح (عبدالله) وأيقن الشبعة بالفرج، اشتدّت البلوى وعَظُمت الغُرية (١) إلى أن آل الأمر إلى شدّة شديدة نالت الشبعة، والوثوب على نُوح (عبد الله) بالضرب المبرّح، حتّى مكث (عبدالله) في بعض الأوقات مغشيّاً عليه ثلاثة أيام يَجرى الدم من أذنه، ثمّ أفاق، وذلك بعد ثلاثمائة سنة من مبعثه، وهو في خلال ذلك يدعوهم ليلاً ونهاراً فيهرُبون، ويدعوهم علانية فيُولُون.

فهم بعد ثلاثمائة سنة بالدُّعاء عليهم، وجلس بعد صلاة الفجر للدُّعاء، فهبط إليه وَفْدٌ من السماء السابعة، وهم ثلاثة أملاك، فسلَموا عليه، ثمّ قالوا: يانبيّ الله لنا حاجة. قال: وماهي؟ قالوا: تؤخّر الدُّعاء على قومك، فانها أوّل سَطُوة لله عزّ وجلّ في الأرض، قال: قد أخّرت الدُّعاء ثلاثمائة سنة أُخرى، وعاد إليهم، فصنع ماكان يصنع، ويفعلون ماكانوا يفعلون، حتّى إذا انقضت ثلاثمائة سنة أُخرى ويَئِس من إيمانهم، جلس في وقت ضُحى النّهار للدُّعاء، فهبط عليه وَفْدٌ من السماء السادسة وهم ثلاثمائة أملاك فسلَموا عليه، وقالوا: نحن وَفْدٌ من السماء السادسة خرجنا بُكرة وجئنا (٢) صحوة، ثم سألوه مثل ماسأله وفد السماء السابعة، فأجابهم إلى مثل ماأجاب أولئك الثلاثة.

وعاد (عبدالله) إلى قومه يدعوهم فلا يزيدهم دعاؤه إلا فراراً، حتى انقضت ثلاثمائة سنة أخرى تتمة تسعمائة سنة، فصارت إليه الشيعة، وشكوا ماينالهم من العامّة والطواغيت وسألوه الدُّعاء بالفرج، فأجابهم إلى ذلك وصلّى ودعا، فهبط عليه جَبْرَئيل (عبدالله)، فقال له: إنّ الله تبارك وتعالى قد أجاب دعوتك فقُل للشيعة يأكلون المتمر ويغرسون النَّوى ويراعونه (المحتى يُثمره فإذا أثمر فرّجت عنهم، فحَمِد الله وأثنى عليه، وعرّفهم ذلك فاستبشروا به، فأكلوا التمر وغرسوا النوى وراعوه حتى أثمر، ثمّ صاروا إلى نوح (عبدالله) بالتمر، وسألوه أن يُنجِز لهم الوعد، فسأل الله تعالى في ذلك، فأوحى الله إليه: قل لهم: كُلوا هذا النمر، وأغرسوا النّوى، فإذا أثمر فرّجت عنكم.

فلمًا ظَنُوا أن الخُلف قد وقع عليه، ارتدّمنهم النُّلث وتَبت النُّلثان، فأكلوا التمر وغرسوا النوى حتى إذا أثمر أتوا به نوحاً (عند السلام)، فأخبروه وسألوه أن يُنجِزلهم الوعد، فسأل الله تعالى في ذلك، فأوحى الله إليه قل لهم: كُلوا هذا التمر، وأغرسوا النَّوى، فارتد النُّلث الآخر وبفي النُّلث، فأكلوا التمر وغرسوا النَّوى، فلما أشمر أتوا به نُوحاً (عبد السلام) فقالوا: لم يبقَ منا إلا القليل ونحن نتخوف على أنفسنا بتأخر الفرج أن نَهْلك، فصلى نوح (عبد السلام) ثمّ قال: يارب، لم يَبْقَ من أصحابي إلا هذه العصابة، وإنّي أخاف عليهم الهلاك إن تأخر عنهم الفرج، فأوحى الله عزّ وجل إليه: قد أحبت دُعاءك، فاصنع الفُلك، وكان بين إجابة الدُعاء والطُوفان خمسون سنة،

<sup>(</sup>١) في المصدر: الفرية،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وجثناك.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: يأكلوا التمر ويغرسوا النوي ويراعوه.

قوله تعالى:

#### رَّبِّ آغْفِرْ لِى وَلِوَالِدَىَّ وَلِـمَنْ دَخَـلَ بَـبْتِى مُـؤْمِناً وَلِـلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَلَاتَزِدِ ٱلظَّلِمِينَ إِلَّا ثَبَاراً [ ٢٨ ]

أ ١٩١١٦ - محمّد بن يعقوب: عن عِدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن فضّال، عن المُنفضل بن صالح، عن محمّد بن علي الحلبي، عن أبي عبدالله (عبد الله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ رَّبِ أَغْفِرْ لِي وَلِهُ عَنْ وَلِهُ الله وَ عَنْ وَلِهُ عَنْ وَلِهُ عَنْ وَلِهُ الله وَ عَنْ وَلِهُ وَلِهُ الله وَ عَنْ وَلِهُ الله وَ الله وَ عَنْ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ عَلَاهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِلْ وَلِهُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَلِهُ عَلَا وَاللهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ عَلَا وَعِلْ وَلِهُ وَلِهُ عِلْمُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ عَلَا وَلِهُ عَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلِهُ عَلَاهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ عِلْمُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ عِلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا مُواللهُ وَا عَلَا فَا مُعَالِمُ عَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

ُ ١١١١٧/٢ ـ عليّ بن إبراهيم، قال أخبرنا: أحمد بن إدريس، قال: حدثنا أحمد بن محمّد، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن المُفضّل بن صالح، عن محمّد بن عليّ الحلبي، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قوله: ﴿رَّبِّ

٨ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٧.

<sup>(</sup>۱) نوح ۷۱: ۱۵.

٩ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٨.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۲۶.

سورة نوح آية ۲۸ ـ

١ ـ الكافي ١: ٢٥٠ / ٥٤.

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٢٢: ٣٢.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٨.



٣ ـ العناقب ٣: ٣٠٩.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٨.

# شُورَةُ الجِنّ

## فَضْلُها

المن المن المن بابويه: بإسناده، عن حَنان بن سَدير، عن أبي عبدالله (عند السلام)، قال: «من أكثر قراءة و قُلُ الم أُوحِيّ إِلَى اللهِ يُصبه في الحياة الدنيا شيء من أعين الجنّ والانقتهم (") والسِحرهم والا ("كيدهم، وكان مع محمد (من الله عند الله عند الله عنه عنه حِوّلاً».

٢/١١١٢١ - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ اسلَى الاعلى والله قال: «من قرأ هذه السورة كان له من الأجر بعدد كلّ جِنّي وشيطان صدّق بمحمّد (مله العلم الله أو ("كذّب به عنق رقبة، وأمِن من الجنّ».

٣/١١١٢٢ وقال رسول الله (مقراة عليم اله): «من قرأها كان له أجر عظيم، وأمِن على نفسه من الجنّ.

# 11177 ع وقال الصادق اعبه السلام): هقراء تها تُهرّب الجانّ من الموضع، ومن قرأها وهو قاصد إلى سلطان جائر أمِن منه، ومن قرأها وهو مُغَلَّفُل سهّل الله عليه خروجه، ومن أدمن في قراءتها وهو في ضيق فتح الله له باب الفرج بإذن الله تعالى».

سورة الجِنّ . فضلها.

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٠.

(١) في «ي»: تفثهم.

(٢) زاد في المصدر: من.

(٢) في المصدر: اريد به بدلاً ولا اريد أن.

..... 1

(١) في «ط، ي»: و.

.....

خواص القرآن: ۱۱ «مخطوط».

قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَـٰنِ آلرَّحِيمِ قُلْ أُوحِــىَ إِلَــىَّ أَنَّهُ آسْتَمَعَ -إِلَىٰ فوله نعالى - يَقُولُ سَفِيهُنَا عَلَى آللهِ شَطَطاً [١-٤]

1/11114 على بن إبراهيم: ﴿ قُلْ ﴾ يامحند المريش، ﴿ أُوحِى إِلَى آَنَهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّين ٱلْجِنَّ فَقَالُواْ إِنَّا سِمْعنَا قُرْءَاناً عَجَباً ﴾ وفد كتبنا خبرهم في آحر سورة الأحقاف (١).

قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ تَعَالَى جَدُّ رَبُّنَا مَالَّتُخَذَّ صَاحِبَةً وَلَاوَلَدُ ﴾ قال: هو شيء قالته الجنّ بجهالة فلم يَرضَه الله منهم، ومعنى جَدّ ربّنا، أي بَخْت ربّنا.

. قُوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا عَلَى آلَةِ شَطَطاً ﴾ أي ظُلْماً.

الحسين بن المحدد بن أبي عبد الله على بن إبراهيم: حدّثنا عليّ بن الحسين، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضر بن سُويد، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الجنّ: ﴿ وَأَنَّهُ تَمَالَى جَدُّ رَبِّنَا ﴾ فقال: «شيء كذِبه الجنّ فقصّه الله كما قالوا».

٣/١١١٢٦ الشيخ في (التهذيب): بإسناده، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي نصر، عن ثعلبة بن ميمون،

سورة الجِنّ آية ـ ١ ـ ٤ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٨.

(١) تفسير القمي ٢: ٣٠٠.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٨٨.

٣ رالتهذيب ٢: ٣١٦ / ١٢٩٠.

عن مُيسَر، عن أبي جعفر «عبه السلام» قال: «شبئان يُفنيد الناس بهما صلاتهم: قول الرجل: تبارك اسمك، وتعالى جَدَك، ولاإله غيرك، وإنّما هو شيء قالته الجنّ بجهالة، فحكى الله عزّ وجلّ عنهم. وقول الرجل: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين (١)».

قوله تعالى:

#### وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنْ ٱلْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقاً [٦]

المنافعة عن أبراهيم: عن أحمد بن الحسين، عن فضالة، عن أبان بن عُثمان، عن زُرارة، قال: سألتُ أبا جعفر (عبد السلام) عن قول الله: ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ ٱلْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِنِّ فَرَادُوهُمْ رَهَقاً ﴾ قال: «كان الجنّ ينزلون على قوم من الإنس يعوذون برجال من الجنّ فزادوهم رَهَقاً ـ قال ـ كان الرجل ينطلق إلى الكاهن الذي يوحى إليه الشيطان فيقول: قل لشيطانك: فلان قد عاذ بك».

مَّ ١١١٢٨ / ٢ ـ وقال عليّ بن إبراهيم أيضاً، في فوله: ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلْإِنْسِ يَعُودُونَ بِرِجَالٍ مِّنْ ٱلْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقاً﴾، قال: كان الجنّ ينزلون على قوم من الإنس، ويخبرونهم الأخبار التي يسمعونها في السماء من فبل مولد رسول الله (منه العبرانه)، وكان الناس يَكْهَنون بِمَا خَيْرُوهِم الجنّ. قوله: ﴿ فَزَادُوهُمْ رَهَقاً﴾ أي خُسراناً.

قوله تعالى:

#### وَأَنَّا لَانَدْرِى أَشَرٌّ أُرِيدَ بِمَنْ فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَداً -إِلَىٰ نوله نعالىٰ - فَكَلا يَخَافُ بَخْساً وَلَارَهَقاً [١٠-١٣]

١/١١١٢٩ علي بن إبراهيم، قال: حدّثنا محمد بن جعفر، قال: حدّثنا محمد بن عيسى، عن زياد، عن الحسن بن علي بن فضّال، عن ابن بُكير، عن الحسن بن زياد، قال: سمِعت أبا عبدالله (عليه السلام) يقول في قوله:

سورة الجِنّ آية ـ ٦ ـ

١ . تفسير القمى ٢: ٢٨٩.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨٩.

سورة الجِنَ آية ـ ١٠ ـ ١٣ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٨١، ٣٨٩.

<sup>(</sup>١) قال المجلسي ارحمادا: قلنا: الظاهر أن الافساد للإتيان به في التشهّد الأول، كما تفعله العامة. وفي الثاني مخرج ولاتبطل به الصلاة، كما عليه الأخبار الكثيرة. «ملاذ الأخيار ٤: ٧٢٤».

﴿ وَأَنَّا لَانَدْرِيَ أَشَرٌ أُرِيدَ بِمَنْ فِي آلْأَرْضِ أَمْ أَرَادَبِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَداً ﴾، فقال: «لا، بل والله شرِّ أُريد بهم حين بايعوا معاوية وتركوا الحسن بن عليّ (عليماك،).

قوله: ﴿ فَمَن يُؤْمِنْ بِرَبِّهِ فَكُلَّ يَخَافُ بَخْساً وَلَارَهَقاً ﴾ قال: البَخْس: النَّقصان، والرَّهَق: العذاب.

٢/١١١٣٠ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمد بن الفُضيل، عن أبي الحسن الماضي (طبه السلام)، قال: قلت: قوله: ﴿ أَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا ٱلْهُدَىٰ ءَامَنًا بِهِ ﴾ قال: « الهدى: الولاية، آمنًا بمولانا فمن آمن بولاية مولاه قلا يخاف بَخسًا ولارَهَقاً». قلت: تنزيل؟ قال: «لا، تأويل».

٣/١١٣١- عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ كُنَّا طَرَاثِقَ قِدَداً ﴾ أي على مذاهب مختلفة.

قوله تعالى:

## وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأَوْلَائِكَ تَحَرَّوْا رَشَداً -إِلَىٰ فوله نعالىٰ - وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَىءٍ عَدَداً [٢٨-١٤]

۲ ـ الكافي ۱: ۳۵۹ / ۹۱.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: إن عصبته.

<sup>(</sup>٢) الجن ٧٢: ٢١ \_ ٢١.

٣ ـ تقسير القمي ٢: ٢٨٩.

سورة الجِنّ آية ـ ١٤ ـ ٢٨ ـ

والطريقة هي ولاية (١) على بن أبي طالب (عبه السلام) والأوصباء (عليم السلام)».

٣٣١ ١٣٣ ٢ محمّد بن العبّاس، قال: حدّ لنا أحمد بن هَوْذة الباهلي، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حمّاد، عن سَماعة، قال: سمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَلُّو ٱسْتَقَاٰمُواْ عَلَى ٱلطّرِيقَةِ لَا سَمّاعة، قال: سمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَلُّو ٱسْتَقَاٰمُواْ عَلَى الولاية في الأصل عند الأظِلَة حين أخذ الله المَسْقَنْنَا لُهُمْ فَيْهِ ﴾، قال: «يعني استقاموا على الولاية في الأصل عند الأظِلَة حين أخذ الله المَسْقَانُ على ذُرَية آدم ﴿ لَأَسْقَيْنَا لَهُمْ مَا مَ عَدَقاً ﴾ يعني لكنّا أسقيناهم من الماء الفُرات العَذْب. ١٤.

٣/١١٦٣٤ عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ اللهِ عَنْ أَبِي بَصِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدَالله (عَلِهُ الله)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَلُّو ٱسْتَقَلْمُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لأَسْقَيْنَا لَهُمْ مَّاءً غَلَقاً ﴾: «يسعني لأمددناهم علماً، كي ينعلموه من الأثمّة (عليم السلام)».

المعتمد بن علي، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن خالد، عن محمد بن علي، عن محمد بن علي، عن محمد بن مسلم، عن بريد العجلي، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَلُو ٱسْتَقَـٰمُواْ عَلَى ٱلطّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَا لَهُ مَ وَجلّ: ﴿ وَأَلُو ٱسْتَقَـٰمُواْ عَلَى ٱلطّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَا لَهُ مَ بُريد العجلي، قال: ولأذقناهم علماً كثيراً ينعلمونه من الأثمة (عليم السلام)».

قلت: قوله: ﴿ لِّنَفْتِنَهُمْ فِيهِ ﴾ ؟ قال: ﴿إِنمَّا هَوْلاء يَفْتِنهم فيه، يعني المنافقين».

المعقر، عن عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن إسماعيل بن يَسار، عن عليّ بن جعفر، عن جعفر، عن جعفر، عن جعفر، عن أبي جعفر عليه بن عبدالله، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَلَّوِ ٱسْتَقَـٰمُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَـٰهُمْ مَّا هُ عَدَقاً ﴾ لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ﴾، قال: وقال الله: لجعلنا أظلتهم في الماء العَذْب ﴿ لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ ﴾ في عليّ (عليدالم) (١٠).

الحسين بن النفشر بن سُويد، عن القاسم بن سُليمان، عن جابر، قال: صَمعت أبا جعفر (عيدالله) يقول في هذه الآية سعيد، عن النفسر بن سُويد، عن القاسم بن سُليمان، عن جابر، قال: سَمعت أبا جعفر (عيدالله) يقول في هذه الآية في ألَّو اَسْتَقَلْمُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ لأَسْقَيْنَاهُمْ مَّاءً غَدَقاً في: «يعني من جرى فيه شيء من شِرْك الشيطان، على الطريقة، يعني في الولاية في الأصل عند الأظِلة حين أخذ الله مبثاق ذُريّة آدم، أسقيناهم ماءً غَدَقاً، لكنّا وضعنا أظلتهم في الماء القرات العَدْب،

٣/١١١٣٨ ـ الطُّبَرسي: عن بُريد العِجلي، عن أبي عبدالله اعبدالله اعاداله العالم الله العناه الأفدناهم (١) علماً كثيراً

<sup>(</sup>١) في المصدر: هي الإيمان بولاية.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٢٧ / ١.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٢٧ / ٢.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٢٨ / ٣.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٢٨ / ٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ﴿ لَمِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ ﴾ وفتنهم في عليّ اعليه السلام، ومافتنوا فيه وكفروا إلّا بِما أُنزل في ولايته.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩١.

٧ ـ مجمع البيان ١٠: ٥٦٠.

<sup>(</sup>١) في «ي، طα: لاذقتاهم.

٥١٠ ...... البرهان في تفسير القرآن

يتعلَّمونه من الأئمَّة (علهمالسلام)٥.

٨/١١٦٩٩ على بن إبراهيم، قال: حدّ ثنا محمّد بن همّام، قال: حدّ ثنا جعفر بن محمّد بن مالك، قال: حدّ ثنا جعفر بن عبدالله، قال: حدّ ثنا حعفر بن عبدالله، قال: حدّ ثنا محمّد بن عمر، عن عبّاد بن صُهيب، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه (طبها السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَدا ﴾ : «أي الذين أقرّوا بولايتنا ﴿ فَأُولَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَدا ﴾ : «أي الذين أقرّوا بولايتنا ﴿ فَأُولَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَدا ﴾ : «أي الذين أقرّوا بولايتنا ﴿ فَأُولَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَدا ﴾ : «أي الذين أقرّوا بولايتنا ﴿ فَأُولَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَدا ﴾ وَأَمَّا القاسِطونَ فَكَانُوا لِجَهَنَمَ حَطَبا ﴾ معاوية وأصحابه ﴿ وَأَلُو آسْتَقَامُواْ عَلَى ٱلطّرِيقَةِ لَكُونُولُ مَعْ مَاءً عُدَقا ﴾ فالطريقة: الولاية لعليّ (طباسلام) ﴿ لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ ﴾ قتل الحسين (طباسلام) ﴿ وَمَن يُغرِضْ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ يَسْلُكُهُ عَذَاباً صَعَدا \* وَأَنَّ المَسَاجِدَ فَهِ فَكَلا تَدْعُواْ مَعَ آلَهُ أَحَدا ﴾ أي الأحد مع (١٠ آل محمّد، فلا تَتَخذوا من غيرهم إماماً (١٠).

﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُاللهِ يَدْعُوهُ ﴾ يعني رسول الله (سقراله عبداله) يدعوهم إلى ولاية أمير المؤمنين (طمالسلام) ﴿ كَادُوا﴾ قُريش ﴿ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبُداً ﴾ أي بتعادون عليه، قال: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَدْعُوا رَبِّي ﴾ ، قال: إنّما أدعو أمر ربّي ﴿ كَادُوا﴾ لَكُمْ ﴾ إن تولّيتم عن ولاية على ﴿ ضَرّاً وَلَا رَشَداً ﴾ .

﴿ قُلْ إِنِّى لَن يُجِيرَنِي مِنَ آللهِ أَحَدُّ ﴾ إن كتمت ماأمرت به ﴿ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَداً ﴾ يعني مأوى ﴿ إِلّا بَلاغاً مِن آللهِ ﴾ أبلغكم ماأمرني الله به من ولاية عليّ بن أبي طالب (علم السلام) ﴿ وَمَن يَعْصِ آللهُ وَرَسُولَهُ ﴾ في ولاية على (علم السلام) ﴿ وَمَن يَعْصِ آللهُ وَرَسُولَهُ ﴾ في ولاية على (علم السلام) ﴿ وَمَن يَعْصِ آللهُ وَرَسُولَهُ ﴾ في

قالُ النبيّ املَى الله على الله على النار، تفول: هذا لي وهذا لك قالوا ": فمتى يكون ماتَعِدنا به من أمر عليّ والنار؟ فأنزل الله ﴿ خَتَى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ ﴾ بعني الموت والقيامة ﴿ فَسَيَعْلَمُونَ ﴾ يعني فلاناً وفلاناً وفلاناً وفلاناً ومعاوية وعمرو بن العاص وأصحاب الضّغائن مِن قُريش ﴿ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِراً وأَقَلُ عَدَداً ﴾ .

٨ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨٩.

<sup>(</sup>١) في النسخ: من.

<sup>(</sup>٢) في المصدر، و﴿ط» نسخة بدل: ولياً.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: قالت قريش.

قال: ٩/١١٤٠ وعنه: عن محمّد بن همّام، عن جعفر، قال: حدّثني أحمد بن محمّد بن أحمد المداثني، قال: حدّثني هارون بن مسلم، عن الحسين بن عُلوان، عن عليّ بن غُراب، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس، في قوله: ﴿ وَمَن يُعْرِضْ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ ﴾، قال: ذِكر ربّه: ولاية عليّ بن أبي طالب (علبه السلام)، قوله: ﴿ فَأُولَئِكَ تَحَرُّوا وَشَداً ﴾ أي طَلبوا الحق ﴿ وَأَمَّا ٱلْقَاسِطُونَ ﴾ الآية، قال: القاسط: الحائِد عن الطريق.

المعداد المعتمد بن العبّاس، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن إسماعيل بن بَسَار، عن عليّ بن جعفر، عن جابر الجُعفي، قال: سألتُ أبا جعفر (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يُعْرِضْ عَن عَلَيّ بن جعفر، عَن جابر الجُعفي، قال: «من أعوض عن عليّ (عبدالله) يَسْلُكُه العَذَابِ الصَّعْد، وهو أَسْدَ العَذَاب».

العذاب».

المحدودها تامة؟!».

قال حمّاد: فأصابني في نفسي الذُّل، فقلت: جُعلِت فِداك، فعلّمنني الصلاة، فقام أبو عبدالله (عبدالله) مستقبل القبلة منتصباً، فأرسل بديه جميعاً على فَخِذيه، قد ضمّ أصابعه وقرّب بين قدميه حتّى كان بينهما قدر ثلاث أصابع مُتُفَرجات، واستقبل بأصابع رجليه جميعاً القبلة، لم يَحْرِفهما عن القبلة، وقال بخُسوع: «الله أكبره ثم قرأ الحمد بترتيل، وقل هو الله أحد، ثمّ صبر هُنيئة بقدر مايتنفس وهو قائم، ثمّ رفع يديه حِيال وجهه، وقال: «الله أكبره وهو قائم، ثمّ ركع وملأكفّيه من رُكبتيه مُعَرُّجات ورَحْرُ كَتَبِه إلى خلفه حتّى استوى ظهره حتّى لوصب عليه قطرة من ماء أو دُهن لم تَزُل لاستواء ظهره، ومَدَّ عُنقه وَعَمَض عينيه، ثمّ سبّح ثلاثاً بترتيل، فقال: «شبحان ربي العظيم وبحمده» ثمّ استوى قائماً، فلمّا استمكن من القبام قال: «سمع الله لمن حَمِده» ثمّ كبّر وهو قائم، ورفع يديه حيال وجهه.

ثم سجد وبسط كفّيه مضمومتي الأصابع بين يدي رُكبتيه حِيال وجهه، فقال: اسبحان ربّي الأعلى وبحمده، ثلاث مرات، ولم يضع شيئاً من جسده على شيءٍ منه، وسجد على ثمانية أعظم: الكفّين والرُّكبتين وأنامل إبهامي الرجلين والجبهة والأنف، وقال: اسبعة منها فرض يُسْجَد عليها، وهي التي ذكرها الله في كتابه فقال: ﴿ وَأَنَّا لَهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى المُبَهَةُ والكُفّان والرُّكبتان والابهامان، ووضع الأنف على

٩ ـ تفسير القمى ٢: ٣٩٠.

١٠ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٢٩ / ٦.

۱۱ ـ الكافي ۳: ۳۱۱ / ۸

الأرض سُنّة، ثمّ رفع رأسه من السُّجود، فلمّا استوى جالساً قال: «الله أكبر» ثمّ قعد على فَخِذه الأيسر، وقد وقع (١) ظاهر قدمه الأيمن على بطن قدمه الأيسر، وقال: «استغفر الله ربّي وأتوب إليه» ثمّ كبّر وهو جالس، وسجد السجدة الثانية، وقال كما قال في الأولى، ولم يضع شيئاً من بدنه على شيء منه في رُكوع ولاسُجود، وكان مُجنّحاً، ولم يضع ذراعيه على الأرض، فصلى رَكعتبن على هذا، ويداه مضمومتا الأصابع وهو جالس في التشهد، فلمّا فرغ من التشهد سلّم، فقال: وياحمّاد، هكذا صَلّى.

ورواه ابن بابویه في (الفقیه): عن أبیه، عن سعد بن عبدالله، عن إبراهیم بن هاشم، ویعقوب بن یزید، عن حمّاد بن عیسی الجُهنی <sup>(۱)</sup>.

ورواه عن أبيه، عن عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى ".

الفُضيل، عن أبي الحسن (عبد المدن)، في قوله: ﴿ وَأَنَّ المَسَاجِدَ لَهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ آلَةِ أَحَداً ﴾، قال: وهم الأوصياء،

۱۳/۱۱۱۶۶ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا (عليه السلام)، قال: «المساجد: الأثمّة (عليهم السلام)».

11/1116 عن محمّد بن العبّاس: عن الحسن بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يُونُس، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي الحسن (عليه السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَنَّ ٱلمَسَاجِدَ تَعْرِهُ ، قال: «هم الأوصياء».

10/11127 - وعنه: عن محمّد بن أبي بكر، عن محمّد بن إسماعيل، عن عيسى بن داود النجّار، عن الإمام موسى بن جعفر (عليما السلام)، في قول الله عزّ وجلّ فوأنَّ المَسَاجِدُ أَنِّ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ آفَةِ أَحَداً فَي، قال: دسَمِعت أبي جعفر بن محمّد (عليما السلام) يقول: هم الأوصياء الأثمّة منّا واحد فواحد، فلا تدعوا إلى غيرهم فتكونوا كمن دعا مع الله أحداً، هكذا نزلت ...

العباسه)، في حديث سؤال المعتصم له، قال العباشي: بإسناده، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الجواد (طهماله ۱۹/۱۱۱۲)، في حديث سؤال المعتصم له، قال: وقال رسول الله (مقراة علم وآله): السُّجود على سبعة أعضاء: الوجه، واليدين، والركبتين، والرجلين، وقال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلمَسَاجِدَ ثَهِ ﴾ يعني به هذه الأعضاء السبعة التي يُسجَد عليها ﴿ فَكَلَا تَدْعُواْ مَعَ

<sup>(</sup>۱) في «ي»: وضع.

<sup>(</sup>٢) من لايحضره الفقيه ١: ١٩٦ / ٩١٦.

<sup>(</sup>٣) أمائي الصدوق: ٣٣٧ / ١٣.

۱۲ ـ الكافي ۱: ۲۵۲ / ۲۵.

۱۲ ـ تفسير القمي ۲: ۳۹۰.

<sup>14</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٧٢٧ /٧.

١٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٢٩ / ٨

۱۹ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۳۱۹ / ۱۰۹.

آفهِ أَحَداً﴾ وماكان لله لم يُقطع، يعني لم يُقطع في السرقة من غير مَفْصِل الأصابع من اليد، ويبقى الكفّ للسّجود عليه.

١٧/١١١٤٨ - علي بن إبراهيم: قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَنَّ ٱلمَسَاحِدَ اللهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ آالَهِ أَحَداً ﴾ قال:
 المساجد السبعة التي يُسْجَد عليها: الكفّان، وعينا الرُّكبتين، و الإبهامان، والجبهة.

قوله تعالى: ﴿عَالِمُ ٱلغَيْبِ فَكَايُظْهِرِ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدَا \* إِلَّا مَنِ آرْتَضَى مِن رَّسُولٍ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ ومِنْ خَلْفِهِ رَصَداً﴾ قال: بُخبِر الله رسوله الذي يرتضيه بما كان قبله من الأخبار، ومايكون بعده من أخبار الفائم (طبيسهم) والرجعة والقيامة.

۱۹/۱۱۱۵۰ ومن طريق المخالفين: ماذكره ابن أبي الحديد في (شرح نهج البلاغة)، قال: رُوي أن بعض أصحاب أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر (عبالله) سأله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِلّا مَن آرتَضَى مِن رَّسُولٍ فَإِنَّهُ يَسُلُكُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَداً ﴾ فقال (عبالله): «يوكّل الله بأنبيائه ملائكة يُحصُون أعمالهم ويُؤدّون إليه بنبليغهم الرسالة، ووكّل بمحمّد (من الدعب والله) عظيماً منذ قصل عن الرّضاع يُرشده إلى الخيرات ومكارم الأخلاق، ويصدّد عن الشرّ ومساوى الأخلاق، وهو الذي كان يناديه: السلام عليكم يامحمّد يارسول الله، وهو شاب لم يَبُلغ درجة الرسالة بعد، فيظنّ أنّ ذلك من الحجر والأرض، فيتأمل فلا يرى شيئاً».

۲۰/۱۱۵۱ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحبى، عن عبدالله بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن محبد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن سَدير الصَّيْرَفيّ، قال: سَمِعت حُمران بن أعين يسأل أبا جعفر (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ ابتدع الأشياء كلّها الله عزّ وجلّ ابتدع الأشياء كلّها بعلمه على غبر مِثالٍ كان قبله، فابتدع السماوات والأرضين، ولم يكن قبلهن سماوات ولا أرضون، أما تسمع لقوله بعلمه على غبر مِثالٍ كان قبله، فابتدع السماوات والأرضين، ولم يكن قبلهن سماوات ولا أرضون، أما تسمع لقوله بعلمه على غبر مِثالٍ كان قبله، فابتدع السماوات والأرضين، ولم يكن قبلهن سماوات ولا أرضون، أما تسمع لقوله بعلمه على غبر مِثالٍ كان قبله، فابتدع السماوات والأرضين، ولم يكن قبلهن سماوات ولا أرضون، أما تسمع لقوله بعلمه على غبر مِثالٍ كان قبله، فابتدع السماوات والأرضين، ولم يكن قبلهن سماوات ولا أرضون، أما تسمع لقوله بعلمه على غبر مِثالٍ كان قبله، فابتدع السماوات والأرضين، ولم يكن قبلهن سماوات ولا أرضون، أما تسمع لقوله بعلمه على غبر مِثالٍ كان قبله، فابتدع السماوات والأرضين، ولم يكن قبلهن سماوات ولا أرضون، أما تسمع لقوله بعلي غبر مِثالٍ كان قبله بعد الله بعد المناوات والأرضين، ولم يكن قبلهن سماوات ولا أرضون أما تسمى المناوات والأرضين أما يكن قبلهن سماوات ولا أرضون أما يكن قبله بعد المناوات والأرضين أما يكن قبله بنا بعد المناوات والأرضين أما يكن قبلهن سماوات والأرضين أما يكن قبله بيثان قبله بناء به بناء بناء بناء بعد المناوات والأرضين أما يكن قبله بناء بناء بيثم بناء به بناء بعد المناوات والمناوات والأرضون أما يكن قبله بناء بعد المناوات والمناوات والأرضون أما يكن قبله به بعد المناوات والمناوات والم

۱۷ ـ تفسير القمي ۲: ۲۹۰.

۱۸ ـ تفسير القمي ۲: ۳۹۰.

<sup>(</sup>١) في المصدر، و «ط» نسخة بدل: وكتاب.

١٩ ــشرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٣: ٢٠٧.

۲۰ ـ الكافي ۱: ۲۰۰ / ۲.

<sup>(</sup>۱) الأنعام ١: ١٠١.

٥١٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

تعالى: ﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلمَّاهِ ﴾ (٢) ؟٥.

فقال له حُمران: أرأيت قوله جلّ ذكره: ﴿عَالِمُ ٱلغَيْبِ فَكَايُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً ﴾؟ فقال أبو جعفر (عبد المدم): و﴿ إِلّا مَنِ آرْتَضَى مِن رَّسُولٍ ﴾ وكان والله محمّد ممّن ارتضاه، وأمّا فوله: ﴿عَالِمُ ٱلْغَيبِ ﴾ فإن الله عزّ وجلّ عالِم بما غاب عن خلقه فيما يُقدّر من شيءٍ ويقضيه في علمه قبل أن يخلقه وقبل ان يفضيه إلى الملائكة، فذلك \_ باحُمران \_ علم موقوفٌ عنده، إليه فيه المشيئة، فيقضيه إذا أراد، ويبدو له فيه فلا يُمضيه، فأما [العلم] الذي يُقدّره [الله] عزّ وجلّ ويقضيه ويُمضيه فهو العلم الذي انتهى إلى رسول الله (من الدعية والمناه.) ثمّ إليناه.



# شُورَةُ المُزَّمِّل

#### فَضْلُها

المراة المُزَّمِّل في العِشاء الآخرة، أو في آخر الليل، كان له الليل والنهار شاهدين مع سورة المُزَّمِّل، وأحياه الله حياةً طيّبةً، وأماته مِيتةً طيّبةً».

٢/١١١٥٣ - ٢/١١١٥٣ - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبئ اسلماله طيدواله) أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة كان له من الأجركمن أعتق رِقاباً في سبيل الله بعدد الجرّ والشياطين، ورفع الله عنه العُسر في الدنيا والآخرة، ومن أدمن قراءتها ورأى النبئ (ملّ الله عبدواله) في المنام فليطلب منه مايشتهي فؤاده».

٣/١١١٥٤ - وقال رسول الله (سفراة عليه والد): ومن قرأها دائماً؛ رفع الله عنه العُسر في الدنيا والآخرة، ورأى النبيّ في المنام.

` المادق على الصادق على المادق على المن أدمن في قراءتها ورأى النبيّ وسأله ما أيريد أعطاه الله كلّ ما أيريده من الخير، ومن قرأها في ليلة الجمعة مائة مرّة غفر الله له مائة ذنب، وكتب له مائة حسنة بعشر أمثالها، كما قال الله تعالى ...

سورة التُزَّمُّل ـ فضلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٠.

..... ٢

٠---- ٢

غواص القرآن: ۱۲ «مخطوط».

#### قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ يَـٰأَيُّهَا آلْـمُزَّمِلُ \* قُـمِ آلَـبْلَ إِلَّا فَـليلاً \* نِـضْفَهُ أَوِ آنـقُض مِـنْهُ قَلِيلاً [٣-١]

تقدّم حديث في أوّل سورة طه عن الصادق (عبرالله): ﴿ وَيَا أَيُهَا ٱلْمُزَّمِّلُ ﴾ اسمّ للنبيّ (ملَ ه عبراله) (١٠). ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ - عليّ بن إبراهيم: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلْمُزَّمِّلُ \* قُمِ ٱلْيَلَ إِلَا قَلِيلاً \* يَضفَهُ أَوِ ٱنقُض مِنْهُ قَلِيلاً ﴾ قال: هو النبيّ (ملَ الله عبداله)، كان يَنزمَل بثوبه وبنام، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلْمُزَّمِّلُ \* قُمِ ٱلَّيْلَ إِلَا قَلِيلاً \* يَضفَهُ أَوِ النّبيّ (ملَ الله عنوف من القليل أو زِد عليه، أي على القليل قليلاً.

٢/١١١٥٧ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل، عن منصور، عن عمر بن أذَينة، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (منه السلام)، قال: سألتُه عن قول الله تعالى: ﴿ قُمِ آلَيْلَ إِلّا عَن عمر بن أَذَينة، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (منه السلام)، قال: وأمره الله أن بصلي كلّ ليلة، إلّا أن يأتي عليه ليلة من الليالي لايصلّي فيها شيئاً».

سورة المُزَّمِّل آية ١ ـ ٣ ـ ٢ ـ

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآبات (١ ـ ٣) من سورة طه.

١ - تفسير القمي ٢: ٣٩٠.

۲ ـ التهذيب ۲: ۲۳۵ / ۱۳۸۰.

شُورَةً المُزْمَل (٧٣) ...... ١٧٠..... ١٧٠٠... ١٧٠٠

قوله تعالى:

#### وَرَتَسِلِ ٱلقُرْءَانَ تَرتِيلاً - إلىٰ نوله تعالى - هِــى أَشَدُّ وَطَّنَا وَأَقْوَمُ قِيلاً [4-4]

١١١٥٨ / ١ - عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَرَتَّبِلِ ٱلقُّرْءَانَ تَرتِيلاً ﴾ قال: بيّنه تبياناً، ولاتَنْتُرُهُ نثر الرمل، ولاتَهُذَه هَذَ (١) الشعر، ولكن أفزَع به القلوب القاسية.

٢/١١١٥٩ - ٢/١١١٥٩ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عليّ بن مَعْبَد، عن واصِل بن سُليمان، عن عبدالله بن سليمان، قال: سألتُ أبا عبدالله (على السلام)، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَرَقِيلٍ ٱلقُرْءَانَ تَرتِيلاً ﴾ ، قال: اقال أمير المؤمنين (مارات الله على تبياناً والاتَهُذّه هَذّ الشعر، والاتَنْتُره تثر الرمل، ولكن أفزِعوا قلوبكم القاسية، والايكن همّ أحدكم آخر السورة».

٣/١١٦٠ / ٣-عليّ بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً﴾، قال: قيام اللبل، وهو قوله: ﴿إِنَّا نَاشِئَةَ ٱلَّيْلِ هِمَى أَشَدُّ وَطْئاً وَأَقْوَمُ تِيلاً﴾، قال: أصدق.

· · · / ۱۱۱۱ عَـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي عُمير، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ نَاشِئَةَ ٱلَّيْلِ هِــىَ أَشَدُّ وَطُّنَا وَأَقُومُ قِيلاً﴾، قال: «يعني بقوله: ﴿وَأَقْوَمُ قِيلاً﴾ قيام الرجل من فِراشه يرُيد به ألله لايريد به غيره».

قوله تعالى:

#### مُرُرِّمِينَ تَكَيِيرُ رَضِي سِي كَا وَ تَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَبْتِيلاً [ ٨ ]

١١١١٦٢ / ١ - عليّ بن إبراهيم، قال: رفع البدين وتحريك السبّابتين.

٢/١١١٦٣ - محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن إسماعيل بن

سورة المزمل آية ـ ٢٠٤.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٢.

(١) الهَدُّة سوعة القواءة. ﴿السانِ العرب ٣: ١٧٥٪.

٢ ـ الكافي ٢: ١ ١ ١ ١ / ١.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٢.

٤ ـ الكافي ٢: ٤١٦ / ١٧.

سورة المزمل آية ـ ٨ ـ

1 ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٢.

٢ ـ الكافي ٢: ٢ ٢ / ١ .

مِهران، عن سيف بن عَميرة، عن أبي إسحاق، عن أبي عبدالله (عله البلام)، قال: «الرغبة أن تستقبل بباطن كفّيك إلى السماء، والرهبة أن تجعل ظهر كفّيك إلى السماء».

وقوله تعالى: ﴿ وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلاً ﴾، قال: «الدعاء: بإصْبَع واحدة تشير بها، والتضرُّع: تُشير بإصْبَعيك وتُحرِّكهما، والابتهال: رفع اليدين وتَمُدَّهما، وذلك عند الدمعة، ثمّ ادعُ».

۱۱۹۴ / ۳- وعنه: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن محمد بن خالد، والحسين بن سعيد، جميعاً، عن النّضر بن سُويد، عن يحيى الحلبي، عن أبي خالد، عن مَرْوَك بيّاع اللوّلو، عمن ذكره، عن أبي عبدالله (مباسلام)، قال: «ذكر الرغبة وأبرز [باطن] راحتيه إلى السماء، وهكذا الرهبة: وجعل ظهر كفيه إلى السماء، وهكذا التضرّع: وَحرك أصابعه بميناً وشمالاً، وهكذا التبتّل: ويرفع أصابعه مرّة ويضعها مرّة، وهكذا الابتهال ومدّ يده تِلقاء وجهه إلى القبلة، ولايبتهل حتّى تجري الدمعة».

العلاء، عن أبيه، عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن فضالة، عن العلاء، عن العلاء، عن محمّد بن مسلم، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: همرّ بي رجل وأنا أدعو في صلاتي بيساري، فقال: ياأبا (١) عبدالله بيمينك، فقلت: ياعبدالله، إنّ الله تبارك وتعالى حقّه (١) على هذه كحقّه على هذه».

وقال: «الرغبة: تبسُط يديك [وتُظُهِر] باطنهما، والرهبة: [تبسُط يديك و]تُظُهِر ظاهرهما (٣)، والتضرُّع: تحريك (١) السبّابة اليمني يميناً وشمالاً، والنّبَتُّل: تحريك (١) السبّابة اليُسرى ترفعها إلى السماء رِسُلاً وتضعها، والابتهال: تبسُط يديك وذِراعيك إلى السماء حين ترى أسباب البُكاء».

المبتل فإيماء بإضبعك السبابة، وأما الإبتهال فرفع يديك تجاوز بهما رأسك، ودُعاء التضرُّع أن تحرّك إضبعك السبابة مما يلى وجهك، وهو دعاء الخيفة،

٦/١١١٦٧ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد، عن حَريز، عن محمّد بن مسلم وزّرارة، قالا:

٣ ـ الكافي ٢: ٢٤٨ / ٣.

٤ ـ الكافي ٢: ٣٤٨ / ٤.

<sup>(</sup>١) (أبا) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: إنَّ الله تبارك وتعالىٰ حقاً.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ظهرهما.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: تحرّك.

<sup>(</sup>٥) في «ج» والمصدر: تحرّك.

٥ ـ الكافي ٢: ٣٤٨ / ٥.

٦ ـ الكافي ٢: ٣٤٩ / ٧.

قلنا لأبي عبدالله (عنيه السلام): كيف المسألة إلى الله تبارك وتعالى؟ قال: «تبسُّط كفّيك» قلنا: كيف الاستعاذة؟ قال: «تُفْضِي بكفّيك، والتبتُّل: الايماء بالإصْبَع، والتضرُّع: تحريك الإصْبَع، والابتهال: [أن] تَمُدّ بديك جميعاً».

١٩٦١ / ٧ - الطَّبَرسي: في معنى ﴿ وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلاً ﴾، قال: روى محمّد بن مسلم وزرارة وحُمران، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليما السلام): وأنَّ التبتُّل هنا رفع البدين في الصلاة».

١١١٦٩/٨- وقال: وفي رواية أبي بصير، قال: «هو رفع يديك (١) إلى الله وتضرُّعك إليه».

الله الما ١٩١١ - عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الميدالسلام، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ لَكَ فِي آلنَّهَارِ سَبْحاً طَوِيلاً﴾ (١) يقول: فراغاً طويلاً لنومك وحاجتك، فوله: ﴿ وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلاً﴾ يقول: أخلِص إليه إخلاصاً.

قوله تعالى:

#### وَآصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَآهْجُرْهُمْ هَجْراً جَـمِيلاً. إلى نوله نعالى ـ وَأَقْرِضُواْ آللهَ قَرْضاً حَسَناً [٢٠.١٠]

۱/۱۱۱۷۱ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي (مباسلام)، قال: فلت له: ﴿ وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾؟ قال: «يقولون فبك ﴿ وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾؟ قال: «يقولون فبك ﴿ وَأَهْجُرْهُمْ هَجُراً جَمِيلاً \* وَذَرْنِي (١) وَٱلمُكَذِّبِينَ ﴾ بوصيّك ﴿ أَوْلِي ٱلنَّعْمَةِ وَمَقِلْهُمْ قَلِيلاً ﴾ ، قلت: إنّ هذا تنزيل؟ قال: «نعم».

هدا تنزيل؟ قال: «نعم». ٢/١١١٧٢ ـ ابن شهر أشوب: عن أبان بن عثمان، عن أبي جعفر (طبه السلام)، في قوله تعالى: ﴿وَذَرْنِي وَٱلْمُكَذِّبِينَ﴾ الآية، قال: «هو وعبد تَوَعَّد الله عزّ وجلّ [به] من كَذَب بولاية عليّ أمير المؤمنين (طبه السلام)». ٣/١١١٧٣ ـ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿وَطَعَاماً ذَا غُصَّةٍ﴾ [أي] لايَقْدِر أن يَبْلَعه، فوله: ﴿ يَوْمَ

سورة العزمل آية ١٠٠، ٢٠.

٧ ـ مجمع البيان ١٠: ٥٧١.

٨ ـ مجمع البيان ١٠: ٧٧٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يدك.

٩ - تفسير القمى ٢: ٣٩٢.

<sup>(</sup>١) العزمل ٧٣: ٧.

۱ ـ الكافي ۱: ۲۲۰ / ۹۱.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: يامحمّد.

۲ ـ المناقب ۲: ۲۰۳.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٢.

تَرْجُفُ ٱلْأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ ﴾ أي تخسِف، وقوله تعالى: ﴿ وَكَانَتِ ٱلجِبَالُ كَثِيباً مَّهِيلاً ﴾ قال: مثل الرَّمل ينحدر. ١١١٧٤ / ١١١٤ عَـ ثُمَّ قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (علمال ها)، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَذْنَىٰ مِنْ ثُلْتَى ٱلَيْلِ وَنِصْفَهُ وَثُلْتُهُ ﴾: وففعل النبيّ (مذراة عبواله) ذلك، ونِشَر الناس به، فاشتذ

ذلك عليهم ٥.

وفوله: ﴿ عَلِمَ أَن لَنْ تُحْصُوهُ ﴾ وكان الرجل يقوم ولا يدري منى ينتصف الليل، ومنى يكون النَّلثان، وكان الرجل بقوم ولا يدري منى ينتصف الليل، ومنى يكون النَّلثان، وكان الرجل بقوم حتى بُصبح مخافة أن لايَحْفَظه، فأنزل الله ﴿ إِنَّ رَبِّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ ﴾ إلى قوله: ﴿ عَلِمَ أَنْ لَنْ تَعْصُوهُ ﴾ يقول: منى يكون النصف والثَّلث، نسخت هذه الآية: ﴿ فَأَقْرَ مُوا مَاتَيَسَّرَ مِنَ آلقُرْءَانِ ﴾ واعلموا أنه لم يأتِ نبيّ قط إلّا خلا بصلاة الليل، ولاجاء نبيّ قط (١) بصلاة الليل في أوّل الليل.

قُوله: ﴿ فَكَيْفَ تُتَّقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْماً يَجْعَلُ ٱلوِلْدَانَ شِيباً ﴾ يقول: كيف إن كفرنم تتّقون ذلك اليوم الذي يجعل الولدان شيباً؟

٥/١١١٧٥ وقال أيضاً عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ فَكَيْفَ تَتَّقُونَ ﴾ الآية، قال: تَشِيب الولدان من الفَزّع حيث يسمعون الصيحة.

٣/١١١٧٦ - عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا الحسن بن عليّ، عن أبيه، عن الحسين بن سعيد، عن زُرعة، عن سَماعة، قال: سألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَقْرِضُوا آللهُ قَرْضاً حَسَناً ﴾، قال: «هو غير الزكاة».

سبب نزول السورة

١١١٧٨/ ٢ ـ الطَّبَرسي، قال: روى الحاكم أبو الفاسم الجَسَكاني بإسناده، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عباس، في قوله: ﴿ وَطَائِفَةٌ مِنَ الَّذِينَ مَعَكَ ﴾ [قال]: عليّ وأبو ذرّ.

١ تقسير القمى ٢: ٣٩٢.

<sup>(</sup>١) زاد في النُسخ: إلّا.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ٣٩٣.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٣.

# سُورَةُ المُدَّ ثُر

#### فَضْلُها

الما ۱/۱۱۱۷۹ - ابن بابويه: باسناده، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر (عليه السلام)، قال: «من قرأ في الفريضة سورة المَّدثَر كان حقّاً على الله عزّ وجلّ أن يجعله مع محمّد (صلّ الله عليه وآله)فــي درجــته، ولابُدركه في الحياة الدنيا شَقَاء أبداً إن شاء الله تعالى».

١١٨٠ ٢/١١٨٠ ـ ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (حق العبدواله) أنّه قال: «من قرأ هذه السورة أُعطي من الأجر بعدد من صدّق بمحمّد (مقراة عليه والله) وبعدد من كذّب به عشر مرّات، ومن أدمن في قراءتها وسأل الله في أخرها حِفْظ القرآن لم يَمّت حتى يَشْرح الله قليه ويحقّفظه».

٣/١١١٨١ - وقال رسول الله (سنراه عليه واله): ٣ من أدَّمن قراء تهاكان له أجر عظيم، ومن طلب من الله حفظ كلّ سور القرآن، لم يَمُت حتّى يَحْفَظه».

عَمَّت حتَّى عَمَّت الحره الحادق (علمه السلام): «من أدمن في قراءتها، وسأل الله في آخرها حِفظه، لم يَمُت حتَّى يَحْفَظه، ولو سأله أكثر من ذلك قضاه الله تعالى له». والله أعلم.

سورة المُذَّثِّر ـ فضلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٠.

..... Y

٣ ـ خواص القرآن: ٥٦ ((مخطوط)).

خواص القرآن: ۱۲ «مخطوط».

قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ يَــُا أَيُهَا آلْمُدَّ يِّرُ \* قُمْ فَأَنْذِرْ -إلىٰ نوله نعالىٰ - وَآلرُّجْزَ فَاهْجُز [ ١ - ٥ ]

١/١١٨٣ عبد الله: بإسناده، عن الكلبيّ، عن أبي عبدالله (عبد الله): ( ﴿ يَـٰۤ أَيُّهَا ٱلْمُدَّيِّرُ ﴾ اسم من أسماء النبيّ (مقراة عبدرته) العَشرة التي في القرآن،

تقدّم الحديث مسنداً بنمامه في أوّل سورة طها.

٢/١١١٨٤ عن عمار بن مروان، عن محمد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن محمّد بن سِنان، عن عمار بن مَروان، عن المُتَخَل بن جميل، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر السِناك، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَـٰ أَيُهَا ٱلْمُدَّبِّرُ \* قُمْ فَأَندِرْ ﴾: «يعني بذلك محمّداً (مله عنه وقيامه في الرجعة يُنذِر فيها.

قوله: ﴿ إِنَّهَا لَإِحْدَى آلكُبَرِ \* نَذِيراً ﴾ يعني محمّداً (منبه عبه وقه) نذيراً ﴿ لِلْبَشَرِ ﴾ (١) في الرجعة؛ [وفي قوله: (إِنَّا أرسلناك كافةُ للناس) (١) في الرجعة].

٣/١١١٨٥ عن أبي جعفر (عب السلام): ٥ أنَّ أمير المؤمنين (عب السلام) كان يقول: إنَّ المُدَّثر هو

سورة المدثر آية ١٠٥٠

١ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٦٧.

(١) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآيات (١ ـ ٣) من سورة طه.

٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٦.

(١) المدثر ٧٤: ٣٥، ٣٦.

(٢) يريد معنى قوله تعالى: ﴿ وما أرسلناك إلَّا كافة للناس بشيراً وتذيراً ﴾ سبأ ٣٤: ٢٨، فانه لاتوجد في القرآن آية بهذا اللفظ.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٦.

كائن عند الرجعة، فقال له رجل: ياأمير المؤمنين، أحياء قبل يوم القيامة ثم أموات؟ قال: فقال له عند ذلك: نعم والله لكَفْرة من الكُفر بعد الرجعة أشدٌ من الكَفَرات قبلها».

١١٨٦ / ٤ - عليّ بن إبراهيم: في معنى الآية، قال: يُريد رسول الله (منّى الله عنه والهُدُثَر يعني المُتدثَر بثوبه ﴿ قُمْ فَأَنذِرُ ﴾ قال: هو قيامه في الرجعة يُنذر فيه أَرُ قوله: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِرَ ﴾، قال: تطهيرها تشميرها، أي قصرها، وقال: شيعتنا بَطَهرون.

۱۱۸۷ / ٥ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، في قول الله تعالى: ﴿ وَثِيّابَكَ فَطَهِّرُ ﴾ قال: «فَشَمّره.

المحمد بن الحسين بن محمد، عن معلى بن محمد، عن الحسن بن علي الوشاء، عن الحسن بن علي الوشاء، عن أحمد بن عائذ، عن أبي خديجة، عن مُعلَى بن خُنيس، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وإنّ عليّاً (عبدالله) كان عندكم فأتى بني ديوان، فاشترى ثلاثة أثواب بدينار، القميص إلى فوق الكعب، والإزار إلى نصف الساق، والرداء من ببن يديه إلى ثدييه، ومن خلفه إلى ألينيه، ثمّ رفع يده الى السماء، فلم يزل يحَمّد الله على ماكساه حتّى دخل منزله، ثم قال: هذا اللباس الذي ينبغي للمسلمين أن يلبسوه».

قال أبو عبدالله (منه الملام): «ولكن لايقدِرون أن يَلْبَسوا هذا اليوم، ولو فعلنا لقالوا مجنون، ولقالوا مرائي، والله تعالى يفول: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِرْ﴾، قال: وثيابك ارفعها ولاتجِرَها، وإذا قام قائمنا كان على هذا اللباس».

٧/١١١٨٩ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عبدالرحمن بن عثمان، عن رجل من أهل اليمامة كان مع أبي الحسل (عبدالله) أيام حبس ببغداد، قال: قال لي أبو الحسن (عبدالله): وإن الله تعالى قال لنبيّه (مذراة عبدواله): ﴿ وَثِيَابِكُ فَطَهِّرُ ﴾ وكانت ثيابه طاهرة، وإنما أمره بالتشمير،

) ١٩١٩٠ / ٨- وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن حالد، عن محمّد بن علي، عن رجل، عن سَلَمة بيّاع القَلانِس، قال: كنت عند أبي جعفر (عدالله)، إذ دخل عليه أبو عبدالله (عدالله)، فقال أبو جعفر (عدالله): «يابُنيّ، ألا تُطهرٌ قمصيك، فذهب، فظننًا أنّ ثوبه قد أصابه شيء، فرجع (١) إنّه هكذا، فقلنا: جعلنا الله فِداك، مالقميصه؟ قال: «كان قميصه طويلاً، وأمرته أن يقصّر، إن الله عزّ وجلٌ يقول: ﴿ وَثِيّاتِكَ فَطَهِرُ ﴾ ،

٩/١١١٩١/ وعنه: عن عدَّة من أصحابنا عن أحمد بن محمَّد بن خالد، عن أبيه ، عن النضَّر بن شويد، عن

٤ ـ تفسير القمى ٢: ٣٩٣.

٥ ـ الكافي ٦: ١٥٥ / ١.

٦ \_الكافي ٦; ٤٥٥ / ٢.

٧ ـ الكافي ٦: ٢٥٦ / ٤.

۸ ـ الكافي ٦: ٢٥٧ / ١٠.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: فقال.

۹ ـ الكافي ٦: ١١٧ / ١١.

يحيى الحلبي، عن عبدالحميد الطائي، عن محمّد بن مسلم، قال: نظر أبو عبدالله (عبدالله) إلى رجل قد لَيِس قميصاً يصبب الأرض، فقال: «ماهذا النوب بطاهر».

المؤمنين وضوال ١٠ - ابن بابويه: عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: حدّثني أبي، عن آبائه (عليم السلام)، عن أمير المؤمنين وضواله)، قال: «تشمير الثياب طَهُورها (١٠)، قال الله نبارك وتعالى: ﴿ وَثِيّابَكَ فَطَهِرْ ﴾ بعني فضمّر، المؤمنين وضواله على المؤمنين وضورها (١٠)، قال الله نبارك وتعالى: ﴿ وَثِيّابَكَ فَطَهِرْ ﴾ المخبيث.

قوله تعالى:

#### وَلَاتَمْنُنْ تَسْتَكْثِرُ [٦]

1/11194 محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأشعري، عن ابن القدّاح، عن أبي عبدالله وطبه السلام،، قال: قال في قوله تعالى: ﴿وَلَاتُمْنُنَ تُسْتَكُثِرُ﴾، قال: الاتستكثر مَاعَمِلت من خير لله».

١١١٩٥ / ٢ - عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود يقول: لاتعطى العطية تلتمس أكثر منها.

قوله تعالى:

## فَإِذَا نُقِرَ فِي آلنَّاقُورِ \* فَذَلِكَ يُؤْمَنِّذِ يَوْمَ عَلَى آلْكَ فِرِينَ غَيْرُ مُرْتَ يَسِيرِ [٨-١٠]

المعتمد بن عمد بن يعقوب: عن أبي عليّ الأشعري، عن محمّد بن حسّان، عن محمّد بن عليّ، عن عبدالله بن الفاسم، عن المُفضّل بن عمر، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي ٱلنّاقُورِ ﴾، عبدالله بن الفاسم، عن المُفضّل بن عمر، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله عزّ وجلّ: فظهر فقام بأمر الله تعالى». قال: وإذَ منا إماماً مظفّراً مُسْتَثِراً، فإذا أراد الله عزّ وجلّ إظهار أمره نكت في قلبه نُكتَةً، فظهر فقام بأمر الله تعالى».

١٠ \_ الخصال: ٦٢٢ / ١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: طهور لها.

١١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٣.

<sup>(</sup>١) في نسخة من (ط، ج، ي): الخسي.

سورة المدثر آية ـ ٦ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۳۲۲ / ۱.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٣.

سورة المدثر آية ١٠.٨. ١٠ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲۷۷ / ۳۰.

" ٢/١١٩٧ - الشيخ المفيد: عن محمّد بن يعقوب (رحمانه) بإسناده، عن المفضّل بن عمر، عن أبي عبدالله (علم الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِذَا تُقِرَ فِي ٱلنّاقُورِ ﴾، قال: وإنّ منّا إماماً يكون مستتراً، فاذا أراد الله عزّ ذكره إظهار أمره نكت في قلبه نكتة، فنهض (١) وقام بأمر الله عزّ وجلّ.

٣/١١١٩٨ - وفي حديث آخر عنه رهيه السلام، قال: وإذا تُقر في أُذن القائم (عبدالسلام) أَذِن له في القيام،

عن عمرو بن شِمْر، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر اطباسهم، قال: اقوله عزّ ولجلّ: ﴿ وَلِي جعفر اطباسهم، قال: الفائم بالحق، ينّادي ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي آلنّاتُورِ ﴾ ، قال: الناقور هو النداء من السماء، ألا إنّ وليّكم اللهو (١) فلان بن فلان القائم بالحق، ينّادي به جَبْرَئيل في ثلاث ساعات من ذلك اليوم، فذلك يوم عسير على الكافرين غير يسير، يعني بالكافرين المرجئة الذين كفروا بنعمة الله وبولاية على بن أبي طالب (طباسهم).

معفر الحمقيري، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن موسى بن سعدان، عن عبدالله بن القاسم، عن الحِمْيَري، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن موسى بن سعدان، عن عبدالله بن القاسم، عن المُفضّل بن عمر، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن تفسير جابر؟ فقال: «لاتتحدّث به السّفِلة فيُذيعوه، أما نقراً في المُفضّل بن عمر، قال: ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي ٱلنّاقُورِ ﴾ إنّ منّا إماماً مستتراً، فإذا أراد الله عزّ وجلّ إظهار أمره نكت في قلبه تكنة، فظهر وأمر بأمر الله عزّ وجلّه.

نوله تعالى: ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيداً ـ إِلَى تُولِدُ تِعَالَىٰ ۖ وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لَلَّذِينَ كَفَرُواْ السَّامِ ﴾ }

٢ ـ ... تأويل الآيات ٢: ٧٣٢ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فظهر.

٣ ـ... تأويل الآيات ٢: ٢/ ٧٢٢.

<sup>\$ ....</sup> تأويل الآيات ٢: ٧٣٢ / ٣.

<sup>(</sup>١) (الله و) ليس في «ج».

٥ \_كمال الدين وتمام النعمة: ٣٤٩ / ٤٢.

خُطَب؟ فقال: دعوني أسمع كلامه. قدنا من رسول الله (متراه عليه وقال: يامحمد، أنشدني من شعرك. قال: اماهو شعر، ولكن كلام الله الذي ارتضاه لملائكته وأنبيائه ورسله، فقال: اتل عليّ منه شيئاً. فقرأ عليه رسول الله (متراه عليه رقال: اتل عليّ منه شيئاً. فقرأ عليه رسول الله (متراه عليه رقال) علي منه شيئاً ﴿ فَقُلْ أَنذُ رَتُكُم صَاعِقةً الله (متراه عليه وقريشاً ﴿ فَقُلْ أَنذُ رَتُكُم صَاعِقةً عَلَى الله عليه وقريشاً ﴿ فَقُلْ أَنذُ رَتُكُم صَاعِقةً عَلَى الله عليه وقريشاً ﴿ وَقَمُودَ ﴾ (١) فاقشعر الوليد، وقامت كلّ شعرةٍ على رأسه ولحيته، ومرّ إلى بينه، ولم يرجع إلى قُريش من ذلك.

فمشوا إلى أبي جهل، فقالوا: يا أبا الحكم، إنّ أبا عبد شمس صبا إلى دين محمد، أما تراه لم يَرجع إلينا؟ فغدا أبو جهل إلى الوليد، فقال [له]: ياعم، نكست رؤوسنا وفضحتنا، وأشمت بنا عدوّنا، وصبوت إلى دين محمد! فقال: ماصبوت إلى دينه، ولكنّي سمَيت [منه]كلاماً صعباً تقشعر منه الجلود. فقال له أبو جهل: أخطب هو؟ قال: لا، إنّ الخُطب كلام متصل، وهذا الكلام منثور، ولايشبه بعضه بعضاً. قال: فشعر هو؟ قال: لا، أمّا إنّي قد شبعت أشعار العرب بسبطها ومديدها ورملها ورجزها وماهو بشعر، قال: فما هو؟ قال: دعني أفكر فيه.

فلّماكان من الغد قالوا له: يا أبا عبد شمس، ما تقول فيما قلنا؟ قال: قولوا هو سحر، فإنّه آخذ بقلوب الناس. فأنزل الله عزّ وجلّ على رسوله في ذلك ﴿ ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيداً ﴾ وإنمّا سمّي وحيداً لأنه قال لقُريش: إنّي أتوحد بكُسوة الببت سنة، وعليكم بجماعتكم سنة. وكان له مال كثير وحدائق، وكان له عشر بنين بمكة، وكان له عشرة عبيد، عند كلّ عبد ألف دينار يتجُر بها، وملك القِنطار في ذلك الزمان، ويقال: إنّ القِنطار جلد ثور مملوء ذهباً، فأنزل الله عزّ وجلّ ﴿ ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيداً ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ صَعُوداً ﴾.

٢/١١٢٠٢ - علي بن إبراهيم: وأمّا صَعُود فجبل من صّفر من نار وسط جهنم.

٣/١٦٠٣ عني فَدَره، كيف سوّاه وعدّله ﴿ ثُمَّ نَظُرَ \* ثُمَّ عَبْسَ وَبُسَرَ ﴾ قال: عبس وجهه وبسر، قال: ألفي شِدْقه ﴿ ثُمَّ عَبْسَ وَبُسَرَ ﴾ قال: عبس وجهه وبسر، قال: ألفي شِدْقه ﴿ ثُمَّ عَبْسَ وَبُسَرَ ﴾ قال: عبس وجهه وبسر، قال: ألفي شِدْقه ﴿ ثُمَّ عَبْسَ وَبُسَرَ ﴾ قال: عبس وجهه وبسر، قال: ألفي شِدْقه ﴿ ثُمَّ أَدْبَرَ وَآسْتَكُبْرَ \* فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرً يُؤْثَرُ \* إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ ٱلْبَشَرِ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ مَاسَقَرُ ﴾ وادٍ في النار ﴿ لَا تُبْقِى وَلَا تَذَرُ ﴾ أي لاتبقيه ولاتذره ﴿ لَوَاحَةٌ لِلْبَشَرِ ﴾ قال: ثلوح عليه فتُحْرِقه ﴿ عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴾ قال: ملائكة يُعذَبونهم، وهو قوله: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ ٱلنَّارِ إِلَّا مَلائِكَةً ﴾ وهم ملائكة في النار يعذَبون الناس ﴿ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ ٱلنَّارِ إِلَّا مَلائِكَةً ﴾ وهم ملائكة في النار يعذَبون الناس

١١٢٠٤/ ٤ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: حدّثنا أبو العباس، قال: حدّثنا يحيى بن زكريا، عن عليّ بن حسان، عن عمّه عبدالرحمن بن كثير، عن أبي عبدالله ،مبدالله، مبدالله، في قوله تعالى: ﴿ ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيداً ﴾ ، قال: «الوحيد ولد الزنا وهو زُفر»، ﴿ وَبَنِينَ شُـ هُوداً ﴾ ، قال: «أجلاً ممدوداً إلى مدّة»، ﴿ وَبَنِينَ شُـ هُوداً ﴾ ، قال:

<sup>(</sup>١) فصلت ٤١: ١٣.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٤.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٤.

٤ ـ تفسير القمى ٢: ٣٩٥.

«أصحابه الذين شَهِدوا أنّ رسول الله (من الاعدواله) الإورَث ﴿ وَمَهُدتُ لَهُ تَمْهِداً ﴾ مِلكه الذي ملكنه: مهدته له»: ﴿ ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ \* كَلّا إِنَّهُ كَانَ الإِيَاتِنَا عَنِيداً ﴾ ، قال: «لولاية أمير المؤمنين (عبدالله)، جاحداً عائداً لرسول الله (من الدولية عبداله) ﴿ فَيْمَ وَقَدّ رَ فَيْ وَقَدّ رَ فَي الله (من الولاية ، وقدّ رأن مضى رسول الله (من القطراله) أن الايسلم الأمير المؤمنين (عبدالله) البيعة التي بايعه بها على عهد رسول الله (من الدولية مبدراله) ﴿ فَقُيلً كَيْفَ قَدّ رَ \* ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدّ رَ \* ثُمّ قُتِلَ كَيْفَ قَدّ رَ \* ثُمّ أُتِلَ كَيْفَ قَدّ رَ \* ثُمّ أُتِلَ كَيْفَ قَدّ رَ \* ثُمّ أُتِلَ كَيْفَ قَدّ رَ \* فَقالَ إِنْ هَذَا إِلّا سِحْرً الله (من الدولية من المؤمنين (عبدالله)) فعبس ويسر ممّا أمر به ﴿ ثُمّ أَدْبَرَ وَأَسْتَكْبَرَ \* فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلّا سِحْرً الله عزّ وجلّ ﴿ قَالَ البَشِرِ ﴾ أي ليس بوحي من الله عزّ وجلّ ﴿ سَأُصْلِيهِ سَقَرَ ﴾ إلى آخر الآية، فيه نزلت ».

۱۱۲۰۵ / ۱۱۲۰۵ مدالطَّبَرسي: روى العياشي بإسناده، عن زُرارة، وحُمران، ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر، وأبي عبدالله رعيهمالسلام): وأنَّ الوحيد ولد الزناه.

قال زُرارة: ذُكِر لأبي عبدالله (١) (عليه السلام) عن أحد بني هشام، أنّه قال في بعض خُطبه: أنا الوليد (١) الوحيد، فقال: او يله! لو علم ما الوحيد مافخر بها». فقلنا له: وماهو؟ قال: امن لايتعرّف له أب».

قوله تعالى:

## لِيَسْتَيْقِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلكِتُنْبَ وَيُزْدَاهَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُ وَا إِيمَـٰناً -إلى نوله نعالىٰ - هُوَ أَهْلُ ٱلتَّقْوَىٰ وَأَهْلُ ٱلْمَغْفِرَةِ [٣١-٥٦]

أُ ١/١٩٢٠٩ محمد بن يعقوب: عن علي بن محمد على بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمد بن الفضيل، عن أوثوا الكِتَابَ ؟ قال: «يستيقنون أنَّ الله ورسوله ووصيّه حقّه.

قلت: ﴿ وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِيمَاناً ﴾؟ قال: هيزدادون بولاية الوصيّ إيماناً».

قلت: ﴿ وَلَا يَرْ تَابَ آلُّذِينَ أُوتُوا ٱلكِتَابَ وَٱلمُؤْمِنُونَ ﴾ ؟ قال: دبولاية عليّ (عب السلام)،

قلت: ماهذا الارتياب؟ قال: «يعني بَذلك أهل الكتاب، والمؤمنين الذين ذكر <sup>(١)</sup> الله فقال ولايرتابون في

٥ ـ مجمع البيان ٦: ٥٨٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لأبي جعفر.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أنا ابن.

سورة المدثر آية ـ ٣١ ـ ٥٦ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۳۲۰ / ۹۱.

<sup>(</sup>١) في النُسخ: ذكروا.

۵۲۸ ..... البرهان في تفسير القرآن

الولاية،

قلت: ﴿ وَمَا هِيَ إِلَّا ذِكُوىٰ لِلْبَشَرِ ﴾ ؟ قال: دنعم، ولاية عليّ (على السلام)٥.

- قلت: ﴿إِنَّهَا لَإِحْدَى الكُبُرِ ﴾؟ قال: «الولاية».

- قلت: ﴿لِمَنْ شَاءَ مِنكُمْ أَنْ يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ﴾؟ قال: «من تقدّم إلى ولابتنا أخر عن سَقَر، ومن تأخر عنها تقدّم إلى سَقَر، ﴿إِلَّا أَصْحَابَ ٱليّمِينَ﴾ قال: «هم والله شبعتنا».

قلت له: ﴿ لَمْ نَكَ مِنَ ٱلمُصَلِّينَ ﴾ ؟ قال: وإنّا لم نتول وصيّ محمّد والأوصياء من بعده ولايصلون عليهم،

قلت: ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ ٱلتَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴾ ؟ قال: «عن الولاية معرضين».

قلت: ﴿ كَلَّا إِنَّهَا تَذْكِرَةٌ ﴾ (")؟ قال: والولاية.

٢/١١٢٠٧ عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا الحسين بن محمّد، عن المُعلَى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ الوشاء، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طوالسلام)، في قوله تعالى: ﴿إِنَّهَا لَإِحْدَى ٱلكُبَرِ \* لَلْ اللهِ مَنْ اللهِ عَنْ أَبِي حَمْزَة، عن أبي جعفر (طوالسلام)، في قوله تعالى: ﴿إِنَّهَا لَإِحْدَى ٱلكُبَرِ \* لَلْ اللهِ مَنْ اللهِ عَنْ أَلَى اللهِ وَهُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ أَوَلَ السورة (١٠).

٣/١١٢٠٨ - شرف الدين النجفي، قال: جاء في تفسير أهل البيت (طبهم السلام): رواه الرجال، عن عمرو بن شمر، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عبد السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ ذَرْنِي ۗ وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيداً ﴾، [قال]: ويعني بهذه الآية إبليس اللعبن، خلفه وحيداً من غير أب ولاأم، وقوله: ﴿ وَجَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَّمَدُوداً ﴾ يعني هذه الدولة إلى يوم الوقت المعلوم، يوم يقوم القائم (طبالله)، ﴿ وَبَنِينَ شُهُوداً \* وَمَهّدتُ لَهُ أَتَمْهِيداً \* ثُمّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ \* كَلًا إِنّهُ كَانَ لَإِياتِنَا عَنِيداً ﴾ (أ) يقول: معانفاً للأثمّة، يدعو إلى غير سبيلها، ويصد الناس عنها وهي آيات الله ي

117٠٩ عليه حبتر، ليصعده كارهاً، فإذا ضرب بيديه على الجبل ذابنا حتى تلحقا بالرَّكبتين، فإذا رفعهما عادتا، فلا يخمل عليه حبتر، ليصعده كارهاً، فإذا ضرب بيديه على الجبل ذابنا حتى تلحقا بالرَّكبتين، فإذا رفعهما عادتا، فلا يزال هكذا ماشاء الله».

وقوله تعالى: ﴿إِنَّهُ فَكَرَ وَقَدَّرَ \* فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ \* ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ثُمَّ نَظَرَ \* ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ \* ثُمَّ أَدْبَرَ وَآسْتَكْبَرَ \* فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ يُؤْثَرُ \* إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ البَشَرِ ﴾، قال: «يعني تدبيره ونظره وفكرته واستكباره في نفسه وادّعاءه الحقّ لنفسه دون أهله».

<sup>(</sup>۲) عبس ۱۸ ۱۱.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٩.

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٢) في تفسير الآيات (١ ـ ٥) من هذه السورة.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٣٤ / ٥.

<sup>(</sup>۱) المدثر ۷۶: ۱۱ ـ ۱۱.

<sup>\$</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٧٣٤ / ٦.

شُورَةً المُذَّثِّر (٧٤) ...... ٢٠٠٠

ثمّ قال الله تعالىٰ: ﴿ سَأُصْلِيهِ سَقَرَ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَاسَقَرُ \* لَاتَبْقِى وَلَاتَذَرُ \* لَوَّاحَةٌ لِلْبَشَرِ ﴾، قال: ديراه أهل المشرق كما يراه أهل المغرب، إنّهُ إذا كان في سقر يراه أهل المشرق وأهل المغرب وتبيّن حاله، والمَعنيّ في هذه الآيات جميعها حبتر.

قال: «قوله تعالىٰ: ﴿عَلَيْهَا تِسْعَةً عَشَرَ﴾ أي تسعة عشر رجلاً، فيكونون من الناس كلّهم في المشرق والمغرب».

وقوله تعالى: ﴿ وَمَاجَعَلْنَا أَصْحَابَ ٱلنَّارِ إِلَّا مَلائِكَةً ﴾، قال: «فالنار هو القائم (طبالسلام) الذي أنار ضوؤه وخروجه لأهل المشرق والمغرب، والملائكة هم الذين يملِكون علم آل محمد (منراة عليه وآد)».

وَّنوله تعالى: ﴿ وَمَاجَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ (١)، قال: «يعني المُرْجِئة».

وقوله تعالى: ﴿ لِيَسْتَيْقِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلكِتَـٰبَ ﴾، قال: «هم الشيعة، وهم أهل الكتاب، وهم الذين أوتوا الكتاب والحُكم والنبوّة».

وفوله تعالى: ﴿ وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِيمَنْنا وَلاَيَرْتَابَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنْبَ ﴾ وأي لايشُك الشيعة، في شيء من أمر القائم (طوالسلام) ﴿ وَلِيَقُولَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَّرَضٌ وَٱلكَافِرُونَ مَاذَا أَرَادَ ٱللهُ بِهَذَا مَثَلاً ﴾ فقال الله عزّ وجلّ لهم: ﴿ كَذِلَكَ يُضِلُّ ٱللهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ ﴾ فالمؤمن يُسلّم والكافر يشُك.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ ﴾ فجنود ربك هم الشيعة وهم شُهداء الله في الأرض.

وقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا هِيَ إِلَّاذِكْرَى لِلْبَشَرِ.... لِمَنْ شَاءٌ مِنكُم أَنْ يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ﴾ [قال: «يعني اليوم قبل خروج الفائم، من شاء قبِل الحقّ وتقدّم إليه، ومن شاء تأخر] عنه»

وفوله تعالىٰ: ﴿كُلُّ نَفْسٍ بَمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ \* إِلَّا أَصْحَابَ ٱليَمِينِ﴾، قال: «هم أطفال المؤمنين، قال الله تبارك وتعالىٰ: ﴿وَٱتَّبَعَتْهُمْ ذُرَّيَّتُهُمْ بِإِيمَانِ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ ﴾ <sup>(\*)</sup>، قال: [يعني] إنّهم [آمنوا] بالميثاق».

وقوله تعالىٰ: ﴿ وَكُنَّا تُكَذِّبُ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ ، قال: «بيوم خروج القائم (طبهالدلام)».

وقوله تعالىٰ: ﴿ فَمَالَهُمْ عَنِ ٱلتَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴾ ، قال: «يعني بالتذكرة ولاية أمير المؤمنين (عيدالسلام)».

وقوله تعالى: ﴿ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُّسْتنفِرةً \* فَرَّتْ مِن قَسْوَرَةٍ ﴾، قال: ٥ [يعني] كأنّهم حُمُر وحشٍ فرّت من الأسد حين رأته، وكذلك المُرْجئة " إذا سَمِعت بفضل آل محمّد (عليماللهم) نفرت عن الحقّ».

ئمَ قال الله تعالى: ﴿ بَلْ يُرِيدُ كُلُّ آمْرِيءٍ مِنْهُمْ أَن يُؤْتَىٰ صُحُفاً مُّنَشَّرَةً ﴾، قال: «يُريد كلَّ رجل من المخالفين أن ينزل عليه كتاب من السماء».

ثمّ قال الله تعالى: ﴿ كَلَّا بَل لَّا يَخَافُونَ الآخِرَةَ ﴾ ، قال: «هي دولة القائم (عليه السلام)».

ثم قال تعالى بعد أنَّ عرَّفهم التذكرة هي الولاية: ﴿ كَلَّا إِنَّهُ تَذْكِرةٌ \* فَمَن شَاءَ ذَكَرهُ \* وَمَايَذْكُرونَ إِلَّا أَن

<sup>(</sup>١) المدثر ٧٤: ١١ ـ ٣١.

<sup>(</sup>٢) الطور ٥٢: ٢١.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: رأته، وكذا أعداء آل محمّد.

يَشَاءَ أَلَٰهُ هُوَ أَهْلُ ٱلتَّقْوَىٰ وَأَهْلُ ٱلْمَغْفِرةِ ﴾، فال: «فالتقوى في هذا الموضع هو النبيّ (سلّ الدوان)، والمغفرة أمير المؤمنين (عبدالله)».

المضروب، عن أوح المضروب، عن أبي يوسف يغقوب بن يزيد، عن نوح المضروب، عن أبي يوسف يغقوب بن يزيد، عن نوح المضروب، عن أبي شيبة، عن عَنْبَسة العابد، عن أبي جعفر اطبالسلام،، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهينَةٌ \* إِلَّا أَضْحَابَ اليّمِينِ ﴾، قال: «هم شيعتنا أهل البيت».

٩/١١٢١١ محمد بن العباس، عن محمد بن يونس، عن عثمان بن أبي شيبة ، عن عقبة بن سعيد (١)، عن جابر الجعفي، عن أبي جعفر (على السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةٌ \* إِلَّا أَصْحَابَ آلْيَمِينِ ﴾، قال: هم شيعتنا أهل البيت.

۱۲۹۲۱۲ وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن موسى النوفلي، عن محمّد بن عبدالله، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن زكريا الموصلي، عن جابر الجُعفي، عن أبي جعفر، عن أبيه، عن جدّه (طبهماله): وأذّ النبيّ (متراهُ عبدواله) قال لعليّ (عبدالله): ياعليّ، قوله عزّ وجلّ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ \* إِلّا أَصحَابَ اليّمِينِ النبيّ (متراهُ عبدواله) قال لعليّ (عبدالله): ياعليّ، قوله عزّ وجلّ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ \* إِلّا أَصحَابَ اليّمِينِ \* في جَنَّاتٍ يَتَسَاءَلُونَ \* عَنِ المُجْرِمِينَ \* مَاسَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ﴾ والمُجرمون هم المنكرون لولايتك ﴿ قَالُوا لَمْ فَلُ مِنَ المُصَلِّينَ \* وَلَمْ نَكُ نُطْمِمُ المِسْكِينَ \* وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الخَائِضِينَ ﴾ فيقول لهم أصحاب اليمين: ليس من هذا أوتبتم، فما الذي سلكَكُمْ في سَفر يا أَشْفياء؟ قالوا: كنّا نكذُب بيوم الدين حتى أثانا اليقين. فقالوا لهم: هذا الذي سُلكَكُمْ في سقر ياأشقياء، ويوم الدين يوم الميثاق حيث جَحَدوا وكذَبوا بولايتك، وعَتَوا عليك واستكبروا».

١١٢١٣/٨ ـ الطُّبرسيّ: عن الباقر (عليه السلام)، قال: انحن وشيعتنا أصحاب اليمين.

٩/١١٢١٤ عن الشيباني، في (نهج البيان)، قال: هم على بن أبي طالب (عبدالله)، وأهل بيته الطاهرين. قال: ورُوي مثل ذلك عن ابن عباس وعن الباقر والصادق (عبهماالله).

۱۰/۱۱۲۱۵ - الشيباني، في (نهج البيان): قال: يعني الذين أجرموا بتكذيب محمد (منراله عليه والد). قال: ورُوى مثل ذلك عن الباقر والصادق (عليما السلام).

٥ ـ المحاسن: ١٧١ / ١٣٩.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٣٧ / ٨

<sup>(</sup>١) في المصدر: عبَّة بن أبي سعيد.

٧ ـ تأريل الآيات ٢: ٧٣٨ / ٩.

٨ ـ مجمع البيان ١٠: ٥٩١.

۹ ـ نهج البيان ۳: ۲۰۵ «مخطوط».

۱۰ ـ نهج البيان ۲: ۳۰۵ «مخطوط».

11/1171 ـ وقال عليّ بن إبراهيم، قال: اليمين عليّ (طبالسلام) وأصحابه شيعته، فيقولون لأعداء آل محمّد: ماسلَكَكُمْ في سَفّر؟ قال: فيقولون: ﴿لم قَكَ مِنَ ٱلمُصَلِّينَ﴾ أي لم نك من أتباع الأثمّة (طبهمالسلام).

۱۲/۱۱۲۱۷ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمد، عن سهل بن زباد، عن إسماعيل بن مهران، عن الحسن القمي، عن إدريس بن عبدالله، عن أبي عبدالله (طوالسلام)، قال: سألتُه عن تفسير هذه الآية ﴿ مَاسَلَكُمُ فِي سَقَرَ \* قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ ٱلمُصَلِّينَ ﴾، قال: دعنى بها لم نك من أتباع الأثمّة الذين قال الله تبارك وتعالى فيهم: ﴿ وَالسَّابِقُونَ ٱلسَّابِقُونَ \* أُولَئِكَ ٱلمُقرَّبُونَ ﴾ (١) أما ترى الناس يُسمّون الذي يلي السابق في الحَلْبَة المُصلّي فذلك الذي عنى حيث قال: ﴿ لَمْ نَكُ مِنَ ٱلمُصلّي فَلْ لَمْ الْبَاعِ السابقينِ ».

17/1171۸ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بعض أصحابه، عن أبي حمزة، عن عقيل الخُزاعي: أنّ أمير المؤمنين المدهدين إذا حضر الحرب يوصي المسلمين بكلمات فيقول: وتعاهدوا الصلاة، وحافظوا عليها، واستكثروا منها، وتفرّبوا بها، فإنّها كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً، وقد علم ذلك الكفار حين سُئِلوا: ﴿ مَاسَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ \* قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ ٱلمُصَلِّينَ ﴾ ١.

الحُمس لذي (١٤/١١٢١٩ ـ عليّ بن إبراهيم، قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ ٱلمِسْكِينَ ﴾ قال: حقوق آل الرسول وهو الخُمس لذي (١٠) القُربيٰ واليناميٰ والمساكين وابن السبيل وهم آل الرسول (عليم السلام).

قوله نعالىٰ: ﴿وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ ٱلخَائِضِينَ ﴿ وَكُنَّا نُكَذِّبُ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ﴾ أي بوم المجازاة ﴿ حَتَّىٰ أَتَانَا آليَقِينُ﴾ قال: الموت.

وقوله تعالىٰ: ﴿ فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ آلشَافِلِينَ ﴾ قال: لو ألَّا كلّ ملك مقرّب ونبيّ مرسل شفعوا في ناصبٍ لآل محمّد ماقيل منهم ماشفَعوا فيه.

ئم قال: ﴿ فَمَالَهُمْ عَنِ آلتَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴾ قال: عمّا بُذْكَر لهم من موالاة أمير المؤمنين (عبدالله) ﴿ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنْفِرَةٌ \* فَرَّتْ مِن قَسْوَرَةٍ ﴾ يعني من الأسد.

المجارود، عن أبي جعفر (عبد السلم)، في قوله: ﴿ وَفَي رَوَايَةَ أَبِي الْجَارُود، عَنَ أَبِي جَعَفُر (عبد السلم)، في قوله: ﴿ بَلْ يُويِدُكُلُّ الْمَرِيءِ مُنْهُمْ أَن يُؤْتَىٰ صُحُفاً مُّنَشَرَةً ﴾: «وذلك أنّهم قالوا: يامحمّد، قد بلغنا أنّ الرجل من بني إسرائيل كان يُدنِب الذنب فيُصبِح وذنبه مكتوب عند رأسه وكَفَارته، فنزل جَبْرَئيل (عبد السلام) على النبيّ (سنراله عليه رآله) وقال:

١١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٥.

۱۲ ـ الكافي ۱: ۳٤٧ / ۲۸.

<sup>(</sup>۱) الواقعة ٥٦: ١٠، ١١.

۱۳ رالکافی ۵: ۳۱ / ۱.

١٤ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حقوق آل محمّد من الخمس لذوي.

١٥ ـ تفسير القمى ٢: ٥٩٦.

يسألُك قومك سُنّة بني إسرائيل في الذنوب، فإن شاءوا فعلنا ذلك بهم وأخذناهم بماكنًا نأخُذ به بني إسرائيل، فزعموا أنّ رسول الله(ملّى؛ عبدرته)كَرِه ذلك لقومه؛.

الحسن الوليد، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسن بن أبي الخطّاب، عن عليّ بن أسباط، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي الصفّار، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن عليّ بن أسباط، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله اطبه السلام، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هُوَ أَهْلُ ٱلتَّقُونُ وَأَهْلُ ٱلصّغْفِرَةِ ﴾، [قال]: وقال الله تبارك وتعالى: أنا أهل أن أتقى، ولايشرك بي عبدي شيئاً أن أدخله الجنّة، وقال (طبه السلام): إنّ الله تبارك وتعالى أقسم بعزّته [وجلاله] أن لايمذّب أهل التوحيد (١) بالنار أبداً».



١٦ ـ التوحيد: ١٩ / ٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: توحيده.

## سُورَةُ القِيَامَةِ

#### فَضْلُها

1/11۲۲۲ - ابن بابويه: باسناده، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: (من أدمن قراءة سورة لأأقسِم، وكان يعمل بها، بعثه الله عزّ وجلّ مع رسول الله (من اله عليه الله عنه الله عزّ وجلّ مع رسول الله (من اله عليه الله عنه الله عزّ وجلّ مع رسول الله (من اله عليه عليه عنه عنه الله عزّ وجله عنه الله عزّ وجله عنه المعراط والميزان».

المعددة السورة شَهِدتُ له أنا وَجَرْرُ مِن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (ملل الاعدولة) أنّه قال: امن قرأ هذه السورة شَهِدتُ له أنا وَجَرْرُ نِيل يوم القيامة أنّه كان مُوقِناً بيوم القيامة، وخرج من قبره ووجهه مُشْفِر عن وجوه الخلائق، يسعى نوره بين يديه، وإدمان قراءتها يجلُب الرزق والصيانة ويُحبّب إلى الناس.

٣/١١٢٢٤ - وقال رسول الله (سلّى الله عليه والله) ومن أَدُمَن قراع لها شَهِدَاتُ أنا وجَبْرَ ثبل يوم القيامة أنَّهُ كان مؤمناً بيوم القيامة».

11۲۲0 ع. وقال الصادق (عبدالسلام): «قراءتها تُخشّع وتَجُلُب العفاف والصَّيانة، ومن قرأها لم يَخَف من سُلطان، وحُفِظ في ليله . إذا قرأها ـ ونهاره بإذن الله تعالىء.

سورة القِيَامَةِ . فضلها .

١ - ثواب الأعمال: ١٣١.

...... ٢

..... ٣

..... £

فوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ لَآأَقْسِمُ بِيَوْمِ آلقِيَـٰمَةِ \* وَلَآأُقْسِمُ بِالنَّفسِ آلْلُوَّامَةِ ـ إلى نوله تعالىٰ ـ بَلْ يُرِيدُ آلْإِنسَـٰنُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ [١-٥]

١/١١٢٢٦ - علىّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ لَأَأْقُسِمُ بِيَوْمِ ٱلقِيَسَٰمَةِ ﴾: يعني أُقسِم بيوم القيامة و ﴿ وَلَا أُقسِمُ بِالنَّفْسِ ٱلْلَوَّامَةِ ﴾، قال: نفس آدم اللي عصت فلامها الله عزّ وجلّ. قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَيَحْسَبُ ٱلإِنسَانُ أَلَّن نَجْمَعَ عِظَامَهُ \* بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَن نُسَوِّيَ بِنَانَهُ ﴾ قال: أطرافِ الأصابع، لو شاء الله لسوّاها.

قوله تعالىٰ: ﴿ بَلْ يُرِيدُ ٱلْإِنسَانُ لِيَفْجُرُ أَمَّامَةً ﴾، قال: يَقَدُم الدنب ويُؤخّر التوبة، ويقول: سوف أتوب. ٢/١١٢٢٧ ـ شرف الدين النجفي: عن محمّد بن خالد البرقي، عن خلف بن حمّاد، عن الحلبي، قال:

سَمِعت أبا عبدالله (علم السلام) يقرأ: ٥ ﴿ بَلْ يُرِيدُ ٱلْإِنسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ ﴾ أي يكذّبه ٥.

٣/١١٢٢٨ عض أصحابنا عنهم (عليم السلام): وأنّ قول الله عزّ وجلّ: ﴿ بَلْ يُوِيدُ ٱلْإِنسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ ﴾ قال: [بل] بُريد أن يفجُر أمير المؤمنين (عبدالسلام)، بمعنى يكيده،

سورة القيامة آية ـ ١ ـ ٥ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٦.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٣٩ / ١.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٣٩ / ٢.

قوله تعالى:

#### يَسْئُلُ أَيَّانَ يَوْمُ ٱلْقِيَامَةِ -إلى نوله نعالىٰ - وَلَوْ أَلْقَىٰ مَعَاذِيرَهُ [ ١٥-١٥]

١٩٢٢٩/ ١ ـ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالىٰ: ﴿ يَسْئُلُ أَيَّانَ يَوْمُ ٱلْقِيَـٰمَةِ ﴾ أي منى يكون؟ فقال الله: ﴿ فَإِذَا بَرِقَ ٱلبَصَرُ ﴾، قال: يبرُق البصر، فلا يقدِر أن يطرِف، قوله: ﴿ كَلَا لَاوَزُرَ ﴾ أي لاملجا، قوله تعالىٰ: ﴿ يُنَبِّؤُا ٱلْإِنسَانُ يَوْمَثِذِ بِمَا قَدَّمَ وَأَخْرَ ﴾ قال: يُخبَر بما قَدَم وأَخَر.

71170 عنه أبي الجارود، عن أبي جعفر اعلى المي في قوله: ﴿ يُنَبِّوُ الْإِنسانُ يَوْمَثِذِ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَرِ ﴾: «بما فدّم من خيرٍ وشرّ، وما أخر من سُنّة ليُسْتَنّ بها من بعده، فإن كان شرّاً كان عليه مثل وِزرهم، ولا يُنقَص من وِزرهم شيء، وإن كان خيراً كان له مثل أُجورهم وِلا يُنقَص من أُجورهم شيءه.

قوله: ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ \* وَلَوْ أَلْقَىٰ مَعَاذِيرَهُ ﴾، قال: «يَعْلَم مَاصَنَع، وإن اعتذره.

عن عمر بن محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عمر بن بزيد، قال: إنّي لأتعشَى عند (١٠ أبي عبدالله (علم السلام)، إذ تلا هذه الآية ﴿ قِلْ ٱلْإِنسَانُ عَلَىٰ تَفْسِهِ بَصِيرَةٌ \* وَلَوْ أَلْقَىٰ مَعَاذِيرَهُ ﴾: «يا أبا حَفْص، مايصنع الإنسان أن يتقرّب إلى الله عزّ وجلّ بخلاف ما يعلم الله تعالىٰ؟ إنّ رسول الله (مقرة من أسرٌ سريرة ردّاه الله رداءها، إن خيراً فخير، وإن شرّاً فشرّه.

١٩٢٢ / ٤ ـ وعنه: عن أبي عليّ الأشعري، عن محمّد بن عبدالجبار، عن صفوان، عن فضل أبي العباس، عن أبي عبدالله عبدالله عند الله عن قال: «ما يصنع أحدكم أن يُظهِر حُسناً ويُسرّ سيّناً؟ أليس يرجِع إلى نفسه فيعلم أنّ ذلك ليس كذلك؟ والله عزّ وجلّ يقول: ﴿ بَلِ آلْإِنسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِيرَةً ﴾ إنّ السريرة إذا صحّت تُويت العَلانية».

. ١٩٢٣ / ٥ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى عن أحمد بن ينزيد، والمحمّد بن ينحمّد، عن علي بن الحكم، عن عمر بن يزيد، [قال]: إنّي الأتعشّى عند (١) أبي عبدالله (عليه المه عله) إذ تلا هذه الآية ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِيرَةً \* وَلَوْ أَلْقَىٰ مَعَاذِيرَهُ ﴾: « يا أبا حفص، ما يصنع الإنسان أن يعتذر إلى الناس بخلاف ما يعلم الله منه؟ إنّ رسول الله (ملى الله عبدواله) كان يفول: من أسرّ سريرة ألبسه الله رداءها، إن خيراً فخير، وإن شرّاً فشرّ».

سورة القيامة آية . ٦ ـ ١٥ ـ

۱ ـ تفسير القمى ۲: ۳۹۱.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٣٩٧.

٣ ـ الكافي ٢: ٢٢٣ / ٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مع،

٤ ـ الكافي ٢: ٢٢٣ / ١١.

٥ ـ الكافي ٢: ٢٢٤ / ١٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مع،

محمّد بن يحبى، عن محمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، ومحمّد بن يحبى، عن محمّد بن الخفقة بلحسين، عن صفوان بن يحبى، عن عبدالرحمن بن الحجاج، قال: سألتُ أباعبدالله (مهاسلام) عن الخفقة والخَفقتان، إنّ الله يقول: ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَانُ عَلَىٰ بَفْسِهِ بَسِمِيرَةً ﴾، إنّ والخَفقتين؟ فقال: وماأدري ماالخَفقة والخَفقتان، إنّ الله يقول: ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَانُ عَلَىٰ بَفْسِهِ بَسِمِيرَةً ﴾، إنّ علياً (علمالله) كان يقول: من وجد طعم النوم قائماً أو قاعداً، فقد وجب عليه الوضوء».

المحسن، عن الحسن، عن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى وعن الحسن بن الحسن بن أبان، جميعاً، عن أبيه، عن محمّد بن الحسن بن الحسن بن أبان، جميعاً، عن الحسين بن الحسن بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى وعن الحسين بن الحسن بن أبان، جميعاً، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة، عن حسين بن عثمان، عن عبدالرحمن بن الحجّاج، عن زيد الشحّام، قال: سألتُ أبا عبدالله (علم الخففة والخففة المن يقول: ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ ﴾، إنّ علياً (علم الدم) كان يقول: من وجد طعم النوم قائماً أو قاعداً وجب عليه الوضوء».

١٩٢٦٦ - الشيخ المفيد في (أماليه)، قال: أخبرني أبو الحسن أحمد بن محمّد بن الحسن - يعني ابن الوليد - عن أبيه، عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالوحمن، عن محمّد بن ياسين، قال: سَمِعت أبا عبدالله جعفر بن محمّد (عبدالسلام) يقول: دما ينفع العبد يُظهِر حُسناً ويُسرُّ سبّناً، أليس إذا رجع إلى نفسه عَلِم أنّه ليس كذلك؟ والله تعالى يقول: ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ ﴾ إنّ السريرة إذا صلحت قويت العَلانية».

قوله تعالى:

#### إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ إِلَى فُولِهِ نِعَالِيٰ - إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ [ ٢٧- ٢٣ ]

١/١١٢٣٧ - علىّ بن إبراهيم، قال: على آل محمّد جمع القرآن وقراءته (١) ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْءَانَهُ ﴾، قال: اتبّعوا إذا ما قرأوه ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ أي تفسيره.

الله الموادد البرسي، قال: بالإسناد يرفعه إلى الثقات الذين كتبوا الأخبار أنّهم أوضحوا ما وجدوا بأنّ لهم من أسماء أمير المؤمنين (على السلام)، فله ثلاث مائة اسم في القرآن، منها مارووه بالإسناد الصحيح عن ابن مسعود،

٦ ـ الكافي ٣: ٣٧ / ١٥.

٧ - التهذيب ١: ٨ / ١٠.

٨ ـ أمالي المفيد: ٢١٤ / ٦.

سورة القيامة آية ١٧٠ ـ ٢٣.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٩٧.

(١) في المصدر: وقرآنه.

وقوله تعالى: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ (\*) فالبِيّنة محمد (مل الدمه والده) على (مداله مه وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهَدَىٰ \* وَإِنَّ لَنَا لَلاَخِرَةَ وَالْأُولَىٰ ﴾ (\*) وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَلَيْكَةُ وَمَلا يُكْتَهُ عَلَى النَّبِيّ يَالَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ (\*) وقوله تعالى: ﴿ أَن تَتَقُولَ نَفْسُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيّ يَالَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ (\*) وقوله تعالى: ﴿ أَن تَتَقُولَ نَفْسُ يَاحَسُرَتَىٰ عَلَىٰ مَافَرُطْتُ فِي جَنْبِ اللهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّاخِرِين ﴾ (\*) جَنْبِ الله عليّ بن أبي طالب (عب الدهم) وقوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَمِنَ المُوسُلِينَ وَقوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَمِنَ المُؤسَلِينَ وَوَله تعالى: ﴿ وَوَله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَمِنَ المُؤسَلِينَ وَوَله تعالى: ﴿ لَتُسْتَلُنَ يَوْمَنِهُ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ (\*) وقوله تعالى: ﴿ وَوَله تعالى: ﴿ لَتُسْتَقِيمٍ ﴾ (\*) وقوله تعالى: ﴿ لَتُسْتَقَيْمٍ ﴾ (\*) وقوله تعالى: ﴿ لَتُسْتَقَيْمِ ﴾ (\*) وقوله تعالى: ﴿ لَتُسْتَقَيْمٍ ﴾ (\*) وقوله تعالى: ﴿ لَتُسْتَقَيْمِ ﴾ (\*) وقوله تعالى: ﴿ لَتُسْتَقَيْمٍ ﴾ (\*) وقوله تعالى: ﴿ لَتُسْتَقَيْمٍ كُونَ النَّعِيمِ ﴾ (\*)

۱۱۲۳۹ / ۳ - عليّ بن إبراهيم: ﴿ كَلَّا بَلْ تُحِبُّونَ ٱلعَاجِلَةَ ﴾، قال: الدنيا الحاضرة ﴿ وَتَذَرُونَ ٱلآخِرَةَ ﴾ قال: الدنيا الحاضرة ﴿ وَتَذَرُونَ ٱلآخِرَةَ ﴾ قال: ينظُرون إلى وجه الله عزّ وجلّ، يعني إلى رحمة الله ونعمته.

۱۹۲٤٠/ ٤ - ابن بابويه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عمران الدقّاق (رضرافت)، قال: حَدّثنا محمّد بن هارون الصوفي، قال: حدّثنا عبيدالله بن موسى الرّوياني، قال: حدّثنا عبدالعظيم بن عبدالله بن عليّ بن الحسن بن زيد بن الحسن بن عليّ بن أبي طالب (عليم السلام)، عن إبراهيم بن أبي محمود، قال: قال عليّ بن موسى

<sup>(</sup>١) الزخرف ٤٣: ٤.

<sup>(</sup>۲) مریم ۱۹: ۵۰.

<sup>(</sup>٢) الشعراء ٢٦: ٨٤

<sup>(</sup>٤) الرعد ١٣: V.

<sup>(</sup>٥) هود ۱۱: ۱۷.

<sup>(</sup>٦) الليل ١٢: ١٢، ١٣.

<sup>(</sup>٧) الأحزاب ٣٣: ٥٦.

<sup>(</sup>٨) الزمر ٢٩: ٥٦.

<sup>(</sup>۹) یس ۳۲: ۱۲.

<sup>(</sup>۱۰) پس ۳۱ ته که

<sup>(</sup>۱۱) التكاثر ۲۰۲: ۸

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٧.

<sup>£</sup> ـ عيون أحبار الرضاءط السلام، 1: ١١٤ / ٢.

الرضا (عباسلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجُوهٌ يَوْمَثِنْهِ نَّاضِرَةٌ \* إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾، قال: «يعني مُشرِقة، تنظر ثواب ربّهاه.

المحاوية على بن إبراهيم بن وياد بن جعفر الهمداني، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه إبراهيم بن هاشم، عن أبيه إبراهيم بن هاشم، عن عبدالسلام بن صالح الهروي قال: قلت لعليّ بن موسى (عليماالسلام): يابن رسول الله، ماتقول في الحديث الذي يرويه أهل الحديث: وإنّ المؤمنين يزورون ربّهم في منازلهم في الجنّة،؟

فقال (عبه السلام): «يا أبا الصلت، إنّ الله تعالى فضّل نبيّه (منراة عبه رآله) على جميع خلقه من النبيين والملائكة، وجعل طاعنه طاعته، ومبايعته مبايعته (١١)، وزبارته في الدنبا والآخرة زبارته، فقال عزّ وجلّ: ﴿ مَن يُطِع آلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ آللَهُ يَعَالُ عَزّ وجلّ: ﴿ مَن يُطِع آلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ آللَهُ يَعَالُ عَزّ وجلّ: ﴿ إِنَّ آلَيْدِيهِمْ ﴾ (٢٠)، وقال فَقَدْ أَطَاعَ آللهُ يَسُايِعُونَا آللهُ يَسُايِعُونَا أَللهُ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ (٢٠)، وقال النبيّ (منراة عبه رآله) في الجنّة أرفع النبيّ (منراة في درجته في الجنّة أرفع الدرجات، فمن زاره في درجته في الجنّة من منزله فقد زار الله تبارك وتعالى».

قال: فقلت له: يابن رسول الله، فما معنى الخبر الذي رووه أنّ ثواب لاإله إلّا الله النظر إلى وجه الله تعالى؟ عدر (طه السلام): «يا أبا الصلت، من وصف الله تعالى بوجه (الكالوجوه فقد كفر، ولكن وجه الله تعالى أنبياؤه ورُسُله وحُجَجه (صدات عليم)، هم الذين بهم يُنَوَجّه إلى الله عزّ وجلّ وإلى دينه ومعرفته، وقد قال الله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ \* وَيَبْقَى وَجُهُ رَبٍّكُ ذُو الجَلالُ والإِكْرَامِ ﴾ (الله وحلّ: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلّا وَجُهَهُ ﴾ (الله فالنظر إلى أنبياء الله تعالى ورُسُله وحُجَجه (عليم الله) في درجاتهم ثواب عظيم للمؤمنين يوم القيامة، وقد قال النبيّ (صلى أنبياء الله تعالى ورُسُله وحُجَجه (عليم الله يَوْنِي ولم أزه يوم القيامة، وقال (منّ له عليه رئه): إنّ فيكم من النبيّ (صلى أنها وفاره أبا الصلت، إنّ الله تعالى لايُوصِف بمكان ولانَدْرِكه الأبصار (الله والأوهام).

٦/١١٢٤٢ وعنه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدقّاق (رحمه)، قال: حدّثنا محمّد بن أبي حمزة، أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا موسى بن عمران النخعي، عن الحسين بن يزيد النوفلي، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: قلت له: أخبرني عن الله عزّ وجلّ، هل يراه المؤمنون يوم القيامة؟ قال: دنعم، وقد رأوه قبل يوم القيامة».

<sup>(</sup>١) في المصدر: متابعته متابعته.

<sup>(</sup>۲) النساء ٤: ٠٨

<sup>(</sup>٣) الفتح ٤٨: ١٠.

<sup>(</sup>٤) في «ط، ي¤: يوصف.

<sup>(</sup>٥) الرحمن ٥٥: ٢٦، ٢٧.

<sup>(</sup>٦) القصص ٢٨: ٨٨.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: ولايُدْرَك بالأبصار.

٦ ـ التوحيد: ١١٧ / ٢٠.

قلت: متى؟ قال: دحين قال الله لهم: ﴿ أَلَسْتُ بَرَبُكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ ﴾ (١)، ثم سكت ساعة، ثم قال: دوإنَّ المؤمنين ليَرَونه في الدنيا قبل يوم القيامة، ألست تراه في وقتك هذا؟».

قال أبو بصير: فقلت له: مجعلت فداك، فأحدّث بهذا عنك؟ فقال: «لا، فإنّك إذا حدّثت به فأنكره منكر جاهل بمعنى ماتقول، ثمّ قدّر أنّ ذلك تشبيه كفر، وليست الرُوْية بالقلب كالرُوْية بالعين، تعالى الله عمّا يصفه المُشبَهون والمُلحِدون».

٧/١١٢٤٣ عن عبدالله بن حمّاد، عن أحمد بن هَوذَة، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حمّاد، عن هاشم الصيداوي، قال: قال لي أبو عبدالله (عبدالله): وياهاشم، حدّثني أبي وهو خير منّي، عن جدّي رسول الله (منّى هنوات) أنه قال: ما من رجل من فقراء المؤمنين من (١) شيعتنا إلّا وليس عليه تَبِعة».

قلت: جُعِلت فِداك، وماالتَّبِعة؟ قال: «من الإحدى وخمسين رَكعة، ومن صوم ثلاثة أيام من الشهر، فإذاكان يوم القيامة خرجوا من قُبورهم ووجوهم مثل القمر ليلة البدر، فيقال للرجل منهم: سَل تُعْطَ، فيقول: أسأل ربّي النظر إلى وجه محمد (صَلَ الله عليه الله: فيأذن الله عزّ وجل لأهل الجنّة أن يزوروا محمّداً (صلَ الفعيه واله)، قال: فبتُنْصَب لرسول الله (صلَ الفعيه واله) مِنْيرٌ من تُور على دُرنوك من دَرَانيك الجنّة، له ألف مِرقاة، بين المِرقاة إلى المِرقاة وركضة الفرس، فَبَصْعَد محمّد (صلَ الفعيه واله) وأمير المؤمنين (عبه السلام)».

قال: «فيحُفّ ذلك المِنْبرَ شيعة آل محمد (ملهم السلام)، فينظُر الله إليهم، وهو قوله تعالى: ﴿وَجُوهٌ يَوْمَئِذِ نَّاضِرَةٌ \* إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ ـ قال ـ فيُلقى عليهم من النور حتى إنّ أحدهم إذا رجع لم تَقْدِر الحُور (1) أن تملأ بصرها منه». قال: ثمّ قال أبو عبدالله (مله السلام): هياهاشم، لمثل هذا فليعمل العاملون».

المحديث، عن محمّد بن العباس بإسناده، عن هاشم الحديث، عن محمّد بن العباس بإسناده، عن هاشم الصيداوي، قال: قال لي أبو عبدالله (عبدالله): العالم، الحديث، إلّا أنّ فيه، قال: قمامن رجل من فقراء شيعتنا إلّا وعلية تبعه». قلت: جُعِلت فِداك، وماالتَّبِعة؟ قال: قمن الإحدى وخمسين رُكعة، وصيام ثلاثة أيام من الشهرة.

وفيه أيضاً: "فيَحُفّ ذلك المِنْبَر شيعة محمّد وآله (عليم السلام)، فينظرُ الله إليهم، وهو قوله تعالى: ﴿وَجُوهُ يَوْمَثِذٍ نَّاضِرَةٌ \* إِلَىٰ رَبِّهَا فَاظِرَةٌ ﴾ بعني إلى نور ربّها ـ قال ـ فيلقي الله عليهم من النُّور حتّى إذا رجع [أحدهم] لم تقدر زوجته الحوراء [أن] تملأ بصرها منه، ثم قرأ أبو عبدالله (عبدالله): ﴿لِمِثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلِ ٱلعَامِلُونَ ﴾ (").

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٧٢.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٣٩ / ٤.

<sup>(</sup>١) (المؤمنين من) ليس في «ج» والمصدر.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الحوراء.

٨ ـ تحفة الإخوان: ١٠٢ «مخطوط».

<sup>(</sup>١) الصافات ٢٧: ٦١.

قوله تعالى:

#### وَوُجُسوةٌ يَسوْمَئِذٍ بَساسِرَةٌ - إلى فسوله تعالىٰ - إِلَسىٰ رَبِّكَ يَسوْمَئِذٍ آلمَسَاقُ [٢٤-٣٠]

1/11740 على بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ وَوُجُوهٌ يَوْمَئِذِ بَاسِرَةٌ ﴾ أي ذليلة ﴿ تَظُنُّ أَن يُفْعَلَ بِهَا فَاقِرَةٌ ﴾، قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ ﴾، قال: يعني النفس إذا بلغت التَّرْفُوة ﴿ وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ ﴾، قال: يقال له: من يُرفيك؟ ﴿ وَظَنَّ أَنَّهُ ٱلْفِرَاقِ \* وَٱلْتَفَتِ ٱلسَّاقَ بِالسَّاقِ ﴾ قال: التفت الدنيا بالآخرة ﴿ إِلَىٰ رَبِّكَ يَـوْمَئِذِ المَسَاقُ ﴾، قال: يُساقُون إلى الله.

٢/١١٢٤٦ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عمرو بن عثمان، عن المُفضّل بن صالح، عن جابر، عن أبي جعفر (طبه المهم، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ \* وَظَنَّ أَنَّهُ الفِرَاقُ ﴾، قال: هذلك ابن آدم، إذا حلّ به الموت قال: هل من طبيب؟ ﴿ وَظَنَّ أَنَّهُ الفِرَاقُ ﴾ أبقن بمفارقة الأحبّة ﴿ وَالتَقَتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ ﴾ التقت الدنيا بالآخرة ثم ﴿ إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَئِذٍ المَسَاقُ ﴾، قال: المصبر إلى ربّ العالمين،

" مسروق النّهدي، قال: حدّ ثنا الهيثم بن أبي مقال: حدّ ثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّ ثنا الهيثم بن أبي مسروق النّهدي، قال: حدّ ثنا الحسن بن محبوب، عن جميل بن صالح، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر الباسلام، أنّه سُئِل عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ ﴾ ، قال: «ذلك قول ابن آدم إذا حضره الموت قال: هل من طبيب، هل من دافع (١٠)؟ ﴿ وَظَنَّ أَنَّهُ آلِفِرَاقُ ﴾ يعني قراق الأهل والأحبة عند ذلك. قال: ﴿ وَآلتَقَتِ آلسَّاقُ ﴾ إلى ربّ العالمين يومئذ المصير».



قوله تعالى:

### فَكَلَّا صَدَّقَ وَلَاصَلَّىٰ - إلىٰ فوله نعالیٰ - أَلَيْسَ ذَلِكَ بِـقَـٰدِرٍ عَـلَىٰ أَن · يُحْيِى آلْمَوْتَىٰ [ ٣١-٤٠]

١١٢٤٨ / ١ - عليّ بن إبراهيم: أنّه كان سبب نزولها أنّ رسول الله (من الله عبه دانه) دعا إلى بيعة عليّ (عبه السلام) يوم

سورة القيامة آية ـ ٢٤ ـ ٣٠.

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٩٧.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: عَلِم أَنَّه الفراق.

۲ ـ الكافي ۳: ۲۵۹ / ۳۲.

٣ ـ أمالي الصدوق: ٢٥٣ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: راق،

غدير خُمّ، فلمّا بلغ الناس وأخبرهم في عليّ (طبه السلام) ماأراد الله أن يُخبرهم به، رجع الناس، فاتّكا مُعاوية على المُغيرة بن شُعبة وأبي موسى الأشعري، ثمّ أقبل يتمطّى نحو أهله ويقول: والله لأنقِرّ (١) لعِليّ بالولاية أبدأ، ولانصدُق محمّداً مقالته فيه، فأنزل الله جلّ ذكره ﴿ فَكَلا صَدَّقَ وَلاصَلَّىٰ \* وَلَكِن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ \* ثُمَّ ذَهَبَ إِلَىٰ ولانصدُق محمّداً مقالته فيه، فأنزل الله جلّ ذكره ﴿ فَكلا صَدَّقَ وَلاصَلَّىٰ \* وَلَكِن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ \* ثُمَّ ذَهَبَ إِلَىٰ أَهْلِهِ يَتَمَطَّىٰ \* أُولَى لَكَ فَأُولَى ﴾ العبد الفاسق، فصعد رسول الله (من الديدواله) المونبر وهو يرُبد البراءة منه، فأنزل الله عزّ وجلَ ﴿ لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ﴾ (١) فسكت رسول الله (من الدعب وآله) ولم يُسمّه.

عبدالله بن قيس الأشعري، ويساره على المُغيرة بن شُعبة، وهو يقول: والله لاتصدّق محمّداً على مقالته، ولاتقِرً عبدالله بن قيس الأشعري، ويساره على المُغيرة بن شُعبة، وهو يقول: والله لاتصدّق محمّداً على مقالته، ولاتقِرً علياً بولايته، فنزل: ﴿ فَكَل صَدَّقَ وَلَاصَلَّىٰ الآيات، فهم رسول الله (ملى الاعليمة) أن يَرُده فيقتله، فقال له جَبْرَئيل (عبدالله): ﴿ لَا تُحَرِّدُ بِهِ لِسَائَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ﴾ (١) فسكت عنه رسول الله (مذاه عبدالله).

\* ١١٢٥٠ - ابن بابويه، قال: أخبرنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدقّاق، قال: حدّثنا محمّد بن هارون الصّوفي، قال: حدّثني أبو تراب عبيدالله بن موسى الروياني، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسني، قال: سألتُ محمّد بن عليّ الرضا اطباليم، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوْلَىٰ لَكَ فَأُولَىٰ \* ثُمّ أَوْلَىٰ لَكَ فَأُولَىٰ ﴾ [قال]: «يقول الله تبارك وتعالى: بُعداً لك من خير الدنبا، بُعداً لك من خير الآخرة».

11701 / ٤ - عليّ بن إبراهبم: فوله نعالى: ﴿ أَيَحْسَبُ ٱلْإِنْسَانُ أَنْ يُتْرَكَ سُدى ﴾ قال: لايحاسَب وَلايَعذَب ولايُسأل [عن شيء]، ثمّ قال: ﴿ أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِن مَّنِي يُعْمَىٰ ﴾ إذا نكح أمناه ﴿ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَق فَسَوًى \* فَجَعَل مِنْهُ ٱلزَّوْجَيْنِ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأَنفَىٰ \* أَلَيسَ ذَلِكَ بِقَلْدِرٍ عَلَىٰ أَن يُخْيِى آلمَوْتَىٰ ﴾ ردّ على من أنكر البعث والنشور.

المُوتَىٰ﴾، قال رسول الله (سنراة عند البراء بن عازب، قال: لمّا نزلت هذه الآبة ﴿ أَلَيسَ ذَلِكَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَن يُحْيِيَ المَوْتَىٰ﴾، قال رسول الله (سنراة عليه رائه): «سُبحانك اللهم! وبلى». قال: وهو المسروي، عن أبي جـعفر وأبـي عبدالله (عليماالسلام).

١ ـ تفسير القمى ٢: ٣٩٧.

<sup>(</sup>١) في نسخة من «ط، ج، ي»: لانفي.

<sup>(</sup>۲) القيامة ۲۵: ۱٦.

۲ ـ المناقب ۲: ۲۸.

<sup>(</sup>۱) القيامة ٧٥: ١٦.

٣ ـ عيون أخبار الرضا (عليه الــــلام)، ٢: ٥٤ / ٢٠٥.

١ - تفسير القمي ٢: ٣٩٧.

٥\_مجمع البيان ١٠: ٦٠٧.

# سُورَةُ الدَّهر

#### فَضْلُها

1/1170٣ - ابن بابويه: بإسناده، عن أبي جعفر (عبداللهم)، قال: دمن قرأ هل أتئ على الإنسان في [كل] غَداةِ خميس، زوّجه الله من الحُور العين ثمانمائة عذراء وأربعة آلاف ثبّب حوراء (١) من الحُور العين، وكان مع النبيّ (سَلَ الله عبدواله).

من وراً هذه السورة كان جزاؤه على النبئ ومن النبئ ومن قرأ هذه السورة كان جزاؤه على الله ومن قرأ هذه السورة كان جزاؤه على الله جنّة وحريراً، ومن أدمن قراءتها قويت نفسه الضعيفة، ومن كتبها وَشَرِب ماءها نفعت وجَعَ الفُوّاد، وصحّ جسمه، وبرىء من مرضه.

٣/١١٢٥٥ على كلّ الأمور، ومن الله (سقراة منه واله): ومن قرأها أجزاه الله الجنّة وماتهوى نفسه على كلّ الأمور، ومن كتبها في إناء وشَرِب ماءها نفعت شرّ وجع الفؤاد، ونُفِع بها الجسد».

١١٢٥٦/ ٤ ـ وقال الصادق (مب السلام): «قراءتها تقوّي النفس وتشدّ [العَصَب، وتُسكّن القَلَق] وإن ضَعُف في قراءتها، كُتِبت ومُحِيت وشُرِب [ماؤها]، مَنَعت من [ضعف] النفس ويزول عنه بإذن الله تعالى».

سورة الدَّحر . فَضَلُها .

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢١.

(١) في المصدر: وحوراء.

······· \_ T

....... 7

\$ \_ خواص القرآن: ١٢ ﴿مخطوط﴾.

قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ هَلْ أَنَىٰ عَلَىٰ آلإِنسَاٰنِ حِينٌ مِّنَ آلدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْئاً مَّذْكُوراً -إلى قوله تعالىٰ -إمَّا شَاكِراً وَإمَّا كَفُوراً [١-٣]

فال: وسألتُه عن قوله تعالى: ﴿ هَلْ أَتَىٰ عَلَىٰ ٱلْإِنسَسْنِ حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْعًا مَّذْكُوراً ﴾، فقال: وكان مُقدَراً غير مذكور».

٢/١١٢٥٨ عن إبراهيم ومحمّد بن خالد البرقي: عن أبيه، عن إسماعيل بن إبراهيم ومحمّد بن أبي عمير، عن عبدالله بن بُكير، عن زُرارة، عن حُمران، قال: سألت أبا جعفر (عليه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هَلْ أَتَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَزْ وجلّ: ﴿ هَلْ أَتَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَنْ وَلِهُ اللهُ عَزْ وَجِلّ: ﴿ هَلْ أَتَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَنْ مَذَكُوراً ﴾. فقال: ﴿ كَانَ شَيئاً وَلَمْ يَكُنْ شَيْئاً مَّذْكُوراً ﴾، فقال: ﴿ كَانَ شَيئاً ولم يكن مذكوراً ﴾.

قُلْت: فقوله: ﴿ أَوَلَا يَذْكُرُ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئاً ﴾ <sup>(۱)</sup> قال: الم يكن شيئاً في كتابٍ ولا

سورة الدُّهر آية ـ ١ ـ ٣ ـ

١ ـ الكافي ١: ١١٤ / ٥.

<sup>(</sup>١)كذا، والآية في سورة مريم ١٦: ٦٧: ﴿ أُولا يَذَكُر آلاِتسانَ أَنَا خَلَقْنَاهُ مِن قَبِلَ وَلَم يَكُ شَيئاً ﴾.

٢ \_ المحاسن: ٢٤٣ / ٢٣٤.

<sup>(</sup>۱) مریم ۱۹: ۲۷.

عِلم).

٣/١١٢٥٩ - الطَّبرَسي، قال: روى العياشي باسناده، عن عبدالله بن بُكير، عـن زُرارة، قـال: سألت أبــا جعفر (طبهالسلام)، عن قوله: ﴿ لَمْ يَكُن شَيْتًا مَّذْكُوراً ﴾، قال: «كان شيئاً ولم يكن مذكوراً (١).

١١٢٦٠/ ٤ ـ وبإسناده، عن سعيد الحدّاد، عن أبي جعفر (مليهالسلام)، قال: ١كان مذكوراً في العلم، ولم يكن مذكوراً في الخَلق،

وعن عبد الأعلى مولى آل سام، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، مثله.

ا ١١٢٦١/٥- وعن حُمران بن أغيّن، قال: سألتُه عنه فقال: ﴿ [كان] شيئاً مقدوراً، ولم يكن مكوّناً،

۱/۱۱۲۹۲ - ابن شَهر آشوب جاء في تفسير أهل البيت (طبهمالسلام)، أن قوله تعالى: ﴿ هَـلْ أَتَـلْ عَـلَى آلإِنسَـٰنِ ﴾ يعني به عليّاً (طهالسلام).

ثُمَّ قال ابن شَهر آشُوب: والدلبل على صِحّة هذا الفول قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ ﴾ ومعلوم أنّ آدم لم يُخْلَق من النُّطفة.

٧/١١٢٦٣ / ٧- وقال عليّ بن إبراهيم: ﴿ هَلْ أَتَىٰ عَلَىٰ ٱلإِنسَانِ حِينُ مِّنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْتاً مَّذْكُوراً ﴾ قال: لم يكن في العلم، ولا في الذّكر.

قال: وفي حديث آخر: هكان في العِلم، ولم يكن في الذِّكر.

قوله تعالى: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلإِنسَلْنَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ لَبُتَلِيهِ ﴾ أي نختبره ﴿فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾، ثمّ قال: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ ٱلسَّبِيلَ ﴾ أي بيّنَا له طريق الخير والشرَّ ﴿إِمَّا ضَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً ﴾ وهو ردّ على المُجْبِرة، أنهم يَزْعُمون أنّه لافعل لهم.

يرعمون الله لافعل لهم. ١٨/١١٢٦٤ من قال عليّ بن إبراهيم: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن ابن أبي عُمير، قال: سألتُ أبا جعفر (على السلام) عن قوله تعالى: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وإِمَّا كَقُوراً ﴾، قال: وإمّا آخذ فشاكر، وإمّا تارك فكافره.

٩/١١٢٦٥ عنم قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبى السلام)، في قوله تعالى: ﴿ أَمْشَاجٍ نَّبْتَلِيهِ ﴾

٣ ـ مجمع البيان ١٠: ٦١٤.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: قال: في الخلق.

<sup>\$</sup> ـ مجمع البيان ١٠: ٦١٤.

٥ ـ مجمع البيان ١٠: ٦١٤.

٦ ـ المناقب ٢: ١٠٣.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٨.

٨ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٨.

٩ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٨.

قال: «ماء الرجل والمرأة اختلطا جميعاً».

۱۰/۱۱۲۱۱ / ۱۰ ـمحمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن ابن فضّال، عن تعلبة بن ميمون، عن حمزة بن محمّد الطبّار، عن أبي عبدالله (طبالسلام)، قال: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وإِمَّا كَفُوراً﴾، قال: «عرفناه إمّا آخذ وإمّا تارك».

مَّ العَمَّلُ اللهُ ١١ / ١١ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن عبدالله بن بُكير، عن زُرارة، عن حُمران بن أعين، قال: سألت أبا عبدالله (طبه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وإِمَّا كَفُوراً﴾، قال: «إمّا آخذ فهو شاكر، وإمّا تارك فهو كافره.

#### قوله تعالى:

إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِنْ كَأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُوراً \* عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ ٱللهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيراً \* يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخافُونَ يَوْماً كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيراً \* وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً شَرُّهُ مُسْتَطِيراً \* وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَأَسِيماً وَأَسِيماً \* إِنَّمَا نُطِعِمُكُمْ لِمِوجَهِ ٱللهِ لَانُورِيدُ مِنْكُمْ جَزَآءً وَأَسِيماً \* إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِمِوجَهِ آللهِ لَانُورِيدُ مِنْكُمْ جَزَآءً وَأَلِيماً وَلَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ

١/١١٢٦٨ - عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُوراً﴾ يعني بَوْدَها وطِيبِها، لأَنَّ فيها الكافور ﴿عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ ٱللهِ ۚ أَي منها، قوله: ﴿يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْماً كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيراً﴾ قال: المستطير: العظيم.

7/11719 . قوله نعالى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ آلطَّعَامَ عَلَىٰ جُبِهِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَأَسِيراً ﴾، قال علي بن إبراهيم: حدّثني أبي، عن عبدالله بن ميمون القدّاح، عن أبي عبدالله (عبائلهم)، قال: «كان عند فاطمة (طهااللهم) شعير، فجعلوه عصيدة، فلمّا أنضجوها ووضعوها بين أيديهم جاء مسكين، فقال المسكين: رَحِمكم الله، أطعمونا ممّا رزقكم الله، فقام عليّ (عباللهم)، وأعطاه تُلُتها، فلم يَلْبَث أن جاء يتبم، فقال اليتيم: رَحِمكم الله، أطعمونا ممّا رزقكم الله، فقام عليّ (عباللهم) وأعطاه الثّلث الثاني، ثمّ جاء أسير، فقال الأسير: رَحمكم الله، أطعمونا ممّا رزقكم الله،

١٠ ـ الكافي ١: ١٢٤ / ٣.

١١ ـ الكافي ٢: ٢٨٢ / ٤.

سورة الدُّهر آية ٥٠٩.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٨.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٨.

فقام عليّ (مدالسلام) وأعطاه النُّلُث الباقي، وما ذاقوها، فأنزل الله [فيهم] هذه الآية ﴿ وَيُطْعِمُونَ أَلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبّبِهِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَأُسِيراً ﴾ إلىٰ قوله تعالى: ﴿ وَكَان سَعْيُكُمْ مَّشْكُوراً ﴾ (١) في أمير المؤمنين (مدالسلام)، وهي جارية في كلّ مؤمنٍ فعل مثل ذلك لله عزّ وجلّ بنشاط فيه (١).

قوله تعالى: ﴿ وَأَكْوَابِ كَانَتْ قَوَارِيراً \* قَوَارِيرَ مِن فِضَّةٍ ﴾ الأكواب: الأكواز المِظام التي لاآذان لها ولاعُرى، قوارير من فِضّة الجنّة يشربون فيها ﴿ قَدَّرُوهَا تَقْدِيراً ﴾ (٣) يقول: صُنِعت لهم على قَدر رِيّهم (١) لاتحجير فيه ولافضل (٥)، قوله تعالى: ﴿ مِنْ سُندُسٍ وَإِسْتَبْرَقِ ﴾ (١)، قال: الاستبرق: الدِّيباج.

المحالا المحال المنطقة على بن إبراهيم، في فوله تعالى: ﴿ وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِأَانِيَةٍ مِن فِضَةٍ وَأَكُوَابِ كَانَتْ قَوَادِيرا ﴾ (١) قال: ينْفُذ البصر فيها كما يَنْفُذ في الزجاج، فوله تعالى: ﴿ وِلْذَانُ مَّخَلَّدُونَ ﴾ ، قال: مستورون (١) فوله تعالى: ﴿ وَلْذَانُ مَّخَلَّدُونَ ﴾ ، قال: مستورون وله تعالى: ﴿ عَالِيَهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُضْرٌ وَإِستَبْرَقُ ﴾ (١) فوله تعالى: ﴿ عَالِيَهُمْ ثِيَابُ سُندُسٍ خُضْرٌ وَإِستَبْرَقُ ﴾ (١) قال: تعلوهم النباب يَلْبَسونها.

ثمّ خاطب الله نبيّه (سلّم نع مدوله) فقال: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنا عَلَيكَ ٱلقُـرْءَانَ تَـنْزِيلاً﴾ إلى قرله: ﴿بُكُـرَةُ وَأَصِيلاً﴾ (''، قال: بالغَداة والعَشيَ ('' ونصف النهار ﴿وَمِنَ ٱلَّيْلِ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَسَبِّحْهُ لَيْلاً طَوِيلاً﴾ (''،

ر) (لله عز وجل بنشاط فيه) ليس في المصدر. مرار مرار مرار المرار ا

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٩.

(١) الدهر ٧٦: ١٢.

(٢) في «ي»: وقربت.

(٢) الدهر ٧٦: ١٤ ـ ١٦.

(٤) في «ط» نسخة يدل والمصدر: رتبتهم.

(a) في «ط» والمصدر: والفصل.

(٦) الدخان ٤٤: ٥٣.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٣٩٩.

(۱) الدمر ۷۱: ۱۵.

(٢) في المصدر: مستوون.

(٣) الدهر ٧٦: ١٩ ـ ٢١.

(٤) الدهر ٧٦، ٢٣ ـ ٢٥.

(٥) (بالغداة والعشي) ليس في المصدر.

(٦) الدمر ٧٦: ٢٦.

<sup>(</sup>۱) الدمر ۲۲ ۲۲.

٥٤٨ ...... البرهان في تفسير القرآن

#### قال: صلاة الليل، قوله تعالى: ﴿ نَحْنُ خَلَقْنَاهُمْ وَشَدَدْنَا أَسْرَهُمْ ﴾ (٧) يعني خَلَقْهم. قال الشاعر:

وضامرة شدّ المَليك أسرها <sup>(^)</sup> أسفلها وظهرها وبطنها قال: الضامرة: يعني فرسه، شدّ المليك أسرها، أي خلقها، يكاد ماذنها <sup>(١)</sup>، قال: عُنقها، يكون شَطرها، أي مفها.

ثمّ قال له: «هل عَمِلت شيئاً غير هذا؟ فإنّ الله قد أنزل عليَّ سبع عشرة آية، ينلو بعضها بعضاً، من قوله: ﴿إِنَّ آلاَّتِرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُوراً ﴾ إلى قوله: ﴿إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُمْ جَـزَاءً وَكَـانَ سَـغَيُكُمْ مَشْكُوراً ﴾.

المال ١٩٧٣ - المال العالم (علي الطّعام عَلَى حُبِّه مشكِيناً وَيَتِيماً وَأَسِيراً فَالَ: فقال العالم (على السلام): وأما إنّ علياً لم يقل في موضع: إنّما نُطعِمكم لوجه الله الأرباد منكم جزاءً منكم والاشكوراً، ولكن الله عَلِم من قلبه أنّ ماأطعم لله، فأخبره بما يعلم من قلبه من غير أن ينطِق به.

١٢٧٤ /٧/١ -أحمد بن محمّد بن خالد البرقي: عن أبيه، عن مَعْمَر بن خلاد، عن أبي الحسن الرضا (عبدالله)، في قول الله تعالى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَأَسِيراً ﴾، قال: قـلت: حُبّ الله، أو حُبّ الطعام؟ قال: «حُبّ الطعام».

عبدالعزيز بن يحيئ المحمّد بن إبراهيم بن إسحاق، قال: حدّثنا أبو أحمد عبدالعزيز بن يحيئ الجُلُودي البصري، قال: حدّثنا القاسم بن بَهْرَام، عن الجَلُودي البصري، قال: حدّثنا القاسم بن بَهْرَام، عن

<sup>(</sup>۷) الدعر ۲۸: ۲۸.

<sup>(</sup>٨) زاد في المصدر: يكاد ماذنها، ولايستقيم، وقد جاء في شرح الشعر (يكاد ماذنها يكون شطرها) والظاهر أنَّ هذا الشطر سقط من الشعر أولاً وذكره في الشرح فقط، وقوله: (يكاد ماذنها) تصحيف صحيحه (يكاد هاديها) أي عنقها، إذ ليس في اللغة الماذن بمعنى العنق.

<sup>(</sup>٩) في «ج»: مادتها.

٥ ـ الاختصاص: ١٥٠.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٧٤.

٦ ـ الاختصاص: ١٥١.

٧ ـ المحاسن: ٣٩٧ / ٧١.

٨ ـ أمالي الصدوق: ٢١٢ / ١١.

شُورَةُ الدَّهر (٧٦)

ليث، عن مجاهد، عن ابن عباس.

وحدَّثنا محمَّد بن إبراهيم بن إسحاق، قال: حدَّثنا أبو أحمد عبدالعزيز بن يحيئ الجَلُودي، قال: حدَّ ثنا الحسن بن مِهران، قال: حدَّ ثنا سَلَمة بن خالد، عن الصادق جعفر بن محمَّد، عن أبيه (عليهما السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ ﴾ قال: «مَرض الحسن و الحسين (عليماالسلام) وهما صبيّان صغيران، فعادهما رسول الله (منه عبه وآله) ومعه رجلان، فقال أحدهما: [يا أبا الحسن] لو نذرت في ابنيك نَذْراً لله، إن عافاهما؟ فقال: أصوم ثلاثة أيام شكراً لله عزّ وجلّ، وكذلك قالت فاطمة (ملهاالبلام)، وقال الصبيّان: ونحن أيضاً نصوم ثلاثة أيام، وكذلك قالت جاريتهم فِضَه، فألبسهما الله العافية، فأصبحوا صائمين وليس عندهم طعام.

فانطلق على (مليه السلام) إلى جارِله من اليهود، يقال له شمعون، يعالج الصوف، فقال: هل لك أن تُعطيني جِزّةً من صُوفٍ تَغْزِلها ابنة محمّد بثلاثة أصُّوع من شعير؟ قال: نـعم، فأعطـاه، فجـاء بـالصوف والشـعير، وأخـبر فاطمة (ملهاالسلام) فقَبِلت وأطاعت، ثمّ عَمَدت فغزلت ثُلَث الصوف، ثمّ أخذت صاعاً من الشعير فطحنته وعجنته، وخبزت منه خمسة أقراص، لكلِّ واحدٍ منهم قُرص.

وصلَّى عليّ (طبه السلام) مع النبيّ (ملَّ الاعليه راله) المغرب، ثمّ أني منزله، فوضع الخِوان وجلسوا خمستهم، فأوّلَ لقُمة كسرها على (طمالمام) إذا مسكين واقف [بالباب]، فقال: السلام عليكم ياأهل بيت محمّد، أنا مسكين من مساكين المسلمين، أطعموني ممّا تأكلون أطعمكم الله على موائد الجنّة، فوضع اللَّقمة من يده، ثمّ قال:

فاطم ذات المجد والبقين مر بابنت خبر الناس أجمعين جساء إلى البساب له حسنين إشكسو إلينما جمائعاً حمزين مِن يفِعِل الخير يقف سمين (١) حَرَّمُهِمُمَّا الله عملي الضَّمنين تمهوي بــه النــار إلى سِـجُين يمكُثُ فيه الدهـر والسنين (٢)

مابي مسن لؤم ولاؤضاعه أرجو إذا أشبعت في (1) مَجَاعه وأدخــل الجــنّة فــى شَفَاعه

أما تسرين البائش المسكين يشكـــو إلى الله ويســـتكين کِـلَ امــریءِ بکســبه رهــین کــل امــریءِ بکســبه رهــین مبوعده فسي جننة رهمين وصاحب البُخل يـقف حـزين شرائمه الجميم والغسلين فأقبلت فاطمة (ميهاسلام) تقول:

أمرك سمع يابن عمة وطاعه غُـــذَيت بــاللبّ وبــالبَرَاعــه أن ألحق الأخياروالجماعه

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: غداً يدين.

<sup>(</sup>٢) في النسخ: دمين.

<sup>(</sup>٣) (يمكت فيه الدهر والسنين) ليس في «ج» والمصدر.

<sup>(1)</sup> في المصدر؛ من.

وعَمَدت إلى ماكان على الخِوان فدفعته إلى المسكين، وباتوا جياعاً، فأصبحوا صياماً لم يَذُوقوا إلّا الماء القَرَاحِ (°° ثمَّ عَمدت إلى الثُّلث الثاني من الصوف فغزلته، ثمَّ أخذت صاعاً من الشعير فطحنته وعجنته، وخبزت منه خمسة أقراص، لكلّ واحدً قُرص، وصلَى على (عليه السلام) المغرب مع النبيّ (متراة عليه وآله)، ثمّ أتئ إلى منزله، فلمًا وضع الخِوان بين يديه وجلسوا خمستهم، فأوّل لُقمة كسرها علىّ (عبه المعم) إذا يتيم من يتامي المسلمين قد وقف بالباب، فقال: السلام عليكم يا أهل بيت محمّد، أنا يتيم من يتامي المسلمين، أطعموني ممّا تأكُّلون أطعَمكم الله على موائد الجنّة، فوضع على (عب السلام) اللُّقمة من يده، ثمّ قال:

> بسنت نسبئ ليس بسالزنيم مَن يرحم البوم هو الرحيم تسهوي بسه النار إلى الجحيم

فساطم بسنت السسيد الكسريم فسد جساءنا الله بسذا اليستيم موعده في جنّة النعيم حرّمها الله عملي اللبئيم وصاحب البُخل يـقف ذمـيم شرائه (١٦)الصديد والحميم

فأقبلت فاطمة (علهاالسلام) وهى تقول:

وأوشسر الله عــــلى عِيــــالى ي أصغرهما يسقتل في القتال للقياتل (\*) الويسل مع الوبيال

فسسوف أعسطيه ولاأبسالى أمسسوا جيساعأ وهمم أشبىالي فسى كسربلا يُسقتُل بساغتبال تهوي به النار إلى سَفَال ﴿ كُيُولُه ( ( ادت على الأكبال

ثمّ عَمَدت فأعطته جميع ما على الخِوان، وباتِوا جياعاً لم يذوقوا إلّا الماء القَرَاح، فأصبحوا صياماً، وعَمَدت فاطمة (مبهااسلام) فغزلت النُّلث الباقي من الصُّوف، وطحنت الصّاع الباقي وعجنته، وخبزت منه خمسة أقراص، لكلِّ واحدٍ منهم قُرص، وصلَّى على (مبه السلام) [المغرب] مع النبيّ (سلَّمانة عليه والد)، ثمَّ أني منزله، فقُرّب إليه الخوان، فجلسوا خمستهم، فأول لُقمة كسرها على (عبدالهم) إذا أسير من أسراء المشركين قد وقف بالباب، فقال: السلام عليكم يا أهل بيت محمّد، تأسِروننا وتَشُدّوننا ولاتُطْعِموننا! فوضع على (طبهاسلام) اللَّفمة من يده، ثمّ قال:

> بسنت نسبئ سسيّد مُسسوّد مكبّلاً في غُلّه منقيّد من يُطْعِم اليوم يَجِدُهُ في غد مايزرع الزارع سوف يحمد

فساطم يسا بسنت النسبي أحسمد قد جاءك الأسير ليس يهتد يشكو إلينا الجوع قد نقدّد عسند العسلى الواحــد المــوحّد

<sup>(</sup>٥) أي الماء الذي لم يخالطه شيء. «لسان العرب ٢: ٥٦١».

<sup>(</sup>٦) في المصدر: شرابها.

<sup>(</sup>٧) في «ط»: لقاتليه.

<sup>(</sup>٨) الكبول: جمع كَبْل وهو القبد.

#### فأطعمي من غبر مَنّ أنكد

فأقبلت فاطمة (ملهاالله) وهي تقول:

لم يسبق ممّاكان غير صاع قد دَبِرت ( " كفّي مع الذراع شياع في من الذراع في الذراع في الذراع في الذراع في النباع أبوهما للسخير ذو اصطناع عبل (١٠٠ الذراعين طويل الباع وساعلى رأسي من فناع إلّا عباً نسجتها بصاع

وعَمَدوا إلى ماكان على الخِوان فأعطوه، وباتوا جياعاً، وأصبحوا مفطرين وليس عندهم شيء.

قال شعيب في حديثه: وأقبل عليّ (طبالله) بالحسن والحسين (طبها الله) نحو رسول الله (ملّ اله طبواله)، وهما يرتعشان كالفِراخ من شدّة الجُوع، فلمّا بصر رسول الله (ملّ اله عبداله) بهما قال: إيا أبا الحسن، شدّ مايسوني ماأرى بكم، انطلق إلى ابنتي فاطمة، فانطلقوا [إليها] وهي في مِحرابها، قد لصِق بطنها بظهرها من شدّة الجُوع وغارت عيناها، فلمّا رآها رسول الله (ملّ الله الله الله وقال: واغوثاه، أنتم منذ ثلاث فيما أرى! فهبط جَبْرُثيل (مله الله) فقال: يامحمد، خُذها هَنَا لَكَ (١١) في أهل بينك. فقال: وما آخذ يا جَبْرُئيل؟ قال: ﴿ هَلْ أَتَى عَلَىٰ الإِنْ هَذَا كَانَ لَكُمْ جَزّاة وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَّشْكُوراً ﴾ (١١).

وقال الحسن بن مِهران في حديثه: فوثب النبيّ (من العبدرانه) حتى دخل منزل فاطمة (مههاالدام)، فرأى مابهم فجمعهام، ثمّ انكبّ عليهم ببكي، ويقول: وأنتم منذ ثلاث فيما أرى وأنا غافل عنكم، فهبط عليه جَبْرَئيل (مهدالدام) بهذه الآيات ﴿إِنَّ الأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسٍ كَانَ مِرَاجُهَا كَافُوراً \* عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ آلله يُفَجِّرُونَها تَفْجِيراً ﴾ بهذه الآيات ﴿إِنَّ الأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسٍ كَانَ مِرَاجُهَا كَافُوراً \* عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ آلله يُفَجِّرُونَها تَفْجِيراً ﴾ قال: هي عين في دار النبيّ (من الله عبدراله) تتفجر إلى دور الأنبياء والمؤمنين ﴿يُوفُونَ بِالنَّذُرِ ﴾ يعني عليًا وفاطمة والحسن والحسين وجاريتهم فِضَة ﴿وَيَخَافُونَ يَوْماً كَانَ شَرَّهُ مُسْتَطِيراً ﴾ يقول عابساً كَلُوحاً ﴿وَيُطْمِعُونَ الطَّمَامَ عَلَى حُبِهِ ﴾ يقول: على حبّ شهوتهم للطعام وإبنارهم له ﴿مِسْكِيناً ﴾ من مساكين المسلمين ﴿وَيَتُهِما الله من السرى المشركين، ويقولون إذا أطعموهم: ﴿إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ وَيَتُهِما أَنْ مَنْ مَنْ مَن عَلَى المُسلمين ﴿ وَأُسِيراً ﴾ من أسارى المشركين، ويقولون إذا أطعموهم: ﴿إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ آللهِ لاَثْرِيدُ مِنكُمْ جَزَاءً وَلاشكُوراً ﴾، قال: والله ماقالوا هذا، [لهم] ولكنّهم أضمروه في أنفسهم، فأخبر الله على هد.

يقول: ﴿ لَانْرِيدُ مِنكُمْ جَزَاءُ﴾ تكافؤننا به ﴿ وَلَاشُكُوراً ﴾ تُثنون علينا به، ولكنّا ﴿ إِنَّمَا تُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ آلِهِ ﴾ وطلب ثوابه، قال الله تعالى ذكره: ﴿ فَوَقَالُهُمُ آللهُ شَرَّ ذَلِكَ آلِيَوْم وَلَقَّالُهُمْ نَضْرَةً وَشُرُوراً ﴾ في القلوب

<sup>(</sup>١) أي تقرّحت وتشققت.

<sup>(</sup>١٠) رَجُل عَبْلُ الذِّراعين، أي ضخمهما. «لسان العرب ١١: ٢٠٤».

<sup>(</sup>١١) في المصدر: خذ ماهياً الله لك.

<sup>(</sup>١٢) الدمر ٧٦: ١.

<sup>(</sup>۱۳) الدهر ۷۱: ۲۲.

﴿ وَجَزَاهُمْ بِمَا صَبَرُواْ جَنَّةً ﴾ جنّة يَسْكَنونها ﴿ وَحَرِيراً ﴾ يفرِشونه وبلبَسونه ﴿ مُتَّكِئِينَ فِيهَا عَلَىٰ ٱلأَوائِكِ ﴾ والأربكة: السرير عليه الحَجَلَة (11) ﴿ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْساً وَلَازَمْهُرِيراً ﴾ (10) قال ابن عباس: فبينا أهل الجنّة في الجنّة إذا رأوا مثل الشمس [قد] أشرقت لها الجنان، فيقول أهل الجنّة: بارب، إنّك قلت في كتابك: ﴿ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْساً وَلَا زَمْهُرِيراً ﴾ فيترسِل الله جلّ اسمه إليهم جَبْرُئيل (طباسلام) فيقول: ليس هذه بشمس، ولكن عليّاً وفاطمة ضَحِكا، فأشرقت الجِنان من نور ضَحِكهما، ونزلت ﴿ هَلْ أَتَى ﴾ فيهم، إلى قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ سَعْبُكُمْ مُشْكُوراً ﴾.

قلت: القصّة رواها الخاصّ والعامّ معلومة عندهم بأنّها نزلت في عليّ وأهل بيته (منهمالسلام) فبالتشاغل بذكرها بأسانيد المخالفين يطول بها الكتاب.

أبي شيبة، عن وكيع، عن المسعودي، عن عمرو بن مُرّة، عن عبدالله بن الحارث المُكتب، عن أبي كثير الزبيدي، أبي شيبة، عن وكيع، عن المسعودي، عن عمرو بن مُرّة، عن عبدالله بن الحارث المُكتب، عن أبي كثير الزبيدي، عن عبدالله بن العباس (مربة عنه)، قال: مرض الحسن والحسين (عبهاالسلام)، فنذر عليّ وقاطمة (علهاالسلام) والجارية تذراً إن بَرِنا صاموا ثلاثة أيام شكراً، فبَرِنا، فوفوا بالنَّذر وصاموا، فلمّاكان أوّل يوم قامت الجارية وجرشت شعيراً، فخبزت منه خمسة أقراص، لكل واحد منهم قُرص، فلمّاكان وقت الفِطر جاءت الجارية بالمائدة فوضعتها بين أيديهم، فلمّا مدّو أيديهم ليأكلوا وإذا مسكين بالباب يقول: ياأهل بيت محمّد، مسكين آل فلان بالباب، فقال عليّ (عبدالله): «لاتأكلوا وآثروا المسكين».

فلمّاكان اليوم الثاني فعلت الجارية كما فعلت في اليوم الأزّل، فلمّا وضعت المائدة بين أيديهم ليأكُلوا، فإذا يتيم بالباب وهو يقول: ياأهل بيت النبوّة ومَعْدِن الرسالة، بتيم آل فلان بالباب، فقال عليّ (عبدالهم): «لاتأكُلوا شيئاً وأطعموا اليتيم». قال: ففعلوا.

فلمّاكان في اليوم الثالث وفعلت الجارية كما فعلت في اليومين، فلمّا جاءت الجارية بالمائدة فوضعتها، فمدّوا أيديهم ليأكُلوا، وإذا شيخ كبير يصيح بالباب: ياأهل بيت محمّد، تأسروننا ولاتطّعموننا. قال: فبكى عليّ (عبد السهر) بُكاءٌ شديداً، وقال: و يابنت محمّد، إنّي أُحبّ أن يراك الله وقد آثرت هذا الأسير على نفسك وأشيالك الله . فقالت: «سبحان الله، ماأعجب مانحن فيه معك، ألا ترجِع إلى الله في هؤلاء الصّبية الذين صنعت بهم ماصنعت، وهؤلاء إلى منى يصيرون صبرناه. فقال لها على (عبد الهرم): وفالله يُصَبّرك ويُصبّرهم، ويأجُرنا إن شاء الله تعالى، وبه نستعين، وعليه نتوكل، وهو حسبنا ونعم الوكيل، اللهم بدّلنا بما قاتنا من طعامنا هذا ماهو خير منه، واشكّر لنا صبرنا ولا تنشيه لنا، إنّك رحيم كريم، فأعطوه الطعام.

<sup>(</sup>١٤) هي بيت يُزَيِّن بالثياب والأُسِرَّة والستور. «لسان العرب ١١: ١٤٤».

<sup>(</sup>١٥) الدمر ٧٦: ١١ ـ ١٢.

٩ ـ تأريل الآيات ٢: ٧٥٠ / ٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمّد بن أحمد.

ويكّر إليهم النبيّ (سنّراه علمه وآنه) في اليوم الرابع، فقال: دماكان من خبركم في أيامكم هذه؟، فأخبرته فاطمة (طبهاالسلام) بماكان، فحَمِد الله وشكره وأثنى عليه، وضَحِك إليهم، وقال: «خُذوا هنّأكم الله وبارك عليكم وبارك لكم قد هبط عليّ جَبْرَئيل من عند ربّي وهو يقرأ عليكم السلام، وقد شكر ماكان منكم، وأعطى فاطمة سُؤلها، وأجاب دعوتها، وتلاعليهم ﴿إِنَّ ٱلأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا كَانُوراً ﴾ إلى قوله: ﴿إِنَّ هَذَاكَانَ لَكُمْ جَزَاءٌ وَكَانَ سَعْيُكُم مَّشْكُوراً ﴾.

قال: وضَحِك النبيّ (مل هنه والله عنه والله وإنَّ الله قد أعطاكم نعيماً لايَنْفَد وقُرَّة عَين أبد الآبدين، هنيئاً لكم يابيت النبيّ بالقُرب من الرحمن، مسكنكم (٢) معه في دار الجلال والجمال، وبكسوكم من السَّندس والاستبرق والأرجوان، ويسقيكم الرُّحيق المختوم من الولدان، فأنتم أقرب الخلق من الرحمن، تأمنون إذا فَزع الناس، وتفرحون إذا حَزِن الناس، وتسعدون إذا شقي الناس، فأنتم في رَوح وريحان، وفي جِوار الربّ العزيز الجبّار وهو راض عنكم غير غضبان، قد أمنتم اليقاب ورَضِيتم النواب، تسألون فتُعطون، وتَتْحَفون فتَرْضَون، وتَشْفَعون فتَرْضَون، وتَشْفَعون فتَرْضَون، وتَشْفَعون طردكم الناس، وأعانكم إذا جفاكم الناس، وأواكم إذا طردكم الناس، ونصركم إذا قتلكم الناس، الويل لكم من أمتى، و الويل لأمّتى من الله».

١٠/١١٢٧٧ محمّد بن يعقوب: عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن محبّر بن أحمد، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي الحسن (عب السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذُرِ ﴾ قال: «يوفون بالنَّذُر الذي أُخذ عليهم من ولايتناء.

۱۱/۱۱۲۷۸ وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي الحسن الماضي (عبد الله الله قال: قلت: قوله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْماً كَانَ شَرَّهُ مُسْتَطِيراً ﴾؟ قال: العرفون [لله] بالنَّذْر الذي أخذ عليهم [في الميثاق] من ولايتناء.

• ٢٧٩ / ١١ ـ ورواه الصفّار في (بصائر الدرجات): يهذا الاسناد، عن أبي الحسن الماضي (ملبشلام)، قلت:

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يسكنكم.

<sup>(</sup>٣) النجم ٥٣: ٣١.

۱۰ ـ الكافي ۱: ۳٤۱ / ۵.

١١ ـ بصائر الدرجات: ١١٠ / ٢.

۱۲ ـ الكافي ۱: ۳٦٠ / ۹۱.

قوله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ ﴾؟ قال: ويوفون لله بالنذر الذي أخذ عليهم في الميثاق من ولايتناء.

١٣/١١٢٨٠ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيوب، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبالسلام)، قال: قلت له: ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَشِعِيناً ﴾؟ قال: دليس من الزكاة).

' ١٤/١١٢٨١ عن معمّد بن يحيى، عن أحمد بن عيسى، عن معمّد بن عيسى، عن معمّر بن خلاد، عن أبي الحسن (عبدالله)، قال: اينبغي للرجل أن يُوسّع على عِباله لئلا يَتَمنّوا موته، وتلا هذه الآية ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَىٰ حُبّهِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَأُسِيراً ﴾ الأسير عِبال الرجل، ينبغي للرجل إذا زيد في النعمة أن يزيد أسراءه في السّعة عليهم». ثمّ قال: «إنّ فلانا أنعم الله عليه بنعمة فمنعها أسراءه وجعلها عند فلان، فذهب الله بهاء. قال مَعْمَر؛ وكان فلان حاضراً.

الحسن المحمد بن محمد بن خالد البرقي: عن أبيه، عن مَعْمَر بن خلاد، عن أبي الحسن الرضاء به المحمد عن أبي الحسن الرضاء به الله الله الله أو حبّ الطعام؟ قال: «حبّ الطعام». قال: «حبّ الطعام».

قوله تعالى:

#### وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلَالُهَا وَذُلِّلَتْ قُطُولُهَا تَذْلِيلاً -إلى قوله تعالىٰ -وَسَقَالُهُمْ رَبُّهُمْ شَرَاباً طَهُوراً [٢١-١٢]

المدني، عن أبي جعفر (مداله من قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمّ رَأَيْتَ نَعِيماً وَمُلْكاً كَبِيراً ﴾: «يعني بذلك وليّ الله وما [هو] فيه من الكرامة والنعيم و المملك العظيم الكبير، إنّ الملائكة من رُسل الله عزّ ذكره يستأذنون عليه فلا يدخلون عليه إلّا باذنه، فذلك المملك العظيم الكبير، وقال: على باب الجنّة شجرة، إنّ الورقة منها ليستظل تحتها ألف رجل من الناس، وعن يمين الشجرة عين مُطهّرة مزكّية، قال: فيسقون منها شربة فيطهر الله بها قلوبهم من الحسد، وتُسقِط من أبشارهم الشعر، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَسَقّالُهُمْ رَبُّهُمْ شَرَاباً طَهُوراً ﴾. قال: والتّمار دانية منهم، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَدَائِيّةٌ عَلَيْهِمْ ظِلَالُهُا وَذُلِلْتُ قُطُوفُهَا تَذْلِيلاً ﴾ من قربها منهم يتناول المؤمن من النوع

۱۳ ـ الكافي ۳: ۱۹۹ / ۹.

<sup>14</sup> ـ الكافي 1: ١١ / ٣.

١٥ ـ المحاسن: ٣٩٧ / ٧١.

الذي يشتهيه من التُّمار بفيه وهو متكيء.

إسحاق، عن عباس بن يزيد، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله) عن الحسن بن موسى الخشّاب، عن يزيد بن إسحاق، عن عباس بن يزيد، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله) وكنت عنده غَداة ذات يوم: أخبرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمَّ رَأَيْتَ نَعِيماً وَمُلْكاً كَبِيراً ﴾ ، ماهذا المُلك الذي كبّره الله حتى سمّاه كبيراً؟ قال: فقال لي: وإذا دخل أهل الجنّة الجنّة، أرسل الله رسولاً إلى وليّ من أوليائه، فبجد الحَجَبة على بابه، فتقول له: قِف حتى نستأذن لك، فما يَصِل [إليه] رسول ربّه إلا باذنه، فهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمّ رَأَيْتَ تَعِيماً وَمُلْكاً كَبِيراً ﴾ ،

قوله تعالى:

#### إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ آلقُرْءَانَ تَنْزِيلاً [ ٢٣ ]

١/١١٢٨٥ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمد بن الفُضيل، عن أبي الحسن الماضي (عب السلام)، قلت: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلقُرْءَانَ تَنْزِيلاً ﴾؟ قال: (بولاية عليّ تنزيلاً، قلت: هذا تنزيل؟ قال: (لا، ذا تأويل).

قوله تعالى:

# إِنَّ هَذِهِ تَذْكِرةً -إلى نوال تعالى وَالطَّلِمِينَ أَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً إِنَّ هَذِهِ تَعَالَى وَالطَّلِمِينَ أَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً [٣١-٢٩]

۱۱۲۸۹ / ۱ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي الحسن الماضي (علم السلام)، قلت: ﴿إِنَّ هَذِهِ تَذْكِرةً ﴾؟ قال: ١ الولاية، قلت: ﴿ يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِي رَخْمَتِه ﴾؟ قال: ١ في ولايتناه.

٢/١١٢٨٧ معد بن عبدالله: عن أحمد بن محمّد السيّاري، قال: حدّثني غير واحدٍ من أصحابنا، عن أبي

٢ ـ معاني الأخبار: ٢١٠ / ١.

سورة الدهر آية ـ ٢٣ ـ

١ ـ الكافي ١: ٢٦٠ / ٩١

سورة الدهر آية ـ ٢٩ ـ ٣١.

۱ ـ الكافي ۱: ۳۹۰ / ۹۱.

٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٦٥.

الحسن الثالث (مله السلام)، قال: وإنّ الله تبارك وتعالى جعل قُلوب الأئمة (عليهم السلام) موارد لإرادته، وإذا شاء شيئاً شاءوه، وهو قوله تعالى: ﴿ وَمَاتَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ آفَة ﴾.

٣/١١٢٨٨ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي الحسن الماضي (عبد العرم)، قال: قلت: ﴿ يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِي رَحْمَتِه ﴾؟ قال: «في ولايتنا ﴿ وَالظَّلْمِينَ أَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ الا ترى أنّ الله يقول: ﴿ وَمَاظَلَمُونَا وَلَكِنْ كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظِلِمُونَ ﴾ (١) عقال - إنّ الله أعزّ وأمنع من أن يظلِم، وأن يَنْسُب نفسه إلى الظلم، ولكن الله خلطنا بنفسه، فجعل ظلمنا ظلمه، وولايتنا ولايته، ثم أنزل بذلك قُرآناً على نبيّه [فقال]: ﴿ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظِلِمُونَ ﴾ (١)، قلت: هذا تنزيل. قال: «نعم».

١٢٨٩ / ٤ - ابن شهر آشُوب: قال الباقر (عبدالسلام) في قوله تعالى: ﴿ يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِي رَحْمَتِه ﴾: «الرحمة: عليّ بن أبي طالب (غبدالسلام)».



۳ ـ الكافي ۱: ۲۹۰ / ۸۱.

<sup>(</sup>١) اليقرة ٢: ٥٧.

<sup>(</sup>۲) النحل ۱۱۸: ۱۱۸.

٤ ـ المناقب ٢: ٩٩.

## شُورَةُ المُرْسَلات نَمْ أَهْ

• ۱۱۲۹ / ۱ - ابن بابويه: بإسناده، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «من قرأ والمُرْسلات عُرفاً، عَرّف الله ببنه وبين محمّد (سَلَ الله عليه رآله)». ...

٢/١١٢٩١ / ٢ - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (سنراله عليه راله) أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة، كُتِب أنّه ليس من المشركين بالله، ومن قرأها في محاكمة بينه وبين أحد قرّاه الله على خصمه وظفر به».

مست. ١٩٩٣ / ٤ عـ وقال الصادق (طبه السلام): ومن قرأها في حكومة قوي على من يُحاكمه، وإذا كُتِبت ومُحِيت بماء البَصَل، ثمّ شَرِبه من به وَجع في بطنه، زال عنه بإذن الله تعالى».

سورة المُزْسَلات ـ فَضْلُها ـ

1 ـ ثواب الأعمال: ١٢١.

..... !

۳ ـ ....

...... 1

توله تعالى:

#### بِسْمِ ٱللهِ آلرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيمِ وَٱلْمُرْسَلَاتِ عُرْفاً -إلى نوله نعالىٰ - وَأَسْقَيْنَا كُم مَّا ءَ فُرَاتاً [ ١ - ٢٧ ]

1/11794 - عليّ بن إبراهيم، قال: الآيات بنبع بعضها بعضاً، ﴿ فَالْعَاصِفَاتِ عَصْفاً ﴾ قال: القبر ﴿ وَٱلنَّاشِرَاتِ نَشْراً ﴾ قال: نشر الأمواتِ ﴿ فَالْفَارِقَاتِ فَرْقاً ﴾ قال: الدابّة ﴿ فَالمُلْقِيّاتِ ذِكْراً ﴾ قال: الملائكة. قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱلنَّجُومُ طُمِسَتْ ﴾ قال: بذهب نورها وتسفُط.

٢/١١٢٩٥ عنه: وفي رواية أبي الجارون في سعفران المستهدي، في قوله: ﴿ فَإِذَا ٱلنَّجُومُ طُمِسَتْ ﴾ وطَمْسها: ذَهاب ضوتها، وأما قوله: ﴿ إِلَىٰ قَدَرٍ مَّعْلُوم ﴾ يقول: «منتهى الأجل».

٣/١١٢٩٦ عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَإِذَا ٱلسَّمِّاءُ لُوجَتْ﴾ قال: تنفرج وتنشقَ ﴿ وَإِذَا ٱلجِبَالُ لُسِفَتْ﴾ أي تُقْلَع ﴿ وَإِذَا ٱلرُّسُلُ أُيَّتَتْ﴾، قال: بُعِثت في أوقات مختلفة.

١١٢٩٧ ٤ ـ الطُّبَرسي، قال الصادق (عبدالبلام): وأُقَّنت، أي بُعثت في أوقات مختلفة).

١١٢٩٨/ ٥ عليّ بن أبراهيم: ﴿ لأَيَّ يَوْمٍ أُجِّلَتْ ﴾ قال: أُخَرت ﴿ لِيَوْمِ ٱلْفَصْلِ ﴾، قوله: ﴿ أَلَمْ نَخْلُقْكُم مّنْ

سورة المُزْسَلات آية ١٠ ـ ٢٧ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٤٠٠.

٢ . تفسير القمى ٢: ٤٠١.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ٢٠٠.

٤ ـ مجمع البيان ١٠: ٦٢٩.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٠٠.

ماء منهن فال: مُنين فَقَجَعَلْنَاهُ فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ قال: في الرَّحِم، قوله تعالى: فَأَلَمْ نَجْعَلِ آلأَرْضَ كِفَاتاً \* أَخْيَاءٌ وَأَمْوَاتاً في وَالنَّهُ وَاللَّهُ وَال

ُ ١١٢٩٩/ ٩ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن ابن فضّال، عن بعض أصحابه، عن أبي كَهمس، عن أبي عبدالله (منه السلام)، في قوله تبارك وتعالى: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ ٱلْأَرْضَ كِفَاتاً \* أَحْيَاءُ وَأَمْوَاتاً ﴾. قال: ددفن الشعر والظُّفر».

المعد بن عبدالله، عن المعد الأصفهاني، عن حدّ ثنا الله عبدالله، عن القاسم بن محمد الأصفهاني، عن الميمان بن داود المينقري، عن حمّاد بن عيسى، عن أبي عبدالله (عبدالله)، أنه قال: نظر إلى المقابر، فقال: وياحمّاد، هذه كِفَات الأحياء، وتلا ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ ٱلْأَرْضَ كِفَاتًا \* وَيَا عَمْوُهُ وَاللَّهُ أَلَمْ نَجْعَلِ ٱلْأَرْضَ كِفَاتًا \* أَخْيَاءً وَأَمْوَاتًا ﴾.

ورُوي أنّه دفن الشعر والظُّفر.

٨/١١٣٠١ - عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ شَامِخَاتٍ ﴾ قال: جهال مرتفعة ﴿ وَأَسْقَيْنَاكُمْ مَّاءٌ فُوَاتاً ﴾ أي عَذَباً، وكلّ عَذْب من الماء فهو فرات، قوله تعالى: ﴿ إِنْطَلِقُواْ إِلَىٰ ظلَّ ذِي ثَلاثِ شُعَبٍ ﴾ (١) قال: فيه ثلاث شُعَب من النار، قوله تعالى: ﴿ إِنْهَا تَرْمِي بِشَرَدٍ كَالْقَصْرِ ﴾ (١)، قال: شَرَر النار كالقصور والجبال، قوله تعالى: ﴿ كَالْتَ صُفْرٌ ﴾ (٣)، أي شود.

تَعَدَّفُ الاستاد موفوعاً إلى العباس بن إسماعيل، عن أبي الحدث الاستاد موفوعاً إلى العباس بن إسماعيل، عن أبي الحسن الرضاء بسلم، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَمْ تُقَلِكُ ٱلْأَوْلِينَ ﴾ . [قال]: «يعني الأوّل والثاني ﴿ ثُمَّ تُتَبِعُهُمُ الحسن الرضاء بسلم، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَمْ تُقْلُ بِالمُجْرِمِينَ ﴾ من بني أمبّة، وقوله: ﴿ وَيُلّ يَوْمَثِلْ اللّهُ عَرِينَ ﴾ من بني أمبّة، وقوله: ﴿ وَيُلّ يَوْمَثِلْ اللّهُ عَرْمِينَ ﴾ بأمير المؤمنين والأئمة (عبهم السم)».

-١٠/١١٣١٣ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن

٦ ـ الكافي ٦: ٤٩٣ / ١.

٧\_معاني الأخبار: ٣٤٢ / ١.

٨ ـ تفسير القمى ٢: ٢٠٠.

<sup>(1)</sup> المرسلات ٧٧: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) المرسلات ٧٧: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) المرسلات ٧٧: ٣٣.

 <sup>1 /</sup> ۲۰۵۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ - ۲۰۱۱ -

۱۰ ـ الكافي ۱: ۳۲۱ / ۹۱.

الفُضيل، عن أبي الحسن الماضي المسلام، قال: قلت ﴿ وَيْلٌ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾؟ قال: ويقول: ويل للمكذبين ـ الفُضيل، عن أبي الحسن إليك من ولاية على ﴿ أَلَمْ نُهْلِكِ ٱلأَوَّلِينَ \* ثُمَّ نُتْبِعُهُمُ ٱلآخِرِينَ ﴾، قال: الأوّلين: الذين كذبوا الرسل في طاعة الأوصياء ﴿ كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِالمُجْرِمِينَ ﴾، قال: من أجرم إلى آل محمّد ورَكِب من وصيّه مارّكِب».

قلت: ﴿إِنَّ ٱلمُتَّقِينَ ﴾ (١)؟ قال: دنحن والله وشيعتنا، ليس على مِلَّة إبراهيم غبرنا، وسائر الناس منها بُرآء،

قوله تعالى:

أَنْطَلِقُوٓاْ إِلَىٰ مَاكُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ \* أَنْطَلِقُوَاْ إِلَىٰ ظِلْ ذِى ثَلَثِ شُعَبٍ \* لَاظَلِيلٍ وَلَا يُغْنِى مِنَ ٱللَّهَبِ [ ٣١-٣١]

قال: «إذا لاذ الناس من العَطَش، قبل لهم: ﴿ أَنْطَلِقُواْ إِلَىٰ مَا كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾ يعني أمير المؤمنين (علماللهم)، قال: «إذا لاذ الناس من العَطَش، قبل لهم: ﴿ أَنْطَلِقُواْ إِلَىٰ مَا كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾ يعني أمير المؤمنين (علماللهم)، قال: فإذا أتوه قال لهم: ﴿ أَنْطَلِقُ وَاْ إِلَىٰ ظِلٍّ ذِى تَلَبُ شُعَبٍ \* لَاظْلِيلٍ وَلاَيْغَنِي مِنَ ٱللَّهَبِ ﴾ يعني من لَهب العَطَش، فإذا أتوه قال لهم: ﴿ أَنْطَلِقُ وَا إِلَىٰ ظِلٍّ ذِى تَلَبُ مُعَتِ مِنَ أَلَمُ عِنْ أَحمد بن سيّار، عن بعض أصحابنا، موقوعاً إلى أبي عبدالله (علماللهم)، أنه قال: وإذا الإذا الإنسان من العطش قبل لهم: ﴿ ٱنْطَلِقُواْ إِلَىٰ مَاكُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾ يعني أمير المؤمنين (علم اللهم)، فبقول لهم: ﴿ أَنْطَلِقُ وَاْ إِلَىٰ ظِلٍّ ذِى ثَلَبُ شُعَبٍ ﴾ قال: يعني الثلاثة: فلان وفلان وفلان وفلان وفلان وفلان .

قوله تعالى:

### هَـٰذَا يَوْمُ لَا يَنْطِقُونَ \* وَلَا يُؤْذَنُ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ [٣٦-٣٦]

۱/۱۱۳۰۹ ـ محمد بن يعفوب: عن عليّ بن محمد، عن عليّ، عن إسماعيل بن مِهْران، عن حمّاد بن عُثمان، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول [في قول الله تبارك وتعالى] ﴿ وَلَا يُؤْذُنُّ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ ﴾، فقال:

سورة المرسلات آية ـ 21 ـ 21 ـ

<sup>(</sup>١) المرسلات ٧٧٪ ١١.

١ ـ ..... تأويل الآيات ٢: ٧٥١ / ٣.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٥٥ / ٤.

سورة المرسلات آية . 20-21 ـ

والله أجلَ وأعدل وأعظم من أن يكون لعبده عُذر لايَدَعه يعتذر به، ولكن قُلِج (١) فلم يكن له عُذر».

قوله تعالى:

# إِنَّ ٱلمُتَّقِينَ فِي ظِلَلْ وَعُيُونٍ - إلى نوله تعالىٰ - فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَسغدَهُ المُتَّقِينَ فِي ظِلَلْ وَعُيُونَ [ 21 - 00 ]

١/١٦٣٠٧ - عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿إِنَّ آلمُتَّقِينَ فِي ظِلَّلْ وَعُيُونِ﴾ قال: ظِلال من نور أنور من الشمس، قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ آرْكَمُواْ لَايَرْكَمُونَ﴾ قال: إذا قيل لهم: تَوَلُّوا الإمام لم يَتَولُوه، ثم قال لنبيّه (مله عليه رقه): ﴿فَبِأَيِّ حَلِيثٍ بَعْدَهُ﴾ بعد هذا الذي أحدَثك به ﴿يُؤْمِنُونَ﴾.

٢/١١٣٠٨ عن النَّضيل، عن أبي حمزة النَّمالي، ولى الحسن بن عليّ الوشّاء، عن محمّد بن النَّضيل، عن أبي حمزة النُّمالي، قال: سألتُ أبا جعفر (عبد السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ أَرْكَعُواْ لَا يَرْكَعُونَ ﴾، قال: وهي في بطن الفرآن: وإذا قيل للنَّصَاب تَوَلُوا علبًا لايفعلون».

٣/١١٣٠٩ - ابن شهر آشُوب: عن تفسير أبي يوسف يعقوب بن سفيان، عن مجاهد وابن عباس: ﴿إِنَّ المُتَّقِينَ فِي ظِلْلُ وَعُيُونِ ﴾ من اتقى الذنوب: عليّ بن أبي طالب والحسن والحسين (عليم الدنه) في ظلال من الشجر والخيام من اللؤلؤ، طول كلّ خَيمة مسيرة فَرْسَخ في فَرْسَخ - ثمّ ساق الحديث إلى قوله - ﴿إِنَّا كَذَيْكَ نَجْزِى المُحْسِنِينَ ﴾ المطبعين لله أهل بيت محمد في الجنّة

مراقعة تكييزرون إسدوى

(١) أي صار مغلوباً بالحجة.

سورة المرسلات آية ـ ٤١ ـ ٥٠ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٤٠٠.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٥٧ / ٦.

٣ ـ المناقب ٢: ١٤.

## سُورَةُ النَّبَــأ

#### فَضْلُها

۱/۱۱۳۱۰ - ابن بابویه: باسناده، عن أبي عبدالله (منه السلام)، [قال]: «من قرأ عمّ بتساءلون، لم تخرُج سنته ـ إذا كان يُدْمِنها في كلّ يوم ـ حتّى يزور بيت الله الحرام إن شاء الله تعالى.

٢/١١٣١١ عن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (منه مه واله أنه قال: «من قرأ هذه السورة وحَفِظَها، لم يكن حسابه يوم القيامة إلّا بمِقدار سورة مكتوبة، حتى يلا حُل الجنّة، ومن كتبها وعلّقها عليه لم يَقْرَبُه قَمْل، وزادت فيه قُوّة عظيمة».

٣/١١٣١٢ عنوم القيامة بمِقدار صلاةٍ واحدةٍ، ومن كتبها وعلَّقها عليه لم يَقْرَبُه قمل، وزادت فيه قوّة وهيبة عظيمة».

١٩٦٣ / ٤ ـ وقال الصادق (ميه السلام): «من قرأها لمن أراد السهر سَهَر، وقراءتها لمن هو مسافر بالليل تَحْفَظه من كلّ طارق بإذن الله تعالى».

سورة النُّبأ ـ فَضْلُها ـ

١ - ثواب الأعمال: ١٢١.

۲ \_ خواص القرآن: ۲۷، ۵٦ «مخطوط».

..... T

£ ـ خواص القرآن: ١٢ «مخطوط».

قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَانِ آلرَّحِيمِ عَمَّ يَتَسَاّءَلُونَ \* عَنِ آلْنَبَا إِلَا عَظِيمِ - إلى نوله تعالىٰ - ثُمَّ كَـكُلا سَيَعْلَمُونَ [١-٥]

غيره، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (علم السلام)، قال: قلت له: جُعِلت فِداك، إنّ الشيعة غيره، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (علم السلام)، قال: قلت له: جُعِلت فِداك، إنّ الشيعة يسألونك عن تفسير هذه الآبة: ﴿عَمَّ يَتَساءَلُونَ \* عَنِ ٱلْنَبِا ٱلْعَظِيمِ قال: وذلك إليّ، إن شنت أخبرتهم، وإن شنت لم أخبرهم - ثم قال: - لكنّي أخبرك بتفسيرها، قلت: ﴿عَمَّ يَتَساءَلُونَ ؟ قال: فقال: وهي في أمير المؤمنين (علم السلام)، كان أمير المؤمنين (علم السلام)، يقول: مالله عزّ وجلّ آبة هي أكبر مني، ولا لله من نبأ أعظم مني». المؤمنين (علم السلام): ومائلة آبة هي أكبر مني، ولا لله من نبأ أعظم مني، ولقد فُرِضَت ولايتي على الأُمم الماضية، فأبت أن تقبلها».

٣/١١٣١٦ /٣-وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن معلَى بن محمّد، عن محمّد بن أورمة ومحمّد بن عبدالله، عن على بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كثير ، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قوله: ﴿عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ \* عَنِ ٱلْنَبَاإِ عَنْ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ الله على عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ عَنْ عَنْ اللّهُ عَنْ عَنْ اللّهُ عَلْمُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَنْ اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَّا عَلَا عَلْمُ عَلَا عَلَّا عَلَّ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلّهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَا عَلَّا عَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا

سورة النُّبأ آية ١٥٥٠

۱ ـ الكافي ۱: ۱٦١ / ٣.

۲ ـ بصائر الدرجات: ۹٦ / ۳.

٣ ـــــــ الكافي ١: ٣٤٦ / ٣٤.

شُورَةُ النَّباأ (٧٨) ...... ٥٢٥

وسألته عن قوله تعالى: ﴿ هُنَالِكَ ٱلوَلَايَةُ فَهِ ٱلحَقِّ ﴾ (١)، قال: ﴿ وَلَا يَهُ أُمِيرِ المؤمنين (مدال لام)،

" العدال المراهب المر

المام، عن محمّد بن العباس: عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد بن يحبى، عن إبراهيم بن هاشم، بإسناده، عن محمّد بن الفُضيل، قال: سألت أبا عبدالله (عليه الله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿عَمَّ يَتَساءَلُونَ \* عَنِ السّناده، عن محمّد بن الفُضيل، قال: سألت أبا عبدالله (عليه الله): وكان أمير المؤمنين (عليه الله) يقول: مالله نبأ هو أَنْظَيم \* آلَذِي هُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ \*، قال أبو عبدالله (عليه الله): وكان أمير المؤمنين (عليه الله) يقول: مالله نبأ هو أعظم منى، ولقد عُرِضَ فضلى على الأمم الماضية باختلاف ألسنتها،

1/11719 - وعنه، قال: حدّ ثنا أحمد بن هَوذَة، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حمّاد، عن أبان بن تغلِّب، قال: سألتُ أبا جعفر (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿عَمَّ يَتَساَءَلُونَ \* عَنِ ٱلْنَّبَ إِٱلْعَظِيمِ \* ٱلَّذِي هُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ \*، قال: هم عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام)، لأنّ رسول الله (منراله عبدوآله) ليس فيه خلاف).

الحسين بن عليّ بن أبي طالب (طبه السلام) بقُم في رجب سنة تسع وثلاثين وثلاثماثة، قال: حدّثني أبي، قال: الحسين بن عليّ بن أبي طالب (طبه السلام) بقُم في رجب سنة تسع وثلاثين وثلاثماثة، قال: حدّثني أبي، قال: أخبرني عليّ بن إبراهيم بن هاشم، فيماكتب إليّ في تسع وثلاثمائة، قال: حدّثني أبي، عن ياسر المخادم، عن أبي الحسن عليّ بن موسى الرضا (طبه السلام)، عن أبيه، عن الحسين بن عليّ (عليم السلام)، قال: وقال رسول الله (صدّرة عليه وآنه) لعليّ (عليه السلام)؛ ياعليّ، أنت حُجّة الله، وأنت باب الله، وأنت الطريق إلى الله، وأنت النبأ العظيم، وأنت المثل الأعلى.

ياعليّ، أنت إمام المسلمين، وأمير المؤمنين، وخير الوصبّين، وسيّد الصدّيقين. ياعليّ، أنت الفاروق الأعظم، وأنت الصدّيق الأكبر. ياعليّ، أنت خليفتي (1)، وأنت قاضي ديني، وأنت منجز عداتي. ياعليّ، أنت المظلوم بعدي. ياعليّ، أنت المفارق. ياعليّ، أنت المهجور (1). أشهدُ الله ومن حضر من أمّتي أنَّ حِزيَك حزبي وحزب الله، وانَّ حزبَ أعدائك حزب الشيطان».

<sup>(</sup>١) الكهف ١٨: ١٤.

٤ ـ تفسير القمى ٢: ٤٠١.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٥٨ / ٢.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٥٨ / ٣.

٧ ـ عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ٢: ٦ / ١٣.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: على أمتي.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أنت المحجور بعدي.

من الشيرازيّ في كتابه المستخرج من تفاسير المخالفين: مارواه الحافظ محمّد بن مؤمن الشيرازيّ في كتابه المستخرج من تفاسير الأثنى عشر، في تفسير قوله تعالى: ﴿عَمَّ يَتَساء لُونَ \* عَنِ ٱلنَّبَا الْعَظِيمِ \* ٱلَّذِى هُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ \* يرفعه إلى السَّدي، قال: أقبل صَخْر بن حَرْب حتّى جلس إلى رسول الله (سلنه عليه الله عليه عقال: يامحمّد، هذا الأمر من بعدك لنا أم لمن؟ قال: وياصخر، الإمرةُ (١) من بعدي لمن هو منّي بمنزلة هارون من موسى، فأنزل الله: ﴿عَمَّ يَتَساء لُونَ \* عَنِ ٱلنَّبَا الْعَظِيمِ \* منهم المصدّق بولايته وخلافته، ومنهم المكذّب بها، ثمّ قال: ﴿ كَلَا \* وهو ردّ عليهم ﴿ سَيَعْلَمُونَ \* سيعرفون خلافته إذ يُسألون عنها في قبورهم، فلا يبقى يومئذ أحدٌ في شرق الأرض ولا عليهم ﴿ سَيَعْلَمُونَ \* سيعرفون خلافته إذ يُسألون عنها في قبورهم، فلا يبقى يومئذ أحدٌ في شرق الأرض ولا غربها، ولا في برّ ولا بحر، إلا ومُنْكر ونَكِير يسألانه عن ولاية أمير المؤمنين وخلافته بعد الموت، يقولان للميّت: من ربّك؟ وما دبنك؟ ومن نبيّك؟ ومن إمامك؟.

المعدد المعدد المعدد النخب) بإسناده إلى علقمة: أنّه خرج يوم صفّين رجل من عسكر الشام، وعليه سلاح، وفوقه مُصْحَف، وهو يقرأ: ﴿عَمَّ يَتَساء لُونَ \* عَنِ ٱلنَّبَا الْعَظِيمِ فَاردتُ البِراز إليه، فقال لي علي المدالله: ومكانك، وخرج بنفسه فقال له: وأتعرف النبأ العظيم الذي هم فيه مختلفون؟، قال: لا فقال له علي المدالله المعليم، وعلى ولايته تنازعتم، وعن ولايتي رجعتم بعدما فبلتم، علي المعدد والله النبأ العظيم الذي فيه اختلفتم، وعلى ولايته تنازعتم، وعن ولايتي رجعتم بعدما فبلتم، وببغيكم هلكتم بعد ما بسيفي نجوتم، ويوم الغدير قد علمتم، ويوم القبامة تعلمون ماعلمتم، ثمّ علاه بسيفه، فرمى برأسه ويده.

مرز تحية تنظيمة زرون وسدوى

قوله تعالى:

#### أَلَسمْ نَسجْعَلِ ٱلْأَرْضَ مِسهَلْداً -إلى نوله نعالىٰ - وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ لِبَاساً [١٠٠١]

1/11٣٢٤ - على بن إبراهيم، قوله: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ ٱلْأَرْضَ مِسَهَاداً ﴾، قال: يسمهد فيها الانسان مهداً ﴿ وَالحِبَالَ أَوْتَاداً ﴾ أو تاد الأرض ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ لِبَاساً ﴾، قال: يلبس على النهار.

٨ ـ اليقين: ١٥١.

<sup>(</sup>١) في «ج»: الأمر.

٩ ـ مناقب ابن شهر آشوب ٣: ٧٩.

۱۰ ـ مناقب ابن شهر آشوب ۲: ۸۰

ُ ١٩٣٥ / ٢ - ابن بابويه: بإسناده، عن يزيد بن سَكام، أنّه سأل رسول الله (ملَى الله عبدراله): أخبرني لِمَ سُمَي الليل ليلاً؟ قال: «لأنّه يلايل (١) الرجال من النساء، جعله الله عزّ وجلّ إلفةً ولباساً، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ لِبَاساً \* وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشاً﴾ ٤. قال: صدفت.

قوله تعالى:

#### وَجَعَلْنَا سِرَاجاً وَهَّاجاً -إلى فوله تعالىٰ -وَجَنَّاتٍ أَلْفَافاً [17-17]

١١٣٢٦/ ١ - على بن إبراهيم: ﴿ وَجَعَلْنَا سِرَاجاً وَهَاجاً ﴾، قال: الشمس المُضِيئة.

المجار، عن صفوان بن يحيى، عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبدالجبار، عن صفوان بن يحيى، عن عاصم بن محمد، عن أبي عبدالله (طبالسلام)، قال: ذاكرت أبا عبدالله (عبالسلام) فيما يروون من الرؤية؟ فقال: «الشمس بجزء من سبعين بجزء أمن نور العرش، والعرش بجزء من سبعين بجزء أمن نور العرش، والعرش بجزء من سبعين بجزءاً من نور الحجاب، والحجاب جزء من سبعين جزءاً من نور الستر، فإن كانوا صادقين فليملؤوا أعينهم من الشمس ليس دونها سَحَاب».

١٩٢٨/٣٠عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ آلمُعْصِرَاتِ ﴾ ، فال: من السَّحَابِ ﴿ مَا مُ تَجَاجاً ﴾ ، فال: صبّ على صبّ. قوله: ﴿ وَجَنَّاتٍ أَلْفَافاً ﴾ ، فال: بساتين مُليَّفُهُ الشِجر.

قوله تعالى:

# يَوْمَ يُنْفَخُ فِي أَلْصُورِ فَتَأْتُونَ أَقُواجاً [18]

سورة النُّبأ آية ١٣٠ ـ ١٦ ـ

٢ ـ علل الشرائع: ٤٧٠ / ٣٣.

<sup>(</sup>١) قال المجلسي (رحمانه: يظهر منه أن الملايلة كان في الأصل بمعنى الملابسة أو نحوها، وليس هذا المعنى فيما عندنا من كتب اللغة. «البحار ٩: ٢٠٦».

١ ـ تفسير القمي ٢: ٤٠١.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۷ / ۷.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ١٠١.

سورة النَّبـاً آية ـ ١٨ ـ

١ ـ جامع الأخبار: ١٧٦.

عطاشاً، فمن خرج من قبره مؤمناً ] بربّه، مؤمناً بجنّته وناره، مؤمناً بالبعث والحساب والقيامة، مقرّاً بالله، مصدّقاً بنبيّه وبما جاء [به] من عند الله عزّ وجلّ نجا من الجُوع والعَطَش، قال الله تعالى: ﴿فَتَأْتُونَ أَفْوَاجِاً ﴾، من القبور إلى الموقف [أُمماً]، كلّ أُمّة مع إمامهم، وقبل: جماعة مختلفة.

\* ۱۱۳۳ / ۲ - وعن مُعاذ، أنّه سأل رسول الله (متراه عليه والقيامة؟ فقال: «يامُعاذ، سألتَ عن أمرِ عظيم من الأُمور (١) ، وقال: تُحتَّر عشرة أصناف من أمتي: بعضهم على صورة القِرَدة، وبعضهم على صورة الخنازير، وبعضهم على صُورة الخنازير، وبعضهم على وجوههم مُنكَّسون، أرجلهم فوق روؤسهم ليَحبُوا (١) عليها، وبعضهم عُمياً، وبعضهم صُمّاً بُكماً، وبعضهم مُقطّعة وبعضهم يَمضّغون ألسنتهم فهي مُدلَّات على صدورهم، يسيل منها القيح، يتقذّرهم أهل الجمع، وبعضهم مُقطّعة أيديهم وأرجلهم، وبعضهم مُلبّسون جِبّاباً على المنهم وبعضهم مُلبّسون جِبّاباً من الجِيفة، وبعضهم مُلبّسون جِبّاباً سابغة من فَطِران لازقة بجلودهم.

فأمّا الذين على صورة القِردة فالعُتاة من الناس، وأمّا الذين على صورة الخَنازير فأهل السُّحت، وأما المُنكَّسُون على وجوههم فأكلة الرّبا، وأما العُمي فالذين يَجُورون في الحكم، وأمّا الشمّ والبُّكم فالمُهْجَبون يأعمالهم، والذين يَمْضغون السنتهم العُلماء والقُضاة الذين خالفت أعمالهم أقوالهم، وأما الذين قُطَعت أيديهم وأرجلهم فهم الذين يُؤذون الجِيران، وأمّا المُصَلَّبُون على جُذوع من نار فالسُّعاة بالناس إلى السلطان، وأمّا الذين وأرجلهم أمن الجيف فالذين يتبعون الشهوات واللذات، ويمنعون حقّ الله في أموالهم، وأمّا الذين يَلبسون جِبّاباً من نار، فأهل الكِير (٣) والفَخْر والخُيلاء (١).

قوله تعالى:

# وَفُتِحَتِ آلسَّمَاءُ فَكَانَتْ أَبْوَاباً - إلى فوله تعالى - لَسْبِثِينَ فِيهَا أَخْفَاباً [ ٢٣- ١٩ ]

١/١١٣٣١ ـ قال عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَقُتِحَتِ ٱلسَّمَاءُ فَكَانَتْ أَبْوَابِأَ ﴾، قال: تُفْتَح أبواب

٢ ـ جامع الأخبار: ١٧٦.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: ثمّ أرسل عينيه.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يسحبون.

<sup>(</sup>٣) في «ج»: الكبائر.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: والفجور والبخلاء.

·الجنان، قوله تعالى: ﴿ وَسُيِّرَتِ ٱلْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَاباً ﴾ قال: تَسِير (١) الجبال مثل السَّرَاب الذي يلمع في المَفَاون، قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْصَلْداً ﴾ قال: قائمة ﴿ لِلَّطاغِينَ مَثَاباً ﴾ أي منزلاً، قوله: ﴿ لَبِثِينَ فِيهَا أَحْقَاباً ﴾، قال: الأحقاب: السنين، والحُقب: سنة (٢)، والسنة: ثلاث مائة وستّون يوماً، واليوم كألف سنة ممّا تَعُدُون.

المعيد، عن الحسين بن سعيد، عن المراهيم: أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضر بن سُويد، عن دُرست بن أبي منصور، عن الأحول، عن حُمران بن أعين، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله ﴿ لَا بِشِينَ فِيهَا أَحْقَاباً \* لَا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرْداً وَلاشَرَاباً ﴾، قال: «هذه في الذين لا يخرُجون من النار».

٣/١٩٣٣ عن جعفر بن محمّد بن المعلى عن أبيه، قال: حدّ ثنا سعد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن جعفر بن محمّد بن عقبة، عمّن رواه، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَٰ بِثِينَ فِيهَاۤ أَحْقَاباً ﴾، قال: «الأحقاب: ثمانية أحقاب، والحقب: ثمانون سنة، والسنة ثلاثمائة وستون يوماً، واليوم: كألف سنة ممّا تَعُدُون.

قوله تعالى:

#### لَّايَسَذُوقُونَ فِيهَسَا بَسَرْداً وَلَاشَسَرَاباً - إلىٰ فَسُوله تَعَالَىٰ - وَكَسَوَاعِبَ أَفْرَاباً [٢٤]

المعلى: ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازاً ﴾ ، قال: المَهُ وَله تعالى ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرْداً وَلَاشَرَاباً ﴾ ، قال: البَرْد: النوم، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازاً ﴾ ، قال: بَخُوزُون، قوله تعالى: ﴿ وَكُوَاعِبَ أَثْرَاباً ﴾ قال: جَوارٍ أَتراب لأهل الجنّة. معالى: ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازاً ﴾ ، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (سوسه)، قال: وأمّا قوله تعالى: ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازاً ﴾ فهي الكرّامات، وقوله تعالى: ﴿ وَكَوَاعِبَ ﴾ الفتيات النّوّاهده.

قوله تعالى:

وَكَأْسًا دِهَاقاً ـ إلى فوله تعالىٰ ـ لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلَّرِحْمَـٰيُّ

<sup>(</sup>١) في نسخة من «ط، ج، ي»: تصير.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ثمانون سنة، ويطلق الحُقب في اللغة على السنة، وعلى الدهر، وعلى الثمانين سنة.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٤٠٢.

٣\_معاني الأخبار: ٢٢٠ / ١.

سورة النَّبأُ آية ـ ٢٤ ـ ٣٣ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠٢.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٤٠٢.

۵۷۰ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### وَقَالَ صَوَابِا ٤٢٠.٣٤]

المَّا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى بِن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَكَأْسَا دِهَاقاً ﴾ قال: ممتلئة ﴿ يَقُومُ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلَائِكَةُ صَفّاً لَّايَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلَّرِحْمَـٰنُ وقال صَوَاباً ﴾، قال: الرُّوح: مَلك أعظم من جَبْرَئيل ومِبكائيل، [و]كان مع رسول الله (مـنَى الا عندراك) وهو مع الأثمة (عليهم السلام).

النّفضيل، عن أبي الحسن الماضي (علب السلام)، قال: قلت: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلمَلائِكَةُ صَفّاً ﴾، الآبة؟ قال: انحن والله المأذوذ لهم يوم القيامة، والقائلون صواباً».

قلت: ماتقولون إذا تكلّمتم؟ قال: ونَحْمَد (١) ربّنا، ونُصلّي على نبيّنا، ونَشْغَع لشيعننا فلا يَوُدّنا ربّناه.

أحمد بن محمد بن خالد البرقي: عن أبيه، عن سعدان بن مسلم، غن معاوية بن وهب، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبه سلم) عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ لاَيَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلَّرِحْمَـٰنُ وقَالَ صَوَاباً ﴾، قال: «نحن والله المأذون لنا (۱) في ذلك اليوم، والقائلون صواباً».

قلت: جُعِلت فِداك، وماتقولون؟ قال: «تَحْمَد (٢) ربّنا، ونُصلّى على نبيّنا، ونَشْفَع لشيعتنا فلا يَرُدُنا ربّنا».

المحمد بن عيسى، عن يونس، عن الحسين بن أحمد، عن محمد بن عيسى، عن يونس، عن سَعْدان بن مسلم، عن معاوية بن وهب، عن أبي عبدالله عبد الله عن معاوية بن وهب، عن أبي عبدالله عبد الله عن معاوية بن وهب، عن أبي عبدالله عبد الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلَّوحْمَانُ وَقَالَ صَوَاباً ﴾، قال: «تحن والله المأذون لهم يوم القيامة، والقائلون صواباً».

قلت: ماتقولون إذا تكلَّمتم؟ قال: «نحْمَد رَيَّنَا، ونُصلِّي على نبيِّنا، ونَشْفَع لشيعتنا فلا يَرُدّنا ربنا».

وروي عن الكاظم اعب هسلام، مثله. مراقة تراعن الكاظم اعب هسكا

المحاف عن المحمد بن هَوْذَة، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حَمَاد، عن أبي خالد القماط،
 عن أبي عبدالله، عن أبيه (طبها السلام)، قال: هإذا كان يوم القبامة، وجمع الله الخلائق من الأؤلين والآخرين في صَعيدٍ
 واحدٍ، خلع قول لاإله إلّا الله من جميع الخلائق إلّا من أقرّ بولاية على بن أبي طالب (طبه السلام)، وهو قوله تعالى:

سورة النَّبأ آية ٣٤٠٣٠.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠٤.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۹۱ / ۹۱.

<sup>(</sup>١) في المصدر: نمجّد.

٣ ـ المحاسن: ١٨٢ / ١٨٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لهم.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: نمجِّد.

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٧٦٠ / ٨.

۵ ـ تأويل الآيات ۲: ۷٦١ / ۹.

شُورَةُ النَّبِأَ (٧٨) ...... ٧١٠.....

#### ﴿ يَوْمَ يَقُومُ آلرُّوحُ وٱلمَكائِكَةُ صَفاً لايَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلَّرِحْمَـٰنُ وقَالَ صَوَاباً ﴾ •.

١١٣٤١ / ٦ ـ الطّبَرسي، قال: روى معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله عبدالله على الله عن هذه الآية،
 فقال: «نحن والله المأذون لنا (١) يوم القيامة، والقائلون صواباً».

قلت: جُعِلت فِداك، ماتقولون؟ قال: «نحمد <sup>(۱)</sup>ربّنا، ونصلّي على نبيّنا، ونَشْفَع لشبعتنا فلا يَرُدّنا ربّنا». قال: رواه العياشي مرفوعاً.

قلت: قد نفذَم معنى الرُّوح، في قوله: ﴿ وَيَسْفَلُونَكَ عَنِ آلرُّوحِ قُلِ آلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّى﴾ (''وفي قوله تعالى ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَاْ إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنَا﴾ (''.

قوله تعالى:

## إِنَّا أَنذَرْنَـٰكُمْ عَذَاباً قَرِيباً يَوْمَ يَنظُرُ ٱلمَرْءُ مَاقَدَّمَتْ يَدَاهُ وَيَــقُولُ ٱلكَافِرُ يَـٰلَيْتَنِى كُنتُ تُرَاباً [٤٠]

١/١١٣٤٣ عليّ بن إبراهيم، قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْذُرْنَكُمْ عَذَابِاً قَرِيباً ﴾، قال: في النار، قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَنظُرُ ٱلمَرْءُ مَاقَدَّمَتْ يَدَاهُ ويَقُولُ ٱلكَافِرُ يَلْئِنْنِي كُنْتُ تُرْابِأَ ﴾، فال: نرابياً أي علوياً. قال: وقبال: إنّ رسول الله اسفراه عليه والد، (١) المُكنّى أمير المؤمنين (عنوالسلام) أيا أَنْهُ رَابٍ.

٢/١١٣٤٤ عن محمّد بن العباس، قال: حَدَّنَنَا الحَبَيْنَ بِلَى الْحَمَّدُ، عن محمّد بن عيسى، عن يـونس بـن عبدالرحمن، عن يونس بن يعقوب، عن خلف بن حمّاد، عن هارون بن خارجة، عن أبي بصير، وعن سعيد

٦ ـ مجمع البيان ١٠: ٦٤٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لهم.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: نمجّد.

٧. مجمع البيان ١٠: ٦٤٧.

<sup>(</sup>١) تقدُّم في تفسير الآية (٨٥) من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٢) تقدّم في تفسير الآيتين (٥٢، ٥٣) من سورة الشوري.

سورة النُّبأ آية ـ 1٠ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠١.

<sup>(</sup>١) زاد في «ط ج» والمصدر: قال.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أبو،

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٦١ / ١٠.

السمّان، عن أبي عبدالله (على السلام)، قال: «قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَنظُرُ ٱلمَرْءُ مَاقَدَّمَتْ يَدَاهُ ويَقُولُ ٱلكَافِرُ يَلْلَيْتَنِي كُنتُ تُرَاباً ﴾ يعني علوياً يوالي أبا تُراب،

شرف الدين النجفي، قال: روى محمّد بن خالد البرقي، عن يحيى الحلبي، عن هارون بن خارجة وخلف بن حمّاد، عن أبي بصير، مثله.

٣/١١٣٤٥ - قال: وجاء في باطن تفسير أهل البيت (عليه السلام) مايؤبد هذا التأويل في تأويل قوله تعالى: ﴿ أَمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ ثُمَّ يُرَدُّ إِلَىٰ رَبِّهِ فَيُعَذِّبُهُ عَذَاباً نُكُوا ﴾ (١)، قال: «هو يُرَدُ إلى أمير المؤمنين (عليه السلام)، فيُعذّبه عذاباً نُكراً، حتى يقول: ياليتني كنتُ تُراباً، أي من شيعة أبى تُراب، ومعنى ربّه أي صاحبه».

المعدى بن يابويه، قال: حدّ ثني أحمد بن الحسن القطان، قال: حدّ ثنا أبو العباس أحمد بن يحيى بن زكريا، قال: حدّ ثنا بكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّ ثنا تميم بن بُهلول، عن أبيه، قال: حدّ ثنا أبو الحسن العبدي، عن سُليمان بن مِهران، عن عَباية بن ربعي، قال: قلت لعبد الله بن عباس: لم كنّى رسول الله اسلى الله عله رآله علياً (عبد الله) أبا تُراب؟ قال: لأنه صاحب الأرض، وحجّة الله على أهلها بعده، وبه بقاؤها، وإليه سكونها، ولقد سَمِعت رسول الله (مقراة عبد رآله) يقول: وإنّه إذا كان يوم القيامة، ورأى الكافر ماأعد الله تبارك وتعالى لشبعة عليّ من الثواب والزُّلفي والكرامة، قال: يَالَبْتَنِي كُنتُ تُرَاباً، أي من شبعة عليّ، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ويَقُولُ ٱلكَافِرُ اللهُ عَرِّ وجلّ: ﴿ ويَقُولُ ٱلكَافِرُ عَنْ ثُرَاباً هَا مِنْ شبعة عليّ، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ويَقُولُ ٱلكَافِرُ عَنْ ثُرَاباً هَا مِنْ شبعة عليّ، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ويَقُولُ ٱلكَافِرُ عَنْ ثُرَاباً ﴾ ع.



٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٦١ / ١١.

<sup>(</sup>۱) الکهف ۱۸: ۸۷

<sup>1</sup> ـ علل الشرائع: ١٥٦ / ٣.

# شُورَةُ النَّازِعات نَضْلُها

۱۳٤۷ / ۱ - ابن بابويه: بإسناده، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ومن قرأ سورة النازعات، لم يَمُت إلّا رَيّاناً، ولم يَبْعَثُه الله إلّا رَيّاناً، ولم يُدْخِله الجنّة إلّا رَيّاناً».

۲/۱۱۳٤۸ من (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (سنّى الله على واله قال: المن قرأ هذه السورة أمِن من عذاب الله تعالى، وسقاه الله من بَرُد الشراب يوم القيامة، ومن قرأها عند مواجهة أعدائه انحرفوا عنه وسَلِّم منهم ولم يَضُرّوه،.

٣/١١٣٤٩ عند مواجهة أعدائه انحرفوا عنه وسَّلِمَ مَنْ أَدْمَنْ قَرَاءَتِهَا أَمِنْ مَنْ عَذَابِ الله، وسقاه شُربةً يوم القيامة، ومن قرأها عند مواجهة أعدائه انحرفوا عنه وسَّلِمَ مَنْ أَذَاهُمَّةٍ.

۱۳۵۰ / 4 ـ وقال الصادق (عليه السلام): «من قرأها وهو مواجه أعداء» لم يُبصروه، وانحرفوا عنه، ومن قرأها وهو داخل على أحد يخافه نجا منه وأمِن بإذن الله تعالى».

سورة النَّازِعات ـ فَضْلُها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢١.

..... Y

..... r

\$ ـ خواص القرآن: ٢٨، ٥٥ «مخطوط».

#### قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَانِ آلرَّحِيمِ وَآلنَّازِعَاتِ غَرْقاً -إلى قوله تعالىٰ - فَالسَّلْبِقَاتِ سَبْقاً [ 1 - 2 ]

١١٢٥١/ ١ ـ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّا زِعَاٰتِ غَرْقاً ﴾، قال: نزع الروح.

١٣٥٢ / ٢ ـ الطَّبرسي، في معنى ذلك: أنَّه يعني الملائكة الذين ينَزِعون أرواح الكفّار عن أبدانهم بالشدّة، كما يُغرِق النازع في القوس فيبلُغ فيها غاية الملّاء قال: وروي ذلك عن عليّ (عباسلام).

> ٣/١١٣٥٣ م. وقال: وقيل: هو الموت ينزع النفوس، قال: وروي ذلك عن الصادق (عليه السلام).

1976 / 1 عن معنى الناشطات: عن عليّ (على الله الملائكة تنشُطُ أرواح الكفّار مابين الجلد والأظفار حتَى تُخرِجها من أجوافهم بالكَرْب والغَمّ؛ والنّشط: الجذّب، يقال: نَشَطتُ الدلو: نزعتُها.

١٢٥٥ / ١ م. الشيباني في (نهج البيان): عن عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام)، قال: ﴿ وَٱلنَّارِ عَالَتِ غَرْقاً ﴾، قال: والملائكة تنزع نفوس الكفّار إغرافاً كما يُغرِق النازع في القوس،

٦/١١٣٥٦ / ٦- ابن فهد في (العُدّة): في حديث مُعاذ بن جَبَل، عن النبيّ (سنر الاعليه رآله)، قال لمُعاذ: الاتُمزّقن

سورة النَّازِعات آية - ١ - ٤ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠٤.

۲ ـ مجمع البيان ۱۰: ۲۵۱.

٣ ـ مجمع البيان ١٠: ١٥١.

٤ ـ مجمع البيان ١٠: ٦٥٢.

٥ ـ نهج البيان ٣: ٣١٢ (مخطوط).

٦ ـ عدة الداعي: ٢٤٤.

الناس فتُمزّقك كلاب أهل النار، قال الله تعالى: ﴿وَٱلنَّاشِطَاتِ نَشْطاً﴾، أفتدري ماالناشطات؟ هي كلاب أهل النار، تنشطُ اللحم والعظم».

٧/١١٣٥٧ - عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَٱلنَّاشِطَاتِ نَشْطاً ﴾، قال: الكفار يَنْشُطون في الدنيا ﴿ وَٱلسَّابِحَاتِ سَبْحاً ﴾، قال: المؤمنون الذين يُسَبَحُون الله.

٨/١١٣٥٨ ـ ثمّ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبالسلام)، في قوله تعالى: ﴿ فَالسَّـٰبِقَـٰتِ سَبْقاً﴾: «يعني أرواح المؤمنين تسبِق أرواحهم إلى الجنّة بمثل الدنيا، وأرواح الكفّار بمثل ذلك إلى النار».

#### قوله تعالى:

#### فَأَلْمُدَبِّرِاتِ أَمْراً \* يَوْمَ تَرْجُفُ آلرَّاجِفَةُ \* تَتْبَعُهَا آلرَّادِفَةُ [0-٧]

1/1170٩ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أبو الحسن محمّد بن القاسم الجُرجاني (رمياة عنه)، قال: حدّثنا أحمد ابن الحسن الحسيني، عن الحسن بن عليّ، عن أبيه، عن محمّد بن عليّ، عن أبيه الرضا، عن أبيه موسى بن جعفر (عليم الله الله عن أبيه الرضا، عن أبيه موسى بن جعفر (عليم الله)، قال: «كان قوم من خواصّ الصادق (عليه الله) جلوساً بحضرته في ليلة مُقْمرة، فقالوا: يابن رسول الله، ماأحسن أديم هذه السماء، وأنوار هذه النجوم والكواكب! فقال الصادق (عليه الله)؛ إنّكم لتقولون هذا، وإنّ المُدّبَرات أربعة: جَبَرَثيل، وميكائيل، وإسرافيل، وصلك الموت (ملهم السلام)، يَنْظُرون إلى الأرض، فيرونكم وإخوانكم في أفطار الأرض، ونوركم إلى السموات والأرض ("أحسن من أنوار هذه الكواكب، وإنّهم يقولون كما تقولون: ماأحسن أنوار هؤلاء المؤمنين!».

٢/١١٣٦٠ عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالَى ﴿ يَوْمَ تَرْجَفُ ٱلرَّاجِفَةُ \* تَتْبَعُهَا ٱلرَّادِفَةَ ﴾ بوم تَنْشَقُ الأرض بأهلها، والرادفة: الصيحة.

ا ۱۳۹۱ / ۳- محمد بن العباس، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مالك، عن القاسم بن إسماعيل، عن عليّ بن خالد العاقولي، عن عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله عن سليمان بن خالد، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله))، قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاحِفَةُ \* تَنْبَعُهَا ٱلرَّادِفَةً ﴾، قال: «الراجفة: الحسين بن عليّ (سارات المعلمان)،

٧ ـ تفسير القمى ٢: ٢٠٢.

٨ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٣.

سورة النازِعات آية ـ ٥ ـ ٧ ـ

١ ـ عيون أخبار الرضا (مله السلام) ٢: ٢ / ٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: السماوات وإليهم.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٤٠٣.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٦٢ / ١.

والرادفة: عليّ بن أبي طالب اعلى السلام، وأوّل من يَنْفُض عن رأسه النَّراب الحسين بن عليّ (عليما السلام) في خمسة وسبعين ألفاً، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا لَننصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي الحَيَــوْةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ \* يَوْمَ لَا يَنفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللَّعنَةُ وَلَهُمْ شُوءُ الدَّارِ ﴾ (١).

١٣٦٢ / ٤ - ابن شَهر آشوب: عن الرضا (عله السلام)، في قوله تعالى: ﴿ تَتَبَعُهَا ٱلرَّادِفَةُ ﴾، قال: وإذا زُلزِلت الأرض فأتبعها خُروج الدابة».

وقال (طبه السلام) في قوله تعالى: ﴿ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةٌ مِّنَ ٱلأَرْضِ ﴾، قال: وعليّ بن أبي طالب (طبه السلام)». وقد تقدمت الروايات في معنى هذه الآية بهذا المعنى في سورة النمل (١).

#### قوله تعالى:

#### قُلُوبٌ يَوْمَئِذٍ وَاجِفَةٌ -إلى موله تعالىٰ -بِالْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوى [١٦-١١]

المَّرْدُودُونَ فِي الحَافِرَةِ ﴾، قال: قالت قريش: أنوجِع بعد الموت ﴿إِذَاكُنَّا عِظَاماً نَّخِرَةً ﴾ أي بالية ﴿ يَقُولُونَ أَوِنَا لَمَرْدُودُونَ فِي الحَافِرَةِ ﴾ ، قال: قالت قريش: أنوجِع بعد الموت ﴿إِذَاكُنَّا عِظَاماً نَّخِرَةً ﴾ أي بالية ﴿ يَلْكَ إِذَا كُرَّةٌ خَاسِرَةً ﴾ قال: قالوا هذا على حد الاستهزاء، فقال الله: ﴿ فَإِنَّما هِيَ زَجْرَةٌ وَاحِدَةٌ \* فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ ﴾، قال: الزَّجْرةُ: النفَحةُ الثانية في الصُّور، والساهرةُ: موضعٌ بالشام عند بيت المقدس.

الحسن بن عبدالله: عن محمّد بن عبدالله: عن محمّد بن عبد، عن القاسم بن يحيى، عن جدّه الحسن بن راشد، قال: حدّ ثني محمّد بن عبدالله بن الحسين، قال: دخلت مع أبي على أبي عبدالله (عبدالله)، فجرى ببنهما حديث، فقال أبي لأبي عبدالله (عبدالله) مأتقول في الكرّة؟ قال: أفول فيها ماقال الله عزّ وجلّ، وذلك أنّ تفسيرها صار إلى رسول الله (متر عبدالله) قبل أن يأتي هذا الحرف بخمس وعشرين ليلة، قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَلْكَ إِذَا كُرّةً خَاسِرَةً ﴾ إذا رجعوا إلى الدنيا ولم يقضوا ذُحُولهم (۱).

فقال له أبي: يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَ إِنَّمَا هِيَ زَجْرَةٌ ۖ وَاحِدَةٌ \* فَإِذَا هُمْ بِالسَّاهِرَةِ ﴾ أيّ شيء أراد بهذا؟ فقال: «إذا انتقم منهم وماتت الأبدان بقيت الأرواح ساهرة لاتنام ولانموت».

<sup>(</sup>١) المؤمن ٤٠: ٥١، ٥٢.

٤ ـ المناقب ٢: ١٠٢.

<sup>(</sup>١) تقدّمت الروايات في تفسير الآيات (٨٢ ـ ٨٤) من سورة النّمل.

سورة النازعات آية . ١٦.٨.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٤٠٣.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٨.

<sup>(</sup>١) الذَّخَل: الثأر.

٣/١١٣٦٥ عن العباس، قال: حدّثنا أبو عبدالله محمّد بن أحمد، عن القاسم بن إسماعيل، عن محمّد بن سِنان، عن سَماعة بن مِهران، عن جابر بن يبزيد، عن أبي جعفر (مده السلام)، قال: دقال رسول الله (من الدعه وآله: الكرّة المباركة النافعة لأهلها بوم الحساب ولايني واتبّاع أمري وولاية عليّ والأوصياء من بعده واتبّاع أمرهم، يُدخِلهم الله الجنّة بها، معي [ومع] عليّ وصيّي والأوصياء من بعده، والكرّة الخاسرة عداوتي وتوك أمري وعداوة عليّ والأوصياء من بعده، يُدخِلهم الله بها النار في أسفل السافلين،

﴿ ١٣٦٦ / ٤ - عليّ بن إبراهيم، قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عداله)، في قوله تعالى: ﴿ أُونًا لَمَرْدُودُونَ فِي الحَافَرِةِ ﴾ والساهرة: الأرض، كانوا لَمَرْدُودُونَ فِي الحَافَرِةِ ﴾ والساهرة: الأرض، كانوا في القبور، فلمّا سَمِعوا الزَّجرة خرجوا من قبورهم فاستووا على الأرض، وأمّا قوله: ﴿ بِالوَادِ ٱلمُقَدَّسِ ﴾ [أي] المطهّر، وأمّا ﴿ طُوئَ ﴾ فاسم الوادي،

قوله تعالى:

#### فَسحَشَرَ فنادى - إلى نوله نعالى - فَأَخَلْهُ آللهُ نَكَالَ الآخِرَةِ وَالْأُولَىٰ [٢٣ ـ ٢٥]

۱/۱۱۳۹۷ علَيّ بن إبراهيم، في قوله نعالى: ﴿ فَحَشَّرَ ﴾ يعني فرعون ﴿ فَنَادَىٰ \* فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ ٱلأَعْلَىٰ \* فَأَخَذَهُ آتَٰهُ نَكَالَ ٱلآخِرَةِ وَٱلْأُولَىٰ ﴾ والنَّكَال: العقوبة، والآخرة هو قوله: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ ٱلأَعْلَىٰ ﴾، والأولى قوله: ﴿ مَاعَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِى ﴾ (١) فأهلكم الله بهذين القولين.

﴿ مَاعَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِى ﴾ (١) فأهلكه الله بهذين القولين.

۱۹۹۸ / ۲ مالطبرسي، قال: جاء في التفسير، عن أبي جعفر (طبه عنه): وأنّه كان بين الكلمتين أربعون سنة».

۱۹۹۹ / ۲ مقال: وروى أبو بصير، عن أبي جعفر (عبه السلام)، قال: وقال رسول الله (مقر الله مله والله): قال جَبْرَ ثيل (عبه السلام)؛ قلت: يارب، تَدَع فِرعون وقد قال: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَى ﴾ إفقال: إنما يقول هذا مثلك من يخاف الفوت،

٣ ـ تأويل الآيات ٣: ٧٦٢ / ٢.

<sup>£</sup> ـ تفسير القمي ٢: ٢٠٣.

سورة النَّازِعات آية ١٣٠ ـ ٢٥ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠٠٤.

<sup>(</sup>۱) القصص ۲۸: ۲۸.

۲ ـ مجمع البيان ۱۰: ۲۵۲.

٣ ـ مجمع البيان ١٠: ٢٥٦.

۵۷۸ میں۔۔۔۔۔۔ البرهان فی تفسیر القرآن

فوله تعالى:

### وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ ضُحَلْهَا ـ إلى فوله نعالىٰ ـ فَـإِنَّ ٱلْجَنَّةَ هِـــى آلْمَأْوَىٰ [ ٢٩ ـ ٤١]

١/١١٣٧٠ ـ عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ وَأَغْطَشَ لَيْلُهَا ﴾ أي أظلم. قال الأعشى:

ةِ يُسؤنسني صوتُ فيّادِها (١).

ويَهْمَاءَ ٰ (١) بِاللَّيلِ غَـطش الفَّـلا

قوله نعالى: ﴿ وَأَخْرَجُ ضُحَلْهَا ﴾ قال: الشمس، قوله: ﴿ وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَلْهَا ﴾ قال: بسطها، ﴿ وَٱللَّهِ بَاللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَد عليها ثمّ تركها مخافة الله ونهى النفس عنها فمكافأته الله وقدر عليها ثمّ تركها مخافة الله ونهى النفس عنها فمكافأته الله الحنّة.

داود الرقي، عن أبي عبدالله (عبد المحمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن داود الرقي، عن أبي عبدالله (عبد المداله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ ﴾ (١)، قال: ومن عَلِم أنّ الله يواه ويسمع مايقول ويعلم مايعمله من خير أو شرّ، فيحجزه ذلك عن القبيح من الأعمال، فذلك الذي خاف مقام ربّه ونهى النفس عن الهوى.

ابن سنان، عن أبي سعيد المُكاري، عن أبي حجرة التُّمالي، عن عليّ بن الحسين، عن محمّد ابن سنان، عن أبي سعيد المُكاري، عن أبي حجرة التُّمالي، عن عليّ بن الحسين (طبها السلام)، قال: قال: وإنّ رجلاً رَكِب البحر بأهله فكسر بهم، فلم يَنْجُ ممّن كان في السفينة إلّا امرأة الرجل، فإنّها نجت على لوح من ألواح السفينة حمّى ألجئت إلى جزيرة من جزائر البحر، وكان في تلك الجزيرة رجل يقطع الطريق، ولم يَدّع لله حُرمة إلّا أنتهكها، فلم يعلم إلّا وامرأة قائمة على رأسه، فرفع رأسه إليها، فقال: إنسبّة أم جِنّية؟ فقالت: إنسبّة، فلم يكلّمها [كلمة] حتى جلس منها مجلس الرجل من أهله، فلمّا أن همّ بها اضطربت، فقال [لها]: مالك تضطربين؟ فقالت: أفرَقُ (1)

سورة النَّازِعات آية ـ ٢٩ ـ ٤١ .

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٠٣.

<sup>(</sup>١) التِهْماء: الفَلاة التي لاماء فيها ولاعَلَمْ فيها ولايُهتدَى لطُرُقِها. «لـــان العرب ١٢: ١٤٨».

<sup>(</sup>٢) القَيَاد: ذَكَرُ البوم، ويقال: الصَّدّى. «لسان العرب ٣: ١ ٢٤».

۲ ـ الكافي ۲: ۵۷ / ۱۰.

<sup>(</sup>١) الرحمن ٥٥: ٤٦.

٣ ـ الكافي ٢: ٥٦ / ٨

<sup>(</sup>١) أي أخاف.

من هذا، وأومأت بيدها إلى السماء، قال: فصنعتِ من هذا شيئاً؟ قالت: لاوعزته. قال: فأنت تَقُرقين [منه] هذا الفرق، ولم تصنعي من هذا شيئاً! وإنّما أستكرهك استكراهاً، فأنا والله أولى بهذا الفَرق والخوف وأحق منك. قال: فقام، ولم يُحدِث شيئاً، ورجع إلى أهله، ولبست له هِمّة إلّا التوبة والمراجعة، فبينا هو يمشي، إذ جاء (٢) راهب يمشي في الطريق، فحميت عليهما الشمس، فقال الراهب للشاب: أدع الله يُظلّنا بغَمامة فقد حميت علينا الشمس. فقال الشاب: ما [أعلم أنّ] في عند ربّي حسنة فأتجاسر على أن أسأله شيئاً، قال: فأدعو أنا وتُؤمّن أنت؟ قال: نعم، فأقبل الراهب يدعو والشاب يؤمّن، فماكان بأسرع من أن أظلّتهما غمامة، فمشيا تحتها مليّاً من النهار، ثمّ تفرّت الجادّة جادّتين، فأخذ الشاب في واحدة، فإذا السّحابة مع الشاب، فقال الراهب: أنت خير منّي، لك اسْتُجِيب ولم يُسْتَجَب لي، فخبّرني ماقصتك؟ فخبّره بخبر المرأة، فقال: غفر الله لك مامضى حيث دخلك الخوف، فانظر ماتكون فيما تستقبل».

المعلى الله المعلى الم

قوله تعالى: يَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيسًانَ مُرْسَنِهَا . إلىٰ قوله تعالىٰ . إلَّا عَشِيبَةً أَوْضَعَلَهَا [ ٢٤ - ٢٤]

الله: ﴿ الله على بن إبراهيم، قوله: ﴿ يَسْئُلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلُهَا ﴾، قال: متى تقوم؟ فقال الله: ﴿ إِلَىٰ رَبِّكَ مُنتَهَلُهُ ﴾، أي علمها عند قوله: ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَهَا لَمْ يَلْبَثُواْ إِلَّا عَشِيةً أَوْضُحَلْهَا ﴾، قال: يوم القيامة (١).

محمّد بن داود، عن محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن داود، عن محمّد بن عطية، قال: جاء رجل إلى أبي جعفر (عبدالله) من أهل الشام من علمائهم، فقال:

<sup>(</sup>٢) في المصدر: صادف،

<sup>£</sup> ـ المناقب ٢: ٩٤.

سورة النازعات آية ـ ٤٢ ـ ٤٦ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قال: بعض يوم.

۲ ـ الكافي ٨: ٩٤ / ٢٧.

البرهان في تفسير القرآن

باأباجعفر، جئت أسألك عن مسألة قد أعيب عِلى /أن أجد أحداً يفسّرها، وقد سألتُ عنها ثلاثة أصناف من الناس، فقال كلّ صنف منهم شيئاً غير الذي قال الصنف الآخر؟

فقال له أبو جعفر (عبه السلام): مماذاك؟ ه. قال: إنَّى أسألك عن أوَّل ما خلق الله من خلقه، فإنَّ بعض من سألته قال: القدر، وقال بعضهم: القلم، وقال بعضهم: الروح؟

فقال أبو جعفر (عبدالمهم): «ماقالوا شيئاً، أخبرك أنّ الله تبارك وتعالى كان ولاشيء غيره، وكان عزيزاً ولا أحد كان قبل عزَّه، وذلك قوله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ العِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ (١)، وكان الخالق قبل المخلوق، ولوكان أوّل ماخلق الله من خلقه الشيء من الشيء إذن لم يكن له انقطاع أبداً، ولم يزل إذن ومعه شيء لبس هو يتقدّمه، ولكن كان إذ لاشيء غيره، وخلق الشيء الذي جميع الأشياء منه، وهو الماء الّذي خلق الأشياء منه، فجعل نسب كلُّ شيءٍ إلى الماء، ولم يجعل للماء نسباً يُضاف إليه، وخلل الربح من الماء ثم سلَّط الربح على الماء، فشقَّقت الربح منن الماء حتّى ثار من منن الماء زُبد على قَدر ماشاء أن يثور، فخلق من ذلك الزَّبد أرضاً بيضاء نفيّة، ليس فيها صَدَّع ولاتَقْب ولاصُّعود ولاهُبوط ولاشجرة، ثمّ طواها فوضعها فوق الماء، ثمّ خلق الله النار من الماء، فشقّقت النار متن الماء حتّى ثار من الماء دُخان على قَدر ماشاء الله أن يثور، فخلق من ذلك الدُّخان سماءً صافيةً نَفَيَّةً، ليس فيها صَدع ولاتَقُب، وذلك قوله تعالى: ﴿ السَّمَاءُ بَنَاهَا \* رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوَّاها \* وَأَغْطَشَ لَيْلُهَا وَأَخْرَجَ صَّحَـٰهَا﴾ (١) قال: ولاشمس ولاقمر ولانجوم ولاسحاب، ثمّ طواها فوضعها فوق الأرض، ثمّ نسب الخِلقتين، فرفع السماء قبل دَحُو (" الأرض، فذلك قوله عزّ ذكره ﴿ وَٱلأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَهُ الله ( ") يقول: بسطها، والحديث طويل تقدّم بطوله في قوله تعالى ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلمّاءِ كُلُّ شَيءٍ حَيَّ ﴾ من سورة الأنبياء (٥٠).



<sup>(</sup>١) الصافات ٢٧: ١٨٠.

<sup>(</sup>۲) النازعات ۷۹: ۲۷ ـ ۲۹.

<sup>(</sup>٣) (دحو) ليس في «ج» والمصدر.

<sup>(</sup>٤) النازعات ٧٩. ٣٠.

<sup>(</sup>٥) تقدّم في الحديث (١) من تفسير الآية (٢٠) من سورة الأنبياء.

# شورة عَبَس

#### فَضْلُها

۱۱۳۷۱ / ۱ - ابن بابويه: بإسناده، عن معاوية بن وَهْب، عن أبي عبدالله (طيد السلام)، قال: دمن قرأ عبس رتولَى، وإذا الشمس كُورت، كان تحت جَناح الله من الجنان، وفي ظلّ الله وكرامته، وفي جنّاته، ولم يَعْظُم ذلك على الله إن شاء الله).

١٩٣٧٧ / ٢ ـ ومن (خواص القرآن): روي عن النبيّ (ملّ الفطيه واله)، أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة خرج من قبره يوم القيامة ضاحكاً مستبشراً، ومن كتبها في رَقّ غزالٍ وعلِقِها لم يَر إلّا خيراً أينما توجّه».

٣/١١٣٧٨ /٣-وقال رسول الله (ملّى الدينة عليه رقد): ومن أكثر قراءتها خرج يوم القيامة ووجهه ضاحكاً مستبشراً، ومن كتبها في رَقَ غزال وعلّقها عليه لم يَلْقَ إِلَا خبراً أينما تُوجّه».

١٣٧٩ / ٤ - وقال الصادق (عب المدم): وإذا قرأها المسافر في طريقه يُكفئ مايليه في طريقه في ذلك السفر».

سورة غبش ـ فَضْلُها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٣١.

...... 1

#### قوله تعالى:

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَاٰنِ الرَّحِيمِ عَـبَسَ وَتَـوَلَّىٰ \* أَن جَاءَهُ الْأَعْـمَىٰ - إلى دَوله نِمالیٰ ـ فَأَنتَ عَـنْهُ تَلَهَّىٰ [١٠-١]

۱/۱۱۳۸۰ على بن إبراهيم، قال: نزلت في عثمان وابن أمّ مَكْتُوم، وكان ابن أمّ مَكْتُوم مؤذّناً لرسول الله (من اله من اله الله (من اله عنده أصحابه، وعثمان عنده، فقدّمه رسول الله (من اله عنده أصحابه) وعنده أصحابه، وعثمان عنده، فقدّمه رسول الله (من اله عنده الله (من اله عبد راله) على عثمان، فعبس عُثمان وجهه وتولّي عنه، فأنزل الله: ﴿عَبَسَ وَتَوَلَّى ﴾ [يعني عثمان] ﴿ أَن جَاءَهُ ٱلْأَعْمَى \* وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَّكُى ﴾ أي يكون طاهراً زكيبًا (١) ﴿ أَوْ يَذَكّرُ ﴾ قال: يُذَكّره رسول الله (من اله عبد راله) ﴿ فَتنفَعَهُ ٱلذِّكْرَى ﴾ .

ئم خاطب عثمان، فقال: ﴿ أَمَّا مَنِ آسَتَغَنَىٰ \* فَأَنتَ لَهُ تَصَدَّى ﴾ ، فال: أنت إذا جاءك غنيّ نتصدّى له وترفعه: ﴿ وَمَا عَلَيْكَ أَلَا يَزَّكَىٰ ﴾ أي لا تبالي زكبًا كان أو غير زكيّ، إذاكان غنبًا ﴿ وَأَمَّا مَن جَاءَكَ يَسْعَىٰ ﴾ يعني ابن أمّ مَكْتُوم ﴿ وَهُوَ يَخْشَى ۚ \* فَأَنت عَنْهُ تَلَهَىٰ ﴾ أي تلهو ولاتلتفت إليه.

٢/١١٣٨١ - الطَّبَرسي: رُوي عن الصادق (عبدالله): أنَها نزلت في رجل من بني أُميّة، كان عند النبيّ (منّ الدعب واله) فجاء ابن أمّ مَكَنُوم، فلمّا رآه تقذّر منه وَعَبسَ وَجْهَه وجمع نفسه، وأعرض بوجهه عنه، فحكى الله سُبحانه ذلك عنه وأنكره عليه.

سورة غَبْسَ آية ـ ١٠.١.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٤٠٤.

(١) في المصدر: أزكي.

٢ ـ مجمع البيان ١٠: ٦٦٤.

٣/١١٣٨٢ / ٣ ـ وقال الطّبَرسي أيضاً: ورُوي أيضاً عن الصادق (عبدالله) [أنه] قال: «كان رسول الله (ملّ الله عبدالله) إذا رأى عبدالله بن أمّ مَكْتُوم قال: مرحباً مرحباً، [والله] لا يعانبني الله فيك أبداً، وكان يصنع به من اللّطف حتّى كان بكُفّ عن النبيّ (ملّ الله عبدراله) ممّا يفعل [به] ه.

قوله تعالى:

### كَـلَّا إِنَّهَا تَذْكِرَةً -إلى نوله نعالى -كِرَامٍ بَرَرَةٍ [ ١٦-١١ ]

\* ١/١١٣٨٣ ـ عليّ بن إبراهيم: فوله تعالى: ﴿ كَسَلًا إِنَّهَا تَذْكِرَةً ﴾، قال: القرآن ﴿ فِي صُحُفٍ مُّكَرَّمَةٍ \* مَّرْفُوعَةٍ ﴾، قال: عند الله ﴿ مُّطَهَّرَةٍ \* بِأَيْدِى سَفَرَةٍ ﴾، قال: بأيدي الأثمّة ﴿ كِرَامٍ بَرَرَةٍ ﴾ .

٢/١١٣٨٤ عن العباس: عن الحسين بن أحمد المالكي، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن خلف بن حيسى، عن العباس: عن الحسين بن أحمد المالكي، عن محمّد، عن أبي أيوب الخَزّاز، عن أبي عبدالله (طبالله)، في قوله تعالى: ﴿ بِأَيْدِى سَفَرَةٍ \* كِرَامٍ بَرَرَةٍ ﴾، قال: «هم الأثمّة (طبه السلام)».

الله عزّ وجلّ: ﴿ صُحُفاً مُّطَهَّرَةً \* فِيهَا كُتُبٌ قَيِمَةٌ ﴾ (٢) قال: همو حديثنا في صحف مُطهرة من الكَذِب».

قوله تعالى:

## فَسِيلَ آلْإِنسَلْسِنُ مَا أَكْفَرَهُ - إِلَى نَولُهُ تعالىٰ - كَسَلَّا لَمَّا يَفْضِ مَا أَمَرَهُ [ ١٧ - ٢٣]

١/١١٣٨٦ . عليّ بن إبراهيم: ﴿ قُتِلَ ٱلْإِنسَانُ مَآ أَكْفَرَهُ ﴾، قال: [هو] أمير المؤمنين (مبداللهم)، [قال]:

٣ ـ مجمع البيان ١٠: ٦٦٤.

سورة عَبِّسَ آية . ١١ - ١٦ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٥٠.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٦٣ / ١.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٦٤.

(١) في النسخ: الحجازي، والظاهر صحة ماأثبتناه من المصدر، انظر معجم رجال الحديث ٦: ٧٠.

(٢) البينة ٨٨: ٢، ٣.

مورة عَبَسَ آية - ١٧ - ٢٣ -

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٥.

﴿ مَا أَكُفَرَهُ ﴾ أي ماذا فعل وأذنب حتّى قتلوه؟ ثمّ فال: ﴿ مِنْ أَيِّ شَــى ۚ خَلَقَهُ ۞ مِن نَّطُفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ ۞ ثُمَّ السَّبِيلَ يَسَّرَهُ ﴾، قال: يسّر له طريق الخبر ﴿ ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ \* ثُمَّ إِذَا شَآءَ أنشَرَهُ ﴾ قال: في الرجعة ﴿ كَـكَّلا لَمَّا يَقْضِ مَا أَمَرُهُ ﴾ أي لم يقضِ أمير المؤمنين (عليه السلام) ماقد أمره، وسيرجِع حتَّى يقضي ماأمره.

١١٣٨٧/٢- ثمَّ قال عليَّ بن إبراهيم: أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمَّد، عن ابن أبي نصر، عن جميل بن ذَرّاج، عن أبى أَسامة، عن أبى جعفر (طبهالسلام)، قال: سألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُتِلَ ٱلْإِنسَـٰـنُ مَا أَكُفَرَهُ ﴾ قال: «نعم، نزلت في أمير المؤمنين (مهاسلام) ﴿ مَاۤ أَكُفُرَهُ ﴾ يعني بقتلكم إيّاه، ثم نسب أمير المؤمنين (طبه السلام)، فنسب خلقه وما أكرمه الله به، فقال: ﴿ مِنْ أَيِّ شَمَى مِ خَلَقَهُ ﴾ من طينة الأنبياء خلقه فقدّره للخير ﴿ ثُمَّ ٱلسَّبِيلَ يَسَّرَهُ ﴾ يعني سبيل الهُدي، ثم أماته مِبتة الأنبياء، ﴿ ثُمَّ إِذَا شَاءَ أَنشَرَهُ ﴾،

قلت: ماقوله: ﴿إِذَا شَاءَ أَنشَرَهُ ﴾؟ قال: ويمكتُ بعد قتله في الرجعة، فيقضى ماأمره.

· ٣/١١٣٨٨ عن أحمد بن العباس: عن أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد , ابن أبي نصر، عن جميل بن درّاج، عن أبي أسامة، عن أبي جعفر (مداسلام)، قال: سألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كَـكَّلا لَمَّا يَقْضِ مَآأَمَرَهُ ﴾، قلت له: جُعِلت فِداك، منى ينبغي [له] أن يقضيه؟ قال: انعم، نزلت في أمير المؤمنين (عبدالله)، فقوله تعالى: ﴿ قُتِلَ ٱلْإِنسَانُ ﴾ يعني أهير المؤمنين (عبدالله) ﴿ مَا أَكْفَرَهُ ﴾ يعني قاتله بقتله إيّاه، ثم نسب أمير المؤمنين (عليه السلام)، فنسب خلقه وماأكرمه الله به، فقال: ﴿ مِنْ أَيِّ شَــيْءٍ خَلَقَهُ ﴾ من نطفة الأنبياء خلقه فقدَره للخبر ﴿ ثُمَّ ٱلسَّبِيلَ يَسَّرُهُ ﴾ يعني سبيل الهدى، ثمّ أماته مِينة الأنبياء ﴿ ثُمَّ إِذَا شَاءَ أُنشَرَهُ ﴾ قلت: مامعني قوله ﴿إِذَا شَاءَ أَنشَرَهُ ﴾؟ قال: ﴿مِكْتُ بِعَد قَتِلْهُ ماشاء الله، ثمّ يبعثه الله، وذلك قوله: ﴿إِذَا شَاءَ أَنشَرَهُ﴾ وقوله تعالى: ﴿ لَمَّا يَقْضِ مَآأَمَرَهُ﴾ فِي حياته، ثمّ بمكث بعد قتله في الرجعة».

قوله تعالى:

#### فَسَلْيَنْظُرِ ٱلْإِنسَلْسَنُ إِلَسَىٰ طَعَـامِهِ . إلىٰ فـوله نعالىٰ ـ فَـإذَا جَاءَتِ ٱلصَّاخَّةُ [ ٢٤]

١/١١٣٨٩ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد عن أبيه، عمّن ذكره، عن زيد الشحّام، عن أبي عبدالله (١) عبه اسلام،، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلْيَنْظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ﴾، قلت:

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٤٠٥.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٦٤ / ٢.

ماطعامه، قال: دعلمه الذي يأخذُه عمّن يأخذه».

المناه المناه المناه المناه المناه المناه عن المحمد بن الحسن، عن محمد بن الحسن الصفّار، عن المحسن الصفّار، عن يعقوب بن بزيد، عن ابن أبي عُمير، عن زيد الشحّام، عن أبي جعفر (علم السلام)، في قوله تعالى: ﴿ فَلْيَنْظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ ﴾، قال: (علمه الذي يأخُذه عمّن يأخُذه).

٣/١١٣٩١ - على بن إبراهيم: ﴿ فَلْيَنْظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَىٰ طَعَامِهِ \* أَنَّا صَبَئِنَا ٱلمَاءَ صَبَا﴾ إلى قوله تعالى:
 ﴿ وَقَضْباً ﴾ ، قال: القَضْب. الفت، ﴿ وَحَدَآئِقَ عُلْباً ﴾ أي بسانين ملتفة مجتمعة ، ﴿ وَفَلْكِهَةً وَأَبَا ﴾ قال: الأبُ: الحشيش للبهائم ﴿ مَتَلْعاً لَكُمْ وَلِأَنْعَلْمِكُمْ ﴾ .

المعنى الأبّ في القرآن، وقال: أيّ سماء تُظِلّني، أم أيّ أبا بكر سُئِل عن قول الله تعالى: ﴿ وَقَاكِهَةٌ وَأَبّا ﴾ فلم يعرف معنى الأبّ في القرآن، وقال: أيّ سماء تُظِلّني، أم أيّ أرض تُقِلّني، أم كيف أصنع إن قلت في كتاب الله بما لاأعلم؟ أمّا الفاكهة فنعرفها، وأمّا الأبّ فالله أعلم به، فبلغ أمير المؤمنين (مله السلام) مقاله في ذلك، فقال: «ياسبحان الله! أما علم أنّ الأبّ هو الكلا والمرعى، وأنّ قوله: ﴿ وَفَاكِهَةٌ وَأَبّا ﴾ اعتداد من الله تعالى بإنعامه على خلقه بماغذاهم به وخلقه لهم، ولأنعامهم ممّا تَحيا به أنفسهم وتقوم به أجسادهم».

۱۳۹۳ / ٥ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن زياد، عن أبي عبدالله رعبه المعرم،، قال: «الفاكهة مائة وعشرون لوناً، سيّدها الرُّمّان».

٣/١١٣٩٤ عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ قَإِذَا جَاءُتِ ٱلصَّاخَّةُ ﴾ قال: القيامة.

قوله تعالى:

#### الى: يَوْمَ يَفِرُّ ٱلْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ \* وَأُمِّهِ وَأَبِيهِ \* وَصَـٰحِبَتِهِ وَبَنِيهِ \* لِكُلِّ آمْرِيءٍ مِنْهُمْ يَوْمَئِذٍ شَأْنٌ يُغْنِيهِ [٣٧.٣٤]

. ١١٣٩٥/ دابن بابويه، قال: حدّثنا أبو الحسن محمّد بن عمرو بن عليّ بن عبدالله البصري، قال: حدّثنا أبو عبدالله محمّد بن عبدالله بن أحمد بن جَبَلة الواعظ، قال: حدّثنا أبو القاسم عبدالله بن أحمد بن عامر الطائي، قال:

<sup>!</sup> ءالاختصاص: ٤.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٤٠٦.

٤ ـ الإرشاد: ١٠٧.

٥ ـ الكافي ٦: ٢٥٢ / ٢.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠٦.

سورة عَبْسَ آية . ٣٤ ـ ٣٧ ـ

حدّ ثنا أبي، قال: حدّ ثنا عليّ بن موسى الرضا (عب اللهم)، قال: حدّ ثنا أبي موسى بن جعفو، قال: حدّ ثنا أبي جعفو بن محمّد، قال: حدّ ثنا أبي محمّد بن عليّ، قال: حدّ ثنا أبي عليّ بن الحسين، قال: حدّ ثنا أبي الحسين بن يختري (عليهم السلام)، قال: اكان عليّ بن أبي طالب (عب اللهم) بالكوفة في الجامع، إذ قام إليه رجل من أهل الشام - وذكر الحديث إلى أن قال فيه - وقام رجل فسأله (() وتعنّته، وقال: ياأمير المؤمنين، أخبرنا عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ لَيُورُ اللهم مِنْ أَخِيهِ \* وَأَيْهِ \* وَصَلْحِبَتِهِ وَبَنِيهِ \* [لِكُلِّ آمْرِيء مِنْهُمْ يَوْمَتِلْ شَأْنٌ يُغْنِيهِ \* من هم؟]، فقال: يفرّ من قابيل، والذي يفِرّ من أمّه موسى، والذي يفِرّ من أبيه إبراهيم (۱)، والذي يفرّ من صاحبته أوط، والذي يفِرّ من ابنه كُنعانه.

١/١١٣٩٦ - عليّ بن إبراهيم، فوله تعالى: ﴿لِكُلِّ آمْرِيءٍ مِّنْهُمْ يَوْمَثِذٍ شَأْنٌ يُغْنِيهِ﴾، قال: شغل يَشْغَلُه (١) عن غيره.

الرجل يوم القيامة حميمه؟ فقال (من الله الله الله الله الله الله عند أنه قال له بعض أهله: يارسول الله هل يذكر الرجل يوم القيامة حميمه؟ فقال (من الاعليم الله الله الله الله أحداً: عند الميزان حتى ينظر أيثقل ميزانه أم يخف، وعند الصراط حتى ينظر أيجوزه أم لا، وعند الصّحف حتى ينظر بيمنيه يأخذُ الصّحف أم بشماله، فهذه ثلاثة مواطن لايذكر فيها أحد حميمه ولاحبيبه ولاقريبه ولاصديقه ولابنيه ولاوالديه، وذلك قول الله تعالى: ﴿ لِكُلِّ آمْرِى وَ مِنْهُمْ يَوْمَثِذِ شَأْنٌ يُغْنِيهِ ﴾، مشغول بنفسه عن غيره من شدة مايرى من الأهوال العِظام، نسأل الله تعالى أن يُسهّلها لنا برحمته، ويهونها علينا برأفته (الوطاعه).

قوله تعالى:

# وَجُـوة يَّـوْمَئِذٍ مُسْفِرَةً - إلى قوله تعالىٰ - أَوْلَـئِكَ هُـمُ ٱلْكَـفَرَةُ ٱلْفَجَرَةُ [ ٤٢-٤٤]

١/١١٣٩٨ ـ عليّ بن إبراهيم: ثمّ ذكر عزّ وجلّ الذين توَلُوا أمير المؤمنين (علىهاسلام» وتبرَّءوا من أعدائه،

<sup>(</sup>١) في المصدر: رجل آخر سأله.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: يعني الأب المرتبي لا الوالد،

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يشتغل به.

<sup>.....</sup>r

<sup>(</sup>١) في «ج»: برحمته.

ففال: ﴿وَجُوهٌ يَوْمَثِذٍ مُّسْفِرَةٌ \* ضاحِكَةٌ مُّسْتَبْشِرَةٌ﴾ ثمّ ذكر أعداء آل الرسول ﴿وَوَجُوهٌ يَوْمَثِذِ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ \* تَرْهَقُهَا قَتَرَةٌ﴾ أي فقراء (١) من الخير والثواب.

٢/١١٣٩٩ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّثنا سعيد بن محمّد، قال: حدّثنا بكر بن سهل، قال: حدّثني عبدالغني بن سعيد، قال: حدّثنا موسى بن عبدالرحمن، عن مفاتل بن سليمان، عن الضّحاك، عن ابن عباس، في قوله: ﴿ مُتَاعاً لَكُمْ وَلَأَنْعَامِكُمْ ﴾ ثريد منافع لكم ولأنعاكم، قوله: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَثِذٍ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ ﴾ ثريد مُسوَدّة ﴿ وَجُوهٌ يَوْمَثِذٍ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ ﴾ ثريد مُسوَدّة ﴿ وَتُرْهَقُها فَتَرَةٌ ﴾ ثريد غُبار جهنّم ﴿ أُولَئِكَ هُمُ ٱلكَفَرَةُ ٱلفَجَرَةٌ ﴾ أي الكافر الجاحد.



<sup>(</sup>١) في المصدر: أي فتر.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٤٠٦.

<sup>(</sup>۱) عبس ۸۰: ۲۲.

# شُورَةُ التَّكوير

#### فَضْلُها

تقدّم في عبس (١)

الله عزّ وجل». وينظر إلى النبيّ (من العلم واله) أنّه قال: المن قرأ هذه السورة أعاده الله من الفضيحة يوم الفيامة حين تُنشَر صحيفته، وينظر إلى النبيّ (من الدواله) وهو آمن، ومن قرأها على أرمد العين أو مَطْرُوفها (١) أبرأها بإذن الله عزّ وجلّ).

٢/١١٤٠١ - وقال رسول الله (سنراه مله وآد): امن قرأها أعاده الله من الفضحية يوم القيامة، يوم تُنْشَر صحيفته، ومن كتبها لعين رمداء أو مَطْرُوفة بَريْت بإذن الله تعالى».

سورة التّكوير ـ فضَّلُها ـ

(١) تقدِّم في الحديث (١) من فضل سورة عبس.

..... 1

(١)العين المَطْرُوفة؛ التي أصابتها طَرْفَة، وهي نقطة حُمراء من الدم تحدُّث في العين من ضربة وغيرها. «أقرب الموارد ١: ٧٠٤».

۲ ـ ....

### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ إِذَا آلشَّــــــمْسُ كُـــــقِرَتْ - إلى نـــوله تعـــالىٰ - وَإِذَا آلنُّـــــــهُوسُ زُوِجَتْ [٧-١]

الكوفي، عن موسى بن عمران النّخعي، عن عمّه الحسين بن يزيد، عن إسماعيل بن مسلم، قال: حدّثنا أبو تُعَيم الكوفي، عن موسى بن عمران النّخعي، عن عمّه الحسين بن يزيد، عن إسماعيل بن مسلم، قال: حدّثنا أبو تُعَيم البُلْخي، عن مقاتل بن حَيّان، عن عبدالرحمن بن أبرى، عن أبي ذرّ الغفاري (رحه الله، قال: كنت آخذاً بيد النبي (صلّه عله والله) ونحن نتماشى [جميعاً]، فما زلنا ننظر إلى الشمس حتّى غابت، فقلت: يارسول الله، أين تغيب؟ قال: الفي السماء، ثمّ تُرفّع من سمّاء إلى سماء حتّى تُرفّع إلى السماء السابعة العليا حتى تكون تحت لعرش، فتَخرّ ساجدة، فتشجد معها الملائكة المُوكلُون بها، ثمّ تقول: ياربّ من أين تأمرني أن أطلع، أين مغربي أم من مَطّلِعي؟ فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرٍّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ العَلِيمِ ﴾ (١) يعني بذلك من مَطّلِعي؟ فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرٍّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ العَلِيمِ العليم بخلقه».

قال: «فيأتيها جَبْرَئيل بحُلّة ضوءٍ من نُور العرش على مقادير ساعات النهار في طوله في الصيف، أو قِصَره في الشتاء، أو مابين ذلك في الخريف والربيع ـ قال ـ فتلبس تلك الحُلّة كما يلبس أحدكم ثيابه ثمّ ينطلق بها في جوّ السماء حتّى تَطْلُع من مَطْلِعها».

قال النبيّ اسلَر الفعلم واله): ٥ وكأ نّي بها قد حُيِست مِقدار ثلاث ليالٍ، ثمّ لا تُكسى ضوءها (١)، وتؤمّر أن تطلُّع من

سورة التكوير آية . ١ . ٧.

۱ ـ التوحيد: ۲۸۰ / ۷.

<sup>(</sup>۱) پش ۲۶: ۲۸.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ضوءاً.

مَغْرِبها، فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتْ \* وَإِذَا ٱلنَّجُومُ ٱنكَدَرَتْ ﴾ والفمر كذلك من مَطْلِعه ومَجْراه في أفق السماء ومغربه وارتفاعه إلى السماء السابعة، ويَسْجُد تحت العرش، ثم يأتيه جَبْرَئيل بالحُلّة من نُور الكُرسي، فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيَاءً وَالقَمَرَ نُوراً ﴾ "م.

قال أبو ذَر (رحمه ١٤٠): ثمّ اعتزلت مع رسول الله (مله اله عبه واله) فصلينا المَغْرِب.

٢/١١٤٠٣ ـ عليّ بن إبراهيم: ﴿إِذَا آلشَّمْسُ كُورَتْ ﴾، قال: تصير سودا، مُظْلِمة ﴿وَإِذَا آلنَّجُومَ آنكَدَرَتْ ﴾ قال: تصير سودا، مُظْلِمة ﴿وَإِذَا آلجِبَالُ سُيِّرَتْ ﴾، قال: تسير، كما قال الله: ﴿وَتَرَى آلجِبَالُ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِى تَمُرُّ مَرَّ ٱلسَّحَابِ ﴾ (١)، قوله تعالى: ﴿وَإِذَا آلعِشَارُ عُطِّلَتْ ﴾ قال: الإِبل تُعطِّل إذا مات الخَلْق، فلا يكون من يَحْلِبها، قوله تعالى: ﴿وَإِذَا البِحَارُ سُجِرَتْ ﴾، قال: تتحوّل البحار التي حول الدنيا كلها نيراناً ﴿وَإِذَا النَّفُوسُ زُوجَتْ ﴾، قال: من الحُور العين.

٣/١١٤٠٤ عنه قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبه السلام) في قوله: ﴿ وَإِذَا ٱلنَّقُوسُ زُوِّجَتْ ﴾، قال: وأمّا أهل الجنّة فزُوّجوا الخَيرات الحِسان، وأما أهل النار فمع كُلّ إنسانٍ منهم شيطان، قرِنت نفوس الكافرين والمنافقين بالشياطين، فهم قُرناؤهم.

قوله عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا آلِنَّهُوسُ رَبِّ جَتْ ﴾، قال: مامن مؤمنٍ يوم القيامة إلا إذا قطع الصراط، زوّجه الله على باب الجنّة أربع نساة من نساء الدنيا وسبعين ألف حُورية من حُور الجنّة، إلا عليّ بن أبي طالب (عبدالله) فإنّه زوج البتول فاطمة في الدنيا وهو زوجها في الجنّة، ليست له زوجة في الجنّة غيرها من نساء الدنيا، لكن له في الجِنان سبعون ألف حوراء، لكل حوراء سبعون ألف خادم،

قوله تعالى:

### وَإِذَا ٱلْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ \* بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ [٨-٩]

١/١١٤٠٦ - أبو عليّ الطَّبَرسي: رُوي عن أبي جعفر وأبي عبدالله (ملهماالسلام): «وإذا المَوَدَّةُ سُئِلت بأيّ ذنبٍ قُتِلت، بفتح الميم والواو والدال، وكذلك عن ابن عباس (رحمانه)، وهي المَوَدّة في القُربي، وإنَّ قاطعها يُسأل: بأيّ

<sup>(</sup>۳) يونس ۱۰: ۵.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٧٠٤.

<sup>(</sup>١) النمل ٢٧: ٨٨.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٧.

٤ \_ المناقب ٢: ٢٢٤.

٥٩٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### ذنب قَطعتَها <sup>(۱)</sup>؟

٢/١١٤٠٧ - ورُوي عن ابن عباس أنَّه قال: من قُتِل في مودَّتنا وولايتنا.

١١٤٠٨ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن بعض أصحابه، عن هارون بن مسلم، عن مشعدة ابن صدقة، عن أبي عبدالله (عبد الله (على المؤمنين (عبد الله): أيها الناس، إنّ الله تبارك وتعالى أرسل إليكم الرسول (من النه عبد الله) وأنزل إليه الكتاب بالحقّ، وأنتم أُميّون عن الكتاب ومن أنزله، وعن الرسول ومن أرسله، على حين فَتْرة من الرُّسُل، وطُول هجعة (١) من الأُمم، وانبساطٍ من الجهل، واعتراضٍ من الفينة، وانتقاضٍ من المبرّم، وعمى عن الحقّ، واعتسافٍ من الجوّر وامتحاقٍ من الدين، وتَلَظُّ من الحروب، على حين اصفرارٍ من المشرّم، وعمى عن الحقّ، واعتساف من الجوّر وامتحاقٍ من الدين، وتَلَظُّ من الحروب، على حين اصفرارٍ من رباض جنات الدنيا، ويَبْسٍ من أغصانها، وانتثارِ (١) من ورقها، ويأسٍ من ثَمَرها، واغورارٍ من ما ثها.

قد دَرَست أعلام الهدى، وظهرت أعلام الرَّدى، فالدنيا متجهّمة في وجوه أهلها مُكُفّهِرَة، مُدْبرة غير مُقْبِلة، ثمرها (٢) الفِتنة، وطعامها الجِيفة، وشِعارها الخَوف، ودِثارها السيف، مُزّقتم كل مُمَزّق، وقد أعمت عيون أهلها، وأظلمت عليها أيّامها، قد قطعوا أرحامهم، وسفكوا دماءهم، ودفنوا في التراب المَوءُودة بينهم من أولادهم، يجتاز (١) دونهم طيب العيش ورفاهية خُفُوض الدنيا، لايرجون من الله ثواباً، ولايخافون والله منه عقاباً، حيّهم أعمى نجس (٥)، وميّتهم في النار مُثِلِس (١)، فجاءهم بنسخة مافي الصحف الأولى، وتصديق الذي بين يديه، وتفصيل الحلال من رّبب الحرام، ذلك القرآن فاستنطقوه، ولن يَنْطِق لكم، أخبركم عنه أنّ فيه علم مامضى، وعلم ماياتى إلى يوم القيامة، وحُكم مابينكم وبيان ماأصبحتم فيه تختلفون، فلو سألتمونى عنه لعلّمتكم».

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: قطمها.

۲ \_ مجمع البيان ١٠: ٢٧٢.

٣ ـ الكافي ١: ٤٩ / ٧.

<sup>(</sup>١) في الط، ي»: محنة.

<sup>(</sup>٢) في النُـخ: وانتشار.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ثمرتها.

<sup>(</sup>٤) في «ط، ي»: يختارون.

<sup>(</sup>٥) في ((طء)) نسخة بدل: مبخس.

<sup>(</sup>٦) زاد في «ط، ي»: فإذا هم مبلسون أي بائسون.

٤ ـ الكافي ١: ٢٣٣ / ٣.

<sup>(</sup>۱) اتشوری ۲۲: ۲۳.

#### مَوَدّة القُربي، بأيّ ذنب قتلتموهم؟،

العكم، عن أيمن بن مُحْرِز، عن جابر، عن أبي جعفر (عليه الدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أيم جعفر (عليه المحكم، عن أيم خرّز، عن جابر، عن أبي جعفر (عليه المهاه)، في قوله: (وَإِذَا الْمَوَدَّةُ سُئِلَتْ بِأَيّ ذَنْب قُتِلَتْ)، قال: دمن قُتِل في مَوَدَتنا. والدليل على ذلك قوله ﴿ قُل لا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلّا المَوَدَّة فِي القُرْبَي ﴾ (أ).

١/١١٤١١ - محمد بن العباس، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن عيسى، عن عليّ بن حديد،
 عن منصور بن يُونس، عن منصور بن حازم، عن زيد بن عليّ (عبدالسلام)، قال: قلت له: جُعلت فِداك، قوله تعالى:
 وَإِذَا ٱلْمَوْءُودَةُ شُئِلَتْ \* بِأَيّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ ؟ قال: «هي والله مودّننا، وهي والله فينا خاصّة».

٧/١١٤١٢ /٧-وعنه، قال: حدَّثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن إسماعيل بن يَسَار، عن عليّ بن جعفر الحَضرمي، عن جابر الجُعفي، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ \* بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ﴾، قال: «مَن قُتِل في مَوَدَّتنا سُئِل قاتله عن قتله».

٨/١١٤١٣ من أبي جعفر (مدالسلام)، أنه قال: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ \* بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ ﴾، قال: «من قُتل في مَوَدّتنا».

11116 / 9 - وعنه: عن عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد الثّقفي، عن الحسن بن الحسين الأنصاري، عن عمرو بن ثابت، عن عليّ بن القاسم، قال: سألتُ أبا جعفر (عبد الله)، عن قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُودَةُ سُئِلَتُ \* بأيّ ذَنْبِ قُتِلَتْ ﴾، قال: وشبعة آل محمّد تُسأل: بأيّ ذنب قُتلِت؟،

١٠/١١٤١٥ - وعن محمّد بن مُجمهور، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبد الله (مداله (مداله))، قال: قلت: قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُودُهُ سَئِلْتُ \* بِأَيّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ ﴾، قال: [يعني] الحسين (مداله)».

11/11£19 - أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قولويه في (كامل الزيارات)، قال: حدّثني أبي، عن سعد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد وإبراهيم بن هاشم، عن محمّد بن أبي عُـمير، عن بعض رجـاله، عـن أبـي

٥ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٧.

<sup>(</sup>۱) الشورى ۱۲: ۲۳.

٦ ـ تأريل الآيات ٢: ٧٦٦ / ٦.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٦٧ / ٧.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٦٧ / ٨

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٦٧ / ٩.

١٠ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٦٧ / ١٠.

۱۱ ـ کامل الزيارات: ٦٣ / ٣.

عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ \* بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ ﴾ ، قال: «نزلت في الحسين بن عليّ (عليهماالسلام)».

` ١٢/١١٤١٧ ـ شرف الدين النجفي، قال: روى سُليمان بن سَماعة، عن عبدالله بن القاسم، عن أبي الحسن الأزدي، عن أبان بن أبي عيّاش، عن سُليم بن قيس، عن ابن عباس، أنّه قال: [هو] من قُتِل في (١١ مؤدّتنا أهل البيت.

١٣/١١٤١٨ - وعن منصور بن حازم، عن رجل، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ:
 ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُودَةُ شَيْلَتْ \* بِأَيّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ ﴾، قال: «هي مَوَدُتنا، وفينا نزلت».

١٤/١١٤١٩ ـ عليّ بن إبراهبم: [في] قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ \* بِأَيّ ذَنْبٍ قُتِلَتْ ﴾، قال كان العرب يَقْتُلون البنات للغَيرة، فإذا كان يوم القيامة سُئلت الموءودة: بأيّ ذنب قُتِلت (١٠).

#### قوله تعالى:

#### وَإِذَا ٱلصُّحُفُ نُشِرَتْ -إلىٰ نوله تعالىٰ - وَإِذَا ٱلْجَنَّةُ أُزْلِفَتْ [١٠-١٣]

١/١١٤٢٠ ـ على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلصَّحُفُ نُشِرَتْ ﴾، قال: صُحف الأعمال، قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلصَّمَا مُ كُشِطَتْ ﴾، قال: أبطلت.

موسى عبدالغني بن سعيد، عن محمد، قال حدّننا بكر بن سهل، عن عبدالغني بن سعيد، عن موسى ابن عبدالرحمن، عن ابن جريج، عن عطاء، عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْجَحِيمُ سُعِرَتُ ﴾ يُريد أُوقدت للكافرين، والجحيم: النار العُليا من حِهنّم، والجحيم في كلام العرب: ماعظُم من النار، لقوله عزّ وجلّ: ﴿ آبْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَأَلْقُوهُ فِي آلْجَحِيمِ ﴾ (١) يُريد النار العظيمة ﴿ وَإِذَا ٱلْجَنَّةُ أُزْلِفَتْ ﴾ يُريد قُرَبت الأولياء الله من المتقبن.

١٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٦٦ / ٤.

<sup>(</sup>١) (في) ليس في المصدر،

١٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٦٧ / ٥.

١٤ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٧.

<sup>(1)</sup> زاد في «ط» والمصدر: وقطعت.

سورة التكوير آية ـ ١٠ ـ ١٣. ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٧.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٨.

<sup>(</sup>١) الصافات ٢٧: ٩٧.

قوله تعالى:

### فَكَلا أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ -إلىٰ قوله تعالىٰ - وَمَا تَشَاّءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ آللهُ رَبُّ آلْعَـٰ لمِينَ [10-79]

١/١١٤٢٢ - عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ فَكَلَّ أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ ﴾: أي أقسم بالخُنس، وهي اسم النجوم ﴿ ٱلْجَوَارِ ٱلْكُنَّسِ ﴾، قال: النجوم تَكْنِس بالنهار فلا تبين.

عن عمر الحسن، عن عدة من أصحابنا، عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن الحسن، عن عمر ابن يزيد، عن الحسن بن الربيع (١) الهمداني، قال: حدّثنا محمّد بن إسحاق، عن أسيد بن ثعلبة، عن أمّ هاني، قالت: لقيتُ أبا جعفر محمّد بن عليّ (طبها السلام)، فسألته عن هذه الآية ﴿ فَلا أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ \* الْجَوَارِ الْكُنَّسِ \*، قال: «الخُنَّس: إمام يَخْنِس في زمانه عند انقطاع من علمه عند الناس سنة ستّين وماثتين، ثمّ يبدو كالشّهاب الناقب في ظُلمة الليل، فإن أدركت ذلك قَرَت عينك».

٣/١١٤٢٤ عن عن عليّ بن محمد، عن جعفر بن محمد، عن محمد، عن معفر البغدادي، عن وهبي بن جعفر البغدادي، عن وَهْب بن شاذان، عن الحسين (١) بن أبي الربيع، عن محمد بن إسحاق، عن أسيد بن تَعلبة، عن أم هانيء، قالت: سألتُ أبا جعفر محمد بن علي (ملهمالد) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِالْخُنْسِ \* ٱلْجَوَارِ ٱلْكُنْسِ ﴾ قالت: فقال: «إمام بَخْنِس سنة سنّين ومائنين، ثم يظهر كالشّهاب يتوقّد في الليلة الظلماء، وإذا أدركت زمانه قرّت عينك».

قال: حدّ ثنا أحمد بن إبراهيم النّعماني، قال: أخيرنا مَلكامة بن محمّد، قال: حدّ ثنا أحمد بن داود بن عليّ قال: حدّ ثنا أحمد بن الحسن، عن عمران بن الحجّاج، عن عبدالرحمن بن أبي نجران، عن محمّد بن أبي عُمير، عن محمّد بن إسحاق، عن أسيد بن تَعْلية، عن أم هانيء، قالت: قلت لأبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر (طبهماالسلام): مامعني قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَل أَقْسِمُ بِالْخُنّسِ ﴾ ؟ فقال: هياأم هانيء، إمام يُخْنِس نفسه حتّى ينقطع عن الناس علمه سنة ستين وماثنين ، ثم يبدو كالشهاب الواقد في الليلة الظلماء، فإن أدركت ذلك الزمان قرّت عينك،

١١٤٢٦/٥ ـ محمّد بن العباس، قال: حدّثنا عبدالله بن العلاء، عن محمّد بن الحسن بن شَمّون، عن عُثمان

سورة التكوير آية . 10 . 29 .

١ - تفسير القمي ٢: ٢٠٨.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۷۲ / ۲۳.

<sup>(</sup>١)كذا، وفي سند الحديث الآتي: الحسين بن أبي الربيع.

٣ ـ الكافي ١: ٢٧٦ / ٢٢.

<sup>(1)</sup> في المصدر: الحسن،

٤ ـ الغيبة: ١٤٩ / ٦.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٦٩ / ١٥.

ابن أبي شيبة، عن الحسين بن عبدالله الأرجَاني، عن سعد بن طَريف، عن الأصبغ بن نُباتة، عن عليّ (عبدالله)، قال: سأله ابن الكوّاء، عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَلا أُقْسِمُ بِالْخُنّسِ \* الْجَوَادِ الْكُنّسِ \* قال: إنّ الله لايقسم بشيءٍ من خلفه، فأما قوله: ﴿ الخُنّس \* فإنّه ذَكَر قوماً خَنسوا علم الأوصياء ودعوا الناس إلى غير مَوَدّتهم، ومعنى خنسوا: ستروا».

فقال له: ﴿ الْجَوَارِ الْكُنَّسِ ﴾؟ قال: «يعني الملائكة، جرت بالعلم إلى رسول الله (مترادعه وآد) فَكُنَسه عن الأوصياء من أهل بيته لايعلم به أحد غيرهم، ومعنى كنسه: رفعه وتوارى به، قال: فقوله ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾ [قال: «يعني ظُلمةَ الليل،] وهذا ضربه الله مثلاً لمن ادّعىٰ الولاية لنفسه وعَدَل عن و لاة الأمرَ».

فقال: ﴿ وَٱلصُّبْحِ إِذَا تَنَفَّسَ ﴾؟ قال: «يعني بذلك الأوصياء، يقول: إن علمهم أنوَر وأبيّن من الصَّبح إذا تنفّسه.

ابن جعفر بن وهب، عن وهب بن شاذان، عن الحسن بن الربيع (١) عن محمّد بن إسماعيل بن السمّان، عن موسى ابن جعفر بن وهب، عن وهب بن شاذان، عن الحسن بن الربيع (١) عن محمّد بن إسحاق، قال: حدّثتني أم هاني، فقال: سألت أبا جعفر (عب السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَكَلَ أُقْسِمُ بِالخُنَّسِ \* الجّوَارِ الكُنَّسِ \* مقال: اياأم هاني، إمام يُخْنِس نفسه سنة سنّين ومائتين، ثم يظهر كالشّهاب الثاقب في الليلة الظلماء، فإن أدركت زمانه قرّت عينك ياأم هاني، الله هاني، الله المناه، فإن أدركت زمانه قرّت عينك ياأم هاني، الله هاني، الله المناه، فإن أدركت زمانه قرّت عينك ياأم هاني، الله المناه، فإن أدركت ومائتين عين عينه الله المناه، فإن أدركت ومائتين عينه عنه الله المناه، فإن أدركت ومائه قرّت عينك ياأم هاني، الله المناه، فإن أدركت ومائه في الله ينه هاني، الله المناه، فإن أدركت ومائه في الله ينه الله المناه، فإن أدركت ومائه في الله ينه هاني، الله المناه، فإن أم هاني، الله المناه، فإن أدركت ومائه في الله ينه هاني، الله المناه، فإن أدركت ومائه في الله ينه هاني، الله المناه، فإن أدركت ومائه في الله ينه الله به المناه، فإن أدركت ومائه في الله ينه الله به المنه، في المنه المناه، فإن أم هاني، المناه، في الله به المنه المناه، في الله به المناه، في الله المناه، في الله به المناه، في الله المناه المناه، في الله المناه، في الله المناه المناه، في الله المناه الله المناه، في الله المناه، في الله المناه المناه، في الله المناه المناه، في الله المناه المناه، في الله المناه، في المناه، في المناه، في الله المناه، في المناه، ف

١١٤٢٨ /٧-عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾، قال: إذا أظلم ﴿ وَٱلصَّبْعِ إِذَا تَنَفَّسَ ﴾، قال: إذا الطلم ﴿ وَٱلصَّبْعِ إِذَا تَنَفَّسَ ﴾، قال: إذا ارتفع، وهذا كلّه فسم، وجوابه: ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كُرِيمٍ ۞ فِي قُوّةٍ عِندَ ذِي ٱلعَرْشِ مَكِينٍ ﴾ يعني ذا منزلةٍ عظيمةٍ عند الله ﴿ مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينٍ ﴾ فهذا مافضل [الله] به نبيّه ولم يُعْطِ أحداً من الأنبياء مثله.

الحسن بن المحدد عن أبيه عن إبراهيم: حَدَّ ثَنَا جَعَفُر بن الحمد، قال: حدَّ ثنا عبيدالله بن موسى، عن الحسن بن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله المهالله، في قوله تعالى: ﴿ فِي قُوَّةٍ عِندَ فِي العَرْشِ مِكِينِ ﴾ ، قال: «يعني جَبْرَ نيل».

قلت: ﴿ مُطَاعِ ثَمَّ أُمِينٍ ﴾؟ قال: «يعني رسول الله (مقراة عليه والدين عند ربّه، الأمين يوم القيامة». قلت: قوله تعالى: ﴿ وَمَاصَاحِبِكُم بِمَجْنُونٍ ﴾؟ قال: «يعني رسول الله (مقراة عليه واله)، ماهو بمجنون في نضبه أمير المؤمنين (عليه السلام) عَلَماً للناس».

قلت: قوله تعالى: ﴿ وَمَاهُوَ عَلَى ٱلغَيْبِ بِضَيْنٍ ﴾ قال: «وماهو تبارك وتعالى على نبيّه (ملراة طيه واله) بغيبه بضّنين عليه».

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٦٩ / ١٦.

<sup>(</sup>١)كذا في المصدر والنُسخ، وفيه اختلاف عن سند الكافي المتقدم في الحديث (٣).

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠٨.

٨ ـ تفسير القمي ٢: ٨٠٨.

قلت: قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَاهُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانٍ رَّجِيمٍ ﴾، قال: «يعني الكَهَنة الذين كانوا في قُريش، فنسب كلامهم إلى كلام الشياطين الذين كانوا معهم يتكلّمون على ألسنتهم، فقال: ﴿ وَمَاهُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانٍ رَّجِيمٍ ﴾ مثل أُولئك،

قلت: قوله تعالى: ﴿ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ \* إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾؟ قال: «أين تذهبون في عليّ (عبدالله)، يعني ولايته، أين تَفِرُون منها؟ ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ لمن أخذ الله ميئاقه على ولايته».

قلت: قوله تعالى: ﴿ لَمِن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴾؟ قال: وفي طاعة عليّ (مله السلام) والأثمّة من بعده).

قلت: قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ آفَةُ رَبُّ آلعَالَمِين ﴾؟ قال: «لأنَّ المشيئة إلى الله تعالى لاإلى الناس».

9/1127 محمد بن العباس، قال: حدّثنا عليّ بن العباس، عن حسين بن محمد، عن أحمد بن الحسين، عن سعيد بن خَيْثَم، عن مقاتل، عمّن حدّثه، عن ابن عباس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ \* فِي قُوقًةٍ عن سعيد بن خَيْثَم، عن مقاتل، عمّن حدّثه، عن ابن عباس، في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ \* فِي قُوقًةٍ عن سعيد بن خَيْثَم، عن مقاع عَند ذي العرش مَكِين، مُطاع عِند ذِي العرش مَكِين، مُطاع عند رضوان خازن العبان (١) وعند مالك خازن النار، ثمّ أمين فيما استودعه [الله] إلى خلقه، وأخوه عليّ أمير المؤمنين (عليه السلام) أمين أيضاً فيما استودعه محمّد (ملّ الاعبراله) إلى أمّته.

عبدالله (عبدالله)، في حديث الاسراء بالنبيّ (من العبدالله) إلى أن قال (من العبدالله) : وحتى دخلتُ سماء الدنيا، عبدالله (عبدالله) في حديث الاسراء بالنبيّ (من العبدالله) إلى أن قال (من العبدالله) : وحتى دخلتُ سماء الدنيا، فما لقبني ملك إلا [كان] ضاحكاً مستبشراً، حتى لقبييّ ملك من الملائكة لم أزّ خلقاً أعظم منه، كريه المنظر، ظاهر المغضب، فقال [لي] مثل ماقالوا من الدُّعاء إلا أنه لم يَضْحَك ولم أز فيه من الاستبشار مارأيت فيمن (اضحك من الملائكة، فقلت: من هذا يا جَبْرُئيل، فإني قد قُرْعت منه؟ فقال: يجوز أن تُقْزَع منه، وكلّنا تَقْرَع منه، إنّ هذا مالك خازن النار، لم يَضْحَك [قط]، ولم يزل منذ ولاه الله جَهنم يزداد كلّ يوم غضباً وغيظاً على أعداء الله وأهل معصيته، فينتقم الله به منهم، ولو ضَحِك إلى أحدٍ كان قبلك أو كان ضاحكاً لأحدٍ بعدك لضَحِك إليك، ولكنّه لايَضْحَك، فسلّمت عليه، فردّ عليّ السلام وبشّرني بالجنّة، فقلت لجَبْرُئيل، وجَبْرُئيل بالمكان الذي وصفه الله في أحدٍ بأباً منهاء، الحديث.

١١/١١٤٣٢ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد، عن أحمد بن

١ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٧٠ / ١٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الجنّة.

١٠ ـ تفسير القمي ٢: ٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ممن.

١١ ـ تفسير القمى ٢: ٤٠٩.

محمّد السيّاري، عن فلان، عن أبي الحسن (عب العرم)، قال: وإنّ الله عزّ وجلّ جعل قلوب الأثمّة مورداً لإرادته، فإذا شاء الله شيئاً شاءوه، وهو قوله: ﴿ وَمَاتَشَاءُونَ إِلَّا أَن يُشَاءَ آفَهُ رَبُّ ٱلعَالَمِين ﴾ .

۱۲/۱۱۶۳۳ وعنه، قال: حدّثنا سعيد بن محمّد، قال: حدّثنا بكر بن سهل، عن عبدالغني بن سعيد، عن موسى بن عبد الرحمن، عن ابن جُريج، عن عطاء، عن ابن عباس، في قوله تعالىٰ: ﴿ رَبُّ ٱلعَالَمينَ ﴾، قال: إنّ الله عزّ وجلّ خلق ثلاثمائة عالم وبضعة عشر عالماً خلف قاف (۱۱ وخلف البحار السبعة، لم يعصوا الله طَرْفة عين قطّ، ولم يَعْرِفوا آدم ولا ولده، كلّ عالم منهم يزيد على ثلاثمائة وئلائة عشر مثل آدم وماولد، فذلك قوله: ﴿ إِلّا أَن يَشَاءَ آللهُ رَبُّ آلعَالَمِينَ ﴾.

۱۳/۱۱٤٣٤ ـ سعد بن عبدالله: عن أحمد بن محمّد السبّاريّ، قال: حدّثني غير واحدٍ من أصحابنا، عن أبي الحسن الثالث (علمالله)، قال: «إنّ الله تبارك وتعالى جعل قلوب الأئمّة (عليم السلام) مواردٌ لإرادِته، وإذا شاء شيئاً شاءوه، وهو قوله تعالى: ﴿وَمَاتَشَاءُونَ إِلّا أَن يَشَاءَ آفَهُ ﴾ .

#### باب معنى الأفق المبين

البغدادي، عن محمّد بن جُمهور، عن عبدالله بن عبدالرحس، عن محمّد بن أبي حمزة، عن أبي عبدالله (طهالله)، البغدادي، عن محمّد بن أبي حمزة، عن أبي عبدالله (طهالله)، قال: «من قال في كلّ يوم من شعبان مرّة: استغفر الله الذي لاإله إلا هو الرحمن الرحيم الحيّ القيّوم وأتوب إليه، كُتِب في الأفق المبين القلاد فيه من القدحان عدد النجوم».

١٢ ـ تفسير القمي ٢: ٤٠٩.

<sup>(</sup>١) جاء في بعض التفاسير أن قافاً جبل محيط بالدنيامن ياقوتة خضراء. «لسان العرب ٩: ٢٩٢».

۱۳ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٦٥.

## شورَةُ الانفِطَار

#### فَضْلُها

دمن قرأ الماد الماد المناده، عن الحسين بن أبي العلاء، قال: سمعت أبا عبدالله (مله المله) يقول: دمن قرأ هانين السورتين، وجعلهما نُصْب عينه في صلاة الفريضة والنافلة: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتُ ﴾ و ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتُ ﴾ و ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطرَتُ ﴾ و أَنشَقَتُ ﴾ (الله حتى يفرُغ من الله حاجزً، ولم يَزَل ينظُر الله فينظر إليه حتى يفرُغ من حساب الناس.

۱۱۶۳۷ من (خواص القرآن)؛ رُوي عن النبيّ (من النبيّ الله قال: «من قرأ هذه السورة أعاذه الله تعالى أن يَفْضَحه حين تُنْشَر صحيفته، وستر عورته، وأصلح له شأنه يوم القيامة، ومن قرأها وهو مسجون أو مقيّد وعلقها عليه، سهّل الله خروجه، وخلصه ممّا هو قيم وممّا يخافه أو يخاف عليه، وأصلح حاله عاجلاً بإذن الله تعالى .

سورة الانفطار ـ فَضَلُها ـ

١ . ثواب الأعمال: ١٢١.

(١) الإنشقاق ٨٤: ١.

(٢) في المصدر: يحجبه الله من حاجة.

.,..., ,,,,,, ... 1

۳ ـ ....

| ٦٠ البرهان في تفسير القرآن |
|----------------------------|
|----------------------------|



قوله تعالى:

### بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيمِ إِذَا ٱلسَّـمْاَءُ ٱنْفَطَرَتْ -إلى فوله نعالىٰ - فِسَىَ أَيِّ صُـورَةٍ مَّـاشَاءَ رَكَّبَكَ [٨-١]

1/1121 - عليّ بن إبراهيم، قال: في فوله تعالى: ﴿ وَإِذَا آلِبِحَارُ فُجِرَتْ ﴾، قال: تتحوّل نِيراناً ﴿ وَإِذَا آلِبِحَارُ فُجِرَتْ ﴾، قال: تتحوّل نِيراناً ﴿ وَإِذَا آلْبِحَارُ فُجِرَتْ ﴾ أي ماعَمِلت من خيرٍ وشرٍّ، أَلْقُبُورُ بُغْثِرَتْ ﴾ أي ماعَمِلت من خيرٍ وشرٍّ، ثُقْبُورُ بُغْثِرَتْ ﴾ أي ماعَمِلت من خيرٍ وشرٍّ، ثم خاطب الناس ﴿ يَلَأَيُهَا آلْإِنسَنْ مَاغَرَّكَ بِرَبِكَ آلكُريمِ \* آلَٰذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ ﴾ أي ليس فيك العرجاج ﴿ فِي أَيْ صُورَةٍ مَّاشَاءَ رَكَبَكَ ﴾، قال: لو شا، رَكَبُكُ على غير هذه الصورة.

١ ١١٤٤١/ ٢ - الطَّبَرُسيّ: عن الصادق (عنه الكلم): الوسّاء وكبك على غير هذه الصورة».

قوله تعالى:

### كَلَّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِالدِّينِ -إلى قوله تعالىٰ - وَٱلْأَمْرُ يَوْمَئِذٍ لِّلَّهِ [ ٩ - ١٩ ]

١/١١٤٤٢ - على بن إبراهيم: ﴿ كَلَا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِالدِّينِ ﴾ قال: بىرسول الله (صفراد عليه راله) وأمير المؤمنين (عبدالسلام) ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحافِظِينَ ﴾ قال: الملكان الموكلان بالانسان ﴿ كِرَاماً كَماتِبِينَ ﴾ يكتبون

سورة الانفطار آية . ١ . ٨ .

١ ـ تفسير القمى ٢: ٩٠٤.

٢ ـ مجمع البيان ١٠: ٦٨٢.

سورة الاتفطار آية . ١٩٠٩ .

١ ـ تفسير القمى ٢: ٢٠٩.

الحسنات والسيئات ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ \* وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَفِي جَحِيمٍ \* يَصْلَوْنَهَا يَوْمُ ٱلدِّينِ \* يوم المجازاة، ثم قَبُلِ تعظيماً ليوم القبامة: ﴿ وَمَاأَدْرَاكَ ﴾ يامحمد ﴿ مَايَوْمُ ٱلدِّينِ \* ثُمَّ مَاأَدْراكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ \* يَوْمَ لَاتَمْلِكُ نَفْسُ لِنَفْسِ شَيئاً وَٱلأَمْرُ يَوْمَئِذٍ لِللهِ ﴾.

٣/١١٤٤٣ من سهل، قال علي بن إبراهيم: حدّثنا سعيد بن محمّد، قال: حدّثنا بكر بن سهل، قال: حدّثنا عبدالغني بن سعيد، قال: حدّثنا موسى بن عبدالرحمن، عن مقاتل بن سليمان، عن الضحّاك، عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَمْرُ يَوْمَئِذِ لِللّهِ فَال: يُريد المُلك، والقُدرة، والسُّلطان، والعِزّة، والجَبروت، والجمال، والبَهَاء، والهَبة (١١)، لله وحده الاشريك له.

ُ ٣/١١٤٤٤ عن أبي جعفر(مبه الطَبَرسيّ، قال: روى عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر(مبه السلام)، أنّه قال: اإنّ الأمر يومئِذٍ واليومَ كلّه لله. ياجابر، إذا كان يوم القيامة بادت الحُكام (١) فلم يبق حاكم إلّا الله».

المحمّد بن العباس، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مالك، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن علي، عن محمّد بن علي، عن محمّد بن النُضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عبد السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ ٱلأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ \* وَإِنَّ الفُجَّارِهِم عدوّنا».

٥/١١٤٤٦ منرُف الدين النجفي، في قوله: ﴿عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ وَأَخَرَتْ ﴾ (١)، قال: ذكر عليّ بن إبراهيم في (تفسيره): أنّها نزلت في الثاني، يعني ماقدّمه (١) من ولاية أبي فلان ومن ولاية نفسه، وماأخّره (١) من ولاة الأمر من بعده.

" ١١٤٤٧/ ٦ ـ فال: وذكر أيضاً، قال: وقوله عزَّ وجلَّ : ﴿ بَلْ تُكَذِّبُونَ بِالدِّينِ ﴾ ، أي بالولاية، فالدين هو الولاية.

مرزقت تكيية راصي اسدى

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٠ ٤.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: والالهية.

۲ ـ مجمع البيان ۱۰: ۱۸۳.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي»: القيامة يؤذن.

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٧٧١ / أ.

ه ـ تأويل الآيات ٢: ٧٧٠.

<sup>(</sup>١) الانفطار ٨٢: ٥.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: قدمت،

<sup>(</sup>٣) في المصدر: أخرت.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٧٠.

## سُورَةُ المُطَفِّفِين

#### فَضْلُها

. ١١٤٤٨/ ١- ابن بابويه: بإسناده، عن صفوان الجمّال، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: دمن قرأ في الفريضة: ﴿ وَيْلٌ لِلْمُطَفِّفِين ﴾ أعطاه الله الأمن يوم القيامة من النار، ولم ترّه ولم يَرّها، يَمُرّ على جسر جهنّم، ولا يُحاسب يوم القيامة».

٢/١١٤٤٩ - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ صلى النبيّ الله قال: «من قرأ هذه السورة سقاه الله تعالى من الرَّحيق المَخْنوم يوم الفيامة، وإن قُرِئت على مَخْزَنٍ حَفِظَه الله من كُلّ آفة».

على مَخْزَنِ حَفِظه الله من كلّ آفة.

11401/ £ ـ وقال الصادق (عله السلام): الله تُقْرَأُ قَطُّ على شيءٍ إِلَّا وحُفِظ وَوُفِيَ من حشرات الأرض بإذن الله تعالى».

سورة المُطَفِّفِين مفضَّلُها م

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٢.

...... 1

..... ٣

خواص القرآن: ٥٧ «مخطوط».

### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ وَيْلٌ لِلْمُطَفِّفِينَ - إلى فوله نِعالىٰ - أَلَايَظُنُّ أُوْلَـٰئِكَ أَنَّهُم مَّبْعُوثُونَ \* لِيَوْمٍ عَظِيمٍ [١-٥]

١/١١٤٥٢ - علىّ بن إبراهيم، في قوله نعالى: ﴿ وَيُلّ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ قال: الذين يَبْخُسُون المِكيال والمِيزان. / ٢/١١٤٥٣ - قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر الله الله عن قال: الزلت على نبيّ الله حين قَدِم المدينة، وهم يومئذٍ أسوأ الناس كَيْلاً، فأحسنوا الكَيْل، وأمّا الويل فبلغنا ـ و الله أعلم ـ أنّه بئرٌ في جَهنّم.

1160٤ من عبد الناسعيد بن محمد، قال: حدّ النابكر بن سهل، قال: حدّ النابكر بن سهل، قال: حدّ الغني بن سعيد، قال: حدّ الناموسي بن عبد الرحمن، عن ابن جربج، عن عطاء، عن ابن عبّاس، في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ إِذَا آكْتَالُواْ عَلَى حدّ الناموسي بن عبد الرحمن، عن ابن جربج، عن عطاء، عن ابن عبّاس، في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ إِذَا آكْتَالُواْ عَلَى النّاسِ يَسْتَوْفُونَ \* وَإِذَا كَالُوهُمْ أُو وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ﴾ ، قال: كانوا إذا اشتروا يستوفون بمِكيال (١) راجع، وإذا باعوا بخسوا المِكيال (١) والميزان، فكان هذا فيهم فانتهوا.

الدين النجفي، قال: روى أحمد بن إبراهيم، بإسناده إلى عبّاد، عن عبدالله بن بُكير، يوفعه إلى أبي عبدالله الدين النجفي، قال: روى أحمد بن إبراهيم، بإسناده إلى عبّاد، عن عبدالله بن بُكير، يرفعه إلى أبي عبدالله اعبدالله اعبدالله عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَيُلّ لِلْمُطَفَّفِينَ ﴾ يعني الناقصين لخُمسك يامحمّد ﴿ اللّهِ ينَ إِذَا آكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾، أي إذا صاروا إلى حقوقهم من الغنائم يستوفون ﴿ وَإِذَا كَالُوهُمْ أُو

سورة المُطَهِّفين آية . ١ . ٥ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٠.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ١٠ ٤.

٣ ـ يفسير القمي ٢: ١٠ \$.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بكيل.

<sup>(</sup>٢) في «ج»: الكيل.

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٧٧١ / ١.

وَّزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ﴾، أي إذا سألوهم خُمس آل محمّد (مله اله عليه وآله) نقصوهم.

وقوله تعالى: ﴿ وَيْلٌ يَوْمَئِذٍ لِلمُكَذِّبِينَ ﴾ (١) بوصيّك بامحمّد، وقوله تعالى: ﴿ إِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَاتُنَا قَالَ أُسَاطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ (١)، قال: بمعني تكذيبه بالقائم (عبدسلام)، إذ يقول له: لسنا نَعْرِفك، ولست من ولد فاطمة (عليه السلام)، كما قال المشركون لمحمّد (من الدعب وآد)».

١١٤٥٦/٥-علَيّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا ٱكْتَالُوا﴾ لأنفسهم ﴿ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ \* وَإِذَا كَالُوهُمْ أُو وَّزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ﴾ فقال الله: ﴿ أَلَا يَظُنُّ أُوْلَئِكَ ﴾ أي ألا يعلمون أنهم يُحاسبون على ذلك يوم الفيامة؟

﴿ ١١٤٥٧ / ٦ ـ الطَّبرسيّ في (الاحتجاج): عن أمير المؤمنين (عده هره): «قوله ﴿ أَلَا يَظُنُّ أُوْلَئِكَ أَنَّهُم مَّبْعُوتُونَ \* لِيوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ أي ألبس يُوقِنون (١) أنهم مَبْعُوتُونَ؟).

قوله تعالى:

#### كَلَّا إِنَّ كِتَابَ ٱلْفُجَّارِ لَفِى سِجِّينٍ - إلى فوله تعالىٰ - عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَّبُونَ [٢٨.٧]

١/١١٤٥٨ على بن إبراهيم: ﴿ كَلَا إِنَّ كِتَابَ ٱلْفُجَّارِ لَفِي سِجِينٍ ﴾، قال: ماكتب الله لهم من العذاب لفي سِجِين. ثمّ قال: ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَاسِجِينٌ \* كِتَابٌ مِّرْقُومٌ ﴾ أي مكتوب ﴿ يَشْهَدُهُ ٱلْمُقَرَّبُونَ ﴾، أي الملائكة الذين كتبوا عليهم.

كتبوا عليهم. ٢/١١٤٥٩ ـ ثمّ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مله السلام)، قال: «السّجّين: الأرض السابعة، وعِلْيُون: السماء السابعة».

" ٣/١١٤٦٠ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّثنا أبو القاسم الحسيني، قال: حدّثنا فُرات بن إبراهيم (١)، قال:

سورة المطففين آية . ٢٨.٧.

<sup>(</sup>١) المطفلين ٨٣ / ١٠.

<sup>(</sup>٢) المطقفين ٨٣: ١٣.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ١٠ ٤.

٦ ـ الاحتجاج: ٢٥٠.

<sup>(</sup>۱) في «ج»: يعرفون.

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٠ ٤.

۲ ـ تفسير القمي ۲: ۱۰ .

٣ ـ تفسير القمي ٢: ١٠٠.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: عن محمّد بن إبراهيم.

حدّثنا محمّد بن الحسين بن إبراهيم، قال: حدّثنا عُلوان بن محمّد، قال: حدّثنا محمّد بن معروف، عن السُّدّي، عن الكلبي، عن جعفر بن محمّد (عيمااسلام)، في قوله تعالى: ﴿ كَلّا إِنَّ كِتَابَ ٱلْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينٍ ﴾، قال: «هو فلان». وفلان».

﴿ وَمَا أَذْرَاكَ مَاسِجِّينٌ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يُكَذِّبُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ ﴾ الأوّل والناني ﴿ وَمَا يُكَذَّبُان رسول إلّا كُلُّ مُعْتَدِ أَيْهِ \* إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الأَوّلِينَ ﴾ ، وهو الأوّل والناني، كانا يُحذّبان رسول الله رسله على وله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الجَحِيمِ ﴾ ، مُما ﴿ فُمّ يُقَالُ هَذَا الّذِي كُنتُم بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾ يعنيهما ومن تَبِعهما ﴿ كُلّا إِنّ كِتَابَ الأَبْرَادِ لَفِي عِلْبِينَ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَاعِلِيُونَ \* كِتَابٌ مَّرْقُومٌ \* يَشْهَدُهُ المُقَرِّبُونَ ﴾ أي الملائكة الذين يَكْتُبون عليهم ﴿ إِنَّ الأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ \* عَلَى الأَرْآئِكِ يَنظُرُونَ \* تَعْدِفُ فِي المُقرَّبُونَ ﴾ أي الملائكة الذين يَكْتُبون عليهم ﴿ إِنَّ الأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ \* عَلَى الأَرَائِكِ يَنظُرُونَ \* تَعْدِفُ فِي وَجُوهِهِم نَضْرَةَ النَّعِيم ﴾ ، إلى قوله تعالى: ﴿ عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا المُقَرِّبُونَ ﴾ وهم رسول الله (منراه عليواد) وأمير المؤمنين وقاطمة والحسن والحسن والأئمة (عليم الدم) ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا ﴾ ، الأوّل والثاني ومن تَبِعهما ﴿ كَانُوا مِنْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ يَضْحَكُونَ \* وَإِذَا مَرُّوا بِهِمْ يَتَعَامَرُونَ ﴾ "برسول الله (مذراة عبوراة) إلى آخر السورة فيهما.

" ۱۱٤٦١ / ٤ ـ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي الحسن الماضي (طبال الم) قلت: ﴿ كَلَّا إِنَّ كِتَابَ ٱلْفُجّارِ لَفِي سِجِّينٍ ﴾؟، قال: «هم الذين فَجَرُواْ (١) في حقّ الأثمّة واعتدوا عليهم».

قلت: ﴿ ثُمَّ يُقَالُ هَذَا آلَذِي كُنتُم بِهِ تُكَذِّبُونَ ﴾ "؟ قال: «يعني أمير المؤمنين (عبه السلام)». قلت: تنزيل؟ قال: «نعم».

" ١١٤٦٢ / ٥ ـ وعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد وغيره، عن محمّد بن خَلَف، عن أبي نَهْشَل، قال: حدّثني محمّد بن إسماعيل، عن أبي حمّزة الثّمّالي، قال: سمعت أبا جعفر (عبدالله) يقول: وإنّ الله عزّ وجلّ خلقنا من [أعلى] عِلَيْن، وخلق قُلوب شيعتنا ممّا خُلِقنا منه، وخلق أبدانهم من دون ذلك، وقلوبهم تهوى إلينا لأنها خُلِقت ممّا خُلِقنا منه ـ ثم تلا هذه الآية ـ ﴿ كَلّا إِنّ كِتَابَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عِلْيِينَ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَاعِلَيُّونَ \* كِتَابٌ مَرْقُومٌ \* يَشْهَدَهُ ٱلمُقَرِّبُونَ \* و خلق عَدونامن سِجّين، وخلق قلوب شيعتهم ممّا خلقهم منه، وأبدانهم من دون ذلك، فقلوبهم تهوى إليهم لأنها خُلِقت ممّا خُلِقوا منه، ثم تلا هذه الآية ﴿ كَلّا إِنَّ كِتَابُ ٱلْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينٍ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَاسِجِينٌ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَاسِجِينٌ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَاسِجِينٌ \* كِتَابٌ مَرْقُومٌ \* وَيُل يَوْمَنْذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾.

<sup>(</sup>٢) المطلقين ٦٣ ٢٩، ٢٠.

٤ ـ الكافي ١: ٣٦١ / ٨١.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: تجرُّعوا.

<sup>(</sup>۲) في «ج»:كنثم به تدعون.

٥ ـ الكافي ٢: ٣ / ١.

۲/۱۱٤٦٣ محمد بن العباس: عن عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمد، عن سعيد بن عثمان الخزّاز، قال: سمعت أبا سعيد المدائني، يقول: ﴿ كَلَّا إِنَّ كِتَابَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عِلْيِينَ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَاعِلْيُونَ \* كِتَابُ مَرْقُومٌ ﴾. بالخير مرقوم، بحبّ محمد وآل محمد (ملهمالسلام).

ثمَ قال: ﴿ كَلَا إِنَّا كِتَابَ ٱلْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينٍ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَاسِجِّينٌ \* كِتَابٌ مَّرْقُومٌ ﴾ وسِجّين: موضع في جهنّم، وانمّا سُمَي به الكتاب مجازاً تسمية الشيء باسم مُجَاوِرِهِ ومحلّه، أي كتاب أعمالهم في سجّين.

٧/١١٤٦٤ - وعن البَرّاء بن عازب، قال: قال رسول الله (ملّى الله واله): السجين: أسفل سبع أرضِين،

اللعبن العليهم لعنة الله [والملائكة ] والناس أجمعين.

۱۹۶۱۱ / ۹- ابن بابويه، في كتاب (المعراج): عن رجاله مرفوعاً، عن عبدالله بن عباس، قال: سَمِعت رسول الله (منل التعبد راله) وهو بُخاطِب عليًا (مد السلام) يقول: «ياعليّ، إنّ الله تبارك وتعالى كان ولاشيء معه، فخلقتي وخلقك رُوحين من نور جلاله، وكنّا أمام عرش ربّ العالمين نُسبّح الله ونُقدّسه وتَحْمَده ونُهلّله، وذلك قبل خلق السماوات والأرضين، فلمّا أراد، أن يَخْلُق آدم خلقني وإيّاك من طِنيةٍ واحدةٍ، من طِينة عِلَيّين، وعَجَننا بذلك النّور، وَغَمَسنا في جميع الأنوار وأنهار الجنّة، ثمّ خلق آدم واستودع صُلبه تلك الطِينة والنّور، فلمّا خلقه استخرج ذرّينه من صُلبه، فاستنطقهم وقرّرهم بربوبيّته.

فأوّل خلق أفرّ له بالربوبية أنا وأنت والنبيّون على قدر منازلهم وقُربهم من الله عزّ وجلَ، فقالِ الله تبارك وتعالى: صَدَقتما وأقررتما يامحمّد ويأعلي، وتُنبَقتما خُلْقي إلى طاعتي، وكذلك كنتما في سابق علمي فيكما، فأنتما صَفُوتي من خُلْقي، والأثمّة من ذُرّيتكما وشيعتكما، وكذلك خلقتكم».

ثمّ قال النبيّ (من الاعبر، والمنتجبين حتى وكانت الطّبنة في صُلب آدم ونُوري ونُورك بين عينيه، فما زال ذلك يَنتقل بين أعين النبيّين والمُنتَجبِين حتى وصَل النّور والطّبنة إلى صُلب عبدالمطّلب، فافترقت نِصفين، فخلقني الله من نِصفه، واتخذني نبيّاً ورسولاً، وخلقك من النصف الآخر، فاتخذك خليفة ووصيًا ووليّاً، فلمّا كنت من عظمة ربّي كقاب قوسين أو أدنى قال لي: يامحمّد، من أطوع خلقي لك؟ فقلت: عليّ بن أبي طالب. فقال عزّ وجلّ: فاتّخِذه خليفة ووصيّاً، وقد اتّخذته وليّاً وصفيّاً، يامحمّد، كنبت اسمك واسمه على عرشي من قبل أن أخلّق الخلّق، مَحبّةُ منّي لكما ولمن أحبّكما وتولّاكما وأطاعكما، فمن أحبّكما وأطاعكما وتولّاكما، كان

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٧٧ / ٥.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٧٧ / ٦.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٧٧ / ٧.

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٧٢ / ٤.

عندي من المُقرّبين، ومن جحد ولايتكما وعَدَل عنكماكان عندي من الكافرين الضالّين،

ثمّ قال النبيّ (ملّىء عهـ وآد): «ياعليّ، فمن ذا يَلِج بيني وبينك وأنا وأنت من نُور واحدٍ وطِينةٍ واحدةٍ، فأنت أحقّ الناس بي في الدنيا والآخرة، وولدك ولدي، وشعيتك شيعتي، وأولياؤكم أوليائي، وأنتم معي غداً في الجنّة».

۱۱/۱۱۶۹ منوب الدين النجفي، قال: روى أبو طاهر المقلد بن غالب رحمه الله، عن رجاله، بإسناد متصل إلى عليّ بن شُعبة الوالبي، عن الحارث الهمداني، قال: دخلتُ على أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب علي بن شُعبة الوالبي، حتى علا نحيبه وارتفع صوته بالبكاء، فقلنا: ياأمير المؤمنين، لقد أمرضنا بكاؤك، وأمّضنا وأشجانا، ومارأيناك قد فعلت مثل هذا الفعل قط؟ فقال: «كنت ساجداً أدعو ربّي بدّعاء الخيرة في سجدتي، فغلبتني عيني، فرأيت رُويا أهالني وأفزعني، رأيت رسول الله (متراه عبدراله) قائماً وهو يقول: ياأبا الحسن، طالت غيبتك عنّي، وقد اشتقت إلى رُويتك وقد أنجز لي ربّي ماوعدني فيك. فقلت: يارسول الله، وماالذي أنجز لك فئ؟ قال: أنجز لى فيك وفي زوجتك وابنيك وذُريتك في الدرجات العلى في عِليّين.

فقلت: بأبي [أنت] وأمي يارسول الله، فشيعتنا؟ قال: شيعتنا معنا، وقُصورهم بحِذاء قُصورنا، ومنازلهم مقابل منازلنا. فقلت: يارسول الله، فما لشيعتنا في الدنيا؟ قال; الأمن والعافية.

قلت: فما لهم عند الموت؟ قال: يحكم الرجل في نفسه، ويُؤمّر ملك الموت بطاعته، وأيّ ميتة شاء ماتها، وإنّ شيعتنا ليموتون على قدر حبّهم لنا.

قلت: فما لذلك حدّ يعرف [به]؟ قال بلن، إنَّ أَشَدَ سيعتنا لنا حبّاً يكون خروج نفسه كشُرب أحدكم في اليوم الصائف الماء البارد الذي ينتفع ''' منه القلب، وإنَّ سائرهم ليموت كما يَغِطَّ أحدكم على فِراشه، كأقرّ ماكانت عينه بموتهه.

١١/١١٤٦٨ دعليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ كَلَا إِنَّ كِتَابَ ٱلأَبْرَادِ لَفِي عِلْيِينَ ﴾، أي ماكُتب لهم من الثواب.

مَال: ١٢/١١٤٦٩ عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: عن محمّد بن إسماعيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: وإنّ الله خلقنا من أعلى عِلَيين، وخلَق قلوب شعيتنا مما خلقنا منه، وخلق أبدانهم من دون ذلك، فقلوبهم تهوي إلينا لأنّها خُلِقت ممّا خُلِقنا منه، ثمّ تلا قوله: ﴿ كَلَا إِنَّ كِتَابَ آلْأَبْرَارِ لَفِي عِلْيِينَ ﴾، إلى قوله: ﴿ يَشْهَدُهُ آلمُقَرَّبُونَ .... يُسقَوْنَ مِن رَّحِيقٍ مَخْتُوم \* خِتَامُهُ مِسْكُ ﴾. قال: «ما، إذا شرِبه المؤمن وجد رائحة المِسْك فيه».

١٠ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٧٦ / ٨

<sup>(</sup>١) في ﴿يُنتَقعِ.

١١ ـ تفسير القمي ٢: ١١ ل.

۱۲ ـ تفسير القمي ۲: ۱۱ \$.

۱۳/۱۱٤۷۰ من تركه لغير الله؟ قال: «نعم، صِيانة لنفسه». «من ترك الخمر لغير الله، سقاه الله من الرحيق المختوم». قال: يابن رسول الله، من تركه لغير الله؟ قال: «نعم، صِيانة لنفسه».

﴿ وَفِى ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلمُتَنَافِسُونَ ﴾، قال: فيما ذكرنا من الثواب الذي يَطْلُبُه المؤمنون ﴿ وَمِرّاجُهُ مِن تَسْنِيمٍ ﴾ وهو مصدر سنّمه إذا رفعه، لأنه أرفع شراب أهل الجنّة، أو لأنّه يأتيهم من فوق.

قال: أشرف شراب أهل الجنّة بأتبهم في عالي تسنيم، وهي عين يشرب بها المقرّبون، والمقرّبون: آل محمّد (منراة عيدوآله) يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أُوْلَئِكَ المُقَرَّبُونَ ﴾ (1)، رسول الله (منراة عيدواله) وخديجة وعليّ بن أبي طالب وذُرّياتهم تُلْحق بهم، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلْحَقْنَابِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ ﴾ (1)، والمقرّبون يشربون من نسنيم بحّناً صِرْفاً (1)، وسائر المؤمنين ممزوجاً.

قال جابر: فقلت: بأبي [أنت] وأمي يارسول الله، وماالسبع الني ابتدأك بهن؟ قال: هأنا أوّل من يخرُج من قبره وعليّ معي، وأنا أوّل من يَقرَع باب الجنّة وعليّ معي، وأنا أوّل من يَسْكُن عِلَيبن وعليّ معي، وأنا أوّل من يُروَّج من الحُور العبن وعليّ معي، وأنا أوّل من يُسقى من الرَّحبق المختوم الذي خِنامه مِسك وعليّ معى، "

النبيّ (منراة على والمدون السابقون، رسول الله (منراه) وعليّ بن أبي طالب (عليه الله) عن الحسن قال: حدّ ثني أبي، عن حصين بن مخارق، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر، عن أبيه عليّ بن الحسين (عليم السلام)، عن جابر بن عبدالله (رمي الدعه)، عن النبيّ (منراه على والله) قال: همو أشرف شراب في الجنّة، يشربه محمّد والله محمّد والمحمّدة وهم المقرّبون السابقون، رسول الله (منراه عبدراله)، وعليّ بن أبي طالب (عبد الدمر)، والأئمة، وفاطمة،

١٣ ـ تفسير القمي ٢: ١١ ٤.

<sup>(</sup>١) الواقعة ٥٦: ١١، ١١.

<sup>(</sup>۲) الطور ۱۲: ۲۱.

<sup>(</sup>٣) البّحت والصرف: أي الخالص غير الممزوج.

<sup>11</sup> \_ تأويل الآيات ۲: ۷۷۷ / ٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: جعفر بن عنبـــة.

<sup>(</sup>٢) الضَّبْع: مابين الإبط إلى نصف العَضُد من أعلاه. «لسان العرب ٨: ٢١٦».

<sup>(</sup>٣) سفط من الحديث خصلة واحدة.

١٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٧٧ / ١٠.

وخديجة (منوانات عليم)، وذريتهم (١) الذين اتّبعوهم بإيمان يتسنّم [عليهم] من أعالي دورهم.

17/11577 ـ ورُوي عنه (عبدالمعم) أنّه قال: «تسنيم: أشرف شراب في الجنّة يشربه محمّد وآل محمّد صِرفاً ويُمزَج لأصحاب اليمين ولسائر أهل الجنّة».

۱۷/۱۱٤۷٤ وعنه: عن محمد بن أحمد الفقيه بن شاذان، عن جابر بن عبدالله الأنصاري، قال: كنت عند النبيّ (مقراة عند راله) جالساً، إذا أقبل عليّ بن أبي طالب (عند الله) فأدناه، ومسح وجهه بِيُرْدِه، وقال: «ياأباالحسن، ألا أبشرك بما بشرني به جَبْرَئيل؟ فقال: «بلى بارسول الله». قال: «إنّ في الجنّة عيناً يقال لها تسنيم، يخرُج منها نهران، لو أن بهما شفن الدنيا لجَرّت، [وعلى شاطىء التَّسْنِيم أشجارً] قضبانها من اللؤلؤ والمَرْجان الرَّطْب، وحشيشها من الرَّعفران، على حافتيهما كراسي من نُور، عليها أناس جُلوس، مكتوب على جِباههم بالنُّور: [هؤلاء المؤمنون] هؤلاء مُحبّو على بن أبي طالب (عبدالله)».

قوله تعالى:

### إِنَّ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُواْ كَانُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَضْحَكُونَ بِالىٰ نوله نعالىٰ ـ هَلْ ثُوِّبَ ٱلْكُفَّارُ مَاكَانُواْ يَفْعَلُونَ [ ٣٩-٣٩]

` ١/١١٤٧٥ ـ محمّد بن العباس: عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن الحسن، عن أبيه، عن حصين بن مُخَارق، عن يعقوب بن شُعيب، عن عمران بن مِبْنَم، عن عَباية بن رِبعي، عن علي (مدالله)، أنه كان يَمُرُّ بالنَّفر من قريش فيقولون: انظُروا إلى هذا الذي اصطفاه محمّد، واختاره من بين أهله! ويَتَغامزون، فنزلت هذه الآيات: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُواْ كَانُواْ مِنَ أَهْدَا لَا مَرُّواً بِهِمْ يَتَغَامَزُونَ ﴾، إلى آخر السورة.

١١٤٧٦ / ٢ ـ وعنه، قال: حدَثنا عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد الثقفي، عن الحكم بن سُليمان عن محمّد بن كَثير، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُواْ كَانُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ يَضَحَكُونَ ﴾، قال: ذلك [هو] الحارث بن قيس وأناس معه، كانوا إذا مرّبهم عليّ (عبداللهم)، قالوا: انظُروا إلى هذا الرجل الذي اصطفاه محمّد، واختاره من أهل بيته! فكانوا يَشْخَرون ويَضْحَكون، فإذا كان يوم القيامة فُتِح بين الجنّة والنارباب، وعليّ (عبداللهم) يومئذٍ على الاراثك متّكىء، ويقول لهم: ٥هلم لكم، فإذا جاءوا شدّ بينهم الباب،

<sup>(</sup>١) في المصدر: وعلى ذريتهم.

١٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٧٩ / ١٢.

١٧ \_....، مائة منقبة: ٥٥ / ٢٩.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٨٠ / ١٤.

فهو كذلك يَسْخَر منهم ويَضْحَك، وهو فوله نعالى: ﴿ فَاليَوْمَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنَ ٱلكُفَّارِ يَضْحَكُونَ \* عَلَىٰ ٱلأَرَائِكِ يَنظُرُونَ \* هَلْ ثُوِّبَ ٱلْكُفَّارُ مَاكَانُواْ يَفْعَلُونَ﴾.

المين المراء عنه الله عنه الله حدد الله عنه عنه الله عن عنه عن عبدالرحمن بن سالم، عن أبي عبدالله عنه أبي عبدالله الله عبدالله الله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله الله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله الله عبدالله الله عبدالله عبدالله الله عبدالله عبداله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله

الحسين (عليما السلام)، قال: «إذا كان يوم القيامة أخرجت أريكنان [من الجنّة]، فبُسِطنا على شَفير جهنّم، ثم يجيء الحسين (عليما السلام) حتى يَقْعُد عليهما، فإذا قَعَد ضَحِك، وإذا ضَحِك انقلبت جهنّم فصار عاليها سافلها، ثمّ يُخْرَجان علي (علم السلام) حتى يَقْعُد عليهما، فإذا قَعَد ضَحِك، وإذا ضَحِك انقلبت جهنّم فصار عاليها سافلها، ثمّ يُخْرَجان فيُوقفان بين يديه فيقولان: ياأمير المؤمنين، ياوصيّ رسول الله، ألا ترحمنا، ألا تشفع لنا عند ربك؟ قال: فيضحك منهما، ثمّ يقوم فتُدخل الأريكتان، ويعادان إلى موضعهما، فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَاليَوْمَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنَ ٱلكُفَّارِ مَنْهُ مَا كُنُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ ..

وتقدّم حديث في ذلك عن الإمام أبي محمّد العسكري (عليه السلام) في قوله تعالى ﴿ ﴿ اللَّهُ يَسْتَهْزِى ۗ بِهِمْ وَ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ من سورة البقرة (١).

١١٤٨٠/ ١-الطّبرسي، قال: ذكر الحاكم أبو القاسم الحَسَكاني، في كتابُ (شواهد النّنزيل لقواعد النفضيل) بإسناده عن أبي صالح، عن ابن عباس، قال: إنّ الذين أجرموا: منافقو قُريش، والذين آمـنوا: عـليّ بـن أبـي

٢ ـ تأريل الآيات ٢: ٧٨١ / ١٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ومن.

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٧٨١ / ١٦.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٨١ / ١٧.

<sup>(</sup>١) تقدُّم في الحديث (١) من تفسير الآيتين (١٤، ١٥) من سورة البقرة.

٦ ـ مجمع البيان ١٠: ٦٩٣.

٦١٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### طالب (مد المدم) [وأصحابه].

٧/١١٤٨١ عن طريق المخالفين: مارواه الحِبَري في كنابه، يرفعه إلى ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُواْ كَانُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَضْحَكُونَ﴾ إلى آخر السورة، فالذين آمنوا: عليّ بن أبي طالب (عباسلام)، والذين أجرموا: منافقو قُريش.

٨/١١٤٨٢ مليّ بن إبراهيم: ثمّ وصف المجرمين الذين يستهزئون بالمؤمنين منهم، ويضحكون منهم، ويضحكون منهم، ويتخامزون عليهم، فقال: ﴿ إِنَّ آلَّذِينَ أَجْرَعُواْ كَانُواْ مِنَ آلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَضْحَكُونَ ـ إلى قوله ـ فَكِهِينَ ﴾، قال: يَسْخَرون ﴿ وَإِذَا رَأَوْهُمْ ﴾ يعني المؤمنين ﴿ قَالُواْ إِنَّ هُوْلَاءِ لَضَالُونَ ﴾ فقال الله: ﴿ وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَافِظِينَ ﴾ ثم قال الله ﴿ فَاليَوْمَ ﴾ يعني يوم القيامة ﴿ آلَذِينَ ءَامَنُوا مِنَ ٱلْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ \* عَلَىٰ ٱلأَرَائِكِ يَنظُرُونَ \* هَلْ ثُوبِ آلكُفَّارُ ﴾ بعني هل جوزي الكُفّار ﴿ مَاكَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾.

هنا آيتان، قوله تعالى:

#### كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ مَّاكَانُواْ يَكْسِبُونَ [18]

1/1180۳ محمد بن يعفوب: عن أبي عليّ الأشعري، عن عيسى بن أيوب، عن عليّ بن مَهْزيار، عن القاسم بن عُروة، عن ابن بُكبر، عن زُرارة، عن أبي جعفر بساله، [قال]: دمامن عبدٍ إلّا وفي قلبه نُكتة بيضاء، فإذا أذنب ذنباً خرج في النكتة نُكتة سوداء، فإذا تاب قعب ذلك السواد، وإن تمادى في الذنوب زاد ذلك السواد حتى يغطي البياض، فإذا غطى البياض لم يَرجع صاحبه إلى خير أبداً، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كَلّا بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ مَّاكَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ ٥.

الطَّبَرسي: روى العيّاشي بإسناده، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عليه السلام)، وذكر مثله (١).

١١٤٨٤/ ٢ ـ وقال الطبرسي: قال أبو عبدالله (علم السلام): «يصدأ القلب، فإذا ذكّرته بآلاء الله انجلي عنه».

٣/١١٤٨٥ - المفيد في (الاختصاص): عن أبي جعفر الباقر (عبد الله): دمامن حبد (١) إلا وفي قلبه نكتة بيضاء، فإن أذنب وثنّى خرج من تلك النّكتة سواد، فإن تمادى في الذنوب انسّع ذلك السواد حتّى يُغطّي البياض،

٧ ـ تفسير الحبري: ٣٢٧ / ٧٠.

٨ ـ تفسير القمى ٢: ١٢ ٤.

سورة المطففين آية - ١٤ -

۱ ـ الكافي ۲: ۲۰۹ / ۲۰.

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان ۱۰: ۲۸۹.

٢ \_ مجمع البيان ١٠: ١٨٩.

٣ ـ الاختصاص: ٢٤٣.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: مؤمن.

فإذا غطَّى البياض لم يرجع صاحبه إلى خيرٍ أبداً، وهو قول الله: ﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ مَاكَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾».

قوله تعالى:

#### كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَّمَحْجُوبُونَ [10]

محمد بن سعيد الكوفي الهمداني، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن أحمد بن يونس المُعاذي، قال: حدّثنا أحمد بن محمد بن سعيد الكوفي الهمداني، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين بن فضّال، عن أبيه، قال: سألتُ الرضا (عبداللهم)، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كَلّا إِنَّهُمْ عَن رَبِهِمْ يَوْمَئِذٍ لَمَحْجُوبُونَ ﴾، فقال: «إنّ الله تبارك وتعالى لايُوصَف بمكانٍ يحتى قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كَلّا إِنَّهُمْ عَن رَبِهِمْ عَن رُبِهِمْ عَن رُبِهِمْ محجوبون».



سورة المطففين آية ـ 10 ـ

# سُورَةُ الانشِقَاق

#### فَضْلُها

تقدّم في سورة الانفطار <sup>(١)</sup>

۱/۱۱۶۸۷ - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (صفرانه عليه والله)، أنّه قال: «من قرأ هذه السورة أعاذه الله تعالى أن يُعطى كتابه من وراء ظهره، وإن كُتِبت وعُلِّقت على المُتعسّرة بولدها، أو قُرئت عليها، وضعت من ساعتها».

٢/١١٤٨٨ على الله (صلى الله (صلى الله (صلى الله عليه واله): المن أدمن قراءتها أعاذه الله أن يُعطيه كتابه من وراء ظهره، وإن كُتبت ووُضعت على المُتعسّرة ولدت عاجلاً سريعاً، وإن قُرثت عليها كانت سريعة الولادة».

٣/١١٤٨٩ عن الصادق (عبد العرب): «إذا عُلَقَتْ على المَطْلُوفَة وضعت، ويحْرِص الواضع لها أن يَنْزِعها عن المَطْلُوفَة سريعاً لئلا يخرُج جميع مافي بطنها، وتعليقها على الدابة بَحْفَظها عن الآفات، وإذا كُتبت على حائط المنزل أمِن من جميع الهوام».

سورة الانشقاق . فَضْلُها ـ

(١) تقدّم في الحديث «١» من فضل سورة الانقطار.

......

٣ ـ خواص القرآن ١٢: «مخطوط».

#### بِسْمِ آللهِ ٱلرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيمِ إِذَا آلسَّمآءُ آنشَـقَّتْ - إلى قوله تعالىٰ - إِلَّا ٱلَّــذِينَ ءَامَــنُواْ وَعَــمِلُواْ ٱلصَّــٰلِحَـٰتِ لَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُون [١-٢٥]

المنام القيامة ﴿ وَحُقَتُ ﴾ ، وحق لها أن تُطيع ربّها ﴿ إِذَا ٱلسَّماءُ ٱنشَقَتْ ﴾ قال: يوم القيامة ﴿ وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا ﴾ . أي أطاعت ربّها ﴿ وَحُقَتْ ﴾ ، وحق لها أن تُطيع ربّها ﴿ وَإِذَا ٱلْأَرْضُ مُدَّتْ \* وَأَلْقَتْ مَافِيهَا وَتَخَلَّتُ ﴾ ، قال: تُمّد الأرض فَتَنْشق، فبخرُج الناس منها: ﴿ وَتَخَلَّتُ ﴾ ، أي تخلّت من الناس ﴿ يَا أَيُهَا ٱلإِنسانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْحاً ﴾ يعني تقدّم خيراً أو شراً ﴿ فَمُلَاقِيهِ ﴾ ما فَلَمْ من خير أو شرّ.

11591 / ٢ - عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبد الله)، في قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ ﴾ : وفهو أبو سَلَمة عبدالله بن عبد الأسود بن هِلال المخزومي، وهو من بني مَخْزُوم. قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ وَرَآءَ ظَهْرِهِ ﴾ فهو أخوه الأسود بن عبد الأسود بن هِلال المخزومي، قتله حمزة بن عبد المطلب يوم بدرة.

قوله تعالىٰ: ﴿ فَسَوْفَ يَدْعُواْ أَبُوراً ﴾ التُبور: الويل ﴿ إِنَّهُ ظَنَّ أَن لَن يَحُورَ ﴾ يقول: ظنّ أن لن يرجِع بعدما يموت ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِالشَّفَةِ ﴾ ، الشَّفن: الحُمرة بعد غُروب الشمس ﴿ وَالَيْلِ وَمَا وَسَقَ ﴾ يقول: إذا ساق كلّ شيء خَلَق (١) إلى حبث يَهْلِكون بها ﴿ وَالقَمَرِ إِذَا أَتَسَقَ ﴾ إذا اجتمع ﴿ لَتَرْكَبُنَ طَبَقاً عَن طَبَقٍ ﴾ ، يقول: حالاً بعد

سورة الانشِقَاق آية ـ ١ ـ ٢٥ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ٤١٢.

٢ ـ تقسير القمى ٢: ١٢ ٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: شيء من الخلق.

حال، قال رسن الاعلى وآلد؛ ولَمَتُوكَبُنَّ سُنَة من كان قبلكم حَذُو النَّعل بالنَّعل والقُذَّة بالقُذَّة، ولاتُخطِئون طريقهم (1)، شهراً بشهر وذراعاً بذراع، وباعاً بباع، حتى إن كان مَن قبلكم دخَل جُحْر ضَبَ لدخلتموه، قال: قالوا: اليهود والنصارى تعني، يارسول الله؟ قال: وفمن أعني! لتُنْقَض عُرى الاسلام عُروة عُروة، فيكون أوّل ما تَنْقُضون من ديسنكم الامامة (1)، وآخره الصلاة».

٣/١١٤٩٢ - عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ ظُنَّ أَن لَن يَحُورَ \* بَلَى ﴾ يرجِع بعد الموت ﴿ فَلا أَتْسِمُ بِالشَّفَقِ ﴾ وهو الذي يظهر بعد مغيب الشمس، وهو قسم وجوابه: ﴿ لَتَرْكَبُنَّ طَبَقاً عَن طَبَقٍ ﴾ أي مذهباً بعد مذهب ﴿ وَآلَهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ﴾ أي بما تعي صدورهم ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَلْتِ لَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونَ ﴾ ، أي لايُمَن عليهم.

#### منا آيات، قوله تعالى:

فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ \* فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَاباً يَسِيراً \* وَيَنْقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسْرُوراً \* وَأَمَّا مَن أُوتِى كِتَابَهُ وَراءَ ظَهْرِهِ \* وَيَنْقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسْرُوراً \* وَأَمَّا مَن أُوتِي كِتَابَهُ وَراءَ ظَهْرِهِ \* فَسَوْداً فَسَوْداً \* إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ مَسْرُوراً فَسَوْداً \* إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ مَسْرُوراً \* إِنَّهُ ظَنَّ أَنْ أَنْ يَحُور [٧-١٤]

ا ١/١١٤٩٣ - ابن بابويه، قال: حدثنا أبي (رحمه) قال: حدثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (عب السلام)، قال: «قال رسول الله (سنراه على وآله): كلّ محاسب مُعذّب، فقال له قائل: يارسول الله، فأبن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَاباً يَسِيراً ﴾؟ قال: ذاك العَرْض، يعنى التَّصَفُح.

١٤٩٤ / ٢ - محمد بن العباس: عن الحسين بن أحمد، عن محمد بن عبسى، عن يونس، عن سَماعة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)) قال: «قوله تعالى: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابُهُ بِيَمِينِهِ \* فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَاباً يَسِيراً \* وَيَنْقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُوراً ﴾ هو عليّ وشيعته بُؤتُون كُتُبهم بأيمانهم.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: طريقتهم.

<sup>(</sup>٣) في «ج، ي»، والمصدر: نسخة بدل: الأمانة.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٣ ٤.

سورة الانشِقَاق آية ـ ٧ ـ ١٤ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ٢٦٢ / ١.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٨٢ / ١.

٣/١١٤٩٥ - الحسين بن سعيد في كتاب (الزهد): عن القاسم بن محمّد، عن عليّ، قال: سَمِعت أيا عبدالله (عبدالله (عبدالله) يقول: ﴿إِنَّ الله تبارك وتعالى إذا أراد أن يُحاسب المؤمن أعطاه كتابه بيمنيه، وحاسبه فيما بينه وبينه، فيقول: عبدي فعلت كذا وكذا، وعَمِلت كذا وكذا؟ فيقول: نعم يارب، قد فعلت ذلك. فيقول: قد غَفَرتها لك وأبدلتها حسنات. فيقول الناس: سُبحان الله أماكان لهذا العبد ولا (١) سيئة واحدة! وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿فَأَمّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ \* فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَاباً يَسِيراً \* وَيَنْقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسْرُوراً ﴾ ».

قلت: أيّ أهل؟ قال: «أهله في الدنياهم أهله في الجنّة، إذاكانوا مؤمنين، وإذا أراد الله بعبدٍ شرّاً حاسبه على رؤوس الناس وبَكُنه، وأعطاه كتابه بشماله، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَمَّا مَن أُوتِيَ كِتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ \* فَسَوْفَ يَدْعُواْ تُبُوراً \* وَيَصْلَىٰ سَعِيراً \* إِنّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ مَسْرُوراً ﴾ .

قلت: أيّ أهل؟ قال: «أهله في الدنيا».

قلت: قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ ظُنَّ أَن لِّن يَحُورَ ﴾؟ قال: وظنَّ أنَّه لن يرجع،

المجادلة عن إبراهيم بن أبي البلاد، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله، عن أبيه (عليهاالسلام)، قال: وأتى جَبْرُتيل (عله السلام) إلى النبيّ (من الفيه عله والد)، فأخذ بيده فأخرجه إلى البَقيع، فانتهى إلى قبر، فصوّت بصاحبه، فقال: قُم بإذن الله، قال: فخرج منه رجل مبيض الوجه يمسح التُراب عن وجهه، وهو يقول: الحمد لله والله أكبر، فقال [جَبْرئيل]: عُد بإذن الله، ثمّ انتهى به إلى قبر آخر، فصوّت بصاحبه، وقال له: قُم بإذن الله، فخرج منه رجل مسود الرجه، وهو يقول: المحمّد، هكذا مسود الوجه، وهو يقول: واحسرتاه، واثبوراه، ثمّ قال إله جَبْرئيل]: عُد بإذن الله تعالى، ثم قال: يامحمّد، هكذا مسود القيامة، المؤمنون يقولون هذا القول، وهؤلاء يقولون ماترى».

وأمّا كيفية إعطاء الكافركتابه وراء ظهره، فقد نقدم في قوله تعالى: ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ﴾ من سورة الحافة، في حديث عن أبي جعفر (ملوف مرا) (الرائز/س) سورة الحافة، في حديث عن أبي جعفر (ملوف مرا)

قوله تعالى:

#### لَتَرْكَبُنَّ طَبَقاً عَن طَبَقٍ [ ١٩ ]

١/١١٤٩٧ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين، قال: حدّثنا أحمد بن أبي عبدالله، عن ابن

٣ ـ الزعد: ٩٢ / ٢٤٦.

<sup>(1) (</sup>ولا) ليس في المصدر.

<sup>\$</sup> ـ الزهد: ٩٤ / ٢٥٣.

<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (٤) من تفسير الآيات (٢٥ ـ ٣٢) من سورة الحاقة.

سورة الانشِقَاق آية . ١٩ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٤١٣.

محبوب، عن جميل بن صالح، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، في قوله: ﴿لَتَرْكَبُنَّ طَبَقاً عَن طَبَقٍ﴾، قال: «بازرارة، أو لم تركب هذه الأمّة بعد نبيّها طَبَقاً عن طَبَق في أمر فلان وفلان وفلان،؟.

. ١٩١٤٩٨ / ٢ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عله السلام)، في قوله تعالى: ﴿ لَتَرْكَبُنَّ طَبَقاً عَن طَبَقٍ ﴾، قال: «يازُرارة، أو لم تركب هذه الأُمّة بعد نبيّها (١) طَبَقاً عن طَبَق في أمر فلان وفلان وفلان؟.

. ٣/١١٤٩٩ - ابن بابويه، قال: حدّثنا المُظفّر بن جعفر بن المُظفّر العَلَوي (رضه عنه)، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مسعود، قال: حدّثنا جَبْرَئيل بن محمّد بن مسعود، قال: حدّثنا جَبْرَئيل بن أحمد، عن موسى بن جعفر البغداي قال: حدّثنا الحسن بن محمّد الصيرفي، عن حَنان بن سَدير، عن أبيه، عن أبي عبدالله (عبد الله عنه قال: «إنّ للقائم منّا غيبةً يطول أمدُها».

فقلت له: ولم ذاك يابن رسول الله؟ قال: «إنّ الله عزّ وجلّ أبى إلّا أن تُجرى فيه سُنن الأنبياء (ملهم السلام) في غَيباتهم، وإنّه لابُدّ له ـ ياسَدير ـ من استيفاء مُدد غيباتهم، قال الله عزّ وجلّ: ﴿لَتَزْكَبُنَّ طَبَقاً عَن طَبَقٍ﴾، أي على سُنن من كان من قبلكم».

١٩٥٠٠ - ابن شهر آشوب: عن أبي يوسف بعقوب بن سفيان، وأبي عبدالله القاسم بن سلام في تفسيرهما، بالإسناد عن الأعمش، عن مسلم بن البَطِين، عن ابن جُبير، عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿لَتَوْكَبُنَ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ثمّ قال النبيّ (منراة علم الله المعلم الله المعلم الله المعلم الله على الله المحمد السلام عليك مني، أقرىء مني عليّ بن أبي طالب السلام، وقل له: فإنّي أحبّه وأحبّ من يُحبّه، يامحمد من حُبّي لعليّ بن أبي طالب السمام، وقل له: فإنّي أحبّه وأحبّ من يُحبّه، يامحمد من حُبّي لعليّ بن أبي طالب اشتققت له اسمام من أسمائي، فأنا العليّ العظيم وهو عليّ، وأنا المحمود وأنت محمد. يامحمد، لو عبدني عبد ألف سنة إلا خمسين عاماً قال ذلك أربع مرّات لقيني يوم القيامة وله عندي حسنة من حسنات عليّ بن أبي طالب (عبد الله تعالى: ﴿ فَمَالَهُمْ الله يعني المنافقين ﴿ لا يُومِنُونَ ﴾ (١) يعنى لا يُصدّقون بهذه الفضيلة لعلى بن أبي طالب (عبد الله)،

َ ١٩٥١/٥-الطَّبرسي: عن الصادق (عبدالسلام)، في معنى ذلك ﴿لَتَرْكَبُنَّ طَيَقاً عَن طَبَقٍ﴾ سُنن من كان قبلكم من الأولين وأحوالهم.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۱۳ / ۱۷.

<sup>(</sup>١) (بعد نيها) ليس في «ج».

٣ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ١٨٠ / ٦.

<sup>(</sup>١) الانشقاق ١٤٠ ٢٠.

٥ ـ مجمع البيان ١٠: ٧٠١.

| _      |                    |         |
|--------|--------------------|---------|
| القران | البرهان في تفسير ا | <br>71. |

٦/١١٥٠٢ ـ الطَّبَرسي في (الاحتجاج): عن أمير المؤمنين (طباسلام)، قوله تعالى: ﴿لَتَرْكَبُنَّ طَبَقاً عَسن طَبَقٍ﴾: «أي لتَسْلُكُنّ سبيل من كان قبلكم من الأُمم في الفَدّر بالأوصياء بعد الأنبياءه.



# سُورَةُ البُرُوجِ

#### فَضْلُها

١/١١٥٠٣ - ابن بابويه: بإسناده، عن يونس بن ظبيان، عن أبي عبدالله (مبدالله)، قال: «من قرأ ﴿ وَ السَّماءِ ذَاتِ البُّرُوجِ ﴾ في فريضةٍ (١)، فإنها سورة الأنبياء، كان مَحْشَره وموقفه مع النبّيين والمرسلين والصالحين».

٢/١١٥٠٤ عن (خواصَ القرآن): رُوي عن النبيّ (مقراه عليه والد)، أنّه قال: «من قرأ هذه السورة أعطاه الله من الأجر بعدد كلّ من اجتمع في جُمعة وكلّ من اجتمع يوم عَرَفة عشر حسنات، وقراءتها تُنجّي من المخاوف والشدائد».

في أمان الله إلى أن يُصْبِح،

سورة البُرُوج - فَضْلُها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٢.

(١) في المصدر: فرايضه.

.....

٣ \_ خواص القرآن: ٥٨ «مخطوط».

\$ ـ خواص القرآن: ١٣ «مخطوط».

قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَـٰنِ آلرَّحِيمِ وَآلسَّمَا ءِ ذاتِ آلْبُرُوجِ [1]

المتوكل، عن محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن موسى بن عِمران، عن عمّه الحسين بن يزيد، عن عليّ بن سالم، المتوكل، عن محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن موسى بن عِمران، عن عمّه الحسين بن يزيد، عن عليّ بن سالم، عن أبيه، عن سالم بن دينار، عن سعد بن طَريف، عن الأصبغ بن نُباتة، قال: سمعت ابن عباس يقول: قال رسول الله (مالله: عبدرانه): وذكر الله عزّ وجل عِبادة، وذكري هادة، وذكر عليّ عِبادة، وذكر الأثمّة من وُلده عبادة، والذي بعثني بالنبوة وجعلني خير البرية، إنّ وصبّي لأفضل الأوصياء، وإنّه لحُجّة الله على عباده، وخليفته على خلقه، ومن ولده الأثمّة الهُداة بعدي، بهم يُحبس الله العذاب عن أهل الأرض، وبهم يُمسِك السماء أن تقع على الأرض وبهم يُمسِك السماء أن تقع على الأرض وخلفاؤه صِدقاً، عدّتهم عِدّة الشهور، وهي اثنا عشر شهراً، وعِدّتهم عِدّة تُقباء موسى بن عِمران (عبده الإية، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿ وَالسَّماء ذاتِ ٱلبُرُوج ﴾.

ثمّ قال: «أَتُقَدَّر ـ يابن عباس ـ أنّ الله يُقْسِم بالسماء ذات البُرُوج، ويعني به السماء وبُرُوجها؟». قلت: يارسول الله، فما ذاك، قال: «أمّا السماء فأنا، وأمّا البُروج فالأثمّة بعدي، أوّلهم عليّ وآخرهم المهديّ. شُورَةً البُرُوجِ (٨٥) ...... ١٢٣

قوله تعالى:

#### وَٱلْيَوْمِ ٱلْمَوْعُودِ \* وَشَاهِدٍ وَّمَشْهُودٍ [٣٠٢]

محمّد بن يعتموب: عن محمّد بن يعتموب: عن محمّد بن يحيى، عن سَلَمة بن الخَطَّاب، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كَثير، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾، قال: «النبيّ (سَلَى الله عبدالله) وأمير المؤمنين (عبدالله)».

۱۰ ۲/۱۱۰۹ - ابن بابویه: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الولید؛ قال: حدّثني محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عیسی، عن ابن فضّال، عن أبي جمیلة، عن محمّد بن عليّ الحلبي، عن أبي عبدالله (مدالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾، قال: «الشاهد: يوم الجُمُعة، والمشهود: يوم عَرَفة». عبدالله (مدالله) عن أحمد بن محمّد، عن موسى العطار، عن أحمد بن محمّد، عن موسى ابن القاسم، عن محمّد بن أبي عُمير، عن أبان بن عثمان، عن عبدالرحمن بن أبي عبدالله، عن أبي عبدالله، عنه عن أبي عبدالله، عن أبي عبدالله، عنه عن أبي عبدالله، عنه عنه الله عبدالله عبدا

ا ۱۱۵۱۱ / ٤ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن قال: حدّثنا الحسين بن الحسن بن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن يعقوب بن شعيب، قال: سألتُ أبا عبدالله (طبه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَشَاهِدٍ وَمُشَاهِدٍ ﴾، قال: «الشاهد: يوم عَرَفة».

المناد، عن المساد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّصْر بن شويد، عن محمّد بن هاشم، عمّن روى عن أبي جعفر (مداسلام)، قال: سأله الأبرش الكلبي، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾، فقال أبو جعفر (عداسلام): «ماقيل لك؟» فقال: قالوا: الشاهد، يوم الجُمعة والمشهود: يوم عَرَفة، فقال أبو جعفر (عداسلام): «ليس كما قيل لك. الشاهد: يوم عَرَفة، والمشهود: يوم القيامة، أما تقرأ القرآن؟ قال: الله عزّ وجلّ: ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ مَتَهُودٌ ﴾ (١٠).

٦/١١٥١٣ ـ وعنه: بهذا الإسناد، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة، عن أبان، عن أبي الجارود، عن أحدهما (عليمااسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾، قال: «الشاهد: يوم الجُمُعة، والمشهود: يوم

سورة البُرُوجِ آية . ٣٠١.

١ \_الكافي ١: ٢٥٢ / ٦٩.

٢ ـ معاني الأخبار: ٢٩٨ / ٢.

٣\_معاني الأخبار: ٢٩٩ /٣.

<sup>£</sup> ـ معاني الأخبار: 199 / ٤.

٥ ـ معاني الأخبار: ٢٩٩ / ٥.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۱۰۳.

٦ . معاني الأخبار: ٢٩٩ / ٦.

٦٢٤ ...... البرهان في تفسير القرآن

عَرَفة، والموعود: يوم القيامة».

٧/١١٥١٤ عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كثير الهاشمي مولى أبي جعفر محمّد بن عليّ (عبهمالسلام)، عن الخشّاب، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كثير الهاشمي مولى أبي جعفر محمّد بن عليّ (عبهمالسلام)، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾، قال: «النبيّ (منراه مبواله) و أمير المؤمنين (عبدالله).

١١٥١٥ / ٨ ـ العيّاشي: عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما (عليه السلام)، قال في قول الله: ﴿ ذَلِكَ يَوْمٌ مَّجْمُوعٌ لَّهُ ٱلنَّالُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَّشْهُودٌ﴾ (١): «فذلك يوم القيامة، وهو اليوم الموعود».

قوله تعالى:

### قُتِلَ أَصْحَـٰبُ ٱلْأَخْدُودِ - إلىٰ فوله تعالىٰ - إِلَّا أَن يُؤْمِنُواْ بِاللهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ [ ٤ ـ ٨ ]

الدين عليه من الماهيم، قال: كان سببهم أنّ الذي هيّج الحبشة على غزوة اليمن ذا نُواس، وهو آخر ملك من حِمْير، تهوّد واجتمعت معه حِمْير على اليهودية، وسمّى نفسه يوسف، وأقام على ذلك حيناً من الدهر، ثمّ أخير أنّ بنَجْرَان بقايا قوم على دين النصرانية، وكانوا على دين عيسى [وعلى] حُكم الانجيل، ورأس ذلك [الدين] عبدالله بن بريا (۱۱)، فحمله أهل دينه على أن يسير إليهم ويتحمِلهم على اليهودية ويُدْخلهم فيها، فسار حتّى قدم تَجْرَان، فجمع من كان بها على دين النصوانية، ثم عرض عليهم دين اليهودية والدخول فيها، فأبوا عليه، فجادلهم وعرض عليهم وحرص الحرص كلّة فأبوا عليه، وامتنعوا من اليهودية والدخول فيها، فاختاروا القتل، فجادلهم وعرض عليهم من قُتِل بالسيف، ومثّل فخذً لهم أخدوداً، وجمع فيه الحَطب، وأشعل فيه النار، فمنهم من أحرق بالنار، ومنهم من قُتِل بالسيف، ومثّل بهم كلّ مُثلة، فبلغ عدد من قُتِل وأحرق بالنار، عشرين ألفاً، وأفلت رجل منهم يُدْعَىٰ دَوْس ذو ثعلبان على فرس له، [و] ركضه (۱۳ واتبعوه حتّى أعجزهم في الرمل ورجع ذو نُواس إلى ضَيعة من (۱۳ جنوده، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿قُتِلُ

سورة البُرُوج آية ـ 1 ـ ٨ ـ

٧ ـ معاني الأخبار: ٢٩٩ / ٧.

٨ ـ تفــير العياشي ٢: ١٥٩ / ٦٥.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۱۰۳.

١ . تفسير القمي ٢: ١٣٤.

<sup>(</sup>١) في «ج»: بربا، وفي تاريخ الطبري ٢: ١٣٢، والكامل في التاريخ ١: ٤٢٩: عبدالله بن الثامر.

 <sup>(</sup>٢) ركض الفرس برجله: استحثه للغذو. «أقرب الموارد ١: ٢٨٤».

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ضيعته في.

أَصْحَـٰبُ ٱلْأَخْدُودِ \* النَّارِ ذَاتِ الوَقُودِ﴾ إلى قوله نعالى: ﴿العَزِيزِ ٱلحَمِيدِ﴾.

عديث طويل عن رائعيه في (الغيبة): بإسناده، عن أبي رافع، عن رسول الله (صلى الله عبه وآله) - في حديث طويل - قال: املك مهرويه بن بُخْت نَصّر ست عشرة سنة وعشرين يوماً، وأحذ عند ذلك دانيال وحفر له بجباً في الأرض، وطرح فيه دانيال (عبدالسلام) وأصحابه وشبعته من المؤمنين، فألقى عليهم النيران، فلما رأى أنّ النيران ليست تَضْرَ بهم ولا تقرّبهم، أستودعهم الحبب وفيه الأشد والسّباع، وعَذَبهم بكلّ لون من العذاب حتى خلصهم الله عزّ وجلّ منه، وهم الذين ذكرهم الله في كتابه، فقال عزّ وجلّ: ﴿ قُتِلَ أَصْحَابُ ٱلْأَخْدُودِ \* النّارِ ذَاتِ الوَقُودِ ﴾.

قوله تعالى:

# إِنَّ ٱلَّذِينَ فَتَنُواْ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَتُوبُواْ فَلَهُمْ عَذَابُ إِنَّ الْمَرِيقِ [١٠] جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلْحَرِيقِ [١٠]

١/١١٥١٨ - عليَ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَتَتُواْ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ﴾ أي أحرقوهم ﴿ثُمَّ لَمْ يَتُوبُواْ فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلْحَرِيقِ﴾.

رَ ١٩١٥١٩ / ٢ - أحمد بن محمّد بن خالد البرقي: عن أبيه، عن هارون بن الجَهّم، عن المُفضّل بن صالح، عن جابر الجُعفي، عن أبي جعفر (طبه السلام)، قال: (بعث الله نبئاً حبشياً إلى قومه، فقاتلهم، فقُتِل أصحابه وأسروا، وخدّوا لهم أُخدوداً من نارٍ، ثمّ نادوا: من كان من أهل علّتنا فليعتزل، ومن كان على دين هذا النبيّ فليقتحم النار، فجعلوا يقتحمون النار، وأقبلت امرأة معها صبّى لها، فهابت النار، فقال [لها] صبيّها: اقتحمي قال: فاقتحمت النار وهم أصحاب الأُخدود].

• ٣/١١٥٢٠ ـ الطّبرسي، قال: روى العياشي بإسناده، عن جابر، عن أبي عبدالله (١) (عبدالله)، قال: وأرسل عليّ (عبدالله) إلى أَسْقُف نَجُران يسأله عن أصحاب الأُخدود، فأخبره بشيء، فقال (عبدالله): ليس كما ذكرت، ولكن سأخبرك عنهم، إنّ الله بعث رجلاً حبشياً نبيّاً، وهم حبشة، فكذّبوه، فقاتلهم فقتَلوا أصحابه، وأسروه وأسروا أصحابه، ثمّ بنوا له حَيْراً (١)، ثم ملؤوه ناراً، ثم جمعوا الناس فقالوا: من كان على ديننا وأمرنا فليعتزل، ومن كان

سورة البُرُوج آية . ١٠ .

٢ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٢٦٦ / ٢٠.

<sup>1</sup> ـ تفسير القمى ٢: ١١٤.

٢ ـ المحاسن: ٢٤٩ / ٢٦٢.

۳ . مجمع البيان ۱۰: ۷۰۲.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبي جعفر.

<sup>(</sup>٢) الحَيْر: شبه الحظيرة أو الجمن. «المعجم الوسيط ١: ٢١١».

على دين هؤلاء فليرم نفسه في النار معه، فجعل أصحابه يتهافتون في النار، فجاءت امرأة معها صبّي لها ابن شهر، فلمّا هجمت على النار هابت ورَقَّت على ابنها، فناداها الصبيّ: لاتهابي وارميني ونفسك (٣) في النار، فإنّ هذا والله في الله قليل؛ فرمت بنفسها في النار وصبيّها، وكان ممّن تكلّم في المهد».

١٩٥٢١/ ٤ ـ وعنه: بإسناده، عن مِيثم التمّار، قال: سمِعت أمير المؤمنين (عليه السلام)، وذكر أصحاب الأُخدود، فقال: «كانوا عشرة، وعلى مثالهم عشرة يُقْتَلُون في هذا السوق».

قوله تعالى:

# إِنَّ آلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ آلصَّلِحَاتِ لَهُمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا آلَةِ اللهِ عَالَىٰ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلْوَدُودُ [ ١١ - ١٤]

1/11077 محمّد بن العباس: عن الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن مقاتل، عن عبدالله بن بَكير، عن صبّاح الأزرق، قال: سَمِعت أبا عبدالله (طبه السلام) يقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنّ آلَٰذِينَ وَعَمِلُواْ آلصَّالِحَاتِ لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا آلْأَنْهَارُ ﴾: هو أمير المؤمنين (طبه السلام) وشيعته الله عنه أمنواً وعَمِلُواْ آلصَّالِحَاتِ لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا آلْأَنْهَارُ ﴾: هو أمير المؤمنين (طبه السلام) وشيعته الله

﴿ إِنَّهُ هُوَ يُبْدِى مُ وَيُعِيدُ ﴾ ، يُريد الخلق، ثم أمانهم ثم يُعيدهم بعد الموت أيضاً ﴿ وَهُوَ ٱلغَفُورُ ﴾ يُريد الأوليائه وأهل طاعته، ﴿ الوَدُودُ ﴾ كما يَوَدَ أحدكم أخاه وصاحبه بالبُشري والمَحبّة.

سورة البُروج آية ـ ١١ ـ ١٤ ـ

<sup>(</sup>٣) في المصدر: لاتهابي وارمي يي وبنفسك.

٤ ـ مجمع البيان ١٠: ٧٠٧.

١ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٨٤ / ٣.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١١٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: من الكفار.

<sup>(</sup>۲) هود ۱۰۲ ۱۰۳.

شُورَةً البُرُوجِ (٨٥) ...... ٨٥٠

#### قوله تعالى:

### ذُو ٱلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ إلىٰ نوله نعالىٰ . فِي لَوْحِ مَّحْفُوظٍ [ 10 - ٢٢ ]

1/11011 - ثم قال عليّ بن إبراهيم، وفي رواية أبى الجارود، عن أبي جعفر (مبه السلام): «قوله وذُو ٱلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ، فهو الله الكريم المجيد».

اللوح عليّ بن إبراهيم: في قوله نعالى: ﴿ بَلْ هُوَ قَرْءَانٌ مِّجِيدٌ ۞ فِي لَوْحٍ مَّحْفُوظٍ ﴾، قال: اللوح المحفوظ له طَرَفان: طَرَف على يمين العرش، وطرف على جبهة إسرافيل، فإذا تكلّم الربّ جلّ ذكره بالوحي ضرب اللوح جبين إسرافيل، فينظر في اللوح، فيوحي بما في اللوح إلى جَبْرَتْيل (عليه السلام).



سورة االبُرُوج آية ـ ١٥ ـ ٢٢ ـ

١ ـ تفسير القمي ٢: ١١٤ .

٢ ـ تفسير القمى ٢: ١٤٤.

# سُورَةُ الطَّارِق

#### فَضْلُها

1/11017 - ابن بابويه: بإسناده، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: دمن كانت قراءته في فرائضه، ﴿وَٱلسَّمَاءِ وَٱلطَّادِقِ﴾، كانت له يوم القبامة عند الله جاه ومنزلة، وكان من رُفقاء المؤمنين (١) وأصحابهم في الجنّة».

٢/١١٥٢٧ - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (سلّراة عليمراله) أنّه قال: امن قرأ هذه السورة كتب الله له عشر حسنات بعدد كلّ نجمٍ في السماء، ومن كتبها وغسلها بالماء، وغسل بها الجِراح لم تَرِم، وإن قُرِتت على شيء حرسته وأمِن صاحبه عليه».

٣/١١٥٢٨ على شيءٍ حرسته وأمِن علبه صاحبه». (من كتبها في إناء وغسلها بالماء وغسل بها الجِراح لم تَرِم، وإن قُرِئت على شيءٍ حرسته وأمِن علبه صاحبه».

11079/ 4 - وقال الصادق (مليه السلام): «من غسل بمائها الجِراح سَكَنت ولم تَقِح، ومن قرأها على شيءٍ يُشْرَب دواءً يكون فيه الشفاء».

سورة الطَّارِق ـ فَضْلُها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٢.

(١) في المصدر: النبيين،

...... 1

٠....٢

1 ـ خواص القرآن: ١٣ «نحوه».

#### بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيمِ وَٱلسَّمَاءِ وَٱلْطَّارِقِ - إِلَىٰ فَـوله تعالىٰ - فَـمَهَـِلِ ٱلْكَـٰفِرِينَ أَمْـهِلْهُمْ رُوَيْداً [١-١٧]

۱/۱۱۵۳۰ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المتوكّل، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين السعد آبادي، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، و (اعن محمّد بن سليمان الصنعاني، عن إبراهيم بن الفضل، عن أبان بن تَغْلِب، قال: كنتُ عند أبي عبدالله المعاملة، إذ دخل عليه رجل من أهل اليمن فسلّم عليه فردّ عليه السلام، وقال له : «مرحباً بك ياسعد، فقال له الرجل بهذا الاسم سمّتني أمّي، وماأقل من يَعْرفني به!

فقال له أبو عبدالله (عبد الدين): وصدفت، باسعد المولى، فقال له الرجل: مجعلت فداك، بهذا كنت ألقب. فقال له أبو عبدالله (عبد السعم): ولاخير في اللقب، إن الله تبارك وتعالى يقول في كنابه: ﴿ وَلَا تَنَا بَرُوا بِالأَلقَابِ بِفْسَ آلاِسُمُ الفُسُوقُ بَعْدَ آلاِيمَانِ ﴾ (")، ماصنعك (") باسعد؟ وفقال: مجعلت فداك، أنا من [أهل] بيت ننظر في النّجوم، لانقول إنّ باليمن أحداً أعلم بالنجوم منًا.

فقال له أبو عبدالله (عليه السلام): «فما زُحل عندكم في النجوم؟». فقال اليَمَاني: نجمٌ نَحُسّ. فقال أبو عبدالله (عليه السلام): «مه، لاتقولنّ هذا، فإنّه نجم أمير المؤمنين (عبه السلام)وهو نجم الأوصياء (عليه السلام) وهو النجم الثاقب الذي قال الله عزّ وجلّ في كتابه».

سورة الطَّارق آية ١٠ - ١٧ -

١ ـ الخصال: ٨٩١ / ٨٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وغيره.

<sup>(</sup>٢) الحجرات ٤٩: ١١.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: صِناعتك.

فقال [له]اليَمَاني: فما يعني بالثاقب؟ قال: وإنّ مَطْلَعه في السماء السابعة، وإنّه ثَقَب بضوئه حتّى أضاء في السماء الدنيا، فمن ثَمَّ سمّاه الله عزّ وجلّ النجم الثاقبه.

عندالله، عن أحمد بن النَّضْر، عن محمّد بن مَروان (۱) عن الضحّاك بن مُزاحم، قال: وسُئل عليّ (عبدالله) عن الطارق؟ أبيه، عن أحمد بن النَّضْر، عن محمّد بن مَروان (۱) عن الضحّاك بن مُزاحم، قال: وسُئل عليّ (عبدالله) عن الطارق؟ قال: وهو أحسن (۱) نجم في السماء، وليس تَعْرفه الناس، وإنمّا سمّي الطارق لأنّه يَطْرُق تُوره سماءً سماء إلى سبع سماوات، ثمّ يَطُرُق راجعاً حتّى يرجع إلى مكانه».

المحدد عن الموسى، عن المواهيم، قال: حدّثنا جعفر بن أحمد، عن عبدالله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي يصير، عن أبي عبدالله (مبه السلام)، في قوله: ﴿ وَٱلسَّمَاءِ وَٱلطَّارِقِ ﴾ ، قال: والسماء في هذا الموضع: أمير المؤمنين (عبد السلام)، والطارق: الذي يطرُق الأثمّة (عبهم السلام) من عند ربهم ممّا يحدُث باللّيل والنّهار، وهو الرُّوح الذي مع الأثمّة (عليم السلام) يُسدّدهم (۱).

قال: و ﴿ ٱلنَّجْمُ ٱلثَّاقِبُ ﴾ قال: «ذاك رسول الله (منراة عبدراله)».

تعالى: ﴿ فَلْيَنظُرِ آلْإِنسَانُ مِمْ خُلِقَ \* خُلِقَ مِن مَّاءٍ دَافِقٍ ﴾ قال: النَّطفة التي تخرُج بفوة ﴿ يَخْرُجُ مِن بَيْنِ آلصَّلْبِ تعالى: ﴿ فَلْيَنظُرِ آلْإِنسَانُ مِمْ خُلِقَ \* خُلِقَ مِن مَّاءٍ دَافِقٍ ﴾ قال: النَّطفة التي تخرُج بفوة ﴿ يَخْرُجُ مِن بَيْنِ آلصَّلْبِ وَالتَّرَائِبِ ﴾ قال: الصَّلْب للرجل، والترائب للمرأة (١)، وهي عظام صدرها ﴿ إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْعِهِ لَقَادِرٌ ﴾ كما خلقه من نُطغة بفدِر أَنَ يَرُدُه إلى الدنيا وإلى يوم القيامة ﴿ يَوْمُ تَبْلَىٰ آلسَرَائِرُ ﴾ قال: يُكْشَف عنها ﴿ وَٱلسَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ ﴾ قال: ذات المطر ﴿ وَٱلأَرْضِ ذَاتِ ٱلصَّلْعِ ﴾ أي ذات النبات، وهو قسم، وجوابه: ﴿ إِنَّهُ لَقُولٌ فَصْلٌ ﴾ يعني ماضٍ، أي قاطع ﴿ وَمَاهُو بِالْهَزْلِ ﴾ أي ليس بالسَّخرية ﴿ إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْداً ﴾ أي يحتالون الحِيل ﴿ وَأَكِيدُ عَهُم فليلاً فَهو من الله العذاب ﴿ فَمَهِلِ ٱلْكَنْفِرِينَ أَمْهِلْهُمْ رُويُداً ﴾ ، قال: دَعْهُم فليلاً.

المحدد، عن على المحلى بن إبراهيم؛ حدثنا جَعَفِرُ بن أحمد، عن عبدالله بن موسى، عن الحسن بن علي بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بصير، في قوله: ﴿ فَمَالَهُ مِن قُوَّةٍ وَلَانَاصِرٍ ﴾، قال: «ماله قُوّة يَقُوى بها على خالقه، ولاناصر من الله يَنْصُره، إن أراد به سُوءاً».

٢ ـ علل الشرائع: ٧٧٥ / ١.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: عن حريز.

<sup>(</sup>٢) في «ي»: أنحس.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ١٥ ٤.

<sup>(</sup>١) (يسددهم) ليس في «ج، ي».

٤ ـ تفسير القمي ٢: ١٥ ٤.

 <sup>(</sup>١) في «جα: الرجل والترائب المرأة.

٥ ـ تقسير القمى ٢: ١٦٦.

قلت: ﴿إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْداً \* وَأَكِيدُ كَيْداً﴾ قال: «كادوا رسول الله (متراد عبدوانه)، وكادوا عليّاً (عبداله)، وكادوا قاطمة بطبهاالسلام)، فقال الله: بامحمّد ﴿إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْداً \* وَأَكِيدُ كَيْداً \* فَمَهِّلِ ٱلكَافِرِينَ ﴾ بامحمّد ﴿أَمْهِلْهُمْ رُويْداً﴾ لوقت بعث الفائم (عبدالله)، فينتقم لي من الجبابرة والطواغيت من قُريش وبني أُميّة وسائر الناس».



# شُورَةُ الأَعْلِيٰ

# فَضْلُها

١/١١٥٣٥ / ١ - ابن بابويه: بإسناده، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «من قرأ ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ في فريضةٍ أو نافلةٍ، قبل له يوم القيامة: ادْخُل من أيّ أبواب الجنّة شِئت (١).

٢/١١٥٣٦ - الطَّبَرسي: روى العياشي بإسناده، عن أبي خَميصة، عن عليّ عبدالمهم، قال: صلّيت خلفه عشرين ليلة، فليس يقرأ إلّا ﴿ سَبِّحِ آسَمَ رَبِّكَ ٱلأَعْلَى ﴾، وقال، الو تعلمون مافيها لقرأها الرجل كلّ يوم عشرين مرة، وإنّ من قرأها فكأنّما قرأ صُحُف موسى وإبراهيم الذي وفّى».

٤/١١٥٣٨ عنها، وتُقرأ على الله استراد على الأدنين والرَّقبة الوجيعة زال ذلك عنها، وتُقرأ على الأدنين والرَّقبة الوجيعة زال ذلك عنها، وتُقرأ على البواسير، وإن كُتِبت لها (١) يبرأ صاحبها سريعاً».

سورة الأُعْلىٰ - فَضْلُها ـ

١ - ثواب الأعمال: ١٣٢.

(١) في المصدر: الجنَّة إن شاء الله.

۲ ـ مجمع البيان ۱۰: ۷۱۷.

..... ٣

٤ ـ خواص القرآن: ٣٠، ٥٨ «مخطوط».

(١) في لاج»: له.

| 188 |
|-----|
| . 1 |

١١٥٣٩ / ٥ ـ وقال الصادق اعلى البوّاسير): «قراءتها على الأذن الدَّوِيَة (١) التي فيها الدواثر تُزيلها، وقراءتها على الموضع المُفسخ تُزيله، وقراءتها على البوّاسير تقطعها بإذن الله تعالى».



٥ ـ خواص القرآن: ١٣ «نحوه».

<sup>(</sup>١) الدُّوي: الفاسد الجوف من داء. «أقرب الموارد ١: ٣٦١».

قوله تعالى:

## بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيمِ سَــبِّحِ ٱسْــمَ رَبِّكَ ٱلأَعْــكَى -إلىٰ قوله نعالیٰ - وَذَكَـرَ ٱسْـمَ رَبِّـهِ فَصَلَّىٰ [١٥.١]

العارث، عن يوسف بن الحارث، عن محمّد بن أحمد بن يحيى، عن يوسف بن الحارث، عن عبدالله بن يزيد المونقري، عن موسى بن أيوب الغافقي، عن عمّه اياس بن عامر الغافقي، عن عُقبة بن عامر الخبيني، أنه قال: لمّا نزلت ﴿ فَسَيِّحِ بِاسْم رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ (١) قال لنا رسول الله (مارة مبدراته): واجعلوها في رُكوعكم، فلمّا نزلت ﴿ سَبّح ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ قال لنا رسول الله (مارة عبدراته): واجعلوها في شجودكم».

ا ۱۰۶۱ / ۲ - ابن الفارسي في (الروضة) تروى جعفر بن محمد عن أبيه، عن جدّه (ملهم الملام)، أنه قال: «في العرش تمثال جميع ما خلق الله في البرّ والبحر، وهذا تأويل قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْ شَعَى اللَّا عِندنا خَزَائِنَهُ ﴾ (١). وإنّ بين القائمة من قوائم العرش، والفائمة الثانية خَفَقان الطير المُسرع مسيرة ألف عام، والعرش يُكسئ كلَّ يوم سبعين ألف لونٍ من النور، لايستطيع أن ينظر إليه خلق من خلق الله.

والأشياء كلّها في العرش كَحْلقة في فَلاة، وإن لله ملَكاً يقال له حزفائيل، له ثمانية عشر ألف جَناح، مابين الجنّاح إلى الجَناح خمسمائة عام، فَخَطَر له خاطر، هل فوق العرش شيء؟ فزاده الله مثلها أجنحة أُخرى، فكان له ستّ وثلاثون ألف جَناح، مابين الجناح، إلى الجناح خمسمائة عام، ثم أوحى الله إليه: أيّها المَلَك طِر، فطار مِقدار

سورة الأعلى آية ـ ١ ـ ١٥ ـ

۱ ـ التهذيب ۲: ۲:۳۳ /۱۲۷۳.

<sup>(</sup>١) الواقعة ٥٦: ٧٤.

٢ ـ روضة الواعظين: ٤٧.

<sup>(</sup>١) الحجر ١٥: ٢١.

عشرين ألف عام، لم يَنَل رأسه قائمة من قوائم العرش، ثم ضاعف الله له في الجناح والقُوّة وأمره أن يطير، فطار مقدار ثلاثين ألف عام، ولم يَنَل أيضاً، فأوحى الله إليه: أيّها الملك، لو طِرت إلى نفْخ الصُّور مع أجنحتك وقُوّتك لم تَبْلُغ إلى ساق العرش. فقال الملك: سُبحان ربي الأعلى: فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿سَبّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلأَعْلَى ﴾ فقال النبيّ استراد عبدراد، اجعلوها في سُجودكم».

٣/١١٥٤٢ عن شهر أشوب: عن تفسير القطّان، قال ابن مسعود: قال عليّ (طبه السعر): ويارسول الله، ماأقول في الرَّكوع؟، فنزل ﴿ فَسَبِّحِ بِاسْمِ رَبِّكَ ٱلعَظِيمِ ﴾ (١)، قال: «ماأقول في السجود». فنزل ﴿ سَبِّحِ آسْمَ رَبِّكَ ٱلأَعْلَى ﴾ . الأَعْلَى ﴾ .

آلذِي خَلَقَ فَسَوَّى \* وَآلَذِي قَدَّرَ الْأَسْبَاءَ بَالِتَقَدِيرَ، قَلَ عَلَى: سُبِحَانَ رَبِي الأَعلَىٰ ويحمده (١) ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى \* وَآلَّذِي قَدَّرَ الْأَسْبَاءَ بِالتَقَدِيرِ، ثَمَّ هذى إليها من بشاء، قوله: ﴿ وَٱلَّذِي أَخْرَجَ ٱلْمَرْعَىٰ ﴾، قال: أي النبات ﴿ فَجَعَلَهُ ﴾ بعد إخراجه ﴿ فُثَاءً أَخْوَىٰ ﴾، قال: يصير هشيماً بعد بلوغه ويَسُودَ، قوله: ﴿ سَنُقْرِ ثُلَكَ فَلاتَنسَى ﴾ فَجَعَلَهُ ﴾ بعد إخراجه ﴿ فُثَاءً أَخْوَىٰ ﴾ قال: يصير هشيماً بعد بلوغه ويَسُودَ، قوله: ﴿ سَنُقْرِ ثُلَكَ فَلاتَنسَى ﴾ أي نُعَلَمك فلا تنسى، فقال: ﴿ إِلَّا مَاشَاء آلَةُ ﴾ لأنّه لايُومَن النسيان اللغوي، وهو الترك، لأنّ الذي لايَنْسَى هو الله.

١١٥٤٥ / ٢ - على بن إبراهيم: ﴿ وَتُنَسَّرُكُ لِلْيُسْرَى ﴿ فَذَكِرْ ﴾ ، يامحمد ﴿ إِن نَفَعَتِ الذِّكْرَى ﴿ سَيَذَكُو مَن يَخْشَى ﴾ ، قال: ﴿ وَيَتَجَنَّبُهَا ﴾ يعني مايتذكر به ﴿ الأَشْقَى ﴿ اللَّهِ يَصْلَى النَّارَ الكُبْرَىٰ ﴾ ، قال: ﴿ وَيَتَجَنَّبُهَا ﴾ يعني مايتذكر به ﴿ الأَشْقَى ﴿ اللَّهِ يَصْلَى النَّارَ الكُبْرَىٰ ﴾ ، قال: ﴿ وَيَأْتِيهِ المَوْتُ قال: نار يوم الفيامة ﴿ ثُمَّ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَى ﴾ بعني في النار، فبكون كما قال [الله] تعالى: ﴿ وَيَأْتِيهِ المَوْتُ مِن كُلُّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ بِمَيِّتِ ﴾ (")

٢ ـ المناقب ٢: ١٥.

<sup>(</sup>١) الواقعة ٥٦: ٧٤.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ١٦ ٤.

<sup>(</sup>١) (ويحمده) ليس في المصدر.

٥ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٩٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: نبيانها.

٦ . تفسير القمى ٢: ١٧٤.

<sup>(</sup>١)كذا، والظاهر أنَّه تصحيف: بتذكيرك إياه.

<sup>(</sup>٢) إيراهيم ١٤: ١٧.

قوله تعالى: ﴿ قُدْ أَفْلَحَ مَن تَزَكَّىٰ ﴾ قال: زكاة الفِطرة، إذا أخرجها قبل صلاة العيد.

٧/١١٥٤٦ - الشبخ في (التهذيب): بإسناده، عن ابن أبي عُمير، عن أبي بحير، عن زُرارة، عن أبي عبدالله (عدالله)، أنّه قال: دمن تمام الصوم إعطاء الزكاة، كالصلاة على النبيّ (منراة عليداله) فإنّها من تمام الصلاة، ومن صام ولم يؤدّها فلا صوم له إذا تركها متعمّداً، ومن صلى ولم يصلّ على النبيّ (منراة عليداله) وترك ذلك متعمّداً فلا صلاة له، إنّ الله عزّ وجلّ بَدأ بها قبل الصلاة، فقال: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن تَزَكَّىٰ \* وَذَكَرَ آسْم رَبِّهِ فَصَلّى ﴾.

۱۱۵٤۷ / ۸- محمّد بن بعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن أحمد بن الحسين بن عليّ بن الريّان، عن عبيدالله بن عبدالله الدِّهقان، قال: دخلتُ على أبي الحسن الرضا (عبدالله)، فقال لي: «مامعنى قوله: ﴿ وَذَكَرَ أَسْم رَبِّهِ فَصَلّى ﴾ ١٠٤ قلت: كلّما ذكر اسم ربّه قام فصلًى، فقال لي: «لقد كلّف الله عزّ وجلّ هذا شَطَطاً!». فقلت: مجعِلت فِداك، فكيف هو؟ فقال: «كلّما ذكر اسم ربّه صلّى على محمّد وآله».

١١٥٤٨/ ٩ ـ عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَذَكَرَ آسُم رَبِّهِ فَصَلّى﴾ قال: صلاة النِطر والأضحى ﴿ إِنَّ هَــذا﴾ يعني ماقد تلوته من القرآن ﴿ لَفِي ٱلصَّحُفِ ٱلأُولَى \* صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى﴾ (١)

1019/ 11- على بن إبراهيم، قال: أخبرنا الحسين بن محمّد، عن مُعلّى بن محمّد، عن بِسُطام بن مُرّة، عن إسحاق بن حسّان، عن الهيثم بن واقد، عن علي بن الحسين العبدي، عن سعد الاسكاف، عن الأصبغ، أنّه سأل أمبر المؤمنين (علدالسلام)، عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ سَبّحِ آسْمَ رَبّكَ ٱلأَعْلَىٰ ﴾، فقال: «مكتوب على قائمة العرش قبل أن يخلّق الله السماوات والأرضين بألفي عام: لاإله إلاالله، وتحده لاشريك له، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، فاشهدوا بهما، وأنّ علياً وصى محمّد (سلّ القعيد والدورة).

ر ۱۱/۱۱۵۰ عليّ بن إبراهيم، قال، حدّثنا سعيد بن محمّد، قال: حدّثنا بكر بن سهل، قال: حدّثنا عباس، في قوله: ﴿إِنّهُ يَعْلَمُ عبدالغني بن سعيد، عن موسى بن عبدالوحمن، عن ابن جريج، عن عطاء، عن ابن عباس، في قوله: ﴿إِنّهُ يَعْلَمُ الجُهْرَ وَمَا يَخْفَىٰ ﴾ يرُيد ما يكون إلى يوم الفيامة في قلبك ونفسك ﴿وَثُيَسِّرُكَ ﴾ يامحمّد في جميع أمورك ﴿ لِلْيُسْرَى ﴾.

قوله تعالى:

## بَلْ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلْدُّنْيَا \* وَٱلْأَخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ \* إِنَّ هَـٰذَا لَفِي

٧ ـ التهذيب ٢: ١٥٩ / ٦٢٥.

٨ ـ الكافي ٢ ٣٥٩ / ١٨.

٩ ـ تفسير القمي ٢: ١٧ \$.

(١) الأعلىٰ ٧٧: ١٨، ١٩.

١٠ ـ تفسير القمي ٢: ١٧ ٤.

١١ ـ تفسير القمى ٢:٤١٧.

٦٣٨ ..... البرهان في تفسير القرآن

## آلصُّحُفِ آلْأُولَىٰ \* صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ [17- 19]

' ١/١١٥٥١ محمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد، عن معلى بن محمد، عن عبدالله بن إدريس، عن محمد بن سِنان، عن المُفضَل بن عمر، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): قوله عزّ وجلّ: ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوْةَ الْدُنْيَا ﴾ قال: «ولايتهم». ﴿ وَٱلْأَخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴾ قال: «ولاية أمير المؤمنين (عبدالله): ﴿ إِنَّ هَلْدُا لَفِي الصَّحُفِ الْأُولَىٰ ﴾ صُحُفِ إِبْرًاهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ .

الم ١٥٥٢ / ٢ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي الحسن (عليه السلام)، قال: «ولاية عليّ (عليه السلام) مكتوبة في جميع صُحف الأنبياء، ولن يبعث الله رسولاً إلّا بنبوّة محمّد (سلّ الله عليه والله) على (عليه السلام)».

٣/١١٥٥٣ عن ابن مسكان، عن الحسن بن محمّد بن سَماعة، عن ابن رِباط، عن ابن مسكان، عن أبي بصبر، عن أبي جعفر (علم السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَاءَاتَاكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَانَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوهُ ﴾ (١٠) في الله عزّ وجلّ: ﴿ مَاءَاتَاكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَانَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوهُ ﴾ . قال: قلت. جُمِلت فال: هال الله سُبحانه: ﴿ صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسى ﴾ . قال: قلت. جُمِلت في الألواح؟ قال: «نعم».

1006/13 - ابن بابويه، قال: حدّثنا أبو الحسن، عليّ بن عبدالله بن أحمد الأسواري، قال: حدّثنا أبو يوسف أحمد بن محمّد بن قيس الشجري (1 المذكّر، قال: حدّثنا أبو الحسن عمرو (1 بن حفص، قال: حدّثنا أبو يوسف محمّد بن (1 عبيدالله بن محمّد بن أسد ببغداد، قال: حدّثنا الحسن (1 بن إبراهيم بن (٥) عليّ، قال: حدّثنا يحيى بن سعيد البصري، قال: حدّثنا ابن جُريحَ، عن عطاء، عن عبيد بن عمير الليثي، عن أبي ذرّ (رصه الله، قال: دخلتُ على رسول الله (مدّرة عليه راله) وهو جالس في المسجد وحده، فاغتنمت خلوته، فقال لي: الماأبا ذرّ إنّ للمسجد تحية، قلت: وما تحبّته؟ قال: وركعتان تركعهما، ثمّ التفتُ إليه، فقلت: يارسول الله، إنّك أمرتني بالصلاة، فما الصلاة؟ قال: والصلاة خيرٌ موضوع، فمن شاء أقلّ ومن شاء أكثر،

سورة الأعلىٰ آية ـ ١٦ ـ ١٩ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۳۱۰ / ۳۰.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۹۳ / ٦.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٨٧ / ٢.

<sup>(</sup>١) الحشر ٥٩: ٧.

٤ ـ الخصال: ٥٢٣ / ١٣، بحار الأنوار ٧٧: ٧٠ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدرة السجزي،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عمر،

<sup>(</sup>٣) في المصدرو «ج»: حدّثنا أبو محمّد.

<sup>(1)</sup> في المصدر: الحسين،

<sup>(</sup>٥) في «ج، ي»: أبو.

قال: قلت: يارسول الله: أيّ الأعمال أحبّ إلى الله عزّ وجلّ؟ قال: «إيمان بالله، وجهاد في سبيله».

قلت: فأيّ الليل أفضل؟ قال: «جوف الليل الغابر».

قلت: فأيّ الصلاة أفضل؟ قال: اطول المُّنوت،

قلت: فأيّ الصدقة أفضل؟ قال: جُهدّ من مُقلّ إلى فقير في سرّه.

قلت: فما الصوم؟ قال: وفرضٌ يُجزى ٢٠٠ وعند الله أضعاف كثيرة،

قلت: فأيّ الرقاب أفضل؟ قال: «أغلاها (٣٠ ثمناً، وأنفسها عند أهلها».

قلت: فأيّ الجهاد أفضل؟ قال: دمن عُقر جواده وأُهريق دمه.

قلت: فأيّ آية أنزلها الله تعالى عليك أعظم؟ قال: «آية الكرسي». ثمّ قال: «ياأباذرٌ، ماالسماوات السبع في الكرسيّ إلّاكحَلقة مُلقاة في أرض [فلاة]، وفضل العرش على الكُرسيّ كفضل الفّلاة على تلك الحَلقة».

قلت: يارسول الله، كم النبيّون؟ قال: «مائة ألف وأربعة وعشرون ألف نبيّ».

قلت: كم المرسلون؟ قال: «ثلاثمائة وثلاثة عشر جَمَّاءٌ غفيراً».

فلت: من كان أوّل الأنبياء؟ قال: «آدم».

قلت: وكان من الأنبياء مرسلاً؟ قال: «نعم، خلقه الله بيده، ونفخ فيه من رُوحه».

ثمّ قال (متراه على والد): «ياأباذرً، أربعة من الأنبياء سريانيون، آدم، وشبث، وأخنوخ، ـوهو إدريس (طبهمالله) ـ وهو أوّل من خطّ بالقلم، ونوح (عبداللهم)، وأربعة من العرب؛ هود، وصالح، وشعبب، ونبيّك محمّد، وأوّل نبيّ من بني إسرائيل موسى، وآخرهم عيسى، وستمائة نبيّه.

قلت: يارسول الله، كم أنزل الله من كتاب؟ قال: «مائة كتاب وأربعة كتب، أنزل الله على شيث خمسين صحيفة، وعلى إبراهيم عشرين صحيفة، وأنزل التوراة والانجيل والزَّبور والفُرقان».

قلت: يارسول الله، فما كانت صُحُف إبراهيم؟ قال: وكانت أمثالاً كلّها [وكان فيها] أيّها الملك المبتلى المغرور، [إني] لم أبعثك لتجمع الدنيا بعضها إلى بعض، ولكني بعثتك لترُدّ عنّي دعوة المظلوم، فإنّي لاأرُدّها وإن كانت من كافر.

وعلى العاقل مالم بكن مغلوباً [على عقله] أن يكون له ساعات: ساعة يُناجي فيها ربّه عزّ وجلّ، وساعة يُحاسب فيها نفسه، وساعة ينفكّر فيما صنع الله عزّ وجلّ إليه، وساعة يخلو فيها بحظّ نفسه (^) من الحلال، فإنّ هذه الساعة عون تلك الساعات، واستجمام للقلوب، وتوزيع (١) لها.

وعلى العاقل أن يكون بصيراً بزمانه، مقبلاً على شأنه، حافظاً للسانه، فإنَّ مَن حَسِب كلامه من عمله قلّ

<sup>(</sup>٦) في المصدر: مجزي،

<sup>(</sup>٧) في «ي»: أعلاها.

<sup>(</sup>A) في «ج، ي»: حقّه.

<sup>(</sup>٩) وفي «ج»: وتفريغ، وفي «ط، ي»: وتقريع، والظاهر: وتفريح.

٦٤٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

كلامه إلّا فيما يعنيه.

وعلى العاقل أن يكون طالباً لثلاث: مَرَمّة لمعاشٍ، أو تزوّد لمعادٍ أو تَلَذُّذ في غير مُحرّم،

قلت: يارسول الله، فماكانت صُحُف موسى؟ قال: «كانت عِبَراً ('''كلها [وفيها]: عَجِبت لمن أيقن بالموت لِمَ يَفرَح، ولمن أيقن بالنارلِمَ يَضْحَك، ولمن يرى الدنيا وتفلّبها بأهلها لِمَ يطمئنَ إليها، ولمن أيقن بالقَدَرلِمَ يَنْصَب، ولمن أيقن بالحساب لِمَ لايعمل».

قلت: بارسول الله، هل في أبدينا ممّا أنزل الله عليك [شيء] ممّاكان في صُحُف إبراهيم وموسى؟ قال: وباأباذر، اقرأ ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن تَزَكَّىٰ \* وَذَكَرَ آسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى \* بَلْ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلْدُّنْيَا \* وَٱلْأَخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ \* إِنَّ هَـٰذَا لَفِي ٱلصَّحُفِ ٱلْأُولَىٰ \* صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ (١١).

قلت: يارسول الله، أوصني، قال: «أوصيك بتقوى الله، فإنَّه رأس الأمركله».

قلت: زِدني. قال: «عليك بتلاوة القرآن، وذكر الله كثيراً، فإنّه ذِكرٌ لك في السماء، ونُورٌ لك في الأرض،

قلت: زِدني. قال: «عليك بطول الصمت، فإنّه مَطْرَدة للشياطين، وعون لك على أمر دينك».

قلت: زِدني. قال: ﴿إِيَّاكُ وكَثْرَهُ الضَّحِكُ، فإنَّه يُميت القلب [ويذهب بنُور الوجه]،

قلت: زِدني. قال: «عليك بحُبِّ (١٢) المساكين ومجالستهم».

قلت: زِدني. قال: «قل الحنّ وإن كان مُرّاً».

قلت: زِدني. قال: «لاتخَف في الله لومة لائم.

قلت: زِدني. قال: البَحْجِزك (١٢) عن الناس ما (١٤) تعلم من نفسك، ولاتَجِد عليهم فيما تأتي مثله، ئمّ قال: الكفي بالمرء عيباً أن يكون فيه ثلاث خصال: يعرف من الناس مايجهل من نفسه، ويستحيي لهم مما هو فيه، ويؤذي جليسه فيما لايعنيه، ثمّ قال: «ياأبا فرّ، لاعقل كالتدبير، ولا ورع كالكفّ، ولاحسب كحُسن الخُلق، ووودي الشيخ في (مجالسه) هذا الحديث مرسلاً، وفيه بعض التغيير (١٥).

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: عبرانية.

<sup>(</sup>١١) الأعلى ٨٧: ١٤ \_ ١٩.

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: قلت: يارسول الله زدني: قال: انظر إلى من هو تحتك، ولا تنظر إلى من هو فوقك، فإنّه أجدر أن لاتزدري نعمة الله عليك. قلت: يارسول الله زدني، قال: صِل قرابتك وإن قطعوله. قلت: زدني، قال: أحبّ.

<sup>(</sup>١٣) في «ج»: ليحجرك.

<sup>(11)</sup> زاد في النُسخ: لم، ولم ترد في البحار أيضاً.

<sup>(</sup>١٥) الأمالي ٢: ٢٥٢.

# سُورَةُ الغَاشِيَة

#### فَضْلُها

النارة.
 النارة.

٢/١١٥٥٦ - ومن (خواص الفرآن): رُوي عن النبئ استراة على الله قال: «من قرأ هذه السورة حاسبه الله حساباً يسيراً، ومن قرأها على مولودٍ بشراً وغيره صارخ أو شارد، سكّنته وهذأته».

۳/۱۱۵۵۷ م. وقال رسول الله رستن الدين أدمن قراءتها حاسبه الله حساباً يسيراً، ومن قرأها على مولودٍ أوكُتِبت له بشراً كان أو حيواناً سكَنته وهذاته المراس من ال

١١٥٥٨ / ٤ ـ وقال الصادق (عبداللهم): ٥ من قرأها على ضِربٍ يُؤلم ويضرِب سَكَن بإذن الله تعالى، ومن قرأها على مايأكُله أمِن مافيه ورزقه الله السلامة فيه ١٤.

سورة الغَاشِيّة ـ فَضْلُها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٢.

۲ \_....۲

..... ٢

\$ ـ خواص القرآن: ١٤ «مخطوط».

#### قوله تعالى:

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ هَـــلُ أَتَـٰلَكَ حَـــدِيثُ آلْـــغَـٰشِيّةِ - إلىٰ نــوله نعالىٰ - لَاتَسْـمَعُ فِـيهَا لَـٰغِيَةُ [١-١١]

1/11009 محمّد بن يعقوب: عن جماعة، عن سهل، عن محمّد، عن أبيه، عن أبي عبدالله اطبالسلام،، قال: قلت: ﴿ هَلْ أَتَـٰكَ حَدِيثُ ٱلْغَلْشِيَةِ ﴾؟ قال: «يغشاهم القائم بالسيف».

قال: قلت: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَثِذِ خَاشِعَةٌ ﴾ ؟ قال مخاضعة لاتطبق الامتناع.

قال: قلت: ﴿ عَامِلَةٌ ﴾؟ قال: وعَمِلْتِ بِغِيرِ مَا أَنزَلَ اللهِ ٤.

قال: قلت: ﴿ نَّاصِبَةٌ ﴾ ؟ قال: «نصبتُ عَيْرُ وَلَاهُ الْأَمُومُ الْمُومُ الْمُومُ الْمُومُ الْمُومُ

قال: قلت: ﴿ تَصْلَىٰ نَاراً حَامِيةً﴾؟ قال: اتصلى نار الحرب في الدنيا على عهد القائم وفي الآخرة نار مهنّم».

٢/١١٥٦٠ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن عمرو بن أبي المقدام، قال: سمعت أبا عبدالله (عبد الله) يقول: «كلّ ناصبٍ ـ وإن تعبّد واجتهد ـ منسوب إلى هذه الآية ﴿عَامِلَةٌ تَّاصِبَةٌ \* تَصْلَىٰ نَاراً حَامِيَةً ﴾، وكلّ ناصبِ مجتهدٍ فعمله هباء».

٣/١١٥٦١ عن علَي، عن عليّ بن الحسين، عن محمّد الكُناسي، قال: حدّثنا من رفعه إلى أبي عبدالله (منه الله في قوله عزّ وجلّ: ﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ ٱلْغَاشِيَةِ ﴾، قال: «الذين يَغْشُون الإمام». إلى

سورة الغَاشِيّة آية ١٠ ـ ١١ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۵۰ / ۱۳.

قوله عزّ وحلّ: ﴿ لَا يُسْمِنُ وَلَا يُغْنِي مِن جُوعٍ ﴾، قال: «لاينفعهم الدُّخول ولايَغنيهم القُعوده.

\* ١١٥٦٢/ ٤ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن ابن فضّال، عن خنان، عن أبي عبدالله (عبدالله) [أنه]، قال: الاثبالي الناصب صلّى أم زني، وهذه الآية نزلت فيهم: ﴿عَامِلَةٌ نَّاصِبَةٌ \* تَصْلَيْ نَاراً حَامِيَةً﴾».

المحمد على بن إبراهيم، قال: حدّثنا جعفر بن أحمد، قال: حدّثنا عبدالكريم بن عبدالرحيم، قال: حدّثنا محمد بن علي، عن محمد بن النُضيل، عن أبي حمزة، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: (من خالفكم وإن تعبّد واجتهد ـ منسوبٌ إلى هذه الآبة: ﴿ وَجُوهٌ يَوْمَثِذٍ خَاشِعَةٌ \* عَامِلَةٌ نَّاصِبَةٌ \* تَصْلَىٰ نَاراً حَامِيَةً \* .

" محمد بن عمران، عن أبيه، عن أبي عبدالله جعفر بن محمد الصادق (طهاله بن محمد بن عبدالوهاب، قال: حدّثنا محمد بن عمران، عن أبيه، عن أبي عبدالله جعفر بن محمد الصادق (طهاله بن قال: اخرجت أنا وأبي ذات يوم إلى المسجد، فإذا هو بأصحابه بين القبر والمؤثير ـ قال ـ فدنا منهم وسلّم عليهم، وقال: والله إنّي لأُجِبّ رِيحكم وأرواحكم، فأعينونا على ذلك بورّع واجتهاد، واعلموا أنّ ولايتنا لأتُدْرَك إلا بالورع والاجتهاد، من ائتم منكم بقوم فيعمل بعملهم، أنتم شبعة الله، وأنتم أنصار الله، وأنتم السابقون الأوّلون والسابقون الآخرون، السابقون في الدنيا إلى محبّتنا، والسابقون في الآخرة إلى الجنّة، ضَمِنت لكم الجنّة بضمان الله عزّ وجلّ وضمان النبيّ (مذراة عله والد) وأنتم الطيّبون ونساؤكم الطبّبات، كلّ مؤمنة حوراء، كلّ مؤمن صِدّيق.

قال أمير المؤمنين (عبداللهم) لتَمْنَبُر: أيشروا ويشروا له فوالله لقد مات رسول الله (مقراة عبدراله) وهو ساخط على أمّنه إلا الشيعة، ألا وإنّ لكلّ شيء شرفاً وشرف الدين الشيعة، ألا وإنّ لكلّ شيء شرفاً وشرف الدين الشيعة، ألا وإنّ لكلّ شيء إماماً، وإمام الأرض أرض تَسْكنها وإنّ لكلّ شيء إماماً، وإمام الأرض أرض تَسْكنها الشيعة، ألا وإنّ لكلّ شيء إماماً، وإمام الأرض منكم مااستكمل أهل الشيعة، ألا وإنّ لكلّ شيء شهوة، وشهوة الدنيا شكني شيعتنا فيها، والله لولا مافي الأرض منكم مااستكمل أهل خلافكم الطبّبات، ومالهم في الآخرة من نصيب، [كل ناصب] وان تعبّد واجتهد منسوب إلى هذه الآية: ﴿عَامِلَةٌ ﴿ عَامِلَةٌ ﴾ .

وعنه، قال: حدَّثني محمَّد بن الحسن بن الوليد (رحداد)، بهذا الحديث، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، إلا أن حديثه لم يكن بهذا الطول، وفي هذا زيادة ليس في ذلك، والمعاني متقاربة (١).

· ٧/١١٥٦٥ ـ شرف الدين النجفي، قال: رُوي عن أهل البيت (عيم السلام) حديث مُسند في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَجُوهٌ يَوْمَئِذٍ خَاشِعَةٌ \* عَامِلَةٌ نَّاصِبَةٌ ﴾: ١ أنها التي نَصَبت العداوة لآل محمّد (عيم الدم)، وأمّا ﴿ وَجُوهٌ يَوْمَئِذٍ

<sup>£</sup> ـ الكافي لا: ١٦٠ / ١٦٢.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ١٩٩.

٦ ـ فضائِل الشيعة: ٥١ / ٨

<sup>(</sup>١) فضائل الشيعة: ٥٩ / ١٨.

نَاعِمَةً \* لِسَعْيِهَا رَاضِيَةٌ ﴾ فهم شيعة آل محمّد (صارات الشعليم».

٨/١١٥٦٦ من محمّد بن الحسن البرائي، قال: حدّثني الفارسي ـ يعني أبا عليّ ـ عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عُمير، عمّن حدّثه، قال: سألت محمّد بن عليّ الرضا (عبد السبر) عن هذه الآبة ﴿ وَجُوهُ يَوْمَئِذٍ يَوْمَئِذٍ \* عَالِمَ اللّهِ عَمْدِهُ وَ اللّهِ عَمْدُهُ اللّهِ عَمْدُهُ وَ اللّهِ عَالَمُهُ اللّهُ عَامِلَةٌ فَاصِبَةٌ ﴾، قال: ونزلت في النّصاب، والزيدية، والواقفة من النصّاب.

حدیث القیامة، ومعنی الغاشیة أي نغشی الناس، ﴿ وَجُوهٌ يَوْمَیْدٍ خَاشِعَةٌ \* عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ﴾، قال: نزلت في حدیث القیامة، ومعنی الغاشیة أي نغشی الناس، ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَیْدٍ خَاشِعَةٌ \* عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ﴾، قال: نزلت في النصاب، وهم الذین خالفوا دین الله وصلوا وصاموا، ونصبوا لأمیر المؤمنین (عبدالسلام)، وهو قوله تعالی: ﴿ عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ﴾ عملوا ونصبوا فلا يُقْبَل منهم شيء من أفعالهم ﴿ تَصْلَی ﴾ وجوههم ﴿ نَاراً حَامِيةً \* تُسْقَى مِنْ عَيْنٍ نَاصِبَةٌ ﴾ ، قال: لها أنين من شدة حرّها ﴿ لَيْسَ لَهُمْ طَعَامٌ إِلّا مِن ضَرِيعٍ ﴾ ، قال: عرف أهل النار، وما يخرُج من فُروج الزواني ﴿ لَا يُسمِنُ وَلَا يُغْنِى مِن جُوع ﴾ .

ثم ذكر أتباع أمير المؤمنين عبدً المعنى، فقال: ﴿ وَجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاعِمَةً \* لِسَعْيِهَا رَاضِيَةٌ ﴾ يرضي الله " بما سعوا فبه ﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ \* لَاتَسْمَعُ فِيهَا لَاغِيَةً ﴾، قال: الهَزْل و الكذب.

قوله تعالى:

# فِيهَا شُرُرٌ مَّرْفُوعَةٌ -إلى مَرله تِعَالَى - ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم [ ٢٦ - ٢٦ ]

١/١١٥٦٨ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّثنا سعيد بن محمّد، عن موسى بن عبدالرحمن، عن ابن جريج، عن عطاء، عن ابن عباس، في قوله تعالى ﴿ فِيهَا شَيْرُو مِّرْفُوعَةٌ ﴾، ألواحها من ذهب مُكلّلة بالزَّبَرْجَد والدُّرَ والياقوت، تجري من تحتها الأنهار ﴿ وَأَكُوابٌ مَّوْضُوعَةٌ ﴾ يُريد الأباريق التي ليس لها آذان.

7/11019 مطيّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿وَنَمَارِقُ مَصْفُوفَةٌ﴾، قال: البُسُط والوسائد ﴿وَزَرَابِيُ مَبْثُوثَةٌ﴾، قال:كلّ شيءٍ خلقه الله في الجنّة له مثال في الدنيا إلّا الزّرابيّ فإنّه لايُدرى ماهي.

٣/١١٥٧٠ عليّ بن إبراهيم: ورجع إلى رواية عطاء، عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ أَفَلا يَنظُرُونَ

٨ ـ رجال الكشى: ١٦٠ / ٤٧٨

٩ ـ تفسير القمي ٢: ١٨٨.

(١) في المصدر: ترضى.

سورة الغائبيّة آية ١٣٠ ٢٦٠.

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٨ ٤.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٨ ٤.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ١٨٨.

إِلَىٰ ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴾ يُريد الأنعام، قوله تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ ٱلسَّمَاءِكَيْفَ رُفِعَتْ \* وَإِلَىٰ ٱلجِبالِكَيْفَ نُصِبَتْ \* وَإِلَىٰ ٱلْإِبلِ كَيْفَ شُطِحَتْ ﴾، يقول [الله] عزّوجل: هل بقدِر أحدأن بَخْلُق مثل الإبل، ويرفع مثل السماء، ويَنْصِب مثل الجبال، ويَسْطَح مثل الأرض غيري، أو يفعل مثل هذا الفعل [أحد] سِواي؟ قوله تعالى: ﴿ فَذَكِّرْ إِنَّمَا أَنت وَاعِظ.

110۷۱/ ٤ ـ ثمّ قال علميّ بن إبراهيم: في قوله: ﴿ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾، قال: لست بحافِظ ولاكانب عليهم.

١٥٧٢ / ٥ - قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر اعب السلام، في قوله ﴿ إِلَّا مَن تَوَلَّىٰ وَكَفَرَ ﴾: ويُريد من لم ينعَظ ولم يُصدّق (١) وجَحَد رُبوبيّتي وكفر نعمني ﴿ فَيُعَذِّبُهُ ٱللهُ ٱلعَذَابَ ٱلأَكْبَرَ ﴾ يُريد الغليظ الشديد الدائم ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ﴾، أي مَرْجِعهم (٢) ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ ﴾ ٥.

معروبن عن جابر، عن أبي جعفر اطبه السلام، قال: الا اجابر، إذا كان يوم القيامة وبعث (أ) الله عزّ وجلّ الأوّلين يسمر، عن جابر، عن أبي جعفر اطبه السلام، قال: الله عليه الإزاكان يوم القيامة وبعث (أ) الله عزّ وجلّ الأوّلين والآخرين لفصل الخطاب، دُعي رسول الله (سنى القعبوراله) ودُعي أمير الموّمنين (عله السلام)، فيكسئ رسول الله (منى القعبوراله) على (عله السلام) مثلها، [ويُكسئ رسول الله (منى القعبوراله) على (عله الله)، أويُكسئ على (عله الله)، أن تقيم الله الله (منى العملول والمغرب، ويكسئ على (عله الله)، ثم يَعقدان الله (منى العملول والمغرب، ويكسئ على (عله الله)، مثلها)، ثم يَعقدان عند عن بنا فيد قع إلينا حساب الناس، فنحن والله تُذخل أهل الجنّة الجنّة وأهل النار النار، ثم يُدعى بنا فيد قع البنا حساب الناس، فنحن والله تُذخل أهل الجنّة الجنّة وأهل النار النار، ثم يُدعى بالنبيين (علهم السلام) فيتقامون صفين عند عرش الله جلّ وعزّ حتى يُتْمَرّغ من حساب الناس.

فإذا دخل أهل الجنّة الجنّة، وأهل النار النار، بعث ربّ العزّة عليّاً عبد العرّة منازلهم منازلهم من الجنّة وزوّجهم، فعليّ والله يُزوّج أهل الجنّة في الجنّة، وماذاك لأحد غيره، كرامةً من الله عزّ ذكره، [و]فضلاً فضّله الله [به] ومنّ به عليه، وهو والله يُدخِل أهل النار النار، وهو الذي يُغْلِق على أهل الجنّة إذا دخلوا فيها أبواباً، لأنّ أبواب الجنّة إليه، وأبواب النار إليه».

٧/١١٥٧٤ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن ابن سنان، عن سعدان، عن سماعة، قال:
 كنتُ قاعداً مع أبي الحسن الأول (عبد السعم) والناس في الطواف في جوف الليل، فقال لي: «ياسَماعة، إلينا إياب هذا

٤ ـ تفسير القمي ٢: ١٩٩.

٥ ـ تفسير القمى ٢: ١٩٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يُصدَّقك،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يريد مصيرهم.

٦ ـ الكافي لا ١٥٩ / ١٥٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: جمع،

۷\_الكافي ٨: ١٦٢ / ١٦٧.

الخلق، وعلينا حسابهم، فماكان لهم من ذنب بينهم وبين الله تعالى حَتَمنا على الله في تركه لنا، فأجابنا إلى ذلك، وماكان بينهم وبين الناس استوهبناه منهم وأُجابوا إلى ذلك وعوّضهم الله عزّ وجلّ.

الله [الحرام] في سنة أربع وخمسين وثلاثمائة، قال: حدّثنا (٢) عليّ بن محمّد بن مهرويه القزويني، قال: حدّثنا دارد بن سليمان، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن مهرويه القزويني، قال: حدّثنا داود بن سليمان، قال: حدّثني عليّ بن موسى، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد ابن عليّ، عن أبيه عليّ بن أبي طالب (عليم السلام)، قال: «قال ابن عليّ، عن أبيه عليّ بن أبي طالب (عليم السلام)، قال: «قال رسول الله (من الله عليه عليه وبين الله عزّ وجلّ رسول الله (من الله عنه وبين الله عزّ وجلّ حكمنا فيها فأجابنا، ومن كانت منظلمته فيما بينه وبين الناس استوهبناها منهم فوهبوها لنا، ومن كانت منظلمته فيما بينه وبين الناس استوهبناها منهم فوهبوها لنا، ومن كانت منظلمته فيما بينه وبين الناس استوهبناها منهم فوهبوها لنا، ومن كانت منظلمته فيما بينه وبين الناس استوهبناها منهم فوهبوها لنا، ومن كانت منظلمته فيما بينه وبين الناس استوهبناها منهم فوهبوها لنا، ومن كانت منظلمته فيما بينه وبين الناس استوهبناها منهم فوهبوها لنا، ومن كانت منظلمته فيما بينه وبين الناس استوهبناها منهم فوهبوها لنا، ومن كانت منظلمته فيما بينه وبين الناس استوهبناها منهم فوهبوها لنا، ومن كانت منظلمته فيما بينه وبيننا كنّا أحقّ من عنها وصَفَح.

۱۰/۱۱۵۷۷ وعنه: بهذا الإسناد إلى عبدالله بن حمّاد، عن محمّد بن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه (عنهم المعمّد، عن أبيه، عن جدّه (عنهم الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴾، قال: الذاكان يوم الفيامة وَكُلنا الله بحساب شيعتنا، فماكان لله سألناه أن يهبه لنا، فهو لهم، وماكان لمخالفيهم فهو لهم، وماكان لنا فهو لهم، ثمّ قال: دهم معنا حيث كُنّاه.

۱۱/۱۱۵۷۸ وعنه، قال: حدّثنا الحسين بن أحمله عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن يعقوب، عن جميل بن دَرَاج، قال: «لاتُحدّث به السَّفِلة فيذيعوه، جميل بن دَرَاج، قال: «لاتُحدّث به السَّفِلة فيذيعوه، أحدَثهم بحديث (۱ جابر؟ قال: «لاتُحدّث به السَّفِلة فيذيعوه، أما تقرأ ﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُم \* ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم \* ولنن بلى. قال: «إذا كان يوم القيامة وجمع الله الأولين والأخرين، ولانا حساب شيعتنا، فماكان بينهم وبين الله حكمنا على الله فيه فأجاز حكومتنا، وماكان بينهم وبين

٨ ـ عيون أخبار الرضا (حيه السلام) ٢: ٥٧ / ٢١٣.

<sup>(</sup>١) فيد: بليدة في نصف طريق مكة من الكوفة. «معجم البلدان ٤: ٢٨٢».

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: على بن جعفر المدنى، قال: حدَّثني.

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٨٧ / ٤.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي»: ولينا.

١٠ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٨٨ / ٥.

۱۱ ـ تأويل الآيات ۲: ۸۸۷ / ٧.

<sup>· (</sup>١) في المصدر: بتقسير،

الناس استوهبناه منهم فوهبوه لنا، وماكان بيننا وبينهم فنحن أحقّ من عفا وصفح.

١٢/١١٥٧٩ - وعن الصادق (على السلام)، في قوله: ﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ \* ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ، قال (على السلام): «إذا حَشَر الله الناس في صَعيد واحدٍ، أجل الله أشياعنا أن يناقشهم في الحساب، فنقول: إلهنا، هؤلاء شيعتنا. فيقول الله عزّ وجلّ: قد جعلت أمرهم إليكم وشَفَعتكم فيهم، وغفرت لمُسيئهم، أَدُّ خُلُوهم الجنّة بغير حساب».

محمد بن موسى والحسين بن إبراهيم بن أحمد الكاتب، قالا: حدّ تنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن محمّد بن أحمد بن موسى والحسين بن إبراهيم بن أحمد الكاتب، قالا: حدّ تنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن محمّد بن إسماعيل البرمكي، قال: حدّ ثنا موسى بن عبدالله النَّخَعي، قال: قلت لعليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر ابن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عليم السلام): علّمني - يابن رسول الله -قولاً أقوله بليغاً كاملاً إذا زرت واحداً منكم - ثمّ ذكر زيارة جامعة لجميع الأثمّة (عليم السلام)، وقال عليّ (عليه السلام) فيها: (فالراغب عنكم مارِق، واللازم لكم لاحِق، والمُقصّر في حقّكم زاهق، والحقّ معكم وفيكم ومنكم وإليكم، وأنتم أهله ومَعْدنه (۱۱)، وعيراث النبوة عندكم، وإياب الخلق إليكم، وحسابهم عليكم، وفصل الخطاب عندكم».

11/110A1 - وعنه، في (أماليه): بإسناده، عن إبراهيم بن إسحاق النهاوندي الأحمري، عن عبدالرحمن ابن أحمد التميمي، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله اعبدالله)، قال: «إذا كان يوم القيامة وكلنا بحساب أسيعتنا، فماكان لله سألنا الله أن يَهَبّه لنا، فهو لهم، وماكان لنا فهو لهم، ثمّ قرأ أبو عبدالله (عبدالله): ﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيّابَهُمْ \* ثُمّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم \* ..

١٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٨٧ / ٦.

۱۳ ـ التهذيب ٦: ٩٧ / ١٧٧٠

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: ومثواه ومنتهاه.

١٤ ـ الأمالي ٢: ٣٠.

١٥ ـ تفسير القمى ٢: ٣٨٤.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ٤٦.

<sup>(</sup>۲) الحاقة ٦٩: ١٩ ـ ٢١.

# شُورَةُ الفَجْر

#### فَضْلُها

۱۱۵۸۳ / ۱ - ابن بابويه: بإسناده، عن داود بن فَرْقَد، عن أبي عبدالله (طبدالسلام)، قال: «اقرءوا سورة الفجر في فرائضكم ونوافلكم، فإنّها سورة للحسين بن عليّ (طبهماالسلام)، من فرأهاكان مع الحسين (عليدالسلام) يوم القيامة في درجته من الجنّة، إن الله عزيز حكيم».

٢/١١٥٨٤ عنه السورة غَفَر الله له بعدد من قرأ هذه السورة غَفَر الله له بعدد من قرأها، وجعل له نُوراً يوم القيامة، ومن كتبها وعلّقها على وسطه، وجامع زوجته حلالاً، رزقه الله ولداً ذكراً فَرَة عين».

٣/١١٥٨٥ / ٣ ـ وقال رسول الله (ملّى الله عبدراله): «من ألامن قراء نها جعل الله لُه نُوراً يوم القيامة، ومن كتبها وعَلَقها على زوجته رزقه الله ولداً مباركاً».

١٩٥٨٦/٤ ـ وقال الصادق (عبد المعرم): ومن قرأها عند طلوع الفجر أمِن من كلّ شيء إلى طُلوع الفجر في اليوم الثاني، ومن كتبها وعلّفها على وسطه ثمّ جامع زوجته يَرْزقُها الله تعالى ولداً تَقَرّ به عينه ويَفْرَح به».

سورة الفَّجْرِ ـ فَضْلُها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٣.

...... ٢

خواص القرآن ۱۱ «مخطوط».

قوله تعالى:

# يِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ وَٱلْفَجْرِ \* وَلَيَالٍ عَشْرٍ \* وَٱلشَّفْعِ وَٱلْوَثْرِ \* وَٱلَّيْلِ إِذَا يَسْرِ [١-٤]

لا ١/١١٥٨٧ من الدين النجفي، [قال]: رُوي بالاسناد مرفوعاً، عن عمرو بن شمر، عن جابر بن يزيد الجُعفي، عن أبي عبدالله رسه الدين النجفي، قال: «قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلْفَجْرِ ﴾ الفجر هو القائم رسه الله، ﴿ وَلَيَالُ عَشْرٍ ﴾ الأئمة رسه الله الحسن إلى الحسن ﴿ وَٱلشَّفْعِ ﴾ أمير المؤمنين وفاطمة رسه الله من الحسن إلى الحسن ﴿ وَٱلشَّفْعِ ﴾ أمير المؤمنين وفاطمة رسه الله من الحسن إلى الحسن ﴿ وَٱلشَّفْعِ ﴾ أمير المؤمنين وفاطمة (مله الله)». ﴿ وَالْوَتْرِ ﴾ هي دولة حَبْنَر، فهي تسري إلى دولة (١) القائم (مله الله)».

۲/۱۱۵۸۸ محمّد بن العباس: عن الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن يعقوب، عن أبي عبدالله (مله السلام)، أنّه قال: والشنع هو رسول الله (منزلة عبدواله) وعليّ (عليه السلام)، و الوّتــر هــو الله الواحــد النّهّار عزّ وجلّ».

٣/١١٥٨٩ - على بن إبراهيم، قال: ليس فيها (واو) وإنما هو (الفَجْرُ وليالٍ عَشْرٍ) قال: عشر ذي الحجّة ﴿ وَالنَّمَهُ ﴾ قال: رَكعتان ﴿ وَالوَثْرِ ﴾ رَكعة.

١٩٥٩٠/ ٤ ـ قال: وفي حديث آخر قال: الشَّفع الحسن والحسين، والوتر أمير المؤمنين (عليهم السلام). 110٩١/ ١٥٩٥/ مالشيباني في (نهج البيان)، قال: رُوي عن الصادق جعفر بن محمّد (عليما السلام): ١٩أن الشفع محمّد

سورة الفَّجْر آية ـ ١ ـ £ ـ

١ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٩٢ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قيام.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٩٢ / ٣.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ١٩ ٤.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ١٩ ٤.

٥ ـ نهج البيان ٣: ٣١٨ ((مخطوط)).

وعلى، والوَتْر الله تعالى.

٣/١١٥٩٢ ـ الطَّبَرسي، قال: الشَّفع بـوم النَّحر، والوَتـر [بـوم] عَـرَفة، قـال: وهــي روايــة جــابر، عــن النبئ اسلَى هــعبه رآله).

قال: والوجه فيه أنّ يوم النحر يشفع بيوم (١٠ نَفْر بعده، وينفرد يوم عَرَفة، [وقيل: الشَّفع يوم التّروية، والوّتر يوم عَرَفة] ورُوي ذلك عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليهماالسلام)».

قوله تعالى:

# هَلْ فِي ذَٰلِكَ قَسَمٌ لِلَذِي حِجْرٍ - إلىٰ قوله تعالىٰ - وَفِرْعَوْنَ ذِي آلَ فِي اللهِ عَالَىٰ اللهِ وَقَالِمُ اللهُ وَاللهِ [ ١٠٠٥]

١/١١٥٩٣ عليّ بن إبراهيم: ثمّ قال تعالىٰ: ﴿ هَلْ فِي ذَٰلِكَ قَسَمٌ لِّذِي حِجْرٍ ﴾، يقول: لذي عقل. ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴾، قال: هي ليلة جَمْع (١٠).

٢/١١٥٩٤ على بن إبراهيم: قال الله لنبيّه (صلّ الله الله الله عنه راله) ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ أي ألم نعلم ﴿ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ \* إِرَمَ ذَاتِ إلْعِمَادِ \* ٱلَّتِي لَمْ يُخَلِّق مِثْلُهَا فِي ٱلبِلادِ﴾، ثمّ مات عاد، وأهلك الله (١) قومه بالربح الصّرصر.

قوله تعالى: ﴿ وَثَمُودَ ٱلَّذِينَ جَابُواْ ٱلصَّخْرَ بِالْوَادِ ﴾، أي حَفَروا الجَوية (<sup>1)</sup>، في الجبال، قوله تعالى: ﴿ وَفِرْعَوْنَ ذِي ٱلْأَوْتَادِ ﴾ عمل الأوتاد التي أراد أن يضعد بها إلى السماء.

٣/١١٥٩٥ الرازي (رمه عنه الله عنه عنه الحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هِشام المؤدّب الرازي (رمه عنه عنه قال: حدّثنا علي بن إبراهيم عن أبيه عن محمد بن أبي عمير، عن أبان الأحمر، قال: سألت أبا عبدالله (عله الله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَفِرْعَوْنَ ذِي ٱلْأَوْتَادِ ﴾ لأيّ شيء سمّي ذا الأوتاد؟ قال: الأنه كان إذا عذّب رجلاً بسطه على الأرض على وجهه، ومدّ يديه ورجليه فأوتدها بأربعة أوتاد في الأرض، وربما بسطه على خشبٍ منبسطٍ فوتد

سورة الفجر آية - ١٠٠٥ ـ

١ \_ تفسير القمي ٢: ١٩ ٤.

٦ ـ مجمع البيان ١٠: ٧٣٦.

<sup>(</sup>١) في النُسخ: شفع ليوم.

<sup>(</sup>١) تجمع: هو المزدلقة، سمي جمعاً لاجتماع الناس به. «معجم البلدان ٢: ١٦٢».

٢ ـ تفسير القمى ٢: ١٩ ٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وأهلكه الله و.

<sup>(</sup>٢) الجَوِية: الخُفرة. «لسان العرب 1: ٢٨٦».

٣ ـ علل الشرائع: ٦٦ / ١.

٦٥٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

رجليه ويديه بأربعة أوتاد، ثم تركه على حاله حتّى يموت، فسمّاه الله عزّ وجلّ فرعون ذا الأوتاد لذلك.

#### قوله تعالى:

# إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ -إلىٰ قوله تعالىٰ - وَجِأْيَءَ يَوْمَيْذٍ بِجَهَنَّمَ [ 18- ٢٣ ]

١/١١٥٩٦ - عليّ بن إبراهيم: ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرصَادِ﴾ أي حافظ قائم على كلّ نفس (١٠).

صالح، عن جابر، عن أبي جعفر، عبه على بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن مفضّل بن صالح، عن جابر، عن أبي جعفر، عبه الله والنه وسول الله (ملله عبه واله): أخبرني الروح الأمين أنّ الله لإلله عيره، إذا وقف الخلائق وجمع الأولين والآخرين، أتى بجهنّم تُقاد بألف زِمام، أخذ بكل زمام مائة ألف ملك من الغلاظ الشّداد، ولها هدّة (1) وتحطّم وزفير وشهيق، وإنّها لترّفير الزّفرة، فلولا أنّ الله عزّ وجلّ أخرها إلى الحساب لأهلكت الجمع (1)، ثمّ يخرج منها عنق يُحيط بالخلائق، البرّ منهم والفاجر، فما خلق الله عبداً من عباده، ملك ولانبيّ إلا وبنادي: باربّ نفسى نفسي، وأنت تقول: ياربّ أمّني أمّني، ثم يُوضع عليها صواط أدق من الشعر، وأقطع (1) من السيف، عليه ثلاث قناطر: الأولى عليها الأمانة والرّحم (1)، والثانية عليها الصلاة، والثالثة عليها ربّ العالمين لا إلله غيره، فبكلفون الممّر عليها، فتَحْسِسهم الأمانة والرّحم (٥)، فإن نَجُوا منها حبستهم الصلاة، فإن نَجُوا منها كان المنتهى إلى ربّ العالمين جلّ ذكره، وهو قوله يَعادِك ونعالى: ﴿ إِنّ رَبِّكَ لَبالْمِوْصَادِ ﴾ .

والناس على الصراط، فمتعلّق نزِلَ قدمه وتَنبِثُ قدمه، والملائكة حولها ينادون: ياحليم ياكريم، اعْفُ واصْفَح وعُد بفضلك وسلّم، والناس يتهافتون فيهاكالقّرَاش، فإذا نجا ناج برحمة الله تبارك وتعالى، نظر إليها فقال: الحمد لله الذي نجّاني منك بفضله ومُنّه (٢٠).

٣/١١٥٩٨ / ٣ ـ وعنه: بإسناده عن الحَجّال، عن غالبٌ بن مُحمّد، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في

سورة الفَّجُر آية ـ ١٤ ـ ٢٣ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ٤٢٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: كل ظالم.

٢ ـ الكافي ٨: ٢١٢ / ٢٨٦.

<sup>(</sup>١) الهَدَة: صوت شديد تسمعه من ستوط ركن أو حائط أو ناحية جبل. «لسان العرب ٣: ٣٢٤».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الجميع.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: أحدً.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: الرحمة.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: الرحمة والأمانة.

<sup>(</sup>٦) في المصدرة منك بعد يأس بفضله ومنَّه إنَّ ربَّنا لغفور شكور.

۳ ـ الكافي ۲: ۲۲۸ / ۲.

شُورَةُ الفَّجْر (٨٦) ....... ١٥٣

قول الله عزِّ وجلِّ: ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ﴾، قال: وقنطرة على الصراط، لايجوزها عبد بمَظْلمةٍ».

الحكم، عن المُفضّل بن صالح، عن جابر، عن أبي جعفر (عده الله الله الله الله على الله على المُفضّل بن صالح، عن جابر، عن أبي جعفر (عده الأوح الأمين أنّ الله لا إلله غيره، إذا جمع الأوّلين بَجَهَنّم الله سُئِل عن ذلك رسول الله (منراة عدرانه)، فقال: أخبرني الرُّوح الأمين أنّ الله لا إلله غيره، إذا جمع الأوّلين والآخرين، أنى بجهنّم تُقاد بألف زِمام، أخذ بكل زِمام مائة ألف ملك من الغلاظ الشداد، ولها هدة وتغيّظ وزفير، وإنّها لتَزْفِر الزّفرة، فلولا أنّ الله عزّ وجل أخرهم إلى الحساب لأهلكت الجميع (١)، ثمّ يخرُج منها عُنق يحيط والنجلائق] بالبّر [منهم] والفاجر، فما خلق الله عزّ وجل عبداً [من عباده ملكاً] ولانبياً إلا نادى: ربّ نفسي نفسي، وأنت تُنادي بانبيّ الله: أمّني، ثم يُوضع عليها صراط أدق من حدّ السيف، عليه ثلاث قناطر: إمّا واحدة فعليها الأمانة والرَّحم، وأما الثانية، فعليها الصلاة، وأما الأخرى فعليها عدل ربّ العالمين، لا إلله غيره، فيُكلّفون الممتر على الصراط، فيَحْسِسهم الرَّحم و الأمانة، فإن نَجَوا منها [حبستهم الصلاة، فإن نَجَوا منها] كان المنتهى لربّ العالمين جلّ وعزّ، وهو قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنّ رَبّك لَبِالْهِرْصَادِ﴾.

والناس على الصِراط، فمتعلَق وقدم تَزِل وقدم تستمسك، والملائكة [حولهم] بنادون: يـاحليم اغْـفِر واصْفَح وعُد بفضلك وسلَم، والناس يتهافتون فيها كالفَراش، فإذا نجا ناج برحمة الله عزّ وجلّ، نظرّ إليها فقال: الحمد لله الذي نجّاني منك بعد إياس بمنّه وفضله، إنّ ريناٍ لغفور شكور».

منده الآية تغيّر وجه رسول الله (ستراة عليه وتمرف الاسناد، عن أبي سعيد الخُدري، وسلمان الفارسي، قال: لمّا نزلت هذه الآية تغيّر وجه رسول الله (ستراة عليه وتمرف ذلك من وجهه حتّى اشتدٌ على الصحابة وعظم عليهم مارأوا من حاله، فانطلق بعضهم إلى أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبه السلام)، فقالوا: ياعليّ، لقد حدث أمرّ رأيناه في وجه رسول الله (ستراة عليه واله)؛ قال: فأتى عليّ (عبه السلام) فاحتضنه من خلفه وقبّل مابين عاتقيه، ثم قال: يانبيّ الله، بأبي [أنت] وأمّي، ماالذي حدث عندلا اليوم؟ ع.

٤ ـ أمالي الصدرق: ١٤٨ / ٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الجمع.

<sup>(</sup>۲) في «ج»: وجميع.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: مع كل.

<sup>(</sup>٤) تفسير القمي ٢: ٢١\$.

٥ ـ تحفة الأخوان: ١١١.

قال: ١ جاء جَبْرَئيل، فأقرأني ﴿ وَجِأْئَ يَوْمَثِلْ بِجَهَنَمْ ﴾. فقلت: وكيف يُجاء بها؟ قال: بُوْمَر بجهنّم فتقاد بسبعين ألف زِمام، لكل زِمام سبعون ألف ملك، في يدكل ملك مِفْرَعَة من حديد، فيقودونها بأزمّتها وسلاسلها، ولها قوائم غِلاظ شِداد، كلّ قائمة مسيرة ألف سنة من سنين الدنيا، ولها ثلاثون ألف رأس، في كلّ رأس ثلاثون ألف فم، في كل وأس ثلاثون ألف أحد ثلاثون ألف مرّة، كلّ فم له شَفتان، كلّ واحدة مثل أطباق فم، في كلّ شَفَة سلسلة يقودها سبعون ألف ملك، كلّ ملك لو أمره الله أن يلتقم الدنيا كلّها والسماوات كلّها ومافيهنّ ومابينهنّ، لَهانَ ذلك عليه.

فعند ذلك تَفْزَع جهنّم وتَجْزَع وتقاد على خوف، كلّ ذلك خوفاً من الله تعالى، ثم تقول: أقسمت عليكم ياملائكة ربّي، هل تدرون مايريد الله أن يفعل بي، وهل أذنبت ذنباً حتّى استوجبت منه العذاب؟ فيقولون كلّهم: لاعلم لنا ياجهنّم. قال: فتقف وتشهّق وتعلق وتضطرب، وتَشُرُد شردةً لو تُرِكت لأحرقت الجمع، كل ذلك خوفاً وفزّعاً من الله تعالى، فيأتي النداء من قبل الله تعالى: مهلاً مهلاً ياجهنم، لابأس عليك، ماخلقتك لشيء أعذّبك به، ولكنّي خلقتك عذاباً وتَقِمة على من جَحَدني، وأكل رزقي، وعبّد غيري، وأنكر نعمتي، واتّخذ إلنها من دوني. فتقول: ياسبّدي، أتأذن لي في السجود [والثناء عليك]؟ فيقول الله: افعلي ياجهنّم، فتسجّد لله ربّ العالمين، ثم توفع رأسها بالتسبيح والثناء لله ربّ العالمين،

قال ابن عباس ومرد الو سمع أحد من سُكَان السماوات والأرضين زَفْرة من زَفْراتها لصّعِقوا وماتوا أجمعين، وذابواكما بذوب الرَّصاس والتُّحاس في الثار، فتقوم تمشي على قوائمها، ولها زفير وشهيق، وتَخْطِركما يَخْطِر البعير الهائج، وترمي من أفواهها ومناخِرها شَرزاً كالقَصر كَانَه جِمّالة صُفْر، فتَغْشِي الخلق ظُلمة دُخانها حتى لم يبق أحد ينظر إلى أحد من شدة الظلام، إلا من جعل الله له نُوراً من صالح عمله، فيُضيء له تلك الظُلمة، فتقودها الزبانية الغلاظ الشّداد لايَعْصُون الله فيما أمرهم [ويفعلون مايُؤمرون] حتى إذا نظرت الخلائق إليها تَزْفِر وتَسُهق وتفور تكادُ تَمّبز من الغيظ، ثمّ تقرّب (" أنيابها إلى بعض، وترمى بشرَر (" عدد نجوم السماء، كلّ شرّارة بقدر السّحابة العظيمة، فنطير منها الأفئدة، وتَرْجُف منها الْقُلُوب، وتَذْهَل الألباب، وتَحْسُر الأبصار، وترتعد القرائص.

ثمّ تَزْفِر الثانية، فلم يبق قطرةً في عبن مخلوق إلا وانهملت وانسكبت، فتبلُغ القلوب الحناجر من الكُرْب، ويشتد الفَزع، ثمّ تَزْفِر الثالثة فلو كان كل نبيّ عمِل عَمَل سبعين نبيّاً لظنّ أنّه مواقعها، ولم يجد عنها مَصْرِفاً، فلم يبق حينئذٍ نبيّ مرسل ولاملك مقرّب ولا وليّ منتجب إلا وجثا على رُكبتيه، وبلغت نفسه تراقيه، ثم يَعْرِض لها محمّد (منّ الله عنه راله)، فتقول: مالي ومالك ريامحمّد دفقد حرّم الله لحمك عليّ، فلا يبقى يومئذٍ أحد إلا قال: نفسي نفسى، إلا نبيّنا محمّد (من الا عبدراله)، فإنّه يقول: وأمّني أمّني، وعدك وعدك يامن لا يُخلِف المبعاد».

<sup>(</sup>١) في المصدر: يلتقم السماوات والأرضين.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: بعض،

<sup>(</sup>٣) زاد في المصدر: كالقصر،

٧/١١٦٠٢٠ علىّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلإِنسانُ إِذَا مَا ٱبْتَلَـٰهُ رَبُّهُ ﴾ أي امتحنه بالنّغمة ﴿ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ \* وأَمَّا إِذَا مَا ٱبْتَلَـٰهُ ﴾ أي امتحنه ﴿ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ ﴾ أي افقره ﴿ فَيقُولُ رَبِّي أَهَانَنِ ﴾.

﴿ ١٩١٦٠٣ - ابن بابويه، قال: حدّثنا تَميم بن عبدالله بن تَميم القرشي (رمراة عنه)، قال: حدّثني أبي، عن حمدان بن سليمان النيسابوري، عن عليّ بن محمّد بن الجَهْم، عن الرضارعيد الله، في قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا آئِتَكُ \* فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ ﴾: وأي ضبّق [وقتر]».

9/11704 - على بن إبراهيم، قال: قوله تعالى: ﴿ كَلَّا بَلْ لَاتُكْرِمُونَ آلِيَتِيمَ ۞ وَلَاتَحَاضُونَ عَلَى طَمَامِ المِسْكِينِ ﴾. أي لاتدعون، وهم الذين غصبوا آل محمّل حقهم، وأكلوا أموال الينامي وفقراءهم وأبناء سببلهم، ثم قال: ﴿ وَتَأْكِلُونَ ٱلنّالَ خَبّاً جَمّاً ﴾ أي تَكْنِزُونه ولا تُنْفقونه في سببل الله.

١٠/١١٦٠٥ - ثمّ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي لجعفر اعلى المهاليم،، في قوله تعالى: ﴿ كَلَّا إِذَا دُكَّتِ آلأَرْضُ دَكَاً دَكّاً ﴾، قال: «هي الزَّلزلة، وقال ابن عباس: فُتَّت فتًا.

١١/١١٦٠٦ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفّاً صَفّاً ﴾ قال: اسم الملَكَ واحد، ومعناه جمع.

٦ - مجمع البيان ١٠: ٧٤١.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠ ٤.

٨ ـ عيون أخبار الرضا (طبه السلام) ١: ٢٠١ / ١.

٩ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠ ٤.

١٠ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠٠.

١١ ـ تفسير القمى ٢: ٢١ £.

۱۲/۱۱۹۰۷ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن أحمد بن يونس (۱) المُعاذي، قال: حدّثنا أحمد ابن محمّد بن سعيد الكوفي الهمداني، قال: حدثنا عليّ بن الحسين بن عليّ بن فضّال، عن أبيه، قال: سألتُ الرضا (عبدالمرم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفَّا صَفَّا كُ فَقال: اإنّ الله عزّ وجلّ لايُوصَف بالمبجيء والذهاب، تعالى الله عن الانتقال، إنّما يعني بذلك وجاء أمر ربّك والمَلَك صَفَّا صَفَّا صَفَّا مَ

۱۲/۱۱۹۰۸ مالشیخ فی (أمالیه)، قال: أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمّد بن هارون بن الصّلت الأهوازي، عن ابن عُقدة، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد، قال: حدّثنا داود بن سليمان، قال: حدّثني عليّ بن موسى، عن أبيه، عن جعفر، عن أبيه، عن عليّ بن الحسين، عن أبيه، عن عليّ بن أبي طالب (ملهم الله)، قال: «قال رسول الله (سرّانه مله واله): هل تدرون ما تفسير هذه الآية: ﴿ كَلّا إِذَا دُكّتِ ٱلْأَرْضُ دَكّا دُكّا كَا كُا ﴾؟ قال: إذا كان يوم القيامة تُقاد جهنّم بسبعين ألف راف ملك، فَتَشْرُد شَرْدةً لولا أنّ الله تعالى حبسها لأحرفت السماوات والأرض».

قوله تعالى:

### فَيَوْمَئِذٍ لَا يُعذِّبُ عَذَابَهُ أَحَدٌ \* وَلَا يُوثِقُ وَثَاقَهُ أَحَدٌ [ ٢٥ - ٢٦ ]

1/117·۹ مشرف الدين النجفي، قال: روى عمر بن أذينة، عن معروف بن خَرَّبُوذ، قال: قال لي أبو جعفر (على السلام): «يابن خَرَّبُوذ، أتدري ماتأويل هذه الآينة ﴿ فَيَوْمَثِدٍ لَا يُعذِّبُ عَذَابَهُ أَحَـدٌ \* وَلَا يُـوثِقُ وَقَـاقَهُ أَحَدٌ ﴾؟، قلت: لا قال: «ذلك الثاني، لا يعذب الله يوم القيامة عذابه أحد».

٢/١١٦١٠ ـ عليّ بن إبراهيم، قولُه ، ﴿ فَيَوْمَئِذِ لَا يُعذِبُ عَذَابَهُ أَحَدٌ \* وَلَا يُوثِقُ وَثَاقَهُ أَحَدٌ ﴾ ، قال: هو الثاني.

١٢ ـ عيون أخبار الرضاءعيه السلام) ١: ١٢٥ / ١٩٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمد بن أحمد بن إبراهيم.

١٣ ـ الأمالي ١: ٣٤٦.

سورة الفجر آية . ٢٥. ٢٦ ـ

١ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٩٥ / ٥.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢١ ٤.

قوله تعالى:

# يَـٰٓأَ يُتُهَا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَئِنَّةُ -إلىٰ قوله تعالىٰ -وَٱذْخُلِي جَنَّتِي [ ٢٧ -٣٠ ]

۱/۱۱۲۱۱ - علىّ بن إبراهيم، قال: إذا حضر المؤمن الوفاة، نادى منادٍ من عندالله: ﴿ يَمَا أَيُتُهَا ٱلنَّـفْسُ ٱلْمُطْمَئِنَّةُ ﴾ بولاية على ﴿ آرْجِعِي إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴾ المطمئنة بولاية علىّ مرضبّة بالنواب، ﴿ فَادْخُلِي فِي عِبَادِي \* وَآذْخُلِي جَنَّتِي ﴾ فلا يكون له هِمّة إلا اللُّحقوق بالنَّداء.

٢/١١٦١٢ عن موسى، عن ابراهيم: حدَّثنا جعفر بن أحمد، قال: حدَّثنا عبدالله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه بصير، عن أبي عبدالله (طبدالسلام)، في قوله: ﴿ يَـٰۤ أَيُّتُهَا ٱلنَّفْشُ ٱلْمُطْمَئِنَّةُ \* وَعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَبِلِ اللهِ اللهُ ال

به العالم المحمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمد بن سليمان، عن أبيه، عن سَدير الصيرفي، قال: قلت لأبي عبدالله (عبه السلام)، جُعِلت فِداك، يابن رسول الله، هل يُكُره المؤمن على قَبْض روحه؟ قال: الا والله، إنّه إذا أتاه ملك الموت لقَبْض روحه جَزع عند ذلك، فيقول [له] ملك الموت: ياوليّ الله، لا تَجْزَع، فو الذي بعث محمداً (سلى المعدولان) لأنا أبّرُ بك وأشفق عليك من والدرجيم لو حضوك، افتح عينيك فانظُر، قال: ويُمثّل له رسول الله (صلى الله (صلى المؤمنين) وفاطمة الزهراء، والحسن، والحسين، والأثمة من ذرّ يتهم (عليم السلام)، فيقال له: هذا رسول الله وأمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين والأثمة (عليم السلام) وفقاؤك. قال: فيفتح عينيه، فينظر فينادي رُوحه مُنادٍ من قبل ربّ العرّق، فيمول: ﴿ يَا أَيّتُهَا ٱلنّفُسُ ٱلْمُطْمَئِنّةٌ ﴾، إلى محمداً وأهل بيته ﴿ آرْجِعِي إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيةٌ ﴾ بالولاية ﴿ عَرَضِيّةٌ ﴾ والنواب ﴿ فَادْ خُلِي فِي عِبَادِي ﴾ يعني محمداً وأهل بيته ﴿ وَآدْجُعِي إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيةٌ ﴾ بالولاية ﴿ عَرَضِيّةٌ ﴾ والنواب ﴿ فَادْ خُلِي فِي عِبَادِي ﴾ يعني محمداً وأهل بيته ﴿ وَآدْجُعِي إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيةٌ ﴾ بالولاية ﴿ عَرَضِيّةٌ ﴾ والنواب ﴿ فَادْخُلِي فِي عِبَادِي ﴾ يعني محمداً وأهل بيته ﴿ وَآدْجُعِي إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيةٌ ﴾ بالولاية من استلال رُوحه واللُّحوق بالمنادي،

سورة الفجر آية ٧٠٠ ـ ٢٠.

١ - تقسير القمى ٢: ٤٢٢.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٤٢٢.

٣ ـ الكافي ٣: ١٢٧ / ٢.

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٧٩٥ / ٦.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٩٦ / ٨

قال: قال أبو عبدالله (مله السلام): «اقرء واسورة الفجر في فرائضكم ونوافلكم، فإنها سورة الحسين بن عليّ، وارغبوا فيها رحمكم الله، فقال له أبو أسامة وكان حاضر المجلس: كيف صارت هذه السورة للحسين (عله السلام) خاصّة؟ فقال: «ألا تسمع إلى قوله تعالى: ﴿ يَا أَيّتُهَا النّفُسُ الْمُطْمَئِنَة \* اَرْجِعِي إِلَىٰ رَبّلِ رَاضِية مَّرْضِيّة \* فَادْخُلِي فِي عِبَادِي \* وَادْخُلِي جَنّتِي ﴾؟ إنما بعني الحسين بن عليّ (علهما السلام)، فهو ذو النفس المطمئنة الراضية المرضية وأصحابه من آل محمد (ملوات الاعلم) الراضون عن الله يوم القيامة وهو راضٍ عنهم، وهذه السورة [نزلت] في الحسين بن عليّ (علهما السلام) وشبعته، وشبعة آل محمد خاصّة، من أدمن قراءة الفجر كان مع الحسين (عله السلام) في أدرجته في الجنّة، إنّ الله عزيز حكيم».

لأبي عبدالله (عبدالله) عن البويه: عن أبيه، عن سعد بن عبدالله، عن عبّاد بن سليمان، عن سدير الصيرفي، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله) عبدالله (عبدالله) فيقول له ملك الموت: ياولي الله، لا تجزع، فو الذي بعث محمداً بالحق نبيّاً، لأنا الموت لقبض رُوحه جَزع لذلك، فيقول له ملك الموت: ياولي الله، لا تجزع، فو الذي بعث محمداً بالحق نبيّاً، لأنا أبرً بك وأشفق عليك من الوالد البرّ الرحيم بولده، افتح عينيك وانظر، قال: فيمثل له رسول الله (مني الفعلموالد) وأمير المؤمنين، وفاطمة، والحسن، والحسين، والأثمثة من ذُريتهم (مارات عبم) فيقول: هؤلاء رفقاؤك، فيفتح عينيه وينظر إليهم، ثمّ تُنادئ نفسه "أ: ﴿ يَا يَتُهَا النَّفْسُ المُطْمَئِنّة ﴾ إلى محمد وأهل بيته ﴿ وَآدْ حُلِي جَنّين ﴾ ويعني محمداً وأهل بيته ﴿ وَآدْ حُلِي جَنّين ﴾ من الولاية ﴿ مَرْضِيّة ﴾ بالنواب ﴿ فَاذْ حُلِي فِي عِبَادِي ﴾ يعني محمداً وأهل بيته ﴿ وَآدْ حُلِي جَنّين ﴾ فما من شيء أحب إليه من استلال " وحه واللّحري بالمناديء.

مراتقة تكيية الرضي اسدوى

٦ ـ فضائل الشيعة: ٧٧ / ٢٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وينظر وينادي روحه مناد من قبل العرش.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: انسلال.

# سُورَةُ الْبَلَد

#### فَضْلُها

المناه المن الما المن المناوية: بإسناده، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (على السلام)، قال: «من كان قراءته في فريضة وَلَا أُقْسِمُ بِهَذَا ٱلبَلَدِ، كان في الدنيا معروفاً أنّه من الصالحين، وكان في الآخرة معروفاً أنّ له من الله مكاناً، وكان يوم القيامة من رُفقاء النبيّين والشُّهداء والصالحين».

٢/١١٦١٨ عن (خواص الفرآن): رُوي عن النبي استرات على قال: امن قرأ هذه السورة أعطاه الله تعالى الأمان من غضبه يوم القيامة، ونجّاه من صُعود العَقبة الكؤود، ومن كتبها وعلّقها على الطفل، أو ما يُولَد، أمِن عليه من كلّ ما يَعرِض للأطفال».

٣/١١٦١٩ على مولودٍ أمِن من كلّ آفةٍ ومن بكاء الأطفال، ونجّاه الله من أمّ الصبيان (١).

١٩٦٢٠ ٤ ـ وقال الصادق (عبداللهم): وإذا عُلَقت على الطفل أمن من النقص، وإذا سُعِط من مائها أيضاً برىء
 ممّا يُؤلم الخياشم، ونشِأ نشوءاً صالحاًه.

سورة البَلْد ـ فَضَلُها ـ

. ١ - ثواب الأعمال: ١٢٣.

..... ٢

.....

(١) وهي ربح تعرض لهم. «مجمع البحرين ١: ٢٦٠».

٤ ـ خواص القرآن: ١٤ «مخطوط».

## بِسْمِ آللَّهِ آلرَّحْمَاْنِ آلرَّحِيمِ لَاَأُقْسِمُ بِهَاٰذَا آلْبَلَدِ -إلىٰ قوله تعالىٰ -عَلَيْهِمْ فَارٌ مُّؤْصَدَةٌ [٢٠-١]

1/11711 على بن إبراهيم: ﴿ لَا أَقْسِمُ بِهَا لَمَا آلْبَلُدِ ﴾ . [والبلد مكّة] ﴿ وَأَنْتَ حِلَّ بِهَذَا آلْبَلَدِ ﴾ . قال: كانت قُريش لايستحلّون أن يَظْلِموا أحداً في هذا البلد، ويستحلّون ظلمك فيه ﴿ وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ ﴾ ، قال: آدم وما وَلَدَ من الأنبياء والأوصياء ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلإنسَانَ فِي كَبَدٍ ﴾ ، قال: منتصباً، ولم يُخْلَق مثله شيء ﴿ أَيَحْسَبُ أَنْ لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ \* يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَالاً لَبُداً ﴾ قال: اللَّبُد المجتمع.

م ٢/١١٩٢٢ وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جنفر (عبد الله)، في قوله تعالى: ﴿ أَهْلَكُتُ مَالاً لَبُداً ﴾، قال: همو عمرو بن عبدؤد حبن عَرَض عليه علي بن أبي طالب (عبد الله) الاسلام يوم الخندق، وقال: فأبن ماأنفقت فيكم مالاً لَبُداً؟ وكان أنفق مالاً في الصدّ عن سبيل الله، فتنطع على اعبد السلام».

٣/١١٩٢٣ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مَسْعَدة بن صَدّقة، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله عزّ وجلّ: ﴿ فَلا أَقْسِمُ بِمَوَاقِعِ آلنَّجُومِ ﴾ (١) قال: «كان أهل الجاهلية يَحْلِفُون بها، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِمَوَاقِعِ آلنَّجُومِ ﴾ ، قال: عظم أمر من يحلِف بها، قال: وكانت الجاهلية يُعظمون اللهُحرّم ولا يقسِمون به ولا بشهر رجب، ولا يعرضون فيهما لمن كان فيهما ذاهبا أو جائباً، وإن كان قد قتل أباه، ولالشيء [يخرج] من الحرم، دابة أو شاة أو بعير أو غير ذلك، فقال الله عزّ وجلّ: [لنبيّه (من العبداله)] ﴿ لاَ أَتْسِمُ بِهَا لَهُم استحلُوا قتل النبيّ (من العبداله)! وعَظموا أبام

سورة البَلَد آية . ١ . ٢٠ ـ

١ ـ: تفسير القمى ٢: ٢٢٤.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٢.

٣ ـ الكافي ٧: ١٥٠ / ٤.

<sup>(</sup>١) الواقعة ٥١: ٧٥.

شُورَةُ البَلَد (٩٠) ...... المناسبة ال

الشهر حيث يُقسِمون به فيفون.

المعابدة عن على بن إبراهيم، عن أبيه، عن إسماعيل بن مرّار، عن بعض أصحابنا، قال: سألته عن قول الله عزّ وجل: ﴿ فَكَلَ أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ ٱلنَّجُومِ ﴾ (١)، قال: وعظم إنم من يَحْلِف بها، قال: وكان أهل الجاهلية يُعظمون الحرّم ولايَقْسِمون به، ويَسْتَحلُون حُرمة الله فيه، ولايَعْرِضون لمن كان فيه، ولايَخْرجُون منه دابّة، فقال الله ثبارك وتعالى: ﴿ لَا أَقْسِمُ بِهَا ذَا ٱلْبَلِدِ \* وَأَنتَ حِلَّ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ \* وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ ﴾، قال: يُعظمون البلد أن يَحْلِفوا به، ويستحلُون فيه حُرمة رسول الله (سل الله (سل الله على وتعالى).

محمّد، عن أحمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعلَىٰ بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بن محمّد بن عجمّد بن عبدالله، رفعه، في قوله تعالى: ﴿ لَآأَتُسِمُ بِهَاٰذًا ٱلْبَلَدِ \* وَأَنتَ حِلِّ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ \* وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ ﴾، قال: وأمير المؤمنين وماوَلَدَ من الأئمّة (عليم الـلام)».

١٩١١٦٢٦ محمد بن العباس: عن عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمد، عن إبراهيم بن مسالح الأنماطي، عن منصور، عن رجل، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَنتَ حِلَّ بِهَذَا ٱلبَلْدِ ﴾ ، قال: «عليّ وما وَلَد».
قال: «يعني رسول الله (صفراه عبدراله)». قلت: ﴿ وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ ﴾ ؟ قال: «عليّ وما وَلَد».

٧/١١٦٢٧ - وعنه: عن أحمد بن هَوْذَة، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حُصين (١)، عن عمرو بن شِمْر، عن جابر بن يزيد، قال: سألتُ أبا جعفر (عبداله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ﴾، [قال]: «يعني عليّاً وما وَلَدَمن الأَئمَة (عيم السلام)».

٨/١١٦٢٨ - وعنه: عن الحسين بن أحمد، عن مخمّد بن عيسى، عن يونس بن يعقوب، عن عبدالله بن محمّد، عن أبي بكر، قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ اللهِ عَنْ وَجَلّ: ﴿ وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ الحسن وَالْحَسين (عليهم الله)».

11979/ 9-المفيد في (الإختصاص): عن إبراهيم بن محمّد الثقفي، قال: حدّثني إسماعيل بن يسار، قال: حدّثني عليّ بن جعفر الحضرمي، عن سُليم بن قيس الشامي، أنّه سَمِع عليّاً اعبد سلام) يقول: «إنّي وأوصيائي من ولدي أثمّة مهتدون، كلّنا مُحَدّثون».

<sup>£</sup> ـ الكافي ٧: ١٥٠ / ٥.

<sup>(</sup>١) الواقعة ٥٦: ٥٥.

٥ ـ الكافي ١: ٣٤٢ / ١١.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٩٨ / ٢.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٩٧ / ١.

 <sup>(</sup>١) في ﴿جِ»: عبدالله بن حسين، وفي المصدر: عبدالله بن حضيرة.

٨ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٩٨ / ٣.

٩ ـ الاختصاص: ٢٢٩.

قلت: ياأمير المؤمنين، من هم؟ قال: «الحسن والحسين، ثمّ ابني عليّ بن الحسين ـ قال: وعليّ يومئِذٍ رضيع ـ ثمّ نمانية من بعده واحداً بعد واحدٍ، وهم الذين أقسم الله بهم، فقال: ﴿وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ﴾، أمّا الوالد فرسول الله استراه عبواته، وما ولد يعني هؤلاء الأوصياء».

فقلت: باأمير المؤمنين، أيجتمع أمامان؟ فقال: «لا، إلّا وأحدهما مُصْمت لايَنْطِق حتّى يمضي الأوّل».

قال سُليم: سألتُ محمّد بن أبي بكر، فقلت: أكان عليّ اعدالهم) مُحَدُثاً؟ فقال: نعم، [قلت]: أيُحدُّث الملائكة الأثمّة؟ فقال: أو ماتقرأ: (وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبيّ (١) ولا محدّث)؟ قبلت: فأمير المؤمنين اعدالهم) مُحَدِّث؟ فقال: نعم، وفاطمة كانت مُحَدِّثة، ولم تكن نبيّة.

١٠/١١٦٣٠ • ١٠/١١٦٣٠ - ابن شَهر أشوب: عن بعض الأئمة (عليم السلام): ﴿ لَا أُقْسِمُ بِهَذَا ٱلبَلَدِ \* وَأَنتَ حِلَّ بِهَلْذَا ٱلبَلَدِ \*
 وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ ﴾ ، قال: «أمير المؤمنين وما وَلَدَ من الأئمة (عليم السلام)».

ا ۱۱/۱۱۹۲۱ الزَّمخشري في (ربيع الأبرار): عن الحسن (۱)، في قوله سُبحانه وتعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي كَبَدٍ ﴾: لاأعلم خليقة تُكابد من الأمر مايكابد الإنسان، يُكابد مضائق الدنيا وشدائد الآخرة.

السعد آبادي، عن أحمد بن محمد بن أبي عبدالله البرقي، عن أبيه، عن محمد بن يحيى، عن حمّاد بن عثمان، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله البرقي) عن أبيه، عن محمّد بن يحيى، عن حمّاد بن عثمان، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): إنّا نرى الدوات في بطن أيديها الرُّقعتين مثل الكّيّ، فمن أيّ شيء ذلك؟ فقال؛ وذلك موضع مَنْخِريه في بطن أمّه، وإبن آدم مُنتَصِتُ في بطن أمّه، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي كَبَدٍ ﴾، وما سوى ابن آدم فرأسه في دُبره، وبدلة بين بديه».

سعيد، عن إسماعيل بن عبّاد، عن الحسين بن أبي يعقوب، عن بعض أصحابه، عن أبي جعفر (عبه الله)، في قوله سعيد، عن إسماعيل بن عبّاد، عن الحسين بن أبي يعقوب، عن بعض أصحابه، عن أبي جعفر (عبه الله)، في قوله تعالى: ﴿ أَيَحْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ ﴾ : «يعني تعثل في قتله بنت النبيّ (سنراة عبه وآله): ﴿ يَقُولُ أَهْلَكْتُ مَالاً لَبُدا ﴾ يعني الذي جَهَز به النبيّ (سنراة عبه وآله) في جيش العسرة ﴿ أَيَحْسَبُ أَن لَمْ يَرَهُ أَحَدٌ ﴾ قال: فسادكان في نفسه، ﴿ أَلَمْ نَجْعَل لَهُ عَيْنَيْنِ ﴾ يعني رسول الله (منراة عبه وآله) ﴿ وَلِسَانا ﴾ يعني أمير المؤمنين (عبه السلام) ﴿ وَهَدَيْنَاهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴾ إلى ولايتهما ﴿ فَكَلا آفْتَحَمُ ٱلعَقْبَةَ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَا ٱلعَقْبَةُ ﴾ يعني الحسن والحسين اعبه السلام) ﴿ وَهَدَيْنَاهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴾ إلى ولايتهما ﴿ فَكَلا آفْتَحَمُ ٱلعَقْبَةَ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَا ٱلعَقْبَةُ ﴾ يقول: ماأعلمك؟ وكل شيء في القرآن (مَاأُدراك) فهو ما أعلمك؟ ﴿ يَتِيما ذَا مَقْرَبَةٍ ﴾ يعني

<sup>(</sup>١) الحج ٢٢: ٥٢.

١٠ . المناقب ٢: ١٠٥.

١١ ـ ربيع الأبرار ٢: ٣٩٤.

<sup>(</sup>١) زاد في النَّخ: رهب السلام، والظاهر أن المراد به الحسن بن يسار، أبو سعيد البصري، انظر المصدر.

١٢ ـ علل الشرائع: ٤٩٥ / ١.

۱۲ ـ تفسير القمى ۲: ۲۳٤.

رسول الله اصل الله عبد الداء والمَقْريَة قُرباء ﴿ أَوْ مِسْكِيناً ذَا مَثْرَبَةٍ ﴾ يعني أمير المؤمنين مُثْرباً بالعلم.

محمّد الأهوازي وكان عالماً بأخبار أهل البيت (عيم الله) وقال: حدّثني أبو بكر أحمد بن عبدالله، عن أبيه عبدالله بن محمّد الأهوازي وكان عالماً بأخبار أهل البيت (عيم الله) وقال: حدّثني محمّد بن سنان الزُّهري، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)) قال: وكان السبب في تزويج رُقبّة من عثمان أن رسول الله (مقراة عبدراله) نادى في أصحابه: من جهز جيش العُسرة وحفر بثر رُومة (۱) و أنفق عليهما من ماله، ضَمِنت له على الله بيناً في الجنّة، فأنفق عثمان على البيت معلى البيت في الجنّة، فأنفق عثمان على البيت في البيت في الجنّة، فقال عثمان بن عفان: [أنا] أنفق عليهما من مالي، وتضمن لي البيت في الجنّة؟ فقال رسول الله (مقراة عبدراله): أنفق - ياعثمان وسول الله (مقراة عبدراله): فألقي في قلب عثمان أن يَخْطُب عثمان على الجيش والبئر، فصار له البيت (۱) في ضمان رسول الله (مقراة عبدراله): إنّ رُقيّة تقول لا تُزوّجك نفسها إلّا بتسليم البيت الذي ضَمِئته لك [عند الله عزّ وجلّ] في الجنّة إليها بصَدّاقها، وإنّي أبرأ من ضَماني لك البيت في الجنّة (۱). فقال عثمان: أفعل، يارسول الله. فزوّجها إياه، وأشهد في الوقت أنّه (مقراة عبدراله) قد بُرىء من ضمان البيت لعثمان، وأنّ البيت لوقيّة دونه، الله. فزوّجها إياه، وأشهد في الوقت أنّه (مقراة عبدراله) قد بُرىء من ضمان البيت لعثمان، وأنّ البيت لوقيّة دونه، الأرجعة لعثمان على رسول الله في البيت، عاشت رُقيّة أو مانت، ثمّ إنّ رُقيّة تُوفّيت قبل أن تجتمع وعثمان».

19/1170 - الشيخ في (مجالسه)، قال: أخبرنا أبو عبدالله الحسين بن إبراهيم القَزويني، قال: أخبرنا أبو عبدالله محمّد بن وهبان الهنائي البصري، قال: حدّثني أحمد بن إبراهيم بن أحمد، قال: أخبرني أبو محمّد الحسن ابن عليّ بن عبدالكريم الزَّعفراني، قال: حدّثني أحمد بن محمّد بن خالد البرقي أبو جعفر، قال: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عبدالله عزّ وجلّ: ﴿ وَهَدَيْنَاهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴾، محمّد بن أبي عُمبر، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (طهاله المربي قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَهَدَيْنَاهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴾، قال: و (أنجد ] الخير والشرّه.

١٧/١١٦٣٧ ـ عليّ بن إبراهيم: [في] قوله تعالى: ﴿ وَهَدَيْنَاهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴾ ، قال: بيّنًا له طريق الخير والشرّ.

۱۶ ـ الهداية الكبرى: ۳۹.

<sup>(</sup>١) وهي في عقبق المدينة. «معجم البلدان ١: ٢٩٩».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: والبئر من ماله طمعاً.

<sup>(</sup>٣) زاد في المصدر: بتسليمه إليها، إن ماتت رُقية أو عاشت.

١٥ ـ الأمالي ٢: ٢٧٤.

١٦ ـ الكافي ١: ١٢٤ / ٤.

١٧ ـ تفسير القمى ٢: ٤٢٢.

الله استراد المسرورة الموادي الموادي الموادي الموادي الموادي الموادي المادي المادي المادي المادي المادي الموادي الموا

وقد سبقت رواية بهذا المعنى في الآية السابقة (١).

19/117۳۹ محمّد بن يعفوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعلّى بن محمّد، عن مُعلّى بن محمّد، عن محمّد بن مُجمهور، عن يونس، قال: أخبرني من رفعه إلى أبي عبدالله اطبالسلام،، في فوله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَا ٱقْتَحَمَ ٱلعَقَبَةَ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَا ٱلعَقَبَةُ \* فَكُ رَقَبَةٍ ﴾: «يعنى بفوله: ﴿ فَكُ رَقَبَةٍ ﴾ ولابة أمير المؤمنين (عبالسلام،، فإنّ ذلك فك رَقَبة).

١١٦٤٠/ ٢٠ ـ وعنه: عن أحمد بن محمد، عن أبيه، عن مَعْمَر بن خلاد، قال: كان أبو الحسن الرضا (عبد الديم) إذا أكل أني بصَحْفَة، فتُوضع بثَرب مائدته، فيَعْمِد إلى أطبب الطعام ممّا يُؤتئ به، فيأخُذ من كُل شيءٍ شيئاً، فيُوضَع في تلك الصَحْفَة، ثم يأمر بها للمساكين، ثم يتلو هذه الآية: ﴿ فَلَا آفْتَحَمَ ٱلعَقْبَةَ ﴾ ثمّ يقول: «عَلِم الله عزّ وجل أنه ليس كل إنسان يَثْدِر على عَثْق رَقَبة، فجعل لهم سبيلاً إلى الجنّة».

محمد بن بزيد، قال: أخبرت أيا الحسن الرضاد المبالح، أنّي أُصِبت بابنين وبقي لي ابن صغير، فقال: اتصدّق عنه عمر بن يزيد، قال: أخبرت أيا الحسن الرضاد المبالح، أنّي أُصِبت بابنين وبقي لي ابن صغير، فقال: اتصدّق عنه اثمّ قال حبن حضر فيامي: امّر الصبيّ فلبنصدّق ببده بالكسرة والقَبْضة والشي، وإنّ قلّ، فإنَّ كلّ شيء يُراد به الله وإنّ قلّ بعد أن تَصْدُق النيّة [فيه] عظيم، إنّ الله عة وحل يتول: ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ \* وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ \* وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ \* أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ فِي مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ \* أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ فِي مَشْغَبَةٍ \* يَتِيماً ذَا مَقْرَبَةٍ \* أَوْ مِسْكِينا ذَا مَتْرَبَةٍ ﴾ وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَمَقَبَةً \* فَكُ رَقَبَة ، فجعل إطعام مَسْغَبَةٍ \* يَتِيماً ذَا مَقْرَبَةٍ \* أَوْ مِسْكِينا ذَا مَتْرَبَةٍ ﴾ عَلِم الله عزّ وجل أن كلّ أحدٍ لا يَقْدِر على فَكَ رَقَبَة ، فجعل إطعام البتيم والمسكين مثل ذلك تصدّقاً عنه ».

. • • 17/11767 كل - وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سليمان الديلمي، عن أبيه، عن أبان بن تَغْلِب، عن أبي عبدالله (عبد الله (عبد الله) قال: قلت له: مُجعِلت فِداك [قوله]: ﴿ فَلَا ٱقْتَحَمَ ٱلْعَقَبَةَ ﴾؟ فقال: «من أكرمه الله بولايتنا، فقد جاز العقّبة، ونحن تلك العَقَبة التي من أقتحمها نجا».

١٨ ـ تأويل الآبات ٢: ٧٩٨ / ٤.

<sup>(</sup>١) تقدّمت في الحديث (١٣).

١٩ ـ الكافي ١؛ ٣٤٩ / ٤٩.

۲۰ ـ الكافي 1: ۵۲ / ۱۲.

٢١ ـ الكافي ٤: ٤ / ١٠.

<sup>(</sup>۱) اتزلزلة ۲۹: ۷، ۸

۲۲ ـ الكافي ۱: ۲۵۷ / ۸۸

قال: فسكتُّ، فقال: دهل أفيدك حرفاً، خبرُ ('' [لك] من الدنيا ومافيها؟٥. قلت: بلى مُجعِلت فِداك. قال: «قوله: ﴿فَكُ رَقَبَةٍ﴾ ؛ ثمّ قال: «الناس كلّهم عبيد النار غبرك وأصحابك، فإنّ الله فكّ رِقابِكم مِن التار بولايتنا أهل الببت».

ورواه ابن بابويه، في (بشارات الشيعة) عن أبيه، قال: حدّثتي سعد بن عبدالله، قال: حدّثني عباد بن سليمان، عن أبان بن تغلِب، عن أبي عبدالله (علم الله على الله عبدالله (علم الله عبدالله عبدالله (علم الله عبدالله (علم الله عبدالله (علم الله عبدالله (عبدالله (عب

۲۳/۱۱۶۴ دوعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمد الأشعري، عن عبدالله بن مبدون الفدّاح، عن أبي عبدالله الله الله الله الله عن أطعم مؤمناً حتّى يُشبعه لم يدر أحد من خلق الله ماله من الأجر في الآخرة، لاملك مُقرّب، ولانبي مُرسَل، إلّا الله رب العالمين، ثمّ قال: «من مُوجبات المغفرة إطعام المسلم السغبان» ثمّ قرأ قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْم فِي مَشْغَبَةٍ \* يَتِيماً ذَا مَقْرَبَةٍ \* أَوْ مِسْكِيناً ذَا مَتْرَبَةٍ ﴾.

الحسن الما ١٩٤٤ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا جعفَر بن أحمد (١)، قال: حدّثنا عبدالله بن موسى، عن الحسن ابن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبه السلام)، في قوله تعالىٰ: ﴿ فَكُ رَقَيَةٍ ﴾، قال: وبنا تُفَكَ الرّقاب، وبمعرفتنا، ونحن المُطْعِمُون في يوم الجُوع وهو المَسْغَبة».

11750 / 70 ـ محمّد بن العباس: عن الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن يعقوب، عن يونس بن زُهير، عن أبان، قال: سألتُ أبا عبدالله (مداليه) عن هذه الآية: ﴿ لَـلا ٱقْتَحَمَ ٱلْعَقَبَةَ ﴾، فقال: «ياأبان، هل بلغك من أحدٍ فيها شيء؟، فقلت: لا، فقال: «نحن الْعَفْية، فلا يَضْعَد إلينا إلّا من كان منّا».

ثمّ قال: «ياأبان، ألا أزيدك فيها حرفاً، خيرٌ لك من الدنيا ومافيها؟». قلت: بلى. قال: «﴿ فَكُ رَقِيَةٍ ﴾، الناس مَمَالِيك الناركلَهم غيرك وغير أصحابك، فكُكم الله منها». قلت: بما فكّنا منها؟ قال: «بولايتكم أمير المؤمنين عليّ ابن أبي طالب صدالهم».

٢٦/١١٦٤٦ - وعنه: عن أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن خالد، عن محمد بن عمر، عن أبي بكر الحضرمي، عن أبي عبدالله (عبد الله (عبد النار) في قوله تعالى: ﴿ فَلُكُ رَقَبَةٍ ﴾، قال: «الناس كلّهم عبيد النار إلّا من دخل في طاعتنا وولايتنا، فقد فَكُ رَقَبته من النار، والعثّبة: ولايتنا».

<sup>(</sup>١) أي هو خيرٌ.

<sup>(</sup>٢) فضائل الشيعة: ٦٢ / ١٩.

۲۲ رالکافی ۲: ۱۲۱ / ۱.

٢١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٤.

<sup>(1)</sup> في «ج»: جعفر بن محمّد.

٥٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٩٩ / ٥.

٢٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٧٩٩ / ٦.

۲۷/۱۱۹٤۷ ـ وعنه، قال: حدّ ثنا أبو عبدالله أحمد بن محمّد الطبري، بإسناده، عن محمّد بن الفُضيّل، عن أبان بن تغلّب، قال: سألتُ أبا جعفر (عبدالله)، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَا أَفْتَحَمَ ٱلعَقَبَةَ ﴾ فضرب بيده على صدره، وقال: هِنْحَن العقبة التي من اقتحمها نجاه. ثمّ سكت، ثمّ قال [لي]: وألا أفيدك كلمة خيرٌ لك من الدنيا ومافيهاه وذكر الحديث الذي تقدّم.

٢٨/١١٦٤٨ - وعنه: عن محمد بن القاسم، عن عبيد بن كثير، عن إبراهيم بن إسحاق، عن محمد بن ألفُضيل، عن أبان بن تغلب، عن الإمام جعفر بن محمد (طهمااللهم)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَا آقْتُحَمّ ٱلعَقَبَةَ ﴾، قال: انحن العقبة، ومن اقتحمها نجا، بنا فَكَ الله رقابكم من الناره.

· ٣٠/١١٦٥٠ عن الباقر (طبه السلام): «نحن العقّبة التي من اقتحمها نجاء. ثمّ [قال]: ﴿ فَكُ رَقَبَةٍ ﴾ الناس كلّهم عبيد النار ما خلا نحن وشبعتنا، فكَ الله رقابهم مِن الِنار».

٣١/١١٦٥١ عليّ بن إبراهيم: فوله تعالى: ﴿ فَهُلَا ٱقْتَحَمَ ٱلْعَقَبَةَ ۞ وَمَاأَذْرَاكَ مَاٱلْعَقَبَةُ ۞ ، قال: الْعقبة: الأئمة ، من صَعِدها فكَ رَقَبتَه من النار ﴿ أَوْ مِسْكِيناً فَامَتْزَبَةٍ ۞ قال: لايقيه من التُّراب شيء.

٣٢/١١٦٥٢ على بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ أَصِحَابُ آلمَيْمَنَةِ ﴾ قال: أصحاب أمير المؤمنين (عبدسهم) ﴿ وَالَّذِين كَفَرُوا بِنَايَاتِنَا ﴾ قال: الذين خالفوا أمير المؤمنين (عبدسهم) ﴿ هُمْ أَصْحَابُ آلمَشْفَمَةِ ﴾ ، وقال: أصحاب المشأمة: أعداء آل محمّد ﴿ عَلَيْهِمْ نَازٌ مُؤْصَدَةً ﴾ أي مُطْبقة.

" ٣٣/١١٦٥٢ عناب (صفة الجنّة والنار): عن سعيد بن جَناح، قال: حدَّثني عوف بن عبدالله الأزدي، عن جابر بن يزيد الجُعفي، عن أبي جعفر اعبدالله) ـ في حديث طويل، يصف فيه أهل النار ـ وفي الحديث: «ثمّ يعلَق على كلّ غُصنٍ من الزَّقُوم سبعون ألف رَجُل، ما ينحني ولا ينكسر، فندخل النار من أدبارهم، فتَطلّع على الأفندة».

٢٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٠٠ / ٧.

٢٨ ـ تاريل الآيات ٢: ٨٠٠ / ٨

۲۹ دالمناقب ۲: ۱۵۵.

۳۰ ـ المناقب ۲: ۱۵۵.

٣١ ـ تفسير القمي ٦: ٢٣ أ.

٣٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٣.

٣٦ ـ الاختصاص: ٣٦٤.

شورَةُ البِّلَد (٩٠) ......

وفي آخر الحديث: «وهي عليهم مؤصدة، أي مُطبقة».

وسبأتي ـ إن شاء الله ـ الحديث بزيادة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُوْصَدَةٌ ﴾، من سورة الهُمَزة (١).
٣٤/١١٦٥٤ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا سعيد بن محمّد، قال: حدّثنا بكر بن شهل، عن عبدالغني، عن

موسى بن عبد الرحمن عن ابن جُريج، عن عطاء، عن ابن عباس، في قوله تعالىٰ: ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ على فرائض الله عزّ وجلّ: ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ ﴾ فيما بينهم، ولايُثْبَل هذا إلّا من مؤمن.



<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (٤) من تفسير سورة الهمزة.

٣٤ ـ تفسير القمي ٢: ٤٢٣.

# سُورَةُ الشَّمْس

#### فَضْلُها

1/11700 - ابن بابويه: بإسناده، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (مله السلام)، قال: امن أكثر قراءة (وَالشمس) و (وَالليلِ إذَا يغشى) و (وَالشّحى) و (أَلمْ نَشْرَح) في يوم أوليلة، لم يبق شيء بحضرته إلا شهدله يوم القيامة، حتى شعره وبشسره ولحمه ودمه وعُروقه وعَصَبه وعِظامه، وكلّ ماأقلّته الأرض معه، ويقول القيامة، حتى شعره وبشسره ولحمه ودمه وأجزتها الله الطلقوا به إلى جِناني حتى بتخيّر منها حبث ماأحب، الربّ تبارك وتعالى: قَبِلت شهادتكم لعبدي، و أجزتها الله الطلقوا به إلى جِناني حتى بتخيّر منها حبث ماأحب، فأعطوه [إيّاها] من غير مَنْ، ولكن رحمة منّي وفضاؤ عليه، وهنيا ألعبدي».

٢/١١٦٥٦ - ومن (خواصّ الفرآن); رُوي عن النبيّ (منّراة عدرانه)، أنّه قال: ومن قرأ هذه السورة، فكأنّما تصدّف على من طَلَعت عليه الشمس والقمر، ومن كان قليل التوفيق فليُدمن قراءتها، فيوفّقه الله تعالى أينما يتوجّه، وفيها زيادة حِفظ وقبول عند جميع الناس ورفعة».

٣/١١٦٥٧ - وقال رسول الله (منّى الله منه): «من كان قليل التوفيق فليُدمن قراءتها، يوفّقه الله أينما توجّه، وفيها منافع كثيرة، وحِفظ وقبول عند جميع الناس».

١٩٥٨ / ٤ ـ وقال الصادق صداله وأستخب لمن يكون قليل الرزق والتوفيق كثير الخُسران والحَسَرات أن تُدمِن في قراءتها، يُصيب فيها زيادةً وتوفيقاً، ومن شَرِب ماءها أُسكن عنه الرَّجف بإذن الله تعالىء.

سورة الشئس . فَضْلُها .

١ - ثواب الأعمال: ١٢٣.

(۱) في «ط»: اخر ثها.

...... T

.....r

٤ ـ خواص القرآن: ١٤ «مخطوط». .

قوله تعالى:

### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَانِ آلرَّحِيمِ وَآلشَّمْس وَضُحَاهَا -إلىٰ نوله تعالىٰ -وَلَا يَخَافُ عُقْبَاٰهَا [١--١٥]

﴿ ١/١١٦٥٩ ـ محمّد بن يعقوب: عن جماعة، عن سهل، عن محمّد، عن أبيه، عن أبي محمّد، عن أبي محمّد، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُحَلُهَا ﴾، قال: «الشمس: رسول الله (صلّ الله عزّ وجلّ للناس دينهم).

قال: قلت: ﴿ وَٱلْقَمَرِ إِذَا تَلَكُهَا ﴾؟ قال: (ذاك أمير المؤمنين (عنيه السلام)، تلا رسول الله (صلى اله عنيه وآله)، ونفتُه بالعلم نَفْناً».

فَالَ: فَلَتَ: ﴿ وَٱلَّـيْلِ إِذَا يَغْشُهُ اللهِ ؟ قَالَ: وذاك أَسْمَة الجَـوْر الذين استبدّوا بالأمر دون آل الرسول (منراة عبدراند)، وجلسوا مجلساً كان أل الرسول أولى به مثهم، فغَشُوا دين الله بالجَوْر والظُّلم، فحكى الله فعلهم، فقال: ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَغْشُهُا ﴾ .

قال: فقلت: ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَّهَا ﴾؟ قال: «ذاك الإمام من ذُريّة قاطمة (عليه السلام» يُسأل عن دين رسول (١٠) الله رسال، فيُجلّيه لمن بسأل، فحكى الله عزّ وجلّ قوله (١٠): ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَّهَا ﴾ ٢.

سورة الشمس آية - ١٥ - ١٥ -

۱ ـ الکافی ۸: ۵۰ / ۱۲.

<sup>(</sup>١) (رسول ) ليس في الاج، ي.».

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: فقال،

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢١٤.

شُورَةُ الشَمْس (٩١) ...... الله المستحدد المستح

قلت: ﴿ وَ ٱلقَمَرِ إِذَا تَلَهُا ﴾؟ قال: «ذاك أمير المؤمنين (عبه العرم)».

قلت: ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَغْشَلْهَا ﴾؟ قال: «ذاك أثمّة الجَوْر، الذين استبدّوا بالأمر دون آل رسول الله رسل اله وسادة على والدّور، وجلسوا مجلساً كان آل رسول الله (ملل الله (ملل الله الله على والجَور، وحلسوا مجلساً كان آل رسول الله (ملل الله الله على والجَور، وهو قوله: ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَغْشَلُهَا ﴾ «. قال: «يغشى ظُلمهم ضوء النهار».

قلت: ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَّهَا ﴾؟ قال: «ذاك الامام من ذُرّبة فاطمة (عليه السلام» يُسأَل عن دين رسول الله (سنراة عبه راله)، فيُجلّى لمن يسأله، فحكى الله قوله: ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَّهَا ﴾ ».

٣/١١٦٦١ عن محمّد بن العباس: عن محمّد بن القاسم، عن جعفر بن عبدالله (1) عن محمّد بن عبدالله (1) عن محمّد بن عبدالله (1) عن محمّد بن عمر، عن سليمان عن محمّد بن عبدالدحمن، عن محمّد بن عمر، عن سليمان الديلمي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُحَلُها ﴾، قال: «الشمس رسول الله (منّد عبداله) أوضح للناس دينهم اله

قلت: ﴿ وَٱلقَمَر إِذَا تَلَهُ هَا ﴾ ؟ قال: «ذاك أمير المؤمنين (عليه السلام)، تلا رسول الله (سترة عليه والد)».

قلت: ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَّهَا ﴾؟ قال: «ذاك الإمام من ذُرَية فاطمة نَسْل رسول الله (صلى الدوانه)، فيُجلّي ظلام الجَور والظّلم، فحكى الله سُبحانه عنه، فقال: ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَّهَا ﴾ يعني به القائم (عيدالسلام)».

قلت: ﴿ وَآلَيْلِ إِذَا يَغْشَلْهَا ﴾؟ قال: «ذاك أثمّة الجَور، الذين استبدّوا بالأُمور دون آل الرسول وجلسوا مجلساً كان آل الرسول أولى به منهم، فغَشَوا دين الله بالجَور والظّلم، فحكى الله سُبحانه فِعلهم فقال: ﴿ وَآلَيْلِ إِذَا يَغْشَلْهَا ﴾ ه.

أَ مَن الْمُعَامِينَ عَن محمّد بن أحمد الكانب، عن الحسين بن بَهْرام، عن ليث، عن مجاهد، عن ابن عباس، قال: قال رسول الله رستر المعارضة في المنطق الشمس، ومَثَل عليّ مثل القَمر، فإذا غابت الشمس فاهتدوا بالقمر».

٥/١١٦٦٣ عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن حمّاد، بإسناده إلى مجاهد، عن ابن عباس، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُحَلْهَا﴾، قال: هو النبيّ املياة عبدراله، ﴿ وَٱلْقَمْرِ إِذَا تَلْهَا﴾، قال: عليّ بن أبي طالب رعب المدر، ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَّهَا﴾، [قال]: الحسن والحسين (عليما السلام) ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَّهَا﴾ بنو أُميّة.

ثم قال ابن عباس: قال رسول الله (صفراة عبداله): «بعَثَني الله نبيّاً، فأتيت بني أُميّة، فقلت: يابني أُميّة، إنّي رسول الله إليكم، قالوا: كَذَبت، ماأتت برسولٍ، ثم أتيت بني هاشم، فقلت: إنّي رسول الله إليكم، فآمن بي عليٌ بن

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٠٥ /٣.

<sup>(</sup>١) في «ج»: جعفر بن محمّد بن عبدالله.

<sup>(</sup>٢) (عن محمّد بن عبدالله) ليس في «ج، ي.».

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٠٦ / ٥.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٠٨ / ٦.

أبي طالب(علىه الله) سِرًا وجَهْراً، وحَمَاني أبو طالب جَهْراً، وآمن بي سِرّاً، ثمّ بعث الله جَبْرَئيل(علىه السلام) بلوائه، فَرَكزه في بني هاشم، وبعث إبليس بلوائه فَرَكزه في بني أُميّة، فلا يزالون أعداءنا، وشيعتهم أعداء شيعتنا إلى يوم القيامة».

11774 - شرف الدين النجفي، قال: روى عليّ بن محمد، عن أبي جميلة، عن الحَلَبي، ورواه أيضاً عليّ ابن الحكم، عن أبان بن عثمان، عن الفضل أبي العباس، عن أبي عبدالله (عبدالله)، أنّه قال: ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضَحَاها: قيام النّائم (عبدالله)، لأنّ الله سبحانه قال: ﴿ وَأَن يُحْشَرَ وَضَحَاها: قيام النّائم (عبدالله)، لأنّ الله سبحانه قال: ﴿ وَأَن يُحْشَرَ أَلنّا الله سبحانه قال: ﴿ وَأَن يُحْشَرَ أَلنّا الله سبحانه قال: ﴿ وَأَن يُحْشَرُ اللّه الله الله الله الله الله على هو قيام النّائم وعبدالله في وَالنّهارِ إِذَا تَلَها كُلها الحسن والحسين (عبدالله)، ﴿ وَٱلنّهارِ إِذَا تَلَها كُلّها كُله حبر ودولته، قد غشى عليه الحقّ».

وأمّا قوله: ﴿ وَٱلسَّمَاءِ وَمَا بَنَهُا ﴾، قال: «هو محمّد (عدو الدسلام)، هو السماء الذي يسمو إليه الخلق في العلم، وقوله: ﴿ وَٱلْأَرْضِ وَمَاطَحَهُمَا ﴾، قال: «الأرض: الشيعة» ﴿ وَتَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا ﴾، قال: «هو المؤمن المستور وهو على الحقّ، وقوله: ﴿ فَأَلْهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواهَا ﴾، قال: «عَرَفت (١) الحقّ من الباطل، فذلك قوله: ﴿ وَتَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا ﴾ ، قال: «قد أفلحت نفس زكاها الله ﴿ وقد خَابَ مَن دَسَّهُ ﴾ الله .

وقوله: ﴿ كَذَّ بَتْ ثَمُودُ بِطَغْوَاهَا ﴾ ، قال: «نصود: رهط من الشيعة ، قإن الله سبحانه يقول: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا آلْهَ مَى عَلَى آلهُ دَى فَأَخَذَتُهُمْ صَاعِقَةُ آلْمَذَابِ آلهُ ونِ ﴾ (" وهو السيف إذا قام الفائم (طبالله)، وقوله تعالى: ﴿ فَقَال لَهُمْ رَسُولُ الله ﴾ [هو النبيّ (مقراه مبدراته)]. ﴿ فَاقَةَ آهَٰ وَسُقْيَاهَا ﴾ ، قال: «الناقة: الإمام الذي قهم عن الله [وقهم عن رسوله] ، وشَهاها ، أي عنده مُستقى العلم » ﴿ فَكَذَّ بُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذُنْهِهِمْ فَسَوَّاهَا ﴾ قال: «في الرجعة » ﴿ وَلَا يَخَافَ عُقْبَنْهَا ﴾ ، قال: «لا يخاف من مِثلها إذا رجع ».

٧/١١٦٦٥ - عليّ بن إبراهيم: قُولُه، ﴿ وَتُقَدِّنَ وَمَا سَوَّالْهَا﴾، قال: خلقها وصوّرها، وقـوله: ﴿ فَأَلْـهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا﴾ أي عرّفها وألهمها ثمّ خَيِّرها فاختارت.

م ١٦٦٦٦ / ٨ - محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن ابن فضّال، عن ثعلبة بن ميمون، عن حمزة بن محمّد الطيّار، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: ﴿ فَأَلْهَمَهَا فَجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴾، قال: «بيّن لها ماتأتي ومانترك».

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٠٣ / ١.

<sup>(1) 4 .7: 90.</sup> 

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عَرَّفهُ.

<sup>(</sup>٣) قصلت ٤١: ١٧.

٧ ـ تفسير القمي ٢: ٢٤٤.

۸ ـ الكافي ۱: ۱۲۱ / ۳.

٩/١١٦٦٧ - عليّ بن إبراهيم: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّلَهَا﴾ يعني نفسه، طهّرها ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّلُهَا ﴾ أي أغواها.

۱۰/۱۱۹۹۸ على بن إبراهيم: حدّثنا محمّد بن القاسم بن عبيدالله، قال: حدّثنا الحسن بن جعفر، قال: حدّثنا الحسن بن جعفر، قال: حدّثنا عبدالله بن عبيدالله الفارسي، قال: حدّثنا محمّد بن عليّ، عن أبي عبدالله عبدالله

۱۱/۱۱۲۹ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالسلام) في قوله تعالى: ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغْوَاهَا﴾ يقول: «الطُّغيان حمله (۱) على التكذيب».

١٢/١١٦٧٠ - وقال عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالىٰ: ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغْوَاهَا \* إِذِ آنْبَعَثَ أَشْقَـٰهَا﴾، قال: الذي عَقَر الناقة، قوله: ﴿ فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَنْبِهِمْ فَسَوَّاهَا﴾، قال: أخذهم بَغْتَةُ وغفلَةٌ باللبل ﴿ وَلَا يَخَافُ عُقْبَـٰهَا﴾، قال: من بعد هؤلاء الذين أهلكناهم لاتخافوا.

المرا المرا المرا المرا المرا المرب؛ عن أبي بكر بن مَرْدُويه في (فضائل أمير المؤمنين عبد المرم)، وأبو بكر المسيرازي في (نزول القرآن)؛ أنّه قال سعيد بن المسيب: كان عليّ عبد المراسم، يقرأ و إذِ آنبَعَثَ أَشْقُلُها﴾ فو الذي نفسى بيده لتُخْضَبنَ هذه من هذا (١).

۱۱۹۷۲ مروى الثعلبي والواحدي، بإسنادهما، عن عمّار وعن عثمان بن صُهيب، وعن الضحّاك، وروى ابن مَرْدُويه بإسناده، عن جابر بن سَمُرة، وعن صهيب، وعن عمّار، وعن ابن عَديّ، وعن الضحّاك، وروي الخطيب في (التاريخ) عن جابر بن سَمُرة، وروى الطبري و المَوْصِلي، عن عمّار، وروى أحمد بن حنبل، عن الضحاك، أنّه قال: قال النبيّ (مقراة عليه وآد): الماعلي، أشفى الأولين عاقر الناقة، وأشفى الآخرين قاتلك، وفي رواية: همن عذه من هذا،

١١٦٧٣/ ١٥ ـ ابن عباس، قال: كان عبدالرحمن بن مُلجَم من ولد قدار عاقر ناقة صالح، وقِصّتهما واحدةً،

٩ . تفسير القمى ٢: ٢٤٤.

١٠ \_ تفسير القمي ٢: ٢١١.

<sup>(</sup>١) زاد في «طِ» والمصدر: حيث مسح على كفه.

١١ \_ تفسير القمي ٢: ٤٢٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حملها.

١٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٢٤.

۱۲ \_المناقب ۲: ۲۰۹.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: وأشار إلى لحيته ؛

١٤ ـ المناقب ٣: ٣٠٩.

١٥ ـ المناقب ٢: ٣٠٩.

لأنَّ قدار عَشِق امرأة يقال لها رَباب، كما عَشِق ابن مُلجَم قَطَام.

المؤمنين (على المؤمنين (على المؤمنين (على المؤمنين على أمّك أمّك أمّك أمّك أمّل الله عمّلت بك وهي طامِت»؟. قال: نعم. قال: «بايع» فبايع، ثمّ قال: «خلّوا سبيله» وقد سمِعه، وهو يقول: لأضربنّ عليّاً بسيفي هذا (١٠).

. الشيخ في (التهذيب): بإسناده، عن محمّد بن أحمد بن يحيى، عن أحمد بن الحسين، عن أحمد بن الحسين، عن عمرو بن سعيد، عن مُصَدِّق بن صَدَقة، عن عمّار بن موسى، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، في الرجل ينسى حرفاً من القرآن، فذكر وهو راكع، هل يجوز له أن يقرأ؟ قال: «لا، ولكن إذا سجد فليقرأه».

وقال: «الرجل إذا قرأ: ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُحَهُمْ ﴾ فَبَخْنِمُهَا أَن يقول: صدق الله وصدق رسوله، والرجل إذا قرأ: ﴿ الله خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (ا) أن يقول: الله خيرٌ، الله خيرٌ، الله أكبر، وإذا قرأ: ﴿ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ (ا) يقول: كذَب العادلون بالله، والرجل إذا قرأ ﴿ الحَمْدُ للهِ آلَذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَداً وَلَمْ يَكُن لَّهُ شَرِيكٌ فِي آلمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيَّ مِنَ آلذُّلِ وَكَبِّرُهُ تَكْبِيراً ﴾ (ا) أن يقول: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر،

قلت: فإن لم يَقُل الرجل شيئاً من هذا، إذا قرأ؟ قال: دليس عليه شيء،



١٦ ـ المناقب ٣: ٣١٠.

<sup>(</sup>١) (وقد سمعه... بسيفي هذا) ليس في المصدر.

١٧ - التهذيب ٢: ٢٩٧ / ١١٩٥.

<sup>(</sup>١) النمل ٢٧: ٥٥.

<sup>(</sup>۲) الأنعام n: 1.

<sup>(</sup>٣) الإسراء ١٧: ١١١.

# سُورَةُ الليل

#### فَضْلُها

تقدّم في سورة الشمس (١)

1/117۷٦ ـ ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (منراة عليه والله قال: ومن قرأ هذه السورة أعطاه الله نعالى حتى يرضى، وأزال عنه العُسر، ويَسّر له اليُسر، وأغناه من فضله، ومن قرأها قبل أن ينام خمس عشرة مرّة، لم يرّ في منامه إلّا مايُحِبّ من الخبر، ولايرى في منامه شرواً، ومن صلّى بها في العشاء الآخرة كأنّما صلّى برُبع القرآن، وقبِلت صلاته».

۱۱۹۷۷ / ۲ ـ وقال رسول الله (سلراه عندواله): «من أدمن فراءتها أعطاه الله مُناه حتّى برضى، وزال عنه العُسر، وسَهّل الله له اليُسر، ومن قرأها عند النوم عشرين مرّة الله يؤ في منامه إلّا خيراً، ولم يرّ سوءاً أبداً، ومن صلّى بها العشاء الآخرة فكأنّما قرأ القرآن كلّه، وتُقبل صلاته».

٣/١١٦٧٨ عند الصادق المهال المادق المهال الله تعالى، عمن قرأها خمس عشرة مرّة، لم يرّ مايكره؛ ونام بخيرٍ، وآمنه الله تعالى، ومن قرأها في أذن مَغشيّ عليه أو مصروع، أفاق من ساعته».

سورة الليل ـ فضَّلُها ـ

(١) تقدّم في الحديث (١) من فضل سورة الشمس.

+++++++

...... T

٣ ـ خواص القرآن: ١٤ «نحوم».

قوله تعالى:

## بِسْمِ ٱللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ - إِلَىٰ قوله تعالىٰ - إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَّىٰ [2.1]

) ١٦٧٩ / ١ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن محمّد بن مسلم، قال: قلت لأبي جعفر (علمه اللهم): قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴾، ﴿ وَٱلنّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ (١٠ وماأشبه ذلك؟ فقال: ﴿إِنَ لله عزّ وجلُ أَن يُقسِم من خلقه بما شاء، وليس لخلقه أن يُقسِموا إلّا به».

١٦٦٨٠ ٢- ابن بابويه في (الفقيه): بإسناده، عن على بن مَهْزيار، قال: قلت لأبي جعفر الثاني (عبدالسلام): قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا يَغْشَىٰ \* وَٱلنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّىٰ ﴾، وقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ (١)، وماأشبه ذلك؟ فقال: اإنّ لله عزّ وجلّ أن يُقسِم من خلقه بما شاء، ولبس لخلقه أن يُقسِموا إلّا به عزّ وجلّ ه.

٣/١١٦٨١ على بن إبراهيم: ﴿ وَٱلْيُلِ إِذَا يَغْثَىٰ ﴾ قال: حين يغشى النهار، وهو قَسَم. ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّىٰ ﴾ إذا أضاء وأشرق ﴿ وَمَاخَلَقَ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأَنثي ﴾، إنّما يعني والذي خلق الذكر والأُنثى، قَسَم وجواب القسم ﴿ إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَّىٰ ﴾، قال: منكم من يسعى في الخبر، ومنكم من يسعى في الشرّ.

١٦٦٨٢/ ٤ ـ ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: أخبرنا أحمد بن إدريس، قال: حدّ ثنا محمّد بن عبدالجبار، عن ابن أبي عُمير، عن حمّاد بن عثمان، عن محمّد بن مسلم، قال: سألتُ أبا جعفر (عبدالمرم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا

سورة الليل آية ـ ١ ـ £ .

١ ـ الكافي ٧: ١٤٩ / ١.

(١) النجم ٥٣: ١.

٢ ـ من لا يحضره الفقيه ٣: ٢٣٦ / ١١٢٠.

(١) النجم ٥٣: ١.

٣ ـ تفسير القمى ٢: ١٢٥.

أ - تفسير القمى ٢: ٢٥ ٤.

قال: ﴿وَٱلنَّهَارِ إِذًا تَجَلَّىٰ﴾، قال: «النهار هو القائم (عبالسلام) منّا أهل البيت، إذا قام غَلَبت دولته دولة الباطل، والقرآن ضُرِب فيه الأمثال للناس، وخاطب نبيّه به ونحن، فليس يَعْلَمه غيرُنا».

قوله تعالى:

## فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَآتَّقَىٰ ـ إلىٰ نوله نعالىٰ ـ إِلَّا ٱبْتِغَآءَ وَجْهِ رَبِّهِ ٱلْأَعْلَىٰ \* وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ [٥-٢١]

لِلْيُسْرَىٰ فَالَ: نزلت في رجلٍ من الأنصار، كانت له نخلة في دار رجلٍ آخر، وكان يدخل عليه بغير إذن، فشكا ذلك إلى رسول الله (ستراه عبدرآنه) فقال رسول الله (ستراه عبدرآنه) لصاحب النخلة: «بعني نخلتك هذه بنخلة في الجنّة». فقال: لاأفعل. فقال: هناية المحديقة في الجنّة عنه فقال: لاأفعل. فقال: لاأفعل فقال: هناية أبو الدَّحداح، فقال: لاأفعل فقال: لاأفعل فقال: هناية أبو الدَّحداح، فاشتراها منه، وأتى أبو الدَّحداح إلى النبيّ (سنراه عبدرآنه) فقال: يارسول الله، خُذها واجعل لي في الجنّة الحديقة التي قُلت لهذا بها فلم يَقْبَلها، فقال رسول الله (ستراه عبدرانه) في الجنّة حدائق وحدائق، فأنزل الله في ذلك: في الجنّة عدائق وحدائق، فأنزل الله في ذلك: في الجنّة عن أمّا مَنْ أَعْطَىٰ وَاتَّقَىٰ \* وَصَدَّقَ بِالحُسْنَىٰ \* وَمَا يُغْنِى عَنْهُ مَاللهُ إِذَا تَرَدَّى ﴾ [بعني]إذا مات ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا وَاسْتَغْنَى \* وَكَذَّبَ بِالحُسْنَى \* فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْهُسْرَى \* وَمَا يُغْنِى عَنْهُ مَاللهُ إِذَا تَرَدَّى ﴾ [بعني]إذا مات ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا فَلَا وَاسْتَغْنَى \* وَكَذَّبَ بِالحُسْنَى \* وَمَا يُغْنِى عَنْهُ مَاللهُ إِذَا تَرَدَّى ﴾ [بعني]إذا مات ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا فَلْهُ وَلَا وَاللهُ وَلَا وَاللهُ وَلَا وَاللهُ وَلَا وَلَا

فوله تعالىٰ: ﴿ فَأَنذَرْتُكُمْ نَاراً تَلَظَّىٰ﴾ أي تلنهب عليهم ﴿ لَا يَصْلُهُا إِلَّا ٱلْأَشْقَى \* ٱلَّذِي كَذَّبَ وَتَوَلَّى﴾ يعني هذا الذي بَخِل على رسول الله اصلى الله عليه والله) ﴿ وَسَيُجَنَبُهَا ٱلْأَتْقَى ﴾، قال: أبو الدَّحْدَاح.

وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا لِأَحَدِ عِندَهُ مِن نِعْمَةٍ تُجَزِّى \* إِلَّا ٱبْتِغَآءَ وَجْهِ رَبِّهِ ٱلْأَعْلَى ، قال: لبس لأحدِ عند الله يَد على ربّه بما فعله لنفسه، وإن جازاه فبفضله يفعله، وهو قوله: ﴿ إِلَّا ٱبْتِغَآءَ وَجْهِ رَبِّهِ ٱلْأَعْلَىٰ \* وَلَسَوْفَ يَرْضَى ﴾ أي يرضى عن أمير المؤمنين (عباسلام).

٢/١١٩٨٤ - ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّثنا محمّد بن جعفر، قال: حدّثنا يحيى بن زكريا، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كثير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ فَأَنذُرْ تُكُمْ نَاراً تَلَظَّى \* لَايَصْلُهَا إِلَّا

سورة الليل آية ـ ٢١.٥.

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٥.

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٢٦ £.

آلأَشْقَى \* آلَّذِي كَذَّبَ وَتَوَلَّى ﴾، قال: «في جهنّم وادٍ فيه نارٌ لايصلاها إلّا الأشقى، أي فلان الذي كذّب رسول الله (منّدات عليه والد) في عليّ (عليه السلام) وتولّى عن ولايته». ثمّ قال (عليه السلام): «النيران بعضها دون بعض، فما كان من نار هذا الوادي فللنّصّاب».

٣/١١٦٨٥ عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن إدريس، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن الحضيني، عن خالد بن يزيد، عن عبدالأعلى، عن أبي الخطّاب، عن أبي عبدالله (مدالله)، في قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَتَّقَىٰ \* وَصَدَّقَ بِالحُسْنَىٰ \*، قال: «بالولاية» ﴿ فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَىٰ \* وَأَمَّا مَن بَخِلَ وَأَشَا مَن بَخِلَ وَأَمَّا مَنْ أَعْسَرَى ﴾ .

الحسن الرضا (عبد الله بن جعفر الحِمْيرَي: عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبي الحسن الرضا (عبد الله بن بناف بقول في تفسير ﴿ وَالَّيْلِ إِذَا يَغْشَى ﴾ ، قال: «إنّ رجلاً [من الأنصار] كان لرجل في حائطه نخلة ، وكان يَضَرّ به ، فشكا ذلك إلى رسول الله (منراة عبدراله)، فدعاه ، فقال: أعطني نخلتك بنخلة في الجنّة ، فأبى ، فسمع ذلك رجل من الأنصار بكنّى أبا الدَّحْدَاح ، فجاء إلى صاحب النخلة ، فقال: يعني نخلتك بحائطي ، فباعه ، فجاء إلى صاحب النخلة ، فقال: يعني نخلتك بحائطي ، فباعه ، فجاء إلى رسول الله (منراة عبدراله)، فقال: يارسول الله ، قد اشتريت نخلة فلان بحائطي ، قال: فقال رسول الله (صنراة عبدراله): ﴿ وَمَا خَلَقَ ٱلذّ كُورَ رسول الله (صنرات الدعبة): ﴿ وَمَا خَلَقَ ٱلذَّكُور رسول الله (صنرات الدعبة): ﴿ وَمَا خَلَقَ ٱلذَّكُور رسول الله (صنرات عبدراله): هو ماعند (١) وسول الله (صنراة عبدراله) ﴿ فَسَنّيَكُمْ لَشَتّى \* فَأَمّا مَنْ أَعْطَى ﴾ يعني النخلة ﴿ وَأَتَّقَى \* وَصَدَّقَ بِالحُسْنَى ﴾ ، هو ماعند (١) رسول الله (صنراة عبدراله) ﴿ فَسَنّيَسُومُ لِلْيُسْرَى ﴾ إلى قولُه ﴿ وَأَتَّقَى \* وَصَدَّقَ بِالحُسْنَى ﴾ ، هو ماعند (١) رسول الله (صنراة عبدراله) ﴿

، ١١٦٨٧ / ٥ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبي الحسن الرضا (طبه السلام)، قال: قلت: قُول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا لِلْهُدِي﴾؟ قال: (إنّ الله يهدي من يشاء، ويُضّل من يشاء».

فقلت له: أصلحك الله، إنّ قوماً من أصحابنا يُزْعَمُونَ أَذَّ المعرفة مكتسبة، وإنهم إن يَنْظُروا من وجه النظر أدركوا؟ فأنكر ذلك، فقال: «مالهؤلاء القوم لايكتسبون الخير لأنفسهم، ليس أحدٌ من الناس إلّا ويُحِبّ أن يكون خيراً ممّن هو خير منه، هؤلاء بنو هاشم موضعهم موضعهم، وقرابتهم قرابتهم، وهم أحقّ بهذا الأمر منكم، أفترى أنّهم لايننظرون لأنفسهم، وقد عرفتم ولم يَعْرفوا! قال أبو جعفر اعبه على الواستطاع الناس لأحبّوناه.

ُ ١٦٨٨ / ٢ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن مِهران بن محمّد، عن سعد بن طريف، عن أبي جعفر (مله السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَٱتَّقَىٰ \* وَصَدَّقَ بِالحُسْنَىٰ ﴾: «بأنّ الله تعالى يُعطي بالواحدة عشرة إلى مائة ألف قما زاد ﴿ فَسَنْيَسَرِهُ لِلْيُسْرَى ﴾ قال: لايريد شيئاً من الخبر، إلّا

٢ ـ تفسير القمى ٢: ٤٦٦.

٤ ـ قرب الاسناد: ١٥٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بوعد.

٥ ـ قرب الاستاد: ١٥٦.

٦ ـ الكافي ٤: ٢٦ / ٥.

يَسَره الله له ﴿ وَأَمَّا مَن بَخِلَ وَآسْتَغْنَى ﴾ [قال: بخل بما آناه الله عزّ وجلّ ] ﴿ وَكَذَّبَ بِالحُسْنَى ﴾ بأن [الله ] يُعطي بالواحدة عشرة إلى مائة ألف فما زاد ﴿ فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْعُشْرَى ﴾ [قال]: لايُريد شيئاً من الشرّ إلّا يَسَره له ﴿ وَمَا يُغْنِى عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّى ﴾ ، قال: أما والله ماهو تردّى في بيّرٍ ، ولامن جبل، ولا من حائطٍ ، ولكن تردّى في نار جهنّم » .

٧/١١٦٨٩ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن ابن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عن ضُريس الكناسي، عن أبي جعفر (مدالله)، قال: المرّ رسول الله (مله على المرحل يغرس غرساً في حائطٍ له، فوقف عليه، فقال: ألا أدّلك على غرس أنبت أصلاً، وأسرع إيناعاً، وأطبب نَمَراً وأبقى؟ قال: بلى، فدّلني يارسول الله، فقال: إذا أصبحت وأمسبت فقل: شبحان الله، والحمدلله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر. فإنّ لك إن قلته بكلّ كلمة نسبيح " عشر شجرات في الجنّة من أنواع الفاكهة، وهنّ [من] الباقيات الصالحات. قال: فقال الرجل: إنّي أُشْهِدك ـ يارسول الله ـ أنّ حائطي هذا صَدَقةٌ مقبوضةٌ على فقراء المسلمين أهل الصَّدقة، فأنزل الله عزّ وجلّ آيات من القرآن: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ و آتَقَىٰ \* وَصَدَّقَ بِالحُسْنَىٰ \* فَسَنَيْسَرِهُ لِلْيُسْرَى ﴾ عدا

المنام، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّهَالِ إِذَا يَغْشَى ﴾ (أ)، قال: هدولة إبليس لعنه الله إلى يوم القبامة، وهو يوم فيام الفائم (عبدالله) (والنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى ﴾ (أ)، وهو القائم (عبدالله) وقوله: ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى ﴾ (أ)، وهو القائم (عبدالله) وقوله: ﴿ فَأَمَّا مَنْ القبامة، وهو يوم فيام الفائم (عبدالله) واتفى الباطل ﴿ فَسَنُيَسَرُهُ لِلْيُسْرَى ﴾، أي الجنة ﴿ وَأَمَّا مَن بَحِلَ وَاسْتَغْنَى ﴾ يعني بنفسه عن الحق، واستغنى بالباطل عن الحق ﴿ وَكَذَّبَ بِالحُسْنَى ﴾ بولاية علي بن أبي طالب والأئمة (عبمالله)، من بعده ﴿ فَسَنُيَسَرُهُ لِلْعُسْرَى ﴾ والخار

وأما قوله تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَى ﴾ يعني أنْ عليّا (عبدالله) هو الهُدى ﴿ وَإِنَّ لَنَالَلْآخِرَةَ (٣ وَ الأُولَى \* فَأَنَذَرْتُكُمْ نَاراً تَلَظَّى ﴾ قال: [هو] القائم (عبدلله) إذا قام بالفصل (٤) فيقتُل من كلّ ألف تسعمائة وتسعين ﴿ لا يَصْلَهُ إِلّا الأَشْفَى ﴾ قال: هو عدر آل محمّد (عليم السلام) ﴿ وَسَيْجَنَبُهَا ٱلأَشْفَى ﴾ قال: ذاك أمير المؤمنين (عبدالله) وشيعته ه.

٩/١١٦٩١ وروى بإسنادٍ متَّصل إلى سليمان بن سَماعة، عن عبدالله بن القاسم، عن سَماعة بن مِهْران،

٧ ـ الكافي ٢: ٣٦٧ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بكل تسبيحة،

٨. تأويل الآيات ٢: ٨٠٧ / ١.

<sup>(</sup>١) الليل ٩٢: ١.

<sup>(</sup>٢) الليل ٩٢: ٢.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: واذ له الآخرة.

<sup>(1)</sup> في «ط، ي»: للغضب.

٩ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٠٨ / ٢.

قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «والليل إذا يغشى، والنهار إذا تجلّى، الله خلق الزوجين الذكر والأُنثى، ولِعليّ الآخرة والأُولى،

۱۰/۱۱۹۹۲ وعن متممّد بن خالد البرقي: عن يُونس بن ظَبيان، عن محليّ بن أبي حمزة، عن فيض بن مُختار، عن أبي عبدالله عبد الله عن القرآن، مُختار، عن أبي عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عن القرآن، وأنّ له الأخرة والأولى، وذلك حيث سُئِل عن القرآن، قال: «فيه الأعاجيب، فيه: وكفى الله المؤمنين الفتال بعليّ، وفيه: إنّ علياً للهدى، وإنّ له الآخرة والأولى».

۱۱/۱۱۹۹۳ وروى مرفوعاً بإسناده، عن محمّد بن أُوْرَمَة، عن الربيع بن بكر، عن يُونس بن ظَبيان، قال: قرأ أبو عبدالله اطله السلام: «والليل إذا يغشى، والنهار إذا تجلّى، الله خالق الزوجين الذكر والأنشى، ولعـليّ الآخـرة والأولى».

۱٤/۱۱٦٩٦ - وروى أحمد بن القاسم عن أحمد بن محمد بن خالد، عن أيمن بن مُحْرِز، عن سَماعة، عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (طبالله)، أنّه قال: و﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى ﴾ الخمس، ﴿ وَآتَقَى ﴾، ولاية الطواغيت ﴿ وَصَدَّقَ بِالحُسْنَى ﴾ بالولاية ﴿ وَأَمَّا مَن بَخِلَ ﴾ فلا يُريد شيئاً من الخير إلّا يُسّر له ﴿ وَأَمَّا مَن بَخِلَ ﴾ بالخمس ﴿ وَآشَتُغْنَى ﴾ بالولاية ﴿ وَأَمَّا الله ﴿ وَكُذَّتُ بِالحُسْنَى ﴾ بالولاية ﴿ وَسَنَيَسِّرُهُ لِلْعُسْرَى ﴾ فلا يُريد شيئاً من الخير إلّا يُسَر له ، من الشرّ إلّا نيسر له ،

وأمّا قوله: ﴿ وَسَيُجَنَّهُمُ ٱلْأَنْقَى ﴾ قال: «رسول الله استره الله ومن تبِعه»، و ﴿ الَّذِى يُؤْتِى مَالَهُ يَتَزَكَّى ﴾ قال: «ذاك أمير المؤمنين (عبداله الله)» وهو قوله تعالى: ﴿ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ (١) م. وقوله: ﴿ مَالاً حَدٍ عِندَهُ مِن الْمَوْمِنِين (عبداله الله (مقراه عبداله) الذي ليس الأحدٍ عنده من نعمةٍ تُجزى، ونعمته جارية على جميع الخلق (منرات الديد)».

١٠ ـ تأويل الآبات ٢: ٨٠٨ / ٣.

١١ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٠٨ / ٤.

١٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٠٨ / ٥.

<sup>(</sup>١) «عن أبي بصير» نيس في «ج».

١٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٠٩ / ٦.

١٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٠٩ / ٧.

<sup>(</sup>١) المائدة ٥: ٥٥.

# سُورَةُ الضُّحي

#### فَضْلُها

تَفَدُّم في فضل (وَالشَّمسِ) (١).

المجارا المورة، وجبت له شفاعة محمد (سلّن على والقيامة) وكُتِب له من الحسنات بعدد كلّ سائلٍ ويتيم عشر مرّات، وإن كتبها على شفاعة محمد (سلّن عبد وآد) يوم القيامة، وكُتِب له من الحسنات بعدد كلّ سائلٍ ويتيم عشر مرّات، وإن كتبها على اسم غائب ضال رجع إلى أصحابه سالماً، ومن نسي في موضع شبئاً ثمّ ذكره وقرأها، حَفِظه الله إلى أن يأخذه».
من الماء الله على الله (سلّن الله اسلّن عليه وآد): ومن أدمن قراء تها على اسم صاحب له، رَجع إليه صاحبه سريعاً سالماً».

سالماه. ( ٣/١١٦٩٩ - وقال الصادق (عبد بسعم): «من أكثر فراءة (وَالشَّمْسِ)، (وَالشَّحَى) و (أَلَمْ نَشْرَحُ) في يومٍ أو ليلةٍ، لم يبق شيءٌ بحضرته إلا شهد له يوم القيامة، حتّى شعره وبَشره ولحمه ودمه وعروقه وعَصبه وعِظامه».

سورة الصُّحى ـ فضْلُها ـ

(١) تقدِّم في الحديث (١) من فضل سورة الشمس.

...... T

...... ٢

قوله تعالى:

### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَانِ آلرَّحِيمِ وَ ٱلصُّحَى - إلىٰ فوله تعالى - وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ [١-٥]

الشّحى) إذا ارتفعت الشمس ﴿ وَٱلشّحَى ﴾ قال: [الصّحى] إذا ارتفعت الشمس ﴿ وَٱلنَّالِ اللّهَ عَلَيه إذا سَجَى ﴾ قال: إذا أظلم، قوله: ﴿ مَاوَدَعَكَ رَبُّكَ وَمَاقَلَى ﴾ ، قال: لم يَبْغُضك، فقال يصف تَفَضّلَه عليه: ﴿ وَلَلاّ خِرَةٌ خَيْرٌ لَكَ مِنَ ٱلْأُولَى ۞ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكِ فَتَرْضَى ﴾ .

۱ ۱۱۷۰۱ / ۲ ـ ثمّ قال عليّ بن إبراهيم: حدّ ثنا جعفر بن أحمد، قال: حدّ ثنا عبيدالله بن موسى، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (على الله على قوله تعالى: ﴿ وَلَلاَ خِرَةً خَيرٌ لَّكَ مِنَ الْحُورَةُ بَالله عَلَى الله على ال

﴿ ٣/١١٧٠٢ ـ محمّد بن العباس؛ عن أبي داود، عن بكار، عن عبدالرحمن، عن إسماعيل بن عبيدالله (١) عن عليّ بن عبدالله بن العباس، قال: عُرِض على رسول الله (سفراه عليه واله) ماهو مفتوح على أمّته من بعده كَفُراً كَفُراً، فَسُرَ بذلك، فأنزل الله عزّ وجل ﴿ وَلَـلاّ خِرَةٌ خَيْرٌ لِّكَ مِنَ ٱلْأُولَى ۞ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُكَ فَتَرْضَى ﴾ ، قال: فأعطاه الله عزّ وجل ألف قصر في الجنّة، تُرابه المسك، وفي كلّ قصرٍ ماينبغي له من الأزواج والخدّم، وقوله: كَفُراً كَفُراً، أي فربةً وربةً والمُرية تسمى كَفُراً.

سورة الضُّحي آية - ١ - ٥ -

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧٤.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الجنَّة فترضى.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ١/٨١٠.

<sup>(</sup>١) في النُّسخ: إسماعيل بن عبدالله، وما أثبتناه هو الصحيح لروايته عن عليّ بن عبدالله بن العباس، راجع تهذيب الكمال ٢١: ٣٦.

الصادق عند عن محمّد بن أحمد بن الحكم، عن محمّد بن يونس، عن حمّاد بن عيسى، عن الصادق جعفر بن محمّد، عن أبيه استراه عليها، عن جابر بن عبدالله، قال: دخل رسول الله استراه علي الطمة وطهاالسلام، وهي تَطْحَن بالرَّحى، وعليها كساء من أجلّه الإبل، فلمّا نظر إلبها بكى، وقال لها: «يافاطمة تعجّلي موارة الدنبا لنعيم الآخرة غداً، فأنزل الله تعالى عليه: ﴿ وَلَلاّخِرَةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ ٱلْأُولَى \* ولَسَوْفَ يُغطِيكَ رَبُّكَ مَوْرَة الدنبا لنعيم الآخرة غداً، فأنزل الله تعالى عليه: ﴿ وَلَلاّخِرَةٌ خَيْرٌ لَكَ مِنَ ٱلْأُولَى \* ولَسَوْفَ يُغطِيكَ رَبُّكَ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَلْهُ عَلَيْهُ وَلَلَا عَنْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَلْهُ عَلَيْهُ وَلَلْهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَكُونَ اللهُ عَلَيْهُ وَلَلْهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَلْهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَلْهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَلْهُ عَلَيْهُ وَلَلْهُ عَنْ اللهُ وَلَا عَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَلْهُ وَلَا لَهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَلْهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَلْهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ وَاللّهُ اللهُ ا

7/11۷۰۵ عليّ بن إبراهيم: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر وطبه السلام،، في قوله: ﴿ مَاوَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَاقَلَى ﴾: «وذلك أنّ جَبْرُئيل أبطأ على رسول الله اصل الله واله»، وأنّه كانت أول سورة نزلت ﴿ آقْرَأْ بِاسِمِ رَبِّكَ آلَذِي خَلَقَ﴾ (" ثمّ أبطأ عليه، فقالت خديجة: لعلّ ربّك قد تركك، فلا يُرسِل إليك. فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ مَاوَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَاقَلَى ﴾ ..

٧/١١٧٠٦ ومن طريق المخالفين: الفقيه ابن المغازلي الشافعي، في كتاب (الفضائل)، قال: أخبرنا أحمد ابن محمّد بن عبدالوهاب إجازةً، أنّ أبا أحمد عمر بن عبدالله بن شَوْذَب أخبرهم، [قال]: حدّثنا عثمان بن أحمد الدقاق، حدّثنا محمّد بن الصّبّاح الدُّولابي، قال: حدّثنا الحكّم بن الدقاق، حدّثنا محمّد بن الصّبّاح الدُّولابي، قال: حدّثنا الحكّم بن ظهير، عن السّدي، في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُوفَ حَسَنَةً ثَرْدُلَهُ فِيهَا حُسناً ﴾ (١)، قال: المودَّة في آل محمّد رسول الله الله الله الله وفي قوله تعالى: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ وَبُكَ فَتُرْضَى ﴾، قال: رضا محمّد (منى ه عله رآله) أن يُدخل أهل بيته الجنّة.

۱۱۷۰۷ م. ومن طريق المخالفين: (تفسير الثعلبي)، عن جعفر بن محمّد (مبالله)، و(تفسير القُشيري)، عن جابر الأنصاري: أنّه رأى النبيّ (سفراه عليه راله) فاطمة وعليها كِساء من أجِلّة الابل، وهي تَطْحَن بيديها، وتُرضِع ولدها، فَذَمَعت عينا رسول الله (سفراه عليه راله)، فقال: «بابنتاه، تعجّلي مرارة الدنيا بحلاوة الآخرة» فقالت: «بارسول

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٨١٠ / ٢.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٨١١ / ٣.

٦ ـ تفسير القمي ٢: ١٢٨.

<sup>(</sup>١) العلق ٢٦: ١.

٧ ـ مناقب ابن المغازلي: ٣١٦ / ٣٦٠.

<sup>(</sup>۱) الشورى ٤٢: ٢٣.

۸ ....مناقب ابن شهر آشوب ۳: ۳٤۲.

الله، الحمدلله على نَعْماله، والشُّكر لله على آلائه، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾. \* ١٤٠١/ ٩ مندها فند أنذ أنذ فنا المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة العالم الله على المعالمة المعالمة المعالمة

٩/١١٧٠٨ - ومن طريقهم أيضاً: فـي قـوله تعـالى: ﴿وَلَسَـوْفَ يُسعَطِيكَ رَبُّكَ فَـتَرْضَىٰ﴾، قـال: رِضـا محمّد (مـنى،، عبـرنه، أن يُدْخِل [الله] أهـل بينه الجنّة.

قوله تعالى:

## أَلَمْ يَحِدْكَ يَتِيماً فَتَاوَىٰ -إلى قوله تعالىٰ - وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ [٦١-١]

الله الناس ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ ﴾ أي هدى إليك قوماً لا يعرفونك حتى عرفوك ﴿ وَوَجَدَكَ عَآئِلا فَأَغْنَىٰ ﴾ والله الناس ﴿ وَوَجَدَكَ عَآئِلا فَأَغْنَىٰ ﴾ أي هدى إليك قوماً لا يعرفونك حتى عرفوك ﴿ وَوَجَدَكَ عَآئِلا فَأَغْنَىٰ ﴾ أي هدى إليك قوماً لا يعرفونك حتى عرفوك ﴿ وَوَجَدَكَ عَآئِلا فَأَغْنَىٰ ﴾ أي وجدك تعول أقواماً فأغناهم بعلمك،

قال: حدّثنا بكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطان، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى بن زكريا القطان، قال: حدّثنا بكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثنا تميم بن بُهلول، عن أبيه، عن أبي الحسن العبدي، عن سليمان ابن عِهران، عن عَبابة بن رِبعي، عن ابن عبّاس، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً قَاوَىٰ ﴾ [قال: ابن عِهران، عن عَبابة بن رِبعي، عن ابن عبّاس، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً قَاوَىٰ ﴾ إنها سمّي يتيماً لأنه إلم يكن لك نظير على وجه الأرض من الأولين و [لامن] الآخرين، فقال الله عزّ وجلّ مُمنناً عليه بنِعَمِه (١٠) ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً ﴾ أي وحيداً لانظير لك ﴿ قَاوَىٰ ﴾ إليك الناس وعرّفهم فضلك حتّى عرفوك عليه بنِعَمِه الله يقول: هو أَلَمْ يَجِدْكَ عَايُلا ﴾ يقول: عقول: منسوباً عند قومك إلى الضلالة فهداهم الله بمعرفنك (٢) ﴿ وَوَجَدَكَ عَايُلا ﴾ يقول: فقيراً عند قومك، يقولون: لامال لك، فأغناك الله بمال خديجة، ثمّ زادك من فضله، فجعل دُعاءك مستجاباً حتّى لو دعوت على حَجّر أن يجعله الله لك ذهباً، لنقل عبنه الى مُرادك، فأتاك بالطعام حيث لاطعام، وأتاك بالماء حيث دعوت على حَجّر أن يجعله الله لك ذهباً، لنقل عبنه الى مُرادك، فأتاك بالطعام حيث لاطعام، وأتاك بالماء حيث لاماء، وأعانك (٢) بالملائكة حيث لامّنيث، فأظفرك بهم على أعدائك.

سورة الضُّحي آية . ٦ . ١١ .

٩ ـ ... يتابيع المودة: ٤٦.

١ ـ تفسير القمي ٢: ٢٧ \$.

٢ ـ معاني الأخبار: ٥٢ / ٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بنعمته.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فهداهم لمعرفتك.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وأغاثك.

النبسابوري، عن عليّ بن محمّد بن الجَهْم، قال: حضرت مجلس المأمون ـ فذكر الحديث الذي فيه ذكر الآيات النبسابوري، عن عليّ بن محمّد بن الجَهْم، قال: حضرت مجلس المأمون ـ فذكر الحديث الذي فيه ذكر الآيات التسي سأل المأمون الرضا (عبدالسلام): وقال الله تعالى لنبيّه التسي سأل المأمون الرضا (عبدالسلام): وقال الله تعالى لنبيّه محمّد (منراة عبدالد): ﴿ أَلَمْ يَجِدْكُ يَتِيماً فَنَاوَى ﴾ يقول: ألم يَجِدْكُ وحيداً فآوى إليك الناس ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالًا ﴾ محمّد (منراة عبدالد) ﴿ وَوَجَدَكُ عَايِلاً فَأَغْنَى ﴾ يقول: أغناك بأن جعل دُعاءك يعني عند قومك ﴿ وَهَدَى بارك الله فيك يابن رسول الله.

١١٧١٢ / ٤ - عليّ بن إبراهيم أيضاً: ثمّ قال: ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَأَوَىٰ ﴾ قال: البِتيم: الذي لامِثْل له، ولذلك سُمّيت الدرّة البِتيمة لأنّه لامِثْل لها ﴿ وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَىٰ ﴾ بالوحي، فلا تَسأل عن شيءٍ إلّا نُبَنته (١) ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَىٰ ﴾ ، قال: وجدك ضالًا في قوم لايعرفون فضل نبوّتك، فهداهم الله بك.

قوله: ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَكَا تَقْهَرْ ﴾ أي لاتَظْلِم، والمخاطبة للنبيّ (سنَ الدعب واله) والمعنى للنّاس، فوله: ﴿ وَأَمَّا ٱلسَّائِلَ فَكَا تَنْهَرْ ﴾ أي لاتَرُد (")، قوله: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ﴾، قال: بما أنزل الله عليك وأمرك به من الصلاة والزكاة والصوم والحَجّ والولاية، ومافضلك الله به فحدّث.

البنباق، قال: سألت أباعبدالله (مدالسه) عن قوله عزّ وجلّ : ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ﴾، قال: «الذي أنعم عليك بما فضّلك وأعطاك وأحسن إليك» ثمّ قال: «فَحَدَّثَ بِدينِه وماأعطاه الله وماأنعم به عليه».

المرا الله على المحمّد بن خالد البراني؛ عن الوشّاء، عن عاصم بن حُميد، عن عمرو بن أبي نصر، قال: حدّثني رجل من أهل البصرة، قال: رأيت الحسين بن على المدالله بن عمر يطوفان بالبيت، فسألتُ ابن عُمر، فقلت: قول الله تعالى: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّتُ ﴾ ؟ قال: أمره أن يُحدّث بما أنعم الله عليه.

ثمَ إِنِّي قلت للحسين بن عليّ (منه السلام)؛ قول الله تعالى: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ﴾ قال: «أمره أن يُحدّث بما أنعم الله عليه من دينه».

٣ ـ عيون أخبار الرضاءك السلام ١: ١٩٩ / ١.

٤ ـ تفسير القمى ٢: ٢٧٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: شيء أحداً.

<sup>(</sup>٢) في المصدر، و«ط» نسخة بدل: أي لاتطرد.

٥ ـ الكافي ٢: ٧٧ / ٥.

٦ ـ المحاسن: ٢١٨ / ١١٥.

# سُورَةُ الانشراح

#### فَضْلُها

تقدُّم في فضل (والشَّمسِ وَضُحاها) (١)

1/11۷۱۵ ـ ومن (خَواصَ القرآن): قال رسول الله استراة عبدرانه: دمن قرأها أعطاه الله اليقين والعافية، ومن قرأها على ألمٍ في الصدر، وكتبها له، شفاه الله».

١٧١٦ أ / ٢ ـ وقال رسول الله (صلى الله وصلى الله وصلى الله وصلى الله وسقل الله وسقل الله وسقل الله إخراجه».

٣/١١٧١٧ ـ وقال الصادق (علمه السلام): «من فرأها على الصدار تنفع من ضرّه، وعلى الفؤاد تُسكّنه بإذن الله، وماؤها ينفع لمن به البرد بإذن الله تعالى». مَرُرِّ مِنْ مَرَاً عَلَى الصّارِ عَنْ مِنْ صَلَّى الله البرد بإذن الله تعالى».

سورة الانشراح ـ فضلها ـ

(١) تقدُّم في الحديث (١) من فضل سورة الشمس.

\*\*\*\*=

٠,,,, ۲

..... r

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ أَكُمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ \* وَوَضَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ \* آلَّـذِى أَنْـقَضَ ظَهْرَكَ \* وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ \* فَإِنَّ مَعَ آلْعُسْرِ يُسْراً \* إِنَّ مَعَ العُسْرِ يُسْراً \* فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ \* وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَبْ [ ٨- ١ ]

١/١١٧١٨ - محمّد بن الحسن الصفّار: عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي عُمير، عن جميل، والحسن بن راشد، عن أبي عبدالله المباسلام، في قوله تبارك وتعالى: ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾، قال: فقال: دبولاية أمير المؤمنين (طبالله)».

" ۱۱۷۲۰ من ابن أبي عُمير، عن المُهلَبي، عن إبراهيم بن هاشم، عن ابن أبي عُمير، عن المُهلَبي، عن سلمان، قال: قلت لأبي عبدالله اعبه الله عالى: ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾؟ قال: ابعلي، فاجعله وصيّاً». قلت: وقوله: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ ﴾ ؟ قال: ٥إنّ الله عزّ وجلّ أمره بالصلاة و الزكاة والصوم والحجّ، ثمّ أمره إذا فعل ذلك أن ينصب عليّاً وصيّه.

سورة الانشراح آية ١٠٨٠

١ ـ بصائر الدرجات: ٩٢ / ٣.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ١١٨ / ١.

٣ ـ تأويل الآبات ٢: ٨١٢ / ٣.

١١٧٢١ ﴿ ٤ - وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن علي، عن أبي جميلة، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: «قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ ﴾ كان رسول الله (مقراه عبدالله) حاجًا، فنزلت ﴿ فَإِذَا فَرَغْتُ ﴾ من حجّتك ﴿ فَانصبْ ﴾ عليّاً للناس».

المكفضل بن عمر، عن أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمد، بإسناده إلى المُفضل بن عمر، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: (﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصبْ ﴾ عليًا بالولاية».

\* ۱۱۷۲۳ / ۲- محمد بن يعقوب: عن محمد بن الحسن وغيره، عن سهل، عن محمد بن عيسى، ومحمد بن الحسين، جميعاً، عن محمد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، وعبدالكريم بن عمرو، عن عبدالحميد بن أبي الدّيلم، عن أبي عبدالله (عبدالله) - في حديث طويل - قال: هففال الله جلّ ذكره: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصبُ \* وَإِلَىٰ رَبِّكَ الدّيلم، عن أبي عبدالله (عبدالله) - في حديث طويل - قال: هففال الله جلّ ذكره: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصبُ \* وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَب ﴾ يقول: إذا فرَغت فانصب عَلَمَك وأعُلِن وصيّك، فأعْلِمهم فضله علانية، فقال (مقراه عليه واله): من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللهم والي من والاه، وعادٍ من عاداه، ثلاث مرات،

٤٠٠ ١٩٧٢٤ . ﴿ ١٩٧٢٤ . ﴿ ١٩٧٤ . ﴿ الله و الصادق وعليه السلام ، في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ . والماد من وصيّك؟ فجعلناه ناصرك ومُذّل عدوّك ﴿ اللَّذِي أَنقَضَ ظَهْرَك ﴾ وأخرج منه سُلالة الأنبياء الذين يُهندى بهم ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾ فلا أَذْكَر إلّا ذُكِرت معي ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ ﴾ من دينك (١) ﴿ فَانصَبْ ﴾ عليّاً للولاية تهندى به الفرقة».

٨/١١٧٢٥ ـ وعن عبدالسلام بن صالح، عن الرضارط السلام: ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ يامحمّد، ألم نجعل عليّاً وصيّك؟ ﴿ وَوَضَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ ﴾ يُقُل مَهَاتَلَة الكفّار وأهل التأويل بعليّ بن أبي طالب(طهالسلام) ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ ﴾ [بذلك] ﴿ ذِكْرَكَ ﴾ أي رِفعنا مع ذِكرك يامحمّد له رُتبة».

٩/١١٧٢٦ - وعن أبي حاتم الرازي: أَنْ جَعَفُر بِي مَحْمَدُ البِيسَالِينِ، قرأ ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصبْ ﴾ قال: «فإذا فَرَغَت من إكمال الشريعة فانصب عليّاً لهم إماماً».

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٨١٢ / £.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٨١٢ / ٥.

٦ ـ الكافي ١: ٢٣٢ / ٣.

٧ ـ المناقب ٣: ٢٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: من دنياك.

٨ ـ المناقب ٣: ٢٣.

٩ ـ المناقب ٣: ٢٣.

١٠ \_.... الفضائل لابن شاذان: ١٥١، البحار ٣٦. ١١٦ / ٦٣.

ذِكري، فنزل عليه جَبُّرِثيل (عبد العرب)، وقال: إفرأ يامحمّد ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ يامحمّد ﴿ وَوَضَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ \* أَلَذِى أَنْقَضَ ظَهْرَكَ \* وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾ بعليّ صِهْرك. قال: فقرأها النبيّ (منراة عبورات). وأثبتها ابن مسعود، وانتقصها (۱) عثمان.

١١/١١٧٢٨ - ابن شهر آشُوب: عن تفسير عَطاء الخُراساني: قال ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿وَوَضَعْنَا عَبْكَ وِزْرَكَ \* ٱلَّذِى أَنْقَضَ ظَهْرَكَ﴾ أي فوَىٰ ظهرك بعليّ بن أبي طالب (عيمالسلام).

﴿ ١٢/١١٧٢٩ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني محمّد بن جعفر، قال: حدّ ثنا يحيى بن زكريا، قال: حدّ ثنا عليّ ابن حسّان، عن عبدالرحمن بن كثير، عن أبي عبدالله (طبه السكلام)، في قوله: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ ﴾: ومن نبوّتك (١١) ﴿ فَانصَبْ ﴾ عليّاً (طبه السلام) ﴿ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَبِ ﴾ في ذلك».

ئمَ قال: ﴿إِنَّ مَعَ العُسْرِ يُسْراً ﴾، قال: ماكنت فيه من العُسر أتاك اليُسر، ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ ﴾ قال: إذا فرغت من حجّة الوّداع فانصب أمير المؤمنين (عبدالسلام) ﴿ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَب ﴾ .

المعددة بن صَدَقة، قال: سَمِعت جعفراً إِينَ مسلم، عن مَسْعَدة بن صَدَقة، قال: سَمِعت جعفراً إِيقول: «كان أبي (رمَه الله عنه) يقول في قوله تبارك وتعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فانصَبْ \* وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَارغَب ﴾: فإذا قضيت الصلاة قبل أن تُسلّم وأنت جالس، فانصَب في الدُّعاء من أمر الدنيا والآخرة، وإذا فرَغت من الدُّعاء فارغب إلى الله تبارك وتعالى [أن يتقبّلها منك]».

الطبرسي: معناه: فاذا فَرغت من الصلاة المكتوبة فانصب إلى ربّك في الدُّعاء، وارغَب إليه المسألة يُعطيك. قال: وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليهما السلام).

<sup>(</sup>١) في «ج»: وأسقطها.

۱۱ ـ المناقب ۲: ۲۷.

١٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٩٩.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي»: بنبوتك.

١٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٨ ٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بعليّ الحرب.

١٤ \_ قرب الاسناد: ٥.

١٥ ـ مجمع البيان ١٠: ٧٧٢.

# سُورَةُ التِّين

#### فَضْلُها

۱/۱۱۷۳۳ مابن بابويه: بإسناده، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «من قرأ (وَالنّين) في فراىصه ونوافله أُعطي من الجنّة حيث يرضى إن شاء الله تعالى».

٢/١١٧٣٤ على القرآن): رُوي عن النبيّ (منها عبدرانه)، أنّه قال: «من قرأ هذه السورة كتب الله له من الأجر مالايحصى، وكأنّما تلقّى محمّداً (منها عبدرانه) وهو مغتمّ ففرّج الله عنه، وإذا قُرِئت على مايُحضّر من الطعام، صرف الله عنه بأس ذلك الطعام، ولو كان فيه شمّاً قاتلاً، وكان فيه الشّفاء».

۳/۱۱۷۳۵ منه شرّ ذلك المأكول، ولوكان من أو أها على مأكول، رفع الله عنه شرّ ذلك المأكول، ولوكان شمّاً، وصيّر فيه الشّفاء».

1177 / ٤ ـ وقال الصادق (علمه السلام): ﴿إِذَا كُتِبَت وَقُرِّتَ عَلَى شيءٍ من الطعام، صرف الله عنه ما يَضُرُه، وكان فيه الشَّفاء بقُدرة الله تعالى».

سورة النين . فضلها .

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٣.

.... - 1

٣ ـ خواص القرآن: ٣٣ «مخطوط».

1 \_ خواص القرآن: ١٤ «مخطوط».

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَاٰنِ الرَّحِيمِ وَالتِّينِ وَالزَّيْتُونِ \* وَطُورِ سِينِينَ \* وَهَاٰذَا اَلْبَلَدِ الْأَمِينِ \* لَـقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَاٰنَ فِى أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ \* ثُمَّ رَدَذَنَاهُ أَسْفَلَ سَاْفِلِينَ \* إِلَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاٰتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونِ \* فَـمَا

يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ \* أَلَيْسَ آللهُ بِأَخْكُم ٱلْحَـٰكِمِينَ [٨-١]

محمد المحمد بن بعد الله الرازي، عن الحسين بن علي بن أبي عنمان، عن موسى بن بكر، عن أبي الحسن ابن خالد، قال: حدّ ثني أبو عبدالله الرازي، عن الحسين بن علي بن أبي عنمان، عن موسى بن بكر، عن أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه (طبهم الدينة) قال: وقال وسول الله (عَلَى الله تبارك وتعالى اختار من البلدان أربعة، فقال عزّ وجلّ: ﴿ وَ ٱلرِّينِ وَ ٱلرَّ يُتُونِ \* وَطُورِ سِينِينَ \* وَهَـٰذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ﴾ التين: المدينة، والزينون: بيت المقدِس، وطُور سينين: الكوفة، وهذا البلد الأمين: مكّة،

۱۱۷۳۸ / ۲ محمد بن العباس، قال: حدّثنا محمد بن هَمّام، عن عبدالله بن العلاء، عن محمد بن شَمُون، عن عبدالله وعبدالله (عبدالله (عبدالله) يقول: اقوله عن عبدالله بن حرّاج، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: اقوله تعالى: ﴿ وَٱلرِّينِ وَٱلرَّيْنُونِ ﴾ التين: الحسن، والزيتون: الحسين (عبدالله)».

٣/١١٧٣٩ عن يحبي الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسي، عن يونس، عن يحبي الحلبي، عن

سورة البَّين آية ـ ١ ـ ٨ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ٣٦١ / ١.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٨١٣ / ١.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٨١٢ / ٢.

بدر بن الوليد، عن أبي الربيع الشامي، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قوله تغالى: ﴿ وَٱلرِّينِ وَٱلرَّيْتُونِ \* وَطُورِ مِينِينَ ﴾، قال: «التين والزيتون: الحسن والحسين، وطُور سِينين: عليّ بن أبي طالب (عليم السلام)».

قلت: قوله: ﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ ﴾؟ قال: «الدين: ولاية عليّ بن أبي طالب (مليه السلام)».

ابن الغُضيل، قال: قلت لأبي الحسن الرضا (طبه السلام): أخبرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلتِّينِ وِٱلزَّيْتُونِ ﴾ إلى آخر السورة، فقال: «النين والزينون: الحسن والحسين».

قلت: ﴿ وَطُورِ سِينينَ ﴾ ؟ قال: دليس هو طُور سينين، ولكن طور سيناءه. قال: فقلت: وطُور سيناء؟ فقال: «نعم، هو أمير المؤمنين (علىهاسلام)».

قلت: ﴿ وَهَـٰذًا ٱلْبَلَٰدِ ٱلْأَمِينِ ﴾؟ قال: ههو رسول الله (سترية عبدراله)، أمِن الناس به من النار إذا أطاعوه».

قلت: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾؟ قال: هذاك أبو فصيل حين أخذ الله المِيثاق له بالربوبيّة، ولمحمّد (صلرات على داله) بالنبوّة، ولأوصيائه بالولاية، فأقرّ وقال: نعم، ألا ترى أنّه قال: ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَلْفِلِينَ ﴾ يعني الدَّرَك الأسفل حين نَكَص وفعل بآل محمّد (صلى التعب داله) مافعل؟».

قال: قلت: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ﴾؟ قال: «هو والله أمير المؤمنين(عيه السلام) وشيعته ﴿فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونٍ﴾».

قال: قلت: ﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ ﴾؟ قال: ومهلاً مَهَلاً، لاَنْقُل هكذا، [هذا] هو الكفر بالله، لاوالله ماكذب رسول الله (منر، دعب رته) بالله طَرْفة عين، قال: قلت: فكيف هي؟ قال: دفمن يُكذَّبك بعد بالدِّين، والدِّين أمير المؤمنين (عب سيم) ﴿ أَلَيسَ آللهُ بِأَحْكُمِ ٱلْحَكِمِينَ ﴾،

عن عبدالله الدين النجفي، قال بروى على بن إبراهيم في (تفسيره): عن يحيى الحلبي، عن عبدالله ابن مُسكان، عن أبي الربيع الشامي، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلنِّينِ وَٱلزَّيْتُونِ \* وَطُورِ سِينِينَ ﴾، قال: «التين والزيتون: الحسن والحسين، وطُور سينين: عليّ (عبدالسلام)». وقوله: ﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِاللَّذِينِ ﴾، قال: «[الدّين] أمير المؤمنين (عبدالسلام)».

7/11۷٤۲ - ابن شَهْر آشوب: عن أبي معاوية الضّرير، عن الأعمش، عن سُمَيّ، عن أبي صالح، عن أبي هُريرة وابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ ﴾ يقول: يامحمّد، لايُكذّبك عليّ بن أبي طالب بعدما آمن بالحساب.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٨١٤ / ٤.

<sup>(</sup>١) في النُّخ: إبراهيم بن محمّد بن سعد.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٨١٣ / ٣.

٦ ـ المناقب ٢: ١١٨.

١٧٤٣ ـ وعن البافر دعيه السلام، في قوله تعالى: ﴿إِلَّا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّـٰلِحَـٰتِ﴾، قال: ٥ذاك أمير المؤمنين وشيعته ﴿فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونِ﴾،

المحرورة وابن عباس، وفي تفسير ابن جُرَيج، عن عطاء، عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ أَلَيسَ آفَهُ بِأَحْكُمِ الْمَ عُريرة، وابن عباس، وفي تفسير ابن جُرَيج، عن عطاء، عن ابن عباس، في قوله تعالى: ﴿ أَلَيسَ آفَهُ بِأَحْكُمِ الْمَخْكِمِينَ ﴾ وقد دخلت الروايات بعضها في بعض: أنّ النبيّ (مقراة عبدراته) انتبه من نومه في بيت أمّ هانىء فَزِعاً، فسألتُهُ عن ذلك، فقال: اياأُم هانىء، إنّ الله عزّ وجلّ عَرَض عليّ في المنام القيامة وأهوالها، والجنّة ونعيمها، والنار ومافيها وعذابها، فأطلعت في النار فاذا أنا بمعاوية وعمرو بن العاص قائمين في حرّ جهنّم، يَرْضَغ رأسيهما الزّبانية بحِجارةٍ من جَمْر جهنّم، يقولون لهما هلا آمننما بولاية عليّ بن أبي طالب (عبدالله)؟ وقال ابن عباس: فيخرج عليّ (عبدالله)، من حِجاب المقطّمة ضاحكاً مستبشراً، وينادي: حكم لي ربّي وربّ الكعبة، فذلك قوله تعالى: ﴿ أَلَيسَ آفَةُ بِأَحْكَمِ ٱلْحَاكِمِينَ ﴾ فينبعث الخبيث إلى النار، ويقوم عليّ في الموقف يشفع في أصحابه وأهل ببته وشبعته.

المَّاهِ الله المَّوْدِ بِينِينَ \* وَهَلْذَا ٱلْبَلْدِ وَ النَّيْنِ وَ ٱلزَّيْتُونِ \* وَطُورِ سِينِينَ \* وَهَلْذَا ٱلْبَلْدِ الْأَمِينَ \* وَهَلْذَا ٱلْبَلْدِ الْأَمِينَ \* وَهَلْذَا ٱلْبَلْدِ الْأَمِينَ ؛ الكوفة، وهذا البلد الأمين: مكة.

معنى مسلم الله المارة على بن إبراهيم أيضاً: قوله: ﴿ وَٱلنِّينِ وَٱلزَّيْتُونِ \* وَطُورِ سِينِينَ \* وَهَاذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ﴾ ، قال: النّين: رسول الله (من الدعب الدينون: أمير المؤمنين (على المهاسلام)، وطور سينين: الحسن والحسبن (علها الله)، والبلد الأمين: الأئمة (عليم السلام)، ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي أُحْسَن تَقْوِيمٍ ﴾ قال: نزلت في الأوّل ﴿ فُمُ رَدَدْنَا لُهُ أَسْفَلُ وَالبلد الأمين: الأئمة (عليم السلام)، ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي أُحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ قال: نزلت في الأوّل ﴿ فُمُ رَدَدْنَا لُهُ أَسْفَلُ سَلْفِلِينَ ﴾ إلّا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ ﴾ ، قال: ذلك أمير المؤمنين (عب السلام)، ﴿ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴾ أي لايمن عليهم به ثمّ قال لنبيّه (من الاعداد الله عند الله الله يَكُذِ بُكُ تَعْدُ بِالدّينِ ﴾ ، قال: ذلك أمير المؤمنين (عب السلام) ﴿ أَلْيَسَ آللهُ بِأَحْكُم ٱلْحَلْكِمِينَ ﴾ .

٧ ـ المناقب ٢: ١٢٢.

<sup>......</sup> A

٩ ـ الخصال: ٢٥٥ / ٥٨.

١٠ ـ تفسير القمى ٢: ٢٩.

# شُورَةُ العَلَق

يومه أو المرا المرابع المويه: بإسناده، عن سليمان بن خالد، عن أبي عبدالله (طبعالسلام) قال: «من قرأ في يومه أو ل ليلته: ﴿ أَقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكُ ﴾ ثمّ مات في يومه أو في ليلته، مات شهيداً، وبعثه الله شهيداً، و أحياه شهيداً، وكانكمن ضرب بسيفه في سبيل الله تعالى مع رسول الله (مقراة عليه وآله)».

۱۷۶۸ / ۲ - ومن (خواص الفرآن): رُوي عن النبي املى الله على الله الله قال: امن قرأ هذه السورة، كتب الله له من الأجر كمثل ثواب من قرأ جُزء المفصّل (۱)، وكأجرٍ من شهر سيفه في سبيل الله تعالى، ومن قرأها وهو راكب البحر سلّمه الله تعالى من الغَرق».

٣/١١٧٤٩ / ٣ ـ وقال رسول الله (منّى اله عليه وله): ومن قرأها على بأب مَخْزن، سلّمه الله تعالى من كلّ آفةٍ وسارقٍ إلى أن يُخْرِجَ مافيه مالِكُه».

١١٧٥٠ / ٤ ـ وقال الصادق (عليه السلام): دمن قرأها وهو متوجّه في سَفره كُفي شرّه، ومن قرأها وهو راكب البحر سَلِم من ألمه بقدرة الله تعالى.

سورة العَلَق ـ فضلها ـ

١ . ثواب الأعمال: ١٢٤.

..... Y

(١) قيل: إنساشتي به لكثرة مايقع فيه من فصول التسمية بين السور، وقبل: لِقِصَر سوره، واختُلف في أوّله، فقيل: من سورة محمّد (سلّ له عليه واديه) وقيل: من سورة ق، وقيل: من سورة الفتح. «مجمع البحرين ٥: ٤٤١».

٠.... ٢

٤ ـ خواص القرآن: ١٤ «نحوه».

#### قوله تعالى:

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاْنِ آلرَّحِيمِ آقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّيكَ آلَّذِى خَلَقَ \* خَلَقَ آلْإِنسَاْنَ مِنْ عَلَقٍ -إلى فوله تعالى ـ كَـكَلاَلاَتُطِغهُ وآسْجُذْ وَآفْتَرِبْ [١-١٩]

العدد الله المحمد الله المحمد بن أبراهيم، قال: حدّ ننا أحمد بن محمد الشيباني، قال: حدّ ثنا محمد بن أحمد، قال: حدّ ثنا إسحاق بن محمد، قال: حدّ ثنا إسحاق بن محمد، قال: حدّ ثنا عنمان بن يوسف، عن عبدالله بن كيسان، عن أبي جعفر المه الله الله وما قرأ؛ قال: وما قرأ؛ قال: والمقرأ أبي جعفر المه الله الله والمناز والمن

الرُّوْيا الصالحة في النوم، وكان لايرى رُوْيا إلَّا جاءت كفلَق الصبح؛ ولمّا تزوّج بخديجة (مراة عبا)، وكمّل له من الوحي الرُّوْيا الصالحة في النوم، وكان لايرى رُوْيا إلَّا جاءت كفلَق الصبح؛ ولمّا تزوّج بخديجة (مراة عبا)، وكمّل له من العُمر أربعون سنة، قال: فخرج ذات يوم إلى جبل جراء، فهتف به جَبْرَتيل ولم يَبْدُ له، فغُشي عليه، فحمّلوه مشركو قريش إليها، وقالوا: يا خديجة، تزوّجت بمجنون! فو ثبت خديجة من السرير، وضمّته إلى صدرها، ووضعت رأسه في حِجرها، وقبلت عينيه، وقالت: تزوّجت نبيّاً مُرسَلاً فلمّا أفاق قالت: بأبي وأمي يارسول الله، ماالذي أصابك؟ قال: «ما أصابني غير الخبر، ولكنّي سَمِعت صوتاً أفزعني، وأظنّه جَبْرَئيل» فاستبشرت ثمّ قالت: إذا كان غَداة غدٍ فارجع إلى الموضع الذي رأيته، فيه بالأمس، قال: «نعم».

سورة العُلُق آية ـ ١ ـ ١٩ ـ

فخرج (منى الا على مراقد)، وإذا هو بَجَبْرُ ليل في أحسن صورةٍ وأطيب رائِحة، فقال: يامحمد، ربّك يُقرئك السلام ويخصّك بالتحيّة والإكرام، ويقول لك: أنت رسولي إلى التَّقلين، فادْعُهم إلى عبادتي، وأن يقولوا: لإإله إلا الله محمّد رسول الله، عليّ وليّ الله، فضرب بجنّاحه الأرض، فنبعت عين ماءٍ فشَرِب (مل اله عليه وآله) منها، وتوضأ، وعلّمه ﴿ آقرَأُ بِالسّمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴾ إلى آخرها، وعرج جَبْرَئيل إلى السماء، وخرج رسول الله (صل الله المسلمة عليه وآله) من جراء فما مرّ بحَجْر ولامدر ولاشجر إلا وناداه: السلام عليك يارسول الله، فأنى خديجة وهي بانتظاره، وأخبرها بذلك، ففرحت به وبسلامته وبقائه.

قلت: تقدّم بابٌ في مقدّمة الكتاب في أوّل مانزل من القرآن (١٠).

٣/١١٧٥٣ - عليّ بن إبراهبم، في معنى السورة، قوله: ﴿ آقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكُ ﴾، قال: اقرأ بسم الله الرحمن الرحمن الرحيم ﴿ آقْرَأْ وَرَبُّكَ ٱلأَكْرَمُ \* ٱلَّذِي عَلَّمَ بِالقَلَمِ ﴾ بعني علّم الانسان الكتابة التي تَتِمّ بها أمور الدنيا في مشارق الأرض ومغاربها.

ثمّ قال: ﴿ كَلَّا إِنَّ الإِنسَسْنَ لَيَطْغَى \* أَن رَّءَاهُ آستَغْنَى ﴾ قال: إنّ الإنسان إذا استغنى يكفُر ويَطْغى ويُنكِر ﴿ إِنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ الرُّجْعَى ﴾.

قوله: ﴿ أَرَءَيْتَ ٱلَّذِي يَنْهَى \* عَبْداً إِذَا صَلَّى ﴾، قال: كان الوليد بن المُغيرة يَنْهي الناس عن الصلاة، وأن يُطاع الله ورسوله، فقال الله: ﴿ أَرَءَيْتَ ٱلَّذِي يَنْهَى \* عَبْداً إِذَا صَلَّى ﴾.

قول الله عزّ وحلّ: ﴿ أَرَءَيْتَ إِن كَذَّبَ وَتَوَلِّى \* أَلَمْ يَعْلَمْ بِأَنَّ آللهُ يَرَى \* كَـكَلا لِئن لَمْ ينتَهِ لَنَسْفَعاً بِالنَّاصِيَةِ ﴾ أي لَناْ خُذنَه بالناصبة، فنُلقِبه في النار.

قوله: ﴿ قَلْيَدُعُ نَادِيَهُ ﴾ قال: لمّا مات أبو طالب، نادى أبو جهل والوليد عليهما لعائن الله: هلمّوا فاقتلوا محمّداً، فقد مات الذي كان يَنْصُره، فقال الله: ﴿ فَلْيَدْعُ نَادِيَهُ \* سُنَدْعُ ٱلزَّبَانِيَةَ ﴾، قال: كما دعا إلى قتل رسول الله (مني الله عبدراله)، نحن أيضاً نَدْعو الزبانية.

ئمَ قال: ﴿ كَـلاَّ لَا تُطِعْهُ وآسْجُدْ وَٱقْتَرِبْ ﴾ أي لا يُطيعون لِمَا دعاهم إليه، لأنّ رسول الله (سلى ال عليه واله) أجاره مُطْعِم بن عَديّ بن نَوْفَل بن عبد مَنَاف ولم يَجْسُر عليه أحد.

٤/١١٧٥٤ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن الوشاء، قال: سمعت الرضاء، عن الوشاء، قال: سمعت الرضاء، بن يقول: وأقرب مايكون العبد من الله عزّ وجلّ وهو ساجد، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿وٱسْجُدُ وَاقْتُرَبُ﴾،

0/11٧٥٥ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مَشْعَدة بن صَدَقة، عن أبي

<sup>(</sup>١) تَقَدَّم في باب (١٥) في أوَّل سورة نزلتُ وآخر سورة.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٤٣٠.

٤ ـ الكافي ٣: ٢٦٤ / ٣.

۵ ـ الكافي ٨: ١٤٨ / ١٢٩.

عبدالله (عبد الله)، قال: دقال رسول الله (صفرات عبدراته): ماخلق الله عزّ وجلّ خَلْقاً إلّا وقد أمّر عليه [آخر] يَغْلِبه فيه، وذلك أنّ الله تبارك وتعالى لمّا خلق البحار السَّفلى فَخَرت، وقالت: أيّ شيء يَغْلِبني؟ فَخَلَق الأرض فَحَرت، وقالت: أيّ شيء يَغْلِبني؟ فَخَلَق الجبال وأثبتها على ظهرها أو نَدَ مَن أن تَوِيد بما عليها، فذَلَت الأرض واستقرّت، ثمّ إنّ الجبال فَخَرت على الأرض، فشمخت واستطالت، وقالت: أيّ شيء يَغْلِبني؟ فَخَلَق الله الحديد وقطعها، فقرّت الجبال وذَلَت، ثم إنّ الحديد فَخر على الجبال، وقال: أيّ شيء يَغْلِبني؟ فَخَلق الله العاديد وقطعها، فقرّت الجبال وذَلَت، ثم إنّ الحديد فَخر على الجبال، وقال: أيّ شيء يَغْلِبني؟ فَخَلق الله النار فأذابت الحديد [فَدَل العديد]، ثمّ إن النار زَفرّت وشهقت [وفَخرت] وقالت: أيّ شيء يَغْلِبني؟ فَخَلق الله الربح، فحرّ كت أمواجه وأنارت ما في قَعْره وحَبّسته عن مجاربه، فَذلَ الماء، ثمّ إنّ الربح فَخَرت وعصفت، ولَوّحت (الله فحرّ كت أمواجه وأنارت ما في قَعْره وحَبّسته عن مجاربه، فذلَ الماء، ثمّ إنّ الربح فَخَرت وعصفت، ولَوّحت (الربح، ثمّ إنّ الإنسان على وقال: من أشد منّي فُوه؟ فَخَلق الله له الموت فَقهره [فذّل الإنسان]، ثمّ إنّ الموت فخر في نفسه، وقال الله عزّ وجلّ: لاتَفْخَر فإنّي ذابحك بين الفريقين: أهل الجنّه، وأهل النار، ثمّ لاأحبيك أبداً، فترّجى في نفسه، وقال الله عزّ وجلّ: لاتَفْخَر فإنّي ذابحك بين الفريقين: أهل الجنّة، وأهل النار، ثمّ لاأحبيك أبداً، فترّجى أو تُحَاف الله الموت فَقهره [فذل الإنسان]، ثمّ لاأحبيك أبداً، فترّجى

وقال أيضاً: «الحِلم يغلِب الغَضب، والرحمة تَغْلِب السَّخَط، والصَّدقة تغلِب الخطيئة» ثمّ قال أبو عبدالله رعبه السلام: «ماأشبه هذا ممّا [قد] يغلِب غيره!».



<sup>(</sup>١) زّخَرَ البّحرُ: أي مَدٍّ وَكُثْرَ ماؤه وارتفعت أمواجه. «لسان العرب ٤: ٣٢٠».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وأرخت.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يستتر،

 <sup>(4)</sup> قوله إماراه عبدواه الفترجى أو تخاف» أي لا أُحييك فتكون حياتك رجاة لأهل النار وخوفاً لأهل الجنّة، وذبح الموت لعلّ المراد به ذبح شيء مسمّى بهذا الاسم ليعرف الفريقان رفع الموت عنهما على المشاهدة والعيان، إن لم نقل بتجسّم الأعراض في تلك النشأة لبعده عن طور العقل. «مرآة العقول ٢٥: ٣٦٨».

# سُورَةُ القَدْر

# فَضْلُها

1/11/07 محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن سيف بن عميرة، عن رجل، عن أبي جعفر (مله السلام)، قال: «من قرأ ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا لَهُ فِي لَيْلَةِ آلقَدْرِ ﴾ يُجْهِر بها صوته، كان كالشاهر سيفه في سبيل الله، ومن قرأها عشرا مرّات غُفِر له على [نحو] ألف ذَنَب من ذُنوبه».

ابن بابویه: عن أبیه، عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن سیف بن عَمیرة، عن رجل، عن أبي جعفر (عبدالله)، مثله (ال

١١٧٥٧ - وعنه: عن الحسين بن محمّلة عن أحمد بن إسحاق، وعليٌ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن بكر بن محمّد الأزدي، عن رجل، عن أبي عبدالله (طبالله) في العوذة، [قال]: «تأخُذ قلّة (١) جديدة، فتجعل فيها ماءٌ، ثم تقرأ عليها: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلقَدْرِ﴾ ثلاثين مرّة، ثمّ تُعَلَق وَتَشْرَب منها وتتوضّأ، ويزداد فيها ماء إن شاء».

٣/١١٧٥٨ عن أبي عبدالله اعبدالله عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله اعبدالله) قال: «من قرأ ﴿إِنَّا أَنزَ لْنَـٰهُ فِي لَيْلَةِ آلقَدْرِ﴾ في فريضةٍ من فرائض الله نادى منادٍ: ياعبدالله، غَفَر الله لك مامضى فاستأنِف العمل،

سورة القَدْر ـ فَضْلُها ـ

الكافى ٢: ١٥٤ / ٦.

(١) ثواب الأعمال: ١٢٤.

۲ \_الكافي ۲: ۲۵۱ / ۱۹.

(١) التُلَة: الجَرّة عامّة، وقيل: الكُوز الصغير. «لسان العرب ١١: ٥٦٥».

٣ ـ ثواب الأعمال: ١٢٤.

٧٠٠ ..... البرهان في تفسير القرآن

وسيأتي ـ إنَّ شاء الله تعالى ـ زيادة فضل في فضل سورة التوحيد (١١).

النبيّ (من الله عن النبيّ (من الله عن النبيّ (من الله عن النبيّ الله عن النبيّ (من الله عن الله عن النبيّ (من الله عن الله عن النبيّ (من الله عن الله عن

١٩٧٦٠ وقال رسول الله رسالة على رادى: «من قرأهاكان له يوم القيامة خير البريّة رفيقاً وصاحباً، وإن كُتِبت في إناء جديد، ونظر فيه صاحب اللّقوة (١) شفاه الله تعالى».

ما يُذخر (1) ذهباً أو فِضَة أو أناث بارك الله فيه من جميع مايضًزه، وإن قُرِئت على مافيه غَلَة (٢) نفعه بإذن الله تعالى».



<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (١٤) من فضل سورة التوحيد.

<sup>..... 1</sup> 

<sup>.,..,... 0</sup> 

<sup>(</sup>١) اللَّقوة: داء يكون في الوجه يَعْوَجُ منه الشَّدق. «لسان العرب ١٥: ٢٥٣».

٦ ـ خواص القرآن: ١٤ «نحوه».

<sup>(</sup>١) في «ي»: على مدخر.

<sup>(</sup>٢) الغَلّة: الدّخل الذي يحصل من الزرع والشمر واللبن. «لسان العرب ١١: ٤٠٥».

#### بِسْمِ آشِ آلرَّ حَمَانِ آلرَّ حِيمِ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ آلقَدْرِ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَالَيْلَةُ آلْقَدْرِ \* لَيْلَةُ آلْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهْرٍ \* تَنَزَّلُ آلْمَلَنَئِكَةُ وَآلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ \* سَلَمٌ هِي حَتَّى مَطْلَع آلْفَجْرِ [1-0] كُلِّ أَمْرٍ \* سَلَمٌ هِي حَتَّى مَطْلَع آلْفَجْرِ [1-0]

1/11717 - سعد بن عبدالله: عن أحمد بن الحسين، عن المختار بن زياد البصري، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه بصير، قال: كنتُ مع أبي عبدالله (عبد المنع)، فذكر شيئاً من أمر الإمام إذا وُلد، فقال: واستوجب عن أبي بصير، قال: كنتُ مع أبي عبدالله (عبد المنع)، فذكر شيئاً من أمر الإمام إذا وُلد، فقال: واستوجب زيادة الروح في لبلة القدره. فقلت له: مُعلت قِدالك، اليس الروح جَبْونيل؟ فقال: (جَبْونيل من الملائكة، والرُّوح إحلى) أعظم من الملائكة، ألبس الله عز وجل يقول: ﴿ تَنَزَّلُ ٱلْمَلَيْكَةُ وَٱلرُّوحُ ﴾؟ و.

۱۱۷۹۳ محمد بن يعقوب: عن محمد بن أبي عبدالله، ومحمد بن الحسن، عن سهل بن زياد، ومحمد ابن بحيى، عن أحمد بن محمد، جميعاً، عن الحسن بن العباس بن الحريش، عن أبي جعفر الثاني (عبدالده)، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «بينا أبي (عبدالله)، بطوف بالكعبة إذا رجل مُعْتَجِر (۱)، قد قُيُّض له، فقَطع عليه أسبوعه، حتى أدخله إلى دارٍ جنبَ الصفا، فأرسل إليّ، فكنّا ثلاثة، فقال: مرحباً يابن رسول الله، ثمّ وضع يده على رأسي، وقال: بارك الله فيك ياأمين الله بعد آبائه، ياأبا جعفر إن شئت فأخبرني، وإن شئت أخبرتك، وإن شئت سألتني، وإن شئت سألتني،

سورة القَدُر آية ـ ١ ـ ٥ ـ

أ .... بصائر الدرجات: ٨٤ /٤.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۸۸ / ۱.

<sup>(</sup>١) الاعتجار بالعمامة: هو أن يَلْفُها على رأسِه ويردّ طرفها على وجهه ولايعمل منها شيئاً تحت ذقنه. اللسان العرب ٤: ٥٥٤٤.

قال: فإيّاك أن يَنْطِق لسانك عند مَسألتي بأمرٍ تُضْمِر لي غيره، قال: إنمّا يفعل ذلك من في قلبه عِلمان يُخالِف أحدهما صاحبه، وإنّ الله عزّ وجلّ أبي أن يكون له عِلم فيه اختلاف. قال: هذه مسألتي، وقد فسّرت طَرّقاً منها، أخبرني عن هذا العلم الذي ليس فيه اختلاف من يَعْلَمُه؟

قال: أمّا جُملة العلم فعند الله جلّ ذكرُه، وأمّا ما لا بُدّ للعباد منه فعند الأوصياء، قال: ففتح الرجل عَجِيرته، واستوى جالساً، وتهلّل وجهه، وقال: هذه أردتُ، ولها أتيتُ، زعمتَ أنّ علم مالا اختلاف فيه من العلم عند الأوصياء، فكيف يعلمونه؟

قال: كماكان رسول الله (من عبدراد) يعلمه، إلّا أنهم لايرون ماكان رسول الله (من اله عبدراله) يرى، لأنّه كان نبيّاً، وهم مُحَدَّ ثوُن، وإنّه كان يَفِد إلى الله جلّ جلاله فيسمع الوحي، وهم لايسمعون. فقال: صدقت يابن رسول الله، سأنيك بمسألة صعبة، أخبرني عن هذا العلم ماله لايظهر كماكان يَظهر مع رسول الله (من اله عبدواله)؟

قال: فضحِك أبي المبال ١٨، وقال: أبن الله عزّ وجل أن يُطلِع على علمه إلا مُمْتَحِناً للايمان به، كما قضى على رسول الله (صفراله على واله) أن يَصْبر على أذى قومه، ولا يجاهدهم إلا بأمره، فكم من اكْنِنام قد اكْنَنَم به، حتى قبل له: ﴿ أَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ آلمُشْرِكِين ﴾ (")، وَابْمُ الله أن لو صَدَع قبل ذلك لكان آمناً، ولكنّه إنّما نظر في الطاعة وخاف الخِلاف، فلذلك كفّ، فوددتُ أن تكون عينك مع مهدي هذه الأُمة، والملائكة بسيوف آل داود بين السماء والأرض، تُعَذّب أرواح الكفرة من الأموان، وتُلْحِق بهم أرواح أشباههم (") من الأحياء.

ثمّ أخرج سيفاً، ثمّ قال: هاإنّ هذا منها. قال: فقال أبي: إي والذي اصطفى محمّداً على البشر، قال: فردّ الرجل اعتِجَاره وقال: أنا إلياس، ما سألتك عن أمرك وبي منه تجهالة؛ غير أنّي أحببت أن يكون هذا الحديث قوّة الأصحابك، وسأخبرك بآيةٍ أنت تعرفها إن خَاصَتُوا بها (أ) فَلَجوا.

قال: فقال له أبي: إن شئت أخبرتك بها؟ قال: قد شئت. قال: إنّ شيعتنا إن قالوا لأهل الخِلاف لنا: إنّ الله عزّ وجل يقول لرسوله (حلى الله مبدراله): ﴿ إِنَّا أَنتُرْلْتُهُ فِي لَيْلَةِ ٱلقَدْرِ ﴾ إلى آخرها، فهل كان رسول الله (مله الله من العلم شيئاً لايعلمه في تلك الليلة، أو يأتيه به جَبْرَثيل (مله الله) في غيرها؟ فأنهم سيقولون: لا، فقل لهم: فهل كان فيما أظهر وسول سيقولون: لا، فقل لهم: فهل كان فيما أظهر وسول الله (مله الله عز ذكره اختلاف؟ فإن قالوا: لا، فقل لهم: فمن حَكَم بحُكم الله فيه اختلاف، فهل خالف رسول الله (مله الله مبدراله)؟ فيقولون: تعم، فان قالوا: لا، فقد نَقَضُوا أوّل كلامهم. فقل لهم: هما يعلم أويله أويله إلا الله والرّاسِخُونَ في العِلْم علمه.

<sup>(</sup>٢) الحجر ١٥: ٩٤.

<sup>(</sup>٣) في «ج»: أشياعهم.

<sup>(</sup>٤) في «ج»: إن خاصموك فيها.

<sup>(</sup>٥) آل عمران ۲: ۷.

فإن قالوا: فمن هو ذاك؟ فقل: كان رسول الله (منراة عبدواله) صاحب ذلك، فهل بلّغ أولا؟ فإن قالوا: قد بلّغ، فقل: هل مات رسول الله (منراة عبدراله) والخليفة من بعده يعلم علماً ليس فيه اختلاف؟ فإن قالوا: لا، فقل: إنّ خليفة رسول الله (سنراة عبدواله) والمنافئة، ولايستخلف رسول الله (سنراة عبدواله) إلّا من يَحْكُم بحُكمه، وإلّا من يكون مثله إلّا النبوّة، وإن كان رسول الله (منراة عبدواله) لم يستخلف في علمه أحداً، فقد ضيّع مَنْ في أصلاب الرجال ممّن يكون بعده.

فإن قالوا لك: فإنَّ عِلْم رسول الله (منراه مدواته) كان من القرآن، فقل: ﴿حمّ \* وَٱلْكِتَابِ ٱلمُبِينِ \* إِنَّا أَمْرَ لَكَ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُندِرِين \* فِيهَا يُقْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ \* أَمْراً مِّنْ عِندِنَا إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴾ (٢٠. فإن قالوا لك: لايُرْسِل الله عزّ وجلّ إلّا إلى نبيّ. فقل: هذا الأمر الحكيم الذي يُفْرَق فيه ٢٠ هو من الملائكة والرُّوح التي تنزل من سماء إلى سماء، أو من سماء إلى أرض. فإن قالوا: من سماء إلى سماء، فليس في السماء أحد برجِع من طاعةٍ إلى معصيةٍ، فإن قالوا: من سماء إلى أرض، وأهل الأرض أحوج الخَلْق إلى ذلك، فقل: فهل: لهم: لابُدّ من سيّدٍ بتحاكمون إليه؟

فإن قالوا: فإنّ الخليفة هو حَكَمُهم، فقل: ﴿ آفَةُ وَلِيُّ آلَّذِين ءَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَىٰ ٱلنُّورِ ﴾ إلى قوله: ﴿ خَالِدُونَ ﴾ أَلَّ لَعَمْري مافي الأرض ولا في السماء وليّ لله عزّ وجلّ إلّا وهو مُؤيَّد، ومَن أيّد لم يُخْطِيء، ومافي الأرض عَدُو لله عزّ ذكره إلّا وهو مخذول، ومن خُذِل لم يُصِب، كما أنّ الأمر لابد من تنزيله من السماء يحكُمُ به أهل الأرض، كذلك ولا بُدّ من والي، فإن قالوا: لا نعرف هذا، فقل لهم: قولوا ما أحببتم، أبي الله عزّ وجلّ بعد محمد استى الله عندواله) أن يَنْوُك العباد ولا حُجّة له عليهم الله الله عنه محمد استى الله عندواله) أن يَنْوُك العباد ولا حُجّة له عليهم الله الله عنه محمد استى الله عنه واله المناه ولا حُجّة له عليهم الله الله عنه الله الله عنه واله الله عنه واله المؤلِلة العباد ولا حُجّة الله عليهم الله الله عنه واله الله المؤلِلة العباد ولا حُجّة الله عليهم الله الله المؤلِلة العباد ولا حُجّة الله عليهم الله الله الله عنه واله الله عنه واله المؤلِلة العباد ولا حُجّة الله عليهم الله الله عنه واله المؤلِلة الله عنه واله الله المؤلِلة العباد ولا حُجّة الله عليهم الله المؤلِلة المؤلة المؤلِلة ال

قال أبو عبدالله (عبدالله): «ثمّ وقف فقال: هاهُنا عابن رسول الله عبابٌ غامضٌ، أرأيت إن قالوا: حُجّة الله القرآن؟ قال: إذن أقول لهم: إنّ القرآن ليس بناطقٍ يأمّر وينهى الله ولكن للقرآن أهل يأمّرون ويَنْهَون، وأقول: قد عَرَضَتْ لبعض أهل الأرض مُصيبةً ماهي في الشّنة والحُكم الذي ليس فيه اختلاف، ولبست في القرآن، أبئ الله لعلمه "" بنلك الفِتنة أن تَظهر في الأرض ولبس في حُكمه رادٌ لها ولا مُفرّج عن أهلها.

فقال: هاهنا تَفْلِجُون يابن رسول الله، أشهد أنّ الله عزّ وجلَ قد عَلِم بما يُصيب الخلّق من مُصيبة في الأرض أو في أنفسهم من الدّين أو غيره، فَوضَع القرآن دليلاً.

قال: فقال الرجل: هل تدري \_ يابن رسول الله \_ القرآن (١١١) دليل ماهو؟ قال أبو جعفر (عبد الدام): نعم، فيه

<sup>(</sup>٦) الدخان ١٤٤ ١ . ٥.

<sup>(</sup>٧) في «ج»: يفرق فيها.

<sup>(</sup>٨) البقرة ٢: ٢٥٧.

<sup>(</sup>٩) في «ج»: بأمرٍ ونهي.

<sup>(</sup>١٠) في «ط، ي»: في علمه.

<sup>(</sup>١١) (القرآن) ليس في المصدر.

جُمَل الحدود وتفسيرها عند الحُكم، فقد أبي الله أن يُصيب عبداً بمُصيبة في دينه أو في نفسه أو في ماله ليس في أرضه من حُكمه قاضٍ بالصواب في تلك المُصيبة.

قال: فقال الرجل: أمّا في هذا الباب فقد فَلَجتم بحُجّة، إلّا أن يفتري خَصْمُكم على الله فيقول: لبس لله عز ذكره حُجّة، ولكن أخبرني عن تفسير ﴿لِكَيْلًا تَأْسَوْا عَلَى مَافَاتَكُمْ ﴾ ممّا خُصّ به علي (طه السلام) ﴿ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَاءَاتَاكُمْ ﴾ (١٦) قال: في أبي فلان وأصحابه، وواحدة مُقدّمة، وواحدة مؤخّرة، لاتأسّوا على مافاتكم ممّا خصّ به علي (طه السلام)، ولاتَفْرحوا بما آتاكم من الفِتنة التي عَرضت لكم بعد رسول الله (سلّ اله عله وآله). فقال الرجل: أشهد أنّكم أصحاب الحُكم الذي لااختلاف فيه. ثمّ قام الرجل وذهب فلم أزّه الله .

٣/١١٧٦٤ - وعن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: «بينا أبي جالس وعنده نَفَر إذ استَضْحَك حتّى اغرورقت عيناه دموعاً، ثم قال: هل تدرون ما أضحكني؟ قال: فقالوا: لا. قال: زَعَم ابن عباس أنّه من الذين قالوا ربّنا الله ثمّ استقاموا، فقلت له: هل رأيت الملائكة - يابن عباس - تُخبِرك بولايتها لك في الدنيا والآخرة مع الأمن من الخوف والحُزن؟ قال: فقال: إذ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿إِنَّمَا ٱلمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ (١) وقد دخَل في هذا جميع الأُمة، فاستَضَحَّكَ، ثمّ قلت: صَدَقت بابن عباس، أنشدُك الله، هل في حُكم الله جل ذكره الحتلاف؟ قال: فقال: لا.

فقلت: ماترى في رجلٍ ضرب رجلاً أصابعه بالسبف حتى سقطت، ثم ذهب وأتى رجل آخر فأطار كقه، فأتي به إليك وأنت قاض، كبف أنت صانع؟ قال: أقول لهذا القاطع: أعظِه دِية كفّه، وأقول لهذا المقطوع: صالحه على ماشئت وابعث به إلى ذوي غدّلٍ. قلت: جاء الاختلاف في حُكم الله عزّ ذكره، وتقضت القول الأوّل، أبى الله عزّ ذكره أن يُحدِث في خلقه شيئاً من الحدود وليس نفسيره في الأرض، اقطع قاطع الكفّ أصلاً، ثم أعطه دِية الأصابع، هذا حُكم الله ليلة يَنْزل فيها أمره، إن يُخدنها بعدما سمعت من رسول الله (من الا مبدراته) فأدخلك الله النار، كما أعمى بصرك يوم جَحدتها علي من أبى طالب وعب الله؛ قال: فلذلك عَمِي بقصري، وقال: وما عِلْمُك بذلك؟ فوالله إنْ عَمِي بقصري إلا من صَفْقة جَناح الملك، قال: فاشتصْحَكُت، ثمّ تركته يومه ذلك لسَخَافة عقله، ثمّ لقيته فقلت: يابن عباس، ما تكلّمت بصدق مثل أمس، قال لك علي بن أبي طالب (عب السهم): إنّ ليلة القدر في كلّ سنة، وإنّه بَنْن في تلك الليلة أمر السنة، وإنّ لذلك الأمر وُلاةً بعد رسول الله (من اله عليه الله) أن قلك: من هم؟ فقال: أنا وأحد عشو من صُلبي أثمة مُحَدّثُون. فقلت: الأراها كانت إلا مع رسول الله (من اله عليه الك، فقبك) لك الملك الذي يُحدّثه. فقال: كذّبت ياعبدالله، رأت عبناي الذي حدّثك به عليّ، ولم تزّه عبناه، ولكن وعاه قلبه، ووُقِر في سُمعه. ثمّ صَفَقك به بخناحه فقميت.

<sup>(</sup>١٢) الحديد ٥٧: ٢٣.

٣ ـ الكافي ١: ١٩١ / ٢، وفي سند الحديث الحسن بن العباس بن الحريش، قال فيه العلامة: ضعيف جداً، وقال ابن الغَضائري: ضعيف الرأي، روى عن أبي جعفر الثاني «مليه السلام، فضل ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَنْهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ كتاباً مصنّفاً فاسد الألفاظ، مخايله تشهد على أنّه موضوع، وهذا الرجل لاَيْلَتَفَت إليه ولاَيْكتب حديثه، الخلاصة: ٢١٤ / ١٣.

<sup>(</sup>١) الحجرات ٤٩: ١٠.

قال: فقال ابن عباس: مااختلفنا في شيءٍ فحُكمه إلى الله. فقلت له: فهل حَكَم الله في حُكمٍ من حُكمه بأمرين؟ قال: لا. فقلت: هاهنا هلكتَ وأهلكتَ».

فيها الله عزوجل في ليلة القدر: ﴿ فِيها يَفْرَقُ كُلُّ أَهْرِ حَكِيمٍ ﴾ (١) يقول: يَنْزِل فيها كلّ أهرٍ حكيم، والمحكم ليس بشيئين، إنما هو شيء واحد، فمن حكم بما ليس فيه اختلاف فحكمه من حُكم الله عزّ وجلّ، ومن حَكَم بأمرٍ فيه اختلاف فرأى أنّه مُصيب فقد حَكَم بما ليس فيه اختلاف فرأى أنّه مُصيب فقد حَكَم بما ليس فيه اختلاف فرأى أنّه مُصيب فقد حَكَم بعد الطّاعُوت، إنّه لَينْزِل في ليلة القدر إلى ولي الأمر تفسير الأمور سنة سنة، يُؤمّرُ فيها في أمر نفسه بكذا وكذا، وفي أمر الناس بكذا وكذا، وإنّه ليَحْدُث لولي الأمر سوى ذلك كلّ يوم من عِلم الله عزّ ذكره الخاص والمكنون العجبب المخزون مثل ما ينزل في تلك اللبلة من الأمر، ثمّ قرأ ﴿ وَلَقَ أَنَّما فِي الأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلامٌ وَٱلبَحْرُ لِعَيْمَ ﴾ (١)

. ١٧٦٦ / ٥ - وعنه: بهذا الاسناد، عن أبي عبدالله (مد الله)، قال: هكان عليّ بن الحسين (سنوات الدميه) يقول: هو إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيلَةِ آلْقَدْرِ فَ صَدَق الله عز وجلّ، أنزل [الله] القرآن في ليلة القَدْر فومَآأَدْرَاكَ مَالَيْلَةُ آلقَدْرِ فَ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيلة القَدْر فومَآأَدْرَاكَ مَالَيْلةُ آلقَدْرِ فَ ليلة القَدْر. قال قال رسول الله (مني الدمورة) لا أله الله الله القدر. قال الله عز وجلّ من ألف شهر؟ قال: لا قال: لا نقال: لأنها تَنزُلُ فيها الملائكة والرُّوح بإذن لربهم من كلّ أمرٍ، وإذا أذِن الله عز وجلّ بشيءٍ فقد رَضيه في سَكمٌ هِي حَتّى مَطْلَعِ آلفَجْرِ في يقول: تُسلّمُ عليك بامحمد ملائكتي ورُوحي بسلامي من أوّل ما يَهْ يطون إلى مطلع الفجر.

ثمّ قال في بعض كتابه: ﴿ وَا تَقُوا فِئْنَةً لَا تُصِيبَنَ آلَدِ بِنَ ظُلْمُواْ مِنكُمْ خَاصَّةً ﴾ (1) في ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيلَةِ آلْقَدْرِ ﴾ ، وقال في بعض كتابه: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلْتُ مِن قَبْلِهِ آلرُّسُلُ أَفَامِن مَّات أَوْ قُتِلَ آنقَلَتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَقَال في بعض كتابه: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلْتُ مِن قَبْلِهِ آلرُّسُلُ أَفَامِن مَّات أَوْ قُتِلَ آنقَلَتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَا مُحَمّداً حَين وَمَن يَنقَلِب عَلَىٰ عَقِيبُهِ فَلَن يَضُرَّ آفَة شَيْعا وسَيجْزِى آفَة آلسُاكِرِين ﴾ (الله الله (سَلَه على الله الأولى: إنّ محمّداً حين يموت يقول أهل الخلاف الله والله عزّ وجلّ : مَضَت ليلة القَدْر مع رسول الله (سَلَه عنه على أعقابهم الأنهم إن قالوا: لم تذهب، فلا بُدّ أن يكون لله عزّ وجلّ فيها أمر، وإذا أقرّوا بالأمر خاصة، وبها ارتذوا على أعقابهم الأنهم إن قالوا: لم تذهب، فلا بُدّ أن يكون لله عزّ وجلّ فيها أمر، وإذا أقرّوا بالأمر لم يكن له من صاحب الأمر بُدّ.

٣٣ كن ١٧٦٧ / ٦ - وعن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «كان عليّ (عبدالسلام)كثيراً مايقول: مااجتمع التّهميّ والعَذَويّ

٤ ـ الكافي ١: ١٩٢ / ٣.

<sup>(</sup>١) الدخان ٤٤: ٥.

<sup>(</sup>۲) لقمان ۳۱: ۲۷.

٥ ـ الكافي ١: ١٩٣ / ٤.

<sup>(</sup>١) الأنفال لم ٢٥.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۲: ۱۱۱.

٦ ـ الكافي ١: ١٩٣ / ٥.

عند رسول الله استراد عبد والداوهو يقرأ: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيلَةِ الْقَدْرِ ﴾ بتَخَشُّعِ وبُكام، فيقولان: ماأشد رِقَتك لهذه (١) السورة! فيقول رسول الله (متراد عبد والد): لِمَا رأت عيني ووعى قلبي، ولِمَا يَرَى قلبُ هذا من بعدي، فيقولان: وما الذي رأيت وما الذي يَرَى؟ قال: فيكتُب لهما في التُّراب ﴿ تَنَزُّلُ المَلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ﴾.

قال: ثمّ بقول: هل بقي شيءٌ بعد قوله عزّ وجلّ: ﴿ كُلِّ أَمْرٍ ﴾ ؟ فيقولان: لا، فيقول: هل تَعْلَمان من المُنزَل إليه بذلك؟ فيقولان: أنت يارسول الله. فيقول: نعم. فيقول: هل تكون ليلة القدر من بعدي؟ فيقولان: نعم، قال: فيقول: فهل ينزِلُ ذلك الأمر فيها؟ فيقولان: نعم. فيقول: إلى من؟ فيقولان: لاندري، فيأخذ برأسي ويقول: إن لم تدريا فادريا، هو هذا من بعدي، قال: فإن كانا ليَعْرِفان تلك اللبلة بعد رسول الله (سلراة عبدواله) من شِدّة ما يُداخِلُهما من الرُّعب.

مرابعه المنابعة الله تبارك وتعالى على الخلق بعد رسول الله (منه عبداته)، وإنّها لسبّدة دينكم، وإنّها لغاية تفلّجوا، فوالله إنها لحُجّة الله تبارك وتعالى على الخلّق بعد رسول الله (منه عبداته)، وإنّها لسبّدة دينكم، وإنّها لغاية علمنا. يامعشر الشبعة، خاصموا بـ حمّ \* وألكِتَابِ المُبينِ \* إنّا أنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبّارَكةٍ إنّا كُنّا مُنذِرِينَ \* (") فإنها لؤلاة الأمر خاصة بعد رسول الله (منه عبداته)، يامعشر الشبعة، يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمّةٍ إِلّا خَلافِيها لَذِيرٌ ﴾ (") ونها لي الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمّةٍ إِلّا خَلافِيها لَهُ يَدِيرٌ ﴾ (") الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمّةٍ إِلّا خَلافِيها للهُ يَالِي اللهُ تبارك وتعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمّةٍ إِلَّا خَلافِيها لَهُ يَالِي اللهُ عَلَيْ اللهُ تبارك وتعالى اللهُ وَإِنْ مِنْ أُمّةٍ إِلّا خَلافِيها لِهُ يَاللهُ مِنْ اللهُ تبارك وتعالى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

فيل: ياأبا جعفر، نذيرها محمد (منه عبراله)؟ فقال: هصدقت، فهل كان نذير وهو حَيُّ من البعثة في أقطار الأرض؟ ه. فقال السائل: لا، قال أبو جعفر (عبداله) وأرأيت بَعْنَهُ (البس فلا نذيره) كما أنّ رسول الله (منه عبداله) في بعثيه من الله عزّ وجلّ نذيره. قال: بلى. قال: وكذلك لم يَمّت محمد إلّا وله بَعِيتٌ نذيره. قال: وفإن قلت: لا، فقد ضبّع رسول الله ومنه هندواه من في أصلاب الرجال من أمنّه ه. قال: وما يَكُفيهمُ القرآن؟ قال: وبلى، إن وَجَدوا له مُفسّراً ». قال: وما يَكُفيهمُ القرآن؟ قال: وبلى، إن وَجَدوا وهو على بن أبى طالب (عبداله) ه.

قال السائل: ينأبا جعفر، كان هذا أمر خاص، لا يَحْتَمِله العامّة؟ قال: «أبى الله أن يُعْبَد إلّا سِرّاً حتّى يأتي إبّان (٥) أجله الذي يُظْهِر فيه دِينه، كما أنّه كان رسول الله اصلى اله على اله، مع خديجة (عليه السلام، مُسْتَثِراً (١٠) حتّى أمِر

<sup>(</sup>١) في «ج»: أشد رأفتك بهذه.

٧ ـ الكافي ١: ١٩٣ / ٦.

<sup>(</sup>١) الدخان ١٤٤: ١ . ٣.

<sup>(</sup>٢) فاطر ٢٥: ٢١.

<sup>(</sup>٣) في «ط» والمصدر: بعيثه.

<sup>(</sup>٤) في «ج»: ليس.

<sup>(</sup>٥) إبّان الشيء: حينه أو أجله.

<sup>(</sup>٦) في «ج»: مستقرأ.

شُورَةُ القَدر (٩٧) ......

بالإعلان،

قال السائل: فينبغي لصاحب هذا الدين أن يَكْتُم؟ قال: «أوماكنَم عليّ بن أبي طالب (عليه السعم) يوم أسلم مع رسول الله (ملى اله عليه واله) حنّى ظَهَر أمره؟ 8. قال: بَلي. قال: «فكذلك أمرنا حتّى يَبْلُغ الكتاب أجَلهُ م.

المنه المُقْبِلة، من جَحد ذلك فقد رَدٌ على الله عزّ وجلّ عِلمه، لأنّه لايقوم الأنبياء والرّسل والمُحدّ أول ما خلق الدنيا، ولقد خلق السنة المُقْبِلة، من جَحد ذلك فقد رَدٌ على الله عزّ وجلّ عِلمه، لأنّه لايقوم الأنبياء والرُّسل والمُحَدَّ تُون إلا أن تكون عليهم حُجّة بما يأتيهم في تلك الليلة مع الحُجّة التي يأتيهم بها جَبْرَئيل (عبدالسلام)».

قسلت: والمُسحَدَّثُون أبسضاً بأنسبهم جَسبُرتيل أو غيره من الملائكة (ملهم السلام)؟ قال: هأمّا الأنبياء والرُّسُل (سنراة علهم) فلا شك، ولا بُدَ لمن سِواهم من أوّل يوم خُلفِت فيه الأرض إلى آخر فناء الدُّنيا أن يكون على ظهر (الأرض حُجّة ينزل ذلك في تلك اللبلة إلى من أحّب من عباده، وَابْمُ اللهِ لقد نزل الرُّوح والملائكة بالأمر في ليلة القدر على آدم، وَابْمُ الله مامات آدم إلا وله وصيّ، وكُلُّ مَن بعد آدم من الأنبياء قد أناه الأمر فيها، ووضع لوصيّه من بعده، وابمُ الله إنْ كان (النبيّ ليُومَر فيما بأنيه من الأمر في تلك اللبلة من آدم إلى محمد (من الشعب راد)، أن أوص من بعده، ولقد قال الله عز وجل في كتابه لولاة الأمر من بعد محمد (صلى الفعيد راد) خاصّة: ﴿ وَعَدَ آللهُ آلَّذِينَ عَامَتُواْ فِي كَنابه لولاة الأمر من بعد محمد (صلى الفعيد راد) خاصة: ﴿ وَعَدَ آللهُ آلَذِينَ عَامَتُواْ فَلَان وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ

يقول: أَسْتَخْلِفُكم لعلمي وديني وعبادتي يُعَدَّ طَبِيكم، كما استخلف وُصاة آدم من بعده حتى يُبْعَث النبيّ الذي يليه ﴿ يَعْبُدُونَنِي لَايُشْرِكُونَ بِي شَيْناً ﴾ يقول: يَعْبَدُونني بإيمان لانبيّ بعد محمد (مل الاعبدرالاله)، فمن قال غير ذلك ﴿ فَأُولَٰئِكَ هُمُ ٱلفّاسِقُونَ ﴾ فقد مَكُن وُلاة الأمر بعد محمد (من العلم، ونحن هُم، فاسْأَلُونا فإن صَدَقناكم فأفِرُوا، وماأنتم بفاعلين، أمّا عِلْمُنا فظاهر، وأمّا إبّان أجلنا الذي يَظْهَر فيه الدّين منّا حتى لايكون بين الناس إختلاف، فإنّ له أجلاً من ممرّ الليالي والأيام، إذا أتى ظهر، وكان الأمر واحداً.

وَايْمُ الله، لقد قُضِي ٱلأمر أن لايكون بين المؤمنين اختلاف، ولذلك جعلهم شُهداء على الناس ليَشْهَد محمّد (ملَى الله عليه والله) علينا، ولنَشْهَد على شيعتنا، ولتَشْهَد شيعتنا على الناس، أبى الله عزّ وجلّ أن يكون في حُكمه اختلاف أو بين أهل عِلمه تناقض.

ثمّ قال أبو جعفر (عبدالملام): «فَضْلُ إيمان المؤمن بجُملة ﴿إِنَّا أَنزِلنَـٰهُ ﴾ وتفسيرها، على من ليس مثله في الإيمان بها، كفضل الانسان على البهائم، وإنّ الله عزّ وجلٌ ليدفع بالمؤمنين بها عن الجاحدين لها في الدنيا لِكَمال

۸۔الکافی ۱: ۱۹۶ / ۷.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أهل.

<sup>(</sup>۲) «كان» ليس في «ج».

<sup>(</sup>٣) النور ٢٤: ٥٥.

عذاب الآخرة لمن عَلِم أنّه لايتوب منهم مايَدْفَع بالمجاهدين عن القاعدين، ولاأعلم أنّ في هذا الزمان جِهاداً إلّا الحَجّ والعُمرة والجِوار».

• ١٩٧٧ / ٩ ـ قال: وقال رجل لأبي جعفر (عبدالسلام): يابن رسول الله، لاتَغْضب عليّ. قال: «لماذا؟». قال: لِمَا أُريد أن أسالك عنه. قال: وقل». قال: ولاتغضب. قال: اولاأغضّب». قال: أرأبت قولك في ليلة القدر؛ تُنَرَّل الملائكةُ والرُّوح فيها إلى الأوصياء، يأتونهم بأمرٍ لم يكن رسول الله (منه عنه عليه وآله) قد عَلِمه، [أو يأتونهم بأمر كان رسول الله (منه عنه الله عنه وآله) قد عَلِمه شيء إلّا وعليّ (عبداله) له الله (منه عبدرآله) يَعْلَمُه ] وقد علمتُ أنَّ رسول الله (منه عبدرآله) مات وليس من عِلمه شيء إلّا وعليّ (عبداله) له واع؟

قال أبو جعفر (عنيه السلام): «مالي ومالك أيها الرجل، ومَن أَدْخلكَ عليّ ؟ قال: أدخلني عليك القَضاء لطلب الدِّين، قال: «فافْهَم ماأقول لك، إنَّ رسول الله (مقراد عليه رآله) لمّا أُسري به لم يَهْبِط حتى أعلمه الله جلّ ذكره عِلم ماقد كان وماسيكون، وكان كثير من عِلمه ذلك جُملاً بأتي تفسيرها في ليلة القَدْر، وكذلك كان عليّ بن أبي طالب (عليه الله الله (سنَّن عليه وألي تفسيره في ليالي القَدْر، كما كان مع رسول الله (سنَّن عليه وآله)».

قال السائل: أو ما كان في الجُمل تفسيره؟ قال: «بلى، ولكنّه إنّما يأتي بالأمر من الله نباوك وتعالى في لبالي القدر إلى النبيّ (صفراه عبدراله) وإلى الأوصياء: افعل كذا وكذا، لأمرٍ قد كانوا عَلِموه، أُمِروا كيف يعملون فيه،

قلت: فسر لي هذا؟ قال: ولم يَمَّت رسول الله (من الله عنه واله) إلَّا حافظةً لجُملة العِلم وتفسيره،

قلت: فالذي كان يأتيه في ليالي القَدْر، علم ما هو؟ قال: «الأمر واليُسر فيما كان قد عَلِم».

قال السائل: فما يَحْدُثُ لهم في ليالي الفُدْرُ عِلمُ سِوى ماعَلِموا؟ قال: «هذا ممّا أُمِرُوا بكِنمانه، ولايَعْلَم تفسير ماسألت عنه إلّا الله عزّ وجلّ.

قال السائل: فهل يعلم الأوصياء مالا يعلم الأبياء؟ قال: الا، وكيف يعلم وصيّ غير علم ماأوصي إليه؟». قال السائل: فهل يَسَعُنا أن نقول: إنّ أحداً من الوُصاة يعلم ما لايعلمُ الآخر؟ قال: الإي لم يَمُت نبيّ إلّا وَعِلْمه في جَوْف وصيّه، وإنّما تَنَزّل الملائكة والرُّوح في ليلة القدْر بالحُكم الذي يُحْكَم به بين العباد».

قال السائل: وماكانوا عَلِموا ذلك الحُكم؟ قال: «بلي، قد عَلِموه، ولكنهم لايستطبعون إمضاء شيء منه حتى يُؤمّرُوا في ليالي القَدْركيف يصنعون إلى السَّنَة المُقبلة». قال السائل: يا أبا جعفر، لاأستطيع إنكار هذا؟ قال أبو جعفر (عدالله): «من أنكره فليس منّا».

قال السائل: يا أباجعفر، أرأيت النبيّ (منراه عبدراله) هل كان يأنيه في ليالي الفَدْر شيء لم يكن عَلِمه؟ قال: ولا يُحِلَّ لك أن نسأل عن هذا، أما عَلِم ماكان وما يكون؟ فليس يموت نبيّ ولا وصيّ إلّا والوصيّ الذي بعده يَعْلَمُه، أمّا هذا العلم الذي تسأل عنه، فإنّ الله عزّ وجلَ أبي أن يُطلِع الأوصياءُ عليه إلّا أنفسهم.

قال السائل: يابن رسول الله، كيف أعرف أن ليلة القَدْر تكون في كلّ سنة؟ قال: ﴿إِذَا أَتِي شهر رمضان فأقرأ

سورة الدُّخان في كلِّ ليلة مائة مرَّة، فإذا أنت ليلة ثلاث وعشرين فإنَّك ناظر إلىٰ تصديق الذي سألت عنه،

۱۰/۱۱۷۷۱ ـ وفال: قال أبو جعفر (عليه السلام): ولَمّا تَرون مَن بَعَثه الله عزّ وجلّ للشقاء على أهل الضّلالة من أجناد الشياطين وأرواحهم (۱) أكثر ممّا تَرَون مع (۱) خليفة الله الذي بَعَثه للعَدْل والصّواب من الملائكة، قيل: با أبا جعفر، وكيف يكون شيء أكثر من الملائكة؟ قال: وكما يشاء الله عزّ وجلّ.

قال السائل: يا أبا جعفر، إنّي لو حَدَّثُ بعض أصحابنا الشبعة بهذا الحديث لأنكروه، قال: اكيف يُنْكِرونه؟ قال: يقولون: إنّ الملائكة وعيم المنهم اكثر من الشياطين. قال: وصدقت، افهم عنّي ماأقول لك، إنه ليس من يوم ولا ليلة إلّا وجميع الحِنّ والشياطين تزُّور أثمّة الشَّلالة، وتزور أئمّة (" الهُدئ، عَدَدهُم من الملائكة، حتّى إذا أنت ليلة ولئي الفيلاد فيها من الملائكة إلى ولئي الأمر، خلق الله -أو قال: قَيْضَ الله -عزّ وجلّ من الشياطين بعددهم ثمّ زاروا وكيّ الضلالة فاتوه بالإفك والكذِب حتّى لعلّه بصبح فيقول: رأيت كذا وكذا، فلو شئل ولتي الأمر عن ذلك لقال: رأيت شيطانا أخبرك بكذا وكذا وكذا وكذا، فلو شئل ولي الأمر عن ذلك لقال: التقدّر ليتعلم أنها لنا خاصة، لقول رسول الله (سنى اله مله، والعلم) حين دنا موته: هذا وليكم من بعدي، فإن أطغتُموه رَشَدتُم، ولكن من لايومن بما في ليلة القدّر مُنكر، وَمَنْ آمن بليلة القدّر ممّن على غير رأينا فإنّه لايسعه أطغتُموه رَشَدتُم، ولكن من لايومن بما في ليلة القدّر مُنكر، وَمَنْ آمن بليلة القدّر ممّن على غير رأينا فإنّه لايسعه في الصدق إلا أن يقول: إنها لنا، ومن لم يَقُل، فإنّه كاذب، إنّ الله عزّ وجلّ أعظم من أن يُنزّل الأمر مع الرُّوح والملائكة إلى كافر فاسق، فإن قال: إنّه يُنزّل إلى الخليفة الذي هو عليها، فليس قولهم ذلك بشيء، فإن قالوا: إنّه ليس يُنزّل إلى أحد، فلا يكون أن يُنزّل شيءٌ إلى غير شيء وإن قالوا؛ وسيقولون: ليس هذا بشيء؟ فقد ضَلّوا فسرلاً بعيداً،

۱۱/۱۱۷۷۲ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحَكم، عن سَيف بن عَميرة، عن حسّان بن مِهران، عن أبي عبدالله (طب السلام)، قال: سألتُه عن ليلة القُدْر، فقال: «التّمِسُها ليلة إحدى وعشرين، أو ثلاث وعشرين».

۱۲/۱۱۷۷۳ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد الجَوهري، عن عليّ بن أبي حمزة النمالي، قال: كنت عند أبي عبدالله (عبدالله)، فقال [له] أبو بصير: مُحمّد الجَوهري، عن عليّ بن أبي حمزة النمالي، قال: كنت عند أبي عبدالله (عبدالله) فقال إله افْوَ جُعلِتُ فِداك، الليلة التي يُرجى فيها ما يُرجى؟ فقال: اللي إحدى وعشرين، أو ثلاث وعشرين، قال: فإن لم افْوَ

۱۰ ـ الكافي ۱: ۱۹۸ / ۹.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وأزواجهم.

<sup>(</sup>٢) (مع) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ويزور إمام.

<sup>(</sup>٤) في «ط» والمصدر: فيهبط.

١١ ـ الكافي ٤: ١٥٦ / ١.

١٢ ـ الكافي ٤: ١٥٦ / ٢.

٧١٠ ...... البرهان في تفسير القرآن

على كِلتيهما؟ فقال: «ما أيسر ليلتين فيما تَطْلُب!».

قلت: فربما رأينا الهِلال عندنا، وجاءنا من يُخْبرنا بخلاف ذلك من أرض أخرى؟ فقال: «ما أيسر أربع ليالٍ تَطْلُبها فيها!».

قلت: جُعلت فِداك، ليلة ثلاث وعشرين ليلة الجُهَني (١٠)؟ فقال: وإنّ ذلك ليُقال،

قلت: مجعلت فِداك، إنّ سليمان بن خالد روى: في تسع عشرة [يُكْتُب] وَفَد الحاجَ؟ فقال لي: هيا أبا محمّد، وَفَد الحاجّ يُكْتب في ليلة الفَدر والمنايا والبلايا والأرزاق ومايكون إلى مِثلها في قابل، فاطلَبها في ليلة إحدى وثلاث (1)، وصلّ في كل و احدةٍ منهما مائة رَكْعة، وأحْيِهما إن استطعت إلى النُّور، واغتسل فيهما».

قال: قلت: فإن لم أقدر على ذلك وأنا قائم؟ قال: «فصل وأنت جالس». قلت: فإن لم أستَطِع؟ قال: «فعلى فراشك، لاعليك أن تكتحل أوّل الليل بشيء من النوم، إنّ أبواب السماء تُفتح في شهر رمضان وتُصفّد الشياطين، وتُقبل أعمال المؤمنين، نِعْمَ الشهرُ رَمضان، كان يُسمّى على عهد رسول الله (منه عنه راله) المَرْزُوق».

المحمد، عن العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما (طبهما السلم)، قال: سألته عن علامة ليلة القَدْر؟ فقال: أيرّب، عن العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما (طبهما السلم)، قال: سألته عن علامة ليلة القَدْر؟ فقال: وعلامتُها أن تَطِيبَ رِيحُها، وإن كانت في يردٍ دَفئت، وإن كانت في حرّ بَردَت وطابت.

قال: وسُئِل عن ليلة القَدْر. فقال: «تَنَزَّل فيها الملائكة والكَتبة الى السماء الدنيا، فيَكْتُبون مايكون في أمر السنة ومايصيب العباد، وأمرُه عنده موقوف [له]، وفيه النَّشيئة، فيُقدّم [منه] مايشاء ويُؤخّر منه مايشاء. ويمحو ويُئبِت وعنده أُمَّ الكتاب».

أ 18/11770 ـ وعنه: عن علي بن إبراهيم، عن أبيد، عن ابن أبي عُـ مبر، عن غير واحدٍ، عن أبي عبدالله (عدد الدرالله)، [قالوا]: قال له يعض أصحابنا، والأعلمة إلا سعيد الدرمان: كيف تكون ليلة القَدْر خيراً من ألف شهر؟ قال: والعمل فيها خيرٌ من العمل في ألف شهرٍ ليس فيها ليلة القَدْره.

10/11۷۷۹ ـ وعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسبين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (على السلام)، قال: النزلت النوراة في ست مضت من

<sup>(</sup>١) قال المجلسي ارح ادا، قوله وعليه السلام): «ليلة الجهني» إشارة إلى مارواه في الفقيه عن زرازة عن أحدهما (علهما السلام) قال: سألته عن الليالي التي يستحب فيها الغسل في شهر رمضان فقال: ليلة تسع عشرة، وليلة إحدى وعشرين، وليلة ثلاث وعشرين، وقال: ليلة ثلاث وعشرين هي ليلة الجهني وحديثه: أنه قال لرسول الله اصلى الاعمارية إن منزلي ناء عن العدينة فعرني بليلة أدخل فيها فأمره بليلة ثلاث وعشرين، ثم قال الصدوق ارحماد، وإسم الجهني عبدالله بن أنيس الأنصاري. «مرآة العقول ١٦ ٢٨٦، من لا يحضره الفقيه ٢: ١٠٣ / ٢٦١).

<sup>(</sup>٢) في المصدر: إحدى وعشرين وثلاث وعشرين.

١٣ ـ الكافي ٤: ١٥٧ /٣.

١٤ ـ الكافي ٤: ١٥٧ / ٤.

١٥ ـ الكافي ٤: ١٥٧ / ٥.

شهر رمضان، ونزل الانجيل في اثنئي عشرة ليلة مضت من شهر رمضان، ونزل الزَّبور في ليلة ثماني عشرة مضت من شهر رمضان، ونزل القُرآن في ليلة القَدْر،.

الفُضيل المُحتوم، ولله عز وجل فيها يُفرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ (الله عَلَى الله عزوجل الله عزوجل الله عزوجل الفُضيل وزرارة ومحمد بن مسلم، عن حُمران، أنه سأل أبا جعفر اطبالسلام، عن قول الله عزوجل: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ (الله قال: النِعْمَ لبلة القَدْر، وهي في كلّ سنة في شهر رمضان، في العشر الأواخر، فلم يُنزَل القرآن إلا في ليلة القدر، قال الله عزّ وجلّ: ﴿فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ (القرآن يُقدَّر في ليلة القدركل شيء يكون في تلك السَّنة إلى مثلها من قابل خير وشرّ وطاعة ومعصية ومولود وأجل أو رِزق، فما قُدَّر في تلك السَّنة وقُضي فهو المحتوم، ولله عزّ وجلّ فيه المشبئة،

قال: قلت: ﴿ لَيْلَةُ ٱلقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ أي شيء عنى بذلك؟ فقال: «العمل الصالح فبها من الصلاة والزكاة وأنواع الخبر، خبرٌ من العمل في ألف شهر لبس فيها لبلة القَدْر، ولولا مايُضاعِف الله تبارك رتعالى للمؤمنين، مابلغوا، ولكن الله يُضاعف لهم الحسَنات».

۱۷/۱۱۷۷۸ وعنه: عن محمد بن يحيى، عن محمد بن أحمد، عن السيّاري، عن بعض أصحابنا، عن داود ابن فَرْقَد، قال: حدّ ثني يعقوب، قال: سَمِعت رجلاً يسأل أبا عبدالله (عبه السلام) عن ليلة القَدْر، فقال: أخبرني عن ليلة القَدر، كانت أو تكون في كلّ عام؟ فقال أبو عبدالله (عبه السلام): «لو رُفِعت ليلة القَدر لرُفِع القرآن».

المؤمن، عن إسحاق بن عمّار، قال: سمِعته يقول وناس بسألونه، يقولون: إنّ الأرزاق تُقسَّم ليلة النصف من شعبان؟ المؤمن، عن إسحاق بن عمّار، قال: سمِعته يقول وناس بسألونه، يقولون: إنّ الأرزاق تُقسَّم ليلة النصف من شعبان؟ قال: فقال: «لا والله، ما ذاك إلّا في ليلة تسع عشرة من شهر رمضان وإحدى وعشرين وثلاث وعشرين، فإنّه في ليلة تسع عشرة يَلْتقي الجَمعان، وفي ليلة ثلاث وعشرين يُمضى ماأراد الله عشرة يَلْتقي الجَمعان، وفي ليلة القدر التي قال الله جلّ وعزُ ﴿ خَيْرٌ مَن أَلْفِ شَهْرٍ ﴾.

قال: قلت: مامعنى قوله: «يَلتَمْي الجمعان؟» قال: «يجمع الله فيها ماأراد من تقديمه وتأخيره وإرادتــه وقضائـه».

قال: قلت: فما معنى يُمضيه في ثلاث وعشرين؟ قال: «إنّه يُفْرَق (١) في ليلة إحدى وعشرين إمضاؤه، ويكون له فيه البداء، فإذا كانت لبلة ثلاث وعشرين أمضاه، فيكون من المحتوم الذي لايبدو [له] فيه تبارك وتعالى».

١٦ ـ الكافي ٤: ١٥٧ / ٦.

<sup>(</sup>١) الدخان ٤٤: ٣.

<sup>(</sup>٢) الدخان ٤٤: ١.

١٧ ـ الكافي ٤: ١٥٨ / ٧.

١٨ ـ الكافي ٤: ١٥٨ / ٨

<sup>(</sup>١) في المصدر: يفرقه.

المحدد، عن محمد بن الوليد، ومحمد بن محمد، عن عليّ بن الحسن، عن محمد بن الوليد، ومحمد بن أحمد، عن يونس بن يعقوب، عن عليّ بن عيسى الفَمَّاط، عن عمه، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: وأري (١) رسول الله (مدرة عبدراته) [في منامه] بني أميّة يَصْعَدون على مِنْبره من بعده ويُضِلُون الناس عن الصَّراط الفَهقَرى، فأصبح [كئيباً] حزيناً، قال: فَهَبط عليه جَبْر ثيل (عبد الله)، فقال: يارسول الله، مالي أراك كئيباً حزيناً؟ قال: ياجَبر ئيل، إلي رأيت بني أميّة في ليلتي هذه يَصْعَدون مِنْبري من بعدي، ويُضِلُون الناس عن الصَّراط القَهْمَري! فقال: والذي بعثك بالحق نبياً، إنني مااطّلعتُ عليه؛ فقرَج إلى السماء، فلم بَلبَث أن نزل عليه بآي من الفرآن يُؤنسه بها [قال]: ﴿ أَفَر ءَيْتَ إِن مُتَعْنَاهُمْ سِنِينَ \* ثُمَّ جَاءَهُمْ مَّاكَانُواْ يُوعَدونَ \* مَاأَغْنَىٰ عَنْهُم مَّاكَانُواْ يُوعَدونَ \* وَازل عليه ﴿ إِنَّا أَنزلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ آلقَدْرِ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَالَيْلَةُ آلقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ مَع جعل الله عزّ وجلَ ليلة الفَدْر لنبيّه (منياه عليه وقيا من ألف شهر مُلك بني أُميّة هـ القَدْر خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ هُ جعل الله عزّ وجلَ ليلة الفَدْر لنبيّه (منياه عليه وداه) خيراً من ألف شهر مُلك بني أُميّة هـ

٣١/١١٧٨٢ ـ وعنه: عن محمّد بن يُحبِي، عن محمّد بن ألحسين، عن ابن فضّال، عن أبي جميلة، عن رفاعة، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: الله القدر [هي] أوّل السنة وهي آخرها».

٣٢/١١٧٨٣ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن عليّ بن الحكم، عن ربيع المُسْلي، وزياد ابن أبي الحلال، ذكراه عن رجل، عن أبي عبدالله (مداله)، قال: وفي ليلة تسع عشرة من شهر رمضان التقدير، وفي ليلة إحدى وعشرين القضاء، وفي ليلة ثلاث وعشرين إبرام مايكون في السَّنَة إلىٰ مِثْلها لله جلّ ثناؤه، يفعل ما يشاء في خلقه،

۲۲/۱۱۷۸٤ عن احمد بن العباس: عن أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن خالد، عن صفران، عن ابن مُشكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله اعبدالله اعبدالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾، قال: «من مُلك بني أُمية، قال: وقوله تعالى: ﴿تَنَزُّلُ ٱلمَلائِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم ﴾ أي من عند ربّهم على محمد وآل محمد بكل أمر سلام...

۱۹ ـ الكافى ٤: ١٥٩ / ٩.

٢٠ ـ الكافي ٤: ١٥٩ / ١٠.

<sup>(</sup>١) في «ط» والمصدر: رأى.

<sup>(</sup>٢) الشعراء ٢٦: ٢٠٥ ـ ٢٠٧.

٢١ ـ الكافي ٤: ١١٠ / ١١.

۲۲ ـ الكافي ٤: ١٦٠ / ١٢.

٢٢ ـ تأويل الآبات ٢: ٨٢٨ / ٨

الصّنعاني، عن أبي عبدالله (عبد الله (عبد الله عنه)، قال: سَمِعته يقول: اقال لي أبي محمّد: قرأ عليّ بن أبي طالب (عبد الله) وإنّا الصّنعاني، عن أبي عبدالله (عبد الله (عبد الله) عنه يقول: اقال لي أبي محمّد: قرأ عليّ بن أبي طالب (عبد الله) وإنّا أنزلَنهُ في لَيْلَة آلقَدْرِ ﴾ وعنده الحسن والحسين (عبدا الله الحسين (عبد الله): ياأبتاه، كان بها من فيك خَلَاوة. فقال له: يابن رسول الله وابني، اعْلَمْ أنّي أعْلَمُ فيها مالاتَعْلَم، إنّها لمّا أنزلت بَعث إليّ جَدُّك رسول الله (منراة عليه) فقرأها عليّ، ثمّ ضرب على كتفي الأيمن، وقال: ياأخي ووصيّي ووليّي على أمتّي بعدي، وحرب أعدائي إلى يوم يُبْعثون، هذه السورة لك من بعدي، ولولديك (") من بعدك، إنّ جَبْر ثيل أخي من الملائكة حدّث (الله أحداث أمتّي في سَنتها، وإنّه ليَحْدُث ذلك إليك كأحداث النبوّة، ولها نُورٌ ساطِعٌ في قلبك وقلوب أوصيائك إلى مطلع فجر القائم».

١٩٥١ / ٢٥/١١٧٨٦ محمّد بن يعفوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن أبي عبدالله (عله السلام) - في صلاة النبيّ (صلّ العبدالله) في السماء، في حديث الاسراء - قال (عبدالسلام): «ثمّ أوحى الله عزّ وجلّ إليه: إقرأ يامحمّد نسبة ربّك تبارك وتعالى ﴿ [قُلْ هُوَ] آفَة أَحَدٌ \* آفَة ٱلصَّمَدُ \* لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدُ \* وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَدٌ \* أَفَة ٱلصَّمَدُ الله عزّ وجلّ إليه: اقرأ بالحمدالله، فقرأها مِثل ماقرأ أوّلاً، يم أوحى الله عزّ وجلّ إليه: اقرأ بالحمدالله، فقرأها مِثل ماقرأ أوّلاً، ثمّ أوحى [الله عزّ وجلّ] إليه: اقرأ إليه: اقرأ إليه اقرأ هو القيامة».

وقال: ﴿ ﴿ تَنزَّلُ ٱلمَلائِكَةُ وَٱلرُّوحَ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِنْ كُلِّ أَمْرٍ ﴾ أي من عند ربّهم على محمّد وآل محمّد بكلّ أمر ﴿ سَلامٌ ﴾ ٤.

۲۷/۱۱۷۸۸ وعنه أيضاً: عن محمّد بن مجمهور، عن موسى بن بكر، عن زُرارة، عن حُمران، قال: سألتُ أبا عبدالله اعبدالله) عمّا يُفْرِق في ليلة القَدْر، هل هو مايُفَدّر شبحانه وتعالى فيها؟ قال: الاتُوصَف قُدرة الله تعالى، إلّا أنّه قال: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ (١) فكيف يكون حكيماً إلّا مافُرِق، ولاتوصف قُدرة الله سبحانه، لأنّه

۲٤ ـ تأويل الآيات ۲: ۸۲۰ / ٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ولولدك.

<sup>(</sup>٢) في «ط، ج»: أحدث.

٢٥ ـ الكافي ٣: ١٨٥ / ١.

<sup>(</sup>١) التوحيد ١١٢: ١ ـ ٤.

٢٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٨١٧ / ٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عدل.

۲۷ ـ تأويل الآيات ۲: ۸۱۸ / ۳.

<sup>(</sup>١) الدخان ٤٤: ٤.

٧١٤ ..... البرهان في تفسير القرآن

يُحْدِث مايشاء.

وأمّا قوله تعالى: ﴿ [لَيلَةُ القَدْرِ] خَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ يعني فاطمة اسلام الديها، وقوله: ﴿ تَنَوَّلُ المَلائِكَةُ وَالرُّوحِ رُوحِ وَالمُومِنِ الدّين يَمْلِكُونَ علم آل محمّد (عليم السلام)، والرُّوح رُوحِ الفَّدُس وهي (٢٠ فاطمة (عليم السلام)، ﴿ مَنِ كُلُّ أَمْرٍ \* سَلامٌ ﴾ يقول: [من] كلّ أمر سلّمه (٣ ﴿ حَتَّى مَطْلَعِ الفَجْرِ ﴾ يعني حتى يقوم القائم (عليه السلام)».

جعفر (سه السلام) يقول: اببت عليّ وفاطمة [من] حُجرة رسول الله (سقراله به وسقّه بيتهم عَرْش ربّ العالمين، جعفر (سه السلام) يقول: اببت عليّ وفاطمة [من] حُجرة رسول الله (سقراله عليه وسقّف بيتهم عَرْش ربّ العالمين، وفي قعر بيوتهم فُرجة مَكُشُوطة إلى العرش مِعْرَاج الوحي والملائكة، تَنزّل عليهم بالوحي صباحاً ومساءً، وكلّ ساعة وطَرْفة عين، والملائكة لايَنتُظع فوجهم، فوج يّ ينزل وفوج يَصْعَد، وإنّ الله تبارك وتعالى كشّف لإبراهيم اعداله السماوات حتى أبصر العرش، وزاد الله في قوّة ناظره، وإنّ الله زاد في قوّة ناظر محمد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين المواددة عليم، وكانوا يُبصرون العرش، ولا يجدون لبيوتهم سَقفاً غير العرش، فبيوتهم مُن كُلّ أمْر \* سَلامً ﴾. مُستَفنة بعرش الرحمن، ومعارج الملائكة، والرُّوح فَوج بعد فَوج، لاانقطاع لهم، ومامن بيت من بيوت الأثمة منّا إلّا وفيه مِعَراج الملائكة، لفول الله عزّ وجلّ: ﴿ تَنزَّلُ آلمَلائِكةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِن كُلّ أَمْرٍ \* سَلامً ﴾.

قال: قلت: ﴿ مِّن كُلِّ أَمْرِ ﴾؟ قال: ﴿بكل أمرِه فقلت: هذا التنزيل؟ قال: ﴿نعم».

٢٩/١١٧٩٠ ـ وعن أبي ذرّ (رضواة عنه)، قال: قلت: بارسول الله ليلة القدر، شيء يكون على عهد الأنبياء يُنَرَّل عليهم فيها الأمر، فإذا مَضوا رُفِعت؟ قال: «لا، بل هي إلى يوم القيامة».

٣٠ / ١٧٩١ / ٣٠ - وعن ابن عباس، عن النبيّ اسلراه عبراد، أنه قال: وإذا كان ليلة القَدْر تَنزُّل الملائكة الذين هم سُكَان سِدرة المُنتهى، وفيهم جَبرئيل، ومعهم الريق، فيُنصُ لواء منها على قبري، ولواء منها في المسجد الحرام، ولواء على بيت المقدس، ولواء على طُور سيناء، ولا يدع مؤمناً ولامؤمنة إلا ويُسلّم عليه، إلا مُدْمِن الخمر، وآكل لحم الخنزير المُنضّج "ا بالزَّعقران». وورد: أنها الليلة المباركة التي يُفرَق فيها كل أمر حكيم.

٣١/١١٧٩٢ من طريق المخالفين: مارواه الترمذي في (صحيحه)، قال: قام رجل إلى الحسن (عب السلم)

<sup>(</sup>٢) في المصدر: القدس وهو في.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: أمر مسلّمة.

<sup>7</sup>A ـ تأويل الآيات ٢: ٨١٨ / ٤.

۲۹ ـ تأويل الآيات ۲: ۸۱۹ / ٥.

٣٠ ـ تأويل الآيات ٢: ٨١٦ / ١، مجمع البيان ١٠ : ٧٨٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: المُضَمِّخ، وفي المجمع: والمتضمخ.

٣١ ـ سنن الترمذي ٥: ٤٤٤ / ٣٣٥٠.

شُورَةُ القَدر (٦٧) ...... ١٠٠٠ ..... ١٥٠٠ ... ... ... ٢١٥

بعد ما بايع [معاوية]، فقال: سوّدت وجوه المؤمنين (''. فقال: «لاَتُؤذيني ('' رحِمك الله، فإنّ النبيّ (من الله علمه الله) أري بني أميّة على مِنْبَره، فساءه ذلك، فأنزل الله عليه ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ آلكَوْتُرَ ﴾ ('')، والكوثر نهر ('') في الجنّة، ونزلت ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ آلقَدْرِ \* لَيْلَةُ آلقَدْرِ \* لَيْلَةُ آلقَدْرِ \* لَيْلَةُ آلقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ يَمْلِكها بنو أُميّة، يامحمّده.

قال القاسم (٥٠): فعَدَدناها فإذا هي ألف شهر لاتنقص يوماً ولا تزيد (٢٠).

المتعمور في ليلة القَدْر جُملة واحدةً، وعلى رسول الله اسفراه عبدرانه) في لَيْلَةِ القَدْرِ فيهو القرآن أنزل إلى البيت المتعمور في ليلة القَدْر جُملة واحدةً، وعلى رسول الله اسفراه عبدرانه) في طُول [ثلاث و]عشرين سنة ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةً القَدْرِ في ليلة القَدْر أنّ الله تعالى يُقدّر فيها الآجال والأرزاق وكلّ أمر يَحْدُث من موتٍ أو حياة أو خيشب أو جَدب أو خير أو شرّ، كما قال الله: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ (١) إلى سنةٍ.

قوله: ﴿ تَنَزَّلُ ٱلمَلائِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا﴾ قال: تَنَزّل الملائكة ورُوحُ القُدُس على إمام الزمان، ويدفعون إليه ماقد كتبوه من هذه الأُمور.

قوله: ﴿ لَيْلَةُ ٱلقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ ، قال: رأى رسول الله (سنراة مهدراته) في نومه كأنَ قِرَدَةً يَصْعَدون مِنبره فَغَمَّه ذلك، فأنزل الله: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَـٰهُ فِي لَيْلَةِ ٱلقَدْرِ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَالَيلَةُ ٱلقَدْرِ \* لَيْلَةُ ٱلقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهْرِ ﴾ تملِكه بنو أُميّة لبس فيها ليلة القدر.

قوله: ﴿ مَـنِ كُلُّ أَمْرٍ \* سَكامٌ ﴾ قال: تحيَّة يُحيِّي بها الامام إلى أن يَطلُع الفجر.

وقيل لأبي جعفر«عبه الملائكة تَعْرِفون ليلة الغَدْرِ؟ فقال؛ ووكيف لانعرف [ليلة القدر] والملائكة تَطُوف بنا فيها!».

مرزختات كيتيزرون بسدوى

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: أو يامُسَوّد وجوه المؤمنين.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: لاتؤنبني.

<sup>(</sup>٣) الكوثر ١٠٨: ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يامحمد يعني نهراً.

 <sup>(</sup>٥) وهو القاسم بن الفضل الخدائي، الذي في سند الحديث.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: ألف يوم لايزيد يوم ولاينقص.

٣٢ ـ تفسير القمي ٢: ١٣١.

<sup>(</sup>١) الدخان ١٤٤ ٤.

# سُورَةُ البَيِّنة

## فَضْلُها

1/11۷۹٤ - ابن بابويه: بإسناده، عن أبي بكر الحضرمي، عن أبّي جعفر (طبه السلام)، قال: دمن قرأ سورة (لَمْ يَكُن) كان بريئاً من المشركين (١)، وأدخل في دين محمّد (صفرات عبدراله)، وبعثه الله عزّ وجلّ مؤمناً، وحاسبه حساباً يسيراً».

١١٧٩٥ - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبي (صفراته على والد) أنه قال: دمن قرأ هذه السورة كان يوم القيامة
 مع خير البريّة رفيقاً وصاحباً، وهو عليّ دهيد السلام، وإن كُنبت في إناء جديدٍ ونظر فيها صاحب اللَّقوة بعينيه بَرِيء
 منهاء.

٣/١١٧٩٦ - وقال رسول الله رسلى الدولة: «من كتبها على خبر رقاق وأطعمها سارق غصّ، ويَقْتَضِح من ساعته، ومن قرأها على خاتَم باسم سارق تحرّك الخاتَم».

على العين، والبَرَص، وشُرِب ماؤها، دفعه الله عنه، وإن شرِبتُ ماءها الحواملُ نَفَعتها، وسلّمتها من سموم الطعام، وإذا كُتبت على الطعام، وإذا كُتبت على جميع الأورام أزالتها بقُدرة الله تعالى ال

سورة البَيِّنة ـ فضلها ـ

1 ـ ثواب الأعمال: ١٢٤.

(١) في المصدر: الشرك.

...... 5

٠.... ٢

£ ـ خواص القرآن: 10 «مخطوط».

(١) اليَرَقَان: حالة مرضيّة تمنع الصّفراء من بلوغ العِنمي بسهولة. «المعجِم الوسيط ٢: ١٠٦٤.

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَانِ آلرَّحِيمِ لَمْ يَكُنِ آلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ آلْكِتَابِ وَآلمُشْرِكِينَ مُنْفَكِّينَ حَتَّىٰ تَأْتِيَهُمُ آلبَيِّنَةُ -إلى نوله نعالى -رَّضِى آللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِى رَبَّهُ [1-8]

الم الم الم الم الدين النجفي، قال: روى محمد بن خالد البرقي مرفوعاً، عن عمرو بن شِمْر، عن جابر ابن يزيد، عن أهل الكِتَابِ ، قال: دهم مُكذّبو ابن يزيد، عن أبي جعفر (عبد السلام)، في قوله عز رجل: ﴿ لَمْ يَكُنِ اللّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ ، قال: دهم مُكذّبو الشيعة ، لأنّ الكتاب هو الآيات، وأهل الكتاب الشيعة ،

وقوله: ﴿ وَالمُشْرِكِينَ مُنفَكِينَ ﴾ يعني المُرْجِئة ﴿ حَتَى تَأْتِيَهُمُ ٱلبَيِّنَةُ ﴾، قال: حتَى بتَضح لهم الحق، وقوله: ﴿ رَسُولٌ مِّنَ آللهِ ﴾ يعني محمّداً اصفراد عليه راد، ، ﴿ يَثْلُواْ صُحُفاً مُّطَهَّرَةً ﴾ يعني يَدُلَ على أولي الأمر من بعده وهم الأثمّة (عليم السلام) وهم الصُحُف المُطهّرة.

وقوله: ﴿ فِيهَا كُتُبُّ قَيِمَةً ﴾ أي عندهم الحق المبين، وقوله: ﴿ وَمَا تَفَرَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلكِتَلْبَ ﴾ يعني مُكذّبي الشيعة، وقوله: ﴿ وَقِلهَ شَهْمَ البَيِّنَةُ ﴾ أي من بعد ماجاءهم الحق ﴿ وَمَا أُمِرُواْ ﴾ هؤلاء الأصناف ﴿ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ آللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ آلدّينَ ﴾ والإخلاص: الإيمان بالله ورسوله والأئمة (عليهم السلام)، وقوله: ﴿ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَٰوَةَ وَيُؤْتُوا ٱلزَّكَوَةَ ﴾ والصلاة (١٠: أمبر المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عليه السلام)، ﴿ وَذَلِكَ دِينُ آلفَيْمَةِ ﴾ . قال: هي فاطمة (عليه السلام).

وفوله: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾، قال: الذين آمنوا بالله ورسوله وبأُولي الأمر وأطاعوهم بما

سورة البِّينة آية ـ ١ ـ ٨ ـ

١ ـ تأويل الآبات ٢: ٨٢٩ / ١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فالصلاة والزكاة.

شُورَةُ البَيِّينَة (٩٨) ...... ١٩٨

أمروهم به، فذلك هو الإيمان والعمل الصالح.

ا ٢/١١٧٩٩ عبد الله وقال: قوله: ﴿ رَضِيَ آفَهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾، قال أبو عبدالله (عبد الله راض عن المؤمن في الدنيا والآخرة، والمؤمن وإن كان راضياً عن الله فإن في قلبه ما فيه، لِمَا يَرَى في هذه الدنيا من التَمْحيص، فإذا عاين الثواب يوم القبامة رضي عن الله الحقّ حقّ الرّضا، وهو قوله: ﴿ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾، وقوله: ﴿ وَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ كَانِ النّاع ربّه ».

٣/١١٨٠٠ ـ شرف الدين النجفي: وروى عليّ بن أسباط، عن ابن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبد أبي عبد الله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله)) عبدالله (عبدالله (عبدالله)) في قوله عزّ وجلّ: ﴿وَذَلِكَ دِينُ ٱلقَيِّمَةِ﴾، قال: «هو ذلك دين (١) القائم (عبدالسلام)».

الحسين، عن العباس: عن أحمد بن الهيئم، عن الحسن بن عبدالواحد، عن الحسن بن الحسين، عن يحيى بن مُساور، عن إسماعيل بن زياد، عن إبراهيم بن مُهاجِر، عن يزيد بن شَراحِيل كاتب عليّ (عبدالله)، قال: سَمِعت عليّاً (عبدالله)، يقول: احدّثني رسول الله (ماراد عبداله) وأنا مُسْئِده إلى صدري، وعائشة عند أذني، فأصغت عائشة لتسمع إلى مايقول، فقال: أي أخي، ألم تسمع قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامِنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ أُوْلِيْكَ هُمْ خَيْرُ ٱلبَرِيَّةِ ﴾ أنت وشيعتك، وموعدي وموعدكم الحَوْض إذا جَثَت الأَمم تُدْعُون غُرّاً مُحجّلين شِباعاً مَرُوبَين اللهُ عن وبين الله عن عرفي الله عن عرف الله عنه مَوْل الله عنه مَوْل الله عنه مَوْل الله عنه عنه المُعن المُعن المُعن المُعن الله عنه عنه المحرّض إذا جَثَت الأَمم تُدْعُون غُرّاً الله عنه الله عنه الله عنه المحرّض إذا جَثَت المُعن الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه المحرّف المحرّف الله عنه عنه المحرّف الله عنه المحرّف المحرّف المحرّف المحرّف المحرّف المحرّف الله عنه عنه عنه المحرّف الله عنه المحرّف ال

الله (من الله عنه عن يعقوب بن يزيد (1) ثم إنه وجد في كتب أبيه أنّ عليّاً اطباله بن حمّاد، عن عمرو بن شمر، عن أبي مِخْنَف، عن يعقوب بن يزيد (1) ثم إنّه وجد في كتب أبيه أنّ عليّاً اطباله (الله) قال: «سَمِعت رسول الله (من الله على الله الله) يقول: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامِنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلبَرِيَّةِ ﴾، ثم التفت إليّ فقال: أنت باعليّ وشيعتك، ومِيعادك ومِيعادهم الحَوْض، تأتون غرّاً مُحَجَلين مُتَوَجِين، قال يعقوب: فحدّثت بهذا الحديث أبا جعفر (عليه الدام)، فقال: اهكذا هو عندنا في كتاب عليّ (عله الدام)،

٦/١١٨٠٣ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد الورّاق، عن أحمد بن إبراهيم، عن الحسن بن أبي عبدالله، عن مُصْعَب بن سلّام، عن أبي حمزة الثمّالي، عن أبي جعفر (عبدالله)، عن جابر بن عبدالله (رضواه عنه)، قال: «قال رسول الله (منراة عبدوالد) في مرضه الذي قُبض فيه لفاطمة (عبهاالسلام): يابئية بأبي أنت وأمّي، أرسلي إلى بَعْلِك فادعيه إليّ، فقالت فاطمة للحسن (عبدالسلام): انطلق إلى أبيك، فقل له: إنّ جدّي يَدْعُوك. فانطلق إليه الحسن فدعاه، فأقبل أمير

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٢٠ / ١.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٣١ / ٢.

<sup>(</sup>١) في «ي»: الدين.

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٣/ ٨٣١.

ه ـ تأويل الآيات ٢: ٨٣١ / ٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يعقوب بن ميثم.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٣٢ / ٥.

المؤمنين (عليه السلام) حتى دخل على رسول الله (صلى اله عيه رآله) وفاطمة عنده، وهي تقول: واكرباه لكربك باأبتاه. فقال رسول الله (سلر الله المرافعة والله النبي الايشق عليه الجيب، والايخمش عليه الوجه، ولايخمش عليه الوجه، ولايخمش عليه الوجه، ولايخمش عليه الوجه، ولايذه عليه بالويل، ولكن قولي كما قال أبوك على ابنه إبراهيم: تَدَمَع العَين، وقد يُؤجّع القلب، ولانقول مايشخط الرب، وإنّا بِك - باإبراهيم - لمحزونون، ولو عاش إبراهيم لكان نبيّاً.

ثمّ قال: ياعليّ ادنُ منّي. فدنا منه، فقال: أذخِل أذنك في فمي. ففعل ، فقال: ياأخي، ألم تسمع قول الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلبَرِيَّةِ ﴾؟ قال: بلى، يارسول الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قال: هم أنت وشيعتك، تجيئون غُرًا مُحَجّلين شِباعاً مَرُّوييّن، ألم تسمع قول الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قِلَ اللهِ عَرْ وجلّ في كتابه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلكِتَابِ وَٱلمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدينَ فِيهَا أُولَئِكَ هُمْ شَرُّ ٱلبَرِيَّةِ ﴾؟ قال: بلى، يارسول الله كَفُرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلكِتَابِ وَٱلمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدينَ فِيهَا أُولَئِكَ هُمْ شَرُّ ٱلبَرِيَّةِ ﴾؟ قال: بلى، يارسول الله قال: هم أعداؤك وشبعتهم، يجيئون بوم القيامة مُسودَة وجوههم ظِمَاءً مُظَمَّئين، أشفياء مُعَذَبين، كُفَاراً منافقين، ذاك ولشبعتك، وهذا لعدوك وشبعتهم».

المعرفة بن المعرفة عن جعفر بن محمد الحسني، ومحمد بن أحمد الكانب، قال: حدّ ثنا محمد بن عليّ بن خلف، عن أحمد بن عبدالله، عن معاوية، عن عُبَيد الله بن أبي رافع، عن أبيه، عن جدّه أبي رافع: أن عليّاً (عليه السلام) قال لأهل الشورى: وأنشد كم بالله، هل تعلمون يوم أنينكم وأنتم مجلوس مع رسول الله (سنى الا عليه مقال: هذا أخي قد أتاكم، ثمّ النفت إلى الكعبة، قال: وربّ الكعبة المبنيّة، إنّ هذا وشيعته هم الفائزون يوم القيامة، ثمّ أقبل عليكم وقال: أما إنّي أوّلكم إيماناً، و أقومكم بأمر الله، وأوقاكم بعهد الله، وأقضاكم بحكم الله، وأعدلكم في الرعيّة، وأقسمكم بالسّوية، وأعظمكم عند الله مَزيّة، فأنزل الله شبحانه: ﴿ إِنَّ آلَا فِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ وأقسمكم بالسّوية، وأعظمكم عند الله مَزيّة، فأنزل الله شبحانه: ﴿ إِنَّ آلَا فِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ وأقسمكم بالسّوية، وأعظمكم عند الله مَزيّة، فأنزل الله شبحانه: ﴿ إِنَّ آلَا فِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ فَيْلُ تعلمون أنّ ذلك كذلك؟ اللهمّ نعم.

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٢٣ / ٦.

٨\_الأمالي ٢: ١٩.

أُوْلَئِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلبَرِيَّةِ﴾ ثمَ النفت إليّ، وفال: هم والله [أنت] وشبعتك باعليّ، ومِيعادك وميعادهم الحَوْض غداً، غُرّاً مَحجّلين مُتَوَّجين».

فقال أبو جعفر: «هـكذا هو عِيانٌ في كتاب عليّ (عبـ السلام)».

أبو العباس أحمد بن محمّد بن سعيد بن عُقدة، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله بن محمّد بن الحسن القَطُواني، قال: حدّثنا إبراهيم بن أبس الأنصاري، قال: حدّثنا إبراهيم بن جعفر بن عبدالله بن محمّد بن سَلَمة، عن أبي الزبير، عن جابر ابن عبدالله، قال: كنّا عند النبيّ املّ ه عبدالله الأنصاري، فقال [النبيّ املّ ه عبدالله)]: «قد ابن عبدالله، قال: كنّا عند النبيّ املّ ه عبدالله فأقبل عليّ بن أبي طالب (عبدالله)، فقال [النبيّ املّ ه عبدالله)]: «قد أتاكم أخيء ثمّ النفت إلى الكعبة فضربها ببده، ثمّ قال: «والذي نفسي ببده، إنّ هذا وشبعته لهم الفائزون [يوم القيامة]» ثمّ قال: «إنّه أولكم إيماناً معي، وأوفاكم بعهد الله، وأقومكم بأمر الله، وأعدلكم في الرّعبة، وأقسمكم بالسويّة، وأعظمكم عند الله مَزِيّة، قال: فنزلت ﴿إِنَّ آلَذِينَ عَامنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ أُولَئِكُ هُمْ خَيْرُ البَرِيَّةِ ﴾ بالسويّة، وأعظمكم عند الله مَزِيّة، قال: فنزلت ﴿إِنَّ آلَذِينَ عَامنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ أُولَئِكُ هُمْ خَيْرُ البَرِيَّةِ ﴾ قال: فكان أصحاب محمّد (مقراه عبدراله) إذا أقبل على (علد الله) قالوا: قد جاء خير البريّة.

صاحب (الأربعين)، وهو [الحديث] الثامن والعشرون من أحاديث الأربعين، قال: أخبرنا أبو عليّ الحسن ابن عليّ بن الحسن الصفار بقراءتي عليه، قال: أخبرنا أبو عمر بن مهدي، قال: أخبرنا أبو العباس بن عُقدة، قال: حدّ ثنا محمّد بن أحمد القطواني، قال: حدّ ثنا إبراهيم بن جعفر بن عبدالله بن محمّد بن مسلم (١)، عن أبي الزبير، عن جابر بن عبدالله، قال: كنا عند النبيّ (متراة عهوته)، فأقبل عليّ بن أبي طالب (عبدالله)، فقال النبيّ: «قد أتاكم

٩ رالأمالي ١: ٢٥٧.

١٠ ـ الأمالي ٢: ٢٨٣.

<sup>(</sup>١) في الحديث «٩»: سلمة.

أخي، ثمّ النفت إلى الكعبة، فضربها بيده (٢)، وذكر مثل ماتقدم من رواية الشيخ في (أماليه) (٢٠).

مُندناً: ﴿إِنَّ آلَّذِينَ ءَامِنُواْ وَعَمِلُواْ آلصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرٌ آلبَرِيَّةِ ﴾ هم أنت وشبعتك،

17/1109 الله علمني شيئاً ينفعني الله به. قال: وعليك بالمعروف، فإنه يَنْفَعُك في عاجل دُنياك وآخِرتك، إذ أقبل يارسول الله، علمني شيئاً ينفعني الله به. قال: وعليك بالمعروف، فإنه يَنْفَعُك في عاجل دُنياك وآخِرتك، إذ أقبل علي وهذا من علي وهذا من هذا يارسول الله؟ قال: وهذا من الذين أنزل الله فيهم ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلبَرِيَّةِ ﴾ .

۱۳/۱۱۸۱۰ - ابن عباس وأبو برَّزَة، وابن شَراحِيل، والباقر (من شاه النبيّ (من ه عبه رآله) لعليّ مبتدئاً:
 ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلبَرِيَّةِ ﴾ أنت وشيعتك، ومِيعادي ومِيعادكم الحَوْض إذا حُشر الناس جِئت أنت وشيعتك شِباعاً مَرويَين، غُراً مُحَجَلين، وفي خبر آخر: وأنت خبر البريّة، وشيعتك غُرّ مُحَجَلون،
 مُحَجَلونه.

الإسناد، عن شرّيك بن الإسفهاني في (ما نزل من القرآن في عليّ (عبدالسلام): بالإسناد، عن شرّيك بن عبدالله، عن أبي إسحاق، عن الحارث، قال عليّ (عبدالسلام): «نحن أهلُ بيتٍ لائقاش بالناس. فقام رجُل فأنىٰ ابن عبدالله، عن أبي إسحاق، عن الحارث، قال عليّ (عبدالسلام) وقد نزَل في عليّ (عبدالسلام) ﴿ إِنَّ آلَّذِينَ ءَامنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ أُولَٰئِكَ هُمْ خَيْرُ آلبَريَّةِ ﴾.

10/11A11 من المومنين (عبد الشيرازي في كتاب (نزول القرآن في شأن أمير المؤمنين (عبد السلام)): أنّه حدّث مالك ابن أنس، عن حُميد، عن أنس بن مالك، قال: ﴿إِنَّ اللّهِ بِنَ مَامَنُواْ ﴾ نزلت في عليّ، صَدّق أوّل الناس برسول الله (صنى الله عبد والد) ﴿ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ تَمَنَّ كُوا يَأْدُاء الفرائض ﴿ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلبَرِيَّةِ ﴾ يعني علبًا أفضل الخليقة بعد النبئ (صنر الاعب والد)، إلى آخر السورة.

۱۱۸۱۲/۱۱۸۱۳ و الأعمش، عن عطية، عن الخُدري، وروى الخطبب الخوارزمي، عن جابر، أنّه لمّا نزلت هذه الآية قال النبيّ (ملّى الله (ملّى الله عليّ خيرالبرية» وفي رواية جابر: كان أصحاب رسول الله (ملّى الله عليّ الأبا عليّ

<sup>(</sup>٢) أربعين الخزاعي: ٢٨ / ٢٨.

<sup>(</sup>٣) تقدّم في الحديث «٩».

۱۱ ـ روضة الواعظين: ۱۰۵.

۱۲ ـ المناقب ۳: ۸۸.

۱۳ \_المناقب ۲: ۸۸.

<sup>14</sup> \_ المناقب ٣: ٦٨.

١٥ ـ المناقب ٣: ٦٨.

١٦ -المناقب ٣: ٦٩.

شُورَةُ البَيْنَة (٩٨) ...... ٣٢٢ ....

قالوا: جاء خير البريّة.

" ١١٨١٤ ا١/١ - ومن طريق المخالفين: موفّق بن أحمد في كتاب (المناقب)، قال: أخبرني سيّد الحفاظ أبو منصور شَهْردار بن شِيرويه الديلمي فيما كتب إليّ من هَمَذان، حدّثنا أبو الفتح عَبْدُوس بن عبدالله بن عَبْدُوس الهَمَذاني إجازة، عن الشريف أبي طالب المُفضّل بن محمّد بن طاهر الجعفري (رضواة عنه) بداره بأصبهان في سِكّة الخوارج، وأخبرنا الشيخ الحافظ أبو بكر أحمد بن موسى بن مَرْدُويه بن قُورك الأصبهاني، حدّثنا أحمد بن محمّد ابن المُنذر، حدّثني أبي، حدّثني عمّي الحسين بن سعيد، عن أبيه، عن أبيه عن السريّ، أخبرنا المُنذر بن محمّد بن المُنذر، حدّثنا يزيد بن شَراحِيل الأنصاري، كاتب عليّ (عله السلام)، قال: إسماعيل بن زياد البزّاز، عن إبراهيم بن مُهاجر، حدّثنا يزيد بن شَراحِيل الأنصاري، كاتب عليّ (عله السلام)، قال: منسِعت عليّاً (عبه السلام)، يقول: احدّثني رسول الله (من العبه الله مشيده إلى صدري، فقال: أي عليّ، ألم تسمع قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرٌ ٱلبُرِيَّة ﴾؟ أنت وشيعتك، وموعدي وموعدي الحوض، إذا جَنَتِ الأمم للحساب تُدْعَون غُرّاً مُحَجَّلين،

َ ﴿ ١٨/١١٨١٥ ـ وروى الحِبَري، يرفعه إلى ابن عباس، قال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامِنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلبَرِيَّةِ ﴾ في عليّ (عليه السلام) وشبعته.

١٩١٦/ ١٩ ـ عليّ بن إبراهيم، في معنى السورة: ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلكِتَـٰبِ وَٱلمُشْرِكِينَ ﴾ يعني قُريشاً ﴿ مُنْفَكِينَ ﴾ قال: هم في كفرهم حتّى تأتيهم البيّنة.

۲۰/۱۱۸۱۷ منم قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عيدالسلام)، قـال: «البــيّنة: مـحمّد رســول الله (مـنّى التـعليدوالد)».

٢١/١١٨١٨ - [وقال] على بن إبراهيم، [في قوله] ﴿ وَمَاتَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابُ إِلَّا مِن بَعْدِ مَاجَاءَتْهُمُ الْبَيْنَةُ ﴾، قال: لمّا جاءهم رسول الله رمن الله والله والله والفوه وتفرّقوا بعده، قوله: ﴿ حُنفًا وَ ﴾، قال: طاهرين، فوله: ﴿ وَذَلِكَ دِينُ القَيْمَةِ ﴾، أي دين قيم، قوله: ﴿ إِنَّ اللّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ فوله: ﴿ وَذَلِكَ دِينُ القَيْمَةِ ﴾، أي دين قيم، قوله: ﴿ إِنَّ اللّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَلِكُ وَينُ الْقَيْمَةِ ﴾، أي دين قيم، قوله: ﴿ إِنَّ اللّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَلَالِهِ مِنْ اللهُ وَمَنِينَ (عليه اللهِ ) ﴿ أَوْلَئِكَ هُمْ شَرُ البَرِيَّةِ ﴾، قال: أنزل عليهم القرآن فارتدوا وكفروا وعصوا أمير المؤمنين (عليه الله) ﴿ أَوْلَئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾، قال: نزلت في آل الرسول (عليم الله).

۲۲/۱۱۸۱۹ مليّ بن إبراهيم: حدّثنا سعيد بن محمد، قال: حدّثنا بكر بن سهل، قال: حدّثنا عدّ من سهل، قال: حدّثنا عبدالغني بن سعيد، عن موسى بن عبدالرحمن، عن مُقاتِل بن سليمان، عن الضحّاك بن مُزاحِم، عن ابن عباس،

١٧ ـ المناقب للخوارزمي: ١٨٧.

١٨ ـ تفسير الحبري: ٣٢٨ / ٧١.

١٩ ـ تفسير القمي ٢: ٤٣٢.

۲۰ ـ تفسير القمي ۲: ۲۳۲.

٢١ ـ تفسير القمى ٢: ٤٣٢.

٢٢ ـ تفسير القمي ٢: ٣٢٤.

ني قوله: ﴿ أُوْلَئِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلبَرِيَّةِ ﴾ يربد خير الخلق ﴿ جَزَاؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَاتُ عَدْنِ تَجْرِى مِن تَحْيَهَا ٱلأَنْهَارُ خَالِدينَ فِيهَا أَبَداً ﴾ لايصف الواصفون خير مافيها ﴿ رَّضِيَ آفَةُ عَنْهُمْ ﴾ يُربد رَضِي أعمالهم ﴿ وَرَضُوا عَنْهُمْ ﴾ رَضُوا بثواب الله ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ ﴾ يُريد لمن خاف وتناهى عن معاصي الله.

٢٣/١١٨٢٠ عن عَنْبسَة، عن جابر،
 عن أبي جعفر (طلالله)، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرٌ ٱلبَرِيَّةِ﴾، قال:
 دهم شبعتنا أهل الببت،

المحداث العلم المحدد الطبرسي، قال: في كتاب (شواهد التنزيل) للحاكم أبي القاسم الحسكاني، قال: أخبرنا أبو عبدالله الحافظ، بالإسناد المؤفوع إلى يزيد بن شراحيل الأنصاري، كاتب عليّ المداسم، قال سَمِعتُ عليّاً المداسم، يقول: وقَيِض رسول الله (صفرات عليه وأنا مُشنِده إلى صدري، فقال: ياعليّ، ألم تسمع قول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أُولَيْكَ هُمْ خَيْرُ ٱلبَرِيَّةِ ﴾؟ هم شبعنك، وموعدي ومَوعدكم الحوض إذا اجتمع الأمم للحساب تُذْعُون غُرًا مُنْحَجَلين.

٢٥ / ١٨٢٢ ـ وروى الطَّبَرسي، رفعه: عن مقاتل بن سليمان، عن الضَّحَّاكِ، عن ابن عباس، في قوله: ﴿ هُمْ خَيْرُ ٱلبَرِيِّةِ ﴾، قال: نزلت في عليّ وأهل بيته (عليهمالسلام).



٢٣ ـ المحاسن: ١٧١ / ١٤٠.

۲٤ ـ مجمع البيان ١٠: ٧٩٥.

۲۵ ـ مجمع البيان ۱۰: ۷۹۵.

# سُورَةُ الزَّلْزَلة

#### فَضْلُها

الم ١٩٨٤ / ٢ - أبن بابويه: بإسناده، عن عليّ بن مَعْبَد، عن أبيه، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: ولا تَمَلُوا [من] قراءة ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلأَرْضُ ﴾، فمن كانت قراءته في نوافله لم يُصِبه الله عزّ وجلّ بزَلْزَلة أبداً، ولم يَمُت بها ولابصاعقة ولاباًفة من أفات الدنيا، فإذا أُمِر به إلى الجنّة فيقول الله عزّ وجلّ: عبدي أبَحْنُك جنّتي، فاسكُن منها حيث شِئت وهَوَيت لامَمْنُوعاً ولامَدْفُوعاً».

ُ ٣/١١٨٢٥ عن (خواص الفرآن): رُوي عن النبيّ (سلّى الله عليه راله)، أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة أُعطي من الأجركمّن قرأ رُبع الفرآن، ومّن كتبها على خُبز الرُّقاق وأطعمها صاحب السرّقة غصّ بهـا صــاحب الجَــرِيرة

سورة الزُّلْزَلة - فضلها -

۱ ـ الكافي ۲: ۸۵۸ / ۲۱.

٢ ـ ثواب الأعمال: ١٢٤.

٧٢٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

وأفتضحه.

۱۱۸۲۹ / ٤ ـ وقال رسول الله اسلراه علم رته: «من كتبها على خُبزٍ رُقاق وأطعمها سارقاً غصّ ويَفْتضِح من ساعته، ومن قرأها على خاتمٍ باسم سارق تحرّك الخاتَم».

الصادق المبالية المسادق المبالسلام): «من كتبها وعلقها عليه أو قرأها وهو داخلٌ على سُلطانٍ يخاف منه، نجا ممّا يخافُ منه ويَحْذَرُ، وإذاكُتِبت على طَشْتٍ جديدٍ لم يُسْتَعْمَل ونظر فيه صاحب اللَّقوة أُزيل وَجَعه بإذن الله تعالى بعد ثلاث أو أقل.



٥ ـ خواص القرآن: ١٥ «نحوه».

قوله تعالى:

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ إِذَا زُلْزِلَتِ آلْأَرْضُ زِلْزَالَهَا \* وَأَخْرَجَتِ آلْأَرْضُ أَثْقَالَهَا \* وَقَالَ آلْإِنسَانُ مَالَهَا ـ إلى فوله تعالى ـ وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّاً يَرَهُ [١٨]

٢/١١٨٢٩ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن محمّد بن أحمد، عن يحيى بن محمّد بن أيّوب، عن

صورة الزلزلة آية . ١ . ٨ .

١ ـ علل الشرائع: ٥٥٦ / ٨

<sup>(</sup>١) التلعة: ماانهبط من الأرض، وقيل: ماارتفع، وهو من الأضداد «لسان العرب ٨، ٣٦».

٢ ـ عنل الشرائع: ٥٥٥ / ٥.

عليّ بن مَهْزيار، عن ابن سِنان، عن يحيى الحلبي، عن عمر بن أبان، عن جابر، فال: حدّثني تميم بن حُذّيم، قال: كنّا مع عليّ (عبدالسلام) حيث توجّهنا إلى البصرة، قال: فبينا نحن نُزُول إذ اضطربت الأرض، فضربها عليّ (عبدالله) بيده، ثمّ قال لها: «مَالك؟» ثمّ أقبل علينا بوجهه، ثمّ قال لها: «أما إنّها لو كانت الزَّلْزَلَة التي ذكرها الله عزّ وجلّ في كتابه لأجابتني، ولكنها ليست تلك».

٣/١١٨٣٠ عن عبدالله بن حماد، عن العباس: عن أحمد بن هَوْذَه، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حماد، عن الصبّاح المُزَني، عن الأصبغ بن نُباته، قال: خرجنا مع عليّ (مبديه) وهو يَطُوف في السوق، فيأمرهم بوفاء الكَيْل والوَزُن حتى إذا انتهى إلى باب القصر رَكَض الأرض برجله (١) المباركة، فتَزَلْزَلت، فقال: دهي هي، مَالَك؟ اسْكُني، أما والله إني أنا الانسان الذي تُنبّته الأرض أخبارها، أو رجل منى».

النجفي (1) عن محمّد بن الخُراساني، عن الفضل (1) بن الزبير، قال: إنّ أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبدالله بن النجفي (1) عن محمّد بن الخُراساني، عن الفضل (1) بن الزبير، قال: إنّ أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبدالله) كان جالساً في الرَّحْبة (1) فنزلزلت الأرض، فضربها عليّ (عبدالله) بيده، ثمّ قال لها: وقرّي، إنّه إنما هو قيام، ولوكان ذلك لأخبر تني، وإني أنا الذي تُحَدّثه الأرض أخبارها، ثمّ قرأ: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ آلْأَرْضُ زِلْزَالَهَا \* وَأَخْرَجْتِ آلْأَرْضُ رَبُوالَهَا \* وَأَخْرَجْتِ آلْأَرْضُ رَبُوالَهَا \* وَأَخْرَجْتِ آلْأَرْضُ رَبُوالَهَا \* وَأَخْرَجْتِ آلْأَرْضُ رَبُوالَهَا \* وَقَالَ آلْإِنسَانُ مَالَهَا \* يَوْمَثِلُ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا \* بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَهَا ﴾ أما ترَون أنها تُحَدّث عن ربّها؟».

١٩٣٢ / ٥- وعنه: عن الحسن بن عليّ بن مَهْزيار، عن أبيه، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن سِنان، عن يحيى الحلبي، عن عمر بن أبان، عن جابر الجُعفي، قال: حدّ فني تميم بن جذيم، قال: كنّا مع عليّ (طباللهم) حيث توجّهنا إلى البصرة، فبينا نحنُ نُزُول إذ اضطربت الأرض، فضربها عليّ (طباللهم) بيده، ثمّ قال: عمالك [اسْكُني]؟ وفسكنت، ثمّ أقبل علينا بوجهه الشريف، ثمّ قال لناء أما إنها لمو كانت الزّلزَلة التي ذكرها الله في كتابه لأجابنني، ولكنّها ليست تلك.

روى محمّد بـن هـارون البَكْـريّ بـإسناده إلى هـارون بـن خَـارِجة حـديثاً، يـرفعه إلى سـيّدة النسـاء فاطمة (علماالــــلام)، قالت: «أصاب الناس زّلزلة على عهد أبي بكر وعمر، ففّزِع الناس إليهما، فوجدوهما [قد خرجا]

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٣٥ / ١.

<sup>(</sup>١) رَكَضَ الأَرضَ والثوبَ: ضَرَبَهِما برجله. «لسان العرب ٧: ١٥٩».

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٣٥ / ٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عبدالله بن سليمان النخعي، وقد ورد اسم: عبيد بن سليمان النخعي يروى عنه إبراهيم بن محمّد الثقفي في كتاب الغارات: ١١.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فضيل.

<sup>· (</sup>٣) الرُّحية، بالضم: بقرب القادسية، على مرحلة من الكوفة على يسار الحجاج إذا أرادوا مكة، والرّحية، بالفتح: هي محلة بالكوفة تُنسب إلى خنيس بن سعد: «مراصد الاطلاع ٢: ٨٠٨».

٥ ـ تأويل الآبات ٢: ٨٣٦ / ٣.

فَزِعَين إلى أمير المؤمنين اعبداللهم (١) وذكر مثل ماتقدم (١).

التمار، قال: انصرفت من مجلس بعض الفقهاء، فمررت على سلمان الشّاذ كُوني، فقال لي: من أبن جئت؟ فقلت: التمار، قال: انصرفت من مجلس بعض الفقهاء، فمررت على سلمان الشّاذ كُوني، فقال لي: من أبن جئت؟ فقلت: جئت من مجلس فلان ـ بعني واضع كتاب (الواحدة) ـ فقال لي: ماذا قوله فيه؟ فقلت شيء من فضائل أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبد الديم)، فقال: والله لأحدّثنك بفضيلة حدّثني بها قُرشيّ عن قُرشيّ إلى أن بلغ سنّة نفر [منهم]، ثمّ قال: رَجَفت قبور البقيع على عهد عمر بن الخطاب، فضج أهل المدينة من ذلك، فخرج عمر وأصحاب رسول الله المدينة عن ذلك المدينة، وأصحاب رسول الله المدينة عند ذلك قال عمر: عليّ بأبي الحسن عليّ بن أبي طالب (عبد الديم) فحضر، فقال: عَزَم أهلها على الخروج عنها، فعند ذلك قال عمر: عليّ بأبي الحسن عليّ بن أبي طالب (عبد الديم) فحضر، فقال: باأبا الحسن، ألا ترى إلى قبور البقيع ورَجْفَتها حتّى تَعَدّى ذلك إلى حِيطان المدينة وقد هَمّ أهلها بالرّحلة عنها؟

فقال علي اعداله المائة رجل من أصحاب رسول الله اسلسان البدريّين فاختار من المائة عشرة، فجعلهم خلفه، وجعل التسعين من ورائهم، ولم يَبْق بالمدينة سوى هؤلاء إلا حضر حتى لم يَبْق بالمدينة نبّ ولاعاتِق (1) إلا خرجت، ثمّ دعا بأبي ذرّ ومقداد وسلمان وعمّار، فقال لهم: اكونوا بين يديّ، حتى توسط البقيع، والناس مُحْدِقون به، فضرب الأرض برجله، ثمّ قال: امالك مَالَك؟، ثلاثاً، فسكنت، فقال: الصدق الله وصدق رسوله المناه عدداد، لقد أنبأني بهذا الخبر، وهذا اليوم، وهذه السّاعة، وباجتماع الناس له، إنّ الله عزّ وجل يقول في كتابه: ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالَهَا \* وَأَخْرَجُتِ ٱلْأَرْضُ أَثْقَالَهَا \* وَقَالَ ٱلْإِنسَانُ مَالَهَا \*)، أما لوكانت هي هي لقلت: مالَهَا، وأخرجت الأرض لي أثقالها القرض في أنصرف الناس معه، وقد سَكنت الرّجْفَة.

٧/١١٨٣٤ على بن إبراهيم: في معنى السورة ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالَهَا \* وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَفْقَالَهَا ﴾ قال: ذلك أمير المؤمنين اعلى السلام ﴿ وَقَالَ ٱلْإِنسَانُ مَالَهَا ﴾ قَال: ذلك أمير المؤمنين اعلى السلام ﴿ وَقَالَ ٱلْإِنسَانُ مَالَهَا ﴾ قال: ذلك أمير المؤمنين اعلى السلام ﴿ وَقَالَ ٱلْإِنسَانُ مَالَهَا ﴾ قال: يَجِيثون (١ أَنْسَاناً مؤمنين وكافرين ومنافقين ﴿ لِيُرُوا أَعْمَالَهُمْ ﴾ أَخْبَارَهَا ﴾ إلى فوله تعالى: ﴿ أَشْتَاتاً ﴾ ، قال: يَجِيثون (١ أَنْسَاناً مؤمنين وكافرين ومنافقين ﴿ لِيُرُوا أَعْمَالَهُمْ ﴾ قال: يقِفون على مافعلوه [ثمّ قال]: ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ \* وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ضَرّاً يَرَهُ ﴾ ، وهو ردّ على مافعلوه [ثمّ قال]: ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ \* وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ ﴾ ، وهو ردّ على السُجَبَرّة الذين يَزْعمُون أَنّه لافعل لهم.

١١٨٣٥ / ٨ ـ قال: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبد السلام)، في قوله تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ

<sup>(</sup>١) تأويل الآيات ٢: ٢٦٨ / ٤.

<sup>(</sup>٢) تنذَّم في الحديث (١) من هذه السورة.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٣٧ / ٥.

<sup>(</sup>١) جارية غانق: أي شابة أوّل ماأدركت فخدّرت في بيت أعلها ولم تَبن إلى زوج. «الصحاح ٤: ١٥٢٠».

٧ ـ تفسير القمى ٢: ٢٣٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يحيون.

٨ ـ تفسير القمى ٢: ١٣٣.

خَيْراً يَرَهُ ﴾: «يقول: إنكان من أهل النار [وكان] قد عَمِل مِثقال ذَرّة في الدنيا خيراً [يَرَه] يوم القيامة حسرةً، إنكان عَمله لغير الله ﴿ وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَاً يَرَهُ ﴾ يقول: إنكان من أهل الجنّة رأى ذلك الشرّ يوم القيامة، ثمّ غَفر الله تعالى له».

وقد تقدّم حديثٌ في ذلك في سورة البلد (١).



<sup>(</sup>١) تقدَّم في الحديث (٢١) من تفسير الآيات (١ ـ ٢٠) من سورة البلد.

# سُورَةُ العَادِيات

#### فَضْلُها

العاديات وأدمن قراءتها بعثه الله عزّ وجلّ مع أمير المؤمنين (عبدالله) يوم القيامة خاصّة، وكان في حِجْره (١) ورُفقائه».

۲/۱۱۸۳۷ من (خواص الفرآن): رُوي عن النبئ (سنر النبي الله على قال: المن قرأ هذه السورة أُعطي من الأجركمَن قرأ الفرآن، ومن أدمن قراءتها وعليه دَين أعانه الله على قضائه سريعاً، كائناً ماكان».

۳/۱۱۸۳۸ / ۳-وقال رسول الله (مـنى الا على واد): «من صَلَّى بها العِشاء الآخرة عَدَل ثوابها نصف القرآن، ومن أدمن قراءتها وعليه دَين أعانه الله نعالي على قضائه سِريعاً الله على على قضائه سِريعاً الله على على الله على الله على

۱۱۸۳۹ / ٤ ـ وقال الصادق (عبد سلام): «من قرأها للخائف أمِن من الخوف، وقراءتها للجائع يُسكَن جَوعه، والعَطشان يُسكَن عَطَشه، فإذا قرأها وأدمن قراءتها المَدْيون أدّى الله عنه دَينه بإذن الله تعالى.

سورة العّادِيات ـ فضلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٥.

(١) عِجْرِ فلانٍ: أي في كَنَفِه وَمُنَعِته وَمُنْعِيدِ. «لسان العرب ٤: ١٦٨ ٣».

...... T

غواص القرآن: ١٥ الامخطوط».

### بِسْمِ آللهِ ٱلرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيمِ وَ ٱلعَاٰدِ يَاٰتِ ضَبِحاً -إِلَى قوله تعالى -إِنَّ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَئِذٍ لَّخَبِيرٌ [ ١١-١١ ]

١/١١٨٤٠ على بن إبراهيم، قال: حدّثنا جعفر بن أحمد، عن عبيدالله بن موسى، قال: حدّثنا الحسن بن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ وَٱلعَلْدِيلْتِ ضَبْحاً \* فَالْمُورِيَلْتِ قَدْحاً ﴾، قال: «هذه السورة نزلت في أهل وادي اليابس».

قال: قلت: وماكان حالهم وقِصّتهم؟ قال: وإنَّ أَهَلَ وادي اليابس اجتمعوا انني عشر ألف قارس، وتعاقدوا وتعاهدوا وتوافقوا (1) على أن لايتخَلَف رجلٌ عن رجلٍ عن صاحبه حتى بموتوا كلّهم على حِلْف واحد، ويقتلوا رسول الله (مثر له عبر راد) وعليّاً (عبد الملام)، فنزل جَبْر ئيل (عبد السلام) على رسول الله (صل الله المسلام)، فنزل جَبْر ئيل (عبد السلام) على رسول الله (صل الله المسلمة عبد راد) و أخيره أن يبعث أبا بكر إليهم في أربعة آلاف فارس من المهاجرين والأنصار، فصّعد رسبول الله (صل الله (صل العبد الله وأثنى عليه، ثم قال: يامعشو المهاجرين والأنصار، إنّ جَبْر ئيل قد أخبرني أنّ أهل وادي اليابس اثنا عشر ألف فارس، قد استعدوا وتعاهدوا وتعاقدوا على أن لايغير رجلٌ منهم بصاحبه ولايفير عنه، ولا يخذوا في مسيركم (1)، واستعدوا لعدو كم، وانهضوا إليهم على اسم الله أسبر إليهم أبا بكر في أربعة آلاف فارس، فخذوا في مسيركم (1)، واستعدوا لعدو كم، وانهضوا إليهم على اسم الله وبركته يوم الاثنين إن شاء الله تعالى.

فأخذ المسلمون عُدّتهم وتهيّؤوا، وأمر رسول الله اسلرات عليه راته، أبا بكر بأمره، وكان فيما أمره به أنّه إذا رآهم

سورة العاديات آية . ١ - ١١ -

١ ـ تفسير القمي ٢: ٤٣٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وتواثقوا وكذا في الموضع الآتي.

<sup>(</sup>٢) في «ط» نسخة بدل، والمصدر: أمركم.

أن يَعْرِض عليهم الإسلام، فإن بايعوك وإلا واقفهم (٣) فاقتل مُقاتليهم، واسْبِ ذراريهم، واسْتَبِح أموالهم، وخرّب ضياعهم وديارهم؛ فمضى أبو يكر ومعه من المهاجرين والأنصار في أحسن عُدّة، وأحسن هيئة، يسير بهم سيراً رفيقاً حتّى انتهوا إلى أهل وادي اليابس، فلمّا نظر (٤) القوم تزول القوم عليهم، ونزل أبا بكر وأصحابه قريباً منهم، خرج إليهم من أهل وادي اليابس ماثنا رجل مُدجّجين بالسلاح، فلمّا صادفوهم قالوا لهم: من أنتم؟ ومن أين أقبلتم؟ وأين تُريدون؟ ليَخْرج إلينا صاحبكم حتّى تُكلّمه؛ فخرج إليهم أبو بكر في نفر من أصحابه المسلمين، فقال لهم: أنا أبو بكر صاحب رسول الله. فالوا: ماأقدمك علينا؟ قال: أمرني رسول الله أن أعْرِض عليكم الاسلام، فإن تَذَخُلوا فيما دخل فيه المسلمون، لكم مالهم، وعليكم ماعليهم، وإلا فالحرب بيننا وبينكم؛ قالوا: واللّات والعُزى، لولا رَحِمٌ ماسّة وقرابة قريبة لقتلناك وجميع من معك قَتْلَةً تكون حديثاً لمن يكون بعدكم، فارجع أنت ومن معك واربحوا العافية، فإنا إنمّا تُريد صاحبكم بعينه، وأخاه على بن أبي طائب.

فقال أبو بكر لأصحابه: باقوم، القوم أكثر منكم أضعافاً، وأعد منكم، وقد نأت داركم عن إخوانكم من المسئلمين، فارجعوا؛ نُعْلِم رسول الله (من الدعب والديه) بحال القوم، فقالوا له جميعاً: خالفت ـ ياأبا بكر ـ قول رسول الله امن الدعب والدي والقوم، ولاتخالف قول رسول الله (من الدعب والديه) فقال: إنّي أعلم مالا الله امن الدعب والدي الغائب، فانصرف وانصرف الناس أجمعون، فأخبِر النبيّ (من الدعب والدي بمقالة القوم، وماردٌ عليهم أبو بكر، فقال [رسول الله] (من الدعب والدي ياأبا بكر، خالفت أمري، ولم تفعل ما أمرتك به، وكنت لي والله عاصياً فيما أمرتك.

فقام النبيّ استراه عبدرالد) حتى صَعِد المِنْبر، فحِملنالله وأثنى عليه، ثمّ قال: يامعشر المسلمين، إنّي أمرتُ أبا بكر أن يسير إلى أهل وادي البابس، وأن يَعْرِض عليهم الاسلام، ويدعوهم إلى الله، فإن أجابوه وإلا واقعهم (٥٠) وإنّه سار إليهم، وخرج إليه منهم مائنا رجل، فلمّا سَمِع كلامهم وما استقبلوه به انتفخ سَحْرُه (١٠)، ودخله الرُّعْب منهم، وترك قولي، ولم يُطِع أمري، وإنّ جَبْرَئيل (عبدالسلام) جاء من عند (١٠) الله أن أبعث إليهم عمر مكانه في أصحابه في أربعة آلاف فارس، فير ياعمر على اسم الله، ولانعمل ماعمِل أبو بكر أخوك، فإنّه قد عصى الله وعصاني، وأمره بما أمر به أبا بكر.

فخرج عمر والمهاجرين والأنصار الذين كانوا مع أبي بكر يَقْصِد في سيره (^) حتّى شارف القوم وكان قريباً منهم بحيث براهم ويَرونه، فخرج إليهم مائتا رجلٍ، فقالوا له ولأصحابه مثل مقالتهم لأبي بكر، فانصرف وانصرف

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فان تابعوه وإلّا واقعهم.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: بلغ.

<sup>(</sup>٥) غي «ي»: واقفهم.

<sup>(</sup>١) انتفخ شخُّرُه: امتلأ خوفاً وجَبُن. «المعجم الوسيط ١٠ ١٩٤،

<sup>(</sup>٧) في المصدر: جبرئيل (عنبه السلام) أمرني عن.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: يقتصد بهم في سيرهم.

فصّعِد النبيّ (منّ الدعب رأد) المِنْبَر، فحَمِد الله وأثنى عليه، وأخبرهم بما صنع عمر وماكان منه، وأنّه قد انصرف [وانصرف] المسلمون معه مخالفاً لأمري، عاصياً لقولي، فقّدِم عليه فأخبره بمثل ماأخبر به صاحبه، فقال: ياعمر، عصيت الله في عرشه وعصيتني، وخالفت قولي، وعَمِلت برأيك، ألا قبّح الله رأيك، وإنّ جَبْر ثيل (عبد السلام) قد أمرني أن أبعث عليّ بن أبي طالب (عبد السلام) في هؤلاء المسلمين، وأخبرني أنّ الله يفتح عليه وعلى أصحابه، فدعا عليّا (عبد السلام) وأوصاه بما أوصى به أبا بكر وعمر وأصحابه الأربعة آلاف، وأخبره أنّ الله سيفتح عليه وعلى أصحابه.

فخرج علي (عيد السلام) ومعه المهاجرون والأنصار، فساربهم سيراً غير سير أبي بكر وعمر، وذلك أنه أعنف بهم في السير حتى خافوا أن ينقطعوا (') من التعب وتَحْفَى ('') دواتهم، فقال لهم: لاتخافوا، فإنّ رسول الله (من المرني بأمر، وأخبرني أنّ الله سيفتح علي وعليكم، فأبشِروا فإنّكم على خير وإلى خير، فطابت نفوسهم وقلوبهم، وساروا على ذلك السير والتعب، حتى إذا كان قريباً منهم حيث يرونه ويراهم، أمر أصحابه أن ينزّلوا، وسمع أهل وادي اليابس بمقدم علي بن أبي طالب (عبد الله) وأصحابه، فخرج إليهم منهم مائتا رجل شاكّين في السلاح، فلمّا رآهم عليّ (عبد الله) خرج إليهم في نفّر من أصحابه، فقالوا لهم: من أنتم؟ ومن أين أقبلتم؟ وأين تُريدون؟ قال: أنا عليّ بن أبي طالب، إن عنم وسؤل الله (مني الدعب وأخوه، ورسوله إليكم، أدعوكم إلى شهادة أن لاإله إلّا الله، وأنّ محمّداً رسول الله ولكم [إن آمنتم] ماللمسلمين وعليكم ماعليهم من خير وشرّ. فقالوا له: إيّاك أردنا، وأنت طَلِبتنا (''')، واعلم أنّا قاتلوك وقاتلو أصحابك، والموعود فيما بيننا وبينك غداً ضَحّوة، وقد أعّذَرنا فيما للحرب الغوان (''')، واعلم أنّا قاتلوك وقاتلو أصحابك، والموعود فيما بيننا وبينك غداً ضَحّوة، وقد أعّذَرنا فيما بيننا وبينك.

فقال [الهم] على اعد السلام): ويلكم تُهدّدوني بَكَثْرَتكم وجَمْعكم، فأنا أستعين بالله وملائكته والمسلمين عليكم، ولاحَوْل ولاقوّة إلا بالله العليّ العظيم؛ فانصرفوا إلى مراكزهم، وانصرف عليّ (عد السلام) إلى مركزه، فلمّا جنّ الليل أمر أصحابه أن يُحْسِنوا إلى دَوابَهم ويُقْضِموا (١٢) ويَحُسّوا (٤١) ويُسْرِجوا، فلمّا انشق عَمُود الصَّبح صلّى بالناس بغَلَس، ثمّ أغار عليهم بأصحابه، فلم يعلموا حتّى وَطِيْتهم الخيل، فما أدرك آخر أصحابه حتّى قـتَل

<sup>(</sup>١) في «ج»: يتقطعوا.

<sup>(</sup>١٠) حَفِيّ من كثرة المشي أي رقّت قدمه أو حافِره. «لسان العرب ١٤: ١٨٧».

<sup>(</sup>١١) الطَّلِية: أي المطلوب.

<sup>(</sup>١٢) وهي الحرب التي قُوتل فيها مرّة بعد أخرى كأنهم جعلوا الاولى بكراً، والحرب العوان هي أشدّ الحروب. «أقرب الموارد ٢: ٨٥٠».

<sup>(</sup>١٣) أقضم القوم: امناروا شيئاً قليلاً في القحط، وأقضم الدابة: علفها القضيم، وهو نبت من الحمض.

<sup>(</sup>١٤) حسّ الدابة: نفض التراب عنها بالمحتة.

مُقاتليهم، وسبئ ذَراريهم، واستباح أموالهم، وخرّب ديارهم، وأقبل بالأسارئ والأموال معه، ونزل بَبْرَتْيل (طبه السلام)، فأخبر رسول الله (مل الله (مل الله (مل الله على عليّ (طبه السلام)) وجماعة المسلمين، فصّعِد رسول الله (مل الله وأثنى عليه) وأخبر الناس بما فتح الله على المسلمين، وأعلمهم أنّه لم يُقتّل (١٥) منهم إلّا رجلان، فنزل، وخرج يستقبل عليّا (طبه السلام) في جميع أهل المدينة من المسلمين حتّى لَقِيه على ثلاثة أميال من المدينة، فلمّا رآه عليّ (طبه السلام) مُقبلاً نَزّل عن دابته، ونزل النبيّ (مل الاعبداله) حتّى التزمه، وقبّل مابين عينه، فنزل جماعة المسلمين إلى عليّ (طبه السلام) حيث نزل رسول الله (مل الله عبه داله)، فأقبل بالغنيمة والأسارئ ومارزقهم الله به من أهل وادي اليابس اله.

ثمّ قال جعفر بن محمّد (عليماالـلام): «ماغَنِم المسلمون مثلها قطُّ إِلَا أَن يكون من خيبر، فإنّها مثل خيبر، فأنزل الله تبارك وتعالى في ذلك ﴿ وَٱلعَلْدِيَلْتِ ضَبْحاً ﴾ يعني بالعاديات الخيل تعدو بالرجال، والضَّبح: صَيْحَتُها في أعِنتَها ولُجُمها ﴿ فَالمُورِيَاتِ قَدْحاً \* فالمُغِيرَاتِ صُبْحاً ﴾ فقد أخْبَرتُك أنّها أغارت عليهم صُبحاً».

[قلت]: فوله: ﴿ فَأَثَرُنَ بِهِ نَقْعاً ﴾؟ قال: «يعني الخيل، فأثرن بالوادي نَفْعاً ﴿ فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعاً ﴾ ٥.

قلت: قوله: ﴿إِنَّ ٱلإِنسَلْنَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ﴾؟ قال: الكَفُورِة. ﴿ وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾؟ قال: «يعنيهما جميعاً، فد شهدا جميعاً وادى اليابس، وكانا لحُبّ الحياة حريصين».

ُ [قلت]: قوله: ﴿ أَفَكَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَافِي القُبُورِ \* وَحُصِّلَ مَافِي الصُّدُودِ \* إِنَّ رَبُهُم بِهِمْ يَوْمَثِذِ لَّخَبِيرٌ ﴾؟ قال: ونزلت الآيتان فيهما خاصة، كانا بُضْمران ضمير السُّو، ويعملان به، فأخبر الله خبرهما وفِعالهما، فهذه قِصة أهل وادي البابس وتفسير العاديات».

الضّبح، عدواً عليهم في الضّبح، والمسلم أيضاً في نفسير والعاديّاتِ ضَبْحاً الى عَدُواً عليهم في الضّبح، ضباح الكِلاب: صَوْتُها، وفالمُورِيَاتِ قَدْحاً كانت بلادهم فيها حِجارة، فاذا وَطِئتها سنابِك الخيل كانت تَفَدّح "ا منها النار، وفالمُغيرَاتِ صُبْحاً أي صَبّحهم بالغارة وفاقرُن بِهِ نَقْعاً فال: ثارت الغُبرة من رَكْض الخيل وفوسطن بِه جَمْعاً ، قال: توسط المشركين بجمعهم وإنَّ الإنسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ أي كفورٌ، وهم الذين أمروا وأشاروا على أمير المؤمنين (عبالهم) أن يَدَع الطريق ممتا حَسَدوه، وكان عليّ (عبالهم) قد أخذ بهم على غير الطريق الذي أخذ فيه أبو بكر وعمر، فعَلِموا أنّه يَظْفَر بالقوم، فقال عمرو بن العاص لأبي بكر: إنّ عليًا عُلام حَدَث الطريق الذي الخلوق الذي العلم له بالطريق، وهذا طريق مُشبع "الإيورة فيه السّباع، فمشيا إليه، وقالا له: يا أبا الحسن، هذا الطريق الذي أخذت فيه طريق مُشبع، فلو رجعت إلى الطريق؟ فقال لهما أمير المؤمنين (عبالهم): «الزّما رِحَالَكما، وكُفّا عمّا لا يَعْنيكما، واسمعا وأطيعا، فإنّى أعلم بما أصنع، فسكتا.

<sup>(</sup>١٥) في المصدر: يُصب،

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٢٣٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: تنقدح.

<sup>(</sup>٢) أسبّع الطريق: كُتُرَتُّ به السّباع. «المعجم الوسيط ١: ١٤ ٢٠.

وقوله: ﴿ وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ أي على العدارة ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴾ بعني حبّ الحياة حيث خافا السَّباع على أنفسهما. فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَلا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَافِى ٱلقَّبُورِ \* وَحُصِّلَ مَافِى ٱلصَّدُورِ ﴾ أي يُجْمعَ ويُظْهَر ﴿ إِنَّ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَثِذٍ لَّخَبِيرٌ ﴾.

ابن دينار، عن أبان بن تَغْلِب، عن أبي جعفر (عد السير)، قال: «إنّ رسول الله (ملّ الله عله داله) أقْرَع بين أهل الصَّفّة فبعث ابن دينار، عن أبان بن تَغْلِب، عن أبي جعفر (عد السلام)، قال: «إنّ رسول الله (ملّ الله عله داله) أقْرَع بين أهل الصَّفّة فبعث منهم ثمانين رجلاً إلى بني سُليم، وأمّر عليهم أبا بكر، فسار إليهم، فلقيهم قريباً من الحَرّة، وكانت أرضهم أسنّة كثيرة الحجارة والشجر ببطن الوادي، والمُتْحَدّر إليهم صَعْب، فهزموه وقتلوا من أصحابه مَقْتَلة عظيمة، فلمّا قَدِموا على النبيّ (ملّ الله عبد داله) عقد لعمر بن الخطاب وبعثه، فكمّن [له] بنو سُليم بين الحجارة و تحت الشجر، فلمّا ذهب لَيْقبط خرجوا عليه ليلاً فهزموه حتّى بلغ جُنده سِيْف البحر (١٠)، فرجع عمر مُثْهَزماً.

فقام عمرو بن العاص إلى رسول الله (صلرات عليه والله)، فقال: أنا لهم - يارسول الله - ابْعَثْني إليهم. فقال له: خُذ في شأنك، فخرج إليهم فهزموه، وقُتِل من أصحابه ماشاء الله.

قال أبو جعفر (على السلام): اوكائي أنظر إلى رسول الله المقراة عبد والد) يشبّع علياً (عبد السلام) عند مسجد الأحزاب، وعليّ (عبد السلام) على فرس أشقر مَهْلُوب (1) وهو يُوصيه، قال: فسار وتوجّه نحو العراق، حتى ظنّوا أنّه يريد بهم غير ذلك الوجه، فسار بهم حتى استقبل الوادي من فمه، وجعل يسير في الليل، ويَكُمُن النهار حتى إذا دنا من التوم، أمر أصحابه أن يُطعموا الخبل، وأوقفهم مكاناً، وقال: لا تبرخوا مكانكم، ثمّ سار أمامهم، فلمّا رأى عمرو بن العاص ماصنع، وظهرت آية الفنح، قال لأبي بكر: إنّ هذا شابّ حدّث، وأنا أعلم بهذه البلاد منه، وهاهنا عدو، هو أشد علينا من بني سُليم: الضّباع والذّناب، فإنْ خَرَجَتْ علينا تفرّت بنا، وخَشِيت أن تُقطّعنا، فكلّمه يُخلي عنا نعلو الوادي، قال: فانطلق أبو بكر فكلّمه وأطال، فلم يُجِبّه حرفاً، فرجع إليهم، فقال: لا والله ماأجابني حرفاً، فقال عمرو ابن العاص لعمر بن الخطاب: انطلق إليه لعلك أقوى عليه من أبي بكر، [قال]: فانطلق عمر فصنع به ماصنع بأبي بكر، فرجع فأخبرهم أنّه لم يُجِبه حرفاً، فقال أبو بكر: لا والله لانزول من مكاننا، أمرنا رسول الله (من اله (من اله (من اله (من اله (من اله (من القال))) أن شمّع لعلى ونُطبع.

قال: فلمّا أحسّ عليّ اعد السم، بالفجر أغار عليهم، فأمكنه الله من ديارهم، فنزلت ﴿وَٱلعَلْدِيَاتِ ضَبْحاً \* فَالمُورِيَاتِ قَالَ: فَحَرِج رسولُ فَالمُورِيَاتِ قَالَ: فَحَرِج رسولُ

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٤١ / ٢.

<sup>(</sup>١) السيِّف: ساحل البحر. «لسان العرب ٩: ١٦٧».

<sup>(</sup>٢) فرس مَهْلُوب: مُستأصل شعر الذَّنب. «لسان العرب ١: ٢٨٧».

الله (سلّ الدعيد الله) وهو يقول: صبح عليّ والله جمع القوم، ثمّ صلّى وقرأ بها، فلمّاكان اليوم الثالث قَدِم عليّ (عب السلام) المدينة، وقد قَتَل من القوم عشرين وماثة فارس، وسبى ستّمائة وعشرين ناهداً "اه.

المدر المدر المدر المدر المدر المور المدر المدر المدر المدر الله عن عبدالله بن حماد، عن عمرو بن شمر، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (علم السلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلْمَالِيَاتِ ضَبْحاً ﴾، قال: «تُوري وَقْد (١) النار من حَوَافرها، ﴿ فَاللّمُغِيرَاتِ صُبْحاً ﴾، قال: «تُوري وَقْد (١) النار من حَوَافرها، ﴿ فَاللّمُغِيرَاتِ صُبْحاً ﴾، قال: «أغار علي (علم السلام) عليهم صباحاً، ﴿ فَأَثَرْنَ بِهِ تَقْعاً ﴾، قال: «أثر بهم علي (علم السلام) وأصحابه الجِرَاحَات حتى استنقعوا في دمائهم، ﴿ فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعاً ﴾، قال: «توسَط علي (علم السلام) وأصحابه ديارهم، ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِ ٱلخَيْرِ لَكَنُود، ﴿ وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ ، قال: «إنّ الله شهيد عليهم» ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِ ٱلخَيْرِ لَسُدِيدٌ ﴾ ، قال: «إنّ الله شهيد عليهم» ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِ ٱلخَيْرِ لَسُدِيدٌ ﴾ ، قال: «إنّ الله شهيد عليهم» ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِ ٱلخَيْرِ اللّهُ منين (علم المؤمنين (علم السلام)».

المنغرا العجلي، قالا: حدّثنا الحلبي، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّوجلّ: ﴿ وَٱلعَلْدِينَةِ المنغرا العِجلي، قالا: حدّثنا الحلبي، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّوجلّ: ﴿ وَٱلعَلْدِينَةِ ضَبْحاً ﴾، قال: وحجّه رسول الله (سفراه عبدراله) عمر بن الخطاب في سَرِيّة، فرّجع مُنْهَزماً يُجَبّن أصحابه ويُجبّنه أصحابه، فلمنا انتهى إلى النبيّ (سفراه عبدراله) قال لعليّ: أنت صاحب القوم، فتهيّأ أنت ومن تُريد من فُرسان المهاجرين والأنصار، فوجهه رسول الله (سفراه عبدراله)، وقال له: اكمن النهار، وسر الليل، ولاتفارقك العين، قال: فانتهى عليّ (عبد عبد) إلى ماأمره [به] رسول الله (سفراه عبدراله)، فسار إليهم، فلمّاكان عند وجّه الصّبح أغار عليهم، فأنزل الله على نبيّه (سفراه عبدراله) ﴿ وَٱلعَلْدِينَاتِ ضَبْحاً ﴾ إلى آخرهاه.)

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وسبى عشرين ومالة ناهد.

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٨٤٣ / ٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: توري قدح.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٤٣ / ٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: كنور.

٦ ـ الأمالي ٢: ٢١.

# سُورَةُ القَارِعَةِ

#### فَضْلُها

. ۱۱۸۶۹ / ۱ - ابن بابويه: باسناده، عن عمرو بن ثابت، عن أبي جعفر اطبدالم، قال: دمن قرأ وأكثر من قراءة القارعة آمنه الله عزّ وجلّ من فِتنة الدجّال أن يُؤمِن به، ومن فَيح (١) جَهَنّم يوم القيامة إن شاء الله تعالى.

` ١٨٤٧ / ٢ - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (سنر له عبدرانه) أنّه قال: «من قرأ هذه السورة ثقّل الله مِيزانه من الحَسَنات يوم القيامة، ومن كتبها وعلّقها على مُخَارِف (١) مُعْسِر من أهله وخدمه، فتح الله على يديه ورزقه». ١٨٤٨ / ٣ - وقال رسول الله (سنرات عبدرانه): «مَن كتبها وعلّقها على مُحارَف، سهّل الله عليه أمره».

11049 على من تَعَطَّل وَكَسَدت سِلعته، رَزَقه الله تعالى نَفاق سِلعته، وكذا كُلَّ من أدمن في فراءتها فَعَلَتْ بِهُ ذَلِكَ بَاذِنَ الله تعالى».

سورة القّارعة ـ فضلها ـ

1 ـ ثواب الأعمال: ١٢٥.

(١) القيح: سُطُوع الحرّ وقورائه. «لسان العرب ٢: ٥٥٥».

..... Ţ

(١) يقال للمحروم الذي قُتَر عليه رزقه مُحارف. «لسان العرب ١؛ ٣٤».

..... Y

٤ ـ خواص القرآن: ١٥ «نحوه».

قوله تعالى:

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَلْنِ آلرَّحِيمِ آلقَارِعَةُ \* مَا آلْقَارِعَةُ -إلى نوله نعالى - ثَارٌ حَامِيَةٌ [١-١١]

٠ ١/١١٨٥ - على بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ القَارِعَةُ \* مَا ٱلْقَارِعَةُ \* وَمَا أَدْرَاكَ مَا ٱلقَارِعَةُ ﴾ يُردُدها الله لَهُولِها وَفَزَع الناس بها ﴿ يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّاسُ كَالْفَرَاشِ ٱلْمَبْتُوثِ \* وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ كَالْعِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ ﴾ قال: العِهْن؛ الصَّوف ﴿ فَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينَهُ ﴾ قال: العِهْن؛ الصَّوف ﴿ فَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينَهُ ﴾ قال: من الصَّوف ﴿ فَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينَهُ ﴾ بالحسنات ﴿ فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ \* وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينَهُ ﴾ ، قال: من الحسنات ﴿ فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ \* وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينَهُ ﴾ ، قال: أمّ رأسه، يُقْذَف ( فَي النار على رأسه شمّ قال: ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ ﴾ بامحمد ﴿ مَاهِويَةٌ ﴾ ، قال: ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ ﴾ بامحمد ﴿ مَاهِوية ، ثمّ قال: ﴿ فَارَ حَامِيَةٌ ﴾ .

ا ١١٨٥١ /٢ - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن أبي أيوب، عن محمّد ابن مسلم، عن أحدهما (عليما المحمّد، وإنّ الرجل ابن مسلم، عن أحدهما (عليما المحمّد، وإنّ الرجل لتُوضّع أعماله في الميزان فتميل (١) به، فيُخْرِجُ الصلاة على محمّد (١) فيَضَعُها في مِيزانه فتَرْجَع،

" ١١٨٥٢ / ٣- وعنه: عن علي، عن أبيه، عن النُّوقلي، عن السَّكوني، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وقال أمير المؤمنين اعبدالله)، التسبيح نصف الميزان، والحمدالله يملأ الميزان، والله أكبر يملأ مابين السماء والأرض».

سورة القَارِعَةِ آيَة - ١ - ١١ -

١ ـ تفسير القمى ٢: ١٤٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يُقْلَب.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۵۸ / ۱۵.

<sup>(</sup>١) أي تميل الأعمال بالميزان.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الصلاة عليه.

٣ ـ الكافي ٢: ٣٦٧ / ٣.

الهيثم بن العباس، قال: حدّثنا العباس، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ بن زكريا بن عاصم المبني، عن الهيثم بن عبد الرحمن، قال: حدّثنا أبو الحسن عليّ بن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه (صلوات الاعليم)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ فَقُلَتْ مَوَازِينَهُ \* فَهُوَ قِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴾، قال: «نزلت في عليّ بن أبي طالب (عليه السلام)» ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينَهُ \* فَأُمَّهُ هَاوِيَةً ﴾، قال: «نزلت في ثلاثة، يعنى الثلاثة.

11001/0- ابن شهر آشُوب، قال: الامامان الجعفران عنهمالسلام، في قبوله تعالى: ﴿فَأَشَا مَن تَـقُلَتْ مَوَاذِينَهُ ﴾: «فهو أمير المؤمنين (طبالسلام) ﴿فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ۞ وَأَمَّا مَن خَفَّتْ مَوَازِينُهُ ﴾ وأنكر ولايـة عليّ (طبالسلام) ﴿فَأُمَّهُ هَاوِيَةٌ ﴾ فهي النار، جَعَلَها الله أمّه ومأواه».

١١٨٥٥ / ٢- ابن بابويه، قال: حدّ ثنا أبي، قال: حدّ ثنا محمّد بن يحبى العطّار (١)، قال: حدّ ثنا يعقوب بن يزيد، عن محمّد بن عمر، عن صالح بن سعيد، عن أخيه سهل الحَلُواني، عن أبي عبدالله (عله الديم)، قال: ابينا عيسى بن مريم (عله السلام) في سياحته إذمر بقرية، فوجد أهلها مونى في الطريق والدُّور، قال: فقال: إنّ هؤلا: ماتوا بغيرها تَدَافَنُوا، قال: فقال أصحابه: وَدَدنا أنّا عَرَفنا قِصَتهم، فقيل له: نادِهم يارُوح الله، قال: فقال: يأهل القرية، فأجابهم مُجيب منهم: لبيك يارُوح الله، قال: ماحالكم وماقِصَتكم؟ قال: أصبحنا في عافية، وبتنا في يأهل القرية، قال: فقال: وما بلغ بكم ماأرى وال عنهة، وبتنا في الهاوية، قال: فقال: ومالهاوية؟ قال: بحارٌ من نارٍ فيها جِبالٌ من نارٍ، قال: وما بلغ بكم ماأرى واذا دُبَرَتُ حَزن. قال: وعبادة الطَّواغيت، قال: ومابلغ من حُبُكم الدنيا؟ قال: كحُبُ الصبي لأُمّه، إذا أقْبَلَتْ فَرح، وإذا أدْبَرَتْ حَزن. قال: وما بلغ من عبادتكم الطواغيت؟ قال: كانوا إذا أمرونا أطَّقناهم. قال: فكيف أجبتني [أنت] من بينهم؟ قال: لأنهم وما بلغ من عبادتكم الطواغيت؟ قال: كانوا إذا أمرونا أطَّقناهم. قال: فكيف أجبتني [أنت] من بينهم؟ قال: لأنهم معهم، فأنا مُعلق بشجرة أخاف أن أكبُكُب في النار، قال: فقال عيسى (عد السلام) لأصحابه: النوم على المَرّابل، وأكل حُبُر الشعير، خيرٌ مع سلامة الدين».

٧/١١٨٥٦ - محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن منصور بن العباس، عن سعيد بن جناح، عن عثمان بن سعيد، عن عبدالحميد بن عليّ الكوفي، عن مُهاجر الأسدي، عن أبي عبدالله اعبدالله اعبدالله على قرية قد مات أهْلُها وطَيْرُها وَدَوَابُها، فقال: أمّا إنّهم لم عبدالله اعبدالله على أن عن مريم (عبدالله) على قرية قد مات أهْلُها وطَيْرُها وَدَوَابُها، فقال: أمّا إنّهم لم يمونوا إلّا بشخْطَةٍ، ولو ما توا مُتَفَرَقين لَتَدَافَنُوا، فقال الحَوَارِيَون: بارُوح الله وكلمته، ادعُ الله أن يُحييهم لنا فيُخبرونا ماكانت أعمالهم فنَجْتَنِبها؛ فدعا عيسى (عبدالله) بالليل على ماكانت أعمالهم فنَجْتَنِبها؛ فدعا عيسى (عبدالله) ربّه، فنُودي من الجَوّ: أن نادِهم، فقام عيسى (عبدالله) بالليل على شرّفٍ من الأرض، فقال: ويحكم، ماكانت

٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٤٩ / ١.

٥ \_المناقب ٢: ١٥١.

٦ \_ علل الشرائع: ٤٦٦ / ٢١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: سعد بن عبدالله.

٧ ـ الكافي ٢: ٢٣٩ / ١١.

أعمالكم؟ قال: عِبادة الطاغوت، وحُبّ الدنيا مع خوف قليل، وأمل بعيد، وغفلة في لَهْوٍ وَلَعِبٍ. فقال: كيف [كان] حُبّكم للدنيا؟ قال: كحُبّ الصبي لأُمّة، إذا أقبلت علينا رَضينا وفَرِحنا وسُرِرنا، وإذا أدبرت [عنّا] بَكِينا وَحَزِنًا. قال: كيف كانت عبادتكم الطاغوت؟ قال: الطاعة لأهل المعاصي. قال: كيف كان عاقبة أمركم؟ قال: يتنا ليلتنا في عاقبة وأصبحنا في الهاوية. فقال: وماالهاوية؟ فقال: سِجَين. قال: وماسِجّين؟ قال: جِبالٌ من جَمْر تُوقد علينا إلى يوم القيامة. قال: فيما قُلتم، وماقبل لكم؟ قال: قلنا: رُدّنا إلى الدنيا نُوهَد فيها، قبل لنا: كَذَبتم. قال: ويحك، لِمَ لَمْ يُكلّمني عبرك من بينهم؟ قال: يارُوح الله، إنّهم مُلْجَمُون بلِجَام من ناوٍ بأيدي ملائكة غلاظ شِدادٍ، وإنّي كنتُ فيهم ولم أكن منهم، فلمّا نزل العذاب عَمّني معهم، فأنا مُعلّق بشَعْرةٍ على شَغِير جَهَنَم، لاأدري أكثِكَب فيها أم أنجو [منها]. فالتفت عبسى (عبد العذاب عَمّني معهم، فأنا مُعلّق بشَعْرةٍ على شَغِير جَهَنَم، لاأدري أكثِكُب فيها أم أنجو [منها]. فالتفت عبسى (عبد العذاب عَمّني معهم، فأنا مُعلّق بشَعْرة على شَغِير جَهَنَم، لاأدري أكثِكُب فيها أم أنجو [منها]. فالتفت عبسى (عبد العذاب) إلى الحَوّاريّين، فقال: باأولياء الله،. أكل الخبز اليابس بالمِلْح الجَرِيش [والنّوم على المزابل] خيرً كثيرٌ مع عافيةٍ الدُّنيا والآخرة».



# سُورَةُ التَّكَاثُر

#### فَضْلُها

عن جعفر بن محمّد بن يعقوب: عن عِدَة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد بن بشير، عن عبيدالله الدَّهقان، عن دُرست، عن أبي عبدالله (عباسلام)، قال: «قال رسول الله اسلراله عبدالله): من قرأ ﴿ أَلَهَا كُمُ عبد النوم وُقِيَ فِتْنَة القبره.

ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدّثني محمّد بن يحيى العطّار، قال: حدّثني محمّد بن أحمد، عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد بن بشّار، عن عبيدالله الدَّهفات، عن قُرست، عن أبي عبيدالله (عبدالله)، مثله (١٠).

٢/١١٨٥٨ عن أبي عبدالله (مل سندم) قال: «من قرأ سورة ﴿ أَلَهَ كُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ﴾ في فريضة كتب الله له ثواب أجر مائة شهيد، ومن قرأها في تافلة كتب الله له ثواب خمسين شهيداً، وصلّى معه في فريضته أربعون صفّاً من الملائكة إن شاء الله تعالى».

۱۱۸۵۹ / ۳ ـ ومن (خواص الفرآن): رُوي عن النبيّ (سنّ الله منه وآله)، أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة لم يُحاسبه الله بالنّعمَ الّتي أنعم بها عليه في الدنيا، ومن قرأهاعند نزول المَطرَ غَفر الله ذنوبه وقت فَرَاغه».

• ١٨٦٠ / ٤ ـ وقال الصادق (عبه السلام): «من قرأها وقت نزول المطر، غفر الله له، ومن قرأها وقت صلاة العصر كان في أمان الله إلى غروب الشمس من اليوم الثاني بإذن الله تعالى».

مورة التَّكَاثُر . فضلها .

۱ ـ الكافي ۲: ۲۵٦ / ۱۴.

(١) ثواب الأعمال: ١٢٥.

٢ ـ ثواب الأعمال: ١٢٥.

۳....۲

غواص القرآن: ١٦ «مخطوط».

| البرهان في تفسير القرآن | 71 |
|-------------------------|----|
|-------------------------|----|

١١٨٦١/٥ ـ (بستان الواعظين): عن زينب بنت جَحْش، عن النبيّ (صلّ الله والد)، أنّه قال: اإذا قرأ القارىء حَـــــــ ﴿ أَلْهَاكُمُ آلتَّكَا ثُرُ﴾ يُدعىٰ في مَلَكوت السماوات: مُوْدّي الشّكر الله.



# بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاْنِ آلرَّحِيمِ أَلْهَا كُمُ آلتَّكَاثُرُ -إلى قوله تعالى - ثُمَّ لَتُسْئَلُنَّ يَوْمَثِلٍ عَنِ آلنَّعِيم [٨-١]

المَعْمَانِكُمُ النَّكَاثُرُ أَيْ المَعْمَ الْمَعْمَ الْمَعْمُ التَّكَاثُرُ أَي أَعْمَلَكُم كَثْرَتُكُم ﴿ حَتَّىٰ زُرْتُمُ الْمَعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمِ اللهِ الْمُعْمَ الْمُعْمَ اللهُ الله

الما ١٨٩٣ / ٢ - أحمد بن محمّد بن خالد البراقي بعن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمير، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (طبالسلام)، في قوله تعالى: ﴿ لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينَ ﴾ قال: «المُعَاينة».

٢/١١٨٦٤ - شرف الدين النجفي، قال: في تقسير أهل البيت (عليم الديم)، قال: حدّثنا بعض أصحابنا، عن محمد بن علي (١١)، عن عبدالله بن نَجِيح اليّماني، قال: قلت لأبي عبدالله (عبد الله): قوله عزّ وجلّ: ﴿كَلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾؟ قال: وبعني مرّةً في الكَرَّة، ومرّةً أخرى يوم القيامة».

11470 / ٤ ـ ابن الفارسي في (روضة الواعظين): عن ابن عباس، قال: قرأ رسول الله (ستى الا عليه وآله) ﴿ أَلَهَ لَكُمُ

سورة التكاثر آية . ١ . ٨ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٠.

<sup>(</sup>١) في نسخة من «ط، ج، ي»، والمصدر: الموتي.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: قال: عن الولاية، والآية في سورة الصافات ٣٧: ٢٤.

٢ ـ المحاسن: ٢٤٧ / ٢٥٠.

٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥٠ / ١.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: عمر بن عبدالله.

<sup>£</sup> ـ روضة الواعظين: ٤٩٣.

آلتَّكَاثُرُ فَمَ قال: «تكاثر الأموال: جمعها من غير حقّها، ومنعها من حَقِّها، وشَدَها في الأوعية ﴿حَقَّىٰ زُرْتُمُ التَّكَاثُرُ فَ ثَمَّ قَال: «تكاثر الأموال: جمعها من غير حقّها، ومنعها من حَوْدَكم إلى مَحْشركم ﴿كَلّا لَوْ الْمَقَابِرَ ﴾ حنّى دَخَلْتُم قبُوركم ﴿كَلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ لو قد خَرجْتُم من قبوركم إلى مَحْشركم ﴿كَلّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ التَقِينِ ﴾، قال: وذلك حين يؤتى بالصّراط فبُنْصَب بين جِسْرَي جَهَنّم ﴿ثُمَّ لَتُسْقَلُنَ يَوْمَثِلْ عَنِ آلنَّهِم ﴾، قال: عن خمس: عن شِبَع البُطون، وبارد الشراب، ولذّة النوم، وظِلال المساكن، واعتدال الخَلْق.

١١٨٦٦ / ٥ ـ ثمّ قال ابن الفارسي: ورُوي في أخبارنا أن النعيم ولاية عليّ بن أبي طالب (طبهالسلام).

المحمد بن محمد بن محمد بن محمد بن سعيد بن عبدالواحد بن محمد بن عبدالله بن محمد بن مهدي، قال: أخبرنا أبو العباس أحمد بن محمد بن سعيد بن عبدالرحمن بن عُقدة الحافظ، قال: حدّ ننا جعفر بن عليّ بن نجيح الكندي، قال: حدّ ثنا حسن بن حسين، قال: حدّ ثنا أبو حَفْص الصائغ، قال أبو العباس: هو عمر بن واشد، أبو سليمان، عن جعفر بن محمد (عليمال المراه)، في قوله: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ آلنَّعِيمٍ ﴾، قال: ونحن من النعيم، وفي فوله: ﴿ وَآعَ تَصِمُواْ بِحَبْلِ آللهِ جَمِيعاً ﴾ (1)، قال: دنحن الحبّل،

١٨٦٨ / ٧ - عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن سَلَمة بن عَطاء، عن جميل، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: قلت: قول الله: ﴿ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَثِذِ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ ؟ قال: وتُسْأَل هذه الأُمّة عمّا أنعم الله عليها برسوله (١) (صلّ الاعليم الدينة أنه الله عليها برسوله (١) (صلّ الاعليم الدينة (العليم الدلام)».

' ۱۱۸۹۹ / ۸ محمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن عثمان بن عيسى، عن أبي سعيد، عن أبي حمزة، قال: كُنَا عند أبي عبدالله (بدالله (بدالله) جماعة، فدعا بطعام ما لنا عَهْدٌ بمثله لَذَاذة وطِيباً، وأُوتينا بنمرٍ نَنْظُر فيه إلى وجوهنا من صَفَائه وحُسنه، فقال رجل: لتُسألُنَ عن هذا النعيم الذي تَنعَّمتم به عند ابن رسول الله امتراه عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله) عنه) فيسو عكم و أجل أكرم و أجل أن يُطْعِمكم طعاماً فيسو عكموه ثمّ يسألكم عنه، ولكن يسألكم عما أنعم عليكم بمحمد وآل محمد (متراه عبدرطهم)».

٩/١١٨٧٠ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه، عن القاسم بن محمّد الجوهريّ، عن الحارث بن حَريز، عن سَدير الصَّيْرَفيّ، عن أبي خالد الكابُلي، قال: دخلتُ على أبي جعفر (عبه السلام) فدعا بالغداء، فأكلتُ معه طعاماً ماأكلتُ طعاماً قطّ أطيب منه والأالطف (١)، فلمّا قَرَغنا من الطعام،

٥ ـ روضة الواعظين: ٩٣ ٤.

٦ ـ الأمالي ١: ٨٧٨.

<sup>(</sup>١) آل عمران ٣: ١٠٢.

٧ ـ تفسير القمى ٢: ١٤٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عليهم برسول الله.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: المعصومين.

۸ ـ الكافي ٦: ٢٨٠ / ٣.

۹ ـ الكافي ٦: ٢٨٠ / ٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قط أنظف منه ولا أطيب

قال: «ياأباخالد، كيف رأيت طعامك، ـ أو قال ـ : طعامنا؟» قلت: مُجعلت فِداك، ماأكلت طعاماً أطيب منه قطّ ولا أنظف، ولكن (<sup>۱)</sup> ذكرتُ الآية الّتي في كتاب الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَـوْمَثِذٍ عَـنِ ٱلنَّـعِيمِ﴾، فقـال أبـو جعفر (عليه السلام): «لا، إنما يَسألكم عمّا أنتم عليه من الحَقّ».

بحيى الصُّولي، قال: حدَّثنا أبو ذَكُوان القاسم بن إسماعيل بسُرّ من رأى (١) سنة خمس وثمانين ومائتين، قال: حدَّثنا أبو ذَكُوان القاسم بن إسماعيل بسُرّ من رأى (١) سنة خمس وثمانين ومائتين، قال: حدَّثني إبراهيم بن العباس الصُّولي الكاتب بالأهواز سنة سبع و عشرين ومائتين، قال: كُنّا يوماً بين يدي عليّ بن موسى الرضا (عبد العباس) فقال: «ليس في الدنيا نعيم حقيقي». فقال [له] بعض الفُقهاء ممن بحضرته: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ آلنَّعِيمِ ﴾ أما هذا النعيم في الدنيا وهو الماء البارد؟ فقال له الرضا (عبد العبام) وعلاصوته ـ: ٥ كذا فسّرتموه أنتم، وجعلتموه على ضروب؛ فقالت طائفة: هو الماء البارد، وقال غيرهم: هو الطعام الطبّب، وقال آخرون: هو النوم الطبّب.

ولقد حدّثني أبي، عن أبيه، عن أبي عبدالله (عبدالله): أنّ أقوالكم هذه ذُكِرت عنده، في قول الله تعالى: في أمّ نَسْفَلُنَّ يَوْمَثِلْ عَنِ آلتَّعِيمِ في فغضب (طبدالله)، وقال: إنّ الله تعالى لابَسْأل عباده عمّا تفضّل عليهم به، ولا يَمُنّ بذلك عليهم، والامتنان مستقبح من المخلوقين، فكيف يُضاف إلى الخالق عزّ وجل مالايرضى به للمخلوقين (أ)! ولكن النعيم حبّنا أهل البيت وموالاتنا، بَسْأل الله عنه بعد التوحيد والنبوّة، لأنّ العبد إذا وفي بذلك أداه إلى نعيم الجنّة الذي لايزول، ولقد حدّثني بذلك أبي، عن أبيه، عن محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين، عن أبيه الحسين بن عليّ، عن أبيه (طبم الله)، أنّه قال: قال رسول الله (صلى الله (صلى الله عليّ، إنّ أوّل المؤمنين، بما جَعَله الله مايشال عنه العبد بعد موته شهادة أن لاإله إلّا الله، وأن محمّداً رسول الله، وأنّك وليّ المؤمنين، بما جَعَله الله وجَعَلْتُه لك، فمن أفّر بذلك وكان يَعْتَقِده صار إلى النعيم الذي لازوال له».

فقال لي أبو ذَكُوان؛ بعد أن حدّ ثني بهذا الحديث مبندءاً من غير سُؤالٍ: حدّ ثنك به بجهاتٍ، منها: لَقصْدك لي من البصرة، ومنها: أن عمّك أفادنيه، ومنها: أنّي كنتُ مشغولاً باللغة والأشعار ولاأعوّل على غيرهما، فرأيت النبيّ (صلّداة عليه والماس يُسلّمون عليه ويُجيبهم، فسلّمت فما ردّ عليّ، فقلت: أنا من أُمّتك يارسول الله. فقال لي: بلي، ولكن حدّث الناس بحديث النعيم الذي سَمِعته من إبراهيم.

قال الصُّولي: وهذا حديث قد رواه الناس عن النبيّ استراة منه والله إلّا أنّه ليس فيه ذكر النعيم، والآيـة وتفسيرها إنمّا رّووا أنّ أوّل مايُشأل عنه العبد يوم القيامة؛ الشهادة والنبوّة وموالاة علميّ بن أبي طالب اعبدالسلام».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فدالا مارأيت أطيب منه ولا أنظف قط ولكني.

١٠ \_عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ٢: ١٢٩ / ٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بسيراف.

<sup>(</sup>٢) في المصدرة يرضى المخلوق به.

العباس، قال: حدّثني عليّ بن أحمد بن حسن بن عبد الواحد، عن حسن بن عبد الواحد، عن القاسم بن الصّحاك، عن أبي حَفْص الصائغ، عن الإمام جعفر بن محمّد (عبهماالمام)، أنّه قال: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَن اللّمام عَفْر بن محمّد (عبهماالمام)، أنّه قال: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَن اللّمام بن الشّعيم ﴾ والله ماهو الطعام والشراب، ولكن ولايتنا أهل البيت».

ُ عن جعفر بن عليّ بن نَجيح، عن حسن بن محمّد الورّاق، عن جعفر بن عليّ بن نَجيح، عن حسن بن حسين، عن أبي حفض الصائغ، عن جعفر بن محبّد (عليما السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَثِذٍ عَنِ حسين، عن أبي حفض الصائغ، عن جعفر بن محبّد (عليما السلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَثِذٍ عَنِ النّبيم ﴾، قال: «نحن النعيم».

١٣/١١٨٧٤ - وعنه، قال: حدّثنا أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد، عن عمر بن عبد العزيز، عن عبدالله بن نَجيح اليماني، قال: قلت لأبي عبدالله (عبد الله): مامعنى قوله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ عبدالله (عبد الله): مامعنى قوله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ آلنَّعِيم ﴾ ؟ قال: «النعيم الله به عليكم من ولايتنا، وحبّ محمّد وآل محمّد (مارات الله عليم)».

11/11۸۷٥ عن محمّد بن عبدالله المحمّد بن سعيد، عن الحسن بن القاسم، عن محمّد بن عبدالله ابن صالح، عن مُفضّل بن صالح، عن سعد بن طريف، عن الأصيغ بن نُباتة، عن عليّ (مبدالله)، أنّه قال: ﴿ وَهُمُ مُمَّ لَتُسْئَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ آلنَّهِ بِهِ النعيم،

١٥/١١٨٧٦ ـ وعنه: عن أحمد بن القاسم، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن خالد، عن محمد بن أبي عُمير؛ عن أبي عُمير؛ عن أبي الحسن موسى الهاسلام، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾، قال: «نحن نعيم المؤمن، وعَلْقَم الكافره.

المعام ا

١١ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥٠ / ٢.

١٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥٠ / ٣.

١٣ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥٠ / ٤.

١٤ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥١ / ٦.

١٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥١ / ٥.

١٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥٨ / ٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر؛ فنغصته.

<sup>(</sup>٢) افتَرَّ فلان ضاحكاً، أي أبدى أسنانه. «لسان العرب ٥: ٥١».

۱۱۸۷۸ / ۱۱۸۷۸ وروى الشيخ المفيد: بإسناده إلى محمّد بن السائب الكلبي، قال: لمّا قدم الصادق (عبدالدم) العراق نزل الحِيرة، فذخل عليه أبو حَنيفة وسأله عن مسائل، وكان ممّا سأله أن قال له: مجعلت فِداك، ماالأمر بالمعروف؟ فقال (عبدالدم): «المعروف عيا أبا حنيفة المعروف في أهل السماء، المعروف في أهل الأرض، وذاك أمير المؤمنين على بن أبى طالب (عبدالدم)».

قال: جُعلت فِداك، فما المُنكر؟ قال: ٥اللذان ظُلَماه حقّه، وابتزّاه أمره، وحَملا الناس على كَتِفه».

قال: ألا ماهو أن تَرى الرجل على معاصي الله فتنهاه عنها؟ فقال أبو عبدالله(عبدالله): «ليس ذاك أمراً بالمعروف، ولانهياً عن المنكر إنمًا ذاك خيرً قُدّمه».

قال أبو حنيفة: أخبرني - مجعلت فِداك - عن فول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتُلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ آلنَّعِيمِ ﴾، قال: افما عندك ياأبا حنيفة؛ فال: الأمن في السّرب، وصِحّة البدن، والنّوت الحاضر. فقال: «ياأبا حنيفة، لئن وقفك الله وأوقفك يوم القبامة حتى يسألك عن [كلّ] أكلة أكلتها وشربة شربتها ليَطُولنَ وقُوفك، قال: فما النعيم مجعلِت فِداك؟ قال: «النعيم نحن الذين أنقذ [الله] الناس بنا من الضّلالة وبتصرهم بنا من العَمَى، وعلَمهم بنا من الجَهل». قال: محملت فداك فكف كان القرآن حدد أن أن أن أكا قال: «الأنها، المان دون نوان فَدُالُهُ والله الذين أنه أنه المران حدد الله المناه والمناه المناه ال

قال: جُعلت فِداك، فكيف كان القرآن جديداً أبداً؟ قال: «لأنه لم يُجْعَلَ لزمانٍ دون زمانٍ فتُخْلِقُه <sup>(۱)</sup> الأيام، ولو كان كذلك لفّنِي القرآن قبل فناء العالم،

عن هذه الآية، فقال له: «ماالنعيم عندك بانعمان؟» قال: القوت من الطعام والماء البارد. فقال: «لثن أوقفك الله يوم عن هذه الآية، فقال له: «ماالنعيم عندك بانعمان؟» قال: القوت من الطعام والماء البارد. فقال: «لثن أوقفك الله يوم القيامة بين يديه حتى يسألك عن كل أكلة أكلتها أو شُربة شربتها ليَطُولن وُقُوفك بين يديه، قال: فما النعيم جُعلت فداك؟ قال: «نحن أهل البيت ـ النعيم الذي أنعم الله بنا على العباد، وبنا ائتلفوا بعد أن كانوا مختلفين، وبنا ألف الله بين قلوبهم وجعلهم إخواناً بعد أن كانوا أعداء، وبنا هذاهم الله إلى الاسلام، وهي النعمة التي لاتَنقَطع، والله سائلهم عن حق النعيم الذي أنعم الله به عليهم، وهو النبئ (سنرة عليه الله)، وعترته الله المناهم عن حق النعيم الذي أنعم الله به عليهم، وهو النبئ (سنرة عليه الد)، وعترته الد

١٩/١١٨٠ - ابن شهر آشُوب: عن أبي جعفر (طباله)، في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَتُسْئِلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ ٱلنَّمِيمِ ﴾:
 ديعنى الأمن والصِحّة وولاية على بن أبي طالب (عليه على).

٢٠/١١٨٨١ - وعن (التنوير في معاني التفسير): عن الباقر والصادق (ميهما السلام): النعيم: ولايـة أمـير المؤمنين (عليه السلام):

١٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥٢ / ٨

<sup>(</sup>١) أي تُبْلِيه.

۱۸ ـ مجمع البيان ۱۰: ۸۱۳

١٩ - المناقب ٢: ١٥٣.

١٠ - المناقب ٢: ١٥٣.

٢١/١١٨٢ ـ ومن طريق المخالفين: عن أبي نعيم الحافظ يرفعه إلى جعفر بن محمّد (طهماالسلام)، في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَتُسْئَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيم ﴾، قال: «يعني الأمن والصَّحَة وولاية عليّ (عبدالسلام) (١٠).

٢٢ / ١٦٨٣ ـ ابن بابويه: بإسناده، قال: قال عليّ بن أبي طالب(عليه السلام)، في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَتُسْئَلُنَّ يَوْمَثِيْدِ عَنِ ٱلنَّعِيمِ﴾، قال: «الرُّطَب والماء البارد».

ومثله في (صخيفة الرضا (طب السلام)): عن عليّ بن أبي طالب (عب السلام)

۲۳/۱۱۸۸٤ ـ الزمخشري في (ربيع الأبرار): عن عليّ اشه السلام: ﴿ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾، قال: «الرُّطَب والماء البارد».

١١٨٨٥ / ٢٤ ـ الشيخ ورّام: عن علميّ (عليه السلام)، في قول الله تعالى: ﴿لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَثِلُو عَنِ ٱلنَّعِيمِ﴾، قال: والأمن والصِحّة والعافية».

١١٨٨٦ / ٢٥ . الطَّيَرسي: عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليهما السلام)، في معنى النعيم: «هو الأمن والصِحّة».



٢١ ـ النور المشتعل: ٢٥ / ٧٩.

٢٢ ـ عيون أخبار الرضا (طيه السلام) ٢: ٢٨ / ١١٠.

<sup>(</sup>١) صحيقة الرضاءت السلام: ١٢٦ / ١٢٦.

٢٣ ـ ربيع الأبوار ١: ٢٣٦.

٢١ ـ تنبيه الخواطر ١: ١٤.

٢٥ ـ مجمع البيان ١٠: ٨١٢

# شُورَةُ العَصْر

· ١/١١٨٨٧ ـ ابن بابويه: بإسناده، عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله (مبدالله)، قال: «من قبراً (وَالعَصْر) في نوافله بِعَنَه الله يوم الفيامة مُشرِقاً وَجُهُه، ضاحكاً سِنُّه، قريرة عَيْنُه حتّى يَدَّخُل الجنّة».

۱۱۸۸۸ / ۲ ـ ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (ملّه عليه والديم أنّه قال: «من قرأ هذه السورة كُنّب الله له عشر حسنات، وختم له بخيرٍ، وكان من أصحاب الحقّ، وإن قُرِنْت على ما يُدْفَن تحت الأرض أو يُخْزَن، حَفِظه الله إلى أن يُخْرِجه صاحبه».

٣/١١٨٨٩ / ٣ ـ وقال رسول الله (سقراة عبدوالله العن أَدْعَنَ قراءتها خَتَم الله له بالخير، وكان من أصحاب الحقّ، وإن قُرئت على مايُخْزَن (١١ حَفِظه إلى أن يَوْجِعُ إلى صاحبه،

۱۱۸۹۰ على مائيَّدُفن حُفِظ بإذن الله، ووكَل به من يَحْرُسه إلى أن يُخْرجه صاحبه.

سورة العصر ۔قضلها ۔

1 - ثواب الأعمال: ١٢٥.

..... ٢

..... T

(۱) في «ي»: ماعوز.

خواص القرآن: ١٦ «مخطوط».

### بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيمِ وَٱلْعَصْرِ \* إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِى خُسْرٍ \* إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَـمِلُواْ ٱلصَّالِحَاٰتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ [٣-١] '

المحسبن بن شَاذويه المُؤذّن (رنب الاعتهاء) قالوا: حدّثنا محمّد بن عبدالله بن جعفر بن جامِع الحِمْيري، قال: حدّثنا الحسبن بن شَاذويه المُؤذّن (رنب الاعتهاء) قالوا: حدّثنا محمّد بن عبدالله بن جعفر بن جامِع الحِمْيري، قال: حدّثنا أبي، عن محمّد بن المُفضّل بن عمر، قال: سألتُ أبي، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب الزيّان، عن محمّد بن سِنان، عن المُفضّل بن عمر، قال: سألتُ الصادق جعفر بن محمّد (عليه السلام)، عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَ العَصْرِ \* إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾ ، فقال (عليه السلام)؛ والمُفضّل عن عني أعداءنا، ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ عَامَنُوا ﴾ [يعني] بالإمامة ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالحَقِ ﴾ يعني في العُشرة (١) ».

١١٨٩٢ / ٢ - محمّد بن العباس، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم بن سَلَمة، عن جعفر بن عبدالله المُحمّدي، عن أبي صالح الحسن بن إسماعيل، عن عِمران بن عبدالله المَشْرِقاني، عن عبدالله بن عُبيد، عن محمّد بن علي، عن أبي عبدالله المبسلم،، في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِلّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلْحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالحَقِّ فَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ منه على الله سُبحانه أهل صَفْوته من خَلْقه حيث قال: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ \* إِلّا ٱلَّذِينَ عَلَى اللهُ اللهُ وَعَمِلُوا ٱلصَّلْحَاتِ ﴾ أي أدّوا الفرائض ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالحَقِّ ﴾ أي

سورة العصر آية . ١ .٣.

١ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٦٥٦ / ١.

<sup>(</sup>١) في «ج، والمصدر»: الفترة.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥٣ / ١.

بالولاية ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ أيّ وصّوا ذرارِيهم ومن خلَّفوا من بعدهم بها وبالصبر عليها».

٣/١١٨٩٣ على بن إبراهيم، قال: حدّننا محمّد بن جعفر، قال: حدّننا يحيى بن زكريا، عن عليّ بن حسّان، عن عبدالرحمن بن كثير، عن أبي عبدالله عبدالله عبدالله على قوله نعالى: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ عَن عبدالرحمن بن كثير، عن أبي عبدالله عبدالله عبدالله عن قوله نعالى: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ وَتَوَاصَوا بِالحَقِّ وَتَوَاصَوا بِالحَقِّ مِن بعدهم وذراريهم ومَن إلا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كَي يقول: آمنوا بولاية أمير المؤمنين عبدالله ، ﴿وَتَوَاصَوا بِالحَقِّ مِن بعدهم وذراريهم ومَن خَلَفُوا، أي بالولاية ﴿ وَتَوَاصَوا بِهَا وَصَبَروا عليها».

١١٨٩٤/٤ على بن إبراهيم أيضاً: ﴿ وَٱلْقَصْرِ \* إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾، قال: هو قَسَمٌ، وجوابه: إنّ الإنسان لخاسرٌ.

وقرأ أبو عبدالله المهالمين (وَ العَصْرِ، إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ، وإنَّه فيه إلى آخر الدهر، إلَّا الذين آمنوا وعَمِلوا الصالحات، وَتَوَاصَوا بالحقّ وتَوَاصَوا بالصبر (١) وائتمروا بالتقوى، وائتمروا بالصبر).



٣ ـ تفسير القمى ٢: ١١١.

أ ـ تفسير القمى ٢: ١٤١.

<sup>(</sup>١) (وَتُوَاصُوا بِالحَقِّ وَتُوَاصُوا بِالصَّبْرِ) ليس في المصدر.

# سُورَةُ الهُمَزَة

#### فَضْلُها

١١٨٩٥/ ١ ـ ابن بابويه: بإسناده، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله، قال: «من قرأ ﴿ وَيُلِّ لِّكُلِّ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ ﴾ في فرائضه، أَبْعَدَ الله عنه الفقر، وجَلَب عليه الرِزق، ويدفع عنه مِينة السُّوءه.

ت ٢/١١٨٩٦ عن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (مفرة عيدراله) أنّه قال: امن قرأ هذه السورة كان له من - الأجر بعدد من استهزأ بمحمّد وأصحابه، وإن قُرئت على العَيْن نفعتها».

٣/١١٨٩٧ ـ وقال رسول الله (من الله عبد راله): ومن قرأها وكنبها لعين وَجِعة، تُعافى بإذن الله تعالى.

١١٨٩٨ / ٤ ـ وقال الصادق (عب العمر): وإذا قُرئت على من به عَيْن، زالت عنه العَيْن بقُدرة الله تعالى،

سورة الهُمزّة -فضلها -

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٦.

..... ٢

...,... \_ Y

1 \_ خواص القرآن: ١٦ «مخطوط».

#### قوله نعالي:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ وَيْلُ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ -إلى نوله تعالى ـ فِي عَمَدٍ مُّمَدَّدَةٍ [٩٠١]

1/11A99 محمد بن العباس، قال: حدّثنا أحمد بن محمد النَّوْفَلي، عن محمد بن عبدالله بن مِهران، عن محمد بن عبدالله بن مِهران، عن محمد بن خالد البرقي، عن محمد بن سليمان الديلمي، عن أبيه سليمان، قال: قلت لأبي عبدالله (عليه السلام): مامعنى قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَيْلُ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُّمَزَةٍ ﴾ ؟ قال: والذين همزوا آل محمد حقّهم ولَمَزُوهم، وجلسوا مجلساً كان آل محمد أحق به منهم.

٢/١١٩٠٠ على بن إبراهيم: في معنى السورة، فوله: ﴿ وَيْلٌ لِكُلِّ هُمَزَةٍ ﴾، فال: الذي يَغْمِز الناس، ويَشْتَحْفِر الفُفراء، وفوله: ﴿ لَمَزَةٍ ﴾ الذي يلوي عُنْفَه ورأسه ويَغْضَب إذا رأى فقيراً وسائلاً، وقوله: ﴿ اللَّذِي جَمَعَ مَالاً وَعَدّدَهُ ﴾، قال: أَعَدّة وَوَضَعه ﴿ يَحْسَبُ أَنْ مَالَهُ أَخْلُدُهُ ﴾ فال: [بَحْسَب أنّ ماله يُخْلِدُه] ويُبقيه، ثمّ قال: ﴿ كَلَّا لَيُنْبَذَنَّ فِي آلحُطَمَةٍ ﴾ والحُطَمَة: النار [الني] تَحْطِم كلّ شيء.

ثمّ قال: ﴿ وَمَا أَذْرَاكَ ﴾ يا محمّد ﴿ مَا الحُطَمَةُ \* نَارُ آفَهِ آلموقَدَةُ \* آلَتِي تَطَلِعُ عَلَى آلأَ فيدَةِ ﴾ ، قال: تَلْتَهِبُ على الفُؤاد، قال أبو ذرّ (رضراء منه: بَشِّر المُتَكبَرين بكَيِّ في الصدور، وسَحْبِ على الظهور، قوله: ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّوْصَدَةٌ ﴾ ، قال: مُطْبَقة ﴿ فِي عَمَدٍ مُّمَدَّدَةٍ ﴾ ، قال: إذا مُدّن العَمَد عليهم أكلَت والله الجُلُود (''.

سورة الهمزة آية . ١ . ٩ ـ

١ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥٤/ ١.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٤٤١.

<sup>(</sup>١) في المصدر نسخة بدل: إذا مدَّت العمد كان والله الخلود.

٣ ـ مجمع البيان ١٠: ٨١٩

عنكم شيئاً، وما نحن وأنتم إلا سواء، قال: قيانف [لهم] الربّ تعالى، فيقول للملائكة: اشفَعُوا، فيَشْفَعُون لِمَن شاء الله، ثمّ يقول للمؤمنين: اشْفَعُوا، فيَشْفَعُون لمن شاء، ويقول الله: أنا أرحم الراحمين، اخرُجوا برحمتي، فيَخْرُجون كما يَخْرُج الفَرَاش، قال: ثمّ قال أبو جعفر (مله السلام): «مُدّت العَمَد، وأُوصِدَت عليهم، وكان والله الخُلُود».

عن المجار بن يزيد الجُعفي، عن أبي جعفر (عبد الله): عن سعيد بن جَناح، قال: حدّثني عَوْف بن عبدالله الأزدي، عن جابر بن يزيد الجُعفي، عن أبي جعفر (عبد الله الله) - في حديث طويلٍ يَذْكُر فيه صِفة أهل النار - إلى أن قال (عبد الله فيه: «ثمّ يُعلَق على كلّ غُصنٍ من الزقوم سبعون ألف رجل، ما يَنْحَنِي ولا يَنْكسر، فتد حُل النار من أدبارهم، فتطلّع على الأفئدة، تُقلّص الشّفاه، ويطير الجَنان (۱)، وتَنْضَج الجُلُود، وتَذُوب الشّحوم، ويَغْضَب الحيّ القيّوم فيقول: يامالك، قل لهم: ذوقوا، فلن نزيدكم إلّا عَذاباً. يامالك، سَعِّر سَعْر، قد اشتد غضبي على من شَتَمني على عرشي، واستخفّ بحقي، وأنا المَلِك الجبّار.

فينادي مالك: ياأهل الضّلال والاستكبار و النَّعمة (") في دار الدنيا، كيف تَجِدون مِسَ سقر؟ قال: فيقولون: قد أَنْضَجَت قُلُوبنا، وأكلَت لُحُومَنا، وحَطَمت عِظامَنا، فليس لنا مُسْتَغِيث، ولا لنا مُعين. قال: فيقول مالك: وعَزَة ربّي، لاأزيدكم إلّا عذاباً. فيقولون: إن عذّبنا ربّنا لم يَظْلِمنا شيئاً. قال: فيقول مالك: ﴿فاعْتَرَقُوا بِذَنْبِهِمْ فَسُحْقاً لأَضْحَابِ السعير. لأَضْحَابِ السعير.

ثمّ يغضب الجبّار فيقول: يامالك، سَعُر سَعُن فيَعْضَب مالك، فيبعث عليهم سَحَابة سَوداء تُظِلَ أهل النار كلّهم، ثمّ يناديهم فيَسْمَعها أوّلهم وآخرهم وأقصاهم " وأدناهم فيقول: ماذا تُريدون أن أُسْطِركم ؟ فيقولون: الماء البارد، واعطشاه واطول هواناه، فيُسْطِرهم حِجارةً وَكَلالِيبَ وخَطَاطِيفَ وغِسْلِيناً ودِيْدَاناً من نار، فَتَنضَج (٥) البارد، واعطشاه واطول هواناه، فيُسْطِرهم حِجارةً وَكلالِيبَ وخَطَاطِيفَ وغِسْلِيناً ودِيْدَاناً من نار، فَتَنضَج (٥) وجُوههم وجِباههم، وتَعْمَى أبصارُهم، وتَحْطِم عِظامهم، فعند ذلك يُنادُون: واثبوراه، فإذا بقيت العِظام عَوَاري [من اللحوم] اشتد غَضَب الله فيقول: يامالك، اشجُرها عليهم كالحَطب في النار. ثمّ تَصْرِب أمواجها أرواحهم سبعين خَريفاً في النار، ثمّ تُطْبَق عليهم أبوابها من الباب إلى الباب مَسِيرة خمسمائة عام، وغِلظ الباب [مسيرة] مائة عام، ثمّ يُجْعَل كل رجل منهم في ثلاث توابيت من حديد [من نار] بعضها في بعض، فلا يُسْمَع لهم كلام أبداً، إلا أنَّ لهم فيها شَهِيق كَشَهِيق البِغَال ونهيق (٢٠ كنهيق الحمار، وعُواء كَعُواء الكِلاب، صُمّ بُكم عُمي فليس لهم فيها إلا أنَّ لهم فيها شَهِيق كَشَهِيق البِغَال ونهيق (٢٠ كنهيق الحمار، وعُواء كَعُواء الكِلاب، صُمّ بُكم عُمي فليس لهم فيها

٤ ـ الاختصاص: ٣٦٤.

<sup>(</sup>١) أي القلب، «لسان العرب ١٣: ٩٣٪.

<sup>(</sup>٢) في «ي»: والنقمة.

<sup>(</sup>٣) الملك ٦٧: ١١.

<sup>(</sup>٤) في «ط، ي€ والمصدر: وأفضلهم.

<sup>(</sup>٥) في «ج»: فتنضح،

<sup>(</sup>٦) وفي نسخة من «ط، ج، ي»: وزفير.

كلام إلا أنين، فتُطبق عليهم أبوابها، وتُسَدّ عليهم عُمُدها، قلا يَدْخُل عليهم رُوح، ولا يخَرُج منهم الغَمّ أبداً، وهي عليهم مُؤصّدة - يعني مُطبقة - ليس لهم من الملائكة شَافِعون، ولا من أهل الجنّة صَدِيق حَمِيم، وينساهم الربّ، ويَمْحُو ذِكرَهم من قلوب العِباد، فلا يُذكرون أبداً، فنعوذ بالله العظيم العَفُو (٧) الرَّحمن الرَّحيم [من النار ومافيها، ومن كلّ عَمَل يُقرّب من النار، إنّه غفورٌ رحيمٌ جَوادٌ كريم»].



<sup>(</sup>٧) في المصدر: الغفور.

# سُورَةُ الفِيْل

#### فَضْلُها

\* ۱/۱۱۹۰۳ ـ ابن بابویه: بإسناده، عن أبي بصیر، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «من قرأ في فرائضه: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ ﴾ شَهِد له يوم القيامة كلّ سَهْلِ وَجَبلٍ وَمَدَرٍ، بِأَنّه كان من المُصلّين وينادي له يوم القيامة منادٍ: صَدَقتُم على عبدي، قُبِلَت شهاد تكم (۱) له وعليه، أدخِلُوه الجنّة ولاتُحاسِبوه، فائه ممّن أُحبّه وأُحبّ عَمَلَه».

٢/١١٩٠٤ عن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (من الدين الله على الله قال: امن قرأ هذه السورة أعاذه الله من العذاب، والمَسْخ في الدُّنيا، وإن قُرئت على الرُّماح التي تُصّادم كَسَرت ماتُصادمه».

` ١٩٩٦/ ٤ ـ وقال الصادق دعيه السلام): «ما قُرِنت على مَصَافٌ '' إلّا وانصرع المصَافُ الثاني المقابل للقارىء لها، وماكان قراءتها إلّا قُوّة للقلب».

سورة الفِيْل . فضلها .

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٦.

(١) في «ج، ي»: شهادتهم.

،.... ۲

..... T

(١) الخَطَّى: الرمع المنسوب إلى الخَطَّ، وهو موضع ببلاد البحرين تُنْسُب إليه الزَّماح الخَطَّية. ((ا لمعجم الوسيط ١: ٢٤٤).

خواص القرآن: ٦٢ «مخطوط».

(١) المَصَافَ: موقف القتال.

قوله تعالى:

## بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيمِ أَلَمْ تَرَكَیْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَاٰبِ ٱلفِیْلِ ﴿ أَلَمْ یَجْعَلْ كَیْدَهُمْ فِی تَضْلِیلٍ -إلی نوله نعالیٰ -فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَّأْكُولٍ [1-0]

'۱/۱۹۰۷ محمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن ابن أبي عُمير، عن محمد بن عيسى، عن ابن أبي عُمير، عن محمد بن حُمران، عن أبان بن تَغْلِب، قال: قال أبو عبدالله (عبد الله أتى (۱) صاحب الحبشة بالخيل ومعهم الفيل لَبَهْدِم البيت مرّوا بإبلٍ لعبد المُطلب فسافوها، فبلغ ذلك عبد المُطلب، فأتى صاحب الحبشة، فدخل الآذِنَ، فقال: هذا عبدالمطلب بن هاشم، قال: ومايشاء؟ قال التُرْجُمَان: جاء في إبل له سَاقُوها يسألك ردّها، فقال ملك الحبشة الأصحابه: هذا رئيس قوم وزعيمُهم! جنتُ إلى بيته الذي يَعْبُده الأهْدِمه وهو يسألني إطلاق إبله! أما لو سألني الإمساك عن هَدْمه لفعلت، رُدُوا عليه إبله.

فقال عبدالمطلب لتُرْجُمَانه: ماقال المَلِك؟ فأخبره، فقال عبدالمُطلب: أنّا ربّ الإبل، ولهذا البيت ربّ يمنّفه، فرُدَّت عليه إبله، وانصرف عبدالمطلب نحو مَنْزِله، فمرّ بالفيل في مُنْصَرفه، فقال للفيل: يامتحمُود، فحرّك الفيل رأسه. فقال له: أندري لِمَ جاءوا بك؟ فقال ("الفِيل برأسه: لا، فقال عبدالمُطلب: جاءوا بك لتَهْدِم بيت ربّك، أفتراك فاعل ذلك؟ فقال برأسه: لا.

فانصَرف عبدالمُطلب إلى منزله، فلمّا أصبحوا غَدَوا به لدُخُول الحَرّم، فأبى وامتنع عليهم، فقال عبدالمُطلب لبعض مواليه عند ذلك: اعْلُ الجبل، فانظر ترى شيئاً؟ فقال: أرى سَوَاداً من قبل البَحْر، فقال له:

سورة الفِيْلِ آية ـ ١ ـ ٥ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲۷۲ / ۲۵.

(١) في المصدر: لمَّا أن وجِّه.

(٢) أي حَرَّك أو أشار.

يُصيبه بصرك أجمع؟ فقال له: لا، وأوشك أن يُصيب، فلمّا أن قَرُب قال: هو طَيْرٌ كثيرٌ ولاأعرِفُه، يَحمِل كلّ طيرٍ في مِنقاره حَصّاة مثل حَصّاة الحَدُّف أو دون حَصّاة الحَذَف. فقال عبدالمطّلب: وربّ عبدالمُطّلب ماتُريد إلّا القوم، حنّى لمّا صَارتْ فوق رُوْوسهم أجمع ألْقَتْ الحَصّاة، فوَقَعَت كلّ حَصّاةٍ على هَامَة رَجُل، فخرَجت من دُبره فقتَلته، فما انْفلَتَ منهم إلّا رجلُ واحدٌ يُخْبِر الناس، فلمّا أن أخْبَرُهم ألقتْ عليه حَصَاةً فَقَتَلَتْه.

فمضى عبدالمُطلب حتى لقي الفِيل على طَرَف الحَرَم، فقال له: محمود، فحرّك رأسه، فقال: أتدري لِمَ جيء بك؟ فقال برأسه: لا، فقال: جاءوا بك لتَهْدِم بيت ربّك أفتفعل؟ فقال برأسه: لا، قال: فانصرف عنه عبدالمُطلب، وجاءوا بالفِيل ليَدْخُل الحرّم، فلمّا انتهى إلى طَرَف الحَرّم امتنع من الدُّخول فضربوه فامتنع من الدُّخول، فأداروا به نوّاحي الحرم كُلّها، كلّ ذلك يَهْتَنِع عليهم، فلم يَدْخُل، فبعث الله عليهم الطبر كالخطاطيف، في مناقبرها حَجَر كالعَدَسة أو نحوها، ثمّ تُحافي برأس الرجل ثمّ تُرْسِلها على رأسه فَتَخْرج من دُبره، حتى لم يَبْق منهم إلا رَجُلٌ هَرَب فجعل يُحَدّث الناس بما رأى إذ طلّع عليه طائرٌ منها فرَفع رأسه، فقال: هذا الطير منها، وجاء الطير حتى حاذي برأسه، ثمّ ألقاها عليه فَخَرجت من دُبره فمات».

٣/١٩٠٩ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن الحسن بن مَحبُوب، عن جميل بن صالح، عن أبي مريم، عن أبي جعفر (عبد عبر)، قال: سألتُه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً عَملِيكِ \* تَرْمِيهِم بِحِجَارَةٍ مِّنْ سِجِّيلٍ ﴾ قال: «كان طير سَافّ (١)، جاءهم من قبل البحر، رؤوسها كأمنال رُؤوس أباييلَ \* تَرْمِيهِم بِحِجَارَةٍ مِنْ سِجِّيلٍ ﴾ قال: «كان طير سَافّ (١)، جاءهم من قبل البحر، رؤوسها كأمنال رُؤوس السّباع، وأظفارها كأظفار السّباع من الطّير، مع كلّ طير ثلاثة أحجار: في رِجْلبه حَجَران، وفي مِنْقاره حَجَر، فجَعَلت تَرْميهم بها حتى جَدرت أجسادهم فَقَتَلتهم بها، وماكان قبل ذلك رُئي شيء من الجُدَرَي، ولارأوا من ذلك الطير قبل ذلك البوم ولا بعده؟».

۲ ـ الكافي ٤: ٢١٦ / ٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: هَدَّه، يقال: هَدَّ البِناءَ يَهُدُّه هَدَّا، إذا كسره وضَعْضَته. (السان العرب ٣: ٤٣٢).

٣ ـ الكافي ٨: ٨٤ / ١٤.

<sup>(</sup>١) أُستَفَّ الطائِر: منا من الأرض. السان العرب ٦: ١٥٣».

قال: «ومن أَفْلَت منهم يَوْمَئِذٍ انْطَلَق، حتى إذا بَلَغوا حَضْرَموت، وهو وادٍ دون اليمن، أرسل [الله] عليهم سَيْلاً فَعَرَّقهم أجمعين، قال: «وما رُثي في ذلك الوادي ماء [قط ] قبل ذلك اليوم بخمسة عشر سنة، قال: «فلذلك سُمّى حَضْرَموت حين ماتُوا فيه».

الحسن عليّ بن بِلال المُهلّبي، قال: حدّننا عبدالواحد بن عبدالله محمّد بن محمّد ـ يعني المفيد ـ قال: حدّننا أبو الحسن عليّ بن بِلال المُهلّبي، قال: حدّننا عبدالواحد بن عبدالله بن بُونُس الرّبعي، قال: حدّننا الحسين بن محمّد ابن عامر، قال: حدّننا المُعلّى بن محمّد البصري، قال: حدّننا محمّد بن جُمهور العَمّي، قال: حدّننا جعفر بن بشير، قال: حدّننا سليمان بن سَماعة، عن عبدالله بن القاسم، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه المهمال بن سَماعة، عن عبدالله بن الصّبّاح ملك الحبشة لَيْهدم البيت، تَسَرّعت الحَبشة، فأغاروا عليه، فأخذوا سَرْحاً (الله للله بن هاشم، فجاء عبدالمُطلب إلى المبلك، فاستأذن عليه، فأذن له وهو في عليها، فأخذوا سَرْحاً (الله فسلّم عليه، فرّد أبره السلام، وجعل يَنْظُر في وجهه، فرّاقه حُسْنُه وجمالُه وَهَرْئَتُه. فقال له: هل كان في آبائك مثل هذا النّور الذي أراه لك والجمال؟ قال: نعم أيّها المبلك، كلّ آبائي كان لهم هذا الجمال والنّور والبّهاء فقال له أبرّهة لقد قُنْتُم [المُلوك] فَخُراً وشَرْفاً، ويَحِقَ لك أن نكون سيّد قومك.

ثمّ أجلسه معه على سريره، وقال لسّائِس فِيله الأعظم . وكان فيلاً أبيض عظيم الخَلْق، له نابان مُرَضّعان بأنواع الذُّر والجَواهر، وكان الملك بُباهي به ملوك الأرض . ائتني به، فجاء به سّائِسه، وقد زُيّن بكلّ زِينةٍ حَسَنةٍ، فحين قابل وَجْه عبدالمُطلب سَجَد له، ولم يَكُن يَنْجُد لِمَلِكه، وأطلق الله لسانه بالعربية، فسلّم على عبدالمُطلب، فلمّا رأى المَلِك ذلك ارتاع له وظنّه سِحْراً، فقال: رُوَولِ الفِيل إلى مكانه.

ثمّ قال لعبدالمُطَلَب: فيم جِئت؟ فقد بلغني سَخَاوْك وَكَرمك وفَضَلُك، ورأيت من هيئنك (٢) وجَمالِك وَجَلالِك مايَقْتَضِي أَن أَنظُر في حاجتك، فَشَلْني ماشِئت وهو يُزَى أَن يَسْأَله في الرجوع عن مَكّة، فقال له عبدالمُطَلب: إنّ أصحابِك غَذَوا على سَوْح لي فذهبوا به، فَمُرْهُم بِرَدِّه عليّ.

قال: فنغيّظ الحَبّشي من ذلك، وقال لعبدالمُطّلب: لقد سَقَطت من عيني، جثتني تسألني في سَرْحك، وأنا قد جِئتُ لَهَدُم شَرَفك وَشَرَف قومك، وَمَكْرُمَنِكم التي تَتَمَيّزون بها من كلّ جيل، وهو البيت الذي يُحَجُّ إليه من كلّ صُقْع في الأرض، فَتركت مسألتي في ذلك وسألتني في سَرْحك.

ُ فقال له عبدالمُطَلب: لستُ بربَ البيت الذي قَصَدت لهَدْمه، وأنا ربَ سَرْحي الذي أخذه أصحابك، فجئتُ أسألك فيما أنا ربّه، وللبيت ربّ هو أمنع له من الخَلْق كُلَهم، وأولىٰ [به] منهم.

فقال الملك: رُدُوا إليه سَرْحه، فَردُّوه إليه وانصرف إلى مَكَة، وأتبعه المَلِك بالفِيل الأعظم مع الجيش لَهْدم البيت، فكانوا إذا حَمَلُوه على دُخُول الحَرَم أناخ، وإذا تَركُوه رَجَع مُهَرُّوِلاً، فقال عبدالمُطّلب لغِلمانه: ادْعُوا لي

<sup>£</sup> ـ الأمالي ١: ٧٨.

<sup>(</sup>١) الشَّرْحُ: المالُ يُسامُ في المرعى من الأنعام. «لسان العرب ٢: ٨٧٤».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عيبتك.

ابني، فجيء بالعباس، فقال: ليس هذا أُريد، ادَّعُوا لي ابني، فجيء بأبي طالب، فقال: ليس هذا أُريد، ادْعُوا لي ابني، فجيء بعبدالله أبي النبيّ (ملّى الله عليه واله)، فلمّا أقبل إليه، قال: اذهب يابنيّ حتّى تَصْعَد أبا قُبيس (١٠)، ثمّ اضرب ببصرك ناحية البحر، فانظُر أيّ شيءٍ يَجِيء من هناك، وخَبّرني به.

قال: فصّعِد عبدالله أبا قُبيس، فما لَبِث أن جاء طيرٌ أبابيل مثل السّيل والليل، فسقط على أبي قُبيس، ثمّ صار إلى الصَّفا والمَرُّوة فطاف بهما سبعاً، فجاء عبدالله إلى أبيه فأخيره الخبر، فقال: انظُر بابني ما يكون من أمرها بعد فأخبرني به، فَنَظرها فإذا هي قد أخذت نحو عسكر الحَبَشة فأخبر عبدالمُطّلب بذلك، فخَرَج عبدالمُطّلب وهو يقول: ياأهل مَكَة، اخْرُجوا إلى العسكر فخُذوا غَنائِمَكم.

قال: فأتوا العسكر، وهم أمثال الخُشُب النَّخِرة، وليس من الطير إلا مامعه ثلاثة أحجار، في مِنْقاره ورِجليه، يَقْتُل بكل حَصَاةٍ منها واحداً من القوم، فلمّا أتوا على جميعهم انْصَرَف الطَّير، ولم يُرَ قبلَ ذلك ولابعده فلمّا هلك القوم بأجمعهم جاء عبدالمُطلب إلى البيت فتعلَق بأستاره، وقال:

ياحَابِسَ الفِسيل بسذي المُنغَمّس (" حَسبَستَه كَأنسه مُكَسوْكس (" في مجْلسٍ تَزْهَن فيه الأنفس

فانصرف وهو يقول في فِرار قُريش وجَزعهم من الحَبشة:

فَـظَلْتُ فَـرْداً لاأرىٰ أنِـيسا إلّا أخاً لي مـاجِداً نَــفِيسا طَارَتْ قُريشٌ إذ رأتْ خَـمِيسا وَلا أَحُسَ مِـــنهُمُ حَسِـــيساً

مُسوَّداً في أهله رئيساً.

الكعبة، قلمًا أدنوه من باب المسجد، قال له عبد المسورة، قال: نزلت في الحبشة حين جاءوا بالفيل ليَهْدِموا به الكعبة، قلمًا أدنوه من باب المسجد، قال له عبد المُطلّب: أقدري أبن يُومُّ بك؟ فقال برأسه: لا، قال: أتوا بك لتَهْدِم كَعْبة الله، أتفعل ذلك؟ فقال برأسه: لا، فجهّدَتْ به الحبشة ليَدْ خُل المسجد فأبى، فحمَلُوا عليه بالسيوف وقطّعوه ورارسل الله وعليه الله وعليه أبابيل والله والمنازع والله والله والله والمنازع والذي يبقى من فضله.

<sup>(</sup>٣) وهو جبل مشرف على مسجد مكة. «معجم البلدان ٤: ٨٠٣٪.

<sup>(</sup>٤) المُغَمِّسُ: موضع قربِ مكَّة في طريق الطائف. «معجم البلدان ٥: ١٦١».

<sup>(</sup>٥) يفال: كوّسه على رأسه: فلّبه، وتكوّس الرجل: تنكّس، وفي أمالي المفيد: ٣١٤ / ٥: مُكَرُّكُس، أي المُنكّس الذي قُلِب على رأسه.

٥ ـ تفسير القمي ٢: ٤٤٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مخاليبه.

| البرهان في تفسير القرآن                                                        | YTE |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----|
| قال الصادق (عليه السلام): ووهذا الحُذريّ من ذلك (٢) الّذي أصابهم في زَمَانهم و |     |



# سُورَةً قرَيْش

# فَضْلُها

۱۹۹۱ / ۱ - ابن بابويه: بإسناده، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبهالسلام)، قال: ومن أكثر من قراءة (لإِيلَـٰفِ قُرَيْشِ) بعَثَه الله يوم القيامة على مَرْكَبٍ من مَرَاكِب الجنّة حتّى يَقعُد على مواثد النّور يوم القيامة».

" ٢/١١٩١٣ - ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (ملّ الله عليه وآله) أنّه قال: امّن قرأ هذه السورة أعطاه الله من الأجركمن طاف حول الكعبة واعنكف في المسجد الحرام، وإذا قُرِئت على طَعَامٍ يُخَاف منه كان فيه الشّفاء، ولم يؤذِ آكِلَه أبداً.

١٩٩٤/ ٣ : وقال رسول الله (ستراة عليه وآله): ومَن قرأها على طعام لم يُرَ فيه سُوءٌ أبدأً».

` ١١٩١٥/٤ وقال الصادق (على السلام): اإذا قُرِنْتُ عَلَى طعام يُخَافُ منه كان شِفاءٌ من كلَ داءٍ، وإذا قرأتها على ماءٍ ثمّ رُشّ الماء على من أُشْغِل قلبه بالمرض ولايَدْرِي ماسببه يَضْرِفه الله عنه.

سورة قريش ـ فَضْلُها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٦.

.... 1

.... 3

\$ \_خواص القرآن: ١٦ «نحوه».

قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيْمِ لإِيلَاٰفِ قُرَيْشٍ \* إِيلَاٰفِهِمْ رِحْلَةَ آلشِّتَآءِ وَآلصَّيْفِ - إلى نوله نعالىٰ -وءَامَنَهُم مِّنْ خَوْفٍ [١-٤]

المن، ورِحْلة في الصيف إلى الشام، وكانوا يَحْمِلُون من مكة الأدّم واللّب (١)، ومايقع من ناحية البحر من الفُلْفُل المن، ورِحْلة في الصيف إلى الشام، وكانوا يَحْمِلُون من مكة الأدّم واللّب (١)، ومايقع من ناحية البحر من الفُلْفُل وغيره، فيَشْترون بالشام الثِياب والدَّرْمَك (١) والحُموب، وكانوا يَتَالفُون في طريقهم، ويُثبِّتون (١) في الخروج في كلّ خرْجَة (١) رئيساً من رُووساء قُريش، وكان مَعَاشَهم من ذلك، فلما بعَث الله رسوله (منى المعبوراله) استَغْتُوا عن ذلك، لأنّ الناس وَفَدوا على رسول الله (من المعبوراله) وحَجَوا إلى البيت، فقال الله: ﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبِّ هَلْمَا آلِبَيْتِ \* ٱلّذِى أَطْعَمَهُمْ مِّن جُوعٍ ﴾ فلا يَحْتاجُونَ أن يَذْهُبُوا إلى الشام ﴿ وَءَامَنَهُم مِّن خَوْفٍ ﴾ يعني خوف (١٠) الطّريق.

سورة قرّنش آية . ١ . ٤ .

١ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٤.

<sup>(</sup>١) أي الجّوز واللّوز ونحوهما، وقد غلب على مايُؤكلُ داخِله ويرمى خارِجُه. «أقرب الموارد ٢: ١٢٣٣»، وفي المصدر: اللباس.

<sup>(</sup>٢) أي الدقيق الأبيض. «المعجم الوسيط ١: ٢٨٢».

<sup>(</sup>٣) في «ط»: يترتّبون، وفي «ج»: يُرتّبون.

<sup>(</sup>٤) في «ط، ي، ج»: ناحية.

<sup>(</sup>٥) (خوف) ليس في «ج، ي».

# سُورَةُ المَاعُون

#### فَضْلُها

۱/۱۱۹۱۷ - ابن بابويه: بإسناده، عن عمرو بن ثابت، عن أبي جعفر (طبه السلام)، قال: «من قرأ سورة (أَرَءَ يُتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّبنِ) في فرائضه ونَوَافله، كان فيمن قَبِل الله عزّ وجلّ صلاته وصيامه، ولم يُحاسِبُه بماكان منه في الحياة الدنباء.

٢/١١٩١٨ عـ ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (مقرفة الله قال: «مَن قرأ هذه السورة غَفَر الله له مادامت الزكاة مُؤدّاة، ومن قرأها بعد صلاة الصُّبح مائة مرّة حَفِظه الله إلى صلاة الصُّبح».

٣/١١٩١٩ ـ وقال رسول الله رستر الدورة الله عن فرأها بعد عشاء الآخرة غَفَر الله له وَحَفِظه إلى صلاة الصبح».

• ١١٩٢٠ ع ـ وقال الصادق وعبدالسلام»: «من قرأها بعد صلاة العصركان في أمان الله وحِفْظه إلى وقتها في اليوم الثاني».

سورة المَاعُونَ . فَضُلُها .

١ - ثواب الأعمال: ١٢٦.

۳ \_ ..... ۲

..... ٤

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيْمِ أَرَءَيْتَ آلَّــذِى يُكَــذِّبُ بِــالدِّينِ - إلى نــوله تعــالىٰ - وَيَـــمْنَعُونَ آلْمَاعُونَ [١-٧]

١/١١٩٢١ ـ محمّد بن العباس، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ بن زكريا بن عاصم، عن الهَيثم، عن عبدالله الرَّمادي، قال: حدَّثنا عليّ بن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن جدّه (منوات الدميم) في قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَرَهَ يُتَ ٱلَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ ﴾، قال: «بولاية أمير المنومنين على (عبدالدم)».

٢/١١٩٢٢ ـ وعن محمّد بن جُمهور، عن عبدالرحمن بن كَثير، عن أبي جميلة، عن أبي أسامة، عن أبي عبدالله (مباسلام)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَرَءَيْتَ ٱلَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ﴾، قال: دبالولاية (١).

الناركِين، لأن كلّ إنسانٍ يسَهو في الصلاة (١) وعن أبي عبدالله (عبدالله) عال: «الذي يُوخّرها عن أول الوقت إلى النورة المناسلة النورة المناسلة النورة المناسلة النورة المناسلة النورة المناسلة النورة المناسلة النورة النورة

سورة المَاعُون آية . ١ ـ ٧ ـ

١ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥٥ / ١.

٢ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥٥ / ٢.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: يعني أنَّ الدين عو الولاية.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ١١٤.

<sup>(</sup>١) في «ط، ي» زيادة: فهو كالتارك لها.

<sup>(</sup>٢) في المصدرة قال أبو عبدالله (مله السلام): تأخير الصلاة عن أوَّل وقتها لغير.

﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ ﴾ فيما يفعلون ﴿ وَيَمْنَعُونَ ٱلمَاعُونَ ﴾ مثل السِراج والنار والخمير وأشباه ذلك من الآلات التي (٣) يحتاجُ إليها الناس، وفي روايةٍ أخرى: «الخمس والزكاة».

النّفضيل، قال: سألتُ العبد الصالح (مله السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾، قال: «هو النّفضيل، قال: سألتُ العبد الصالح (مله السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ اللَّذِينَ هُمْ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾، قال: «هو النّفسيع».

1970 / 0 - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أبوّب، عن أبي المَغْرا، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله))، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَمْنَعُونَ ٱلمَاعُونَ ﴾، قال: دهو القرّضُ يُقرِضُه، والمعروف يصطنعه، ومَتاع البيتِ يُعيره، ومنه الزكاة.

فقلت له: إنّ لنا جيراناً إذا أعرْناهم متاعاً كسّروه وأفسّدوه، فعلينا تجناحٌ أن ثمنعهم؟ فقال: «لا، ليس عليكم تُجناح أن تمنعوهم إذا كانواكذلك».

٢/١١٩٢٦ - ابسن بسابويه: عسن أبسي جسعفر (١) (مله السلام)، قسال: «حسد ثني أبسي، عسن آبائه، عن أميرالمؤمنين (عليم السلام)، قال: ليس عمل أحَبُ إلى الله عزّ وجلّ من الصلاة، فلا يشغلنّكُم عن أوقاتها شيءٌ من أميرالمؤمنين (عليم السلام)، قال: ليس عمل أقواماً فقال: ﴿ اللَّذِينَ هُمْ عن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ يعني أنهم غافِلون، استَهانوا بأوقاتها».

٢/١١٩٢٧ - الطَّبَرْسي: روى العيّاشي بالاسناد، عن يونس بن عَمّار، عن أبي عبدالله (عبد هم)، قال: سألتُه عن قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ أمي وَسُوسَة الشّيطان؟ فقال: «لا، كُلّ أحَد يُصيبه هذا، ولكن أن يغفَلها ويَدَع أن يُصلّيها في أوّل وَقتِها».

٨/١١٩٢٨ ـ وعن أبي أسامة زيد الشخّام، قال: سَأَلَتُ أَبَا عَبْدَالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ عن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾، قال: دهو التَرْكُ لها والتواني عنها».

٩/١١٩٢٩ . وعن محمّد بن الغُضَيل، عن أبي الحسن (عله السلام)، قال: «هو التّضييع لها».

١٠/١١٩٣٠ ـ الطُّبَرسي، في قوله تعالى: ﴿ وَيَمْنَعُونَ آلمَاعُونَ ﴾، قال: اختُلِفَ فيه، فقبل: هـ و الزكـاة

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ذلك ممًا.

<sup>1</sup> ـ الكافي ٣: ٢٦٨ / ٥.

٥ ـ الكافي ٣: ٤٩٩ / ٩.

٦ ـ الخصال: ٦٢١ / ١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر؛ عن أبي عبدالله.

٧ ـ مجمع البيان ١٠: ٢٢٨

٨ ـ مجمع البيان ١٠: ٨٢٤

۹ ـ مجمع البيان ۱۰: ۸۳۴.

١٠ ـ مجمع البيان ١٠: ٣٢٤

المفروضة، عن عليّ (مبدالسلام)، وابن عُمَر، والحسن، وقَتادة، والضّحّاك، قال: ورُوي ذلك عن أبي عبدالله (مبدالسلام). ۱۱/۱۱۹۳۱ - وروى أبو بصير، عن أبي عبدالله (مبدالسلام)، قال: «هو القَرْضُ تُقرِضُه، والمَعروف تصنعه، ومَتاع البيت تُعيره، و منه الزكاة».

[قال]: فقلت: إنَّ لنا جِيراناً إذا أعَرْناهُم مُناعاً كسَروه، [وأفسَدوها] فعلينا جُناحٌ أن نمنَعَهم؟ فقال: ﴿[لا]، ليس عَليك جُناحٌ أن نَمنَعَهم إذا كانواكذلك».



# شُورَةُ الكُوْثَر

#### فَضْلُها

۱/۱۱۹۳۲ من كانت قراءته: (إِنَّا عَمْ أَبِي بَصِير، عَنْ أَبِي عَبِدَاللهُ (عَلِى اللهِ)، قال: (مِن كانت قراءته: (إِنَّا عُطَبْنَاكَ الْكُوثَرَ) في فرائضه ونوافِله ،سقاهُ الله من الكوثر يَومَ القيامة، وكان مُحَدَّثُه عند رسولِ الله (سنَ الدعلِه وآله) في أصل طُوبي الله (سنَ الدعلِه وآله) في أصل طُوبي الله (سنَ الدعلِه وآله) في أصل طُوبي الله (سنَ الدعلِه عليه وآله) في

٣/١١٩٣٣ عن (خواص الفرآن): رُوي عن النبيّ (منراه عبدراله)، أنّه قال: امن قرأ هذه السورة سَقاه الله تعالى من نَهرِ الكوثر، ومن كلّ نهرٍ في الجنّة وكتب له عشر حسنات بعدد كلّ من قرّب قُرباناً من الناس يَومَ النَحْرِ، ومن قرأها ليلة الجمعة مائة مرّة رأى النبيّ (من النبيّ المن المعبدراله) في مَنامه رأي العين، لايَتَمثُل بغيره من الناس إلّا كما يراه.

٣/١١٩٣٤ عند وقال رسول الله (ماتر الدعب والد): ومن قرأها شقاه الله من نهر الكوثر ومن كلّ نهر في الجنّة، ومن قرأها ليلة الجُمعة مائة مرّة مُكملة رأى النبيّ (ماتر الدعب والد) في مَنامِه بإذن الله تعالى».

١٩٣٥/ ٤ ـ وقال الصادق (عله السلام): ١٥ من قرأها بعد صلاةٍ يُصَلّيها نصف الليل سِرّاً من ليلة الجمعة ألف مرّةٍ مكملة رأى النبيّ (مآرة عليه وآله) في منامه بإذن الله تعالى».

سورة الكوثر ـ فَضْلُها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٦.

·-----

...... ٢

٤ ـ خواص القرآن: ١٦ «مخطوط».

# بِسْمِ ٱللهِ آلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيْمِ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكَوْثَرَ \* فَصَلِّ لِـرَبِّكَ وَٱنْـحَرْ \* إِنَّ شَـانِئَكَ هُــوَ ٱلْأَبْتَرُ [٦-٣]

قال على (عده الله): «إنّ هذا النهر شريف، قائعتُه لتايان سول الله الا انعم باعليّ، الكوثر نهر يجري تحت عرض الله تعالى، ماؤه أشدّ بياضاً من اللبن وأحلى من العسل وألين من الزّبد، حصاة الزّبر بحد والياقوت والمرجان، حَشيشُه الزّعْفَران، تُرابُه المِسْك الأذفَر، قواعِدُه تحت عرض الله عزّ وجلّه. ثمّ ضرب رسول الله (سلّ الا عله واله على على جنب أمير المؤمنين (عد السلام) وقال: «ياعلىّ، إنّ هذا النهر لى، ولك، ولمحبيّك من بعدي».

ورواه المفيد في (أماليه) قال: أخبرني أبو الحسن عليّ بن بلال المُهَلّبي، قال: حدّثنا أبو العباس أحمد بن الحسين البغدادي، قال: حدّثنا محمّد بن الصّلْت، قال: حدّثني أبوكدينة، عن الحسين البغدادي، قال: أخبرنا محمّد بن إسماعيل، قال: حدّثنا محمّد بن الصّلْت، قال: حدّثني أبوكدينة، عن عطاء، عن سعيد بن جبير، عن عبدالله بن العباس، قال: لمّا نزل على رسول الله (مله عبدراله) ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَلْكَ الْكُوتُرَ ﴾ قال له عليّ بن أبي طالب (عليه السلام): «ماهو الكوثر يارسول الله». وذكر الحديث بعينه (١).

سورة الكوثر آية ١ ـ ٣ ـ

۱ ـالأمالي ۱: ۲۷.

المحسن، قال: أخبرنا محمّد بن محمّد، قال: أخبرنا محمّد بن الحسن، قال: أخبرني أبو الحسن أحمد بن محمّد بن الحسن، قال: حدّ ثني أبي، عن سعيد (1) بن عبدالله بن موسى، قال: حدّ ثنا محمّد بن عبدالرحمن العرزّمي، قال: حدّ ثنا المتعلّى بن هلال، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن عبدالله بن العباس، قال: سَمِعتُ رسول الله (منّى العبارة) يقول: وأعطاني بن هيلال، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن عبدالله بن العباس، قال: سَمِعتُ رسول الله (منّى العبارة)، وجعله الله تعالى خمّساً وأعطى عليّاً خمساً، أعطاني جوامع الكلم، وأعطى عليّاً جوامع العِلم، وجعله وجعله وصيّاً، وأعطاني الكوثر، وأعطاه السَلْمبيل، وأعطاني الوّحي، وأعطاه الإلهام، وأسرى بي إليه، وفتح له أبواب السماء والحُجُب حتّى نَظر إلى ونظرتُ إليه،

قال: ثمّ بكى رسول الله رسل الله على رته، فقلت له: ما يُبكيك فِداك أبي وأمّي؟ قال: «يابن عباس، إنّ أوّل ماكلّمني به أن قال: يامحمّد، انظر تحتك، فنظرتُ إلى الحُجُب قد انْخَرَقت، وإلى أبواب السماءِ قد فُتّحت، ونظرت إلى عليّ وهو رافِع رأسه إليّ، فكلّمني وكلّمته، وكلّمني ربيّ عزّ وجلّ».

فقلت: يارسول الله يِم كلّمك ربّك؟ قال: وقال لي: يامحمد، إنّي جَعَلتُ علبًا وصيّك ووزيرك وخليفتكِ من بعدك، فأعلمه، فها هو يسمّع كلامك. فأعلمتُه وأنا بين يدّي ربّي عزّ وجلّ، فقال لي: قد قبِلتُ وأطعتُ. فأمر الله الملائكة أن تُسلّم عليه، ففعلت، فردّ عليهم السلام، ورأيت الملائكة يتباشرون به، ومامررتُ بملائكة من ملائكة السّماء إلّا هَنَاوني وقالوا: يامحمّد، والذي بعثك بالحقّ نبيّاً، لقد دخل السرورُ على جميع الملائكة باستخلاف الله عزّ وجل لك ابن عمّك، ورأيتُ حملة العرش قد نكسوا رؤوسهم إلى الأرض، فقلت: ياجَبْرَ ثيل لِم نكس حَمّلةُ العرش رؤوسهم؟ فقال: يامحمّد، مامِن مَلك من الملائكة إلا وقد نظر إلى وجه عليّ بن أبي طالب استبشاراً به، ماخلا حَمّلة العرش فإنّهم استأذنوا الله عزّ وجل الساعة، فأذن لهم أن يَنْظُروا إلى عليّ بن أبي طالب، فنظروا اليه، فلم فلم أن يَنْظُروا إلى عليّ بن أبي طالب، فنظروا إليه، فلمنا هَبَطتُ جَعلتُ أخبره بذلك وهو يُخبرني به، فعلِمتُ أني لم أطأ مَوطِئاً إلّا وقد كُشِف لعليٌ عنه حتّى نظر إليه.

قال ابن عباس: فقلتُ: يارسول الله، أوصني. فقال: اعليك بمودّة عليّ بن أبي طالب، والذي بعثني بالحقّ نبيّاً لايقبل الله من عبدٍ حسّنةً حتّى يسأله عن جُبّ عليّ بن أبي طالب، وهو تعالى أعلم، فإن جاء بولايته، قبِل عمّله على ماكان منه، وإن لم يأتِ بولايته لم يسأله عن شيء، ثمّ أمر به إلى النار.

يابنَ عباس، والذي بعثني بالحقّ نبيّاً، إنّ النار لأشدّ غضباً على مُبغِض عليّ منها على من زعم أنّ الله ولَداً. يابن عباس، لو أنّ الملائكة المُقرّبين والأنبياء المُرسَلين اجتمعوا على بُغض عليّ، ولن يفعّلوا، لعَذّبهم الله بالناره. قلت: يارسول الله، وهل يُبغِضه أحد؟ قال: «يابن عبّاس نعم، يُبغِضه قومٌ يَذْكُرون أنّهم من أُمني، لم يجعل الله لهم في الاسلام نصيباً. يابن عباس، إنّ من علامة بُغضِهم له تفضيلهم من هو دونَه عليه. والذي بعثني بالحقّ

٢ ـ الأمالي ١: ١٠٢.

<sup>(</sup>١) في «ج»: سعد.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: في هذه.

نبيّاً، مابعث الله نبيّاً أكرَم عليه منّي، ولاوصيّاً أكرَم عليه من وصيّي (٣).

قال ابن عباس: فلم أزّل له كما أمرني رسول الله (مال الله الماراة) ووصّاني بمودّته، وإنّه لأكبر عملي عندي. قال ابن عباس: ثمّ مضى من الزمان مامضى، وحضرت رسول الله (مال الله المالة) الوفاة، حضرتُه فقلت له: فِداك أبي وأمّي يارسول الله، قد دنا أجلُك، فما تأمّرني؟ فقال: «يابن عباس، خالِف من خالَف عليّاً، ولاتكونن لهم ظهيراً ولا ولبّاً».

قلت: يارسول الله، فلِمَ لاتأمُر الناسَ بتَرْكِ مُخالفتِه؟ قال: فبكى (متراه عنه واله) حتى أُغمي عليه، ثمّ قال: هيابن عباس [قد] سبق فيهم عِلم ربيّ. والذي بعثني بالحقّ نبيّاً، لا يخرُج أحدٌ مِمَّن خالفه مِن الدُّنيا، وأنكر حقّه، حتى يغيّر الله تعالى مابه من نعمة. يابن عباس، إذا أردت أن تَلقى الله وهو عنك راضٍ، فاسْلُك طريقة عليّ بن أبي طالب، ومِلْ معه حيث مال، وارْضَ به إماماً، وعادِ مَن عاداه، و والِ مَن والاه. يابن عبّاس، احذَر أن يدخَلَك شَكَ فيه، فإنّ الشّكَ في عليّ كُفْرٌ بالله عزّ وجلّه.

عن أبي جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين، عن عَطاء بن السائب، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ بن أبي طالب (مبدالله)، قال: «قال النبيّ (مذراله عبدواله): أعطِيتُ جوامع الكَلِم».

قال عطاء: فسألتُ أبا جعفر (عليه السلام): ما جَوامِع الكَلِم؟ قال: «القرآن».

العباس: عن أحمد بن العباس: عن أحمد بن سعيد العَمَاري، من ولد عمّار بن ياسر، عن إسماعيل بن زكريًا، عن محمّد بن عون، عن عِكْرمة، عن ابن عباس، في قوله: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوْتَرَ ﴾ قال: نهر في الجنّة، عممّه في الأرض سبعون ألف فرسخ، ماؤه أشدّ بياضاً بن اللّبل وأحلى من العسل، شاطِئاه من اللولو والزّبَرْ جَد والياقوت، خَصّ الله تعالى به نبيّه وأهل بينه (ميارات العبل، دون الأنبياء.

ابن خالد، عن زيد بن علي، عن أحمد بن محمد، عن أحمد بن الحسن، عن أبيه، عن حُصَين بن مُخارِق، عن عَمرو ابن خالد، عن زيد بن علي، عن أبيه، عن علي (عبدالله)، قال: اقال رسول الله (منراه عبدراله): أراني جَبُرَتيل منازلي في الجنّة، ومنازِلَ أهل بيتي، على الكوئر».

<sup>(</sup>٣) زاد في المصدر: عليّ.

٣ ـ الأمالي ٢: ٩٩.

<sup>£</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥٨ / ١.

٥ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥٨ / ٢.

٦ ـ تأويل الآيات ٢: ٢٥٨ / ٣.

شُورَةُ الكَوْثَر (١٠٨) ....... الله المُعَالِمُ اللهُ الكَوْثَر (١٠٨) ..... الله المُعَالِمُ اللهُ المُعَامِ

«فضربتُ بيدي على بَلَاطِهِ فَشَمَمتُه فإذا هو مِسك، وإذا أنا بقُصورٍ، لَبِنَة من ذهب ولَبِنَة من فِضّة».

أحمد بن أحمد العطار الشافعي، بقراءتي عليه فأقرّبه، أخبره عبدالله بن محمّد بن عثمان المُلقّب بالسقّاء الحافظ المطفّر بن أحمد العطار الشافعي، بقراءتي عليه فأقرّبه، أخبره عبدالله بن محمّد بن عثمان المُلقّب بالسقّاء الحافظ الواسطيّ، قال: حدّثنا أبو الحسن أحمد بن عيسى الرازي البصري، عن محمّد بن عبيدة الأصفهاني، عن محمّد بن حُميد الرازي عن جَرير بن عبدالحميد، عن الأعمش، عن أبي سفيان، عن أنس بن مالك، قال: قال رسول الله رمن عد راد، لأبي بكر وعمر: وامضِيا إلى على حيّى يُحدّثكُما ماكان في ليلته، وأنا على أبركماء.

قال أنس: فمضينا فاستأذنا على عليّ (هـب العمّ)، فخرج إلينا، وقال: وأحدَث شيءٌ؟ على الله الله وسول الله (سنرات عبه راته): المفيها إلى عليّ يُحدِّدُكُما ماكان منه في ليلته. وجاء النبيّ (منراة عبه راته) فقال: وياعليّ حدِّنهُما ماكان منك في ليلتك الفقال: وأني لأستحي يارسول الله الله وحدِّنهُما، فإنّ الله لايستَحي من الحقّ افقال عليّ: وإنّ البارحة أردتُ الماء للطهارة، وقد أصبحتُ وخِفتُ أن تفوتني الصلاة، فوجّهت الحسن في طريق والحسين في أخرى، فأبطيا عليّ فأحزَنني ذلك، فبينما أنا كذلك فإذا السقفُ قد انشقّ ونزل منه سَطل مُغطّى بمنديل، فلما صار في الأرض نحبتُ المينديل فإذا فيه ماء فتطهّرت للصلاة واغتسَلتُ بباقيه، وصلّيت، ثمّ ارتفع السَطل والمِنْديل والنّام السّقف، في الجنّة، والماء والمِنْديل والنّام السّقف، فين الجنّة، والماء فين نهر الكوئر، والمينديل فين استبرق الجنّة، من مِثلك ـ باعليّ ـ وجَبْرَئيل ليلتك يَخدِمك!».

9/11984 - الطَّبَرسي في (الاحتجاج): في حديث النبيّ (سلّ): عبدراله) مع اليهود، قالت اليهود: نوحٌ خيرٌ منك، قال النبيّ (سلّراله مله راله): «ولِم ذلك؟، قالوا: لأنّه رَكِب على السفينة فـجرت على الجـوديّ. قال النبيّ (سنّراله عليه واله): «لقد أُعطيتُ أنا أفضل من ذلك». قالوا: وماذاك؟ قال: «إنّ الله عزّ وجلّ أعطاني نَهراً في

٧ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٥٧ / ٤.

٨ \_ ... العمدة: ٢٧٥ / ٣٣٨.

٩ ـ الاحتجاج: ٨٨.

الجنّة (١) مَجراه من تحت العَرش وعليه ألف ألف قصر، لَبِنة من ذهب، وَلَبِنة من فِضّة، حَشيئُها الزَّعْفران، ورَضْراضُها (١) الدُّرُ والباقوت، وأرضها المِسك الأبيض، فذلك خيرٌ لي ولأُمّتي، وذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ وَرَضْراضُها (١) الدُّرُ والباقوت، وأرضها المِسك الأبيض، فذلك خيرٌ لي ولأُمّتي، وذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكُ الْكَوْتُرَ ﴾. قالوا: صَدَقت بامحمّد، هو مكتوبٌ في التوراة، وهذا خيرٌ من ذلك.

١٠/١١٩٤٥ / ١٠ ـ الطَّبَرسي، قال: رُوي عن أبي عَبدالله (عليه السلام) في معنى الكوثر، قال: (نهرَّ في الجنّة أعطاه الله نبيّه (سفرانه عليه واله) عِوْضاً عن ابنهِ ٥. قال: وقيل: [هو] الشفاعة. رووه عن الصادق (عليه السلام).

11/11927 - ابن الفارسيّ في (الروضة): قال ابن عباس: لما نزلَت: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكَوْثَرَ ﴾ صَعِد رسول الله (من الله عليه الله على الناس، فلمّا نزل قالوا: بارسول الله، ماهذا الذي [قد] أعطاك الله؟ قال: «نهر في الجنّة، أشدّ بياضاً من اللّبن، وأشدّ استقامةً من القِدْح (۱)، حافّتاه قِباب الدّرّ والياقوت تَرِده طُيورٌ خُضر لها أعناق كأعناق البُخْت،

قالوا: يارسول الله، ماأنعم هذا الطائر! قال: هأفلا أُخبركم بأنعم منه؟ه. قالوا: بلي يارسول الله. قال: «من أكل الطير وشَرِب الماء، وفاز برضوان الله».

قال رسول الله اسلَى المعتبد الدين المنتقبين أن يَدخُلَ شَطْرٌ أُمتّي الجنّة، وبين الشفاعة، فاخترت الشفاعة لأنها أعمّ وأكفى، أترونها للمؤمنين المتّقين؟ لا، ولكنّها للمؤمنين المُتَلَوّثين الخطّائين..

وأحاديث الكوثر كثيرةً، اقتصرتُ على ذلك مَخافة الإطالة.

۱۲/۱۱۹٤۷ - الشيخ في (أماليه) قال: أخبرنا الحَفّان، قال: حدّثنا إسماعيل، قال: حدّثنا أبو مُقاتِل الكَشّيّ ببغداد، فَدِم علينا سنة أربع وسبعين وماثنين في قطيعة الربيع، قال: حدّثنا أبو مُقاتِل السَّمَرُقَنْدي، قال: حدّثنا مُقاتِل السَّمَرُقَنْدي، قال: حدّثنا مُقاتِل السَّمَرُقَنْدي، قال: على مُقاتِل بن حَيّان، قال: حدّثنا الأصبَغ بن نُباتة، عن عليّ بن أبي طالب عبدالله، قال: ولمّا نزلت على النبيّ امنى هال وقصل لربيّ قال: يامحمد، إنها النبيّ امنى بها ربّي؟ قال: يامحمد، إنها ليست نحيرة، ولكنّها رفع الأيدي في الصلاة».

۱۳/۱۱۹۶۸ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، غن أحمد بن محمّد، عن حمّاد، عن حَريز، عن رجلٍ ، عن أبي جعفر (علم السلام)، قال: قلت له: ﴿ فَصَلَّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرْ ﴾؟ قال: «النّحُرُ: الاعتِدالُ في القيام، أن يُقيم

<sup>(</sup>١) في «ج» والمصدر: السماء.

<sup>(</sup>٢) الرِّضراض: مادقٌ من الحصى، والأرض المرضوضة بالحجارة. «أقرب الموارد \_رضرض \_ ١: ٢٠٩٪».

۱۰ ـ مجمع البيان ۱۰: ۸۳۹

١١ ـ روضة الواعظين: ٥٠١.

<sup>(</sup>١) القِدح: السُّهم قبل أن يُنصَل ويراش. «لسان العرب ـ قدح ـ ٢: ٥٥١».

١٢ ـ الأمالي ١: ٣٨٦.

۱۳ ـ الكافي ۳: ۲۳۱ / ۹.

صُلْبَه ونَحْرَه، وقال: «لاتُكَفِّر، فإنما يصنع ذلك المَجُوس، ولاتَلثَم، ولاتَحْتِفز (١)، ولاتَقَع على قَدميك، ولاتفتَرِش ذِراعبك».

١٥/١١٩٥٠ - وعن جميل، قال: قلت لأبي عبدالله (طبال به): ﴿ فَصَلَ لِرَبُّكَ وَٱنْحَرْ ﴾؟ فقال بيده هكذا،
 يعني استقبَل بيديه حَذْو وجهه القبلة في افتتاح الصلاة.

11/11901 - وروي عن مُقاتل بن حبّان، عن الأصبّغ بن نُباتة، عن أمير المؤمنين (عبداللهم)، قال: المما نزلت هذه السورة، قال النبيّ (منرالا عبدالله) ليجبّر ئيل (عبداللهم)، ماهذه النحيرة التي أمرني بها ربيّ؟ قال: ليست بنحيرة، ولكنّه يأمُرك إذا تحرّمت للصلاة، أن ترفع بدّيك إذا كبّرت، وإذا ركّعت، وإذا رفّعت رأسك من الرّكوع، وإذا سَجّدت، فإنّه صلاتنا وصلاة الملائكة في السماوات السبع، فإنّ لكلّ شيءٍ زينة وإنّ زينة الصلاة رَفعُ الأيدي عند كلّ تكبيرة.

قال النبيّ (منراة عدرانه): ورفع الأيدي من الاستكانة. قلت: وماالاستِكانة؟ قال: وألا تقرأ هذه الآية: ﴿ فَمَا أَسْتَكَانُواْ لِرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ﴾؟ (١).

ئمَّ قال الطُّبَرسي: أورده الثعلبيّ، والواحديّ في تَفْسِيرَيْهِما.

المورة: قوله: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثُرَ: قال: الكوثر: قوله: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثُرَ ﴾، قال: الكوثر: نهر في الجنة أعطاه الله رسول الله (متراه عبدواله) عوضاً عن اينه إبراهيم. قال: دخل رسول الله (متراه عبدواله) المسجد وفيه عمرو بن العاص والحكم بن أبي العاص، فقال عمرو: ياأبا الابتر، وكان الرجل في الجاهلية إذا لم يكن له ولد سمتي أبتر، ثمّ قال عمرو: إنّي لأشنأ محمّداً، أي أبغضه. فأنزل الله على رسوله (متراه عبدواله): ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوثُورَ \* فَصَلَّ لِرَبِّكَ وَآنْحَرُ \* إِنَّ شَانِئَكَ ﴾ أي مُبْغِضك عمرو بن العاص: ﴿ هُو آلاً بُتَرُ ﴾ يعني لادبن له ولانسب.

۱۸/۱۱۹۵۳ ـ ابن بابويه: بإسناده، عن أمير المؤمنين(علىهاليلام)، في حــديث: «أشَــرّ الأوليــن والآخِــرين ائناعشَره. إلىٰ أن قال في الستّة الآخرين: «والأبنر: عمرو بن العاص».

<sup>(</sup>١) اخْتَفَرّ: استوى جالساً على وَرِكَيه، وقيل: استوى جالساً على رُكبتيه كأتّه ينهض. «لسان العرب ٥: ٣٣٧».

۱۶ \_مجمع البيان ۱۰: ۸۳۷

١٥ \_مجمع البيان ١٠: ٨٢٧

١٦ ـ مجمع البيان ١٠: ٨٣٧

<sup>(</sup>١) المؤمنون ٢٣: ٧٦.

١٧ ـ تفسير القمي ٢: ١٤٥.

١٨ \_ الخصال: ٢٥٩ / ٢.

19/1190٤ محمّد بن العبّاس، قال: حدّثنا محمّد بن مَخْلَد الدهّان، عن عليّ بن شهد القريضي (١٠ بالرّقّة، عن إبراهيم بن عليّ بن جَناح، عن الحسن بن عليّ بن محمّد بن جعفر (١٠)، عن أبيه، عن آباته (مليم السلام)، قال: الراهيم بن عليّ بن جَناح، عن الحسن بن عليّ بن محمّد بن جعفر (١٠)، عن أبيه، عن آباته (مليم الدم، وأعطيتُ الولقد] قال عمرو بن العاص على مِنبَر مصر: مُحي من كتاب الله ألف حَرف، وحُرّف منه ألف حَرف، وأعطيتُ مائتي ألف دِرهَم على أن أمحو ﴿إِنَّ شَائِئَكَ هُوَ ٱلأَبْتَرُ ﴾ فقالوا: لا يجوز ذلك. [قلت]: فكيف جاز ذلك لهم، ولم بجُزْ لي؟ فبلغ ذلك معاوية، فكتب إليه: قد بلغني ماقلت على مِنبَر مِصر، ولست هناك.



١٩ ـ تأويل الآيات ٢: ٥٦٩ / ١٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: على بن أحمد العريضي.

<sup>(</sup>٢) زاد في المصدر: بن محمّد.

# شُورَةُ الكافرون

#### فَضْلُها

` ١٩٥٥ / ١ محمّد بن يعقوب: عن أبي عليّ الأشغريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صفوان بن يحيى، عن يعقوب بن شُعيب، عن أبي عبدالله (مداسلام)، قال: «كان [أبي (صارت الدماء)] يقول: «(قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ) ثُلُث القرآن، و (قُلْ يَاٚأَيُّهَا ٱلْكَاٰفِرُونَ) رُبُع الفرآن».

٢/١١٩٥٦ / ٢ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن إسماعيل بن مِهران، عن صفوان بن يحيى، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (مداسلام) أنّه قال: من قوأ إذا أوى إلى فراشه (قُلْ يَــَأَيُّهَا ٱلْكَـٰفِرُونَ) و (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدً) كتب الله عزّ وجل له براءةً من الشِرك.

. ٣/١٩٥٧ - ابن بابويه: باسناده، عن الحكون، عن العصور بن أبي العَلاء، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ومَن قرأ (قُلْ يَــُأَيُّهَا ٱلْكَـُــُـُـرُونَ) و (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدً) في فريضةٍ من الفرائض غفر له ولوالديه وماولد، و إن كان شقيًا مُحي من ديوان الأشقياء، وأثبت في ديوان السُعَداء، وأحياه الله تعالى سعيداً، وأماته شَهيداً، وبعثه شهيداً».

١٩٩٨ ٤ ـ الطَّبَرسي: عن شُعيب الحَدَّاد، عن أبي عبدالله (عنه السلام)، قال: اكان أبي يقول: (قُلْ يَـُأَيُّهَا آلْكَـٰفِـرُونَ) رُبع القرآن، وكان إذا فرغ منها قال: أعبُد الله وَحْدَه، أعبُد الله وَحْدَه».

١٩٥٩ / ٥ - وعن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله (مليه السلام)، قال: «إذا قلت: ﴿لَأَعْبُدُ مَاتَغَبُدُونَ﴾ فقل:

سورة الكافرون . فَطْلُها .

۱ ـ الكافي ۲: £61 / ٧.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۸۸ / ۲۳.

٣ ـ ثواب الأعمال: ١٢٧.

٤ ـ مجمع البيان ١٠: ٨٣٩

٥ ـ مجمع البيان ١٠: ٨٢٩

ولكنيّ أعبُد الله مُخلِصاً له ديني، فإذا فَرغت منها، فقل: ديني الإسلام ثلاث مرات.

1991 / ٢ - ومن (خولص القرآن): رُوي عن النبيّ (منرة عيدرته) أنّه قال: ومن قرأ هذه السورة أعطاه الله تعالى من فرّغ يوم القيامة، ومن تعالى من فرّغ يوم القيامة، ومن قرأها عند منامه، لم يتعرّض إليه شيءٌ في منامه، فعلموها صِبْبانكم عند النوم، ومن قرأها عند طُلُوع الشمس عشر مرات، ودعا بما أراد من الدنيا والآخرة استجاب الله له مالم يكن معصية يفعلها».

٧/١١٩٦١ وقال رسول الله (منراة عبدرانه): ومن قرأها تباعدت عنه مُؤذية الشيطان، ونجّاه الله من فزع يوم القيامة، ومن قرأها عند النّوم لم يعرض له شيءٌ في منامه وكان محروساً، فعلّموها أولادكم، ومن قرأها عند طُلُوع الشمس عشر مرات، ودعا الله، استجاب له مالم يكن في معصية.

١٩٩٢ / ٨ ـ الطَّبَرْسي: روى داود بن الحُصَين، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: ﴿إذَا قَلَتَ: ﴿قُلْ يَــُٓأَيُهَا آلْكُـٰهِرُونَ﴾ فقل: ياأَيُها (١) الكافرون وإذا قلت: ﴿لَاأَعْبُدُ مَاتَعْبُدُونَ﴾، فقل: أعبُد الله وحدَه، وإذا قلت: ﴿لَكُمْ دِينَكُمْ وَلِينَ دِينِ﴾ فقل: ربّي الله، وديني الإسلام».



<sup>......7</sup> 

<sup>......</sup> Y

٨ ـ مجمع البيان ١٠: ١٤٢

<sup>(</sup>١) في المصدر: فقل: أيها.

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيمِ قُلْ يَـٰأَيُّهَا ٱلْكَاٰفِرُونَ -إلىٰ توله تعالىٰ -لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ [٦-١]

الأحول، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ يَا أَيُهَا ٱلْكَافِرُونَ \* لَاأَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ \* وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَاأَعْبُدُ \* وَلَاأَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ \* وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَاأَعْبُدُ \* وَلَاأَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ \* وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَاأَعْبُدُ \* فَهَل يَتَكُلُم الحكيم بمثل هذا القول ويُكرّره مرّة بعد مرّة؟ فلم يَكُن عند أبي جعفر الأحول في ذلك جواب، فدخل المدينة، فسأل أبا عبدالله (عبدالله) عن ذلك، فقال: هكان سبب تزولها وتكرارها أنّ فريشاً قالت لوسول الله (منه العبرالله) تعبُد الهتنا سنة، وتعبُد الهقال سنة، وتعبُد الهتنا سنة، وتعبُد الهتنا سنة، فو أَلُم يَنْ أَيُها ٱلكُلْفِرُونَ \* لاَأَعْبُدُ مَا وَلَوْا، فقال فيما قالوا، تعبُد الهتنا سنة: ﴿ وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ \* وفيما قالوا: تعبُد الهك سنة؛ ﴿ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَاأَعْبُدُ \* وفيما قالوا: تعبُد الهك سنة؛ ﴿ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَاأَعْبُدُ \* وفيما قالوا: تعبُد الهك سنة؛ ﴿ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَاأَعْبُدُ \* لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِي دِينٍ \* . قال: فرجع أبو معفر الأحول إلى أبي شاكر فأخبره بذلك، فقال أبو شاكر: هذا حَمَلته الإبل من الحِجاز، وكان أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله) إذا فرَعْ من فراءتها يقول: «ديني الإسلام، ثلاثاً.

## سُورَةُ النَّصْر

### فَضْلُها

الفلة على المناده، عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: «من قرأ (إذَا جَآءَ نَصْرُ اللهِ وَالْفَتْحُ) في نافلة أو فريضة ، نصره الله على جميع أعدائه، وجاء يوم القيامة ومعه كتاب يَنْطِق، قد أخرَجه الله من جَوفِ قَبْرِه فيه أمان من حَرّ (١) جَهنّم ومن النار، ومن زفير جهنّم، فلا يمثّر على شيء يوم القيامة إلّا بشره وأخبره بكلّ خبرٍ حَتّى يَدخُل الجنّة، ويُفْتَح له في الدنيا من أسباب الخير مالم ينهَلَّ ولم يَخْطِر على قلبه ».

٢/١١٩٦٥ من (خواص القرآن): رُوي عن النبئ (من العبدية)، أنه قال: ١٥ فرأ هذه السورة أعطي من الأجركة في معالمة مع النبي (من المعبدية)، أنه قال: ١٩٥٥ منه النبي (من المعبدية) بعد الحمد، قُبلت صلاته منه أحسن قَبول».

٣/١١٩٦٦ عبد وقال رسول الله (سفراة عليه وآله): «من قرأها في صلاته، قُبِلت بأحسن قبول».

١١٩٦٧ / ٤ ـ وقال الصادق (عدال من قرأها عند كلّ صلاةٍ سبع مرّات، قُبِلت منه الصلاة أحسن قبول،

سورة النَّصْر . فَضَلُها .

1 \_ ثواب الأعمال: ١٢٧.

(١) في المصدر: جسر.

1

٣ ـ خواص القرآن: ٣٧ «مخطوط».

\$ \_ خواص القرآن: ٦٢ «مخطوط».

قوله تعالى:

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيْمِ إِذَا جَاءَ نَصْرُ آللهِ وَٱلفَتْحُ [١]

1/11974 - الشيخ في (أماليه) قال: أخبرنا محمّد بن محمّد، قال: أخبرني أبو الحسن عليّ بن بهلال المُهَلّبي، قال: حدّثنا أبو العباس أحمد بن الحسن البغدادي، قال: حدّثنا الحسين بن عمر المُقرىء، عن عليّ بن الأزهر، عن عليّ بن صالح المَكّي، عن محمّد بن عمر بن عليّ، عن أبيه، عن جَدّه (عليم السلام)، قال: «لمّا نزلت على الأزهر، عن عليّ بن صالح المَكّي، عن محمّد بن عمر بن عليّ، عن أبيه، عن جَدّه (عليم السلام)، قال: «لمّا نزلت على رسول الله (سلّ الله عليه والفتح، فإذا رأيت الناس يدخُلون في دين الله أفواجاً فسبّح بحمد ربّك واستغفره إنه كان نواباً.

ياعليّ، إنّ الله تعالى قد كتّب على المؤمنين الجِهاد في الفِتنة من بعدي كماكتب عليهم جِهاد المشركين معي. فقلت: يارسول الله، وماالفتنة التي كتّب علينا فيها الجهاد؟ قال: فِتنة قومٍ بَشْهدون أن لاإله إلّا الله وأنّي رسول الله، وهم مُخالفون لسُنّتي وطاعِنون في ديني. فقلت: فعَلام تُقاتلهم يارسول الله، وهم يشهدون أن لاإله إلّا الله وأنّك رسول الله؟ فقال: على إحداثهم في دينهم، وفِراقهم لأمري، واستجلالهم دِماء عِنرتي.

قال: فقلت: بارسول الله إنّك كنت وَعَدتني الشهادة، فَسَلِ الله تَعْجِيلها لي. فقال: أجل، قد كنت وعَدْتك الشهادة، فكيف صَبُرك إذا خُضّبَت هذه من هذا؟ وأوماً إلى رأسي ولحيتي. فقلت: بارسول الله، أما إذا تُبتّ لي ما تَبّت (")، فليس بمَوطِن صَبر، ولكنّه مَوطِن بُشرى وَشُكر. فقال: أجَل، فأعِدُ للخصومة، فإنّك مُخاصِم (") أمتي.

قلتُ: بارسول الله، أرشِدني الفَلْج؟ قال: إذا رأيت قومك قد عَدَلوا عن الهُدى إلى الضّلال فخاصِمتُهُم، فإنّ الهُدى من الله، والضَّلال من الشيطان. ياعليّ، إنّ الهُدى هو اتّباع أمر الله دون الهوى والرأي، وكأنّك بقومٍ قد تأوّلوا

سورة النصر آية . ١ .

۱ -الأمالي ۱: ٦٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إذا بينت لي ما بينت.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: تخاصم.

القرآن، وأخذوا بالنُّبُهات، واستَحَلُوا الخَمر والنّبيذ والبّخْس بالزكاة، والسُّحْت بالهَديّة.

قلت: يارسول الله، فما هم إذا فعلوا ذلك ، أهُم أهلُ فِننةٍ أم أهلُ رِدّة؟ فقال: هم أهلُ فِننةٍ يعمَهون فيها إلى أن يُدرِكهم الْعَدل.

فقلت: يارسول الله، العَدل منّا، أم من غيرنا؟ فقال: بل مِنّا، بنا فتح الله، وبنا يختِم الله، وبنا ألّف الله بين القُلُوب بعد الشِرك، وبنا يُؤلّف بين القُلُوب بعد الفِتنة. فقلت: الحمدلله على ماوهب لنا من فضله».

ورواه المفيد في (أماليه)، قال: أخبرني أبو الحسن عليّ بن بلال المهلّبي، قال: حدّثنا أبو العباس أحمد بن الحسين البغدادي، وساق الحديث إلى آخره (٢٠).

' ٢/١٩٦٩ ٢ - ابن شهر آشوب: عن ابن عباس والسُّدّي: لمّا نزل قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ مَيْتُ وَإِنَّهُم مَيْتُونَ ﴾ (١) قال رسول الله (صنّى الله عبه راله): «ليتني أعلم متى يكون ذلك». فنزلت سورة النَصْر، فكان يَسْكُت بين التكبير والقراءة بعد نزولها، فيغول: «سُبحان الله وبحمده، أستغفِر الله وأتوب إليه». فقيل له في ذلك؟ فقال: «أما إنّ نفسي نُعيت إليّ». ثمّ بكى بُكاة شديداً، فقيل: يارسول الله، أو تبكي من الموت وقد غفر الله لك ماتقدّم من ذنبِك وماتأخر؟ قال: «فأين هول المُطّلع، وأين ضِبق القبر وظلمة اللَّحد، وأين القيامة والأهوال؟». فعاش بعد نزول هذه السورة عاماً.

الله استراه عبدواله) من غَزاة خَيْبَر (الأسباب والنزول): عن الواحدي، أنّه روى عِكْرمة، عن ابن عباس، قال: لمّا أقبل رسول الله الله الله عبدواله والفتح، إلى آخر الله الله الله الله الله سورة الفتح، قال: (باعلي، ويافاطمة، إذا جاء نصر الله والفتح، إلى آخر السورة.

. ١٩٧١/ ٤ - على بن إبراهيم، في معنى السورة: قوله: ﴿إِذَا جَاءً نَصْرُ آلَهُ وَٱلْفَتْحُ ﴾ قال: نزلت بمنى في حِجة الوّداع ﴿إِذَا جَاءً نَصْرُ آلَهُ وَٱلْفَتْحُ ﴾، فلمّا نزلت قال رسول الله رمان همه واله: ونُعيت إليّ نفسي، فجاء إلى مسجِد الخِيف فجمع الناس، ثمّ قال: «نصر الله امرءاً سَمِع مقالتي فوّعاها وبلّغها من لم يشمّعها، فرُبّ حامِلٍ فقه غير فقيه، ورُبّ حامِل فقه إلى من هو أفقه منه. ثلاث لايغلّ عليهنَّ قلب امرى، مسلِم: إخلاص العمل لله، والنصيحة لأئمة المسلمين، واللزوم لَجَماعتهم، فإنّ دعوتهم محبطة من ورائهم.

ياأيها الناس، إنّي تارك فيكم الثقلين ماإن تمسّكتم بهما لن تَضِلُوا ولن تَزِلُوا: كتاب الله، وعترتي أهل بيتي، فإنّه قد نبّأني اللطيف الخبير أنّهما لن يفتَرِقا حتّى يَرِدا عليّ الحَوض كإصبَعيّ هاتين ـوجمع بين سبّابتيه ـولا أقول

<sup>(</sup>٣) الأمالي: ٢٨٨ /٧.

٢ ـ المناقب ١: ٢٣٤.

<sup>(</sup>١) الزمر ٣٩: ٣٠.

٣ \_المناقب ١: ٢٣٤.

<sup>(</sup>١) فيالمصدر: غزوة حنين.

٤ ـ تفسير القمي ٢: ٤٤٦.

٧٨٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

كهاتَين و ـ جمع بين سبّابته والوسطى ـ فتفضُّل هذه على هذه.

› ـ ـ ١٩٧٢/ ٥ ـ الطَّبَرُسي: عن عبدالله بن مسعود، قال: لمَّا نزلت هذه السورة كان النبيّ (منّى الله عبدواله) يقول كثيراً: ﴿ سُبحانك، اللَّهمّ وبحَمدك، اللَّهم اغفر لي، إنّك أنت النواب الرحيم».

ُ ١٩٧٤ / ٧ - وفي رواية عائشة: أنّه (متراه عليه راله) كان يقول: «سبحانك اللّهمّ وبحمدِك، وأستغفرِك وأتوب إليك».

وقد تقدّم في مقدّمة الكناب: أنها آخِر سورة نزلت (١).



٥ ـ مجمع البيان ١٠: ١٤٨

٦ \_ مجمع البيان ١٠: ٨٤٤

٧ ـ مجمع البيان ١٠: ١٥٨

(١) تقدّم في الباب (١٥) في أوّل سورة نزلت وآخر سورة.

## سُّورَةُ اللَّهَب

#### فَضْلُها

المعدد الله على أبي لَهَب، فإنّه كان من المُكذبين الذين يُكذّبون بالنبيّ (مله العدد الله وبما جاء به من عند الله عزّ وجلّ». على أبي لَهَب، فإنّه كان من المُكذبين الذين يُكذّبون بالنبيّ (مله الاعدد الله) وبما جاء به من عند الله عزّ وجلّ». 

' ۱۹۷۲ / ۲ ـ ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (مله عله والد)، أنّه قال: «من قرأ هذه السورة لم يجمع الله بينه وبين أبي لَهَب، ومن قرأها على الأمغاص التي في البطن وسكنت بإذن الله تعالى، ومن قرأها عند نومه حفظه الله ه.

٣/١١٩٧٧ على المنظم، المن على المنفص سَكّنه الله وأزاله، ومَن قرأها في فِراشه كان في حِنْظ الله وأزاله، ومَن قرأها في فِراشه كان في حِنْظ الله وأمانه».

سورة اللُّهب ـ فضلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٢٧.

...... 1

تواص القرآن: ١٦ «مخطوط».

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيْمِ تَبَّتْ يَدَآ أَبِى لَهَبٍ وَتَبَّ - إلىٰ فوله نعالىٰ - فِسى جِيدِهَا حَـبْلُ مِّـن مَّسَدٍ [0-1]

مع قُريش في دار النَّدوة وبايعهم على قتل محمد (من العبدراله)، وكان كثير المال، فقال الله: ﴿ مَا أَغْنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ مِع قُريش في دار النَّدوة وبايعهم على قتل محمد (من العبدراله)، وكان كثير المال، فقال الله: ﴿ مَا أَغْنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ \* سَيَصْلَىٰ قَاراً ذَاتَ لَهَبٍ ﴾ عليه فتحرف وآفر أَتُهُ ﴾، فال: كانت أمّ جميل بنت صَخْر، وكانت تَنَم على رسول على رسول الله (من الله مه واله) وتنقل أحاديثه إلى الكفار ﴿ حَمَّ اللهُ آلْحَطْبِ ﴾ أي احتطبت على رسول الله (من الله عند مناف، الله (من الله عند وجل، الن أمنافأ السم صنم يعبدونه.

١٠ المحمد بن يعقوب: عن محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن ابن أبي عُمير؛ وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن الحسين بن أبي حمزة، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: اللمّا أرادت قُريش قَتْل النبيّ (صرّ الا عبدالله)، قالت: كيف لنا بأبي لَهَب؟ فقالت أمّ جميل: أنا أكفيكُموه، أنا أقول له: إنّي أحبّ أن تقعد البوم [في البيت] نصطبح. فلمّا أن كان من الغد، وتهيّأ المُشركون للنبيّ (مرّ الا عبداله)، قعد أبو لَهب وأمّ جميل يَشْرَبان، فدّ عا أبو طالب عليّاً (عبدالله)، فقال له: يابّني، إذهب إلى عَمّك أبي لَهب فاستَشْيح عليه، فإن فتح لك فاد حُل، وإن لم يَثْنَح لك فتحامل على الباب واكْسِر، واد حُل عليه، فإذا د حَلَت عليه فقُل: يقول لك أبي:

سورة اللُّهب آية ١ ـ ٥ - ٥

١ ـ تفسير القمي ٢: ٤٤٨.

شُورَةُ اللَّهب (١١١) ....... ١١١٠) ...... .....

إِنَّ امرِءاً عمُّه عَينه (١) في القوم (١) ليس بذَّليل.

قال: فَذهب أمير المؤمنين (عبد الباب مُغلقاً، فاستفتح فلم يفتح له، فتحامل على الباب وكسره ودخل، فلما رآه أبو لَهَب، قال له: مالَك يابن أخي؟ فقال له: [إن] أبي يقول لك: إنّ امرءاً عمّه عَينُه في القوم ليس بذَليل. فقال له: صَدق أبوك، فماذا يابن أخي؟ فقال له: يُقتل ابن أخيك وأنت تأكّل وتشرب! فوثب وأخذ سيفه، فتعلقت به أمّ جميل، فرفع يدّه ولطم وَجهها لطمةً فققاً عينها، فماتت وهي عَوراء، وخرج أبو لهب ومعه السيف، فلمّا رأته قُرَيش عرَفت الغضّب في وَجهِه، فقالت: مالك ياأبا لَهَب؟ فقال: أبايعُكم على ابنِ أخي، ثم تُريدون قَتْلَه! واللاتِ والعُزى، لقد هممتُ أن أسلِم، ثمّ تنظرون ماأصنع. فاعتَذروا إليه ورجَع».

المحمد بن النّضر الخَزّاز، عن عبدالله: عن عليّ بن إسماعيل بن عيسى، ومحمد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن أحمد بن النّضر الخَزّاز، عن عَمرو بن شِمْر، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر المهالة الله الله وصلّى رسول الله الله الله عله الله فقرأ: ﴿ تَبّتُ يَدَا أَبِي لَهُبٍ ﴾ فقيل لأمّ جميل المرأة أبي لَهب: إنّ محمّداً لم يَزِل البارِحة يَهْنِف بك وبزوجك في صلاته، فخرَجت تَطلبه وهي تقول: لئن رايتُه لأسمِعنّه، وجَعلت تقول: من أحسّ لي يَهْنِف بك وبزوجك في صلاته، فخرَجت تَطلبه وهي تقول: لئن رايتُه لأسمِعنّه، وجَعلت تقول: من أحسّ لي محمّداً؟ فانتهت إلى النبيّ (سلّى الله عبدواله) وأبو بكر جالسٌ معه إلى جَنبِ حائط، فقال أبوبكر: بارسول الله، لو تنخيت، هذه أمّ جميل وأنا خاتفٌ أن تُسمِعك ماتَكْرَهه. فقال: إنها لم تَرَني ولن تَراني. فجاءت حتى قامت عليهما، فقالت: باأبابكر، رأيت محمّداً؟ فقال: لا فمَضت». قال أبو جعفر (عبداله من وشرب بينَهُما حِجابٌ أصفوه.

الما الما الما الما الما النبيّ (ملّ النبيّ (ملّ المعلمة) والخَرْكُوشي في (تفسيره)، ومحمّد بن إسحاق في كان بعد مبعثه بثلاث سنين على ماذكره الطّبَريّ في (تاريخه) والخَرْكُوشي في (تفسيره)، ومحمّد بن إسحاق في (كتابه) عن أبي مالك، عن ابن عباس، وعن ابن تجبير: أنه لمانزل قولُه ﴿ وَأَنْفِرْ عَشِير تَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ (١)، جمع رسول الله (من اله على الله عشم، وهم يومنْفِ أربعون وجالاً، وأمر عليّاً أن يُنضِج رِجْلَ شاةٍ ويَخْبِزُ (١) لهم صاعاً من طعام، وجاء يُعشّ (١) من لبن، ثم جعل يُدخِلهم إليه عشرة عشرة حتى شبعوا، وإنّ منهم لَمَن يَأْكُل الجَذَعَة ويَشَرب الفَرْق (١)، وأراهم بذلك الآية الباهرة (٥).

<sup>(</sup>١) (عينه) ليس في «ي».

<sup>(</sup>٢) قال المجلسي (رصنانه): المراد بالعمّ إمّا أبو لهب، أو نفسه، والأول أظهر إذ الظاهر أن الفرض حمله على الحمية، والمراد بالعين السيد أو الرقيب والحافظ، والحاصل أنّ من كان عمّه مثلك سيّد القوم وزعيمهم لاينبغي أن يكون ذليلاً. «مرآة العقول ٢٦: ٢٩٠».

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٩

١٤ ـ المناقب ٢: ٢٤.

<sup>(</sup>١) الشعراء ٢٦: ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) في «ي»: شاة ويختبز، وفي المصدر: شاة وخَبز.

<sup>(</sup>٣) العُس: القدح الفسخم، (السان العرب ٦: ١٤٠).

<sup>(</sup>٤) وهو مكيالٌ معروفٌ بالمدينة. «الصحاح ٤: ١٥٤٠».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: الفَرْق، وفي رواية مقاتل، عن الضّحاك، عن ابن عباس، أنّه قال: وقد رأيتم من هذه الآية مارأيتم.

١١٩٨٣ حوفي رواية الطبري، والقاضي أبي الحسن الجُرجاني، عن ابن جُببر وابن عبـاس: «فأيّكـم يُؤازرني على هذا الأمر على أن يكون أخي ووصبّي وخليفتي فيكم؟، فأحجَم القوم.

۱۹۸٤ / ۷/۱۱۹۸۶ وفي روايه أبي بكر الشيرازي، عن مُقاتل، عن الضّحّاك، عن ابن عباس، وفي (مسنّد العشرة) و (فضائل الصحابة): عن أحمد، بإسناده، عن ربيعة بن ناجِد، عن علي (عبدالله): هأيّكم يُبايعني على أن يكون أخي وصاحبي؟ ٨. فلم يَقُم إليه أحد، وكان عليّ أصغَر القوم، يقول: «أنا». فقال في الثالثة: «أجل ٨. وضرب بيده على بدي أمير المؤمنين.

۱۹۸۵ / ۸ ـ وفي (تفسير الخرگوشي): عن ابن عباس، وابن مجبير، وأبي مالك، وفي (تفسير الثعلبي): عن البَراء بن عازب: فقال عليّ، وهو أصغر القوم: «أنا يارسول الله». فقال: «أنت». فلذ لك كان وصيّه. قالوا: فقام القوم، وهم يقولون لأبي طالب: أطِع ابنك فقد أُمِّر عليك!

٩/١١٩٨٦ - وفي (تاريخ الطبري) و (صفوة الجرجاني): فأحجَم القوم، فقال عليّ (عبد السمر): وأنا يانبيّ الله أكون وزيرَك عليه. فأخّذ بَرقبته، ثمّ قال: «هذا أخي، ووصيّي، وخليفتي فبكم، فاسمَعوا له وأطبعوا. قال: فقام القوم يَضْحَكون ويقولون لأبي طالب: قد أمرك أن تسمع لابنيك وتُطبع.

١٠ /١١٩٨٧ - وفي رواية الحارث بن نَوْفَل، وأبي رافع، وعبّاد بن عبدالله الأسدي، عن عليّ (طه السلام):
 وفقلت: أنا يارسول الله. قال: أنت، وأدناني إليه، وتَفَل في فيّ، فقاموا يتَضاحكون ويقولون: بِئْسَ ماحَبّا ابنَ عمّه إذ
 اتّبعَه وصدّقه».

٥ ـ المناقب ٢: ٢٤.

<sup>(</sup>١) في «ي»: عشير تك.

<sup>(</sup>٢) في «ط» نسخة بدل، والمصدر: دعاهم دفعة ثانية.

٦ ـ المناقب ٢: ٢٥.

٧ . المناقب ٢: ٢٥.

٨ ـ المناقب ٢: ٢٥.

٩ ـ المناقب ٢: ٢٥، تاريخ الطبري ٢: ٣٢١.

١٠ ـ المناقب ٢: ٢٥.

لا ١١٩٨٨ / ١١ - (تاريخ الطبري): عن ربيعة بن ناجِد: أنّ رجلاً قال لعليّ (مداسلام): ياأمير المؤمنين، بم وَرِثت ابن عَمَك دون عمَك؟ فقال (عبد الله عنه) - بعد كلام ذكر فيه حديث الدّعوة - : «فلم يَقُم إليه أحّد، فقُمتُ إليه، وكنتُ من أصغر القوم، - قال - : فقال (اجلس، ثمّ قال [ذلك] ثلاث مرّات، كلّ ذلك أقوم إليه فيقول لي: اجلس، حتّى كان في النالثة، ضرب بيده على يدي، قال: فبذلك وَرِثت ابن عمّى دون عَمّى».

11/11949 وفي حديث أبي رافع: «أنّه قال أبوبكر للعبّاس: أُنشِدُك الله، تعلّم أنّ رسول الله (سنّداله طه واله) قد جمّعكم وقال: «يابّني عبدالمطلب، إنّه لم يَبعث الله نبيّاً إلّا جعل له من أهلِه وزيراً وأخاً ووصيّاً وخليفةً في أهلِه، فمن يقّم مِنكم يُبايعني على أن يكون أخي، ووزيري، ووارثي، ووصيّي، وخليفتي في أهلي». فبايعه على ما شرط له. وإذا صحّت هذه الجملة وجَبت إمامته بعد النبيّ (منّداله عليه) بلا فصل (۱).



١١ ـ المناقب ٢: ٢٥، تاريخ الطبري ٢: ٣٢١.

١٢ ـ المناقب ٢: ٢٦.

<sup>(</sup>١) (وإذا صحت .... بلافصل) ليس في «ي».

## سُورَةُ الإِخْلاصِ نَضْلُها

۱/۱۱۹۹۰ محمد بن يعفوب: عن محمد بن يحيى، عن محمد بن الحسين، عن عليّ بن النّعمان، عن عليّ بن النّعمان، عن عبدالله بن طَلْحة، عن جعفر، قال: «قال رسول الله (ملّ الله عبد رآله): من قرأ (قُلْ هُو آللهُ أَحَدٌ) مائة (١) مرّة حين يأخُذ مضجَعه، غفر الله له ذنوب خمسين سنة».

٢/١١٩٩١ عن أبي عليّ الأشعري، عن محمّد بن حمّان، عن إسماعيل بن مِهران، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن منصور بن حازم، عن أبي عبدالله عبدالله عن أبي عبدالله عبدالله عبدالله المن مضى به يوم واحِدٌ فصلّى فيه بخمس صلوات ولم يقرأ فيها بـ (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ) قبِل له: ياعبدالله، لست من المُصلّين،

النبيّ (منرة عليه الله على سَعْد بن أبراهيم، عن أبيه، عن النّوفلي، عن السّكوني، عن أبي عبدالله (منه السلام): وأنّ النبيّ (منرة عليه واله) صلّى على سَعْد بن مُعَاذ فقال: لقد وافي من الملائكة سبعون ألفاً وفيهم جَبْرَتيل (عليه السلام)

سورة الإخكاص - فضلها .

١ \_الكافي ٢: ١٥٤ / ٤.

(١) (مالة) ليس في «ي».

۲ ـ الكافي ۲: ۲۵۵ / ۱۰.

٣ ـ الكافي ٢: ١٥٥ / ١١.

(١) في «ط» والمصدر: وما وَلَدا.

٤ ـ الكافي ٢: ٥٥٥ / ١٣.

يُصلُونَ عليه، فقلت له: ياجَبْرَئيل، بما يستحِقّ صلاتكم عليه؟ فقال: بقراءته (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ) قائماً، وقاعداً، وراكباً (۱)، وماشياً، وذاهباً، وجائياًه.

1994 / 0 - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن إدريس الحارثي، عن محمّد بن سِنان، عن المُفضل بن عمر، قال: قال أبو عبدالله (عبد الله عن المُفضل، احتَجِز من الناس كلّهم بـ (بِسْم اللهِ الرَّحْمنُ الرَّحِيمِ) وبد (قُلْ هُوَ اللهُ اعر) عن عبدالله وعن شِمالك، ومن بين يدّيك، ومن خلفك، ومن أفوقك، ومن تحتك، وإذا وخلت على سلطانٍ جائرٍ فاقرأها حين تَنْظُر إليه ثلاث مرّات، واعقد بيدك البسرى، ثمّ لاتفارِقها حتى تَخرُج من عنده.

مُ ١٩٩٥ / ٦ - وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن سَهل بن زياد، عن أحمد بن عَبْدوس، عن محمّد بن زاوية، عن أبي عليّ بن راشِد، قال: قلت لأبي الحسن (عبه السلام): جُعلِت فِداك، إنّك كتَبت إلى محمّد بن الفرج تُعلِمه أنّ أفضَل ما يُقرأ في الفرائض بـ (إنّا أَنْزَلَنَاهُ) و (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ)، وإنّ صدري لَيَضيق بقراء تهما في الفجر.

فقال (علمال الله والله فيهما، فإنَّ الفَضْل والله فيهما».

٧/١١٩٩٦ وعنه: عن الحسين بن محمّد، عن عبدالله بن عامر، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن فضالة بن أيّوب، عن العسبن بن عُثمان، عن عمرو بن أبي نَصْر، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): الرجلُ يقوم في الصلاة فبُريدُ أن يقرأ سورةً، فيقرأ (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدً) و (قُلْ يَأَيُّها آلكَافِرُونَ)؟ فقال: ويَرجِع من كلّ سورة إلّا من (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدً) و (قُلْ يَأَيُّها آلكَافِرُونَ)؟

٨/١١٩٩٧ - وعنه: عن أبي داود، عن علي بن مَهْزيار، بإسناده، عن صَفُوان الجَمَّال، قال: سَمِعت أبا عبدالله، سه سعم، يفول: «صَلاة الأوّابين ("كلّها بـ (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ)».

") ١٩٩٨/ ٩ - وعنه: عن حُمَيد بن زياد، عن الحسن بن محمّد الأسدي، عن أحمد بن الحسن الميثمي، عن أبان بن عثمان، عن محمّد بن التُضيل، قال: قال أبو عبدالله (طبه السلام): «يُكرّه أن يُقرأ: قل هو الله أحد، بنقس واحد». " ١٩٩٩ / ١٠ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن الحسن بن عَطيّة، عن عمر بن يزيد، قال: قال أبو عبذالله (عبه السلام): «من قرأ (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ) حين يَخْرُج من منزلِه عشر مرّات، لم يَزل في حِفظ

<sup>(</sup>۱) في «ي»: وراكعاً.

٥ ـ الكافي ٢: ٧٥٧ / ٢٠.

<sup>(</sup>١) (خلفك ومز) ليس في «ج، ي».

٦ ـ الكافي ٣: ٣١٥ / ١٩.

۷ ـ الكافي ۳: ۲۱۷ / ۲۵.

٨ ـ الكافي ٣: ٣١٤ / ١٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: الخمسون.

٩ ـ الكافي ٢: ١٥١ / ١٢.

۱۰ ـ الكافي ۲: ۳۹۲ / ۸.

الله عزّ وجلّ وكِلاءتِه (١) حتّى يَرْجِع إلى منزِله،

المحمد بن المحمد بن بابويه، قال: حدّثنا أبو نصر أحمد بن الحسين المَرواني، قال: حدّثنا أبو أحمد محمد بن سليمان بفارس، قال: حدّثنا محمّد بن يحبى، قال: حدّثنا محمّد بن عبدالله الرَّقاشيّ، قال: حدَّثنا جعفر بن سليمان، عن يزيد الرَّشْك، عن مُطرِّف بن عبدالله، عن عِمران بن الحُصَين: أنّ النبيّ (سلّماله عليه وآله) بَعث سَريّة، واستعمل عليها عليّاً (عبدالله)، فلمّا رجّعوا سألهم عنه؟ فقالواكل خير فيه، غير أنّه قر أبنا في كلّ الصلوات به (قُلْ هُو آللهُ أَحَدٌ)؛ فقال النبيّ (سلّماله عبه وآله): «ماأحبَبْتَها حتى أحبّك الله عزّ وجلّه.

۱۲/۱۲۰۰۱ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المُتوكل، قال: حدّثني محمّد بن يحيى العَطّار، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العَطّار، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد بن يحيى بن عِمران الأشعري، عن أحمد بن هِلال، عن عيسى بن عبدالله، عن أبيه، عن جدّه، قال: قال رسول الله (سَرَاة عليه رَبِّه): ومَن قرأ (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدً) (١) حين يأخذ مضجَعَه، غفر الله له ذلوب خمسين سنة».

۱۳/۱۲۰۰۲ ـ وعنه، قال: حدّثنا الحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هاشم المُكتّب، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا موسى بن عِمران النَّخْمي، عن عمّه الحسين بن يزيد النَوْقَلي، عن عليّ بن سالم، عن أبي تصير، عن أبي عبدالله (مباسعم)، قال: «من قرأ (قُلْ هُوَ ٱللهُ أَحَدٌ) مرّةً واحَدةً فكأنّما قرأ ثلث القرآن، وثلث التوراة، وثلث الإنجيل، وثلث الزبوره.

المنظمة المنظمة المنظمة عن أبي جعفر (1) قال المنظمة أبي، عن آباته (عليم السلام)، أنّ أمير المؤمنين (عليه السلام) علم أصحابه في مجلس واحد أربعمائة باب ممّا يَصْلُع للمُسلم في دينه ودُنياه ـ وذكر ذلك، وقال (عبد السلام) في ذلك ـ من قرأ (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ) من قبل أن تُطلع السّمين ومَنِلها (إِنَّا أَنْزَلناهُ)، ومثلها آية الكرسي، مُنِع مالُه ممّا يَخاف، ومَن قرأ: (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ) و (إِنَّا أَنْزَلناهُ) قبل أن تَطلُع الشمس، لم يُصِبه في ذلك اليوم ذَنب، وإن جَهَد إبليس.

وإذا أراد أحدُكم حاجةً فليُبَكّر في طلبها يوم الخميس، فإنّ رسول الله (صلّ عبدراله) قال: اللهمّ بارك لأمّني في بُكورها يوم الخميس، وليَقرأ إذا خرّج من بيتهِ الآيات مِن أخِر آل عِمران، وآية الكرسيّ، و (إِنَّا أَنْزَلناهُ) وأُمّ

<sup>(</sup>١)كلأك الله كِلامَةً، أي حَفِظَك وحَرَسَك. اللسان العرب ١: ١٤٥٪.

١١ ـ التوحيد: ٩٤ / ١١.

۱۲ ـ التوحيد: ۹۶ / ۱۲.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: مائة مرّة.

١٢ ـ التوحيد: ٩٥ / ١٥.

<sup>11</sup> ـ الخصال: ٦٢٢، ٦٢٣، ١٢٤، ٦٢٦ / ١٠.

<sup>(1)</sup> في المصدر: أبي عبدالله.

الكِتاب، فإنَّ فيها قضاء الحواثج للدُّنيا (1) والآخِرة.

إذا وَسُوس الشيطان إلى أحَدِكم فليتعوَّذ بالله، وليقُل: آمنتُ بالله وبرسوله مُخلِصاً له الدّبن.

إذاكسا الله عزّ وجلّ مؤمناً ثوباً جديداً فليتوضأ وليُصَلّ رَكْعَتين يقواً فيهما أمّ الكِتاب، وآية الكرسي، و (قُلْ هُوَ آللهُ أَخَدً) و (إِنَّا أَنْزَلناهُ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ) وليحَمد الله الذي ستر عَورته وزَيّنه في الناس، وليُكثِر من قول: لاحَول ولاقوة إلّا بالله العليّ العظيم، فإنّه لايعصي الله فيه، وله بكلّ سِلك فيه ملك يُقدّس له، ويستغفر له، ويترحّم عليه، وإذا دخل أحدُكم منزِلَه فليسلّم على أهلِه، يقول: السلام عليكم، فإن لم يكن له أهل فليَقُل: السلام علينا من ربنا وليقرأ: قل هو الله أحد حين يدخُل مَنزِله فإنّه ينفى الفقره.

١٠٠٤ / ١٥ - الشبخ في (التهذيب): بإسناده، عن الحسين بن سعيد، قال عليّ بن النّعمان:، وقال الحارث: سبعتُه وهو يقول: (قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ) ثُلث القرآن، وقل باأيّها الكافرون تَعدِل رُبعه، وكان رسول الله يَجْمَع قول (قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ) ثُلث القرآن كلّه.
 هُوَ اللهُ أَحَدٌ) في الوّتر لكى يَجْمَع القرآن كلّه.

١٦/١٢٠٠٥ -وروي أنّه من قرأ في الركعتين الأوليَيْن من صلاة الليل في كلّ رَكْعَة: الحَمد مرّة، و (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ) ثلاثين مرّة، انفَتَل <sup>(١)</sup> وليس بينه وبين الله عزّ وجلّ ذَنبٌ إِلّا غُفِر له.

الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن عبد الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن عبد الرحمن بن الحجّاج، قال: سألتُ أبا عبد الله (عبد السلام) عن الفراءة في الوتر؟ فقال: «كان بيني وبين أبي باب، فكان [أبي] إذا صلَى يقرأ في الوتر به (قُل هُوَ آللهُ أَحَدٌ) فإذا فرّع منها قال: كذلك الله ربّى، أو كذاك الله ربّى،

۱۹/۱۲۰۰۸ وعنه: بإسناده، عن الحسين بن سعيد، عن عُثمان بن عيسى، عن ابن مُشكان، عن شليمان بن خالد، عن أبي عبدالله عند الله عنه الله أَوْر ثَلاثُ رَكعات يفصل بَينهنّ، ويقرأ فيهنّ جميعاً بـ (قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدً)، خالد، عن أبي عبدالله عند العباس: عن سعيد بن عجب الأنباريّ، عن سُويد بن سعيد، عن عليّ بن مُشهِر، عن

<sup>(</sup>٢) في المصدر: لحوائج الدنيا.

۱۵ ـ التهذيب ۲: ۲۲۱ / ۲۹۹.

١٦ ـ التهذيب ٢: ١٢٤ / ١٧٠.

<sup>(</sup>١) أَنْفَكَل فلان عن صَلاته، أي انصَرَف. «لسان العرب ١١: ١١ه».

۱۷ - النهذيب ۲: ۱۲۱ / ۱۸۱.

۱۸ دالتقذیب ۲:۱ 🏒 . ای

<sup>19 -</sup> بيديب ۲: ۱۲۷ / ۲:۰۰

۲۰ ـ تأويل الآيات ۲: ۲۰ / ۲.

حكيم بن جُبير، عن ابن عباس، قال: قال رسول الله (سنراه عليه والد) لعليّ بن أبي طالب (عبدال هزائم) وإنمّا مثلًك مثل (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ) فإنّ مَن قرأها مرّقًا، فكأنمًا قرأ ثلث القرآن، ومَن قرأها مرّتين فكأنمًا قرأ ثلثي القرآن، ومَن قرأها ثلاث مرّات فكأنمًا قرأ القرآن كلّه. وكذلك أنت، مَن أحبّك بقلبه كان له ثلث ثواب العِباد، ومَن أحبّك بقلبه ولسائه كان له ثلث ثواب العِباد، ومن أحبّك بقلبه ولسائه كان له ثلث ثواب العِباد، ومن أحبّك بقلبه ولسائه ويده كان له ثواب العِباد أجمع».

٣١٠١٠ ٢١/١٢٠١ وعنه: عن عليّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن إسحاق بن بشر الكاهِليّ، عن عمرو ابن أبي الميقدام، عن سِماك بن حَرْب، عن نُعمان بن بشير، قال: قال رسول الله (ملّ الله عبدراله): ومن قرأ (قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ) مرّةً فكأنّما قرأ قُلت القرآن، ومن قرأها قلات مرّات فكأنّما قرأ أحدًى مرّة فكأنّما قرأ القرآن، ومن قرأها قلات مرّات فكأنّما قرأ القرآن كلّه، وكذلك من أحبّ علياً بقلبه أعطاه الله تُلث ثواب هذه الأمة، ومن أحبّه بقلبه ولسانه أعطاه الله تُلث ثواب هذه الأمة كلّها».

۱۲۰/۱۲۰۱۱ وعنه: عن علميّ بن عبدالله، عن إبراهيم بن محمّد، عن الحكم بن سليمان، عن محمّد بن كثير، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: «قال رسول الله (صلى الله عليّ، إنّ فيك مَثَلاً من (قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ) مَن قرأها مرّةً فقد قرأ ثلث القرآن، ومن قرأها مرّتين فقد قرأ ثلثي القرآن، ومن قرأها ثلاثاً فقد قرأ القرآن [كله]. ياعليّ، من أحبَك بقلبه كان له [مثل] أجر ثلث [هذه] الأُمّة، ومن أحبَك بقلبه وأعانك بلسانه كان له [مثل] أجر ثلث ونصرك بسيفه كان له مثل أجر هذه الأُمّة».

المحمّد بن عبسى، عن نُوح بن شُعَبِ النّيسابوري، عن عبيدالله بن عبدالله الدّهقان، عن عُرَوة بن أخي شُعبِ العَقَرْقُوفي، عن شُعبِ، عن أبي بصير، قال: سَوعت الصادق جعفر بن محمّد (علهماالله) يُحدّث، عن أبيه، عن العَقَرْقُوفي، عن شُعبِ، قال: سَوعت الصادق جعفر بن محمّد (علهماالله) يُحدّث، عن أبيه، عن أبائه (علهمالله)، قال: وقال رسول الله (سَلَما عليه وآله) يوماً الأصحابه: أيّكم يصومُ الدّهر؟ فقال سلمان (رحماله): أنا يارسول الله (سَلَم عنه وآله): فأيّكم يحبي الليل؟ قال سلمان: أنا يارسول الله. قال: فأيّكم يَختِم القرآن في كلّ يوم؟ فقال سلمان: أنا يارسول الله وقلت: أيّكم يُحيي في كلّ يوم؟ فقال سلمان: أنا يارسول الله. فغضِب بعضُ أصحابه، فقال: يارسول الله، إنّ سلمان رجُلّ مِن الفُرْس، يُريد أن يفتخِر علينا معاشِر قُريش، قُلت: أيّكم يَصوم الدّهر؟ فقال: أنا. وهو أكثر أيامِه يأكُل، وقلت: أيّكم يُحيي الليل؟ فقال: أنا، وهو أكثر ليله نائِم. وقلت: أيّكم يَحْتِم القرآن في كلّ يوم؟ فقال: أنا، وهو أكثر ليله نائِم. وقلت: أيّكم يَحْتِم القرآن في كلّ يوم؟ فقال: أنا، وهو أكثر ليله نائِم. وقلت: أيّكم يَحْتِم القرآن في كلّ يوم؟ فقال: أنا، وهو أكثر أيامه صامت.

فقال النبيّ (ملَى الله على وقد): [مَه] يافلان، أنّى لك بمثل لُقمان الحكيم، سَلْه فإنّه يُنْبئك. فقال الرجل لسلمان: ياأباعبدالله، ألبس زعمت أنّك تَصومُ الدّهر؟ فقال: نعم، فقال: رأيتُك في أكثر نَهارك تأكّل! فقال: ليس حيث تذهّب، إنّي أصوم الثلاثة في الشهر، وكما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن جَاّء بالحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ (١)، و أصِل

٢١ ـ تأويل الآيات ٢: ٨٦١ /٣.

٢٢ ـ تأويل الآبات ٢: ١٢٨ / ٤.

٢٢ ـ أمالي الصدوق: ٣٧ / ٥.

<sup>(</sup>١) الأنعام ٦: ١٦٠.

٧٩٨ .....٧٩٨ البرهان في تفسير القرآن

شهر شعبان بشهَرِ رمَضان، وذلك صومُ الدّهر.

فقال أليس زَعَمت أنّك تُحيي الليل؟ فقال: نعم، فقال: إنكَ أكثر لَيْلِكَ نائم! فقال: ليس حيث تذهب، ولكنّي سمِعتُ حبيبي رسولَ الله (منراه طه وآنه) يقول: من بات على طُهْرٍ فكأنّما أحيا اللّيل كلّه. وأنا أبيتُ على طُهْرٍ فكأنّما أحيا اللّيل كلّه. وأنا أبيتُ على طُهْرٍ فكأنّما أحيا اللّيل كلّه. وأنا أبيتُ على طُهْرٍ فقال: أليس زعمتَ أنّك تختِم القرآن في كلّ يوم؟ قال: فإنّك أكثر أبّامِك صامِت! فقال: ليس حيث تذهب، ولكني سمِعتُ رسول الله (منراه عله وآنه) يقول لعليّ (عبدالله): ياأبا الحسّن، مَثَلك في أمّتي مثل: (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدً) فمن قرأها مرّة فقد قرأ ثلث القرآن، ومن قرأها مرّتين فقد قرأ ثُلْتَي القرآن، ومن قرأها مرّتين فقد قرأ ثُلْتَي القرآن، ومن قرأها ثلاثاً فقد ختم القرآن، فمن أحبّك بلسانه فقد كمّل له ثُلث الإيمان، ومن أحبّك بلسانه وقلبه فقد كمّل له ثُلث الإيمان، ومن أحبّك بلسانه وقلبه ونصّرك بيده فقد استكُمّل الإيمان، و الذي بعثني بالحقّ ياعليّ، لو أحبّك أهلُ الأرضِ كمحبّة أهلِ السّماء وقلبه ونصّرك بيده فقد استكُمّتل الإيمان، وأنا أقرأ (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدً) في كلّ يومٍ ثلاث مرّات. فقام وكأنه قد ألقم القومَ حجراً».

٢٤/١٦٠١٣ ـ الطَّبَرسي: رُوى الفُضيل بن يسار، قال: أمرني أبو جعفر (طهالم) أن أقرأ: (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ)،
 وأقول إذا فرَغتُ منها: كذلِك الله ربّى ثلاثاً.

وقد تقدّم في فضل سورة الكافرون من ذلك (١).

31/17/18 ومن طريق المُخالفين: مارواه أخطب خُطباء حَوارِزم، بإسناد يرفعه إلى عبدالله بن عبّاس، قال: قال رسول الله (مقرف عبدراله): دياعليّ مامتلك في الناس إلاكمثل (قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ) في القرآن، من قرأها مرّة فكأنما قرأ ثلث القرآن، ومن قرأها مرّتين فكأنما قرأ ثلثي القرآن، ومن قرأها ثلاث مرات كمن قد قرأ القرآن. وكذا أنتَ ياعليّ، من أحبّك بقلبه فقد أحبّ ثلث الإيمان، ومن أحبّك بقلبه ولسانه فقد أحبّ ثلثي الإيمان، ومن أحبّك بقلبه ولسانه فقد أحبّ ثلثي الإيمان، ومن أحبّك بقلبه ولسانه ويده فقد أحبّ الإيمان كله، والذي بعثني بالحقّ نبيّاً، لو أحبّك أهل الأرض كما يُحِبّك أهل السماء لما عذب الله أحداً منهم بالناره.

٢٦/١٢٠١٥ ـ ومن (خواص القرآن): رُوي عن النبيّ (صلى الدعيه وقال) أنّه قال: «مَن قرأ هذه السورة وأصغى لها أحبّه الله، ومن أحبّه الله نجا، وقِراءتها على قُبور الأمواتِ فيها ثوابٌ كثيرٌ، وهي حِرْزٌ مِن كلّ آفةٍ».

۲۷/۱۲۰۱٦ وقال الصادق عبدالسلام): «من قرأها وأهداها للموتي كان فيها ثوابٌ مافي جميع القُرآن، ومن قرأها على الرَّمَد سكّنه الله وهدّأه بقُدرة الله تعالى».

۲۱ ـ مجمع البيان ١٠: ٨٦٣

<sup>(</sup>١) تقدّم في الحديث (٤) من فضل سورة الكافرون.

<sup>70</sup> ـ تأويل الآيات ٢: ٨٦٠ / ١.

٠٠٠٠٠٠٠ ٢٦

٢٧ \_ خواص القرآن: ١٧ «مخطوط».

﴿ ٢٨/١٢٠١٧ ـ الرّضا (علمه الله) في (صحيفته)، قال: «قال رسول الله (سلّ الدعلم واله): مَن مرّ على المَقابر وقرأ: (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ) إحدى عشرة مرّة ثمّ وهب أجرّه للأموات أُعطى من الأجر بعدّد الأموات.

۲۹/۱۲۰۱۸ وعنه (طبالسلام) في (صحيفته): اعن عليّ (طبالسلام) قال: كان رسول الله (صلّ الله عبداله) إذا صلّى بنا صلاة السّفر فرأ في الأولى الحمد و (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ)، ثم قال: فرأتُ لكم ثَلَت القرآن ورُبْعَه،.



٢٨ ـ صحيفة الإمام الرضا وعليه السلام): ١٤ / ٢٨.

٢٩ ـ صحيفة الإمام الرضا (مليه السلام): ٢٢٨ / ١٩٧٠.

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيْمِ قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ \* آللهُ آلْصَّمَدُ \* لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ \* وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ [1.2]

الم الم الم الطبرسي في (الاحتجاج): عن الإمام أبي محمّد العسكري (ملدالله): وأنّ اليهود أعداء الله لمّا فقد النه لمّا فقد الله لمّا أبي محمّد العسكري (ملدالله): وأنّ اليهود أعداء الله لمّا فقد منه واله) الله (مقراة علدواله) إلى فقد منه الله المقراف الله (مقراة علدواله)، إلى أن قال له وأخبرني عن ربّك ماهو؟ فنزلت: ﴿قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ ﴾، فقال ابنُ صوريا: صدفت،

َ مَا ١٢٠٢٠/ ٢ - محمّد بن يعقوب: عن أحمد بن إدويس، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صَفوان بن يحيى، عن أبي أيوب، عن محمّد بن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله وعلم الله وعلم قال: «إنّ اليهود سألوا رسول الله (منّ الدواله) فقالوا: انسُب لنا ربّك؟ فلبث ثلاثاً لايجيبُهم، ثمّ نزلت ﴿قُلْ هُوَ آلَهُ أَحَدٌ ﴾ إلى آخرها،

ورواه محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبي أيوب.

` ٣/١٢٠٢١ - وعنه: عن محمّد بن يحبّى، عن أحمد بن عيسى؛ ومحمّد بن الحسين، عن ابن محمّد بن الحسين، عن ابن محبّوب، عن حمّاد بن عمرو النصيبي، قال: سألتُ أبا عبدالله اعبدالله اعبدالله عن فَلَل هُوَ آللهُ أَحَدُ به فقال (عبدالله)؛ وهو يُمسِك الأشباء بأظِلَتِها، عارِف بالمتجهول، ونسبهُ الله إلى خلقه، أحداً صمّداً أزليًا صمّدياً لاظِل له يُمسِكه، وهو يُمسِك الأشباء بأظِلَتِها، عارِف بالمتجهول، معروف عند كُل جاهِل، فردانياً، لاخلقه فيه، ولاهو في خَلْفِه، غيرُ محسوس ولامتجسوس لاتُدركه الأبصارُ، علا فقرُب، وذنا فبتعد، وعُصِي فغفر، وأطبعَ فشكر، لاتحويه أرضه، ولاتقله سماواتُه، حامِل الأشباء بقُدرتِه، دَيموميّ أذلي، لاينسى ولابتلهو، ولايغُلط وَلابتلعب، [و]لالإرادتهِ فضلٌ، وفصلُه جَزاءٌ، وأمرُه وافعٌ، لم يَلِد فيُورَث، ولم يُولَد فيُسارك، ولم يَكُن له كُفواً أحَده.

سورة الإخلاص آية ـ ١ ـ ٤ ـ

١ ـ الاحتجاج: ١٤.

۲ ـ الكافي ۱: ۷۱ / ۱.

۳ ـ الكافي ۱: ۷۱ / ۲.

۱۲۰۲۲ عنه: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن العسين بن سعيد، عن التوليد، عن النَّضر بن سُويد، عن النَّضر بن سُويد، عن عاصم بن حُميد، قال: سُئِل عليّ بن الحسين (ملهماالسلام)، عن التوحيد؟ فقال: وإنّ الله عزّ وجلّ عَلِم أنّه يكون في آخر الزّمان أقوامٌ مُتَعمّقون، فأنزل الله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ آلَهُ أَحَدٌ ﴾، والآيات من سورة الحديد إلى قوله: ﴿ وَهُوَ عِلْمَ إِنَّا اللهِ فَعَلَهُ عَلَى اللهِ عَلَلهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

٦٣٠٢٣ (عيدالله) وعنه: عن محمّد بن أبي عبدالله، رفعه، عن عبدالعزيز بن المُهتَدي، قال سألت الرّضا (عيدالله) عن التوحيد، فقال: وكلّ مَن قرأ ﴿ قُلْ هُوَ آفَهُ أَحَدٌ ﴾ وآمن بها، فقد عَرَف التوحيد، قال: قلت: كيف يقرؤها؟ قال: وكما يقرؤها النّاس، وزاد فيه: كذلك الله ربّى، كذلك الله ربّى».

٢/١٢٠٢٤١ عن محمّد بن الوليد ولقبه شباب المحمّد، ومحمّد بن الحسن، عن سَهْل بن زياد، عن محمّد بن الوليد ولَقبه شباب الصَّيْرَفيّ، عن داود بن القاسم الجعفري، قال: قلتُ لأبي جعفر الثاني (عبد المعم): جُعِلت فِداك، ماالصَّمَد؟ قال: هالسَّيِّدُ المَصمودُ إليهِ في القليل والكثيرة.

٧/١٢٠٢٥ عن يونس بن عبد عن عِدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن محمّد بن عبسى، عن يونس بن عبدالرحمن، عن الحسن بن السَّريّ، عن جابر بن يزيد الجعفي، قال: سألت أبا جعفر (ملبدالله) عن شيءٍ من التوحيد؟ فقال: هإن الله تباركت أسماؤه التي يُدعى بها، وتعالى في عُلوّ كُنههِ، و احِدٌ توحّد بالتوَحيد في تَوحّدِه، ثمّ أجراه على خَلقه، فهو واحِدٌ صَمَد قُدُوس، يعبُده كلِ شيء، ويصمُد إليه كلّ شيءٍ، ووَسِع كلّ شيءٍ علماً».

فهذا هو المعنى الصحيح في تأويل الصَمَد (1) الأما ذهب إليه المُشبَّهةُ أن تأويل الصَمَدِ المُصْمَت الذي الاَجوف له، الأنّ ذلك الايكونُ إلّا من صِفَة الجسم، والله جلّ ذكره مِتعالِ عن ذلك، وهو أعظَم وأجل من أن تَقَع الأوهام على صِفته أو تدرك كُنْه عظمتِه، ولو كان تأويل الصَمّد في صِفَة الله عزّ وجلّ المُصْمَت لكانَ مُخالِفاً القوله عزّ وجلّ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيّ ﴾ (1) الأن ذلك من صِفة الأجسام المُصْمَتَة الّتي الأجواف لها، مثل الحجر والحديد وسائر الأشباء المُصْمَتة الّتي الأجواف لها، نعالى الله عن ذلك عُلواً كبيراً.

فأمّا ماجاء في الأخبار من ذلك، فالعالِم (عبد السلام): أعلَم بما قال، وهذا الذي قال (عبد السلام): إنّ الصَّمَد هو السبّد المَصمود إليه، هو معنى صحيحٌ مُوافِقٌ لِقُول الله عزّ وجلّ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيءٌ ﴾ والمَصمودُ إليه: المَقصود في اللغة، قال أبو طالب في بعض ماكان بمدّح به النبيّ (سلراة عبدرانه) من شِعره:

<sup>1</sup> ـ الكافي ١: ٢٢ / ٣.

<sup>(</sup>١) الحديد ٥٧: ٦.

٥ ـ الكافي ١: ٧٢ / ٤.

۱ ـ الكافي ۱: ۹٦ / ۱.

۷ ـ الكافي ۱: ۹٦ / ۲.

<sup>(</sup>١) «في تأويل الصمد» ليس في «ج، ي».

<sup>(</sup>۲) الشوري ۲۶: ۱۱.

٨٠١ ..... البرهان في تفسير القرآن

وَبِالجَمْرَةِ الوُسْطَى " إذا صَمَدوا لها يَسوُمُون رَضْحَاً (" رأسَها بالجَنادِل يعني قَصَدوا نحوَها يَرْمُون رأسها (" بالجَنادِل، يعني الحصى الصغار التي تُسمى بالجِمار. وقال بعض شعراء الجاهليّة:

ماكَــنت أحسَبُ أنّ بَــيْتاً ظــاهِراً اللهِ فـــي أكنـــافِ مكّـــةَ يُــصمَدُ يعنى يُقْصَد.

وقال ابن الزِبْرِقان:

ولارَهِيبَةَ إِلَّا سَئِدٌ صَمَدُ

وقال شَدّاد بن مُعاوبة في حُذَيفة بن بَدْر:

عَلَوتُه بحُسام ثم قلتُ لَه: خُذُها حُذَيفٌ فأنتَ السبَّدُ الصَّمَدُ

ومثل هذا كثير، والله عزّ وجلّ هو السيّد الصَّمّد الذي جَميعُ الخَلقِ من الجِنّ والأنسِ إليه يَصمُّدون في الحَوائج، وإليه يَلجأون عند الشَّدائد، ومنه يَرجُون الرَّخاء ودّوام النّعماء ليّدفع عنهم الشدائِد.

قال: حدّ ثني أبو سعيد عبدان بن الفَصَّل، قال: حدّ ثني أبو الحسن محمّد بن يعقوب بن محمّد بن يوسف بن جعفر المن إبراهيم بن محمّد بن يوسف بن بعفر ابن إبراهيم بن محمّد بن عليّ بن عبدالله بن جعفر بن أبي طالب بمدينة تحجّندة، قال: حدثني أبو بكر بن محمّد بن أحمد بن شُجاع الفرّغانيّ، قال: حدّ ثني أبو محمّد الحسن بن محمّد بن حَمّاد (۱۱ العَنْبَري بعِصْر، قال: حدّ ثني أسماعيل بن عبدالجليل البرقي، عن أبي البُغْتري وهب بن وَهْب القَرْشي، عن أبي عبدالله الصادق جعفر بن إسماعيل بن عبدالجليل البرقي، عن أبي البُغْتري وهب بن وَهْب القَرْشي، عن أبي عبدالله الصادق جعفر بن أطهر ماأو حَبنا إليك وبعنناك (۱۲ به بتأليف الحروف التي قرأناها لك ليهندي بها من ألقى السَمْع وهو شهيد، وهو أطهر ماأو حَبنا إليك وبعنناك (۱۲ به بتأليف الحروف التي قرأناها لك ليهندي بها من ألقى السَمْع وهو شهيد، وهو اسمّ مُكنّى مُشار به إلى غانب، فالهاء تنبية على معنى ثابت، والواو إشارة إلى الغائب عن الحواس، كما أنّ قولك: المنا المتحسوسة المُدرّكة بالأبصار، فأشِرْ أنت عامحمّد -إلى إلهك الذي تَدعو إليه حتّى نراه وتُدركه ولانأله فيه، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿قُلْ هُوَ آفَة أَحَدُ ﴾ فالهاء تئبيت للنابت، والواو إشارة إلى العائب عن ذرك الأبصار، فأشِرْ أنت عامحمّد -إلى اللهاب الذي تَدعو إليه حتّى نراه وتُدركه ولانأله فيه، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿قُلْ هُوَ آفَة أَحَدٌ ﴾ فالهاء تئبيت للنابت، والواو إشارة إلى الغائب عن ذرك الأبصار ومُبدع الحواسّ، والله تعالى عن ذلك بل هو مُدرك الأبصار ومُبدع الحواسّه.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: القصوى.

<sup>(</sup>t) في المصدر: قَذَفَأَ.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: يرمونها.

٨ ـ التوحيد: ٨٨ / ١.

<sup>(1)</sup> في المصدر: أبو الحسن محمّد بن حماد، وفي «ج»: أبو محمد الحسن بن حماد،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ونبأناك.

أن المنام عن أبي المنام عن أبيه، عن أمير المؤمنين (عليم الدين)، قال: رأيتُ الخِضْر (عبد الديم) في المنام قبل بدر بَلَيْلة، فقلت له: عَلَمْني شَيْئاً أنتصر به على الأعداء، فقال: قل: ياهو يامن لاهو إلّا هو، فلمّا أصبحت، قصَصتُها على رسول الله (من الاعداد)، فقال لي: ياعليّ، عُلَمتَ الاسمَ الأعظم، فكان على لساني يوم بَدر.

وإنّ أمير المؤمنين (عبدالله) قرأ: ﴿ قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ ﴾ ، فلما فرّغ قال: ياهو يامن لاهو إلّا هو اغفِر لي وانصوني على القوم الكافرين. وكان عليّ (عبدالله) يقول ذلك يوم صِفّين وهو يُطارد، فقال له عمّار بن ياسر: ياأمير المؤمنين، ما هذه الكِنايات؟ قال: اسمُ الله الأعظم وعِماد التوحيد لله لاإله إلّا هو، ثمّ قرأ: ﴿ شَهِد آللهُ أَنَّهُ لَااللهُ إِلّا هُوَ ﴾ (")، وآخر الحشر، ثم نزل فصلَى أربع رَكَعات قبل الزوال.

قال: وقال أمير المؤمنين (عبدالملام): الله مَعناه: المَعبود الذي يألَه فيه الخَلقُ ويُؤله [إليه]، والله هو المستور عن دَرُك الأبصار، المَحجوب عن الأوهام والخَطَرات.

۱۰/۱۲۰۲۸ عن دَرْكِ ماهيّته، والإحاطة بكفيّته، وتقول العرب: ألِه الرجُلُ إذا تحيّر في الشيء فلم يُحِط به عِلماً، ووَلَه إذا فَزع إلى شيء ممّا يَحذَره ويخَافه فالإله هو المستور عن حَواسٌ الخَلق».

11/1719 الذي والتوحيدُ: الإقرارُ بالوحدة وهو الانفراد، والواحِدُ: المُتَفرّد، والأحَدُ والواحِدُ بمعنى واحد، وهو المُتَفرّد الذي لانتبعث من شيء ولايتَّحِدُ بشيء، لانظير له، والتوحيدُ: الإقرارُ بالوحدة وهو الانفراد، والواحِدُ: المُتَباينُ الذي لاينبّعث من شيء ولايتَّحِدُ بشيء، ومن ثمّ قالوا: إذّ بناء العدّد من الواحِد، وليس الواحِد من العدّد لأنّ العدّد لايقّع على الواحِد بل يقع على الاثنين، فمعنى قول: الله أحد، أي المعبود الذي يأله الخلقُ عن إدراكِه والإحاطة بكيفيته، فرد بإلهبته، مُتعالم عن صِفات خَلقه،

نَّ مَن أَبِيه الحسين بن علي (عبد الهم): وحدَّ ثني أبي زَين العابدين، عن أبيه الحسين بن علي (عبم الهم)، أنّه قال: الصَمَدُ: الذي لاجَوفَ له، و الصَّمَدُ: الذي قد انتهى سُؤدَدُه، والصَّمَدُ: الذي لايأكُل ولايشرب، والصَمَدُ: الذي لاينام، والصَمَدُ: الدائِمُ الذي لم يَزل ولايَزال».

١٣/١٢٠٣١ عن الماقر (عبه السلام): «كان محمّد بن الحنفية (رضي الدعه) يقول: الصّمَدُ: القائمُ بنفسِه، الغَنيّ عن غيره، وقال غيره: الصّمَدُ: المُتَعالى عن الكون والفساد، والصّمَدُ: الذي لايُوصَف بالتّغايُر».

٩ . التوحيد: ٨٩ / ٢.

<sup>(</sup>١) من تتمة كلام الباقر (عله السلام).

<sup>(</sup>٢) آل عمران ٣: ١٨.

۱۰ ـ انتوحید: ۸۸ / ۲.

۱۱ ـ التوحيد: ۲/۹۰.

۱۲ ـ التوحيد: ۹۰ / ۳.

۱۲ ـ التوحيد: ۹۰ / ۳.

٧٢٠٣٢ / ١٤ ـ قال الباقر (عيداسلام): «الصّمَدُ: السيّدُ المطاعُ الذي ليس فَوقه آمِرٌ وناهِ».

ُ ۱۰/۱۲۰۳۳ ـ قال: «وسُثِل عليّ بن الحسين زين العابدين(عليماالسلام) عن الصّمد؟ فقال: الصّمَد: الذي لاشَريك له، ولايؤوده حِفْظُ شيء، ولايَعزُب عنه شيءه.

١٦/١٢٠٣٤ وقال وَهَبْ بن وَهْب القُرَشي: قال زيد بن عليّ زين العابدين (عبد السلام): الصّمَدُ: [هو] الذي إذا أراد شيئاً أن يقول له: كُن فيكون. والصمّد: الذي ابتَدَع الأشياء فخَلَقها أضداداً وأشكالاً وأزواجاً، و تفرّد بالوّحَدة بلا ضِد ولاشكل ولامِثل ولائِد.

أبيه (عليم السلام): وإنّ أهل البصرة كتبوا إلى الحسين بن علي (طلها الدن) يسألونه عن الصّدة، عن أبيه الباقر، عن أبيه (عليم السلام): وإنّ أهل البصرة كتبوا إلى الحسين بن علي (طلها الدنم) يسألونه عن الصّدة، فكتّب إليهم: بسم الله الرحمن الرحيم، أمّا بعد، فلا تخوضوا في القرآن ولاتُجادلوا فيه ولاتنكلّموا فيه بغير عِلم، فقد سَمِعتُ بحدي رسولَ الله (سَل الله السَل الله سُبحانه وتعالى قد فسر رسولَ الله (سَل الله سُبحانه وتعالى قد فسر الصّد، فقال: ﴿ أَقُهُ أَحَدٌ هُ آفَةُ الصّمَدُ فَي القرآن بغير عِلم فليبَرْأ مَقْعَده من النّار. وإنّ الله سُبحانه وتعالى قد فسر الصّمة، فقال: ﴿ أَقَهُ أَحَدٌ هُ آفَةُ الصّمَدُ فَي القرآن بغير عِلم فليبَرْأ مَقْعَده من النّار. وإنّ الله سُبحانه وتعالى قد فسر الصّمة، فقال: ﴿ أَقَهُ أَحَدٌ هُ آفَةُ الصّمة والحَرْق والنّبيء الله المُنهاء الكثيفة التي تخرُج من المخلوقين، ولاشيء لطيف كالنفس، والرّجاء والرّباء والبّكاء والحَرْق والنّبيء والدّبة من والرّباء والبّكاء والحَرْق والنّبيء والدّبة من المنابة والنّبات من الأرض، والماء من البنابيع، والإنسان والكرة من الفه، والكلام من الله الله من من الأرض، والمعرفة والتميّز من الفه، والكلام من الله المعرفة والتميّز من القب، والنار من الحجر، لا، بل هو الله الصّمة الذي لأن شيء ولافي شيء ولا على شيء، فبدع الأشباء وخالِقها، ومُنشىء الأشياء المُفيد الذي للناء بمَشِيّته، ويبقى ماخلق للبقاء بعلِمه، فذلِكُم الله الصمد وخالِقها، ومُنشىء الأشياء الأمه، ولكن له كُفواً أحَده.

ُ ١٨/١٢٠٣٦ ـ قال وَهْب بن وَهْب القُرَشيّ: سمِعُت الصادق (طبه السلام) يقول: «قدِم وَفدٌ من [أهل] فِلَسْطين على الباقِر (طبه السلام) فسألوه عن مسائل، فأجابهم، ثمّ سألوه عن الصمّد، فقال: تفسيره فيه: الصّمَدُ خَمسة أحرف،

۱۶ ـ التوحيد: ۹۰ / ۳.

<sup>10</sup> ـ التوحيد: ٩٠ / ٣.

١٦ ـ التوحيد: ٩٠ / ٤.

۱۷ ـ التوحيد: ۹۰ / ۵.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال.

١٨ ـ التوحيد: ٦ / ٩٢

فالألف دَليل على إنّيته، و هو قوله عزّ وجلّ: ﴿ شَهِدَ آفَهُ أَنَّهُ لَاإِلَـٰهَ إِلَّا هُوَ﴾ (١)، وذلك تنبية وإشارَةٌ إلى الغائب عن ذَرْكِ الحَواسّ.

واللام دليل على إلهيته بأنه [هُو] الله، والألف واللام مُدغَمان، لايظهران على اللِسان ولايقعان في السَّمع، ويظهران في الكتابة، دلبلان على أنّ إلهيته بلُطفه خافية لاتدرك بالحَواس، ولاتقع في لِسان واصِفٍ ولاأذُنِ سامِع، لأنّ تفسير الإله: هو الذي أله الخلقُ عن دَرْك ماهيّته وكيفيّته بحِسٍّ أو بِوهم، لا، بل هو مُبدع الأوهام وخالق الحَواس، وإنما يظهر ذلك عند الكتابة، دليل على أنّ الله شبحانه أظهر رُبوبيّته في إبداع الخَلق وتركيب أرواحهم اللطيفة في أجسادِهم الكتيفة، فاذا نظر عَبد إلى نفسه لم يَرْ رُوحَه. كما أن لام الصمد لاتنبيّن، ولاتَدْخُل في حاسة من الحواس الخمس، فإذا نظر إلى الكتابة ظهر له ماخفي وَلطف، فمنى تفكر القبد في ماهيّة البارىء وكيفيّته، أله فيه وتحيّر، ولم تُحِط فِكرتُه بشيء يُتَصوّر له، لأنه عزّ وجلّ خالِقُ الصُور، فإذا نظر إلى خلقِه تثبّت له أنه عزّ وجلّ خالِقُ الصُور، فإذا نظر إلى خلقِه تثبت له أنه عزّ وجلّ خالِقُهم، ومُرّكَب أرواحهم في أجسادِهم.

وأمّا الصّاد فَدَليلٌ على أنّه عزّ وجلّ صادِق، وقولُه صِدْقٌ وكلامُه صِدْقٌ، وَدَعا عِباده إلى اتباع الصِدق بالصَّدْقِ، ووعَد بالصّدق دار الصّدق.

وأمّا الميم فَدليلٌ على مُلكِه، وأنّه المَلِك الحَقّ، لم يَزَل ولايَزال ولايَزول (").

وأمّا الدّالُ فدليلٌ على دَوامِ مُلكِه، وأنّه عزّ وجلّ دائِمٌ، نعالى عن الكَون والزوال، بل هو عزّ وجلّ مُكّون الكائنات، الذي كان بتَكوينهِ كلُّ كائن.

ثم قال اعد السلام،: لو وجَدتُ لعِلمي الذي أثاني الله عزّ وجل حَمَلةً، لنَشَرتُ التَوحيد والإسلام والإيمان والدّين والشرائع من الصَّمد، وكيف لي يذلك ولم يَجِدُ جَدّي أمير المؤمنين (عد الله بن) حَمَلةً لعِلْمِه حتى كان يتنفّس الصُّعَداء ويقول على المِنْبَر: سَلوني قبل أنْ تَقْفِدُوني، فإنّ بين الجَوانِح مني عِلماً جَمّاً، هاه هاه ألا الأجِدُ من يتحْمِله، ألا وإنّي عليكم من الله الحُجّة البالغة، فلا تتولوا قوماً غَضِب الله عليهم قد يَيْسوا من الآخرة كما يَئسِ الكُفّار من أصحاب القبور.

ثمّ قال الباقر (مداسلام): الحَمدُلله الذي مَنَ علينا ووقَفنا لعبادةِ الأَحَد الصَمَد الذي لم يَلِد ولم يُولد ولم يكُن له كُفُواً أَحَد، وجَنَبنا عبادة الأوثان، حَمْداً سَرْمَداً وشكراً واصباً، وقولُه عزّ وجلّ ﴿ لَمْ يَلِد ولَمْ يُولَد ﴾ يقول: لم يلد عزّ وجلّ فيكون له وَلَمْ يَرِثه مُلكه (٣)، ولم يُولَد فيكون لَه والِد يَشْرَكه في ربوبيّته ومُلكِه، ولم يكُن له كفواً أحد فيضادّه (١) في سُلطانه).

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۱۸.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: ملكه.

<sup>(</sup>٣) «ملكه» ليس في المصدر.

<sup>(1)</sup> في المصدر: فيعاونه.

١٩/١٢٠٣٧ - وعنه، قال: حدّثني أبي، قال: حدّثني سعد بن عبدالله قال: حدّثنا محمد بن عيسى بن عُبيد،
 عن يونس بن عبد الرحمان، عن الربيع بن مُسلم، قال: سَمِعت أبا الحسن (عيه السلام) وسُئِل عن الصَّمَد، فقال: هالصَّمدُ: الذي لا جَوف له».

فَضّال، عن الحَلَبيّ وزُرارة، عن أبي عبدالله (مله العرم)، قال: وإنّ الله تبارك وتعالى أحَدٌ صَمَدٌ ليس لَهُ جَوف، وإنمّا الرّوح خَلْقٌ من خَلقِه، نَصْر وتأبيد وقوّة بجعَله الله في قلوب الرُسُل والمؤمنين».

\* ٢٢/١٢٠٤ على بن إبراهيم: في معنى السورة: قوله: ﴿ قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ ﴾ قال: كان سبَبُ نزولها أنّ البهود جاءت إلى رسول الله رسق الله وسق الله على معنى السورة: قائزل الله ﴿ قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ \* آللهُ آلصَّمَدُ \* لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَد \* وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوا أَحَدٌ ﴾ ومعنى قوله أحَد: أحدي النَعْت، كما قال رسول الله (صلى الله وسلى الله والطلام فيه، وقوله فيه، وقوله: ﴿ لَمْ يَلِدْ ﴾ أي لم يَحْدُث ﴿ وَلَمْ يُولَد \* وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَدٌ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَدٌ ﴾ ، قال: لالهُ كُفُو ولاشبية ولا شَوْيَكُ ولاظهيرٌ ولامُعينٌ .

قال: حدّثنا محمّد بن خالد بن إبراهيم: حدّثنا أبو المجسن، قال: حدّثنا الحسن بن علي، عن حَمّاد بن مِهران، قال: حدّثنا محمّد بن خالد بن إبراهيم السَّعْدي، قال: حدّثني أبان بن عبدالله، قال: حدّثني يحيى بن آدم، عن الفَرَاريّ، عن حريز، عن الضحّاك، عن ابن عباس، قال: قالت قُريش للنّبيّ (منى الا عبدوالد) بمكّة: صِفْ لنا ربّك لِنَعرِقه فنعبُده، فأنزل الله تبارك و تعالى على النبيّ (منى الا عبدوالد) ﴿ قُلْ هُوَ آلله أَحدٌ ﴾ يعني غبر مُبتعض، ولامتجزّى، ولا فنعبُده، ولايقع عليه اسم العدد ولا الزيادة ولا النّقصان، ﴿ آلله الصّمدَ ﴾ الذي قد انتهى إليه السُودَد، والذي يَصْمُد أهل السماوات والأرض بحوائجهم إليه، لم يلد منه عُزيرٌ، كما قالت اليهود لعنهم الله، ولا الممسيح كما قالت النصارى عليهم سَخَط الله، ولا النّسو ولا النجوم، كما قالتِ المَجوس لعنهم الله، ولا المملائكة، كما قالت النصارى عليهم سَخَط الله، ولا النّس بي خلق ما مشركو العرب (۱)، ﴿ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ لم يَسكُنِ الأصلاب، ولم تَضْمَه الأرحام، ولا مِن شيء كان، ولا مِن شيء خلق ما

۱۹ ـ التوحيد: ۹۳ / ۷.

۲۰ ـ التوحيد: ۹۳ / ۸

۲۱ ـ التوحيد: ۱۷۱ / ۲.

٢٢ ـ تفسير القمي ٢: ٤٤٨.

۲۴ ـ تفسير القمي ۲: 1 1.۸

<sup>(</sup>١) في المصدر: كفَّار قريش لعنهم الله.

كان ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ يقول: لبس له شَبية ولامِثلّ ولاعِدْل، ولاتكافيه أحد من خَلقه بما أنعم عليه من فضلِه.

\_٢٤/١٢٠٤٢ من الطّبَرْسيّ في (الاحتجاج)، فال: روى أبو هاشم داود بن القاسم الجعفري قال: قلتُ لأبي جعفر الثاني المبدم،: ﴿ قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ ﴾، مامعنى الأحد؟ قال: «المُجمَع عليه بالوَحدانيّة، أما سَمِعته يقول: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلتُهُم مَّنْ خَلَق آلْسَمْواتِ وَآلْأَرْضَ وَسَخَّرَ آلشَّمْسَ وآلقَمَرَ لَيَقُولُنَّ آللهُ ﴾ (١) ثمّ يقولون بعد ذلك: له شَريك وصاحِبة!».



٢٤ ـ الاحتجاج: ١٤١.

<sup>(</sup>۱) العنكبوت ۲۱: ۲۱.

## شُورَةُ الفَكَق

### فَضْلُها

1/17.57 محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أحمد بن بكر بن صالح، عن سليمان الجَعفري، عن أبي الحسن المباسلام، قال: سمعته يقول: «مامِن أَحَدٍ في حَدَّ الصِّبا يتعهد في كلّ ليلة قراءة (قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ)، كلّ واحِدة ثلاث مرّات و (قُلْ هُوَ آللهُ) مائة مرّة، وإنَّ لم يَقْدِر فخمسين؛ إلا صَرف الله عزّ وجلّ عنه كلَّ لَمَم أو عَرَضٍ من أعراض الصِّبيان والقطاش وفساد المَعِدة، ويُدُور الدَّمُ أبداً ماتعهد بهذا حتى يَبْلُغَه النَّيب، فإن تعهد بنفيه بذلك أو تُعوهِد، كان محفوظاً الى يوم يَقْبض الله عزّ وجلّ نفسه.

أن المعدد، عن يعقوب بن يقطين، قال: سألت المحسين بن سعيد، عن يعقوب بن يقطين، قال: سألت العبد الصالح (طبالسلام)، عن القراءة في الوّنر، وقلت: إنَّ بَعْضَا روى: (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ) في الثلاث، وبعضاً روى: في الأوليين المُعَوِّذَتين، وفي الثالثة (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ)؟ فقال: «أعمل بالمُعَوَّذَتين و قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ».

ُ ٣/١٢٠٤٥ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدّثني أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد، عن محمّد بن حسّان، عن إسماعيل بن مِهران، عن الحسن، عن الحسبن بن أبي العلاء، عن أبي عبيدة الحدّاء، عن أبي حسّان، عن إسماعيل بن مِهران، عن الحسن، عن الحسبن بن أبي العلاء، عن أبي عبيدة الحدّاء، عن أبي جعفر (عب السلام)، قال: «من أوّتَر بالمُعوّدْتين و (قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ) قبل له: ياعبدالله، أيشِر فقد قبل الله وَتْرَك،

سورة الفِّلَق . فضُلُها .

١ ـ الكافي ٢: ١٥٦ / ١٧.

۲ ـ التهذيب ۲: ۱۲۷ / ۱۸۳

٣ ـ ثواب الأعمال: ١٢٩.

#### قوله تعالى:

# بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَاٰنِ ٱلرَّحِيْمِ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلْفَلَقِ \* مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ ﴿ وَمِنْ شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ \* وَمِنْ شَرِّ ٱلنَّقَاٰنَاٰتِ فِي ٱلعُقَدِ \* وَمِن شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ [١-٥]

المعتمد بن علي الكوفي، عن أبيه، قال: حدّثنا محمّد بن أبي القاسم، عن محمّد بن علي الكوفي، عن عنمان ابن عيسى، عن معاوية بن وَهْب، قال: كنّا عند أبي عبدالله (مباسلام) فقرأ رجُلّ: ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ فقال الرجل: وماالفَلَق؟ قال: وصَدْعٌ في النار فيه سبعون ألف دار، في كلّ دارٍ سبعون ألف بيت، في كلّ بيتٍ سبعون ألف أسود (١)، في جوف كلّ أسودٍ سبعون ألف جَرّة شَمْ، لابَدٌ لأهل النّار أن يمرّوا عليها».

٢/١٣٠٤٧ - وعنه: عن أبيه، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عُمَير، رفعه، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمِن شَرَّ خَاسِدٍ إِذَا خَسَدُ ﴾، قال: وأما رأيتَه إذا فتح عينيه وهو ينظُر إلبك؟ هو ذاك.

" " ٣/١٢٠٤٨ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن العباس بن معروف، عن سعدان بن مسلم، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طماللم)، أنّه سُئل عن الحسّد؟ فقال: ولحمّ وَدَمّ بدورٌ في الناس، حتّى إذا انتهى إلينا يَبِس (١)، وهو الشّيطان.

سورة الفلق آية - ١ . ٥ .

١ ـ معانى الأخبار: ٢٢٧ / ١.

(١) الأسؤد: العظيمُ من الحيّات. «الصحاح ٢: ٢١١».

٢ \_معاني الأخبار: ٢٢٧ / ١.

٣ ـ معاني الأخبار: ٢٤٤ / ١.

(١) في المصدر: يشر،

، ١٢٠٤٩ / ٤ - وعنه، قال: حدّثني محمّد بن الحسن، قال: حدّثني محمّد بن الحسن الصفّار، عن العباس بن معروف، عن الحسن بن محبوب، عن حَنان بن سَدير، عن رجلٍ من أصحاب أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سَمِعته يقول: وإنّ أشدَ الناس عَذاباً يوم القيامة لَسَبعة نفر: أوّلهم ابنُ آدم الذي قَتل أخاه، ونُمرود الذي حاجَّ إبراهيم في ربّه، واثنان في بني إسرائيل هَوّدا قومَهُما ونَصّراهم، وفِرعون الذي قال: أنا رَبّكُم الأعلى، واثنان من هذه الأُمّة: أحدُهما (١) في تابوتٍ من قواريرَ تحت الفّلق في بحارٍ من ناره.

" حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، قال: حدّثني الحكم بن مِسكين الثقفي، عن عبدالرحمن بن سِنان (١) عن مُجعَيد همدان، قال: قال أمير المؤمنين (عبه السهر): وإنّ في التابوت الأسفل ستة من الأوليّن وستة من الآخِرين، فأمّا السِنّة من الأوّلين: فابنُ آدم قائِل أخيه، وفيرعون الفراعنة، والسامِريّ، والدَّجَالُ كتابه في الأوّلين وبخرُج في الآخرين، وهامان، وقارون. والسِنّة من الآخرين: قنعنّل، ومُعاوية، وعمرو بن العاص، وأبو موسى الأشعريّ، ونسِي المُحدِّثُ اثنين.

المحرين: الأول، والثانى، والثالث، والرابع، وصاحب المحتى المورة؛ قوله: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ آلْفَلَقِ ﴾ ، قال: الفلق مجبّ في جَهنّم بتعوّذ أهلُ النار من شدّة حَرَّه، سأل الله أن يأذن له أن يتنفس، فأذِن له فتنفس فأحرق جهنّم، [قال]: وفي ذلك النجب صُندوق من نار يتعوّذ منه أهلُ ذلك (١) المجبّ من حَرِّ ذلك الصندوق، وهو التابوت، وفي ذلك التابوت ستّة من الأولين، وستّة من الآخرين، فأمّا الستّة من الأولين: فابنُ آدم الذي قتل أنحاه، ونُمْرود إبراهيم الذي ألقى ابراهيم في النار، وفرغون موسى، والسّامريّ الذي اتّخذ العِجْلَ، والذي هوَّد اليهود، والّذي نصَّر النصارى. وأما الستّة من الآخرين: الأول، والثانى، والثالث، والرابع، وصاحب الخوارج، وابنُ مُلجَم.

قوله: ﴿ وَمِنْ شَرِّ غَاسِقِ إِذَا وَقَبْ ﴾ ، قال: الذي يُلقى في الجُبِّ يَقِب (١) فيه.

٧/١٢٠٥٢ على الشّيباني، في (تهج البيان)؛ عن على ويد العام، أنه قال: «الغاسِق إذا وقب، هو الليل إذا أَدْبَر».

٤ ـ ثواب الأعمال: ٢١٤.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: شرهما.

٥ \_ الخصال: ٨٥ / ٥٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: سيابة،

١ - تفسير القمى ٢: ١٩٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يتعوَّذ أهل.

<sup>(</sup>٢) الرُقُوب: الدّخول في كلّ شيء. «لسان العرب ١: ٨٠١»، وفي «ي»: يغيب.

۷ ـ نهج البيان ۲: ۳۲۰ «مخطوط».

٨١٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

#### ١ ـ بابٌ في الحسَدِ وَمعناه

` ١/١٢٠٥٣ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن العلاء بن رزين، عن محمّد بن مسلم، قال: قال أبو جعفر (عب السلام): «إنّ الرّجل ليأتي بأيّ بادِرةٍ (١) [فَيَكُفُر]، وإنّ الحسّد ليأكُل الإيمان كما تأكُلُ النارُ الحَطّب.

٢/١٢٠٥٤ عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد؛ والحسين بن سعيد، عن النّفْر بن سُويد، عن القاسم بن سُليمان، عن جَرّاح المَداثني، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: (إنّ الحسّد يأكُل النارُ الحَطَب). الإيمان كما تأكلُ النارُ الحَطَب،

قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (مبدالله) يقول: «اتّقوا الله ولا يُحسد بعضُكم بعضاً، إنّ عيسى بن مريم كان من شرائعه قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (مبدالله) يقول: «اتّقوا الله ولا يُحسد بعضُكم بعضاً، إنّ عيسى بن مريم كان من شرائعه السّيْحُ في البلاد، فخرّج في بعض سَيْحِه ومعه رجل من أصحابه قصيرٌ، وكان كثيرَ اللزوم لعيسى (عبداللهم)، فلمّا انتهى عبسى إلى البحر قال: باسم الله، بصِحّة يقينٍ منه، فمشى على ظهر الماء، فقال الرجل التصير حين نظر إلى عيسى (عبداللهم)، جازَهُ، قال: بسم الله، بصِحّة يقينٍ منه، فمشى على ظهر الماء ولحق بعيسى (عبداللهم)، فدخّله العُجب بنفسه، فقال: هذا عيسى رُوح الله يَمشي على الماء، وأنا أمشي على الماء، فال له: ماقلتَ، ياقصير؟ قال: قلتُ: في الماء، فاستغاث بعيسى بن مريم (عبداللهم)، فتناوله من الماء فأخرجه، ثم قال له: ماقلتَ، ياقصير؟ قال: قلتُ: هذا روح الله يمشي على الماء، وأنا أمشي على الماءا فذخلتي من ذلك عُجُب. فقال له عيسى: لقد وضعت نفسك في غير المَوضِع الذي وضّعك الله فيها، فاتّقوا الله على عاقلت، فتُبْ إلى الله عزّ وجلَ مما قلتَ. قال: فتاب نفسك في غير المَوضِع الذي وضّعك الله فيها، فاتّقوا الله، ولا يُحسد بعضكم بعضاً».

١٢٠٥٦ / ٤ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن النّوْفَليّ، عن السَّكوني، عن أبي عبدالله (علم السلام)، قال: «قال رسول الله (صلى الله عليه واله): كادَ الفَقُر أن يكونَ كُفُراً، وكادَ الحسَدُ أن يَغْلِب الفَدَر».

١٢٠٥٧ / ٥ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يُونُس، عن معاوية بن وهب، قال: قال

١ ـ باب في الحسد ومعناه

۱ ـ الكافي ۲: ۲۳۱ / ۱.

<sup>(</sup>١) في «ي»: ليأتي بالبادرة.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۳۱ / ۲.

۳ ـ الكافي ۲: ۲۳۱ / ۳.

٤ ـ الكافي ٢: ٢٣٢ / ٤.

٥ ـ الكافي ٢: ٢٣٢ / ٥.

أبو عبدالله (منه السلام): ﴿ أَفَّهُ الدِّينِ الحَسَدُ، والعُجْبُ، والفَّخْرِهِ.

١٢٠٥٨ / ٢٠٥٨ / ٢ وعنه: عن يونس، عن داود الرّقي، عن أبي عبدالله (علدالدلام)، قال: «قال رسول الله (ملّى الله علد وآله). قال الله عزّ وجلّ لموسى بن عِمران: يابن عِمران، لاتحسُدنّ الناس على ماآتبتُهم من فضلي، ولاَتمُدَّنَ عينَيك إلى ذلك، ولاتُنبِعْه نفسَك، فإنّ الحاسِدَ ساخِطً لنِعَمي، صَادٌ لقَسْمَي الذي قَسَمتُ بين عبادي، ومن يَكُ كذلك فلستُ منه وليس منّى».

﴾ \ ٧/١٢٠٥٩ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن القاسم بن محمّد، عن المِنْقَرِيّ، عن الفُضّيل بن عِياض، عن أبي عبدالله؛هـهـهم، قال: «إنّ المؤمن يَغبِطُ ولايَحسُد، والمنافق يَحسُد ولايغبِط».

## ٢ ـ باب في ما رُوي من السِّخرِ الذي شحر به النَّبيُّ (صلى اله عليه وآله وسلم) وما يَبْطُلُ بــه السِّخرُ، وخَواصً المُعَوِّذَ تَيْن

" ١ / ١٢٠٩٠ - الحسين بن يِسْطام، في كتاب (طبّ الأئمة (عليم الله)): عن محمّد بن جعفر البُرسيّ (١)، قال: حدّثنا محمّد (٢) بن يحيى الأرمنيّ، قال: حدّثنا محمّد بن سِنان، قال: حدّثنا المشفضّل بن عمر، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «قال أمير المؤمنين (عليه السلام): إنّ جَيْرَئيل (عليه السلام) أتى النبيّ (ملى الفعيه وقال: يامحمّد، قال: لببّك ياأخي (٢) جَبْرَئيل. قال: إنّ فُلاناً البَهوديّ فلا مُنحَوَلك، وجعل السّحْر في بئر بني فُلان، فابعث إليه ميعني قال: لببتك ياأخي (١) جَبْرَئيل. قال: إنّ فُلاناً البَهوديّ فلا مُنحَولك، وجعل السّحْر في بئر بني فُلان، فابعث إليه ميعني إلى البئر - أوثق الناس عندك وأعظمهم في عينيك، وهو عليلُ نفسِك حتى يأتيك بالسّحْر، قال: فبعَث النبيّ (ملى الموردي فأتني به لبيد بن أبي طالب (عليه السلام)) وقال: انظلِق إلى بئر ذروان فإنّ فيها سِحْرني به لبيد بن أعصم اليهودي فأتني به.

قال عليّ (عليه السلام): فانطلقتُ في حاجة رسولِ الله (صلّ اله عليه واله)، فهيَطتُ في البئر، فإذا ماءُ البئرِ قد صاركاً له ماء الحِنّاء من السّحر، فطلبتُه مستعجِلاً حتّى انتهيتُ إلى أسفِل القَليب فلم أظفر به، فقال الذين معي: مافيه شيءً فاصْعَدْ. فقلتُ: لا والله ماكذّبت ولاكُذّبت، ومايقيني به مثل يقينِكم (١) ـ يعني بقول رسول الله (ملّ اله عليه واله) ـ قال:

٢ ـ باب في ما روي من السحر الذي سحر به النبيّ (سلَّ الله عليه وآله)، وما يبطل به السحر، وخواصَ المعوذتين.

٦ ـ الكافي ٢: ٢٣٢ / ٦.

۷ ـ الكافي ۲: ۲۳۲ / ۷.

<sup>(</sup>١) في «ج»: النرسي.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أحمد.

<sup>(</sup>٣) (أخي) ليس في المصدر،

<sup>(</sup>٤) في «ج، ي» والمصدر: ومانفسي مثل أنفسكم.

ثمّ طلبتُ طلَباً بلُطفٍ، فاستخرجتُ حُقاً (٥)، فأتبتُ به النبيّ (صنى الا عليه والد)، فقال: افتَحْه، ففتحتُه فإذا في الحقّ قِطعة كرّب النَّخْل، في جَوفِه وتَرٌ عليه إحدى وعشرون عُقدَة، وكان جَبْرَئيل (عليه السلام) أنزل يومثلٍ المُعوَّذتين على النبيّ (صنى الا عليه وآله)، فقال النبيّ (صنى الا عليه وآله): ياعليّ، اقرَأهُما على الوتر، فجعل عليّ (عليه السلام) كلما قرأ آيةً انحَلَّت عُقْدَةً حتى فرَغ منها، وكشف الله عزّ وجلّ عن نبيّه ماسُجِر به، وعافاه».

ويروى: أنَّ جَبُّرَئيل وميكائيل (طبهماالسلام) أنبا النبيّ (صلّىاة عليه وآله) وهو وَجِع، فجلّس أحدهما عن يَمينِه، والآخرُ عن يَساره، فقال جَبُّرَئيل لميكائيل: ماوَجَعُ الرجُل؟ قال ميكائيل: هو مَطْبوب (٢٠، فقال جَبُّرَئيل: ومن طَبُّه؟ قال: لبيد بن أعصم اليهودي. ثم ذكر الحديث إلى آخره.

٢/١٢٠٦١ - ١ - ٢/١٢٠٦١ - وعنه، قال: حدّثنا إبراهيم (١) بن البّيطار قال: حدّثنا محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالرحمن، ويقال له يونس المُصَلّي لكَثْرةِ صلاته، عن ابن مُسكان، عن زُرارة، قال: قال أبو جعفر الباقر (عبدالسلام):
 وإنّ السّخرّ لم يُسلَّط على شيءٍ إلّا على العّين».

٣/١٢٠٦٢ عن أبي عبدالله الصادق (ميه السلام) أنّه سُئِل عن المُعوِّذتين، أهُما من القرآن؟ فقال: «نعم، هما من القرآن».

فقال الرجل: إنهما ليستا من القرآن في قراءة ابن مسعود ولا في مُصحفه. فقال أبو عبدالله (على السلام): ٥أخطأ ابنُ مُسعود ـ أو قال كذب ابن مسعود ـ هُما من القرآن؟.

قال الرجل: فأقرأ بهما ـ يابن رسول الله . في المتكنوبة؟ قال: (نعم، وهل تَدري مامعنى المُعَوذَتين، وفي أي شيء نزلتا؟ إنّ رسول الله (ستراه عبدالله) سَحَره لبيلا بن أعضم اليهودي، فقال أبو بصير لأبي عبدالله (عبدالله) وماكان ذا، وماعسى (۱) أبن يبلُغَ من سِحُوه؟ قال أبو عبدالله الصادق (عبدالله) وبلى كانَ النبيّ (ستراه عبدراله) يزى أنه يُجامع وليس يُجامع، وكان يُريد الباب ولايُبصِره حتَى يلمسَه بيده، والسَّحْرُ حَتَّى، وما يُسلَّط السَّحْرُ إلا على العين والفرج، فأناه جَبْرَئيل (عبدالله) فأخبره بذلك، فدعا علياً (عبدالله) وبعثه ليستخرج ذلك من بئر ذروان، وذكر الحديث إلى آخره.

الله قال: «من (خواص القرآن): وروي عن النبيّ (منى الله على وآله) أنه قال: «من قرأ سورة الفَلَق في كلّ ليلةٍ
 عند منامِه، كتّب الله له من الأجرِ كأجر من حَجّ واعتمر وصام، وهي رُقْيَةٌ نافِعةٌ وحِرْزٌ من كلّ عينٍ ناظرةٍ بسوء».

<sup>(</sup>٥) الحُقُّ: وعامٌ صغيرٌ ذو غطاءٍ يتَخذ من عاج أو زجاج أو غيرهما. «المعجم الوسيط ١: ١٨٨».

<sup>(</sup>٦) المطبوب: المسحور. «لسان العرب ١: ٥٥٤.

٢ - طب الأثمة وعليهم السلام): ١١٤.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي»: جعفر بن إبراهيم.

٣ ـ طب الأثمة وعليهم السلام): ١١٤.

<sup>(</sup>١) في «ج، ي»; وماكاد أو عـــن.

١٢٠٦٥ / ٦ ـ وقال الصادق عبد السعم»: «مَن قرأها في كلّ ليلةٍ من ليالي شهر رمضان، كانت في نافلةٍ أو فريضةٍ ، كان كمَن صام في مكّة، وله ثوابٌ من حجّ واعتمر بإذن الله تعالى».

٧/١٢٠٦٦ - الحسبن بن بِسُطام في (طبّ الائمة) (طبم الله): عن محمّد بن مسلم، قال: هذه العُوذة الني أملاها علينا أبو عبدالله (طباله) بذكر أنها ورائة، وأنها تُبطِل السَّحر، تُكتَب على رَفّ وتُعلَق على المسحور: ﴿ قَالَ مُوسى مَاجِئتُم بِهِ ٱلسَّحْرُ إِنَّ آفَة سَيُبْطِلُهُ إِنَّ آفَة لَا يُصْلِحُ عَمَلَ ٱلمُفْسِدِينَ \* وَيُحِقُّ اللهُ ٱلحَقَّ بِكِلِمَاتِهِ وَلُو كُرِهَ المُجْرمُون ﴾ ("﴿ وَأَنتُم أَشَدُّ خَلْقاً أَمْ ٱلسَماءُ بَنْها \* رَفعَ سَمْكَهَا فَسَوَّاها ﴾ (") الآيات ﴿ فَوَقعَ ٱلحَقُّ وَبَطلَ المُجْرمُون ﴾ (") ﴿ وَأَنتُم أَشَدُّ خَلْقاً أَمْ ٱلسَماءُ بَنْها \* رَفعَ سَمْكَهَا فَسَوَّاها ﴾ (") الآيات ﴿ فَوَقعَ ٱلحَقُّ وَبَطلَ مَاكُونَ عَنْمُ لِهُ وَاللهُ وَٱنقَلَبُواْ صَاغِرينَ \* وَأَلِقيَ ٱلسَّحَرَةُ سَاجِدينَ \* قَالُوا ءَامَنَّا بِرَبُ ٱلعَالَمِينَ \* رَبُ مُوسى وَهَارُونَ ﴾ (").

. ١٢٠٦٧ م. أبو عليّ الطَّبْرسي في (مجمع البيان): سبب النزول، قالوا: إنَّ لَبيد بن أعصم البَهوديّ سخر رسول الله (صلّ الله (صلّ الله عله واله)، فبينا هو نائم إذ أتاه ملكان، فقعَد أحدُهما عند رأسه، والآخر عند رِجْلَيه، فأخبراه بذلك، وأنّه في بئر ذروان في جُفّ طَلْعَةٍ تحت رَاعوفة، والجُفُّ: قِشْرُ الطَلْع، والرَّاعُوفة: حجَر في أسفَل البئر، يقوم عليها الماتِح (۱).

فانتبه رسول الله (منى الا عبد اله)، وبعث علياً (عبد الديم) والزّبير وعَمّاراً، فنزَحوا ماء تلك البئر، ثم رفعوا الصَحْرة وأخرجوا الجُفّ، فإذا فيه مُشَاطةً رأس، وأسنان من مُشَطِه، وإذا فيه مَعْقِدٌ في إحدى عشرة عُقْدة مَعْروزة بالإبر، فنزلت هاتان السورتان، فجعل كلّما يقرأ أ ية انحلّت عُقْدة، ووجد رسول الله (منى الا عبد الله) خِفّة، فقام فكأنما أنشِط من عِقال (٢)، وجعل جَبْرَئيل (عبد السلام) يقول الله أرقيك من كلّ شيء يؤذيك، من حاسِد و عين، والله تعالى يشفيك.

ثمَ قال الطَّبرسي: ورووا ذلك عن عائشة وابن عباس. ثمّ قال: وهذا لايجوز لأنَّ من وُصِف بأنَه مَسحور، فكأنَه قد خَبَل عقله، وقد أبئ الله سُبحانه ذلك في قوله: ﴿وَقَال الظَّالِمُونَ إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجِلاً مَسْحوراً \* اَنْظُرْ

<sup>.</sup> \_ 0

٢ ـ خواص القرآن: ١٧ «مخطوط».

٧ \_ طب الأثمة (عليهم السلام): ١١٥.

<sup>(</sup>۱) يونس ۱۰: ۸۱، ۸۸

<sup>(</sup>۲) النازعات ۷۹: ۲۷، ۲۸.

<sup>(</sup>٣) الأعراف ٧: ١١٨ ـ ١٢٢.

۸ ـ مجمع البيان ۱۰: ۸٦٥

<sup>(</sup>١) أي المُسْتَقي. «لسان العرب ٢: ٥٨٨».

<sup>(</sup>٢) أي خُل من عقال.

كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ آلأَمْثَالَ فَضَلُواْ ﴾ "، ولكن يُمكن أن يكون اليَهوديّ أو بناتُه على مارُوي، اجتَهدوا في ذلك فلَم يَقدِروا عليه، وأطلَع الله نبيّه (سنر الله على مافعلوه من النّسويه حتّى استُخرِج، وكان ذلك دلالةٌ على صِدفه (سنر الاعلى دائه)، وكيف يجوز أن يكونَ المرضُ من فِعلهم! ولو قدّروا على ذلك الفتّلوه وقتلوا كثيراً من المؤمنين مع شِدّة عَداوتهم له.



## شُورَةُ النَّاس

تَمَدُّم في سورة الفلق (١)

﴿ ١٢٠٦٨ / ١-ومن (خواص القرآن): روي عن النبيّ (سلّ له عليه راله) أنّه قال: ١مَن قرأ هذه السورة على ألم سكّن بإذن الله تعالى، وهي شفاءً لمَن قرأهاه.

٢/١٢٠٦٩ ـ وقال رسول الله (مـنـراه طبـواله): «من قرأها عند النوم كان في حِرْزِ الله تعالى حتّى يُصبح، وهي عُوذَةٌ من كلّ ألم ووجع وآفة،وهي شفاء لمّن قرأها».

٣/١٢٠٧٠ ـ وقال الصادق (على السلام): ومن قرأها في منزله كلّ ليلة، أمن من الجنّ والوَسُواس، ومَن كتبها وعلّقها على الأطفال الصّغار حُفِظوا من الجانّ بإدّن الله تعالى،

سورة النَّاس مفضلها م

(١) تقدّم في الأحاديث (١ ـ ٣) من فضل سورة الفلق.

.....1

...... T

٣ ـ خواص القرآن: ١٧ «مخطوط».

قوله تعالى:

## بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمَاٰنِ آلرَّحِيْمِ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ آلنَّاسِ \* مَلِكِ آلنَّاسِ \* إِلَهِ آلْنَّاسِ \* مِـن شَـرِّ آلْوَسْوَاسِ آلْخَنَّاسِ \* آلَّذِی یُوسْوِسُ فِی صُدُورِ آلنَّاسِ \* مِـنَ آلْجِنَّةِ وَآلنّاسِ [1-1]

آلوشواس أنحناس الشبطان الذي هو في صدور الناس بوسوس فيها ويؤيسهم من الخير ويعدُهم الفقر، الوشواس أنحناس السبطان الذي هو في صدور الناس بوسوس فيها ويؤيسهم من الخير ويعدُهم الفقر، ويتحملهم على المعاصي والفواحش وهو فول الله عزّ وجل الشيطان يَعِدُكُمُ الفَقْرَ وَيأْمُرُكُمْ بِالفَحْشَاءِ اللهُ الله ويتحملهم على المعاصي والفواحش وهو فول الله عزّ وجل الشيطان يَعِدُكُمُ الفَقْرَ وَيأْمُركُمْ بِالفَحْشَاءِ اللهُ الله ويتحملهم على المعاصي والفواحش وهو فول الله عزّ وجل الشيطان يعمل أحدهما ملك مُرشِد، وعلى الآخر من الناس شيطان من الناس على المعاصي، كما يحمِل الشيطان من الجنّ. من الجنّ. من الناس شيطان يحمِل الناس على المعاصي، كما يحمِل الشيطان من الجنّ.

٣/١٢٠٧٣ - ثم قال عليّ بن إبراهيم: حدّ ثنا سعيد بن محمّد، قال: حدّ ثنا بكر بن سَهْل، عن عبدالغني بن سعيد الثقفي، عن موسى بن عبدالرجمن، عن مُقاتل بن سليمان، عن الضحّاك بن مُزاحِم، عن ابن عبّاس، في قوله: ﴿ مِن شَوِّ ٱلْوَسُواسِ ٱلْخَنَّاسِ ﴾ يُريد الشَيطان (سنه على قلبِ ابن آدم، له خُرطوم مثل خُرطوم الخِنْزِير، يُوسُد شَوِ ٱلْفَالِي عَلَى الله عزّ وجلّ انخنس، يُريد رَجِع، قال الله عزّ وجلّ:

سورة الناس آية . ١ ـ ٦ ـ

١ ـ تفسير القمى ٢: ٤٥٠.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٦٨.

٢ ـ تفسير القمي ٢: ٥٠٠.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ١٥٠.

شُورَةُ النَّاسِ (١١٤) ....... ١١٤..... ...... ٨١٩

﴿ اللَّذِي يُوَسُوسُ فِي صُدُورِ ٱلنَّاسِ ﴾ ثم أخبر أنه من الجنّ والإنس، فقال عزّ وجلّ: ﴿ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ﴾ يُريد مِن الجنّ والإنسِ.

الحكم، عن على بن الحكم، عن أبان بن تغلِب، عن أبي عبدالله (على السلام)، قال: «مامن مؤمنٍ إلّا ولقَلهِ أَذُنان في جَوفِه، أَذُنَّ عن سَبف بن عَميرة، عن أبان بن تَغلِب، عن أبي عبدالله (على السلام)، قال: «مامن مؤمنٍ إلّا ولقَلهِ أَذُنان في جَوفِه، أَذُنَّ بنفُث فيه الوَسُواس الخَنَاس، وأذن يَنفُث فيه المَلَك، فيؤيّد الله المؤمن بالمَلَك، فذلك قوله: ﴿ وَأَيّدَهُم بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ (١).

الطَّبَرُسي: روىٰ العَيّاشي بإسناده، عن أبان بن تَغلب، عن جعفر بن محمّد(طبهالسلام)، وذُكّر الحـديث يَعينهِ (۱).

### باب أنَّ المُعَوِّذَ تَيْن مِن القُرآن

١٢٠٧٥ - محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحبى، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، عن سَيف ابن عَمِيرة، عن داود بن فَرْقَد، عن صابر مولى بَسّام، قال: أمّنا أبو عبدالله (عبدالله) في صلاة المَغْرِب فقرأ المُعَوِذَتَين، ئمَ قال: «هما من القرآن».

٢/١٢٠٧٦ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن ابن أبي تَجْران عن صَفوان الجَمّال، قال: صلّى بنا أبو عبدالله (مداسم) المَغْرب، فقرأ بالمُغَوِّذتين في الرَّكْعَنَين.

٣/١٢٠٧٧ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن بكر بن محمّد، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «كان سَبِب نُزول المعوّذتين أنّه وَعَك رسول الله (منّى الله عليه والله) فنزل عليه جُبْرَئيل (عليه السلام) بهاتين السورتين فعوّذه بهما».

آمرية، عن أبي بَكْر الحَضْرَميّ، قال: قلت لأبي جعفر (طبالله)؛ إنّ ابنَ مسعود كان يسمحو الصُعوَّذَتين من المُصحَف، فقال (طبالله)؛ وقال (طبالله)؛ وقد المُعوَّذَتين من المُصحَف، فقال (طبالله)؛ وقد المُعوَّذَتين من المُصحَف، فقال (طبالله)؛ وكان أبي يقول: إنمًا فعَل ذلك ابن مسعود برأيه، وهُما من القرآن.

٤ \_الكافي ٢: ٢٠٦ / ٣.

<sup>(</sup>١) المجادلة ٥٨: ٢٢.

<sup>(</sup>۲) مجمع البيان ١٠: ٨٧٠

باب أنَّ المعوِّدُتَين من القرآن

ا ـ الكافي ٣: ٢٦ / ٢٦.

٢ ـ الكافي ٣: ٣١٤ / ٨

٣ ـ تفسير القمى ٢: ١٥٠.

غسير القمي ٢: ٥٠٠.

ا المَّارِينِ الطَّبَرِّسي، قال: في حديث أَبَيّ: مَن قرأ ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الفَلَقِ ﴾ و ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ فكأنما قرأ جميع الكُتُب التي أنزَلها الله على الأنبياء.

٦/١٢٠٨٠ ـ وعن عُفَية بن عامر، قال: قال رسول الله(متراه عليه رآله): وأُنزِلت عليّ آياتٌ لم يَنزِل مِثلُهن: المعوّذَتان». أورده مسلم في (الصحيح) <sup>(١)</sup>.

٧/١٢٠٨١ عن النبيّ (سلّى الله على والله) قال: «ياعقبة، ألا أُعلَمُك سورَتين هُما أفضل القرآن؟». قلتُ: بلي يارسول الله، فعَلَمني المُعَوِّذَتَين، ثمّ قرأبهما في صلاة الغداة، وقال: «اقْرأهُماكلَما قُمتَ ونِمْتَ».

٨/١٢٠٨٢ - وعن أبي عُبيدة الحَذَاء، عن أبي جعفر (طبهالسلام)، قال: «من أوتَر بالمُعوَّذتين و ﴿قُلْ هُوَ آلَةُ أَحَدُّ﴾ (١) قيل له: ياعبدالله، أبشِر، فقَد قَبل الله وَتُرَكه.

٩/١٢٠٨٣ ـ وعن الفُضيل بن يَسار، قال: سمعت أبا جعفر (طبه السلام) يقول: ﴿إِنَّ رسول الله (منه الله علم والله) الشاكى شَكْوَةُ (١) شديدةً، ووَجع وَجَعاً شديداً، فأتاه جَبْرَئيل وميكائيل (طبه السلام)، فقَعَد جَبْرَئيل عند رأسه وميكائيل عند رجليه، فعوّذَه جَبْرَئيل بـ ﴿قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلفَّاسِ ﴾ ٤.

۱۰/۱۲۰۸٤ ـ وعن أبي خديجة، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: (جاء جَبْرَثيل إلى النبيّ (مـنّى اله عبدراله) وهو شاك، فَرَقاهُ بالمُعوَّذتين و ﴿ قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدٌ ﴾ وقال: بسم الله أرقِيك، والله يَشْفيك من كلّ داءٍ يؤذيك، خُذُها فلتُهنيْك».

مرزتمية تكوية راس وي

٥ ـ مجمع البيان ١٠: ٨٦٤

٦ ـ مجمع البيان ١٠: ٨٦٤

<sup>(</sup>۱) صحيح مــلم ۱: ۸۵۸ / ۲۹۵.

٧ ـ مجمع البيان ١٠: ٨٦٤.

٨ ـ مجمع البيان ١٠: ٢٦٨

<sup>(</sup>١) الاخلاص ١١٢: ١.

٩ ـ مجمع البيان ١٠: ٧٦٨

<sup>(</sup>١) الشَّكُوَّة، الواحدة من الشَّكو بمعنى المرض. «أقرب الموارد ١: ٧٠١».

۱۰ ـ مجمع البيان ۱۰: ۸٦٧

۱۱ ـ مجمع البيان ۱۰: ۸۷۰

## ونَخْتِمُ ٱلكتابَ بأبواب

## ١ - باب في رَدِّ مُتَشابِه آلقُرآن إلىٰ تأويله

الله الله المؤمنين علي (مله السلام) وقال له: لولا مافي الفرآن من الاختلاف والتناقض لدخلتُ في دينكم.

فقال له على (مليهالسلام): «وماهو؟».

قال: قوله تعالى: ﴿ نَسُواْ آَفَهُ فَنَسِيَهُمْ ﴾ (١) ، وقوله تعالى: ﴿ فَالْيُومُ نَنْسُهُمْ كَمَا نَسُوالِقَاءَ يَوْمِهِمْ هَالَهُ وَقُوله تعالى: ﴿ وَوَله تعالى: ﴿ وَوَلَهُ مِنْ فَا فَا فُولُهُ وَلُهُ وَلُهُ وَلُهُ وَلُهُ وَلُهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّه

١ ـ باب في ردّ متشابة القرآن إلى تأويله

١ ـ الاحتجاج: ٢٤٠.

- (١) التوبة ١: ٢٧.
- (٢) الاعراف ٧: ٥١.
- (۲) مریم ۱۹: ۲۶.
- (٤) البأ ٧٨: ٨٦.
- (٥) الأنعام ٦: ٢٣.
- (٦) المنكبوت ٢٩: ٢٥.
- (۷) سورة ص ۲۸: ۹۲.
- (۸) سورة ق ۵۰: ۲۸.
  - (۱) پش ۳۱: ۵۰.
- (۱۰) القيامة ٧٥: ٢٢، ٢٢.
  - (۱۱) الأنهام ٢: ١٠٣.
- (١٢) النجم ٥٣: ١٢، ١٤.

﴿ لا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِن لَهُ آلرَّحْمَانُ﴾ (١٠) الآيتين، وفوله تعالىٰ: ﴿ وَمَاكَانَ لِيَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ آللهُ إِلَّا أَنْ تَأْتِيَهُمُ (١٠)، وقوله تعالىٰ: ﴿ مَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْتِيَهُمُ السَّائِكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ ﴾ (١٠)، وقوله تعالى: ﴿ مَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْتِيَهُمُ السَّائِكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ ﴾ (١٠)، وقوله تعالى: ﴿ مَالَى عَمْ بِلِقاءِ رَبُّهِمْ كَافرونَ ﴾ (١٠)، وقوله تعالى: ﴿ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقاً فِي السَّلَائِكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ ﴾ (١٠)، وقوله تعالى: ﴿ وَمَل مَعالَى: ﴿ وَمَل مَعالى: ﴿ وَمَل مَعالَى: ﴿ وَمَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مُواقِعُهُمْ اللَّهُ مُواقِعُهُمْ اللَّهُ وَمَانَ عَالَى: ﴿ وَمَل مَعالَى: ﴿ وَمَل مَعالَى: ﴿ وَمَل كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبُّهِ ﴾ (١٠)، وقوله تعالى: ﴿ وَمَل تعالى: ﴿ وَمَل مَعالى: ﴿ وَمَل مَعالى: ﴿ وَمَل مَعالى: ﴿ وَمَل مَعالَى: ﴿ وَمَل مَعالى: ﴿ وَمَن خَفَّتُ مَوَازِينَهُ ﴾ السَّمَ الشَوْلُولُ اللَّهُ مُ مُواقِعُهُمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مَوْلُولُ اللَّهُ مُنْ الْمُولُ اللَّهُ مُنْ الْمُعْمَلُ اللَّهُ مُنَاقًا لَهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ الْمُلْمَالُ اللَّهُ مُنْ الْمَعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْمَلُ لِيَوْمِ القِيَلُمَةِ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ الْمُعْلِقُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قال له أمير المؤمنين اطباسلام: وفأما قوله تعالى: ﴿نَسُوا آقَة فَنَسِيَهُمْ ﴾ إنما يَعني نَسُوا الله في دارِ الدنيا، لم يَعْمَلُوا بطاعته فَنَسيهم في الآخرة، أي لم يجعَل لهُم مِن ثوابِه شيئاً، فصاروا مَنْسِيّين مِن الخَيرِ، وكذلك تفسير قوله عزّ وجلّ: ﴿فَالْيَوْمَ نَنْسلُهم كُمَا نَسُوا لِقَاءَ يَوْمِهِمْ هَلْذَا ﴾ يعني بالنِسيان أنّه لم يُثِبهم كما يُثيبُ أولياءه الذين كانوا في دار الدُنيا مُطيعين ذاكرين حين آمنوا به وبرسوله، وخافوه بالغَيب.

وأما قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيّاً ﴾، فإنّ ربّنا تبارك وتعالى علوّاكبيراً، ليس بالذي يَنسى، ولايَغفل، بل هو الحَفيظُ العليمُ، وقد تقولُ العرّب: نَسِيّنا فُلانٌ فلايذكُرنا، أي إنّه لايأمُر لهم بخَيرٍ ولايذكُرهم به».

والكفرُ في هذه الآية البَراءة، يقول: فَيبرَأ بعضهم من بعضٍ، ونَظيرُها في سورة إبراهيم، فول الشيطان: ﴿ إِنِّي

<sup>(</sup>۱۲) طه ۲۰: ۱۰۹.

<sup>(</sup>١٤) الشوري ٤٦: ٥١.

<sup>(</sup>١٥) المطفقين ٨٣: ١٥.

<sup>(</sup>١٦) الأنعام ٦: ١٥٨.

<sup>(</sup>١٧) السجدة ٢٢: ١٠.

<sup>(</sup>۱۸) التوبة ١؛ ٧٧.

<sup>(</sup>۱۹) الكهف ۱۸: ۱۱۰.

<sup>(</sup>۲۰) الکهنب ۱۸: ۵۳.

<sup>(</sup>۲۱) الأنياء ۲۱: ۱۷.

<sup>(</sup>۲۲) المؤمنون ۲۲: ۱۰۲.

<sup>(</sup>۲۳) المؤمنون ۲۲: ۲۰۳.

كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكُتُمونِ مِن قَبْلُ ﴾ (\*\*)، وقول إبراهيم خليل الرحمن: ﴿ كَفَرْنَا بِكُمْ ﴾ (\*\*)، يعني تَبَرّأنا منكم، فمّ يجتمِعون في مواطن أُخر يَبكون فيها، فلو أنّ تلك الأصوات فيها بَدَت لأهلِ الدُنيا لأزالت جميع الخَلق عن مَعايشهم وانصدعتِ قلوبهُم إلا ماشاء الله، ولايزالون يَبكون حتى يستنفدوا الدُموع ويُغْضوا إلى الدماء، ثمّ يجتمعون في مواطن أخر فيُسْتَنظَقون فيه، فيقولون: ﴿ وَآفَهِ رَبُنَا مَاكُنّا مُشْرِكِينَ ﴾ ، وهؤلاء خاصة هُم المقرّون في يجتمعون في مواطن أخر فيُسْتَنظقون فيه ، فيقولون: ﴿ وَآفَهِ رَبُنَا مَاكُنّا مُشْرِكِينَ ﴾ ، وهؤلاء خاصة هُم المقرّون في عجردهم في أوصيائهم، واستبدالهم الذي هو أدنى بالذي هو خير، فكذبهم الله فيما انتخلوه من الإيمان، بقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَنْظُرْ كَيْفَ كُذَبُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِم ﴾ (\*\*)، فيختم الله على أفواهِهم، ويستنطق الأيدي والأرجُلَ والجُلود، فتَشْهَد بكُلَ مَعْصِبة كانت منهم، ثم يرفع عن ألسنتهم الخَتْم، فيقولون لجُلودهم: ﴿ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَا وَالْمَانَا آفَهُ آلَّذِي أَنظَقَ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ (\*\*).

تم يجتميعون في مَوطن آخر، فيَهُر بعضهم من بعض لِهُوْلِ مايشاهدونه مِن صُعوبةِ الأمرِ وعِظم البَلاء، غذلك فوله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ يَهُرُّ الْمَرَّةُ مِنْ أَخِيهِ \* وَأَمِّهِ وَأَبِيهِ \* وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ \* وَسَالُون عن يَستنطَق (٢٠) فيه أولياء الله وأصفياؤه، فلا يتكلم أَجَدٌ إِلّا مَنْ أَذِن له الرحمن وقال صَواباً، فيقام الرُسل فيُسألون عن تأدِية الرّسالاتِ الذي حُمَّلوها إلى أمَهِم، فأخبروا أنهم قد أدَّوا ذلك إلى أمَهِم، وتُسأل الأُمَمُ فَتَجحَد، كما قال الله تعالى: ﴿ فَلَنَسْتَكُنَّ آلَٰدِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْتَكُنَّ آلْمُرْسَلِينَ ﴾ (٢٠)، فيقولون: ماجاءنا من بشبر ولانذير، فتُشهد الرسل رسول الله (منَله عليه وَلَنه عَلَى الرسل وتُكليب مَن جَحَدها من الأمم، فيقول لكل أمّة منهم: بلى قد جاءكم بشيرٌ ونذيرٌ والله على كل شيءٍ قديرًا، أي مقتدر على شهادة جوارحكم عليكم بتبليغ الرسل إليكم رسالاتهم، ولذلك قال الله تعلى لنَبيّه: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا حِنْتَا مِن كُلِّ أُمّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِفْنَا بِكَ عَلَىٰ هَوُلاءٍ شَهِيداً ﴾ (١٠) فلا يستطبعون رَدَّ شهادته خوفاً من أن يختِم على أَوْرَهم، وأن تشهد عليهم جوارِحُهم (٢٠) بما كانوا يعملون، ويشهد على منافقي قومه وأمّنه وكفّارهم بإلحادهم وعِنادهم، واخيذائهم في ذلك سُنّة من تقدّمهم من الأمم على أهل ببته، وانقلابهم على أعقابهم، وارتِدادهم على أدبارهم، واحتِذائهم في ذلك سُنّة من تقدّمهم من الأمم على أهل ببته، وانقلابهم على أعقابهم، وارتِدادهم على أدبارهم، واحتِذائهم في ذلك سُنّة من تقدّمهم من الأمم

<sup>(</sup>۲٤) إبراهيم ١٤: ٢٢.

<sup>(</sup>٢٥) الممتحنة ٦٠: ٤.

<sup>(</sup>٢٦) الأنعام ٦: ٢٤.

<sup>(</sup>۲۷) فصلت ۱۱: ۲۱.

<sup>(</sup>۲۸) عبس ۱۸۰ ۲۹ ۲۹.

<sup>(</sup>٢٩) (فيفربعضهم من بعض... آخر يستنطق) ليس في «ي».

<sup>(</sup>٣٠) الأعراف ٧: ٦.

<sup>(</sup>٣١) النساء ٤: ١٤.

<sup>(</sup>٣٢) في «ي»: أرجلهم.

<sup>(</sup>٣٣) في المصدر: عهده،

الظالمة الخائنة لأنبيائها، فبقولون بأجمعِهم: ﴿ رَبَّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقْوَتُنَا وَكُنَّا قَوْماً ضَالِّينَ ﴾ (٣١).

ثمّ يجتمعون في مَوطِنٍ آخر بكون فيه مَقامٌ محمّد اسله المهاراته الله وهو المقام المحمود، فيُثني على الله عزّ وجلّ بما لَم يُثنِ عليه أحّد قبله، ثمّ بُنني على المملائكة كلّهم، فلا يَبقى مَلَك إلا أثنى عليه محمّد استراه عبداله الله يُثنِ عليهم أحّدٌ مثله (٥٠)، ثمّ يُنني على كلّ مؤمنٍ ومؤمنة، يبدأ بالصدّيفين والشهداء ثم الصالحين، فيحمّده أهلُ السماوات وأهل الأرضين، فذلك قوله تعالى: ﴿عَسَى أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَحْموداً ﴾ (٢٠)، فطُوبى لمَن كان له في ذلك المقام (٢٠) حَظُّ ونصيب، ووَيلٌ لِمَن لم يكن له في ذلك المقام حَظُّ ولانصيب.

ثم يجتمعون في موطنٍ آخر ويُزال بعضُهم عن يعضٍ، وهذاكلَه قبل الحِساب، فإذا أُخِذ في الحِساب، شُغِل كلّ إنسانٍ بمالديه، نسأل الله برَكة ذلك اليوم».

قال (طبه الدم): وأمّا قوله تعالى: ﴿ وَجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ ﴿ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ (٢٨) ذلك في موضع بنتهي فيه أولباءُ الله عزّ وجلّ بعد مايُفرَغ من الحِساب إلى نهر يُسمَى الحَبَوان، فيغتسلون فيه، ويشرَبون من آخر، فتبيض وجوههم، فيَذهَب عنهم كلّ أذى وقَدى ووَعْت (٢٨)، ثمّ يؤمّرون بدُخول الجنّة، فمِن هذا المقام يتظرون إلى ربّهم كبف يُتيبهم، ومنه يدخُلون الجنّة، فذلك قول الله عزّ وجلّ في تسليم المَلائكة عليهم: ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَيْتُمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَيْدَا لَهُ عَلَيْكُمْ وَلَكُ قوله الله عزّ وجلّ في تسليم المَلائكة عليهم: ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَيْدُ فَلُكُ أَنْ الجنّة، والنّظر إلى ماوعَدهم الله عزّ وجلّ، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَكُ قوله تعالى: ﴿ وَلَكُ مَا اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ وَلِهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْلُونَ ﴾ (١١)، أى مُنتَظِرة بِمَ يَرْجِع المُرسَلونِ.

وأما فوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَوْلَةً أُخْرَى \* عِنْدَ سِدْرَةِ ٱلمُنتَهَىٰ ﴾ (""، بعني محمّدا (منه عبه وآدامين كان عند سدرة المُنتهى حبث لايجاوزها خلق مِن خَلْقُ الله عزّ وجلّ قوله في آخر الآية: ﴿ مَازَاغَ البَصَرُ وَمَا طَغَىٰ كان عند سِدرة المُنتهى حبث لايجاوزها خلق مِن خَلْقُ الله عزّ وجلّ قوله في آخر الآية: ﴿ مَازَاغَ البَصَرُ وَمَا طَغَىٰ \* لَقَدْ رَأًى مِنْ عَايَاتٍ رَبِّهِ ٱلكُبْرَى ﴾ (""، رأى جَبْرَتبل في صورته مرّتين، هذه المرّة، ومرّة أخرى وذلك أنّ خلّق جَبْرُئيل خَلْق عظيمٌ، فهو من الرَّوحانيّين الَّذين لايدرِك خَلقهم ولاصِفتهم إلّا الله ربّ العالمين».

<sup>(</sup>٣٤) المؤمنون ٢٣: ١٠٦.،

<sup>(</sup>٣٥) في المصدر: قبله.

<sup>(</sup>٢٦) الإسراء ١٧: ٧٩.

<sup>(</sup>٣٧) في المصدر: المكان.

<sup>(</sup>۲۸) القيات ٥٧: ٢٢، ٢٢.

<sup>(</sup>٣٩) الوَعثُ: كلُّ أمر شاقَ من تعب وغيره. «المعجم الوسيط ٢: ١٠٤٣».

<sup>(</sup>٤٠) الزمر ٢٩: ٧٣.

<sup>(</sup>٤١) النمل ٢٧: ٢٥.

<sup>(</sup>٤٢) النجم ٥٣: ١٢، ١٤.

<sup>(</sup>٤٣) النجم ٥٢: ١٧، ١٨.

قال (عبه السلام): «وأما قوله تعالى: ﴿ كُلّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِهِمْ يَوْمَئِذٍ لَّمَحْجُوبُونَ ﴾ (\*\*)، فإنمّا يعني [به] يوم القيامة عن ثواب ربّهم لمتحجوبون، وقوله تعالى: ﴿ هُلْ يَتُظرُونَ إِلّا أَن تَأْتِيَهُمُ ٱلمَلائِكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي فَعْضُ عَايَاتِ رَبِّك ﴾ (\*\*) يُخيِر محمّداً (سلّ الدعب رآله) عن المُشركين والمُنافقين الذين لم يستجيبوا الله ولرسوله، فأوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ فَقَال: ﴿ هُلْ يَنْظرُونَ إِلّا أَن تَأْتِيهُمُ ٱلمَلائِكَةُ ﴾ حبث لم يستجيبوا الله ولرسوله، ﴿ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ عَلياتِ رَبِّك ﴾ يعني بذلك العذاب بأنيهم في دار الدُنيا كما عُذَبت القرون الأولى، فهذا خبر بُخبر به النبيّ (سلّ عنهم، ثم قال: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ عَاياتِ رَبِّك لاَينفَعُ نَفْساً إِيمَائَهَا لَمْ تَكُنْ عَامَنَتْ مِن قَبَلُ ﴾ النبيّ (سلّ عنه من قبل أن تأتي هذه الآية، وهذه الآية هي طُلوع الشمس من مَعْرِبها، وقال في آية أخرى: ﴿ فَأَتَنْ هُمْ اللهِ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ عَذَابًا، وكذلك إنبانه بنيانهم، حبث قال: ﴿ فَأَتَى آللهُ مِنْ آلفَةُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا﴾ (\*\*) يعني أرسل عليهم العِنْها، وكذلك إنبانه بنيانهم، حبث قال: ﴿ فَأَتَنْهُمْ مِنْ آلفَةُ مِنْ وَيْهُ مُ آلفَةً مِنْ حَيْثُ لَمْ يَعْمُ أَرْسُلُ عليهم العِنْهِمِ عَذَابًا، وكذلك إنبانه بنيانهم، حبث قال: ﴿ فَأَتَى آللهُ مُنْ آلفَةُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَعْمُ أَرْسُلُ عليهم العِنْهِمْ العِنْهُ إِنْ اللهُ عَنْ آلفَةُ اللهُ عَنْ آلفَةً عَنْ أَنْتُهِمُ العَنْهُ اللهُ عَلْهُ أَنْهُ مِنْ آلفَةً عَنْ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلْكُ اللهُ الْعَلْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلْهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ عَنْ اللّ عَلْهُ عَنْ أَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللّهُ اللهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْ أَنْهُ اللّهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلْهُ عَنْهُ أَنْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٤٤) الشوري ٤٤: ٥١.

<sup>(</sup>٤٥) (رسل) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٤٦) (لايرى فقال رسول الله ..... وهو كلام الله عز وجل) ليس في «ي».

<sup>(</sup>٤٧) المطفقين ٨٣: ١٥.

<sup>(14)</sup> الأنعام 17 100.

<sup>(</sup>٤٩) الحشر ٥٩: ٢.

<sup>(</sup>٥٠) النحل ١٦: ٢٦.

<sup>(</sup>٥١) السجدة ٢٢: ١٠.

<sup>(</sup>٥٢) البقرة ٢: ٤٦.

<sup>(</sup>٥٢) التوبة ٢: ٧٧.

صَالِحاً ﴾ (\*\*)، يعني البَعث، سمّاه الله تعالى لفاءً، وكذلك قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يَرْجُوا لِقاءَ آللهِ فَإِنَّ أَجَلَ آللهِ لَآتٍ مِن الثوابِ والعِقاب، فاللقاء هاهنا لبس بالرُوْية، لآتٍ من الثواب والعِقاب، فاللقاء هاهنا لبس بالرُوْية، واللقاء هو البَعْث، وكذلك ﴿ تَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَكَامً ﴾ (\*\*) بعني أنّه لايزول الإيمان عن قلوبهم يومَ يُبعَثونه.

قال (عبداللام): «وأمّا قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَرَءَا المُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُواْ أَنَهُمْ مُوّاقِمُوهَا ﴾ (٥٠) يعني تيقّنوا أنهم يَدْ خُلونها، وكذلك قولُه تعالى: ﴿ إِنّى ظَنَنتُ أَنِى مُلاقٍ حِسَابِيَه ﴾ (٥٠)، وأما قوله عزّ وجلّ للمُنافقين: ﴿ وَتَظُنُونَ بِهُ وَالْمَافَقِينَ وَالظّنُ وَلَمُنافقينَ وَالظّنُ وَلَمُنافقينَ فَلَا اللهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَمْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَنْهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْسَ ظَنَّ بَقِينٍ، والظّنُ ظَنَانَ وظنَّ شَكْ وظنَّ يقين، فماكان من أمرِ الدنيا من الظنَّ فهو ظنَّ شَكَّ،

قال رعب السلام): ووأما قوله عزّ وحلّ: ﴿ وَنَضَعُ آلمَوَازِينَ آلقِسْطَ لِيَوْمِ آلقِيلُمَةِ فَكَلا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْعًا ﴾ (٥٠ فهو ميزان العَدْل، يُؤخذُ به الخَلائق يوم القيامة، يُديل (١٠ اللهُ تبارك وتعالى الخلائق بعضهم من بعض، ويجزيهم بأعمالهم، ويفتَصَ للمظلوم من الظالم.

ومعنى قوله عزّ وجلّ: ﴿فَمَن تَقُلَتْ مَوَازِينهُ ﴾ (٢٠) ﴿ وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِيتُه ﴾ (٢٠) فهو قِلّة الحِساب وكثرتُه، و الناس يومئذٍ على طبقات ومَنازل، فمِنهم من يُحاسَب حساباً يسيراً وينقلب إلى أهله مسروراً، ومنهم الذين يَدْخُلُون الجنّة بغير حساب لأنهم لم يتَلبّسوا من أمر الدنيا بشيء، وإنّما الحِساب هناك على من تلبّس بها هاهنا، ومنهم من يُحاسَب على النّقير والقِطمير ويصير إلى عذاب السّعير، ومنهم أئمة الكُفر وقادة الضّلالة، فأولئك لايقيم لهم وَزْناً، ولا يُعبأ بهم، لأنهم لم يَعبأوا بأمرِه ونَهيه، يوم القيامة هم في جَهنّم خالِدون، تَلفَحُ وجوههم النّار، وهم فيها كالحون،

ومن سؤال هذا الزنديق أنَّ قال: أجِدُ الله يَعُولَ: ﴿ قُلْ يَتُوَفَّٰكُم مَّلَكُ ٱلمَوْتِ ٱلَّذِي وُكِلَ بِكُمْ ﴾ (١٠٠ و ﴿ آللهُ وَمُواللهُ وَمَنَّ اللَّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ

<sup>(</sup>٥٤) الكهف ١٨: ١١٠.

<sup>(</sup>٥٥) العنكبوت ٢٩: ٥.

<sup>(</sup>٥٦) الأحزاب ٣٣: 11.

<sup>(</sup>۵۷) الكهف ۱۸: ۵۳.

<sup>(</sup>۸۸) الحاقة ۲۹: ۲۰.

<sup>(</sup>٥٩) الأحزاب ٢٣: ١٠.

<sup>(</sup>۲۰) الأنبياء ۲۱: ٤٧.

<sup>(</sup>٦٦) أدال فلاناً وغيره على فلان أو منه: نصره، وغلبه عليه، وأظفره به. «المعجم الوسيط ١: ٣٠٤».

<sup>(</sup>٦٢) الأعراف ٧: ٨

<sup>(</sup>٦٣) الأعواف ٧: ٩.

<sup>(</sup>٦٤) السجدة ٢٢: ١١.

<sup>(</sup>٦٥) الزمر ٢٩: ٤٢.

<sup>(</sup>٦٦) النحل ١٦: ٣٢.

لنفسه، ومرّةُ لمَلَك الموت، ومرّةُ للمَلائكة، وأجدُه يقول: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنْ ٱلصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ﴾ (٣٠)، ويقول: ﴿ وَإِنِّى لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَءَامِن وَعَمِلُ صَالِحاً ثُمَّ ٱهْتَدَى ﴾ (٢٠ وأعْلَمَ في الآية الأولى أنّ الأعمال الصالحة لاتُكفّر، وأعلمَ في الثانية أنّ الإيمان والأعمال الصالحة لاتنفع إلّا بعد الاهتِداء.

وأجدُه يقول: ﴿وَسُثَلَ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ مِن رُّسُلِنا﴾ '`` فكيف يسأل الحيّ الأموات قبل البعث والنشور؟

وأجدُه يقول: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَىٰ ٱلسَّمَاواتِ وَٱلأَرْضِ وَالجِبالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَها وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإِنسانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً﴾ (٥٠) فما هذه الأمانة، ومن هذا الإِنسان، وليس من صفة العزيز الحكيم التَلبيس على عباده؟

وأجِدُه قد شَهر هفوات أنبيانه بقوله: ﴿ وَعَصَى ءَادَمُ رَبَّهُ فَغَوَىٰ ﴾ (١٧) ، وبتكذيبه تُوحاً لمّا قال: ﴿ إِنَّهُ آبَنِي مِنْ أَهْلِكَ ﴾ (٢٧) ، وبوصْفِه إبراهيم بأنه عبدكوكباً مرّةً، ومرّةً قمراً ، ومرّةً شمّساً ، وبقوله في يوسف: ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْلَا أَن رَّءَا بُرْهَانَ رَبِّهِ ﴾ (١٧) وبتَهْجينه موسى حيث قال: ﴿ رَبِّ أَرِنِي أَنظُر إِلَيْكَ قَالَ لَن تَوَانِي ﴾ (١٧) الآية ، وببعثه على داود جَبْرَئيل وميكائيل حيث تسوَّروا المحراب إلى آخر القِصّة ، و بحبسه يونس في بَظن الحوت حيث ذهب مُغاضباً مُذنباً ، وأظهر خَطاً الأنبياء وزَللهم ، ووارى اسمَ مَن اغترَّ وفنن خَلْقه وَضَلَ وَأضلَ ، وكنى عن أسمائهم في قوله: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَالَيْتَنِي مَن المائهم في قوله: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَقُولُ يَالَيْتَنِي لَمْ أَتَخِذْ فَلانا خَلِيلاً \* لَقَدْ أَضَلَنِي عَنِ الذَّي لِم يذكر من اسمِه ماذكر من أسماء الأنبياء ﴾

وأجِدُ، يُفول: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالمَلَكُ صَفّاً صَفّاً ﴾ ( ﴿ هَلْ يَنظُرونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ المَلائِكَةُ أَوْ يَأْتِيَى رَبُّكَ أَوْ يَأْتِيَ بَعْضُ ءَايَاتِرَبِّكَ ﴾ ( ( ) ﴿ وَلَقَالُ جِئْتُمُونَا فُرادَى ﴾ ( ( ) قمرة يجيئهم، ومرّة بجيئونة.

<sup>(</sup>٦٧) الأنبياء ٢١: ١٤.

AT: 1. 46 (7A)

<sup>(</sup>٦٩) الزخرف ٤٣: ٤٥.

<sup>(</sup>٧٠) الأحزاب ٢٣: ٧٢.

<sup>(</sup>۲۱) طه ۲۰: ۱۲۱.

<sup>(</sup>۷۲) هود ۱۱: 20.

<sup>(</sup>۷۲) هود ۱۱:۲۱.

<sup>(</sup>۷٤) يوسف ۱۴: ۲۲.

<sup>(</sup>٧٥) الأعراف ٧: ١٤٣.

<sup>(</sup>٧٦) الفرقان ٢٥: ٢٧ ـ ٢٩.

<sup>(</sup>۷۷) الفجر ۸۹: ۲۲.

<sup>(</sup>۸۷) الأنعام ٦: ١٥٨.

<sup>(</sup>٧٩) الأنعام ٦: ١٤.

وأَحِدُه يُخبِرُ أَنَه بَتْلُو نبيّه شاهِد منه، كأنَّ الذي تَلاه عبّد الأصنام بُرْهَةٌ من دَهْره. وأجدُه يقول: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَئِذِ عَنِ آلنَّعِيمِ ﴾ (١٠٠)، فما هذا النعيم الذي يُسأل العباد عنه؟ وأجِدُه يقول: ﴿ بَقِيَّتُ آللهِ خَيْرٌ لَّكُمْ ﴾ (١٠٠) ماهذه النَّفية؟

وأجِدُه يقول: ﴿ يَاحَسْرَتَىٰ عَلَىٰ مَافَرَّطَتُ فِي جَنبِ آفَهِ ﴾ (٢٠ و ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَقَمَّ وَجُهُ آفَهِ ﴾ (٥٠ و ﴿ كُلُّ شَى: هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾ (١٠ و ﴿ وَأَصْحَابُ آلِيَمِينِ مَاأَصْحَابُ آلِيَمِين ﴾ (٥٠ و ﴿ وَأَصْحَابُ آلشَمَالِ مَاأَصْحَابُ آلشَمَالِ ﴾ (٢٠ مامعني الجَنْب والوجه واليمين والشمال؟ فإنّ الأمر في ذلك مُلتبس جدًاً.

وَأَجِدُه بِقُول: ﴿ الرَّحْمَانُ عَلَىٰ آلعَوْشَ آسْتَوَى ﴾ (\*^ ويقُول: ﴿ وَأَمِنتُم مَّن فِى آلسَّماَءِ ﴾ (^^ و ﴿ وَهُوَ آلَّذِى فِى آلسَّمَاءِ إِلَـٰهٌ وَفِى آلأَرْضِ إِلَـٰهٌ ﴾ (^^ و ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ (' '' و ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْه مِنْ حَبْلِ آلوَريد ﴾ (''' و ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجُوَىٰ ثَلاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ (" الآية.

وَأَجِدُه يقول: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا تُقْسِطُوا فِي اليَتَامَى فَانكِحُوا مَاطَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَاءِ ﴾ (٢٣)، وليس يُشيِه القِسُطُ في اليتامي نكاحَ النساء، ولاكلَ النساء أيتام، فما معنى ذلك؟

وأُجِدُه يقول: ﴿ وَمَاظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُون ﴾ (١١)، فكيف يُظلَم الله، ومن هؤلاء الظلَمة؟ وَأَجِدُه يقول: ﴿ قُلْ إِنِّمَا أَعِظُكُم بِوَاحِدةٍ ﴾ (١٠) فما هذه الواحدة؟

وأجِدُه يقول: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ ﴾ (٢٦)، وقد أرى مُخالفي الاسلام مُعتَكِفين على باطِلِهم



- (۸۰) التکائر ۱۰۲: ۸
  - (۸۱) عود ۱۱: ۲۸
- (۸۲) الزمر ۲۹: ۵۰.
- (٨٣) البقرة ٢: ١١٥.
- (٨٤) القصص ٢٨: ٨٨
- (۸۵) الواقعة ۵۱: ۲۷.
- (٨٦) الواقعة ٥٦: ٤١.
  - (۸۷) طه ۲۰: ۵.
- (۸۸) الملك ۲۷: ۱۱.
- (۸۹) الزخرف ۱۳: ۸٤.
  - (٩٠) الحديد ٥٧: ٤.
- (۹۱) سورة ق ۵۰: ۱۹.
- (٩٢) المجادلة ٥٨: ٧.
  - (۹۳) النساء ٤: ٣.
- (٩٤) الأعراف ٧: ١٦٠.
  - (٦٥) سبأ ٣٤: ٤٦.
- (٩٦) الأنبياء ٢١: ١٠٧.

غيرٌ مُقْلِعين عنه، وأرى غيرهم من أهل الفساد مُختلفين في مَذاهبهم يَلْعَنُ بعضُهم بعضاً، فأيّ موضع للرّحمة العامّة لهم، المُشتَمِلة عليهم؟

وأَجِدُه قد بين فَضْلَ نبيّه على سائر الأنبياء، ثمّ خاطبه في أضعاف ماأثنى عليه في الكتاب مِن الإزراء عليه وانخِفاض محلّه، وغير ذلك من تهجينه وتأنيبه مالم يُخاطِب به أحداً من الأنبياء، مثل قوله: ﴿ وَلُوشَاءً آلله لَجَمَعُهُم عَلَى الهدى قَلا تَكُونَنَّ مِن الجَاهِلِينَ ﴾ (٢٠) وقوله: ﴿ وَلُولًا أَن تَبْتَنَاكَ لَقَدْ كِدتَّ تَرْكُنُ إِلَيْهِم شَيئاً قليلاً \* إِذَا لأَذَقْنَاكَ ضِعْفَ الحَيَاتِ وَضِعْفَ المَمَاتِ ثُمَّ لاتجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيراً ﴾ (٨٠) ، وقوله تعالى: ﴿ وَتُخْفِى فِى إِذَا لأَذَقْنَاكَ ضِعْفَ الحَيَاتِ وَضِعْفَ المَمَاتِ ثُمَّ لاتجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيراً ﴾ (٨٠) ، وقوله تعالى: ﴿ وَتُخْفِى فِى لَغُسِكَ مَا آللهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى النَّاسَ والله أَحقُ أَن تَخْشَنه ﴾ (١٠١) ، وقوله: ﴿ وَمَاأُدْرِى مَا يُفْعَلُ بِى وَلا بِكُمْ ﴾ (١٠٠) ، ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَخْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ (١٠٠) فإذا كانت الأشياء تُحصى في الإمام المُبين وهو وصيُ النبيّ، فالنبيّ أُولَىٰ أَن يكون بعيداً من الصفة التي قال فيها: ﴿ وَمَاأَدْرِى مَا يَفْعَلُ بِى وَلاَيكُمْ ﴾ وهذه كلّها صِفات مُختلفة، وأحوالٌ مُتناقضة، وأمور مُشكِلة، فإن بكنِ الرّسول والكتاب حَقّاً، فقد هلكتُ لِشَكَى (١٠٠١) في ذلك، وإن كاناباطِلَبن فما على من بأس!

فقال أمير المؤمنين (علمالسلام): «سُبَوحٌ قُدوَس ربُّ المَلائكة والرّوح، تبارك وتعالى هو الحيّ الدائم القائم على كلّ نفسٍ بماكسبَت، هاتِ أيضاً ماشَككْتَ فيه؟». قال: حَسْبِي ماذكرتُ، ياأمير المؤمنين.

قال عليّ (طبه السلام): «مَسَأَنَبُنُكَ بتأويل ماسألتَ عنه، وماتوفيقي إلّا بالله، عليه توكّلت وإليه أُنيب، وعليه فليتوكّل المتوكّلون.

فأمّا قوله تعالى: ﴿ اللهُ يَتَوَفَّى الأَنفُسَ حِينَ مَوْتِها ﴾ '''' ، وقوله عزّ وجلّ: ﴿ يَتَوَفَّنْكُمْ مَّلَكُ ٱلمَوْتِ ﴾ '''' و ﴿ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا ﴾ '''' و ﴿ الَّذِينَ تَتَوَفَّنْهُمُ ٱلمَلائكَةُ ظَلِينِ ﴾ ''' و ﴿ الَّذِينَ تَتَوَفَّنْهُمُ ٱلمَلائكَةُ ظَلِينِ ﴾ ''' و ﴿ الَّذِينَ تَتَوَفَّنْهُمُ ٱلمَلائكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ ﴾ '''' فهو تبارك وتعالى أجَلَ وأعظم من أن يتولَى ذلك بنفسه، وفِعل رُسُلِه وملائكتهِ فِعله، لأنهم بأمرِه

<sup>(</sup>٩٧) الأتعام ٦: ٢٥.

<sup>(</sup>٩٨) الإسراء ١٧: ٧٤: ٥٧.

<sup>(</sup>٩٩) الأحزاب ٣٣: ٣٧.

<sup>(</sup>١٠٠) الأحقاف ٢١: ٩.

<sup>(</sup>۱۰۱) الأنعام ٦: ٨٦.

<sup>(</sup>۱۰۲) يش ۲۳: ۱۲.

<sup>(</sup>۱۰۳) في «ج، ي»: بشكي.

<sup>(</sup>۱۰٤) الزمر ۲۹: ۲۲.

<sup>(</sup>١٠٥) السجدة ٢٢: ١١.

<sup>(</sup>۱۰٦) الأنعام ٦: ٦١.

<sup>(</sup>۱۰۷) النحل ۱۱: ۲۲.

<sup>(</sup>۱۰۸) النحل ۱۱: ۲۸.

يعملون، فاصطفى جلّ ذِكره من الملائكة رُسُلاً وسَفَرَةً بينه وبين خلقه، وهم الذين قال الله فيهم: ﴿ آفَهُ يَضْطَفِى مِنَ آلمَلائكَةِ رُسُلاً وَمِن آلنَّاسِ ﴾ (''')، فمَن كان من أهلِ الطاعة، تؤلّت فبض روحه مَلائكة الرّحمة، ومن كان من أهل المَعْصية تؤلّت فبض روحِه ملائكة النِقْمة، بَصْدُرونَ عن أهل المَعْصية تؤلّت فبضَ روحِه ملائكة النِقْمة، ولمَلَك الموت أعوان من ملائكة الرّحمة والنِقْمة، بَصْدُرونَ عن أمرِه، وفعلهم فعلُه، وكلّ ما يأتون به منسوبٌ إليه، وإذا كان فعلُهم فِعلُ مَلك الموت، ففعلُ ملَك الموت فِعلُ آلله، لأنه يتَوفّى الأنفس على يَد مَن يشاء، ويُعطي ويَمنع، ويُثب ويُعاقب على يَدِ مَن يشاء، وإنّ فِعلَ أَمَنائه فعلُه كما قال: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلّا أَن يَشَاءَ آللهُ ﴾ ("").

وأما قوله: ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِنَ ٱلصَّالِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ ﴾ (١١١)، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَارٌ لِمَعْ وَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ الْفَتَدَىٰ ﴾ (١١١)، فإنّ ذلك كلّه لايغني إلا مع الاهتداء، ولبس كلّ من وقع عليه اسمُ الايمان كان حقيقاً بالنّجاةِ ممّا هلك به الغُواة، ولوكان ذلك كذلك لنّجتِ اليهود مع اعترافها بالتوحيد وإفرارها بالله، ونَجا سائر المُقَرِين بالرّحدانية، من إبليس فمّن دونه في الكُفر، وقد بيّن الله ذلك بقوله: ﴿ اللَّهِ مَا مَنُواْ وَلَمْ تُؤْمِنُ عَلَيْهُوا اللهُ فَل بَعْدُونَ ﴾ (١١٠، ويقوله: ﴿ اللَّهِ عَلَيْهُ مَا الْمَنْ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ (١١٠، ويقوله: ﴿ اللَّهِ الْمُقَامِلُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَمْ تُؤْمِنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ (١١٠)، ويقوله: ﴿ اللَّهِ عَامَنَا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنُ وَلَمْ مُهْتَدُونَ ﴾ (١١٠)،

وللإيمان حالات ومنازل يَطُول شَرحُها، ومن ذلك أنّ الايمان قد يكون على وَجْهَين: إيمان بالقلب، وإيمان باللسان، كما كان إيمان المُنافقين على عَهْدِ رسول الله (مله عبدواله) لمّا قَهْرَهم بالسّيف وشَمِلهم الخَوف، فإنهم آمنوا بألبنتِهم ولم تُؤمن قلوبهم، فالايمان بالغَلب هو التسليم للرب، ومن سلّم الأمور لمالكها لم يستكبر عن أمرِه، كما استكبر إبليس عن السجود لآدم، واستكبر أكثر الأمم عن طاعة أنبيائهم، فلم ينفّعهم التوحيد كما لم يَنْفَع إبليس ذلك السُّجود الطويل، فإنّه سجّد سُجُدهُ واحِدة أربَعة آلاف عام، لم يُردُبها غير زُخرِف الدُنيا والتَمكين من النظِرة، فلذلك لاتنفع الصلاة والصّدقة إلا مع الاهتداء إلى سبيل النّجاة وطريق الحق، وقد قطع الله عُذرَ عِباده بتبيين آباتِه وإرسال رُسُله، لئلا يكونَ للناس على الله حُجّة بعد الرُسُل، ولم يُخْلِ أرضه من عالم بما يحتاج الخليقة إليه، ومتعلّم على سبيل نجاة، أولئك هم الأقلّون عدّداً.

وقد بيّن الله ذلك في أمم الأنبياء، وجعلهم مَثلاً لِمَن تأخّر، مثل قوله في قوم نوح: ﴿ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ إِلّا

<sup>(</sup>١٠٩) الحج ٢٢: ٧٥.

<sup>(</sup>۱۱۰) الإنباد ۲۰: ۲۰.

<sup>(</sup>١١١) الأنبياء ٢١: ٩٤.

<sup>(</sup>۱۱۲) طه ۱۲: تد

<sup>(</sup>۱۱۲) الأنعام ٦: ٢٨

<sup>(</sup>١١٤) المائدة ٥: ١١.

قَلِيلٌ ﴾ (١١٠)، وقوله فيمن آمن من أمّة موسى: ﴿ وَمِن قَوْمٍ مُوسَى أُمّةٌ يَهْدُونَ بِالحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ (١١٠)، وقوله في حَوَاري عبسى، حبث قال لسائر بني إسرائبل: ﴿ مَنْ أَنصَارِى إِلَى اللهِ قالَ الحَوَاريُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ آهٰهِ ءَامَنًا بِاللهِ وَآشَهَدْ بِأَنّا مُسْلِمُونَ ﴾ (١٧٠) يعني بأنهم مُسلَمون لأهل الفَصْل فضلَهم، ولايستكبرون عن أمر ربّهم، فما أجابه منهم إلا الحواربون، وقد جعل الله للعِلم أهلاً وفَرض على العباد طاعتهم بقوله: ﴿ أَطِيعُوا آللهُ وَأَطِيعُوا آلرَّسُولَ وَأُولِى آلاً مُر مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللّهِ يَعْمُ اللّهُ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَىٰ الرَّسُولِ وَإِلَىٰ أُولِى الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللّهِ يَعْمُ اللّهُ وَالْمَاسِحُونَ فِي وَأُولِى آلْهُ وَكُونُوا مع آلصًادِقين ﴾ (١٢٠)، وبقوله: ﴿ وَمَايَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلّا آمَّةُ وَالرَّاسِحُونَ فِي العِلْمِ ﴾ (١٢٠)، وبقوله: ﴿ وَاتُوا آلْبُوتَ مِنْ أَبُوابِهَا ﴾ (١٢٠)، والبيوت هي بيوت العلم الذي استوْدِعَته الأنبياء، وأبوابها أوصياؤهم.

<sup>(</sup>۱۱۵) عود ۱۱: ۶۰.

<sup>(</sup>١١٦) الأعراف ٧: ١٥٩.

<sup>(</sup>۱۱۷) آل عمران ۳: ۵۲.

<sup>(</sup>١١٨) النساء ٤: ٥٩.

<sup>(</sup>١١٩) النساء ٤: ٨٨

<sup>(</sup>١٢٠) التوبة ١: ١١٩.

<sup>(</sup>۱۲۱) آل عسران ۳: ۷.

<sup>(</sup>١٢٢) البقرة ٢: ١٨٩.

<sup>(</sup>١٢٢) التوبة 1: 30.

<sup>(</sup>١٢٤) غافر ١٠٤٠ ٥٨

<sup>(</sup>١٢٥) المائدة ٥: ٥٥.

بَيْنَهُمْ ثُمُّ لَا يِحِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ (١٢١)، وبقوله: ﴿ وَمَا مُحمَّدُ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلِ أَفَإِينْ مَّاتَ أَوْ قُتِلَ آنقَلَبَتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ ﴾ (١٢٧)، ومثل قوله ثعالى: ﴿ لَتَرْكَبُنَّ طَبَقاً عَن خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلِ أَفَإِينْ مَّاتَ أَوْ قُتِلَ آنقَلَبَتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ ﴾ (١٢٠)، ومثل قوله ثعالى: ﴿ لَتَرْكَبُنَ طَبَقاً عَن طَبَقالِ مَن كَان قبلكم من الأُمم في الغدر بالأوصياء بعد الأنبياء، وهذا كثير في كتاب الله عز وجل، وقد شقّ على النبيّ (منه علم ما يؤول إليه عاقبة أمرهم، وإطلاع الله إيّاه على بَوارهم، فأوحى الله عز وجل اليه: ﴿ فَلَا تَذْهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ ﴾ (١٣٠) و ﴿ فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ ٱلكَافِرِينَ ﴾ (١٣٠)

وَأَمَا قُولُه: ﴿ وَسُئُلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبُلِكَ مِن رُسُلِنَا ﴾ (٢١) فهذا من براهين نبيّنا (صَلَى على وَسُئُلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن وَسُلِنَا ﴾ (٢١) فهذا من براهين نبيّنا (صَلَى الله وسائر المِلل، إيّاها وأوجَب به الحُجّة على سائر خَلقه، لأنّه لما ختم به الأنبياء، فعلم منهم مناأرسلوا به وحمّلوه من عزائم الله خَصّه الله بالارتفاء إلى السماء عند المعراج، وجمّع له يومئذ الأنبياء، فعلم منهم مناأرسلوا به وحمّلوه من عزائم الله وآياته وبراهينه، وأقرّوا أجمعون بفضل وفضل الأوصياء والحُجّج في الأرض من يعده، وفضل شيعة وصِيّه من المؤمنين والمؤمنات الذين سلّموا لأهل الفَضْل فَضْلَهم ولم يستَكبروا عن أمرهم، وعرف من أطاعهم وعصاهم من أمّهم وسائر من مضى ومن غير أو نقدّم أو تأخر.

وأمّا هَفُوات الأنبياء عليهم السلام وما بيّنه الله في كتابه، ووقوع الكناية عن أسماء من اجتزم أعظم ممّا اجتزمَتْه الأنبياء ممّن شَهِد الكتاب بظُلمِهم، فإنّ ذلك مِن أدّل الدلائل على حِكمة الله عزّ وجلّ الباهِرة وقدرتِه القاهِرة وعِزّته الظاهِرة، لأنّه عَلِم أنّ براهبن الأنبياء تَكبُر في صدور أميهم، وأنّ مِنهم من بتّخذ بعضهم إلنها، كالذي كان من النصارى في ابن مريم، فذكرها دلالة على تخلفهم عن الكمال الذي تفرّد به عزّ وجلّ، ألم تسمع إلى قوله في صفة عيسى حيث قال فيه وفي أمّه: ﴿ كَانَا يَأْكُلانِ ٱلطَّمَامَ ﴾ (١٣١١)؟ يعني إنّ من أكل الطّمام كان لَه تُفْل، ومن كان له تُفل فهو بعيد مما اذّعته النّصارى لابن مربم

ولم يُكَنِّ عن أسماء الأنبياء تجَبِّراً ويُعِزِّزاً مِنْ يُعلى الأهلِ الاستبصار، أنَّ الكِناية عن أسماء أصحاب الجَرائر العظيمة من المُنافقين في القرآن ليست مِن فِعله تعالى، وأنّها من فِعل المُغَيِّرين والمُبَدِّلين الذين جَعلوا القرآن عِضين، واعتاضوا الدُّنيا مِن الدِّين.

وقد بين الله تعالى قَصَص المُعَيِّرين بقوله: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتَبُونَ ٱلكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ

<sup>(</sup>١٢٦) النساء ٤: ٦٥.

<sup>(</sup>۱۲۷) آل عمران ۲: ۱٤٤.

<sup>(</sup>۱۲۸) الانشقاق ۸۶: ۱۹.

<sup>(</sup>۱۲۹) فاطر ۲۵: ۸

<sup>(</sup>١٣٠) المائدة ٥: ٨٨.

<sup>(</sup>١٣١) الزخرف ٤٣: 10.

<sup>(</sup>۱۳۲) المائدة ٥: ٥٥.

آللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ نَمَناً قَلِيلاً ﴾ (١٣٠)، وبقوله: ﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَقَرِيقاً يَلُوُونَ أَلْسِنَتَهُم بِالْكِتَابِ ﴾ (١٣١)، وبقوله: ﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَقَرِيقاً يَلُوونَ أَلْسِنَتَهُم بِالْكِتَابِ مَا لَقُولِ ﴾ (١٣٥) بعد فقد الرسولِ مايَقيمون به أوْدَ باطِلهم حسب مافعلته البهود والنصارى بعد فقد موسى وعبسى من تعبير التوراة والإنجيل، وتحريف الكيلم عن مَواضِعِه، وبقوله: ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُعْفِقُواْ نُورَ آللهِ بِأَنْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى آللهُ إِلَّا أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ ﴾ (١٣١)، يعني أنهم أنبتوا في الكتاب مالمَ يَقُلُهُ الله لِيَلْسِوا على الخَليقة، فأعمى الله قلوبهم حتى تركوا فيه مادل على ماأحدثوا فيه وحرّفوا منه (١٣٧)، وبيّن عن إفكِهم وتلبيسهم وكِتمان ماعلِموه منه، ولذلك قال لهم: ﴿ لِمُ تَلْسِسُونَ ٱلْحَقَّ بِالْبَاطِلِ ﴾ (١٣٠)، وضرب منلهم بقوله: ﴿ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَي القرآن، فهو مائينَفُعُ ٱلنَّاسَ فَيَمْكُتُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (١٣١)، فالزّيَدُ في هذا الموضِع كلامُ المُلجِدين الذين أثبتوه في القرآن، فهو مَائِنَفُعُ ٱلنَّاسَ فَيَمْكُتُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (١٣١)، فالذّي ينفّع الناس فالتنزيل الحقيقي الذي لا يأتيه الباطلُ من بين يديه يضمَحِلَ وبَطُل ويتَلاشي عند التحصيل، والذي ينفّع الناس فالتنزيل الحقيقي الذي لا يأتيه الباطلُ من بين يديه ولا من خلفه، والفلوب تَقْبَله، والأرض في هذا الموضع هي محلَ العلم وقراره.

وليس يَسُوغ مع (١٤٠) عموم النفيّة التصريح بأسماء المُبدُلين، ولا الزيادة في آياتِه على ما أثبتوه من يلقائهم في الكتاب، لِمَا في ذلك من تقوية حُجَج أهلِ التعطيل والكُفر والمِلَل المُنحَرِفة عن قِبْلَتِنا وإبطال هذا العلم الظاهر الذي قد استكان له المُوافق والمخالف بوقوع الاصطلاح على الائتمار لهم والرضا بهم، ولأنّ أهلَ الباطل في القديم والحديث أكثر عَدَداً من أهلِ الحقّ، ولأنّ الصبر على وُلاة الأمرِ مفروضٌ لقول الله عزّ وجلَ النبيّه (صلى الله عبد الله): ﴿ فَاصْبِرْ كُمَا صَبَرَ أُولُوا ٱلعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ (١١١)، وإيجابُه مثل ذلك على أوليائه وأهل طاعنه بقوله: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾ (١١٠)، فحسبُك من الجواب عن هذا الموضع ماسَمِعت، فإن شريعة النقيّة نحظر التصريح بأكثر منه.

وأمّا قوله تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكِ صَفّاً صَفّاً ﴾ (١٤٢)، وقوله: ﴿ وَلَقَدْ جِنْتُمُونَا فُرَاديٰ ﴾ (١٤٠)، وقوله:

<sup>(</sup>١٣٣) البقرة ٢: ٧٩.

<sup>(</sup>١٣٤) آل عمران ٢: ٧٨.

<sup>(</sup>١٢٥) النساء ٤: ١٠٨.

<sup>(</sup>١٣٦) التوبة ٩: ٢٢.

<sup>(</sup>۱۳۷) في «ط»: فيه.

<sup>(</sup>۱۲۸) آل عمران ۲: ۷۱.

<sup>(</sup>١٣٩) الرعد ١٢: ١٧.

<sup>(</sup>١٤٠) في «ج»: من، وفي «ي»: عن.

<sup>(</sup>١٤١) الأُحقاف ٤٦: ٢٥.

<sup>(</sup>١٤٢) الأحزاب ٣٣: ٢١.

<sup>(</sup>١٤٣) اللجر ١٩٣ ٢٢.

<sup>(</sup>١٤٤) الأنعام ٦: ١٤.

﴿ مَلْ يَنظُرُونَ إِلّا أَن تَأْتِيهُمُ ٱلْمَلاَئِكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ ءَاياتِ رَبِّكَ ﴾ (١٤٠) فذلك كلّه حق، وليس مجيئه (١٤٠) جلّ ذكره كمَجيء (١٤٠) خلقِه، فإنّه رُبّ [كلّ] شيء، ومن كتاب الله عزّ وجلّ مايكون تأويلُه على غير تنزيله، ولايشبِه تأويلُه كلامَ البشر ولافِعل البسَر، وسَأَنبُنُكَ بمِثالِ لذلك تكتفي به إن شاء الله تعالى، وهو حكاية الله عزّ وجلّ عن إبراهيم (عبد الله) حبث قال: ﴿ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾ (١٤٠)، فذهابُه إلى ربّه توجهه إليه في عبادته واجتهاده، ألا ترى أنّ تأويله غير تنزيله! وقال: ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةً أَزْوَاجٍ ﴾ (١٠١)، وقال: ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةً أَزْوَاجٍ ﴾ (١٤٠)، وقال: ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةً أَزْوَاجٍ ﴾ (١٤٠)، وقال: ﴿ وَأَنزَلَ لَكُم مِنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةً أَزْوَاجٍ ﴾ (١٤١)، وقال: أولًا تَعَالِيهِ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمَانِ وَلَدٌ فَأَنَا الحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَهِيلِهُ ﴾ (١٥٠)، فإنزاله ذلك خَلقُه إبّاه، وكذلك قوله: ﴿ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَانِ وَلَدٌ فَأَلُ العَالِدِينَ ﴾ (١٥٠)، أي الجاحدين. فالتأويل في هذا القول باطِنه مُضادً لظاهِره.

ومَعنى قوله: ﴿ عَلْ يَنظُرُونَ إِلّا أَن تَأْتِيَهُمُ المَلائِكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَاتِ رَبِّكَ ﴾ ، فإنما خاطَبَ نبينا استراد عبدواله): هل يننظر المُنافقون والمُشرِكون إلا أن تأنيهم الملائكة فيعاينوهم ﴿ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَاتِ رَبِّكَ ﴾ يعني بذلك أشر ربّك، والآبات هي العذاب في دار الدُنيا كما عذب الأمم السالفة والقرون الخالية، وقال: ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَّا نَأْتِي آلأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا ﴾ (٢٥١)، يعني بذلك مايهلِك من الفرون، فسمّاه إنياناً، وقال: ﴿ قَاتَلَهُمُ آفَةُ أَنِّى يُؤْفَكُونَ ﴾ (٢٥١)، أي لَعنهم الله أنى يؤفكون، فسمّى اللقنة قِنالاً، وكذلك قال: ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَلْكِنَّ آللهُ قَتَلُهُمْ وَمَارَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَلْكِنَّ آللهُ وَمَالَمُ مَنْ فَلَا النبيّ (سَلَى المُعلَى اللّهُ اللهُ يَقْتُلُوهُمْ وَلَلْكِنَّ آللهُ قَتَلُهُمْ وَمَارَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَلْكِنَّ آللهُ وَمَالَمُ مَنْ اللّهِ وَمَالَمُ مَنْ أَلُولُونَ أَلْهُمْ مُلُولُونَ ﴾ (١٥٠١)، أي لُون الانسانُ، وقال: ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَلْكِنَّ آللهُ قَتَلُهُمْ وَمَارَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَلْكِنَّ آللهُ وَمَالَمُ مَنْ اللّهُ وَمَالَمُ مَنْ اللّهُ وَمَالَمُ مَنْ عَلَى اللّهُ وَمَالُومُ مَنْ وَلَكُونَ أَلْهُ مَنْ مُلِكُونَ أَنْهُمْ مُلاقُوا رَبِهِمْ كَافِرُونَ ﴾ (١٥٠١)، فسمّى البَعث لِمّاءً وكذلك قوله: ﴿ اللّهِ يَكُن وَلَيْكَ أَنْهُمْ مُعرفِق وَاللّهُ مَلْمُوا رَبِهِمْ كَافِرُونَ ﴾ لِيَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ (١٥٠١)، فسمّى البَعث لِمَاءً وكذلك قوله: ﴿ اللّهِ يَقُولُونَ \* لِيَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

مرز تقیقت کاچیز کردن پرسادی

<sup>(</sup>١٤٥) الأنعام ٦: ١٥٨.

<sup>(</sup>١٤٦) في المصدر: وليست جيئته.

<sup>(</sup>١٤٧) في المصدر: كجيئة.

<sup>(</sup>۱٤۸) الصافات ۲۷: ۹۹.

<sup>(</sup>۱٤۹) الزمر ۳۹: ٦.

<sup>(</sup>١٥٠) الحديد ٥٧: ٢٥.

<sup>(</sup>۱۵۱) الزخرف ۲۳: ۸۱

<sup>(</sup>١٥٢) الرعد ١٣: ١١.

<sup>(</sup>١٥٣) التوبة ٢: ٣٠.

<sup>(</sup>۱۵٤) عبس ۸۰ ۱۷.

<sup>(</sup>۱۵۵) الاتفال ۱۸ ۱۷.

<sup>(</sup>١٥٦) السجدة ٢٢: ١٠.

<sup>(</sup>١٥٧) البقرة ٢: ١٦.

<sup>(</sup>١٥٨) المطقفين ٨٣: ٤، ٥.

أنّهم مبعوثون؟ واللقاء عند المؤمن البعث وعِند الكافر المُعاينة والنظر، وقد يكون بعض ظنّ الكافِر يقيناً، وذلكُ قوله: ﴿وَرَءَا ٱلمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُّوا أَنَّهُم مُّوَاقِعُوهَا﴾ (١٥١).

وأمّا قوله في المنافقين: ﴿ وَتَظُنُّونَ بِاللّٰهِ آلظُّنُونَا﴾ (١٦٠)، فليس ذلك بيقين ولكنَّه شَكَّ، فاللفظ واحِدٌ في الظاهر ومُخالِف في البَاطن، وكذلك قوله: ﴿ آلرَّحْمَانُ عَلَى آلعَرْشِ آسْتَوَىٰ﴾ (١٦١)، يعني استوى تَدبيرهُ وعَلا أُمرُه.

وقوله: ﴿ وَهُوَ آلَذِى فِى آلسَّمَآءِ إِلَا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ (١٦٠)، وقوله: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ (١٦٠)، وقوله: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ وقوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَّجُوَى ثَلاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ (١٦٠)، فإنمّا أراد بذلك استبلاء أمنائه بالقُدرة التي ركبّها فيهم على جميع خَلْقِه، وأنّ فِعلهم فعلُه، فافهَمْ عني ماأقول لك، فإنّي إنّما أزيدُك في الشَرْح لأنلِجَ صَدرَك وصَدَّرَ مَن لعلَه بعد اليوم يشُكّ في مثل ماشككْت فيه، فلا يَجِدُ مُجِيباً عمّا يسأل عنه لعُموم الطُغيان والافتِتان واضطِرار أهل العلم بنأويل الكتاب إلى الاكتِتام والاحتجاب خِيفَة أهلِ الظُلم والبغْي.

أما إنه سيأتي على الناس زمان يكون الحقّ فيه مَستوراً، والباطِلُ ظاهِراً مشهوراً، وذلك إذاكان أولى الناس بهم أعداهم له، واقترب الوَعْدُ الحَقّ، وعَظُم الإلحاد، وظهر الفّساد، هنالك ابتُلي المُؤمنون وزُلزِلوا زِلزَالاً شديداً، و نَحَلهم الكُفّار أسماء الأشرار، فبكون جَهْد المؤمن أن يَحْفَظ مُهجّتَه من أقرب الناس إليه، ثمّ يُتِيح آلله الفَرَج لأوليائه، ويُظهر صاحِبَ الأمر على أعدائه.

وأمّا قوله تعالى: ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ ﴾ (١٠٥) فذلك حُجّة الله أقامتها على خَلقِه، وعرّفهم أنّه لايستحق مَجلِسَ النبيّ (سَلَرَاهُ عَهُ والله) إلا من بقومُ مقامه، و [لا] يَتُلُوه إلا من بكون في الطهارة مِثله منزلة، لَثَلا يتّسِع لِمَن ماسّه رجّسُ الكُفر في وقتٍ من الأوقات انتِحال الاستِحقاق لمقام الرسول (سَلَرَاهُ عَهُ وليضيق العُذُر على من يُعينه على إثميه وظُلمه، إذ كان الله قد حَظَر على من ماسّه الكُفر تَقلُد مافوضه إلى أنبيائه وأوليائه بقوله لإبراهيم: ﴿ لَا يَنْهُ وَ كَانُ اللهُ قَد حَظَر على من ماسّه الكُفر تَقلُد مافوضه إلى أنبيائه وأوليائه بقوله لإبراهيم: ﴿ لَا يَنْهُ اللهُ عَلْمُ عَلَيْهُ ﴾ (١٧٠) فلما عَقْدِى الظَّالِمِينَ ﴾ (١٦٠) أي المُشركين، لأنّه سمّى الظّلم شِركاً بقوله: ﴿ إِنَّ ٱلشِّرَكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ (١٧٠) فلمنا عَلِم إبراهيم (عبد الله تبارك وتعالى اسمُه بالإمامة لاينال عبّدة الأصنام، قال: ﴿ وَٱجْنَبْنِي وَبَرَى أَنْ

<sup>(</sup>١٥٩) الكهف ١٨: ٥٣.

<sup>(</sup>١٦٠) الأحزاب ٣٣: ١٠.

<sup>(</sup>۱۲۱) طه ۲۰: ۵.

<sup>(</sup>١٦٢) الزخرف ٤٣: ٨٤.

<sup>(</sup>١٦٣) الحديد ٥٧: ٤.

<sup>(</sup>١٦٤) المجادلة ٥٨: ٧.

<sup>(</sup>١٦٥) هود ١١: ١٧.

<sup>(</sup>١٦٦) البقرة ٢: ١٢٤.

<sup>(</sup>١٦٧) لقمان ٢١: ١٣.

٨٣٦ ..... البرهان في تفسير القرآن

## تَّعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴾ (١٦٨).

واعلم أنّ من آثر المنافقين على الصادقين، والكُفّار على الأبرار، فقد افترى إثماً عَظيماً، إذ كان قد بيّن في كتابه الفَرْقَ بين المُحِقّ والمُبْطِل، والطاهر والنّجِس، والمؤمن والكافِر، وأنّه لايتَلو النبيّ عند فَفْدِه إلّا من حلّ محلّه صِدقاً وعَدلاً وطهارةً وفَضْلاً.

أمّا الأمانة التي ذكرتها فهي الأمانة التي لاتجب ولا يجوز أن تكون إلّا في الأنبياء وأوصيائهم، لأنّ الله تبارك وتعالى أنتمنهم على خلقِه وَجعَلهم حُجَجاً في أرضِه، فبالسامِريّ ومن اجتمع معه وأعانه من الكُفّار على عبادة العِجْلِ عند غَيْبة موسى (عبدالله) ماتم انتحال محل موسى (عبدالله) من الطّغام، والاحتمال لتلك الأمانة التي لاتنبغي إلّا لطاهر من الرّجس، فاحتَمَل وزرّها ووزُرّ من سَلك سبيله من الظالمين وأعوانهم، ولذلك قال النبيّ (متراد عبداله) من استن سُنة حقّ كان له أجرها وأجرُ من عَمِل بها إلى يوم القيامة، ومن استن سُنة باطِلٍ كان عليه وزرّها ووزرٌ من عَمِل بها إلى يوم القيامة، ومن استن سُنة باطِلٍ كان عليه وزرّها ووزرٌ من عَمِل بها إلى يوم القيامة، ولهذا القول من النبيّ (متراه عبداله) شاهِدٌ من كِتاب الله [وهو قول الله] عزّ وجلّ في قصة قابيل قاتِل أخيه ﴿ مَنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَنْبَنَا عَلَىٰ بَنِي إِسْراء يلَ أَنّهُ مَن قَتَلَ نفْسا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْلَ الله المناس جَمِيعاً ومَنْ أَحْيَاها فَكَأَنْهَا أَحْيَا آلنّاسَ جَمِيعاً ﴾ (١١٠١)، والإحياء في هذا الموضِع تأويلٌ في الباطن ليس كظاهره، وهو من هداها، لأنّ الهداية هي حياة الأبد، ومن سمّاه الله حيّاً لم يَمُت أَبّداً، إنها بَنقُله من دار مِحنة إلى دار راحة ومِنْحَةً.

وجعل السماء والأرض وِعاءً لمن يشاء من خلقه، ليَميزَ الخبيث من الطيّب، مع سابق عِلمه بالفريقين من أهلها، وليجعل ذلك مثالاً لأوليائه وأمنائه، وعرّف الخليقة (١٧١) فَضْل مَنزِلة أوليائه (١٧١)، وفرّض عليهم من طاعتهم مثل الذي فرّض منه لنفسِه، وألزمهم الحُجّة بأن خاطبهم خِطاباً يذُلّ على انفراده وتُوحُده، وبأنّ له أولياء تَجري أفعالهم وأحكامهم مَجرى فِعْلِه، فهم العِباد المُكرمون، الذين لايَسبقونه بالقولِ وهُم بأمره يعملون، هم الذين

<sup>(</sup>۱٦٨) إبراهيم ١٤: ٢٥.

<sup>(</sup>١٦٩) المائدة ٥: ٣٢.

<sup>(</sup>۱۷۰) النساء ؛ ٠٠.

<sup>(</sup>١٧١) في «ج، ي»: الخلق.

<sup>(</sup>۱۷۲) زاد في «ي»: وأمنائه.

أيدّهم بروحٍ منه، وعرّف الخلق اقتدارهم على علم الغيب بقوله: ﴿ عَالِمُ ٱلغَيْبِ فَكَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَداً \* إِلّا مَنِ آدْتَضَىٰ مِن رَّسُولٍ ﴾ (١٧٣)، وهم النّعيم الذي يُسأل العِباد عنه، لأنّ الله تبارك وتعالى أنْعَم بهم على من أتَبعَهم من أوليائهم؟.

قال السائل: من هؤلاء الحُجَج؟ قال: «هم رسول الله، ومن أحلَّه محلَّه من أصفياء الله الذين قرَنهم الله بنفسه ويرَسوله، وفرض على العباد من طاعتهم مثل الذي فرَض عليهم منها لنفسِه، وهم وُلاةُ الأمرِ الذين قال الله فيهم ﴿ أَطِيعُواْ آفَهُ وَأَطِيعُواْ آلرَّسُولَ وَأُولِي آلأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ (١٧١)، وقال فيهم: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى آلرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي آلاَمْرِ مِنكُمْ ﴾ (١٧١)، وقال فيهم: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى آلرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي آلاَمْرِ مِنكُمْ ﴾ (١٧١)،

قال السائل: ماذاك الأمر؟ قال عليّ (طبه السلام): والذي به تنزِل الملائكة في الليلة التي يُمْرِق فيها كلّ أمرٍ حكيم، من خلّي ورِزْقٍ، وأجلٍ وعمل (١٧٠)، وحياة وموت، وعِلم غيب السماوات والأرْض، والمُعجزات التي لاتنبغي إلّا لله وأصفيائه، والسَّفرَة بينه وبين خلقِه، وهم وَجْهُ الله الذي قال: ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَشَمَ وَجْهُ آلله (١٧٠)، هم بقية الله، يعني المَهدي يأتي عند انقضاء هذه النظرة، فيملأ الأرض قِسْطاً وعَدلاً كما مُلِئت ظلماً وجوراً ومن آياته: الغَيْبة والاكتنام عند عُموم الطُغيان، وحلول الانتقام، ولوكان هذا الأمر الذي عرّفتك نبأه للنبيّ (سلساة عبه وآله) دون غيره، لكانَ الخِطاب يدُل على فِعلِ ماضِ غير دائِم ولامُستقبل، ولقال: نزلت الملائكة، وقُرِق كُل أمر حكيم، ولم يقل ﴿ تَنَزَّلُ آلمَلائِكة ﴾ (١٧٠٠) و ﴿ يُقْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ (١٧٠١)، وقد زاد جلّ ذِكْره في النبيان وإثبات الحُجّة بقوله في أصفيائه وأوليائه (طبه هده): ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسٌ يَاحَسُرَتَى عَلَىٰ مَافَرَّطَتُ فِي جَنبِ آفْدِ﴾ (١٨٠٠)، تعريفاً للخَلِقة قُربَهم، ألا ترى أنك تقول: فلانّ إلى جنب فَلان إذا أردتِ أن تَصِف قُرْبَه منه؟

وإنما جعل الله تبارك وتعالى في كتابه هذه الزُّمورَ التي لا يُعلمُها غيرُه وغير أنبياته و جُججِه في أرضه، لعِلْمه بما يُحدِثه في كتابه المُبَدّلون من إسفاطِ أسماء حُبَّجه منه، ويَلْبينهم ذلك على الأُمّة، ليُعينوهم على باطِلهم، فأثبتَ فيه الرُّموز، وأعمى قُلوبهم وأبصارَهم، لما عليهم في تَرْكِها وتَرْكِ غيرها من الخطاب الدَّالَ على ماأحدثوه قيه، وجعل أهل الكتاب القائمين (١٨١) به والعالمين بظاهره وباطنه، من شجرةٍ أصلُها ثابتٌ وفرعُها في السماء، تُوتي أُكلَها كلَّ حينٍ بإذن ربّها، أي يظهر مثل هذا العِلم لمُحتَمِليه في الوقت بعد الوقت، وجعل أعداءها أهل

<sup>(</sup>۱۷۳) الجن ۷۲: ۲٦.

<sup>(</sup>١٧٤) النساء ٤: ٥٥.

<sup>(</sup>۱۷۵) الناء ٤: ٨٢

<sup>(</sup>١٧٦) زاد في المصدر: وعُمر.

<sup>(</sup>١٧٧) البقرة: ٢: ١١٥.

<sup>(</sup>۱۷۸) القدر ۹۷: ٤.

<sup>(</sup>١٧٩) الدخان ٤٤: 1.

<sup>(</sup>۱۸۰) الزمر ۲۹: ۵٦.

<sup>(</sup>١٨١) في المصدر، و «ط»: نسخة بدل: المقيمين.

الشجرة المَلعونة الذين حاوَلوا إطفاء نورِ الله بأفواههم فأبى الله إلّا أن يُتِمّ نوره. ولو عَلِم المُنافقون لعنهم الله ماعليهم من تَوْكِ هذه الآيات التي بَيَنْتُ لك تأويلها، لأسقطوها مع ماأسقطوا منه، ولكنّ الله تبارك اسمُه ماضٍ حُكمُه بايجابِ الحُجّة على خَلْقِه كما قال: ﴿ فَلِلّٰهِ ٱلحُجّة ٱلبَالِغَة ﴾ (١٨١)، أغشى أبصارهم، وجعل على قلوبهم أكنّة عن تأمّلِ (١٨١) ذلك، فتركوه بحالِه، وحُجبوا عن تأكيده المُلتبس (١٨١) بإبطالِه، فالسُعداء يَتَنَبّنون عليه، والأشقِياء يُعمَون عنه ﴿ وَمَن لَمْ يَجْعَلِ آفَة لَهُ نُوراً فَمَالَهُ مِن نُورٍ ﴾ (١٨٥).

تم إنّ الله جَلّ ذِكرُه لسَعَةِ رحمتهِ، ورأفتِه بخَلْقِهِ وعِلمِه بما يُحدِثه المُبَدّلون من تغييركتابه (١٨١)، قسّم كلامه ثلاثة أقسام: فجعَل قسماً يعرفه العالِم والجَاهل، وقِسْماً لا يَعرِفه إلّا من صَفا ذِهنّه ولَطُفَ حِسّه، وصَحّ تمييرُه مِمّن شَرَح الله صَدْرَه للإسلام، وقسماً لا يعرِفه إلّا الله وأمناؤه والراسِخون في العلم، وإنّما فعل الله ذلك لئلا يدّعي أهلُ الباطِل من المُسْتَولين على ميراث رسول الله (منه الدورة)، من عِلم الكتاب مالم ينجعَله الله لهم، وليقودهم الاضطرارُ إلى الا تتمار بمن ولاه أمرهم، فاستكبرُوا عن طاعته تَعزَزاً وافتراءً على الله عزّ وجل، واغتراراً بكثرة من ظاهرَهم وعاونهم وعاند الله عزّ اسمه ورسوله (منه الله عنه راله).

فأما ماعَلِمَه الجاهِلُ والعالم من فضل رسول الله (من سه وآله) من كتابِ الله، فهو قول الله سبحانه: ﴿ مَنْ يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَد أَطَاعَ آفَتَ ﴾ ، وقوله: ﴿ إِنَّ آفَة وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِى يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلَّمُواْ تَسْلِيماً ﴾ (١٩٠٠) ، ولهذه الآية ظاهِرٌ وباطِنٌ، فالظاهر: قولُه: ﴿ صَلُّوا عَلَيْهِ ﴾ ، والباطن: قوله: ﴿ وَسَلَّمُوا تَسْلِيماً ﴾ أي سلّموا لِمَن وَصَاء واستخلفه وفضله عليكم، وماعَهِد به إليه نسليماً ، وهذا ممّا أخبرتك أنه لا يعلم تأويله إلّا من لَطُف حِسه ، وصَفا ذِهنه ، وصَح تَعليزه ، وكذلك قوله تعالى: ﴿ سَلامٌ عَلَىٰ إِلْ يَاسِينَ ﴾ (١٨٠١) لأنّ الله سمى النبيَّ امن الله على الله محمّد ، كما أسقطوا غيره ، ومَاوَال رَسولُ الله (من الله عبدرانه) يتألفهم ويُعرّبهم ويُعرّبهم عن يمينه وشماله حتى أذِن الله عزّ وجلّ في إبعادهم بقوله: ﴿ وَآهَجُرْهُمْ هَجْراً جَمِيلاً ﴾ (١٠٠٠) ، وبقوله : ﴿ وَمَا لِنَيْ يَنْ كَفَرُوا قِبَلَكُ مُهُوا قِبَلَكُ مُهُطِعِينَ \* عَنِ ٱلنِّعِينِ وَعَنِ ٱلشّمَالِ عِزِينَ \* أَيَطْمَعُ كُلُّ آمْرِيء مِنْهُمْ أَن يُدْخَلُ جَنَةً وَالْمَالِ عَزِينَ \* أَيَطْمَعُ كُلُّ آمْرِيء مِنْهُمْ أَن يُدْخَلُ جَنَّةً وَاللهُ الله عَنْ وَحِلَ فِي إلى اللهُ مَالِ عِزِينَ \* أَيَطْمَعُ كُلُّ آمْرِيء مِنْهُمْ أَن يُدْخَلُ جَنَّةً وَاللهُ عَنْ وَعَنِ ٱلشَّمَالِ عِزِينَ \* أَيَطْمَعُ كُلُّ آمْرِيء مِنْهُمْ أَن يُدْخَلُ جَنَّةً وَاللهُ عَنْ وَعِنْ الشَّمَالِ عِزِينَ \* أَيَطْمَعُ كُلُّ آمْرِيء مِنْهُمْ أَن يُدْخَلُ جَنَّةً وَاللهُ عَنْ اليَعِينَ \* عَنِ ٱلشَّعِينَ \* عَنِ ٱلشِّعِينَ \* عَنِ ٱلسِّعِينَ \* عَنِ ٱلشَّعِينَ \* عَنِ مُنْ الشَّعِينَ \* عَنْ النِيعِينَ \* أَلْهُمُ أَنْ يُدْتَلُمُ الْمُؤْلِ عَلْهُ عَنْ يَعْمُ أَن يُدْخَلُ جَنَّةً وَلَا اللهُ عَنْ النِيعِينَ وَعَنِ ٱلشَّعِينَ \* أَيْلُمُ مُنُ اللهُ اللهُ عَنْ العَلْمُ اللهُ وَالْعَلُمُ عُنُولُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ المَعْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ المِنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ المَالِعُ عَنْ المَلْمُ عَنْ المَالِعُ عَنْ المَالِعُ عَنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ ع

<sup>(</sup>۱۸۲) الأتعام ٦: ١٤٩.

<sup>(</sup>۱۸۳) في «ج»: تأويل.

<sup>(</sup>١٨٤) في «ج، ي»: تأويل الملتبس، وفي «ط»: تأكيد الملبّس.

<sup>(</sup>١٨٥) النور ٢٤: ٤٠.

<sup>(</sup>۱۸٦) في «ي»: كلامه.

<sup>(</sup>١٨٧) الأحزاب ٢٣: ٥٦.

<sup>(</sup>١٨٨) الصافات ٢٧: ١٢٠.

<sup>(</sup>۱۸۹) پش ۲۱: ۱ ـ ۳.

<sup>(</sup>١٩٠) المزمل ٧٣: ١٠.

نَعِيمٍ \* كَكَّا إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِّمَّا يَعْلَمُونَ ﴾ (''')، وكذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواكُلُّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ (''')، ولم يُسمّهم بأسمائهم وأسماء آبائهم وأمّهاتهم.

وأمّا قوله: ﴿ كُلُّ شَىءُ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾ (۱۹۳)، فالمراد (۱۹۴) كُلَ شيء هالِكُ إلّا دينه، لأنّ من المُحال أن يَهلِكُ منه كُلِّ شيءٍ ويَبقى الوَجْه، هو أَجَلِّ وأكرَم وأعظم من ذلك، وإنمّا يَهلِك من ليس منه، ألا تَرى أنّه قال: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ ۞ وَيَبَقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ﴾ (۱۹۵)؟ ففصَل بين خَلقِه ووَجهه.

وأمّا ظهورك على تناكر (١٩٠١) قوله: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا تُقْسِطُوا فِي آلِيَتَامَىٰ فَانكِحُوا صَاطَابَ لَكُم مِّنَ آلِيَسَآءِ ﴾ (١٩٧١)، وليس يُشبِه القِسْطُ في اليتامى نِكاحَ النّساء، ولاكلّ النّساء أيتامٌ، فهو ممّا قدّمت ذكرَه من إسقاط المُنافقين مِن الفرآن، وبين الفّولِ في اليتامى وبين نِكاح النساء (١٩٨٠) من الخِطاب والقَصص أكثر من ثُلث القرآن، وهذا وما أشبَهه ممّا ظهرَت حوادث المُنافقين فيه لأهلِ النَّظَر والتأمّل، ووَجَد المُعطلون وأهل المِلل المخالفة للاسلام مَساعاً إلى الفَرْحِ في القرآن، ولو شرحتُ لك كلّ ما أسقِط وحُرِّف ويُدَل مِمّا يَجري هذا المَجْرى لَطال، فظهر ما تَحظُر التقيّة إظهارَه من مَناقب الأولياء وَمثالب الأعداء.

وأما قوله: ﴿ وَمَاظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُواْ أَنقُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ (١٠٠١)، فهو تبارك اسمه أجَل وأعظم من أن يَظلِم، ولكنّه قرَن أَمناءه على خلقِه بنفيه، وعرّف الخليقة جَلالَة قَدرِهم عنده، وأنّ ظُلمَهم ظُلمُه، بقوله: ﴿ وَمَاظَلَمُونَا ﴾ ببُغضهم أولياءنا، ومعونة أعدائهم عليهم، ﴿ وَلَلْكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ إذ حَرموها الجنّة، وأوجَبوا عليها خُلودَ النّار.

وأمّا قوله: ﴿إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ ﴾ ("")، فإن الله جلّ ذكره أنزَل عَزائِم الشرايع وآيات الفرائض في أوقاتٍ مختلفة، كما خلق السماوات والأرض في سنة أيّام، ولو شاء أنْ يَخلُفها في أقلّ مِن لَمْح البصر لخَلق، ولكنّه جعل الأناة والمُداراة مِثالاً ("")، لأمّنائه، وإيجاباً للحُجّة على خلفِه، فكان أوّل ماقيدهم به الإقرارُ بالوّحدانيّة والرّبوبيّة والشهادة بأن الإأله إلّا الله، فلما أفرّوا بذلك ثَلاهُ بالإقرار لنبيّه (سنّى الله عبدراله) بالنبوّة والشهادة له بالرّسالة، فلما

<sup>(</sup>۱۹۱) المعارج ۷۰: ۳۹ ـ ۲۹.

<sup>(</sup>١٩٢) الإسراء ١٧: ٧١.

<sup>(</sup>١٩٣) القصص ٢٨: ٨٨.

<sup>(</sup>١٩٤) في «ط» والمصدر: فانَّما أَنزلت.

<sup>(</sup>١٩٥) الرحين ٥٥: ٢٦، ٢٧.

<sup>(</sup>١٩٦) في «ج، ي»: تنافر.

<sup>(</sup>١٩٧) النساء ٤: ٣.

<sup>(</sup>١٩٨) (ولاكل النساء أيتام ... نكاح النساء) ليس في «ج، ي».

<sup>(</sup>١٩٩) البقرة ٢: ٥٧.

<sup>(</sup>۲۰۰) سِأ ٢٤٤: ٤٦.

<sup>(</sup>٢٠١) في «ج»: منارآ، وفي المصدر: أمثالاً.

انفادوا لذلك فرَض عليهم الصلاة ثمّ الصّوم ثم الحَجّ ثم الجهاد ثم الزكاة ثم الصّدَفات، ومايجري مَجراها من مال الفي ، فقال المنافقون: هل بقى لربّك علينا بعد الذي فرَضه شيء آخر يفتَرضه، فتَذْكُره لتَسكُن أنفُسنا أنّه لم يَبْقَ غيرُه ؟ فأنزل الله في ذلك ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَاحِدَةٍ ﴾ يعني الولاية، وأنزل ﴿ إِنَّمَا وَلِيُكُمْ آفَة وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ عَبُره ؟ فأنزل الله في ذلك ﴿ وَلُو إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَاحِدَةٍ ﴾ يعني الولاية، وأنزل ﴿ إِنَّمَا وَلِيُكُمْ آفَة وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ عَلَيْكُم وَالْمَعُونَ ﴾ (١٠٠١)، ولبس بين الأُمّة خِلاف أنّه لم يُوتِ الزكاة يومئذٍ أحَدٌ وهو راكعٌ غير رَجُلٍ واحِدٍ، لو ذُكِر اسمُه في الكتاب لأسقِط مع مأسقِط من ذِكره، وهذا وما أشبهه من الرموز التي ذكرتُ لك ثبوتَها في الكتاب ليجَهل معناها المُحرّفون فيبلُغ إليك وإلى أمثالك، وعند ذلك قال المُعرّفون فيبلُغ إليك وإلى أمثالك، وعند ذلك قال الله عزّ وجلَ: ﴿ وَأَيُومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ آلإسلامَ دِيناً ﴾ (٢٠٠٣).

وأما قوله لنبيّه (مني الاعبارة الدى المتعالم و المتعالم و المعالم و المتعالم و المتعالم و المتعالم المتحالفة للايمان، وأما قوله لنبيّه (مني المتعالم على المتعالم و المتعالم و

وليس من خليقة النبيّ ولامِن شِيمته (١٠٠٠) أن يقول قولاً لامعنى له، فلزم الأُمّة أن تعلَّم أنه لمّاكانت النبوّة والخِلافة (١٠٠٠) موجودتين في خِلافة هارون، ومعدومتين فيمن جعله النبيّ (من الدعب واله) بمنزِلته أنه قد استَخْلفه على أمّته كما استَخْلف موسى هارون حيث قال له: ﴿ آخُلُفْنِي فِي قَوْمِي ﴾ (١٠٠٠)، ولو قال لهم: لاتقلدوا الإمامة إلا فلاناً بعينهِ وإلّا نزَل بكم العَذاب، لأتاهُم العَذاب، وزال بابُ الإنظار والإمهال.

وبما أمر بسدّباب الجميع وتَرُك بابه، ثمّ قال: ماسَددتُ ولاترَكتُ، ولكني أمرتُ فأطَعتُ. فقالوا: سَدّدْتَ ·

<sup>(</sup>۲۰۲) المائدة ٥: ٥٥.

<sup>(</sup>۲۰۳) المائدة ٥: ٣.

<sup>(</sup>۲۰٤) الانبياء ۲۱: ۲۰۷.

<sup>(</sup>٢٠٥) في المصدر: سبباً،

<sup>(</sup>۲۰۱) في «ج، ي»: وصيّته.

<sup>(</sup>٢٠٧) زاد في المصدر و«ط»: فهذا.

<sup>(</sup>۲۰۸) في «ي»: من سمته، وفي «ط»: من شيمة النبوّة، وفي المصدر: من النبوّة.

<sup>(</sup>٢٠٩) في «ط» نسخة بدل والمصدر; والاخوة.

<sup>(</sup>۲۱۰) الأعراف ٧: ١٤٢.

بابنا وترّكت لأحدَثنا سِناً بابه! فأمّا ماذكروه من حَداثة سِنه، فإنّ الله لم يَسْتَصْغِر يُوشع بن نُون حبث أمر بوسى (عبالله) أن يُعَهد بالوصيّة إليه وهو في سنّ ابن سبع سِنين، ولا استَصْغَر بحيى وعبسى لمّا استَوْدَعَهُما عِزائِمه ويَراهين حِكمته، وإنّما فعل ذلك جلّ ذكره لعلمه بعاقبة الأمور، وأنّ وصيّه لايرجع بعدَه ضالاً ولاكافراً. وبأنْ عَمَد النبيّ (منراه عبدواله) إلى سورة براءة فدفعها إلى من عَلِم أنّ الأمّة تُوثره على وصيّه، وأمره بقراءتها على أهله على أهل مكّة ، فلمّا ولّى من بين يدّيه أنبعَه بوصيّه، وأمره بارتجاعها منه والنّفوذ إلى مكّة ليقرأها على أهلها، وقال: إنّ الله جلّ جَلاله أوحى إليّ أنْ لايُودّي عنّي إلا رجُلّ مِنّي، دلالةً منه على خِيانة من عَلِم أنّ الأمّة الحتارته على وصيّه، ثم شفّع ذلك بضّم الرجُل الذي ارتجع سورة براءة منه ومن يؤازِره في تقدّم المحلّ عند الأمّة إلى عَلَم على وصيّه، ثم شفّع ذلك بضّم الرجُل الذي ارتجع سورة براءة منه ومن يؤازِره في تقدّم المحلّ عند الأمّة إلى عَلَم النفاق عمرو بن العاص في غزاة ذات السّلاسِل ووّلاهما عمرو حرس عسكره، وختم أمرهما بأن ضمّهما عند وفاته إلى مَولاه أسامة بن زَيد، وأمرَهما بطاعته والتصريف بين أمرِه ونَهبه، وكان آخِر ماعَهد به في أمرِ أمّته، قوله: أنفذوا جبشَ أسامة، يُكرّر ذلك على أسماعهم إيجاباً للحُجّة عليهم في إيثار المُنافقين على الصادقين.

ولو عَدَدتُ كلّ ماكان من (۱۱۱) رسول الله (مل العبراله) في إظهار معايب المُستَولين على تُراثِه لَطالَ، وإنّ السابق منهم إلى تقلّد ما ليس له بأهل قام هاتِفاً على المنبر لعجزه عن القيام بأمر الأُمّة ومُستقبلاً ممّا تقلّده لقُصور معرفته عن تأويل ماكان يُسأل عنه، وجهله بما يأتي ويَذَر، ثم أقام على ظُلمِه ولم يَرْضَ باحتقاب عَظيم الوِزّرِ في ذلك حتى عقد الأمر مِن بَعدِه لِغَيره، فأتى التالي بتَسفِيه رأيه، والقَدْح والطَعْن على أحكامِه، ورَفع السبف عمّن كان صاحبه وضَعَه عليه، ورد النساء اللاتي كان سباهُن إلى الواجهن وبعضهن حَوامِل، وقوله: قد نهيتُه عن قتال كان صاحبه وضَعَه عليه، ورد النساء اللاتي كان سباهُن إلى الواجهن وبعضهن حَوامِل، وقوله: قد نهيتُه عن قتال أهلِ القبلة فقال لي: إنّك لَحَدِبُ (۱۲۳) على أهلِ الكُفر، وكان هو في ظُلمِه لهم أولى باسم الكفر منهم، ولم يزل يُخطئه ويُظهر الإزراء عليه ويقول على المعنون كانت ببعة أبي بكر فَلْتَةٌ وَفي الله شرّها، فمن دعاكم إلى مثلها فاقتُلوه، وكان يقول قبل ذلك قولا ظاهراً: لبتَه حُسَنة من حسناته، ويود أنّه كان شعرة في صَدِره، وغير ذلك من فاقتُلوه، وكان يقول قبل ذلك قولا ظاهراً: لبتَه حُسَنة من حسناته، ويود أنّه كان شعرة في صَدِره، وغير ذلك من القول المُتناقض المؤكّد لحُجَج الدافعين لدين الإسلام.

وأتى من أمر الشورى وتأكيده بها عقد الظُلم والإلحاد والبغّي والفّساد حثّى تقرّر على إرادته مالَم يَخْفَ على ذي لُبِّ مَوضِعٌ ضَرّرِه، ولم تُطِق الأُمّة الصَّبْرَ على ما أظهَره الثالِث من سُوء الفِعل، فعاجَلته بالقّتل، فاتّسع بما جَنَوه من ذلك لِمَن وافقهم على ظُلمِهم وكُفرِهم ونفاقهم مُحاولة مثل ماأتوه من الاستيلاء على أمر الأُمّة.

كلّ ذلك لتَيْمَ النَظِرة التي أوجَبها (٢١٣) الله تبارك وتعالى لعدوّه إبلبس إلى أن يبلُغَ الكِتابُ أجَله، ويَحِقُ القولُ على الكافرين، وبقترب الوَعْد الحَقّ الذي بيّنه الله تعالى في كتابِه بقوله: ﴿ وَعَدَ آللهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي ٱلأَرْضِ كَمَا آسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ (٢١٠)، وذلك إذا لَمْ يَبْنَ من الإسلام إلّا اسمُه

<sup>(</sup>٢١١) زاد في «ط» والمصدر: أمر.

<sup>(</sup>٢١٢) أي عطوف، وفي «ج، ي»: تحدب.

<sup>(</sup>٢١٣) في المصدر: أوحاها.

<sup>(</sup>۲۱٤) النور ۲۱: ۵۵.

ومن القُرآن إِلَا رَسْمُه، وغاب صاحِبُ الأمر بإيضاح العُذر له في ذلك، لاشتمال الفتنة على القُلوب، حتّى بكون أقرب الناس إليه أشدّهم عَداوةً له، وعند ذلك بؤيّده الله بجُنودٍ لم تروها ويُظهر دينَ نبيّه (متراه عليه وآن) على يدّيه على الدِّين كلّه ولوكره المُشركون.

وأمّا ماذكرته من الخطاب الدال على تَهجين النبيّ (مني الله على النبيّ منافظهر الله والإزراء به، والتأنيب له، مع ماأظهر الله تبارك وتعالى في كتابه من تَفْضِيله إيّاه على سائر أنبيائه، فإنّ الله عزّ وجلّ جعل لكلّ نبيّ، عَدوّاً من المتجرمين، كما قال في كتابه. وبحسب جَلالة منزلة نبيّنا (من الله عبدواله) عند ربّه كذلك، عظم محنته لعدّوه الذي عاد منه في شقاقه ونفاقه كلّ أذى ومشقة لدفع نبوّته وتكذيبه إيّاه، وسعيه في مكارِهه، وقصده لينقض كلّ ماأبرمه، واجتهاده ومن مالأه على كُفره وعيناده ونفاقه وإلحاده في إبطال دعواه، وتغيير مِلته، ومخالفة سُتنه، ولم يَر شيئاً أبلغ في تمام كثيره من تنفيرهم عن مُوالاة وصبّه، وإيحاشهم منه، وصدّهم عنه، وإغرائهم بعداويه، والفصد لتغيير الكتاب الذي جاء به، وإسقاط مافيه من فضّل ذري الفضل، وكُفر ذوي الكفر منه، وممّن وافقه على ظلمه وبَغيه وشِرْكه، ولقد علم الله ذلك منهم، فقال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي عَايَاتِنَا لاَيخْفُونَ عَلَيْنَا ﴾ (١٥٠٥)، وقال: ﴿ يُرِيدُونَ أن يُبَدِّلُوا على التأويل والتنزيل، والمتحكم والمُتشابه، والناسِخ كلام آفيه الله ولفد أحضروا الكتاب كمَلاً مُشتِملاً على التأويل والتنزيل، والمُحْكم والمُتشابه، والناسِخ والمنسوخ، لم يَسْقُط منه حرفُ ألف ولا لام.

فلمًا وقفوا على مابينه الله من أسماء أَهلِ الحَقّ والباطِل، وأنّ ذلك إن ظهر نقض ماعقدوه، قالوا: لاحاجَة لنا فيه، نحن مُستغنون عنه بما عندنا، وكذلك قال: ﴿ فَتَبَذُّوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَٱشْتَرُوا بِهِ ثَمَناً قَبلِيلاً فَبِنْسَ مَايَشْتَرُونَ ﴾ (٢١٧).

ثمّ دفّعهم الاضطرار بورود المسائل عليهم عنا لايعلمون تأويله إلى جَمْعِه وتأليفه وتَضْمِينه من تلِقائهم ما بُقيمون به دَعائم كُفرِهم، فصرَخ (١١٠٠ مُعاديهم من كان عبده شيء من القرآن فليأنِنا به، ووكلوا تأليفه ونظمه إلى بعض من وافقهم على مُعاداة أولياء الله، فألفه على اختبارهم، وما (٢١٠١ يدُلَ للمُتأمّل له على اختلال تمييزهم وافترائهم، وتركوا منه ماقدروا أنّه لهم وهو عليهم، وزادوا فيه ماظهر تناكره وتنافره، وعَلِم الله أنّ ذلك يَظهر ويبين، فقال: ﴿ ذَلِكَ مَبْلَغُهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ (٢٠٠٠)، وانكشف لأهلِ الاستِبصار عوارهم (٢٠٠١) وافتراؤهم، والذي بَدأ في الكتاب

<sup>(</sup>٢١٥) فصلت ٤١: ٠٤.

<sup>(</sup>٢١٦) الفتح ١٨: ١٥.

<sup>(</sup>۲۱۷) آل عمران ۲: ۱۸۷.

<sup>(</sup>۲۱۸) في «ج، ي»: فصدح.

<sup>(</sup>۲۱۹) في «ج»: لا، وفي «ي»: أولا.

<sup>(</sup>۲۲۰) النجم ۵۳: ۳۰.

<sup>(</sup>٢٢١) في «ج»: غرارهم، وفي «ي»: اغراؤهم.

من الإزراء على النبيّ (من اله عنه وآله) من فِرْية المُلجِدين، ولذلك قال: ﴿ لَيَقُولُونَ مُنكَراً مِّنَ ٱلقَوْلِ وَزُوراً ﴾ (٢٢٢).

ويَذكر جلّ ذِكْره لنبيّه (سنر الا عبدواله) ما يُحدِثه عدوّه في كتابه من بعده بقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكُ مِن رَسُولِ وَلانبِينَ إِلّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ ءَايَاتِهِ ﴾ (١٣٠١)، يعني أنه مامن نبيّ تمنى مُفارقة ما يُعاينُه (١٠٠١) مِن نِفاق قومِه وعُقوقهم والانتقال عنهم إلى دار الإقامة، إلا ألقى الشّيطانُ الله مامن نبيّ تمنى مُفارقة ما يُعاينُه (١٠٠١) مِن نِفاق قومِه وعُقوقهم والانتقال عنهم إلى دار الإقامة، إلا ألقى الشّيطانُ المُعرِّض لعَداوتِه (٢٥٠٠) عند فَقْده؛ في الكتاب الذي أنزل عليه ذمّه والقَدْحَ فيه والطّعْن عليه، فينسَخ الله ذلك من قلوب المُنافقين والجاهلين، ويُحْكِم الله آباته بأن يَحمي أولياءه من قلوب المُنافقين والجاهلين، ويُحْكِم الله آباته بأن يَحمي أولياءه من الضلال والعُدوان ومُشايعة أهل الكُفر والطّغيان الذين لم يَرضَ الله أن يجعلهم كالأنعام حتى قال: ﴿ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ (٢١٠).

فافهم هذا، واعمل به، واعلم أنُك ماقد نركت ممّا يجب عليك السؤال عنه أكثر ممّا سألت، وأنّي قد اقتصرت على تفسيرٍ يسبرٍ من كثيرٍ لعدم حَمَلة العلِم، وقلّة الراغبين في النِماسه، وفي دون مابَيّنتُ لك بَلاغٌ لذّوي الألباب».

قال السائل: حَسْبي ماسمِعتُ با أمير المؤمنين! شكّر الله لك على استنقاذي من عِماية الشَّك وطِخْيَة الإِفْك، وأُجزَل على ذلك مَثوبتَك، إنّه على كلّ شيءٍ قدير. وصلّى الله أولاً وآخِراً على أنوارِ الهِدايات وأعلام البَرِيّات محمّد وآله أصحاب الدلالات الواضِحات وسلّم تسليماً كثيراً.

بكر ٢/١٢٠٨٧ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطّان (رحه الله)، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى، عن بكر ابن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثني أحمد بن يعقوب بن مَظَر، قال: حدّثني محمّد بن الحسن بن عبدالعزيز الأحدَب الجُنديسابوري، قال: وجَدتُ في كتاب أبي بخطّه: حدّثنا طَلْحَة بن زيد، عن عبيدالله بن عُبَيد، عن أبي معمّر السعداني، أنّ رجلاً أتى أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبديلم) فقال: ياأمير المؤمنين، إنّي قد شككتُ في كتاب الله المُنزل! قال له عليّ (عبدالله): وتَكلتُكُ أمّك، وكيف شَككت في كتاب الله المُنزل! قال: لأني وجَدتُ الكِتاب يُكذّبُ بعضُه بَعْضاً، فكيف لأأشك فيه؟

فقال عليّ بن أبي طالب (عليه السلام): «إنّ كتابّ الله لَيُصدُّق بعضُه بعُضاً، ولايُكذَّب بعضُه بَعضاً، ولكنّك لم تُرزق عقَلاً تنتفِع به، فهاتِ ماشككْتَ فيه من كتاب الله عزّ وجلّ.

<sup>(</sup>٢٢٢) المجادلة ٥٨: ٦.

<sup>(</sup>٢٢٣) الحج ٢٢: ٥٢.

<sup>(</sup>٢٢٤) في المصدر: يعانيه.

<sup>(</sup>٢٢٥) في لأج»: الشيطان بعداوته.

<sup>(</sup>٢٢٦) الفرقان ٢٥: ١٤.

٢ ـ التوحيد: ٢٥١ / ٥.

قال: قال الرجل: إنّي وَجَدتُ الله بقول: ﴿ فَالْيَوْمَ نَنَسَلُهُمْ كَمَا نَسُواْ لِقَاءَ يَوْمِهِمْ هَذَا﴾ (١)، وقال أيضاً: ﴿ نَسُواْ اللهُ فَنَسِيَّهُمْ ﴾ (١)، وقال أيضاً: ﴿ نَسُواْ اللهُ فَنَسِيَّهُمْ ﴾ (١)، وقال: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيّاً ﴾ (١) فمرّةُ يُخبر أنّه يَنسى، ومَرّةً يُخبرُ أنّه لاينسى، فأنّىٰ ذلك ياأمير المؤمنين؟

قال: دهاتِ ما سَكَكْتَ فيه أيضاً ه. قال: وأجِدُ الله بقول: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلائِكَةُ صَفّاً لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَـٰنُ وَقَالَ صَوَاباً ﴾ ''، وقال: واستنطقوا فقالوا: ﴿ وَآلَهِ رَبِّنَا مَاكُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ ''، وقال: ﴿ وَقَلْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَـٰنُ وَقَالَ صَوَاباً ﴾ ''، وقال: ﴿ وَقَال: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ لَحَقِّ تَخَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ ﴾ ''، وقال: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ نَحْتُمُ عَلَىٰ أَفُواهِمِ مَ تَكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَكْلِمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ ﴾ ﴿ وقال: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ وقال: ﴿ وَقَالَ مَا كُنَا مَا كُنَا مُشْرِكِينَ ﴾ وقال: ﴿ وَقَالِمُ مَا كَانُواْ يَكُم بِالْوَعِيدِ ﴾ ''، وقال: ﴿ وَقَالَتُهُمْ يَعْمُونُ اللّهُ مَا كَانُواْ يَكُم بِالْوَعِيدِ ﴾ ''، وقال: ﴿ وَالْيَوْمُ نَخْتِمُ عَلَى أَفُواهِمِمْ وَتُكَلِمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَلْهُمُ بِمَا كَانُواْ يَكُم بِالْوَعِيدِ ﴾ ''، وقال: ﴿ وَقَالَ مَا كَنَا مَاكُنَا مُشْرِكِينَ ﴾ ومَرَةً يُدِيهِمْ وَتَشْهَدُ مُوالًا مَا كَنَا مَاكُنَا مُشْرِكِينَ ﴾ ومرّةً يُخبر أنهم لايتكلمون إلامن أذِن له الرحمن وقال صواباً، و مرّةً يُخبر أن الخَلْق لا يَنْطِقُون، ويقول عن مقالتِهم: ﴿ وَآفُهِ رَبِّنَا مَاكُنًا مُشْرِكِينَ ﴾ ومرّةً يُخبر أنهم لا يتكلمون، فأنى ذلك ياأمير المؤمنين وكيف لاأشُك فيما نسمتع؟

قال: «هاتِ ـ وَيْحَكَ ـ ماشَكَكْتَ فيه ، قال: وأجِدُ الله عزَّ وجلّ يقول: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذِ نَّاضِرَةٌ \* إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ (١١)، ويفول: ﴿ لَاتُدْرِكُهُ ٱلأَبْصَارُ وَهُوَ ٱلأَبْصَارُ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلخَبِيرُ ﴾ (١١)، ويقول: ﴿ وَلَقَدْ رَمَاهُ نَاظِرَةٌ ﴾ (١١)، ويفول: ﴿ وَلَقَدْ رَمَاهُ نَاظِرَةٌ ﴾ (١١)، ويفول: ﴿ وَلَقَدْ رَمَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ \* عِندَ سِدْرَةِ ٱلمُنتَهَىٰ ﴾ (١١)، ويقول: ﴿ يَوْمَئِذٍ لَا تَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَلُ وَرَضِي لَهُ قَوْلاً \* يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْما ﴾ (١٠)، ومن أَذْرَكَتْهُ الأَبصارُ فقد أحاط به العِلم، فأنى ذلك باأمير المؤمنين، وكيف لاأشُك فيما تسمَع؟

قال: وهات ـ ويحَك ـ ماشَكَكْتَ فيه ، قال: وأجد الله تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَمَاكَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ آلله إلَّا

مراکن تاکیز زران اسادی

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ٥١.

<sup>(</sup>۲) التوبة ٩: ٦٧.

<sup>(</sup>۲) مریم ۱۹: ۲۶.

<sup>(</sup>٤) النبأ ٧٨: ٢٨.

<sup>(</sup>٥) الأنعام ٦: ٢٣ قوله: واستُنطِقواه إشارة إلى قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ نَحْشُوهُمْ جَعِيعاً ثُمَّ نَقُولٌ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَيْنَ شُرَكَآؤُكُمْ﴾ الأنعام ٦: ٢١.

<sup>(</sup>٦) العنكبوت ٢٩: ٢٥.

<sup>(</sup>۷) سورة ص ۲۸: ۲۶.

<sup>(</sup>۸) سورة ق ۵۰: ۲۸.

<sup>(</sup>۹) پتل ۲۱: ۲۵.

<sup>(</sup>۱۰) النيامة ۲۵: ۲۲، ۲۲.

<sup>(</sup>١١) الأنعام ٦: ١٠٣.

<sup>(</sup>۱۲) النجم ۵۳: ۱۲، ۱۶.

<sup>(</sup>۱۲) طه ۲۰: ۲۰۹، ۱۱۰

وَخْياً أَوْ مِن وَرَآىءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِىَ بِسِإِذْنِهِ مَايَشَآءُ﴾ (""، وفال: ﴿وَكَلَمَ آلَهُ مُسُوسَىٰ تَكْلِيماً ﴾ (""، وفال: ﴿وَالَّهُ مُسُوسَىٰ تَكْلِيماً ﴾ (""، وفال: ﴿وَالَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيماً ﴾ (""، وفال: ﴿وَالَّهُ مَالَّهُ النَّبِيُ قُل لَأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ ﴾ (""، وفال: ﴿ يَاأَيُهَا لَلْبِي قُل لَأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ ﴾ (""، وفال: ﴿ يَاأَيُهَا لَلْبُي مُنْ وَلِكُ مِنَ رَبِّكَ ﴾ (""، فأنى ذلك باأمير المؤمنين، وكيف الأشُكَ فيما تسمَع؟

قال: «ويحك، هاتِ ماشكَكْتَ فيه». قال: وأجِد الله جلّ ثناؤه يقول: ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيّاً ﴾ (١٠٠ وقد يُسمَى / الإنسانُ سميعاً بصيراً، ومَلِكاً وَرَبّاً، فمرّةً يُخبر بأنّ لَهُ أسامِيَ (٢٠٠ كثيرةً مشتركَةً، ومرّةً يقول: ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيّاً ﴾ فأنى ذلك ياأمبر المؤمنين، وكيف لاأشُكَ فيما تسمّع؟

قال: «هات ويحَكَ ماشَكَكْتَ فيه». قال: وَجَدتُ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَمَا يَغُزُبُ عَن رَّبُكَ مِن مَّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي آلأَرْضِ وَلَافِي آلسَّمَاءِ ﴾ (١٦)، ويقول: ﴿ وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلقِيلُمَةِ وَلَايُزَكِيهِمْ ﴾ (٢٦)، ويقول: ﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِهِمْ يَوْمَنِنٍ لَمَحْجُوبُونَ ﴾ (٢٦)كيف ينظُر إليهم من بحجُب عنهم، وأتى ذلك باأمير المؤمنين، وكيف لاأشُكَ فيما تسمَع ؟

قال: «هانِ ـ و يحك أبضاً ـ ما شَكَكْتَ فيه ؟؟ قال: وأجِدُ الله عزّ ذِكرُه يقول: ﴿ أَمِنتُم مَّن فِي آلسَّمَا ءِ أَن يَخْسِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا هِيَ تَمُورُ﴾ (١١)، وقال: ﴿ آلرَّحْمَانُ عَلَىٰ ٱلعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ (١٠)، وقال: ﴿ وَهُوَ آفَهُ فِي آلسَّمَا وَاتِ وَفِي ٱلأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ ﴾ (١١)، وقال: ﴿ وَٱلظَّاهِرُ وَٱلبَاطِنُ ﴾ (٢٧)، وقال: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ (١٥)، وقال: ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ آلورِيدِ ﴾ (١١) فأنى ذلك ياأمير المؤمنين، وكيف الأشك فيما

تسمَع؟

مرز تقية تكوية الرطوي اسدوى

<sup>(</sup>١٤) الشوري ٤١: ٥١.

<sup>(</sup>١٥) النباء ٤: ١٦٤. `

<sup>(</sup>١٦) الأعراف ٧: ٢٢.

<sup>(</sup>١٧) الأحزاب ٢٣: ٥٩.

<sup>(</sup>۱۸) المائدة ٥: ۲٧.

<sup>(</sup>۱۹) مریم ۱۹: ۲۵.

<sup>(</sup>٢٠) في «ج، ي»: بأن الأسامي.

<sup>(</sup>۲۱) يونس ۱۰: ٦١.

<sup>(</sup>۲۲) آل عمران ۳: ۷۷.

<sup>(</sup>٢٣) المطفقين ٨٣: ١٥.

<sup>(</sup>٢٤) الملك ٦٧: ١٦.

<sup>(</sup>۲۵) طه ۲۰: ۵.

<sup>(</sup>٢٦) الأنمام ٦: ٣.

<sup>(</sup>۲۷) الحديد ٥٧: ٣.

<sup>(</sup>٢٨) الحديد ٥٧: ٤.

<sup>(</sup>۲۹) سوره ق ۵۰: ۱۹.

قال: «هاتِ ـ ويحْكَ ـ ماشَكَكْتَ فيه ، ؟ قال: وأجِدُ الله عزّ وجلّ بقول: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالمَسْلُكُ صَفَا صَفَا ﴾ (""، وقال: ﴿ وَلَقَدْ جِنْتُمُونَا فُرَادَىٰ كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ (""، وقال: ﴿ وَلَقَدْ جِنْتُمُونَا فُرَادَىٰ كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ (""، وقال: ﴿ وَلَا يَنظُرُونَ إِلّا أَن يَأْتِيهُمُ آللهُ وَقَالَ يَوْمَ يَأْتِى رَبُّكَ أَوْ يَأْتِى بَعْضُ وَالمَلائِكَةُ أَوْ يَأْتِى رَبُّكَ أَوْ يَأْتِى بَعْضُ وَايَاتٍ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْساً إِيمَائُهَا لَمْ تَكُنْ وَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَائَهَا فَمْ تَكُنْ وَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَائَهَا خَيْراً ﴾ ("" فمرَةً يقول: ﴿ يَا لَيْنفَعُ نَفْساً إِيمَائُهَا لَمْ تَكُنْ وَامَتَنْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَائَهَا خَيْراً ﴾ ("" فمرَةً يقول: ﴿ يَأْتِي رَبُّكَ ﴾ ومرة يقول: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ وَايَاتٍ رَبِّكَ ﴾ فَأَنَىٰ ذلك ياأمير المؤمنين، وكيف لاأشُكَ فيما تسمَع؟

قال: «هاتِ ـ وبحك ـ ماشكك فيه». قال وأجِدُ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿ بَلْ هُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ كَافِرُونَ ﴾ (""، وذكر المؤمنين فقال: ﴿ اللَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُمْ مُلَاقُوا رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ (""، [وقال: ] ﴿ تَخِينَتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَامٌ ﴾ (""، وفال: ﴿ مَنْ كَانَ يَوْجُوا لِقَآءَ آللهِ فَإِنَّ أَجَلَ آللهِ لَاتِ ﴾ (""، وقال: ﴿ فَمَن كَانَ يَوْجُوا لِقَآءَ آللهِ فَإِنَّ أَجَلَ آللهِ لَاتِ ﴾ (""، وقال: ﴿ فَمَن كَانَ يَوْجُوا لِقَآءَ آللهِ فَإِنَّ أَجَلَ آللهِ لَاتَدرِكُهُ آلاَبُهُ وَقَلْ يُدْدِكُ يَوْجُوا لِقَآءَ رِبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحاً ﴾ ("" فمرّةً يُخبرُ أنهم يلقونه، ومرّةً يقول إنه ﴿ لَاتُدرِكُهُ آلاَبُهَارُ وَهُو يُدْدِكُ الْأَبْصَارُ وَهُو يُدُدِكُ اللّهُ عَمَلاً صَالِحاً ﴾ ("" فمرّةً يُخبرُ أنهم يلقونه، ومرّةً يقول إنه ﴿ لَاتُدرِكُهُ آلاَبُهَارُ وَهُو يُدْدِكُ اللّهُ عَمَلاً صَالِحاً ﴾ ("" فمرّةً يُخبرُ أنهم يلقونه، ومرّةً يقول إنه ﴿ لَاتُدرِكُهُ آلاَبُهَارُ وَهُو يُدْدِكُ اللّهُ عَمَلاً عَمَلاً صَالِحاً ﴾ ("" فمرّةً يُخبرُ أنهم يلقونه، ومرّةً يقول إنه ﴿ لَاتُدرِكُهُ آلاَبُهَا نُسمَع؟

قال: دهان وبْحَكْ، ماشكَكْتَ فيه ؟ قال: وأجِدُ الله نبارك وتعالى يقول: ﴿ وَرَمَّا ٱلمُجْوِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُوا أَنَّهُمْ مُتُواقِعُوهَا ﴾ (٣)، وقال: ﴿ يَوْمَثِهُ يُوفِيهِمُ ٱللهُ دِينَهُمُ ٱلحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ آللهَ هُوَ ٱلحَقُّ ٱلمُبِينُ ﴾ (١)، وقال: ﴿ وَقَالَ: ﴿ يَوْمَئِهُ يُوفِيهِمُ ٱللهُ دِينَهُمُ ٱلحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللهُ هُو ٱلحَقُّ ٱلمُبِينُ ﴾ (١) وقال: ﴿ وَقَالَ: وَمَرَةً يُخِرِ أَنَهِم يعلَمون، والظَنُ شَكَّ، فأنى ذلك باأمبر المؤمنين، وكيف الأشكُ فيما نسمَع ». [قال: هات ماشككت فيه. قال: وأجِدُ الله تعالى يقول: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَاذِينَ الفِيسَامَةِ وَزْناً ﴾ (٣)، وقال: ﴿ فَأَوْلَئِكَ اللهِ اللهِ اللهِ القِيَامَةِ وَزْناً ﴾ (٣)، وقال: ﴿ فَأَوْلَئِكَ اللهُ يَوْمَ ٱلقِيَامَةِ وَزْناً ﴾ (٣)، وقال: ﴿ فَأَوْلَئِكَ اللهِ اللهُ اللهُ

<u>مرکز تحقیق تا کامپرتران و ب</u>سدوی

<sup>(</sup>۲۰) الفجر ۸۹: ۲۲.

<sup>(</sup>٣١) الأنعام ٦: ٤٨.

<sup>(</sup>٣٢) البقرة ٢: ٢١٠.

<sup>(</sup>٣٣) الأنعام ٦: ١٥٨.

<sup>(</sup>٣٤) السّجدة ٣٢: ١٠.

<sup>(</sup>٣٥) البقرة ٢: ٤٦.

<sup>(</sup>٣٦) الأحزاب ٣٣: ٤٤.

<sup>(</sup>۳۷) العنكبوت ۲۹: ٥.

<sup>(</sup>۲۸) الکهف ۱۸: ۱۱۰.

<sup>(</sup>۲۹) الكهف ۱۸: ۵۳.

<sup>(11)</sup> النور ۲۴: ۲۵.

<sup>(</sup>٤١) الأحزاب ٣٣: ١٠.

<sup>(</sup>٤٢) الأنبياء ٢١: ٤٧.

<sup>(</sup>٤٣) الكهف ١٠٥: ١٠٥.

يَدْخُلُونَ ٱلجَنَّةُ يُرزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ ('')، وقال: ﴿وَٱلوَزْنُ يَوْمَثِذٍ ٱلحَقُّ فَمَن ثَقُلَتْ مَوَاذِينُهُ فَأُولَئِكَ هُمُّ ٱلمُفْلِحُونَ ۞ وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ ٱلَّذِينَ خَسِروا أَنفُسَهُمْ بِمَا كَانُواْ بِئَايَاتِنَا يَظْلِمُونَ﴾ ('')، فأنى ذلك ياأمبر المؤمنين، وكيف لاأشُكَ فيما تسمع].

قال: «هاتِ \_ وَبْحَكَ \_ ماشكَكْتَ فَيه ، قال: وأجِدُ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿ قُلْ يَتَوَفَّنُكُم مَّلَكُ آلمَوْتِ آلَٰذِي وُكِلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ (""، وقال: ﴿ آفَهُ يَتَوَفَّى آلأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا ﴾ ("")، وقال: ﴿ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لاَيُفرَّ طُونَ ﴾ ("")، وقال: ﴿ آلَٰذِينَ تَتَوَفَّنُهُمُ آلمَلائِكَةُ طَيِّبِينَ ﴾ ("")، وقال: ﴿ آلَٰذِينَ تَتَوَفَّاهُمْ آلمَلائِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ ﴾ ("")، فأنى ذلك باأمبر المؤمنين، وكيف لاأشك فيما تسمع؟ وقد هلَكتُ إن لم تَرْحَمني، وتَشْرَحْ لي صَدري فيما عسى أن يَجري ذلك على يَذيك، فإن كان الرّبُ تبارك وتعالى حَقّاً، والكتابُ حقّاً، والرُسَل حقّاً، فقد هلَكتُ والرُسَل حقّاً، فقد هلَكتُ وَخَيسرت، وإن تَكُن آلرُسُل باطِلاً فما على بأسٌ وقد نَجَوتُ.

فقال عليّ (عبدالمهم): وقُدُوس رَبّنا، تَبارك وتعالىٰ علوّاً كبيراً، نَشْهَد أنّه هو الدائم الذي لايزول، ولانشك فيه، وليس كميثله شيءٌ، وهو السميع البصير، وأنّ الكتاب حقّ، والرُسُلَ حَقّ، وأنّ الثوابَ والعِقاب حقّ، فإنْ رُزِقتَ زيادة إيمانٍ أو حُرِمْتَه فإنّ ذلك بَيدِ آللهِ، إن شاء رزّقك، وإن شاء حَرِمك ذلك. ولكن سأعلَمك ماشككت فيه، ولاقوة إلّا بالله، فإنْ أراد آلله بك خبراً أعلَمك بعِلمه وثبّتك، وإن يكن شَراً ضلَلْتَ وهَلكتَ.

أما قوله: ﴿ نَسُوا آفَة فَنَسِيَهُمْ ﴾ (٥١) إنما يعني نسوا آلله في دار الدنبا، لم يعملوا بطاعتِه فَنَسِيَهم في الآخِرة أي لم يجعل لهم في ثوابه شيئاً فصاروا مَنِسيَين من الخير المالية وكذلك تفسير قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَالْيَوْمَ نَنسَلُهُمْ كُمّا نُسُوا لِقَاءَ يَوْمِهِمْ هَنَدًا ﴾ (٢٥٠) بعني بالنِسيان أنه لم يُتبهم كما يُثيب أولياءه الذين كانوا في دار الدنيا مُطيعين ذاكِرين حين آمنوا به وبرسله وخافوه بالغيب.

وأمّا قوله: ﴿ وَمَاكَانَ رَبُّكَ نَسِيّاً ﴾ ((٥٠) قَإِنَّ رَبُنا جَارِكُ وتَعَالَى عَلْوَاكُبِيراً لِيس بالذي ينسى، ولايَغْفَل، بل هو الحَفيظُ العليم، وقد يقول العرب في باب النِسيان: قد نَسِيّنا فُلان فلا يَذكُرنا، أي أنّه لايأمُر لهم بخير ولايَذُكُرهم

<sup>(</sup>٤٤) المؤمن ٤٤: ٤٠.

<sup>(</sup>٤٥) الأعراف ٧: ٨، ٩.

<sup>(</sup>٤٦) السجدة ٢٢: ١١.

<sup>(</sup>٤٧) الزمر ٢٩: ٤٢.

<sup>(</sup>٤٨) الأنعام ٦: ١٦.

<sup>(</sup>٤٩) النحل ١٦: ٢٢.

<sup>(</sup>٥٠) النحل ١٦: ٢٨.

<sup>(</sup>٥١) التوبة ٩: ٧٢.

<sup>(</sup>٥٢) في «ج، ي»: الجنّة.

<sup>(</sup>٥٣) الأعراف ٧: ٥١.

<sup>(</sup>٥٤) مريم ١٩: ٦٤.

به، فهل فَهمِتَ ماذَكره الله عزّ وجلَّ؟». قال: نعم، فرّجت عنّي فرّج الله عنك، وحَلَلتَ عنّي عُقْدَةً فعَظُم الله أجرَك.

فقال (به السلام): «وأمّا قوله: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلاَئِكَةُ صَفّاً لَا يَتْكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَانُ وَقَالَ صَوَاباً ﴾ (٥٠)، وقوله: ﴿ وَآفَهِ رَبِّنَا مَاكُنًا مُشْرِكِينَ ﴾ (٢٠)، وقوله: ﴿ يَوْمَ ٱلقِيمَا فِي يَكُفُرُ بَمْضُكُم بِبَعْضٍ وَيَلْمَنُ بَعْضُكُم بَعْضَا ﴾ (٥٠)، وقوله: ﴿ وَقوله: ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقِّ تَخَاصُمُ أَمْلِ ٱلنَّارِ ﴾ (٩٠)، وقوله: ﴿ لَا يَخْتَصِمُواْ لَدَى تَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمْ بِالْوَعِيدِ ﴾ (١٠)، وقوله: ﴿ اليَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرجُلَهُمْ بِمَا كَاتُواْ يَكُسِبُونَ ﴾ (١٠)، فإن ذلك في مواطن غير واحدٍ من مواطن ذلك اليوم الذي كان مقداره خمسين ألف سنة، يجتمع يَخْسِبُونَ ﴾ (١٠)، فإن ذلك في موطن بتفرّقون، ويكلّم بعضُهم بعضاً، ويستغفِر بعضُهم لبعض، أولئك الذين كان منهم الطاعة في دار الدنيا للرُوساء والأتباع: ويلعَنُ أهلُ المتعاصي الذين بَدَت منهم البغضاء وتعاونوا على الظّلم منهم الطاعة في دار الدنيا المُستكبرين، والمُستضعفين يكفُر بعضهم ببعض، ويلعَن بَعضُهم بَعضاً، والكُفر في هذه والمُدوان في دار الدنيا المُستكبرين، والمُستضعفين يكفُر بعضهم ببعض، ويلعَن بعضُهم بمضاً، والكُفر في هذه الرّاءة، يقول: فيبرأ بعضهم من بعض، ونظيرها في سورة إبراهيم، قول الشيطان: ﴿ إِنِّى كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكُتُمُونِ مِن قَبْراً المنحة من بعض، ويقبل الرّاءة، يقول: في وقول إبراهيم خليل الرحمن: ﴿ كَفَرْنَا بِكُمْ ﴾ (٢٠) يعنى تَبرّأنا منكم.

ثمّ يجتمِعون في مَوطن آخر يَبكون فيه، فلو أنّ تلك الأصوات بَدّت لأهلِ الدُّنيا لأذْهَلت جميع الخَلق عن مَعايشهم، ولتصدّعت قلوبُهم إلّا ماشاء الله، فلا يَزالون يَبكون الدَّمّ.

ثم يجتمعون في متوطن آخر، فيُسْتَنْطقُون فيه، فيقولون: ﴿ وَآفَهِ رَبِّنَا مَاكُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ فيختِم آلله تبارك وتعالى على أفواههم ويستنطق الأيدي والأرجل والجُلود، فتَشهَد بكلّ مَعصِيةٍ كانت منهم، ثمّ يرفَع عن ألسنتهم الخَتم فيقولون لِجُلودهم: لم شَهدتُم علينا؟ فالوا: أنطقنا الله الذي أنطق كلّ شيءٍ.

ثمّ يجتمعون في مَوطِن آخر فيُستنطقون فيفرَ بعضهم من بعض، فذلك فوله عزّ وجلّ: ﴿ يَوْمَ يَفِرُ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ \* وَأَمِهِ \* وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ ﴾ ( الله في مَن عَلَى الله وَ الله عَلَى الله وَ الله الرحمانُ وقال صوّاباً. فيقوم الرّسل (سَلَ الله عليه) فيشهدون في هذا الموطن، فذلك قوله: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِثْنَا مِن كُلّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِثْنَا بِكَ عَلَىٰ هَوْلاً عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله الله الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله الله الله عَلَىٰ الله الله الله الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله الله الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله الله الله عَلَى الله عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ الله عَلَى الله عَلَىٰ الله عَلَى الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ عَلَىٰ الله عَل

<sup>(</sup>٥٥) النبأ ٧٨: ٢٨.

<sup>(</sup>٥٦) الأنباع ٦: ٢٣.

<sup>(</sup>٥٧) العنكبوت ٢٩: ٢٥.

<sup>(</sup>٥٨) سورة ص ٦٤: ٦٤.

<sup>(</sup>٥٩) سورة ق ٥٠: ٢٨.

<sup>(</sup>٦٠) يش ٣٦: ٦٥.

<sup>(</sup>٦١) إبراهيم ١٤: ٢٢.

<sup>(</sup>٦٢) الممتحنة ٦٠: ٤.

<sup>(</sup>٦۴) عبس ۸۰: ۲۱ ـ ۳۱.

<sup>( 15)</sup> النساء 1: 1 1.

ثمّ يجتمعون في مَوطِنٍ آخر يكون فيه مقام محمّد (من الاعلاداله) وهو المَمّام المحمود، فيُثني على الله تبارك وتعالى بما لم يُئنِ عليه أحّد قبله، ثمّ يُثني على الملائكة كلهم، فلا يبقى مَلك إلا أثنى عليه (من الاعباداله)، ثمّ يُثني على كلّ مؤمنٍ ومؤمنة، يبدأ بالصّدِيقين والشُهداء ثم مُثني على كلّ مؤمنٍ ومؤمنة، يبدأ بالصّدِيقين والشُهداء ثم بالصالحين، فيَحْمَده أهل السماوات وأهل الأرض، وذلك قوله: ﴿عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَحْمُوداً﴾ (١٥٠) فطُوبي لمن كان له في ذلك المقام حَظَ ولاتصيب.

ثمّ يَجتمِعون في مَوطِن آخر، ويُدال بعضُهم من يعض، وهذا كلّه قُبيّل الحِساب، فإذا أُخِذ في الحِسابُ، شُغِل كلّ إنسانٍ بما لَدَيه، نسأل الله بركة ذلك اليوم،

قال: فرّجت عنّي باأمير المؤمنين، وحَلَلت عنّي عُفْدَةً، فعظُم آلله أَجْرَك.

فقال (سه السلام): اوأمّا قوله عزوجل: ﴿ وَجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ \* إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ (٢٠٠)، وقوله: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةٌ أُخْرَىٰ \* عِندَ سِدْرَةِ آلمُسْتَهَىٰ ﴾ (٢٠٠)، وقوله: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةٌ أُخْرَىٰ \* عِندَ سِدْرَةِ آلمُسْتَهَىٰ ﴾ (٢٠٠)، وقوله: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ لَا يَنْ مَا يَنْ أَلَيْ اللّهِ عَلَمْ مَا يَنِنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْما ﴾ (٢٠٠)، فأمّا قوله: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ \* إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾، فإن ذلك في موضع بننهي فيه أولياء علما ﴾ (٢٠٠)، فأمّا قوله: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ \* إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾، فإن ذلك في موضع بننهي فيه أولياء الله عزّ وجلَ بعدما يُفرّغ من الحساب إلى نهر بسمّى الحَبّوان، فيغتسِلون فيه ويشربون منه، فتضيء وجوههم إشرافاً، فيذهب عنهم كلّ قَذْى (٢٠٠) ووعث، ثم يُؤمّرون بدُخولِ الجنّة، فمن هذا المقام يَنْظُرون إلى ربّهم كيف إشرافاً، فيذهب عنهم كلّ قَذْى (٢٠٠) ووعث، ثم يُؤمّرون بدُخولِ الجنّة، فذلك قوله الله عزّ وجلّ في تسليم الملائكة عليهم: ﴿ سَلامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَلُولُونَا الجنّة، فذلك قوله: ﴿ إِلَىٰ رَبّها نَاظِرةٌ ﴾ وإنّما تعنى بالنظر إليه، النظر إلى ثوابه تبارك وتعالى.

وأمّا قوله: ﴿ لَاتُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ هوكما قال، لاتُدرِكُه الأبصار يعني لاتُحيط به الأوهام ﴿ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ وذلك مَدْحُ امتَدح به ربّنا نفسَه تبارك وتعالى وتقدّس عُلوّاً كبيراً ، وقد سأل موسى عبه السهم ، وجرى على لسانه من حَمْد الله عزّ وجلّ: ﴿ رَبُّ أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ ﴾ (٢٠) ، فكانت مسألته تلك أمراً عظيماً ، وسأل أمراً جسيماً ، فعُوقب، فقال الله تبارك وتعالى: لن تراني في

<sup>(</sup>٦٥) الإسراء ١٧: ٧٩.

<sup>(</sup>٢٦) القيامة ٧٥: ٢٢، ٢٣.

<sup>(</sup>۱۷) الأنعام ٢: ١٠٣.

<sup>(</sup>٦٨) النجم ٥٣: ١٢، ١٤.

<sup>(</sup>۲۹) طه ۲۰: ۲۰۱۱، ۱۱۰

<sup>(</sup>۷۰) في «ج، ي»: قذر.

<sup>(</sup>۷۱) الزَّمر ۲۹: ۷۲.

<sup>(</sup>٧٢) الأعراف ٧: ١٤٣.

الدُنيا حتى تموت فتراني في الآخرة، ولكن إن أردتَ أن تَراني في الدُنيا فانظُر إلى الجَبَل، فإن استَقَرّ مكانَهُ فسَوف تَراني، فأبدى الله سبحانه بعض آياته، وتجَلّى ربّنا [للجبل] فتقطّع الجبّل فصار رميماً، وخَرّ موسى صَعِقاً، يعني مَيّناً، فكانت عقوبته الموت، ثمّ أحياه الله وبعثه وتاب عليه، فقال: سبُحانك تُبت إليك وأنا أول المؤمنين، يعني أوّل مؤمن آمن بك منهم (٣٠)، أنّه لن يَراك.

وأما قوله: ﴿ وَلَقَدُ رَءَاهُ نَزْلَةُ أُخْرَىٰ \* عِندَ سِدْرَةِ آلمُنتَهَىٰ ﴾ يعني محمّداً (صفراله علم وآله) [كان عندِ سِدرة المنتهى] حيث لايتجاوزها (٢٠٠ خلق من خَلْقِ الله، وقوله في آخر الآية: ﴿ مَازَاغَ آلْبَصَرُ وَمَاطَغَىٰ \* لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ عَلْقِ الله، وقوله في آخر الآية: ﴿ مَازَاغَ آلْبَصَرُ وَمَاطَغَىٰ \* لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ عَلْقَ مَرْتَيْنَ وَمِيّة أَلْحُوى، وذلك أَنْ خلق جَبْرَئيل عظيم، فهو من الروحانيين الذين لايدرك خَلقهم وصِفَتَهم إلّا الله ربّ العالمين.

وأمّا قوله: ﴿ يَوْمَئِذِ لَا تَنَفَعُ آلشَّفاعَةُ إِلّا مَنْ أَذِنَ لَهُ آلرَّحَمَانُ وَرَضِى لَهُ قَولاً \* يَعْلَمُ مَابَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَاخَلْقَهُمْ وَلاَيْحِيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ لايحيط الخَلائق بالله عزّ وجلّ عِلماً، إذ هو تبارك وتعالى جعل على أبصار القلوب الغِطاء، فلا فَهم يَنالُه بالكَيف، ولاقلب يُثيِته بالحدود، فلا يَصِفه إلّاكما وصَف نفسه، لبس كمثله شيء وهو السميع البصير، الأول والآخر والظاهر والباطن، الخالق البارىء المصور، خلق الأشياء، فليس من الأشياء شيءً مئله تبارك وتعالى.

فقال: فرّجت عنّي، فرّج الله عنك، وحَلَلْتَ عنّي عُفْدَةً، فأعظم الله أجْرَكَ باأمير المؤمنين.

[فقال]: (طبالله) أو أما قوله: ﴿ وَمَاكَانَ لِبَشْرِ أَنْ يُكَلِّمَهُ آللهُ إِلّا وَحْياً أَوْمِن وَرَآى وِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴾ (٢٠) وقوله: ﴿ وَكَلَّمَ أَفْهُ مُوسَىٰ تَكْلِيماً ﴾ (٢٠) وقوله: ﴿ وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا كُوله: ﴿ وَمَاكَانَ لِبَشْرِ أَن يُكَلِّمَهُ آللهُ إِلّا وَحْياً أَوْمِن وَرَاى وَ لَا يَاءَادَمُ أَسْكُنْ أَنتَ وَرَوْجُكَ آلجَنَّةً ﴾ (٢٠) فأما فوله: ﴿ وَمَاكَانَ لِبَشْرِ أَن يُكَلِّمَهُ آللهُ إِلَّا وَحْياً أَوْمِن وَرَاى وَجَابٍ ﴾ ، فإنّه ما ينبغي لبشر أن يكلّمه الله إلا وَحياً وليس بكانن إلا من وراء حجاب أو يُرسِل رَسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء ، كذلك فال الله تبارك و تعالى علواً كبيراً ، قد كان الرسول يُوحى إليه من رُسلُ السّماء ، فتبلّغ رُسُلُ السّماء . وقد قال رسول الأرض ، وقد كان الكلام مع رُسُلِ أهل السّماء . وقد قال رسول الله (سلّ الله وسلّ الله (سلّ الله (سلّ الله وسلّ الله (سلّ الله وسلّ الله وسلّ الله وسلّ الله وسلّ الله وسلّ أبن تأخذ الوّحي؟ قال: آخذُه من إسرافيل. فقال: ومن أبن يأخذُه إسرافيل؟ قال: يأخذه من ملك قوقه من

<sup>(</sup>٧٣) (منهم) ليس في ﴿ج، ي٪.

<sup>(</sup>٧٤) في «ج، ي»: لايجاوزها.

<sup>(</sup>٧٥) النجم ٥٣: ١٧، ١٨.

<sup>(</sup>٧٦) الشوري ٤٢: ٥١.

<sup>(</sup>۷۷) النساء ٤: ١٦٤.

<sup>(</sup>٧٨) الأعراف ٧٠ ٢٢.

<sup>(</sup>۷۹) البقرة ۲: ۲۵.

الروحانيين. فقال: من أين يأخذه ذلك الملك؟ قال: يُقذَف في قلبِه قَذْفاً. فهذا وحيِّ وهوكلام الله عزّ وجلّ، وكلام الله ليس بنحو واحد، منه ماكلّم آلله به الرُسُلَ، ومنه ماقذفه في قُلوبهم، ومنه رُؤيا يُريها الرُسُلَ، ومنه وَحْيَّ وتَنزيل يُتلى ويقرأ فهوكلام الله، فاكتَفِ بما وصفتُ لك من كلام آلله، فإنّ معنى كلام آلله ليس بنحوٍ واحِد، فإنّ منه ما يبلّغ به رُسلُ السّماء رسُلَ الأرض.

قال: فرّجت عنّي فرّج الله عنك، وحَلَلْتَ عنّي عُقدَةً فعظُم الله أجرَك ياأمير المؤمنين.

[فقال] (عبداللهم): دوأمّا قوله: ﴿ قَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيّاً ﴾ ( ( ) فإنّ تأويله: هل تعلم أحّداً السمّه الله ، غير الله تبارك وتعالى ؟ فإيّاك أن تُفسّر القرآن برأيك حتى تفقهه عن العلماء، فإنّه رُبّ تنزيلٍ يُشيِه كلام البشر، وهو كلام الله تبارك وتعالى شيئاً من أفعال الله، وتأويله لايشيه كلام البشر، كما ليس شيءٌ من خَلقه يُشيِهه، كذلك لايشيه فعله تبارك وتعالى شيئاً من أفعال البشر، ولايشبه شيء من كلامه كلام البشر، فكلام الله تبارك وتعالى صِفَتُه، وكلامُ البشر أفعالهم، فلا تُشبّه كلام الله بكلام البشر فتهلِك وتَضِلَ».

قال: فرّجت عنّي، فرّج الله عنك، وحَلَلْتَ عنّي عُقدَةً فعظُم الله أجرك باأمير المؤمنين.

فقال (عليه السلام): «وأمّا قوله: ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّبَيكَ مِن مَيْفَقَالِ ذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلَا فِي السَّماء ﴾ (٥١ كذلك ربّنا لايَعزُب عنه شيء، وكيف يكونُ من خَلَق الأشياء لايعلَمُ مَا خَلق وهو الخلّاق العَليم!

وأمّا قوله: ﴿ لَا يَنظُرُ إِلَيهِمْ يَوْمَ القِيَسْمَةِ ﴾ (٢٠)، يخبِرُ أَنَّهُ لايُصببهُم بخير، وقد تقول العرب: واللهِ ماينظُر إلينا فلان. وإنّما يَعنون بذلك أنّه لايُصيبنا منه بخير، قَذلك النّظر هاهنا من الله تبارك وتعالى إلى خَلْقه، فنظرُه إليهم رحمَتُه لهمه.

قال: فرَّجت عنَّى فرَّج الله عنك، وحَلَك عنى عُقدَةً فعظم الله أجرَك باأمير المؤمنين.

قال: هوأمًا قوله: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِهِمْ يَوْمَئِلْ لَمَحِجُوبُونَ﴾ (٥٣)، فإنّما يعني بذلك يوم القيامة أنّهم عن تُواب ربّهم مَحْجُوبون.

[قال: فرجت عني، فرّج آلله عنك، وحللت عنّي عُقدةً فعظُم الله أجرَك.

فقال: سربالسلام)] قوله: ﴿ أَمِنتُم مَّن فِي السمَاءِ أَن يَخْسِفَ بِكُمُ الأَرْضِ فَـإِذَا هِيَ تَمُورُ ﴾ ( ^^ )، وقوله: ﴿ وَهُو لَهُ الرَّحْمَـٰنُ عَلَى اَلْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴾ ( ^^ )، وقوله: ﴿ وَهُوَ

<sup>(</sup>۸۰) مریم ۱۹: ۲۵.

<sup>(</sup>۸۱) يونس ۱۰: ٦١.

<sup>(</sup>۸۲) آل عمران ۳: ۷۷.

<sup>(</sup>٨٣) المطففين ٨٣: ١٥.

<sup>(</sup>٨٤) الملك ٦٧: ١٦.

<sup>(</sup>٨٥) الأنعام ٦: ٣.

<sup>(</sup>۲۸) طه ۲۰: ۵.

مَعَكُم أَيْنَمَا كُنتمْ ﴾ '``، وقوله: ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ آلوَرِيدِ ﴾ '``، فكذلك الله تبارك وتعالى سُبَوحاً فُدُوساً تعالى أن يجري منه ما يجري من المخلوفين، وهو اللطيف الخبير، وأجَلَ وأكبَر أن ينزِل به شيء ممّا ينزِل بخَلْقِه، وهو على العرش استوى، عِلمُه '`` شاهِد لكلَ نَجوى، وهو الوكيل على كلّ شيء، والمُيَسَر لكلّ شيء والمُدَبَر للأشياء كلّها، تعالى الله عن أن يكون على عَرْشِه علوّاً كبيراً.

وأمّا قوله: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالمَلْكُ صَفّاً صَفّاً صَفّاً مَ وَوله: ﴿ وَلَقَدْ جِثْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوّلَ مَرَةٍ ﴾ ('')، وقوله: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا يَأْتِيهُمُ آللهُ فِي ظُلُلٍ مِنَ ٱلغَمّامِ وَآلمَلائِكَةُ ﴾ ('')، وقوله: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَاتِيهُمُ آللهُ فِي ظُلُلٍ مِنَ الغَمّامِ وَآلمَلائِكَةً أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ ءَاياتِ رَبِّكَ ﴾ ('') فإنّ ذلك حقّ كما قال الله عزّ وجلّ، وليس له جِبئة كِجِيئة الخَلْق، وقد أعلَمتُك أن رُبّ شيء من كتاب الله تأويله على غير تنزيله، ولايشبه كلام البقر، وسَأَنبُنكَ بطَرَفٍ منه، فنكتفي إن شاء الله تعالى، من ذلك قول إبراهيم (طباسلام): ﴿ إِنِّى ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾ ('') فَذَهابُه إلى ربّه توجُهة إليه عبادة واجتهاداً وقُرْبة إلى الله عزّ وجلّ، ألا ترى أنّ تأويله غير تنزيله؟ وقال: ﴿ وَأَنزَلْنَا العَديدَ فِيهِ بَأْسٌ شديدٌ ﴾ ('')، يعني السلاح وغير ذلك، وقوله: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْتَبَهُمُ آلمَلائكَةُ ﴾ يُخير محمداً (مدره عبدراله) عن المُشركين والمنافقين الذين لم يستجيبوا لله وللرسول فقال: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْتِبَهُمُ آلمَلائكَةُ ﴾ محمداً (مدره عبدراله) عن المُشركين والمنافقين الذين لم يستجيبوا لله وللرسول فقال: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْتِبَهُمُ آلمَلائكَةُ ﴾ محمداً (مدره عبدراله) عند المُشركين والمنافقين الذين لم يستجيبوا لله وللرسول فقال: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْتِبَهُمُ المَلائلة ذاب ('')

ثمّ قال: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَاتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ فَفْسَأَ إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْكَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْراً ﴾ يعني من قبل (٧٠) أن تَجيء هذه الآبة، وهذه الآبة طُلوع الشّمس من مَغربها، وإنمّا يكتفي أولو الألباب والحِجا وأُولو النَّهي أن يعلَموا أنه إذا انكشَفَ الغِطاء رأوا ما يوعدون، وقال في آية أخرى: ﴿ فَأَتُنْهُمُ آللُهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا ﴾ (١٠٠ يعنى أرسَل عليهم عَذَاباً وَكَذَلك إنبائهُ بُنيانهم وقال الله عزّ وجلَ: ﴿ فَأَتَى آللهُ بُنْيَانَهُم مِّنَ

<sup>(</sup>۸۷) الحديد ۵۷: ٤.

<sup>(</sup>۸۸) سورة ق ۵۰: ۱۶.

<sup>(</sup>٨٩) (وهو على العرش استوى علمه) ليس في «ج، ي».

<sup>(</sup>٩٠) الفجر ٨٩: ٢٢.

<sup>(</sup>٩١) الأنعام ٦: ٩٤.

<sup>(</sup>٩٢) البقرة ٢: ٢١٠.

<sup>(</sup>٩٣) الأنعام ٦: ١٥٨.

<sup>(</sup>٩٤) الصافات ٢٧: ٩٩.

<sup>(</sup>١٥) الحديد ٥٧: ٢٥.

<sup>(</sup>٩٦) زاد في المصدر: يأتيهم.

<sup>(</sup>٩٧) (أو كسبت في... يمني من قبل) ليس في «ج، ي».

<sup>(</sup>٩٨) الحشر ٥٩: ٢.

القَوَاعِدِ اللهِ اللهِ اللهِ المَالِمُ المَالِمُ العَذَابِ عليهم، وكذلك ماوضف الله من أمر الآخِرة تبارك اسمُه وتعالىٰ علوّاً كبيراً، وتجري أموره في ذلك اليوم الذي كان مِقداره خمسين ألف سنة كما تجري أموره في الدُنيا، لا يَغيب (١٠٠٠ ولا يأفّل مع الآفلين، فاكتَفِ بما وصَفْتُ لك من ذلك ممّا جال في صدرك ممّا وصَف الله عزّ وجلّ في كتابه، ولا تجعّل كلامّه ككلام البشر، هو أعظم وَأجَلّ وَأكرَم وأعزّ، تبارك وتعالى من أن يَصِفه الواصِفون إلّا بما وصَف به نفسه في قوله عزّ وجلّ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيءٌ وَهُو آلسَّمِيعُ آلبَصِيرُ ﴾ (١٠٠١).

قال: فرَّجَتَ عنِّي با أمير المؤمنين، فرّج الله عنك، وحَلَلت عنَّى عُقدةً.

[فقال (طبالله)]: «وأما قوله: ﴿ بَلْ هُمْ مِلِقاءِ رَبِّهِمْ كَافِرُونَ ﴾ (١٠٠١)، وذكره المؤمنين الذين يظنون أنهم مُلافوا ربّهم، وقوله لغيرهم: ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ يَلْقَونَهُ ﴾ (١٠٠١) بما أخلفوا الله ماوعدوه، وقوله: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِمْ فَلْيُعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً ﴾ (١٠٠١)، فأمّا قوله: ﴿ بَلْ هُمْ بِلِقاءِ ربِهِمْ كَافِرُونَ ﴾ يعني البعث فسمّاه الله عزّ وجل لقاءه، وكذلك ذكر المؤمنين: ﴿ اللَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَهُم مُلاقُوا رَبّهِمْ ﴾ (١٠٠١)، بعني يُوقنون أنّهم يُبعثون ويُحْشَرون ويُحاسَبون ويُحْبَرونَ بالنّواب والعِقاب، والظنّ هاهنا اليَمْين خاصّة، وكذلك قوله: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ آللهِ فَإِنَّ أَجَلَ آللهِ لَآتٍ ﴾ (١٠٠١) بعني من كان يُؤمن بأنّه مَبعوث، فإنّ وَعْد صَالِحاً ﴾ ، وقوله: ﴿ مَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ آللهِ فَإِنَّ أَجَلَ آللهِ لَآتٍ ﴾ (١٠٠١) بعني من كان يُؤمن بأنّه مَبعوث، فإنّ وَعْد اللهِ لآتٍ من الثواب والعِقاب، فاللقاء هاهنا ليس بالرُوْية، واللقاء هو البَعث، فافْهَم جميعَ مافي كتاب آلله من لقائه، فإنّه يعني بذلك البعث، وكذلك قوله: ﴿ تَحِيّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقُونَهُ سَلامٌ ﴾ (١٠٠١) يعني أنّه لايزول الإيمانُ عن قُلوبهم يوم بُبعون».

قال: فرَّجْتَ عنِّي بِالْمير المؤمنين، فرِّج الله عنك، فقد خَلَلْتَ عنَّى عُقْدةً.

فقال المدال الإهامة (وأمّا قوله: ﴿ وَرَءَا ٱلمُجرِهُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُّوا أَنَّهُمْ مُّوَاقِعُوهَا ﴾ (١٠٠٠) يعني أيـقنوا أنّـهم داخِلوها.

<sup>(</sup>٩٩) النحل ١٦: ٢٦.

<sup>(</sup>۱۰۰) في «ج، ي»: يلعب.

<sup>(</sup>۱۰۱) الشوري ٤٤: ١١.

<sup>(</sup>١٠٢) السجدة ٢٢: ١٠.

<sup>(</sup>۱۰۲) التوبة ۹: ۷۷.

<sup>(</sup>۱۰٤) الكيف ۱۱۰: ۱۱۰.

<sup>(</sup>٥٠٥) البقرة ٢: ١٦.

<sup>(</sup>۱۰۹) العنكبوت ۲۹: ٥.

<sup>(</sup>١٠٧) الأحزاب ٢٣: ٤٤.

<sup>(</sup>۱۰۸) الکیف ۱۸: ۵۳.

وأمّا قوله: ﴿إِنِّي ظَنَنتُ أَنِّي مُلاقٍ حِسَابِيَهُ ﴾ ("")، وقوله ("": ﴿ يَوْمَئِذِ يُوَفِّيهِمُ آللهُ دِيَنَهُمُ آلحَقَ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ آللهَ هُوَ آلحَقُّ المُبِينُ ﴾ ("")، وقوله للمنافقين: ﴿ وَتَظُنُّونَ بِاللهِ آلظُّنُونَا ﴾ ("")، فهذا الظنّ ظنُ شَكُ وليس ظنّ يقينٍ، والظنُّ ظَنّان: ظَنُّ شَكِ، وَظنُّ يقينٍ، فماكان من أمرٍ مَعادٍ من الظنّ فهو ظنّ يفين، وماكان من أمرِ الدُنيا فهو ظنُّ شَكُ، فافْهَم مافَسَرتُ لك».

قال: فرّجت عنّى ياأمير المؤمنين، فرّج الله عنك.

[فقال (طبائديم)]: «وأمّا قوله تبارك وتعالى: ﴿وَنَضَعُ ٱلمَوَاذِينَ ٱلقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلقِيلْمَةِ فَكَلَّ تُنظُلُمُ نَـفُسٌ شَيْئاً﴾ (١١٣)، فهو ميزانُ العَدْل، يُوْخَذُ به الخَلائق يوم القيامة، يُديلُ الله تبارك وتعالى الخلق بعضهم من بعض بالمَواذِين،

وفي غير هذا الحديث، المَوازين هم الأنبياء والأوصياء (عليهمالسلام).

ووأمّا قولُه عزّ وجلّ: ﴿ فَكَلَّا نُقيمُ لَهُمْ يَوْمَ ٱلقِيلَمَةِ وَزْناً ﴾ (١١٤) فإنّ ذلك خاصّ.

وأمّا قوله: ﴿ فَأُولَئِكَ يَدُخُلُونَ ٱلْجَنَّةُ يُوزَقُونَ فِيهَا بَغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١٥٠) فإنّ رسول الله (من الله مله رآد) قال: قال الله عزّ وجلّ: لقد حقّت كرامتي ـ أو قال: مَودّتي ـ لِمَن يُراقِبني ويتَحابَ بجلالي أنّ وجوههم يوم القيامة من نورٍ على مَنابر من نورٍ، عليهم ثيابٌ خُضر، قيل: من هم يارسول الله؟ قال: قوم ليسوا بأنبياء ولاشهداء، ولكنّهم تَحابُوا بجَلالِ الله، ويدخلون الجنّة بغير حِساب، فنسأل الله عزّ وجلّ أن يجعلنا منهم (١٦٠) برَحمَته.

وَأَمَّا قُولُهُ: ﴿ فَمَن تَقُلُتْ مَوَازِينُهُ ﴾ (١١٧)، و ﴿ خُفَّتْ مَوازِينُهُ ﴾ (١١٨) فإنمًا يعني الحساب، تُوزَنُ الحَسنات والسيّئات، والحسَنات نِقْلُ الميزان، والسيئات خِنَّة الميزان.

واْمَا فوله: ﴿ قُلْ يَتَوَفَّنَكُمْ مَّلَكُ ٱلمَوْتِ ٱلَّذِي وَكُلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ (١١١)، وقوله: ﴿ آللَهُ يَتَوَفَّى ٱلأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا ﴾ (١٢٠)، وقوله: ﴿ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَايُفُرَّطُونَ ﴾ (١١١)، وقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ تَتَوَفَّـُهُمُ ٱلمَلائِكَةُ

<sup>(</sup>١٠٩) الحاقة ٢٠: ٢٠.

<sup>(</sup>١١٠) في المصدر: يقول إني أيقنت أني أبعث فأحاسب، وكذلك قوله.

<sup>(</sup>١١١) النور ٢٤: ٢٥.

<sup>(</sup>١١٢) الأحزاب ٢٣: ١٠.

<sup>(</sup>١١٣) الأنبياء ٢١: ٤٧.

<sup>(</sup>۱۱٤) الكهف ۱۸: ه۱۰.

<sup>(</sup>١١٥) المؤمن ١٤٠ . 1.

<sup>(</sup>١١٦) في «ج، ي»: معهم.

<sup>(</sup>١١٧) الأُعراف ٧: ٨

<sup>(</sup>١١٨) الأعراف ٧: ٩.

<sup>(</sup>١١٩) السجدة ٢٢: ١١.

<sup>(</sup>۱۲۰) الزمر ۲۹: ۲۲.

ظَالِمى أَنفُسِهِمْ (١٢١)، وقوله: ﴿ آلَـ فِينَ تَتَوَقَّلُهُمُ ٱلمَلائِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عَلَيْكُمُ ﴾ (١٢١)، فإنّ الله تبارك وتعالى يُدبَر الأموركيف يشاء، ويُوكل مِن خَلقِه مَن يشاء بما يشاء، أمّا مَلَك المتوت فإنّ الله يُوكلُه بخَاصّة من يَشاء من خَلقِه، ويُوكّل رُسُله من المَلائكة خاصّة بمن يَشاء من خَلقِه، والملائكة الذين سمّاهم الله عزّ ذكره وكلهم بخاصّة من يشاء من خلقه (١٢١)، [إنّه نبارك وتعالى] يُدبّر الأموركيف يَشاء، وليس كلّ العِلم يستطيع صاحِبُ العِلم أن يُفَسّره لكلّ الناس، لأنّ منهم القويّ والضعيف، ولأنّ منه مايطاق حَمْلُه، ومنه مالايطاق حَمْلُه، والمُحيى المُميت وأنّه إلا أن يُسَهّل الله له حَمْلُه، وأعانه عليه من خاصّة أوليائه، وإنّما يكفيك أن تعلّم أنّ الله هو المُحيى المُميت وأنّه يتوفّى الأنفُسَ على يَدى من يشاء من خلقه من ملائكته وغيرهم».

قال: فرّجت عنّي ياأمير المؤمنين، فرّج الله عنك ياأمير المؤمنين، ونفّع الله المُسلمين بك.

فقال عليّ اطبه الملامة: «إن كنتَ قد شرح الله صَدرك بما قد بيّنتُ لك، فأنت والذي فلق الحبّة وبرأ النّسَمة من المؤمنين حقّاً».

فقال الرجُل: ياأمير المؤمنين، كيف لي أن أعلَم بأنّي من المؤمنين حقّاً؟ قال (عيدالسلام): الايعلم ذلك إلّا من أعلَمه الله على لسان نبيّه (مقراة عيدواله)، وشَهِد له رسول الله اصارات عيدواله) بالجنّة وشرّح الله صَدْرَه، ليَعلَم مافي الكتُب التي أنزَلها الله عزّ وجلّ على رُسُله وأنبيائه».

قال: ياأمير المؤمنين، ومن يُطيق ذلك؟ قال: «من شرَح الله صدره ووفّقه له، فعليك بالعَمل لله في سَرائرك وعُلانيتك، فلا شيء يعدِل العَمل».

مرزخين شكيبيزر ص

<sup>(</sup>۱۲۱) الأنعام 1: ۱۲.

<sup>(</sup>۱۲۲) النحل ۱۲: ۲۸.

<sup>(</sup>۱۲۳) النحل ۱۲: ۲۲.

<sup>(</sup>١٢٤) (والملائكة الذين سماهم.... من خلقه) ليس في «ج، ي».

## ٢ ـ بابُ فَصْلِ القُرآن

محمّد أرسترا عبد المحمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن عبدالله بن جعفر، عن السيّاري، عن محمّد بن بحسر، عبن أبي الجارود، عن الأصبغ بن نُباتة، عن أمير المؤمنين اعلى السلام،، أنّه قال: «والذي بعَث محمّداً استراته على والحقّ، وأكرَم أهل بيته، مامن شيء تَطلُبونه من حَرْق، أو غَرَق، أو سَرَق، أو إفلات دابّة من صاحبها، أو ضالّة، أو آبق، إلّا وهو في القُرآن، فمن أراد ذلك فليسألني عنه».

قال: فقام إليه رجل، فقال: ياأمير المؤمنين، أخبرني عمّا يؤمِن من الحَرق والغرق؟ فقال: وإقرأ هذه الآيات: ﴿ آفّهُ آلَٰذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَتَوَلَّى الصَّالِحِينَ ﴾ (١)، ﴿ وَمَاقَدَرُوا آللهَ حَقَّ قَدْرِهِ \_إلى قوله سبحانه وتعالى \_عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (٢) فمّن قرأها فقد أمِن من الحَرق والغرق، قال: فقرأها رجل، واضطرّمت النار في بُيوتِ جِيرانه، وبيتُه وَسَطُها فلم يُصِبه شيء.

ثم قام إليه رجل آخر، فقال: ياأمير المؤمنين، إنّ دايتي استَصعَبت عليّ، وأنا منها على وَجَل؟ فقال: «إقرأ في أذنها البُمني: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَإِليْهِ تُرْجَعُون ﴾ (٣) فقرأها فذَلَت له دابته.

وقام إليه رجل آخر، فقال: باأمير المؤمنين، إنَّ أَرْضَي أَرْضَ مُسبِعَة، وإنَّ السَّباع تَعْشَى مَنزِلي ولاتَجوز حتى تأخُذَ فريسَنَها؟ فقال: وإقرأ ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولَ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيرٌ عَلَيْهِ مَاعَنِتُمْ حَريصٌ عَلَيْكُم بالمُؤْمنينَ رُوقً وَبُ الْعَرْشِ العَظِيم ﴾ (اللهُؤُمنينَ رُوقً وَجِيمٌ \* فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلْ حَسْبِي آفَهُ لَاإِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ آلعَرْشِ آلعَظِيم ﴾ (اللهُ فَا الرجل فاجنَنَبَتْهُ السِّباع.

ثمّ قام إليه آخر، فقال: ياأمير المؤمنين، إنّ في بَطني ماءً أصفَر، فهل من شِفاء؟ (٥) فقال: «نعم، بلا دِرْهَم ولا دينار، ولكن اكتُب على بَطْنك آية الكُرسيّ، وتَغسِلها وتَشْرَبها وتَجْعَلها ذَخِيرةً في بَطنك، فتبرأ بإذن الله عزّ وجلّ».

٢ . باب فضل القرآن

۱ ـ الكافي ۲: ۲۵۷ / ۲۱.

(١) الأعراف ٧: ١٩٦.

(۲) الزمر ۲۹: ۷۷.

(۲) آل عمران ۲: ۸۳

(٤) التوبة ٢: ١٢٨، ١٢٩.

(٥) زاد في «ج، ي»: بلا درهم ولا دينار.

باب فَضْل القُرآن ............ب ١٥٧

ففعل الرجل فبَرِيءَ بإذن الله.

ثمّ قام إليه آخر، فقال: ياأمير المؤمنين، أخبرني عن الضّالة؟ قال: ﴿إِفْرَأْ يُسَ فِي رَكَعْتَيْن، وقل: ياهادي الضّالَة، رُدَّ عليّ ضالَتي». ففعل فرَدَ الله عزّ وجلّ عليه ضالَتَه.

ئم قام إلَيه آخر، فقال: باأمير المؤمنين، أخبِرني عن الآبق؟ فقال: ﴿إِفراً: ﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِي بَحْرٍ لَّجَئ يَغْشَكُ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ سَحَابٌ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَن لَمْ يَجْعَلِ آفَهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِن نَّورٍ ﴾ (٢٠). فقالها الرجل فرجَع إليه الآبق.

ئمَ قام إليه آخر، فقال: باأمير المؤمنين، أخبِرني عن السَّرَق، فإنَّه لابزال يُسَرِق لي الشيء بعد الشيء ليلاً. فقال له: «إقرأ إذا أوَيْتَ إلى فراشك: ﴿قُلْ آدْعُواْ آفَةَ أُو آدْعُوا آلرَّحْمَانَ﴾ إلى قوله: ﴿وَكَبُّرُهُ تَكْبِيراً﴾ (١٠).

ثمّ قال أمير المؤمنين (عدال لام): «مَن بات بأرضٍ قفر فقراً هذه الآية: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ آلَٰهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاْوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سَتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوىٰ عَلَى ٱلعَرْشِ﴾ إلى قوله: ﴿ تَبَارَكَ آللهُ رَبُّ ٱلعَالَمِينَ وتَباعدَت عنه الشباطين».

قال: فمضى الرجل فإذا هو بقرية خراب، فبات فيها ولم يَذكُر هذه الآية، فتَغَشَّاه الشَّيطان، وإذا هو آخِذٌ بلِحيّته (1) فقال له صاحبه: أنظره، واستَيقظ فقرأ الآية، فقال الشيطان لصاحبه: أرْغم الله أنفك، احْرُسه الآن حتى يُصبح، فلمّا أصبَح الرجُل رجَع إلى أمير المؤمنين المدالة فأخبره، وقال له: رأيتُ في كلامِك الشَّفاء والصَّدق، ومَضى بعد طلوع الشَّمس، فإذا هو بأثر شعر الشَيطان منتجرًا (1) في الأرض.



 <sup>(</sup>٦) النور ٢٤: ٤٠.

<sup>(</sup>۷) الإسراء ۱۱، ۱۱۱.

<sup>· (</sup>٨) الأعراف لاتساعه.

<sup>(</sup>٩) في المصدر، و (ط) نسخة بدل: بخطمه.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر، و «ط» نسخة بدل: مجتمعاً.

## ٣ ـ باب أنّ حديث أهل البَيتِ (عليهم السلام) صَعْبٌ مُسْتَصْعَب

" ١٩٢٠٨٩ - محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن محمد بن الحسين، عن محمد بن المسين، عن محمد بن سنان، عن عمّار ابن مَروان، عن جابر، قال: قال أبو جعفر (عليه السلام): «قال رسول الله (سلله عليه طهرانه): إنّ حديث آل محمد صَعْبُ مُستَصعب، لا يؤمن به إلّا مَلَك مُعَرّب، أو نَبيّ مُرسَل، أو عبد امتَحَن الله قلبه للابمان، فما وَرَد عليكم من حديث آل محمد فلانتُ له قلوبُكم وعرَفتُموه فاقبلوه، وما اشمَأزَت منه قلوبُكم وأنكَرتُموه فردوه إلى الله وإلى الرسول وإلى العالم من آل محمد، إنما الهالِك أن يُحدَّث أحدُكم بشيءٍ منه لا يحتمِله، فيقول: والله ماكان هذا، والله ماكان هذا، والله ماكان هذا، والله ماكان هذا، والإنكارُ هو الكُفره.

٣/١٢٠٩١ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن البرقيّ، عن ابن سِنان أو غيره، رفعه إلى أبي عبدالله وهد السلام، قال: وإنّ حديثنا صَعْبٌ مُسَنَّصُعُب، لا يحتمِله إلّا صَدورٌ مُنيرة، أو قلوبٌ سَليمة، أو أخلاق حَسَنة، إذّ الله أخذ من شبعتنا الميثاق كما أخذ على بني آدم ﴿ أَلَستُ بِرَبِّكُمْ ﴾ (١) فمن وفي لنا وفي الله له بالجنّة، ومن أبغضنا ولم يُؤدّ إلينا حقّنا ففي النار خالِداً مُخَلّداً».

الى العسكر (مداسلام)؛ بحيل وغيره، عن محمّد بن أحمد، عن بعض أصحابنا، قال: كنبتُ إلى أبي الحسن صاحب العسكر (مداسلام)؛ بحيلت فداك، مامعنى قول الصادق (مداسلام)؛ وحَديثنا لايحتَمِله مَلك مقرّب ولانبئ مُرسَل ولامؤمن امتحَن الله قلبه للايمان، فجاء الجَواب: وأنّ معنى قول الصادق (عندالدم)؛ لايحتَمِله

٣- باب أنّ حديث أهل البيت اعليم السلام) صغبٌ مُستَضعب

۱ ـ الكافي ۱: ۳۳۰ / ۱.

۲ ـ الكافي ۱: ۲۲۱ / ۲.

٣ ـ الكافي ١: ٣٢١ / ٣.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٧٢.

٤ ـ الكافي ١: ٣٣١ / ٤.

مَلَك ولانبيّ ولامؤمن، أنّ المَلَك لايحتَمِله حتَى يُخرِجه إلى مَلَك غيره، والنبيّ لايحتَمِله حتى يُخرِجه إلى نبيّ غيرِه، والمؤمن لايحتَمِله حتَى يُخرجَه إلى مؤمنِ غيره، فهذا معنى قول جدّي (عيمالسلام)».

عندنا والله سِرًا من سِرَ الله، وعِلماً من عبدالخالق وأبي بصير، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «باأبامحمّد، بحيد، عن عبدالله بن مُسْكان، عن محمّد بن عبدالخالق وأبي بصير، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «باأبامحمّد، إنّ عندنا والله سِرًا من سِرَ الله، وعِلماً من عِلم الله، والله ما منحمّله ملك مُقرّب ولانبيّ مُرسَل، ولامؤمن امتحن الله قلبه للايمان، والله ماكلف الله ذلك أحداً غيرنا، ولا استعبد بذلك أحداً غيرنا، وإنّ عِندنا سِرًا من سِرّ الله، وعِلماً من عِلم الله، أمرنا الله بتبليغه فبلّغنا عن الله عزّ وجلّ ماأمرنا بتبليغه، فلم نَجِد له مَوضِعاً ولا أهلاً ولاحَمّالة يحتم الله، أمرنا الله لذلك أقواماً خُلِقوا من طبنة خُلِق منها محمّد وآله وذُرّيتُه (عليم الله)، ومن نور خلق الله منه محمّداً وذُرّيتُه، فبلّغنا عن الله ماأمرنا بتبليغه فقبلوه منه محمّداً وذُرّيتُه، فبلّغنا عن الله ماأمرنا بتبليغه فقبلوه واحتَملوه، وبلّغهم ذِكرَنا، فمالتْ قلوبُهم إلى معرفيننا وَحَديثنا، فلولا أنّهم واحتَملوا ذلك، فبلّغهم ذلك عنّا فقبِلوه واحتَملوه، وبلّغهم ذِكرَنا، فمالتْ قلوبُهم إلى معرفيننا وحديثنا، فلولا أنهم خُلِقوا من هذا لَمَاكانواكذلك، لا والله مااحتَملوه،

ثمّ قال: وإنّ آلله خلق أقواماً لجَهنّم والنار، وأمرنا أن نُبلّغهم كما بَلّغناهم، واشمَأزُوا من ذلك، وَنفرت قلوبهم وردّوه علينا، ولم يحتَمِلوه، وكذّبوا به وقالوا: ساحِرٌ كذّاب، فطبّع الله على قلوبهم وأنساهُم ذلك، ثمّ أطلق الله لسانهم ببعض الحَق، فهم يَنطِقون به وقُلوبُهم مُنْكِرة، ليكونَ ذلك دُفعاً عن أوليائه وأهل طاعته، ولولا ذلك ماعُبدَ ألله في أرضه، فأمرَنا الله بالكَفّ عنه، والسّروا عمّن أمر الله في أرضه، فأمرَنا الله بالكَفّ عنهُم، والسّر والكِتمان، فاكتُموا عمّن أمر الله بالكَفّ عنه، واستروا عمّن أمر الله بالسّر والكِتمان عنه».

قال: ثمّ رفع يَده وبكي، وقال: «اللهمّ إنّ هؤلاء لشرّدُمة قليلون، فاجعَل مَحْيانا مَحْياهُم ومَماتَنا ممانهُم، ولاتُسلَط عليهم عَدوًا لك فتَفْجَعنا بهم، فإنّك إنّ أَفْجَعَتنا بهم لم تُعبَد أَبْداً في أرضِك، وصلَى الله على محمّد وآله وسلَم تسليماً».

## ٤ - باب وجوب التسليم لأهل البيت (عليهم السلام) في ما جاء عنهم

- ١/١٢٠٩٤ - سعد بن عبدالله: بإسناده، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضْر بن سُويد، عن عبدالله بن مُسكان، عن ضُمال مُسكان، عن ضُمال عن ضُريس، عن أبي عبدالله اعبدالسلام،، قال: سمِعته يقول: هقد أفلح المُسَلِّمون، إنَّ المُسَلِّمين هم النجباء».

٢/١٢٠٩٥ - قال: وروى عن الحسين بن سَعيد، عن النَضر بن سُويد، عن عبدالله بن مُسكان، عن سَدير، قال: قلت لأبي جعفر (عبد السلام): إنّي تركتُ مَواليك مُختَلفين، يَبرأ بعضهم من بعض؟ فقال: «وماأنت وذاك؟ إنّما .
 كُلف الله الناس ثلاث: (١) معرفة الأثمّة (عليم السلام)، والتَسليم لهم فيما ورّد عليهم، والرّد إليهم فيما اختلفوا فيه».

٣/١٢٠٩٦ ـ وعنه: بإسناده، عن الحسين بن سعيد، قال: أخبرني محمّد بن حمّاد السّمَندي، عن عبد الرحمن بن سالم الأشل، عن أبيه، قال: قال أبو جعفر (طبه السلام): «ياسالم، إنّ الإمام هادي مَهْدي، لايُدخِله الله. في عَمى، ولايُجهّله عن سُنّةٍ، ليس للناسِ النَظر في أمرِه ولا البّحث (١) عليه، وإنمّا أمِروا بالتّسليم له».

١٢٠٩٧ عن أبوب بن نوح، عن صَفُوان بن يحيى، عن موسى بن بَكْر، عن زُرارة، عن أبي عُبَيدة التَحَذَّاء، قال: قال أبو جعفر اعلى السَّمِ، ومن سَمِع مِن رَجُل أمراً لم يُحِط به عِلماً، فكذَّب به، ومن أمْرِه الرَّضا بنا والتَسليم لَنا، فإنَّ ذلك لايُكفِّره،

٦/١٢٠٩٩ - وعنه، قال: حدَّثني، عليّ بن إسماعيل بن عيسى، ومحمّد بن الحسين بن أبي الخَطَّاب، ومحمّد بن عبسى بن عُبيد، عن محمّد بن عَمْرو بن سَعيد الزَيّات، عن عبدالله بن جُنْدب، عن سُفيان بن السَّمط،

٤ - باب وجوب التسليم لأهل البيت (مبهم السلام) في ما جاء عنهم

١ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٤.

٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٤.

<sup>(</sup>١) (ئلاث) ليس في «ج، ي».

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر، و«ط» نــخة بدل: التحير.

<sup>£</sup> مختصر بصائر الدرجات: ٧٤.

٥ ـ مختصر بصائر الدرب. \* \*

٦ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٧.

قال: قلت لأبي عبدالله (عندالله): إنّ الرجُلَ يَأْتِينَا مِن قِبَلِكم فَيُخبِرنَا عَنْكُ بِالعَظيم من الأمر؛ فتضيقُ لذلك صُدورُنَا حتى نُكذّبه؟ فقال أبو عبدالله (عبدالله): «أليس عَنيّ يُحدّ ثكم؟». قلت: بلي. فقال: «فيقول: الليل أنّه نهار، والنّهار أنّه ليل؟». فقلت: لا. قال: «فرُدّه إلينا، فإنّك إن كذّبته فإنّما تُكذّبنا».

" ٧/١٢١٠٠ - وعنه: عن أحمد بن محمّد بن عبسى، ومحمّد بن الحُسين بن أبي الخَطَّاب، عن محمّد بن إسماعيل بن بَزيع، عن عمّه حمزة بن بَزيع، عن عليّ بن سُويد السائي، عن أبي الحسن الأوّل (طباسيم)، أنّه كتّب إليه في رسالته: «ولاتَقُل لِما يَبْلُغُك عَنَا أو يُنْسَب إلينا: هذا باطِل، إن كُنتَ تَعرِف خِلافه فإنّك لاتدري لِمَ قُلناه، وعلى أيّ وَجه وضعناه.

. ٨/١٢١٠١ موعنه: عن عليّ بن إسماعيل بن عيسى ويعقوب بن يزيد، ومحمّد بن عيسى بن عُبيد، عن حَمّاد بن عيسى بن عُبيد، عن حَمّاد بن عبسى، عن الحسين بن المُحتار الفَلانسيّ، عن أبي عبدالله (علمالسلام)، قال: «يَهلِك أصحابُ الكلام ويَتْجو المُسَلّمون، إنّ المُسَلّمين هم النُجَباء».

٩/١٢١٠٢ وعنه: عن محمّد بن عيسى بن عُبيد، عن العبّاس بن معروف، عن عبدالله بن يحيى (١) عن عمر بن أذينة، عن أبي بكر بن محمّد الحَضَّرَمي، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: «يهلِك أصحابُ الكلام وينتجو المُسَلّمون، إنّ المُسَلّمين هم النّجباء، يقولون: هذا يَنْقاد وهذا لايَنْقاد، أما والله لو عَلِمواكيف كان أصلُ الخَلْقِ مااختلف اثنان».

۱۰/۱۲۱۰۳ وعنه: عن محمّد بن الحُسين بن أبي الخَطّاب، عن صَفوان بن يحيى، عن داود بن فَرْقَد، عن زَيد الشّحَام، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قال لي: «أُتندري مأأمِروا؟ أمِروا بمعرِفتنا، و الرّدّ إلينا، والتسليم لنا،

۱۱/۱۲۱۰٤ - وعنه: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحُسين بن سعيد، عن صَفُوان بن يحيى، عن عاصم بن حُميد، عن كامل التمّار، قال: قال لي أبو جعفر (عبّ السلام): لا يا كامل، قد أفلح المؤمنون المُسَلّمون. يا كامِل، إنّ المُسَلّمون قلب عنه النّجباء. يا كامِل، الناسُ أشباءُ الغنّم إلّا قليلاً من المؤمنين، والمؤمنون قلبلٌ.

المُعَلَى بن عُثمان الأحول، عن محمّد بن عيسى بن عُبيد، عن الحسين بن سعيد، عن جعفر بن بشير البَجَليّ، عن المُعلّى بن عُثمان الأحول، عن كامل التَمّار، عن أبي جعفر (عبه السلام)، قال: كنت عنده، وهو يُحدّثني، إذ نَكس رأسَه إلى الأرض، فقال: دقد أقلح المُسَلّمون، إنَّ المُسلّمين هم النّجياء. ياكامل، الناسُ كلّهم يَهائم إلَّا قِليلاً مِن المؤمنين،

٧ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٧.

٨ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٢.

٩ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٢.

<sup>(</sup>١) (عن عبدالله بن يحيى) ليس في الرج، ي.».

١٠ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٣.

١١ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٣.

١٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٣.

٨٦٢ ..... البرهان في تفسير القرآن

والمؤمنُ غريب.

۱۳/۱۲۱۰۹ ـ وعنه: عن حَمَاد بن عيسى، عن حَرِيز بن عبدالله، عن جَمِيل بن دَرَّاج، عن أبي عبدالله (مهالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيُسَلِّمُوا تُسْلِيماً ﴾ (١)، قال: «التَسليم في الأمر».

۱٤/۱۲۱۰۷ وعنه: عن (١) محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، وغيره، عن محمد بن سِنان، عن المُفَضَل ابن عمر، قال: قلتُ لأبي عبدالله (عليه السلام): بأيّ شيء عَلِمَتِ الرُسُلُ أنّها رُسُل؟ قال: وقد كُشِفَ لها عن الغِطاءه. قلت: فبأيّ شيء عرّف المؤمنُ أنّه مؤمن؟ قال: «بالتّسليم لله فيما ورّد عليه».

۱۵/۱۲۱۰۸ وعنه؛ عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، وغيره (۱)، عن محمّد بن سِنان، عن عمّار بن مروان، عن عمّار بن مروان، عن ضُريس، قال: قال أبو جعفر (عليه السلام): وأرأيت إن لم يَكُنِ الصّوتُ الّذي قُلناه لكم أنّه يَكون، ماأنتَ صانِع؟، قلتُ: أنتهى فيه والله (۱) إلى أمرك، فقال: وهو والله التّسليم وإلّا فالذّبُح، وأوما بيّدِه إلى حَلْقِه.

19/171.9 ورُوي أيضاً عمن روئ عن تَعْلَبة بن مَيمون، عن زرارة وحُمران، قالا: كان يُجالِسنا رجلٌ من أصحابنا، فلم يكن يسمّع بحديثٍ إلا قال: سَلّموا، حتّى لُقب: سَلّم، فكان كلّما جاء قال أصحابنا: قد جاء سَلّم، فكان كلّما جاء قال أصحابنا: قد جاء سَلّم، فدخل حُمران وزُرارة على أبي جعفر (طبه السلام)، فقالا: إنّ رجُلاً من أصحابنا إذا سَمِع شيئاً من أحاديثكم قال: سلّموا، حتّى لُقب بذلك سلّم، فكان إذا جاء قالوا: قد جاء سلّم، فقال أبو جعفر (طبه السلام): اقد أفلح المُسَلّمون، إنّ المُسَلّمون، إنّ المُسَلّمون، إنّ المُسَلّمون، إنّ المُسَلّمون، إنّ هم النّجَباءه.

۱۷/۱۲۱۱۰ وعنه: عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن عليّ بن الحكم، عن سَيْف بن عَميرة، عن أبي بكر ابن محمّد الحَضْرَمي، عن أبي الصّبّاح الكِناني الخَيْبَري، قال: قلت لأبي جعفر (عبداللام): إنّا نُحدّث عنك بحديث، فيقول بعضُنا: قولُنا قولُهم؟ قال: هفما تريد؟ أتريد أن تكونَ إماماً يُقندى بك؟! من رَدّ القولَ إلينا فقد سلّمه.

۱۲۱۱۱/ ۱۸ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عمر بن عبدالعزيز، عن جميل بن دَرّاج، عن أبي عبدالله (طيه السلام)، قال: «إنّ مِن قُرّة العَين التَسليم إلينا، وأن تقولوا بكلّ مااختلف عنّا، أو تَرُدّوه إليناه.

١٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٣.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ١٥.

١٤ . مختصر بصائر الدرجات: ٧٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: و.

١٥ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وعنهما،

<sup>(</sup>۲) في هج»: وإليه، وفي هي£: وإليه و.

١٦ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٣.

١٧ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٦.

١٨ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٦.

بعد الله بن الجارود، عن الفُضيل بن يسار، قال: دخَلتُ على أبي عبدالله (طبه السلام) أنا ومحمّد بن مُسلم، فقلنا: مالنا وللناس، بكم والله نأتم، وعنكم نأخُذ، ولكم والله نُسلم، ومَن وليّتم والله تولّينا، ومن بَرِئتُم منه بَرئنا منه، ومن كففتُم عنه كفّفنا عنه، فرفع أبو عبدالله (طبه السلام) يدّه إلى السّماء فقال: «والله [هذا] هو الحقّ المُبين».

٢٠/١٢١٣/ ٢٠ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد بن عبسى، ومحمّد بن الحسين بن أبي الخَطَاب، عن محمّدُ بنر سِنان، عن منصور الصَّيْقَل، قال: قال بعض أصحابنا لأبي عبدالله (عبدهـلام) وأنا قاعدٌ عنده: ما ندري مايقبل من حديثنا هذا ممّا يردُ؟ فقال: «وماذاك؟». قال: ليس شيء يسمّعه منّا إلّا قال: القولُ قُولَهُم؟

فقال أبو عبدالله (عبد المره): ههذا من المُسَلَمين، إنّ المُسلَمين هُم النّجباء، إنمًا عليه إذا جاءه شيء لاتدري , ماهو، أنْ يَرُدّه إليناه.

ت المحمد بن أبي الخطّاب، والهَيْمُ بن أبي الخطّاب، والهَيْمُ بن أبي الخطّاب، والهَيْمُ بن أبي محمد بن الحسين بن أبي الخطّاب، والهَيْمُ بن أبي مسروق، عن إسماعيل بن مِهران، عمّن حدّثه من أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قال: «ما على أحدِكم إذا بلغه عنّا حَديث لم يُعْطَ مُعرفته أن يقول: القولُ قولُهم، فيكون قد آمن بسِرَنا وعَلاتِيَيْنا».

۱۳۱۱۱۵ و عنه: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، ومحمّد بن الحسين بن أبي الخَطَّاب، عن محمّد بن السماعيل بن بَزيع، عن جعفر بن بشير البجّلي، قال محمّد بن الحسين: وقد (١) حدّثني به جعفر بن بشير، عن حمّاد ابن عُثمان أو غيره، عن أبي بصير، عن أبي جعفر أو (١) عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد (طبهاالسلام)، قال: سَمِعته يقول: وولاتُكذّبوا الحديث وإن أتاكم به مُرجِئي ولأقذري ولاخارجيّ نسبه إلينا، فإنّكم لاتدرون لعلّه شيءٌ من (١) الحق فتُكذّبون الله عزّ وجل فوق عرشه».

٢٣/١٢١١٦ عن محمد بن يعقوب: عن عِلَمَ من أصحابتا، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن ابن سِنان، عن ابن سِنان، عن ابن مِنان، عن ابن مِنان، عن ابن مِنان، عن مَسكان، عن سَدير، قال: قلت لأبي جعفر (عب السلام): إنّي تركتُ مَواليك مُختلفين، يَبرأ بعضُهم من بعض؟ [قال]: فقال: «وماأنت وذاك؟ إنّما كُلف الناس ثلاثة: معرفة الأئمة، والتسليم لهم فيما ورّد عليهم، والردّ إليهم فيما اختلفوا فيه».

١٩ . مختصر بصائر الدرجات: ٧٦.

٢٠ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٦.

٢١ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٦.

٢٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٧.

<sup>(</sup>١) في ﴿ج، ي﴾: محمد بن الحسن، قال.

<sup>(</sup>٢) (عن أبي جعفر أو) ليس في «ج، ي».

<sup>(</sup>٣) في «ج، ي»: لعله عن.

۲۳ ـ الكافي ۱: ۳۲۱ / ۱.

تَصْدِهُ السَّلَةُ عَنْ عَدَهُ مَنْ أَصِحَابِنَا، عَنْ أَحمد بِنَ مَحمّد البَرقيّ، عَنْ أَحمد بِنَ مَحمّد بِن أَبِي نَصْرٍ، عَنْ حَمّاد بِنَ عَنْمان، عَنْ عَبِدَاللهُ الكاهلي، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): قلو أن قوماً عبدوا الله وحده الإشريك له، وأقاموا الصلاة، وآتوا الزكاة، وحَجُوا البيت، وصاموا شهرَ رمضان، ثمّ قالوا لشيء صنّعه الله أو صنّعه رسول الله (سَلَراتُ عبدوالديّ): ألا صنع خِلافَ الذي صنع؟ أو وجَدوا ذلك في قلوبهم؛ لكانوا بذلك مُشرِكين، ثم تلاهذه الآية: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهم حَرَجاً مِمّا قَضَيْتَ وَيُسِلِّمُوا فَلَا أَبُو عبدالله (عبديه): وعليكم بالتسليم».

۲۰/۱۲۱۱۸ وعنه: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن حَمّاد بن عبد، عن حَمّاد بن عبد، عن الحسين بن المُختار، عن زيد الشَحّام، عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: قلت له: إنَّ عندنا رجُلاً يقال له كُلَيب فلا يجيء عنكم شيء إلّا قال: أنا أسلم، فسَمّيناه كُلَيب تَسليم، قال: فتَرحَم عليه ثمّ قال: «أنَدرون ماالتَسليم؟» فسَكَتنا، فقال: «هو والله الإخبات، قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَذِين ءَامنُوا وعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَخْبَتُوا إِلَى رَبِّهِمْ ﴾ (١).

٢٦/١٢١١٩ - وعنه: عن الحسين بن محمد، عن مُعَلَى بن محمد، عن الوَشّاء، عن أبان، عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر (عبد السلم) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنَةٌ نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً ﴾ (١) قال: «الاقتِرافُ: النّسليم لنا، والصّدقُ علينا، وأن لا يَكذِب علينا».

۲۷/۱۲۱۲ وعنه: عن عليّ بن محمّد بن عبدالله عن أحمد بن محمّد البَرْقي، عن أبيه، عن محمد بن عبدالحميد، عن منصور بن يونس، عن بشير الدُمّان، عن كامِل التمّار، قال؛ قال أبو جعفر (عبداهم): ﴿ قَدْ أَفْلُحَ عبدالحميد، عن منصور بن يونس، عن بشير الدُمّان، عن كامِل التمّار، قال؛ قال أبو جعفر (عبداهم): ﴿ قَدْ أَفْلُح المُوْمِنُونَ ﴾ (١) أتدري من هم؟ قلتُ: أنت أعلم. قال: ﴿ قَدْ أَفْلُح المؤمنون المُسَلّمون، إنّ المُسلّمين هم النّجباء، فالمؤمن غريب، فَطُوبئ للغُرَباء،

٢٨/١٢١٢ - وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن بعض أصحابنا، عن الخَشَاب، عن العبّاس بن عامر، عن ربيع المُشلي، عن يحيى بن زكريّا الأنصاري، عن أبي عبدالله (هـدهـهم)، قال: سمعته يقول: «من سرّه أن يستّكمل الإيمانَكلَّه فليّقل: القّولُ منّي في جميع الأشياء قولُ آل محمّد فيما أسرّوا وماأعلَنوا، وفيما بلَغني عنهم وفيما لم

۲۱ ـ الكافي ۱: ۲/ ۳۲۱.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٢٥.

٢٥ ـ الكافي ١: ٣٢١ /٣.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۲۳.

٢٦ ـ الكافي ١: ٣٢١ / ٤.

<sup>(</sup>۱) الشورى ٤٢: ٢٣.

۲۷ ـ الكافي ۱: ۳۲۲ / ٥.

<sup>(</sup>١) المؤمنون ٢٣: ١.

۲۸ ـ الكافي ۱: ۳۲۲ / ٦.

باب وجوب التسليم لأهل البيت (عليم السلام) في ما جاء عنهم ........................

يَبْلُغني».

٢٩/١٢١٢٢ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذَينة، عن زُرارة - أو بُرَيد - عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: قال: قال: «لقد خاطَب الله أمير المؤمنين (عبدالسلام) في كتابه، قال: قلت: في أيّ مَوضِع؟ قال: افي قوله: ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ إِذَ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا آللهُ وَاستَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ آللهُ تَوَّاباً رَّحِيماً \* فَي قوله: ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ إِذَ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا آللهُ وَاستَغْفَر لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ آللهُ تَوَّاباً رَّحِيماً \* فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُوْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ فيما تعاقدوا عليه: لئن أمات الله محمداً لايرُدُوا هذا الأمر في بني هاشم ﴿ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهم حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتُ ﴾ عليهم (١) من القتل أو العفو (١) ﴿ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ (اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُمُمُمُمُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُمُمُ اللهُمُمُمُمُمُمُمُمُونُ وَيُسَلِّمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُمُمُمُلُهُمُمُمُمُمُمُمُمُمُونُ اللهُمُمُمُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُمُمُمُمُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُمُونُ اللهُمُمُمُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُهُمُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ وَيُعُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُمُوالِمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُونُ اللهُمُم

٣٠/١٢١٢ - ٣٠ وعنه: عن أحمد بن مِهران، عن عبدالعظيم الحسنيّ، عن عليّ بن أسباط، عن عليّ بن عُقبة، عن الحكم بن أيمن، عن أبي بصير، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ اللَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الفَّولَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ (١) إلى آخِر الآية، قال: وهم المُسَلّمون لآلِ محمّد، الذين إذا سَمِعوا الحَديثَ لم يَزيدوا فيه ولم يَنفُصوا منه، جاءوا به كما شمِعوه».

٣١/١٢١٢٤ - سعد بن عبدالله: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحُسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد الجَوهري، عن سَلَمة بن حنان، عن أبي الصّبّاح الكِنانيّ، قال: كنت عند أبي عبدالله (عبدالله)، فقال: «ياأبا الصّبّاح، قد أفلح المؤمنون، قالها ثلاثاً، وقلتها ثلاثاً، فقال: «إنّ المُسَلّمين هم المُنتُجَبون يوم القيامة، هم أصحاب النّجائب،

والروايات في هذا الباب كثيرة، تركنا ذِكْرَكَتْبُرِ مِنْهَا مُخَافَة الإطالة. وتقدَّم من ذلك في هذا الكتاب في مَواضع عديدة.

۲۹ ـ الكافي ۱: ۲۲۲ / ٧.

<sup>(</sup>١) (عليهم) ليس في «ج».

<sup>(</sup>٢) (عليهم من القتل أو العنو) ليس في «ي».

<sup>(</sup>٣) الناء ٤: ١٤، ٥٥.

٣٠ ـ الكافي ١: ٣٢٢ / ٨

<sup>(</sup>۱) الزمر ۳۹: ۱۸.

٣١ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٧٥.

المحكم، عن أبراهيم: عن عليّ بن الحسين، عن أحمَد بن أبي عبدالله، عن عليّ بن الحكم، عن سيّف بن عَمِيرة، عن أبي بكر الحَضْرَمي، عن أبي عبدالله (طه السلام)، قال: وإنّ رسول الله (سنراله عله والله عليّ (طه السلام): وإنّ رسول الله (سنراله علي العليّ (طه السلام): ياعليّ، القُرآنُ خَلْفَ فِراشي في الصّحُف والحرير والجَرِيد والقراطيس، فخذوه واجمعوه ولاتُضيّعوه كما ضيّع اليهودُ التوراة. فانطلق عليّ (طه الله على غيمعه في ثوبٍ أصفر، ثمّ ختم عليه في بيته، وقال: لا. أرتدي حتى أجمعه، وإنّه كان الرّجُل ليأتيه، فيَخرّج إليه بغير رداء، حتى جَمعه».

٢/١٢١٣٦ / ٢ ـ قال: «وقال رسول الله (صلى اله عليه راله): لو أنَّ النَّاس قرءوا القُرآن كما أنزَل الله، ما اختلف اثنان،

٣/١٢١٢٧ - وعنه، قال: حدّثنا جعفر بن أحمد، قال: حدّثنا عبدالكريم بن عبدالرّحيم، قال: حدّثنا محمّد ابن عليّ الفُرْشي، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي حمزة النُّماليّ، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: «ماأحّد من هذه الأمّة جَمع (١٠) القُرآن إلّا وصيّ محمّد (منها عبدواله)».

عليّ بن حَديد، عن مُراذِم، عن أبي عبدالله (عبد المعتمد بن جعفر، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن حَديد، عن مُراذِم، عن أبي عبدالله (عبد المعتمد) قال: وإنّ في الفرآن تِبيان كلّ شيء، حتّى والله ماترك شيئاً يُحتاجُ العِباد إليه إلّا بيّنه للناس حتّى لايستطيع عبدٌ يقول: لوكان هذا أنزل في القرآن، إلّا وقد أنزله الله عزّ وجلّ فيه،

وقد تقدّم من ذلك في أبواب أوّل الكِتاب. على هذا نقطّعُ الكلام، ولله الحَمَّد على الإيمان والإسلام.
ثمّ أعلم أيّها الأخ في الدّين، والطالب للحقّ المُستَبين، والراغب في علوم أهلِ اليقين، محمّد وآلِه الأئمّة الراشِدين، والأمناء المَعصومين، حُجّة الله على الخلّق أجمّعين، وأفضل الأوليّن والآخرين، أنّه اشتَمل الكتابُ على كثيرٍ من الروايات عنهم عليهم السلام في تفسير كتاب الله العزيز، وانطوى على الجّمّ من فضلهم ومانزل فيهم (ملهم الله)، واحتَوى على كثير من عُلوم الأحكام والآداب وقصص الأنبياء وغير ذلك ممّا لايحتويه كتاب، إنّ

**٥** ـ باب

١ ـ تفسير القمي ٢: ٤٥١.

۲ ـ تفسير القمى ۲: ٤٥١.

٣ ـ تفسير القمي ٢: ٥٥١.

<sup>(</sup>١) في «ط»: مامن أحدٍ جمع من هذه الأُمَّة جميع.

<sup>\$</sup> ـ تفسير القمى ٢: ٥٥١.

في ذلك لعِبرةً لأُولي الألباب، فليس لأحدٍ أن يعَمل بتفسير المُخالفين بعد إظهار الحَقُّ وزُهوقِ الباطِل.

والإلتماس من الإخوان الناظرين في هذا الكتاب، إنْ صَحّ عندَهم ماهو أصّح من الأصول التي أخَذتُ منها هذا الكتاب، فليُصلِحوا ماتبيّن فيه من الخلّل، لأنّ بعض الكُتب التي أخَذتُ منها هذا الكتاب، كتفسير عليّ بن إبراهيم، وكان يَحضُرني منه تُسخّتان من أوّل القُرآن إلى آخِر سورة الكهف، فأصلَحتُ وصحّحتُ بحسب الإمكان من ذلك، والله سُبحانه هو الموفق.

واعلَم أني إذا ذكرتُ ابن بابويه، فهو أبو جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين بن بابويه القُميّ صاحِب (الفقيه)، وإذا ذكرتُ الشيخ، فهو أبو جعفر محمّد بن الحسن الطوسيّ صاحِب (التَهذيب)، وإذا ذكرتُه ولم أذكر الكِتاب المأخوذ منه، فهو من (النهذيب)، وإذا ذكرتُ الطّبرسي ولم أذكر الكِتاب المأخوذ منه فهو أبو عليّ الفَضْل بن الحسن الطّبرسيّ من تفسيره (مجمع البيان).

وقد بني هذا الكتاب ـ الكثير منه ـ على كُتب المَشايخ الثلاثة: أعني الشبخ محمّد بن يعقوب، والشيخ محمّد بن وأنا أذكّر طريقي محمّد بن عليّ بن الحسين بن بابويه، والشيخ محمّد بن الحسّن الطّوسي، وأنا أذكّر طريقي إليهم (رضوان الله عليهم).

أخبَرني بالإجازة عِدةً من أصحابنا منهم السيّد الفاضِل النفيّ الرّكيّ السيد عبدالعظيم بن السيّد عبّاس بالمَشهَدِ الشريف الرّضّوي على ساكِنه وآباته وأولاده أفضّل التحيّات وأكمل التسليمات، عن الشيخ الممَبخر المُحقّق، مُفيد الخاصّ والعامّ، شبخِنا الشيخ محمد العاملي الشهير بنهاء الدّين، عن أبيه الشيخ حُسّين بن عبدالصَّمد، عن خاتِمة المُجتهدين، زّين المِلّة والدّين، الشهيد الثاني، عن الشيخ الفاضِل والعالم الكامل (1) الشيخ عليّ بن عبد العال الميسيّ، عن الشيخ شمس الدّين محمّد بن المؤذن الجزيني، عن الشيخ ضياء الدّين عليّ، عن والِده الأجل الجامع مدرج السعادة بين رُتبة العِلم والشهادة الشيخ شمس الدّين محمّد بن مكي، عن الشيخ المُدقّق فَخْر الدّين أبي طالب محمّد، عن والده العلامة آية الله في العالمين جَمال المِلّة والحَقّ والدّين الحسّن بن يوسّف بن المُطهّر الحِليّ، عن شيخه الكامل رئيس المحقّقين أبي الفاسم جعفر بن الحسن بن سعيد، عن الشيّد الجليل أبي عليّ فخار بن مَعد الموسويّ، عن الشيخ الأوحَد أبي الفاسم شاذان بن جَبْرَئيل القمّي، عن الشيخ الفاضل الفقيه عِمادالدّين أبي جعفر محمد بن أبي القاسم الطبري، عن الشيخ الأجل أبي عليّ الحسن، عن والده قدوة الفرقة وشيخ الطائفة المُحِقّة أبي جعفر محمد بن أبي القاسم الطبري، عن الشيخ الأجل أبي عليّ الحسن، عن والده قدوة الفرقة وشيخ الطائفة المُحِقّة أبي جعفر محمد بن أبي القاسم الطبري، عن الشيخ الأجل أبي عليّ الحسن، عن والده قدوة الفرقة وشيخ الطائفة المُحِقّة أبي جعفر محمد بن أبي القاسم الطبري، عن الشيخ الأجل أبي عليّ الحسن، عن والده قدوة الفرقة وشيخ الطائفة المُحِقّة أبي جعفر محمد بن أبي القاسم الطبري.

وله (ننس المسلم محمّد بن يعقوب طُرُق متعدّدة، منها: عن أسوّةِ الفُقهاء والمتكلّمين أبي عبدالله محمّد بن محمّد بن النّعمان المفيد، عن الشيخ الأفضّل أبي القاسم جعفر بن محمّد بن قُولَوَيه، عن محمّد بن يعقوب. وله \_ أعني الشيخ الطوسي \_ إلى رئيس المحدّثين الصَّدوق محمّد بن عليّ بن الحُسّين بن بَابويه القُمّي طُرُق متعدّدة، منها: عن الشيخ أبي عبدالله المُفيد، عن الصَّدوق قدّس الله أرواحَهم.

<sup>(</sup>١) زاد في النسخ: المحقّق الثاني، ولايصح، انظر: روضات الجنّان ٢: ٣٥٣، رياض العلماء ؟: ١١٦.

وكان القراغ من تسويد هذا الكتاب المبارك المُسمّى بـ (البُرهان في تفسير القرآن) على يد مؤلّفه فقير الله الغَنيّ عبده هاشِم بن سليمان بن إسماعيل بن عبدالجّواد الحُسينيّ البَحْراني باليوم الثالث من شهر ذي الحِجّة الحَرام سنة الخامسة والتِسعين بعد الألف من الهجرة المحمَّديّة على مُهاجِرها وآلِـه الصلاة والسلام.

انتهى بحَمْدِ آلله ومَنَّه الجُزءُ الأخير من (البُرهان في تفسير القرآن) للسيّد البَحراني (رحداد) وقد فرَغ من تحقيقه قسنمُ الدّراسات الاسلامية ـ مؤسسة البعثة ـ قم بتاريخ الأوّل من شوّال سنة ١٤١٥ هـ والحمدُ لله على حُسنِ مَنَه وتُوفيقه



## فهرس محتويات الكتاب

| ٧         | سورة الدِّخان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧         | فضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۸         | حمّ * والكتاب المبين (۱- ۹)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٣        | فارتقب يوم تأتى آلسماء ( ١٠ ـ ٢٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 18        | فما بكت عليهم ألسماء (٢٩)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١٧        | ولقد نجّينا بني إُسرائيل (٣٠ ـ ٣٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٨        | أهم خير أم قوم تُتبع (٣٧)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١٨        | إنّ يوم الفصل ميقاتهم (٤٠ ـ ٤٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۰        | إِنَّ يُومِ الفَصَلِ مِيقَاتِهِم (٤٠ ـ ٤٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲۰        | إِنَّ المَتَّقِينَ فِي مَقَّامٍ أُمِينَ (٥١ ـ ٥٩)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Co-je     | 4 / Fire Contract of the contr |
|           | سورة الجاثية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۳        | فضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Y£        | حمَّ ه تنزيل الكتاب من الله (١ ـ ٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           | ويل لكَّل أَفَّاك أثيم (٧ ـ ١٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| YV        | قل للذين ءَامنوا يغفروا (١٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۸        | من عمل صالحاً فلنفسه (١٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۸        | ثم جعلناك على شريعة (١٨ ـ ١٩)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>۲4</b> | أم حسب الذين اجترحوا (٢١ ـ ٢٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣٠        | وإذا تتلى عليهم ءاياتنا (٢٥ ـ ٢٩)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٣١        | إناكتًا نستنسخ ماكنتم تعملون (٢٩)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٣٢        | وقيل اليوم ننساكم (٣٤ ـ ٣٧)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| البرهان في تفسير القرآن |                                       |
|-------------------------|---------------------------------------|
| ۳۳                      | مستدرك سورة الجاثية                   |
| www.                    | فبأيّ حديث بعد الله (٦)               |
| TT                      | (1) m and a gar                       |
| ٣٥                      | سورة الأحقاف                          |
| ٣٥                      | فضلها                                 |
| ۳٦                      | حمَّ • تنزيل الكتاب (٣.١)             |
|                         | ومن أضلّ متن يدعوا (هـ۸)              |
| ***                     | قل ماكنت بدعاً من الرسل (٩)           |
| Ψ.                      | قل أرءيتم إنْ كان (١٠)                |
| W.                      | عن وديم إن قالوا ربّنا الله (١٣)      |
| TA                      | ووصّينا الإنسان بوالديه (١٥)          |
|                         | والذي قال لوالديه أفِّ (۱۷)           |
| <b>2</b> 7              | والدی قال تواندیه ای (۱۸ ۱۸۷)         |
| <b>££</b>               | ويوم يعرض الذين كفروا (٢٠)            |
| <b>£</b> 3              | واد کر آخا عادٍ (۲۱)                  |
| £Y                      | قالوا اجئتنا لتافكنا (٢٢ ـ ٣٢)        |
| ٤٩                      | واُذكر آخا عادٍ (٢١)                  |
| <b>£</b> 9              | فأصبر كما صبر أولوا العزم (٣٥)        |
| ۰۱                      | فأصبر كما صبر أولوا العزم (٣٥)        |
|                         |                                       |
| ۰۲                      | سورة محمّد (صلّی انتا علیه و آله)     |
|                         |                                       |
|                         | الذين كفروا وصدّوا (١)١               |
| 00                      | وألذين ءَامنوا وعملوا ألصالحات (٢، ٣) |
|                         | كذلك يضرب الله (٣، ٤)                 |
| ov                      | ليبلُوا بعضكم ببعض (٤ ـ ٦)            |
|                         | ياأتيها الذين ءَامنوا (٧)             |
|                         | وآلذين كفروا فتَعسأ (٨، ٩)            |
|                         | أفلم يسيروا في الأرض (١٠ ـ ١٤)        |
|                         | مثل الجنّة التي وعد المتّقون (١٥)     |

| ٦٠ کمن هر خالد في النار (۱۵ ـ ۱۷)         نهلي ينظرون إلا الساعة (۱۸)       ١٦         نامهم أنه لاإله (۱۹)       ٦٦         يقول الذين قامنوا (۲۰ ، ۲۲)       ٢٦         ١٦ معلى قلوب أقفالها (۲۲ ، ۲۳)       ١٦         ١٥ معلى قلوب أقفالها (۲۲ ، ۲۲)       ١٨         ١٥ معلى قلوب أقفالها (۲۲ ، ۲۲)       ١٨         ١٥ معلى الذين أو يقوبهم (۲۲ ، ۲۳)       ١٨         ١٧ معلى الذين قامنوا وصدوا (۲۳)       ١٨         ١٧ يأتجها الذين قامنوا إلى الشلّم (۲۳ )       ١٨         ١٨ معلى المنتجه الذين قامنوا إلى الشلّم (۲۳ )       ١٨         ١٨ مورة الفتح       ١٨         ١٨ مورة الفتح       ١٨         ١٨ مورة الفتح       ١٨         ١٨ مورة الذي أنرل السكينة (١٠ - ٢١)       ١٠         ١٨ مورة الذي أرس ل وسوله (١٨)       ١٠         ١٨ مورة المحررات       ١٨         ١٨ مورة المحررات       ١١ معرف الناز القرار الراق المعرف المناز الراق المعرف المعرف المناز الراق المعرف المناز الراق المعرف المناز الراق المعرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | رمن معتويات الكتاب                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| العظم أته الآله الذين عاموا الله (١٢) (١٢) (١٦) (١٦) الله عديقول الذين عاموا الله (١٢) (٢٠ (٢٠) (٢٠) الله عديقول الذين أوليتم (٢٠) (٢٠ (٢٠) (٢٠) (٢٠) (٢٠) (٢٠) (٢٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | لمن هو خالد في النار (١٥ ـ ١٧)                    |
| بيقول الذين قامنوا س (۲۰ ، ۲۲)  اله على عتيتم إلى توليتم س (۲۲ ، ۲۲)  ام على قلوب أقفالها س (۲۲ ، ۲۲)  ام على قلوب أقفالها س (۲۲ ، ۲۲)  الم حسب الذين في قلويهم س (۲۲ ، ۲۲)  الم حسب الذين في قلويهم س (۲۲ ، ۲۳)  الآلين كفروا وصقوا س (۲۲)  الآلين كفروا وسقوا س (۲۳)  الله ين قامنوا (۳۳)  الله ين قامنوا (۳۳)  الله ين قامنوا (۳۳)  الله ين قامنوا (۳۳)  الله ين قلويهم س (۲۳ ، ۲۳)  الله ين قلويهم س (۲۳ ، ۲۳)  الله ين قلويه س (۲۸ ، ۲۳)  الله ين قامنوا (۲۲)  اله محقد رسول الله (۲۲)  اله محقد رسول الله (۲۲)  اله محقد رسول الله (۲۲)  المحقوا الحجرات  المعاليا الذين قامنوا لاتوقعوا س (۲۲)  المعاليا الذين قامنوا لاتوقعوا س (۲۲)  المعاليا الذين قامنوا لاتوقعوا س (۲۲)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | بل ينظرون إلّا الساعة (١٨)                        |
| بيقول الذين قامنوا س (۲۰ ، ۲۲)  اله على عتيتم إلى توليتم س (۲۲ ، ۲۲)  ام على قلوب أقفالها س (۲۲ ، ۲۲)  ام على قلوب أقفالها س (۲۲ ، ۲۲)  الم حسب الذين في قلويهم س (۲۲ ، ۲۲)  الم حسب الذين في قلويهم س (۲۲ ، ۲۳)  الآلين كفروا وصقوا س (۲۲)  الآلين كفروا وسقوا س (۲۳)  الله ين قامنوا (۳۳)  الله ين قامنوا (۳۳)  الله ين قامنوا (۳۳)  الله ين قامنوا (۳۳)  الله ين قلويهم س (۲۳ ، ۲۳)  الله ين قلويهم س (۲۳ ، ۲۳)  الله ين قلويه س (۲۸ ، ۲۳)  الله ين قامنوا (۲۲)  اله محقد رسول الله (۲۲)  اله محقد رسول الله (۲۲)  اله محقد رسول الله (۲۲)  المحقوا الحجرات  المعاليا الذين قامنوا لاتوقعوا س (۲۲)  المعاليا الذين قامنوا لاتوقعوا س (۲۲)  المعاليا الذين قامنوا لاتوقعوا س (۲۲)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | علم أنّه لاإله (١٩)                               |
| ام على قلوب أقفالها (١٤) (١٠ الذين أو رتدّوا (١٥٠ - ١٨) (١٠ الذين أو رتدّوا (١٥٠ - ١٨) (١٠ أو الذين أو رتدّوا (١٦ ) (١٦ ) (١٦ ) (١٦ ) (١٦ ) (١٦ ) (١٦ ) (١٦ ) (١٦ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ ) (١٠ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | بقول الذين ءَامنوا (٢٠، ٢٠)                       |
| ام على قلوب أقفالها (١٤) ١٧ أن الذين أرتدوا (٢٥ ـ ٢٨) ١٨ أم حسب الذين في قلوبهم (٢٦ ـ ٢٦) ١٨ أم حسب الذين في قلوبهم (٢٦ ـ ٢٦) ١٧ أولبلونكم حتى نعلم (٢٦) ٢١ أيتها الذين ءَامنوا (٣٦) ٢٧ فلا تهنوا وتدعوا إلى الشلم (٣٥ ـ ٣٨) ٢٧ فلا تهنوا وتدعوا إلى الشلم (٣٥ ـ ٣٨) ٣١ أينا أن السكينة (١٥ ـ ٣٨) ١٨ أينا أن السكينة (١٠ ٢) ١٨ أو تزيلوا لعذبينا الذين (١٠ ٢) ١٨ أينا الذين كفروا (١٠ ٢) ١٨ أينا الذين كفروا (١٨ ـ ٢٠) ١٨ أينا الذين أرسل رسوله (١٨) ١٨ هو الذي أرسل رسوله (١٨) ١٨ هو الذي أرسل رسوله (١٨) ١٨ همعتد رسول الله (١٨) ١٨ همعتد رسول الله (١٨) ١٨ فضلها فضلها فضلها فضلها فاضلها الذين ءَامنوا لاتقدّموا (١٨) فضلها الذين ءَامنوا لاتقدّموا (١٨) فضلها الذين ءَامنوا لاتقدّموا (١٨) فضلها الذين ءَامنوا لاتقدّموا (١٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | لل عسّيتم إنَّ تولّيتم (٢٢، ٢٣)                   |
| أم حسب الذين في قلوبهم (٢٦) ٢٠ ولبلوتكم حتى نعلم (٢٦) ٢٠ ولبلوتكم حتى نعلم (٢٦) ٢٠ والدين كفروا وصدّوا (٢٣) ٢٠ ولا يأيّها الذين ءامنوا (٣٣) ٢٠ فلا تهنوا وتدعوا إلى السَّلَم (٣٠ - ٣٨) ٣٠ فضلها ٢٠ أيّا فتحاً (١٠ ٢) ٢٠ أيّا فتحاً (١٠ ٢) ٢٠ أيّا فتحاً الذين أنزل السكينة (٤ - ١١) ٢٠ أيّا خمل الذين كفروا (٢٠ ) ٢٠ أيّا خمل الذين كفروا (٢٦) ١٠ أيّا خمل الذين كفروا (٢٦) ١٠ فضلها ١٠ أيّا أيها الذين ءامنوا الآونمول (٢٧) ١٠ فضلها ١١ فسلم ١١ فضلها ١١ فسلم ١١ فسلم ١١ فضلها ١١ فسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ·                                                 |
| أم حسب الذين في قلوبهم (٢٦) ٢٠ ولبلوتكم حتى نعلم (٢٦) ٢٠ ولبلوتكم حتى نعلم (٢٦) ٢٠ والدين كفروا وصدّوا (٢٣) ٢٠ ولا يأيّها الذين ءامنوا (٣٣) ٢٠ فلا تهنوا وتدعوا إلى السَّلَم (٣٠ - ٣٨) ٣٠ فضلها ٢٠ أيّا فتحاً (١٠ ٢) ٢٠ أيّا فتحاً (١٠ ٢) ٢٠ أيّا فتحاً الذين أنزل السكينة (٤٠ - ١٠ ) ٢٠ أيّا خمل الذين كفروا (٢٠ ) ٢٠ أيّا خمل الذين كفروا (٢٦) ١٠ أيّا خمل الذين كفروا (٢٦) ١٠ فضلها ١٠ فضلها ١٠ أيّا أيها الذين ءامنوا الآترفعوا (٢٧) ١٠ فضلها ١٠ فسلها الذين ءامنوا لاتفدّموا (٢١) ١٠ فضلها ١٠ فضلها ١٠ فسلها ١١ فسله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _                                                 |
| الله الذين قامنوا (١٣) ٢٧ ٢١ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                   |
| الذين كفروا وصدّوا (٣٣) باأيها الذين ءامنوا (٣٣) ٢٧ بالية الذين ءامنوا (٣٣) ٢٧ بهنوا وتدعوا إلى الشّلم (٣٥ ـ ٣٨) ٢٧ بهنورة المفتح ٢٠ إنّا فتحاً الله فتحاً (١٠ ٢) ٢٧ بالية الذين أخرل السكينة (١٠ ٢) ٢٧ بالية من المؤمنين (١٠ ٢) ٢٧ بالية من المؤمنين (١٠ ـ ٢٠) ٢٨ بالية الذين كفروا (٢٥) ١٨ بفت مدتق آلله رسوله (٢٥) ١٨ بفت مدتق آلله رسوله (٢٧) ١٨ بمحتد رسول الله (٢٧) ١٨ بمحتد رسول الله (٢٨) ١٨ بسورة الحجرات ١٨ بسورة الحجرات ١٨ باأيها الذين ءامنوا لاتقدّموا (١٠) ١١٠ باأيها الذين ءامنوا لاتقدّموا (١٠) ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ·                                                 |
| الله الذين ءَامنوا (٣٣) (٣٠ ـ ٣٧ فلا تهنوا وتدعوا إلى الشّلَم (٣٥ ـ ٣٨) (٣٠ ـ ٣٧ فلا تهنوا وتدعوا إلى الشّلم (٣٥ ـ ٣٨) (٣٠ ـ ٣٧ فلطها (٢٠٠٠) (٣٠ ـ ٣٠ أيّا فتحنا لك فتحاً (١٠٠١) (٣٠ ـ ٣٠ أيّا فتحنا لك فتحاً (١٠٠١) (٣٠ ـ ٣٠ أيّا فتحنا الذين أنرل السكينة (١٠ ـ ٢٥ ) (٣٠ ـ ٣٠ أيّا لله تبنا الذين (٣٥ ) (٣٠ ـ ٣٠ أيّا لله الذين كفروا (٢١ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ ) (٣٠ | 1 - 1                                             |
| فلا تهنوا وتدعوا إلى الشّلَم (٢٥ ـ ٣٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                   |
| فضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                   |
| فضلها. (۱٬ ۲)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ورة الفتح                                         |
| هو الذي أنزل السكينة (١٠-١٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | خـلها                                             |
| هو الذي أنزل السكينة (١٠ ـ ١٠) القد رضى الله عن المؤمنين (١٠ ـ ٢٥) الو تزيّلوا لعذّبنا الذين (٢٥) إذ جعل الذين كفروا (٢٦) القد صدق آلله رسوله (٢٧) الهو الذي أرسل رسوله (٢٨) المحقد رسول الله (٢٨) الفين قامنوا لاتقدّموا (٢٠) الأيها الذين قامنوا لاتقدّموا (١٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ا فتحنا لك فتحاً (٢،١) `                          |
| لو تزيّلوا لعذّبنا الذين (٢٥) إذ جعل الذين كفروا (٢٦) لقد صدق آلله رسوله (٢٧) هو الذى أرسل رسوله (٢٨) محمد رسول الله (٢٩) محمد رسول الله (٢٩) فضلها فضلها ياأيها الذين ءَامنوا لاتقدّموا (١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | و الذي أنزل السكينة (٤ ـ ١٠)مرزب بريين بيرين ورين |
| إذ جعل الذين كفروا (٢٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ند رضي الله عن العؤمنين (۱۸ ـ ۲۰)                 |
| لقد صدق آلله رسوله (۲۷)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ر تزيّلوا لعذّبنا الذين (٢٥)                      |
| هو الذي أرسل رسوله (٢٨)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | : جعل الذين كفروا (٢٦)                            |
| محمّد رسول الله (۲۹)  سورة الحجرات  فضلها  فضلها  باأيها الذين ءَامنوا لاترفعوا (۱)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ئد صَدَقَ آلله رسوله (۲۷)                         |
| سورة الحجرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | و الذي أرسل رسوله (٢٨)                            |
| فضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | جمة د رسول الله (۲۹)                              |
| ياأيها الذين ءَامنوا لاتقدّموا (١)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | سورة الحجرات                                      |
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | فضلها                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | اأيها الذين ءَامنوا لاتقدّموا (١)                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <br>اأيها الذين ةامنوا لاترفعوا (٢ ـ ٥)           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                   |

.

| البرهان في تفسير القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| 1.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ولكنّ الله حبّب إليكم (٧)                 |
| 1.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وإنَّ طائفتان من المؤمنين (٩)             |
| 1•A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | إنّما المؤمنون إخوة (١٠)                  |
| ١٠٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ياأيها الذين ءَامنوا لايسخر (١١)          |
| 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ياأيها الذين ءَامنوا أجتنبوا (١٢)         |
| 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ياأيها الناس إنّا خلقناكم (١٣)            |
| \\\\                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | قالت الأعراب ءَامنًا (١٤)                 |
| 171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لايلتكم من أعمالكم شيئاً (١٤) ١٥)         |
| ١٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | قل أتعلَّمون الله بدينكم (١٦ ـ ١٨)        |
| ١٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سورة قَ                                   |
| ١٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فضلها                                     |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | قّ والقرءَان المجيد (١ ـ ٩)               |
| ١٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | والنخل باسقات (۱۰، ۱۱)                    |
| 17X<br>177<br>177 (50-75-5-75)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | كذبت قام قدند (١٢ ١٤)                     |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ولقد خلقنا الإنسان (١٦)                   |
| مرز تحقی ترکز صوبی استان ایسان استان | ذ يتلقّى المتلقّيان (١٧، ١٨)              |
| ١٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | رجائت سكرة الموت بالحق (١٩)               |
| ١٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ذلك ماكنت منه تحمد (١٩ ـ ٢٣)              |
| 179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                           |
| \{\forall \cdot \c | رً.<br>نيّاء للخبر معتد (٢٥ ـ ٢٩)         |
| \{\varphi\}                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ما أنا بظلام للعسد (٢٩)                   |
| 1£A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ه م نقول لحميّه (۳۰)                      |
| ١٤٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | را<br>أن لفت الحنّة (٣١)                  |
| )2A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | هـ ماشاغه ن فعا (۳۷ ۳۵)                   |
| \\$\lambda\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | القد خلقنا السماهات (۳۸)                  |
| 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | من البا فتحد (٤٠)                         |
| 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | استمع بده داد (۱۱ ه ۱)                    |
| 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٠٠٠٠٠ توم تمد ١٠٠٠ / ١٠ م م ١٠٠٠ / ١٠٠٠ م |

| ۸۷۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فهرس معتويات الكتاب           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| ١٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مستدرك سورة قَ                |
| ١٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | من خشى الرحمن بالغيب (٣٣، ٣٤) |
| 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فأصبر على مايقولون (٣٩)       |
| 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سورة الذاريات                 |
| ١٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فضلها                         |
| 107 701                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | والذاريات ذرواً (١ ـ ٦)       |
| ١٥٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | والسماء ذات الحُبُك (٧ ـ ٩)   |
| ١٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | قتل الخرّاصون (١٠ ـ ١٤)       |
| 109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                               |
| 171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                               |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •                             |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                               |
| ١٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                               |
| \V\                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                               |
| ۱۷۵<br>۱۷۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | سورة الطور                    |
| مرز حمان شار الموادر ا | فضلها                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               |
| \vv                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                               |
| \vv                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                               |
| ١٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وإنّ للذين ظلموا (٤٧)طلموا    |
| ١٨١١٨١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | وأصبر لحكم رتك (٤٨، ٤٩)       |
| 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                               |
| 1AY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                               |
| ١٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سورة النجم                    |
| ١٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فضلها                         |
| ነለጎ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | والنجم إذا هوى (١ ـ ٢٣)       |

| البرهان في تفسير القرآن                                                                                               | AYT                                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۰۱                                                                                                                   | الذين يجتنبون كبائر الإثم (٣٢)                                                                                                      |
| Y.O                                                                                                                   |                                                                                                                                     |
| Y+o                                                                                                                   |                                                                                                                                     |
| ۲۰۶                                                                                                                   |                                                                                                                                     |
| ۲۰۷                                                                                                                   |                                                                                                                                     |
| Y•V                                                                                                                   | من نطفة إذا تُمنىٰ (٤٦)                                                                                                             |
| Y+A                                                                                                                   |                                                                                                                                     |
| Y • A                                                                                                                 |                                                                                                                                     |
| Υ•Α                                                                                                                   |                                                                                                                                     |
| ۲۰۹                                                                                                                   |                                                                                                                                     |
| Y•4                                                                                                                   |                                                                                                                                     |
| Y11                                                                                                                   |                                                                                                                                     |
| Y11                                                                                                                   | ·                                                                                                                                   |
| Y1Y                                                                                                                   |                                                                                                                                     |
| 111                                                                                                                   | سيبري مدين مصور (۱۱)                                                                                                                |
|                                                                                                                       |                                                                                                                                     |
| 717                                                                                                                   | سورة القمر                                                                                                                          |
| 717                                                                                                                   | سورة القمر                                                                                                                          |
| 717<br>717<br>718                                                                                                     | سورة القمر                                                                                                                          |
| ۲۱۳<br>۲۱۳<br>۲۱۶                                                                                                     | سورة القمر<br>فضلها<br>أقتربت الساعة (١، ٢)<br>وكذّبوا وأتّبعوا (٨- ٨)                                                              |
| ************************************                                                                                  | سورة القمر<br>فضلها<br>أقتربت الساعة (١، ٢)<br>وكذّبوا واتّبعوا (٣ ـ ٨)<br>كذّبت قبلهم قوم نوح (٩)                                  |
| Y 1 P         Y 1 P         Y 1 Y         Y 1 A         Y 1 A         Y 1 A         Y 1 A         Y 1 A         Y 1 A | سورة القمر<br>فضلها<br>أقتربت الساعة (١، ٢)<br>وكذّبوا وأتّبعوا (٣ ـ ٨)<br>كذّبت قبلهم قوم نوح (٩)<br>ففتحنا أبواب السماء (١١ ـ ١١) |
| Y 1 Y 1 Y 1 Y 1 Y 1 Y 1 Y 1 Y 1 Y 1 Y 1                                                                               | سورة القمر                                                                                                                          |
| YIY  YIY  YIY  YIY  YIY  YIY  YY  YY                                                                                  | سورة القمر                                                                                                                          |
| Y 1 Y 1 Y 1 Y 1 Y 1 Y 1 Y 1 Y 1 Y 1 Y 1                                                                               | سورة القمر                                                                                                                          |
| YIF  YIE  YIA  YIA  YY  YY  YY  YY                                                                                    | سورة القمر                                                                                                                          |
| YIF         YIE         YIA         YYY         YYY                                                                   | سورة القمر                                                                                                                          |
| YIF  YIE  YIA  YIA  YY  YY  YY  YY                                                                                    | سورة القمر                                                                                                                          |

| AVa | فهرس محتويات الكتاب |
|-----|---------------------|
|-----|---------------------|

| YYY                   |                                  |
|-----------------------|----------------------------------|
| YYY                   | فضلها                            |
| YY9                   | الرحمن ٥ علَّم القرءَان (١ ـ ١٣) |
| 777                   | خلق الإنسان من صلصال (١٤)        |
| YTY                   | وخلق الجانّ من مارج (١٥)         |
| YTY                   | ربّ المشرقين وربّ المغربين (١٧)  |
| YYY                   | مرج البحرين يلتقيان (١٩ ـ ٢٢)    |
| TT7                   | وله الجوار المنشئات (٢٤)         |
| Y٣٦                   | كلّ من عليها فان (٢٦، ٢٧)        |
| YYY                   | يسئله من في السماوات (٢٩)        |
| YTY                   |                                  |
| YYA                   | يامعشر الجنّ والإنس (٣٣)         |
| 1779                  | فإذا أنشقَت السماء (٣٧)          |
| YTT9                  | فيومئذ لايسئل (٣٩)               |
| 71.                   | يعر ف المجر مون (٤١ ـ ٤٤)        |
| 787. (Sa-3ca) (37)    | ولمن خاف مقام رتبه جنّتان (٤٦)   |
| مرا محمد ترفع المساوي | ومن دونهما جنّتان (٦٢)           |
| 787                   | فيهنّ قاصرات الطرف (٥٦)          |
| Y £ £                 | هل جزاء الإحسان(٦٠)              |
| 787                   | مدهامّتان (٦٤)                   |
| 787                   |                                  |
| ۲٤۸                   | تبارك آسم ربّك (٧٨)              |
|                       |                                  |
| 789                   | سورة الواقعة                     |
| 781 137               | فضلها                            |
| Yo1                   | إذا وقعت الواقعة (١ ـ ١١)        |
| YoY                   |                                  |
| YoA                   | وكأس من معين (١٨)                |

| البرهان في تفسير القرآن | AV1                                                                           |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| Yo\$                    | ولاينزفون (۱۹)                                                                |
| Yo4                     | ولحم طير ممّا يشتهون (٢١)                                                     |
| Y 0 9                   | وحور عين ه كأمثال (٢٢، ٢٣)                                                    |
| Y4.                     | لايسمعون قيها لغواً (٢٥ ـ ٢٩)                                                 |
| Y4.                     | وظلّ ممدود (۳۰ ـ ۳۳)                                                          |
| ¥4¥                     | وفرش مرفوعة (٣٤)                                                              |
| # m m                   | إنا أنشأناهن إنشاءً (٣٨-٣٨)                                                   |
|                         | اً عند الأقلين (٣٩ ـ ٥٥)                                                      |
|                         | هذا نزلهم يوم الدين (٥٦ ـ ٧٠)                                                 |
|                         | أفرءيتم النار التي تورون (۷۲ ـ ۷۲)                                            |
|                         | فلا أقسم بمواقع النجوم (٧٦، ٧٧)                                               |
| TY)                     | وإنّه لقرةان كريم (٧٧ ـ ٧٧)                                                   |
|                         | وتجعلون رزقکم (۸۲ ـ ۸۷)                                                       |
|                         |                                                                               |
| ΤΥΣ                     | فأمّا إنْ كان من المقرّبين (٩٨٥٨)                                             |
| YVV                     | سورة الحديد                                                                   |
| YYY                     | فضلهالستت                                                                     |
| ونوح توسيدوی ۲۷۸        | ستبح لله مافي السماوات (۱) مُرَّبِّ تِنْ الْمُورِدِيرِ<br>هم الأول والآخر (۳) |
| TVA                     |                                                                               |
| TA1                     | هو الذي خلق السماوات (٤)                                                      |
| YA1                     | يولج اليل في النهار (٦)                                                       |
| YAY                     | ليخرجكم من الظلمات (٩)                                                        |
| YAY                     | لايستوي منكم من أنفق (١٠)                                                     |
| TAT                     | من ذا الذي يقرض (١١)                                                          |
| YAE                     | يوم ترى المؤمنين (١٢)                                                         |
| ۲۸۰                     | يوم يقول المنافقون (١٣ ـ ١٦)                                                  |
| YAY                     | ولايكونواكالذين أوتوا الكتاب (١٦، ١٧)                                         |
| YA4                     | إِنَّ المصَّدِّقين والمصَّدِّقات (١٨)                                         |
| <b>U</b> A              | والذيب غامنوا بالله (١٩)                                                      |

| YYY YYA        | فهرس محتويات الكتاب                             |
|----------------|-------------------------------------------------|
| ۲۹٤            |                                                 |
| Y97            | ماأصاب من مصيبة (۲۲، ۲۳)                        |
| ٣٠٠            |                                                 |
| ٣٠٤            | وأنزلنا الحديد (٢٥)                             |
| ٣٠٤            | ولقد أرسلنا نوحاً (٢٦)                          |
| ٣٠٥            | ورَهبانية ٱبتدعوها (٢٧)                         |
| ۳۰۰            |                                                 |
| ۳۰۹ :          |                                                 |
| ٣٠٩            | فضلها                                           |
| ٣١٠.,          | قد سمع الله قول (١ ـ ٤)                         |
| #1Y            | أَلَم تر أَنَّ الله يعلم (٧)                    |
| ٣١٤            |                                                 |
| ۳۱۰            | ياأيها الذين ءَامنوا (٩)                        |
| r10<br>r1x     | إنَّما النجوى من الشيطان (١٠)                   |
| ٣١٨            | ياأيها الذين ءَامنوا (١١)                       |
| ٣٢٠ <i>٢٤٠</i> | ياأيها الذين ءَامنوا إذا ناجيتم (١٢، ١٣) . مَرْ |
| ۳۲٦            | ألم تر إلى الذين تولُّوا (١٤ ـ ٢١)              |
| ٣٢٨            | لاتجد قوماً يؤمنون بالله (٢٢)                   |
| ٣٣٠            | أولئك حزب الله (٢٢)                             |
| ٣٣١            |                                                 |
| ٣٣١            |                                                 |
| TTY            | سبِّح الله مافي السماوات (١ ـ ١)                |
| TTE            | 1                                               |
| ٣٣٤            |                                                 |
| ٣٣٥            | وماءًا تاكم الرسول فخذوه (٧)                    |
| ۳۳۹            |                                                 |
| T{T            | والذين جاءوا من بعدهم (١٠)                      |

| البرهان في تفسير القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | AYA                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (                                   |
| TEE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                     |
| ٣٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                     |
| ٣٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لايستوي أصحاب النار (٢٠)            |
| TEV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عالم الغيب والشهادة (٢٢ ـ ٢٤)       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                     |
| ٣٥١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سورة الممتحنة                       |
| ٣٥١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فضلها                               |
| Tot                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ياأيها الذين ةامنوا (١ ـ ٣)         |
| ror                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | رَبّنا لاتجعلنا فتنة (٥)            |
| TOT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عسىٰ الله أن يجعل (٧)               |
| Tot                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                     |
| Ψοο                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ولاتمسكوا بعصم الكوافر (١٠)         |
| ٣٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وسئلوا ماأتفقتم (١٠، ١١)            |
| ToV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ياأيها النبي إذا جاءك (١٢)          |
| m                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ياأيها الذين ءَامنُوا لاتتولوا (١٣) |
| ToV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                     |
| F11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سورة الصف                           |
| مرا محمد تراضی استادی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | فضّلها                              |
| FII. Sample Samp | سبّح لله مافي السماوات (١ ـ ٣)      |
| ٣٦٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | إن الله يحبّ الذين (٤)              |
| ٣٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فلما زاغوا أزاغ (٥، ٦)              |
| ۳٦٤<br>۳٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | يريدون ليطفئوا (٨)                  |
| ٣٦٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                     |
| ۲٦٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                     |
| ٣٦٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                     |
| ٣٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سورة الجمعة                         |
| TY1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فضلها                               |
| ٣٧٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | يسبح تله مافي السماوات (١)          |

| AV9                                   | فهرس محتويات الكتاب                                                                                           |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| TYT                                   | هو الذي بعث (۲)                                                                                               |
| ۳۷۰                                   | وءَاخرين منهم (٣)                                                                                             |
| ry1                                   | وءَاخرين منهم (٣)                                                                                             |
| TY1                                   | مثا الذين حمَّاهِ التوراقي (٥٠٦)                                                                              |
| ۳۷۷                                   | قل إنّ الموت الذي (A)                                                                                         |
| <b>T</b> VY                           | ياأيها الذين ءَامنوا (١٦-١١)                                                                                  |
| ۳۸۳                                   | سورة المنافقون                                                                                                |
| ۳۸۳                                   | فضلها                                                                                                         |
| TA\$                                  | إذا جاءك المنافقون (١ ـ ٣)                                                                                    |
|                                       | كأنّهم خشب مسنّدة (٤، ٥)                                                                                      |
| TAY                                   | سواء عليهم أستغفرت (٦)                                                                                        |
| ٣٨٨                                   | ولله العزّة ولرسوله (٨)                                                                                       |
|                                       | وأنفقوا من ما رزقناكم (١٠، ١١)                                                                                |
|                                       |                                                                                                               |
| <b>751</b>                            | سورة التغاين                                                                                                  |
| r11                                   | نضلهان                                                                                                        |
| ٣٩٣                                   | نضلها                                                                                                         |
| ٣٩٥                                   | ذلك بأنه كانت (٦)                                                                                             |
| rss                                   | زعم الذين كفروا (٧)                                                                                           |
| <b>737</b>                            | فتًامنُوا بالله ورسوله (٨)                                                                                    |
|                                       | يوم يجمعكم ليوم الجمع (٩)                                                                                     |
| ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ | ومن يؤمن بالله (١١)                                                                                           |
|                                       | وأطيعوا الله (١٢)                                                                                             |
| T99                                   | اِنَّ مِن أَرُواجِكُم (١٤)١٤٠                                                                                 |
| 711                                   | إنَّما أموالكم وأولادكم (١٥)١٥٠                                                                               |
|                                       | فأتقوا الله ماأستطعتم (١٦)                                                                                    |
| £ • •                                 | ا المالية الم |

| البرهان في تفسير القرآن                             | Αλ•                            |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------|
| £•٣<br>٤•٣                                          | سورة الطلاق                    |
| 5.W                                                 | فضلها                          |
| £ • £                                               | ياأيها النبيّ إذا طلّقتم (١)   |
| ٤٠٨                                                 | فإذا بلغن أحلهن (٢)            |
| ξ·Λ                                                 | وأشهدوا ذوى عدل (۲)            |
| <b>1.</b> A                                         | ومنابقة الله يحمل الربي ١٠٠٠)  |
| ٤٠٩                                                 | وش ينق الله يجعل (۱۰۱)         |
| £\\                                                 | والأنى يتسن من المحيص (١)      |
| £11                                                 | اسكنوهن من حيث سكنتم (٢، ٧) .  |
| £17                                                 | وكاين من قرية (٨ ـ ١١)         |
| ٤١٤                                                 | الله الذي خلق سبع سماوات (١٢)  |
|                                                     |                                |
| ٤١٧                                                 | سورة التحريم                   |
| £\V                                                 | فضلها                          |
| £\A                                                 | ياأيها النبيّ لم تحرّم (١ ـ ٥) |
| £77<br>£79.                                         | ياأيها الذين غامنوا (٦)        |
| 170                                                 | ياأيها الذين ءَامنوا توبوا (٨) |
| 177                                                 | يوم لايخزي الله النبح (٨)      |
| مر کرفت ترکی در | ياأيها النبيّ حاهد (٩)         |
|                                                     | ضرب الله مثلاً (۱۲)            |
| 273                                                 |                                |
|                                                     | 411 A 16 =                     |
| £77                                                 | سوره الملك                     |
| £77                                                 | فصلها                          |
| ٤٣٥                                                 | تبارك الذي بيده الملك (١، ٢)   |
| ££+                                                 | الذي خلق سبع سماوات (٣ ـ ٩)    |
| ££\                                                 | وقالوا لوكنّا نسمع (١١، ١١)    |
| ££\                                                 | واسِرُوا قولكم او أجهروا (١٣)  |
| ££1                                                 | ألا يعلم من خلق (١٤)           |
| . <b>EET</b>                                        | هو الذي جعل (١٥)               |
| ££٣°                                                | أفمن يمشى مكباً (٢٢)           |

| M1         | فهرس محتويات الكتاب                 |
|------------|-------------------------------------|
| ££0<br>££V | فلما رأوه زلفة (٢٧)                 |
| ££V        | قل أرءيتم إن أهلكني (٢٨، ٢٩)        |
| ££A        |                                     |
| ٤٥١        | سورة القلم                          |
| ٤٥١        | فضلها                               |
| £0Y        | نّ والقلم ومايسطرون (١ ـ ٣)         |
| ξοο        | وإنك لعلى خلق عظيم (٤)              |
| ٤٥٦        |                                     |
| ٤٥٩        | إذا تتلى عليه ءَاياتنا (١٥، ١٦)     |
| ٤٥٩        | إنا بلوناهم كما بلونا (١٧ ـ ٣٣)     |
| 171        | سلهم أتيهم بذلك زعيم (٤٠ ـ ٤٣)      |
| 177        | سنستدرجهم من حيث لايعلمون (٤٤ ـ ٤٨) |
| 773        | لولا أن تداركه نعمة (٤٩ ـ ٥٢)       |
| £1V        | سورة الحاقة                         |
| £7V        | فضلها                               |
| ٤٦٧        | الحاقّة ، ماالحاقّة (٦ ـ ١)         |
| £75        | سخّرها عليهم سبع ليالٍ (٧)          |
| £74        | وجاء فرعون ومن قبله (١)             |
| {Y+        | فأخذهم أخذةً رابية (١٠)             |
| ٤٧٠        |                                     |
| ٤٧٠        | وتعيها أذن واعية (١٢)               |
| £YT        | وحملت الأرض والجبال (١٤ ـ ١٦)       |
| ٤٧٣        | _                                   |
| ٤٧٤        | فأمّا من أُوتى كتابه (١٩ ـ ٢٣)      |
| £YY        | كلوا وأشربوا هنيئاً (٢٤)            |
| £YA        | وأما من أوتى كتابه (٢٥ ـ ٣٢)        |
| ٤٧٩        |                                     |

|                   | AAT                                                                                                                                                                            |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٨٠               | إنّه لقول رسول كريم (٤٠ ـ ٥٢)                                                                                                                                                  |
| £A1               | سورة المعارج                                                                                                                                                                   |
| £A1               | فضلها                                                                                                                                                                          |
| £AY               | سأل سائل بعذاب واقع (١ ـ ٥)                                                                                                                                                    |
| £AY               | يوم تكون السماء (٨_٢١)                                                                                                                                                         |
| £AA               | إلّا المصلين (٢٣، ٢٣)                                                                                                                                                          |
| £A4               | والذين في أموالهم حق (٢٤، ٢٥)                                                                                                                                                  |
| £41               |                                                                                                                                                                                |
| <b>£1</b> 1       | والذين هم لفروجهم حافظون (٢٩)                                                                                                                                                  |
| 117               | مهطعين ٥ عن اليمين (٣٦ ـ ٤١)                                                                                                                                                   |
| £97               | يوم يخرجون من الأجداث (٤٤، ٤٤)                                                                                                                                                 |
| {\dagger}         | فضلها                                                                                                                                                                          |
|                   | •                                                                                                                                                                              |
| 197               | إنَّا أرسلنا نوحاً إلى قومه (١)                                                                                                                                                |
| £97               | إنّا أرسلنا نوحاً إلى قومه (١)                                                                                                                                                 |
| ۱۹۲               | إنّا أرسلنا نوحاً إلى قومه (١)<br>وَإِنِّي كُلّما دعوتهم (٧ ـ ٩)<br>فقلت أستفغروا ربكم (١٠ ـ ١٢)                                                                               |
| £97<br>£97<br>£9V |                                                                                                                                                                                |
| ٤٩٨               | لاترجون لله وقاراً (١٣ ـ ٢٢)                                                                                                                                                   |
| £97<br>£97<br>£9V | لاترجون لله وقاراً (١٣ ـ ٢٢)<br>وقالوا لاتذرنَ ءَالهتكم (٢٣ ـ ٢٧)                                                                                                              |
| £9A               | لاترجون لله وقاراً (۱۳ ـ ۲۲)<br>وقالوا لاتذرنَ ءَالهتكم (۲۳ ـ ۲۷)<br>ربّ أغفر لي ولوالدى (۲۸)                                                                                  |
| £٩٨               | لاترجون لله وقاراً (۱۳ ـ ۲۲)<br>وقالوا لاتذرنَ ءَالهتكم (۲۳ ـ ۲۷)<br>ربّ أغفر لي ولوالدى (۲۸)<br>سورة الجنّ                                                                    |
| £٩٨               | لاترجون لله وقاراً (۱۳ ـ ۲۲)<br>وقالوا لانذرنَ ءالهتكم (۲۳ ـ ۲۷)<br>ربّ أغفر لي ولوالدى (۲۸)<br>سورة الجنّ<br>فضلها<br>قل أوحى إلى (۱ ـ ٤)                                     |
| £٩٨               | لاترجون لله وقاراً (۱۳ ـ ۲۲)<br>وقالوا لانذرن ةالهتكم (۲۳ ـ ۲۷)<br>رَبِّ أَغْفَر لَي ولوالدى (۲۸)<br>سورة المجنّ<br>فضلها<br>قل أوحى إلى (۱ ـ ٤)<br>وأنه كان رجال من الإنس (٦) |
| £٩٨               | لاترجون لله وقاراً (۱۳ ـ ۲۲)<br>وقالوا لانذرن ءالهتكم (۲۳ ـ ۲۷)<br>رَبِّ آغفر لي ولوالدى (۲۸)<br>سورة الجنّ<br>فضلها<br>قل أوحى إلى (۱ ـ ٤)<br>وأنّه كان رجال من الإنس (٦)     |

| ١٥٥       المرزمل         ١٥١       افضلها         ١٥١       ١١٥         ١٥٧       ١١٥         ١٥٧       ١١٥         ١٥٧       ١١٥         ١٥٧       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠       ١١٥         ١٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | AAT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فهرس محتويات الكتاب                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| الفلها       ١٥٥         ١٥٠ الأبرار س (١٠٦)       ١٥٠         ١٥٠ (تقل القراءان ترتيد شرورة القراءان ترتيد شرورة القراءان ترتيد شرورة المدرر ١٠٠)       ١١٥         ١٥٠ سبب نزول السورة       ١٥٠         ١٥٠ فضلها       ١٥٠         ١٥٠ فضلها       ١٥٠         ١٥٠ فضلها       ١٥٠         ١٥٠ فضلها       ١٥٠         ١٥٠ فغز التراس (١٠٠)       ١٠٠         ١٥٠ فغز التراس (١٠٠٠)       ١٠٠         ١٥٠ مورة القيامة       ١٥٠         ١٥٠ فضلها       ١٠٠         ١٥٠ مورة القيامة       ١٠٠         ١٥٠ فضلها       ١٠٠         ١٠٠ فغراد المراس (١٠٠٠)       ١٠٠         ١٠٠ فلا صدق ولوحائي (١٠٠٠)       ١٠٠         ١٠٠ فضلها       ١٠٠         ١٠٠ فضلها       ١٠٠ المراس على الإنبان سرورة الدهر         ١٠٠ فضلها       ١٠٠ الغير على الإنبان (١٠٠٠)         ١٠٠ فضلها       ١٠٠ فضلها         ١٠٠ فضلها       ١٠٠ الغير على الإنبان (١٠٠٠)         ١٠٠ فضلها       ١٠٠ الغير على الإنبان (١٠٠٠)         ١٠٠ الغير على الإنبان (١٠٠٠)       ١٠٠ الغير على الإنبان (١٠٠٠)         ١١٠ الغير على الإنبان (١٠٠٠)       ١٠٠ الغير على الإنبان (١٠٠٠)         ١١٠ الغير على الإنبان (١٠٠٠)       ١١٠ الغير على الغير العيرة الغير العيرة الغيرة الغيرة الغيرة الغيرة الغيرة الغيرة الغيرة الغيرة ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٥١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سورة المؤمل                           |
| ۱۰۸۰ (۱-۳) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۶۰) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸۰ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۰۹) ۱۰۸ (۱۹) ۱۰۸ (۱۹) ۱۰۸ (۱۹) ۱۰۸ (۱۹) ۱۰۸ (۱۹) ۱۰۸ (۱۹) ۱۰۸ (۱۹) ۱۰۸ (۱۹) ۱۰۸ (۱۹) ۱۰۸ (۱۹) ۱۰۸ (۱۹) ۱۰۸ (۱۹) ۱۰۸ (۱۹) ۱ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| ۱۰ القرآء آن ترتيلاً (۱۰ - ۲۰) ۱۰ وتبتل إليه تبيلاً (۱۰ - ۲۰) ۱۰ وتبتل إليه تبيلاً (۱۰ - ۲۰) ۱۰ مبب نزول السورة ۱۰ مبب نزول السورة ۱۰ فضلها ۱۰ ما القيامة ثر ۱۰ م ۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| وتبتّل إليه تبيلاً (٨)  وأصبر على مايقولون ( ٢٠ ـ ٢٠)  مبب نزول السورة  مدرة المدّثر ( ١٠ ـ ٥٠)  ولاتمن تستكثر ( ١٠ ـ ٥٠)  ولاتمن ومن خلقت ( ١٠ ـ ٢٠)  ولاتمن ومن خلقت ( ١٠ ـ ٢٠)  ولاتمن ومن خلقت ( ١٠ ـ ٢٠)  ولاتمن ومن خلقيامة  ولاتمن ومن خلقيامة  ولاتمن و القيامة ( ١٠ ـ ٥٠)  ولاتمن على الأرسان ( ١٠ ـ ٠٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                     |
| وآصبر على مايقولون (١٠ ـ ٢٠)  مب نزول السورة  مب نزول السورة المكثر  ١٥٦ نفطها  ١٥٢ ناأيها المعثر (١ ـ ٥)  ١٥٤ ناأية المعثر (١ ـ ٥)  ١٥٤ ناأية المعثر (١ ـ ٥)  ١٥٤ نائين أوتوا الكتاب (١٠ ـ ٢٠)  ١٥٠ نائين أوتوا الكتاب (١٠ ـ ٢٠)  ١٥٠ نائين أوتوا الكتاب (١٠ ـ ٢٠)  ١٥٠ نائين يوم القيامة (١ ـ ٥)  ١٥٠ نائين يوم القيامة (١ ـ ٥٠)  ١٥٠ نائين يوم القيامة (١ ـ ٢٠ ـ ١٠)  ١٥٠ نائين يوم القيامة (١ ـ ٢٠ ـ ٢٠)  ١٥٠ نائين على الإنسان (١ - ٠٠)  ١٥٠ نائين على الإنسان (١ ـ ٠٠)  ١٥٠ نائين على الإنسان (١ - ٠٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| ٥٢٠       مسبب نزول السورة         ٠٢٠       فضلها       ١٢٠         ١١٠       ١١٠       ١٢٠         ١١٠       ١١٠       ١٢٠         ١١٠       ١١٠       ١٢٠         ١١٠       ١٢٠       ١٢٠         ١١٠       ١٢٠       ١٢٠         ١١٠       ١٢٠       ١٢٠         ١١٠       ١٢٠       ١٢٠         ١١٠       ١٢٠       ١٢٠         ١١٠       ١٢٠       ١٢٠         ١١٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠         ١٢٠       ١٢٠       ١٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| ١٢٥ فضلها ١٩٠٠ المدّثر (١٠٥) المرتب فضلها ١٩٠٠ المرتب فضلها ١٩٠٠ المرتب فضلها ١٩٠٠ المرتب المرتب (١٠٥) المرتب ال |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                     |
| فضلها المدّثر (١ ـ ٥) ٢٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٥٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سبب نزول السورة                       |
| فضلها المدّثر (١ ـ ٥) ٢٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ~V1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ± 1.10 °                              |
| البها المدّثر (١ ـ ٥)  البها المدّثر (١ ـ ٥)  الإنسان تستكثر (١)  الإنسان (١ ـ ١٦)  الإنسان (١ ـ ٢٦)  الإنسان الذين أوتوا الكتاب (١١ ـ ٢٥)  الإنسان (١ ـ ٥)  الإنسان (١ ـ ٥)  الإنسان (١ ـ ٥)  الإنسان (١ ـ ٠٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| ولاتمن تستكثر (٦)       ١٠٤         فإذا نقر في الناقور (١٠ ـ ١٦)       ١٥٥         ذرنى ومن خلفت (١١ ـ ٣٦)       ١٥٧         السيقن الذين أو توا الكتاب (٣٠ ـ ٣٥)       ١٩٥         المسورة القيامة (١٠ ـ ٥)       ١٩٥         الأقسم بيوم القيامة (١٠ ـ ٥)       ١٥٥         الأعلينا جمعه وقرءانه (١٠ ـ ٣١)       ١٥٠         الأعلينا جمعه وقرءانه (١٠ ـ ٣١)       ١٥٠         فلا صدّق ولاصلّي (١٣ ـ ٠٤)       ١٥٠         المسورة الدهر       ١٥٠         الأبرار يشربون (١٠ ـ ٣)       ١١٥         الأبرار يشربون (١٠ ـ ٣)       ١١٥         الأبرار يشربون (١٠ ـ ٣)       ١١٥         القيار المن على الإنسان (١٠ ـ ٣)       ١١٥         الأبرار يشربون (١٠ ـ ٣)       ١١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| فإذا نقر في الناقور (۱ ـ ـ ۱ )  درنى ومن خلقت (۱۱ ـ ۲ )  الستيقن الذين أوتوا الكتاب (۲۱ ـ ۲ )  المسورة القيامة (۱ ـ ـ ۲ )  المشلها المسلم القيامة (۱ ـ ـ ۵ )  المشلم بيوم القيامة (۱ ـ ـ ۵ )  المشلم بيوم القيامة (۲ ـ ـ ۵ )  المسلم أيان يوم القيامة (۲ ـ ـ ۲ )  المسورة الدهر المسان (۱ ـ ـ ۳ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _                                     |
| ذرني ومن خلقت (۱۱_ ۳٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _                                     |
| اليستيقن الذين أوتوا الكتاب (٣١ ـ ٥٦)  المورة القيامة (١٠ ـ ٥٠)  الأقسم بيوم القيامة (١٠ ـ ٥)  الأقسم بيوم القيامة (١٠ ـ ٥٠)  الم علينا جمعه وقرءانه (١٠ ـ ٣٢)  الم علينا جمعه وقرءانه (١٠ ـ ٣٠)  الم علينا جمعه وقرءانه (١٠ ـ ٠٠)  الم علينا جمعه وقرءانه (١٠ ـ ٠٠)  الم المرار يشربون (١٠ ـ ٣٠)  الم الأبرار يشربون (١٠ ـ ٣٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _                                     |
| لاأقسم بيوم القيامة (١ ـ ٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٥٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ذرنی ومن خلقت (۱۱ ـ ۳۱)               |
| لاأقسم بيوم القيامة (١ ـ ٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۰۲۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ليستيقن الذين أو توا الكتاب (٣١ ـ ٥٦) |
| لاأقسم بيوم القيامة (١ ـ ٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 077                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سورة القيامة                          |
| لاأقسم بيوم القيامة (١ ـ ٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | رر حی روی روی استان استا | فضلها                                 |
| يسئل أيمان يوم القيامة (١- ١٥) ١٣٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٥ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٥ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٠ ١٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٥٣٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لاأقسم بيوم القيامة (١ ـ ٥)           |
| إِنَّ علينا جمعه وقرءانه (۱۷ ـ ۲۳)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٥٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | يسئل أيّان يوم القيامة (٦ ـ ١٥)       |
| ووجوه يومئذ باسرة (۲۱ ـ ۳۰)  فلا صدّق ولاصلّی (۲۱ ـ ۴۰)  سورة الدهر  فضلها  فضلها  مل أتیٰ علی الإنسان (۱ ـ ۳)  إنّ الأبرار يشربون (۱ ـ ۳)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٠٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | إنّ علينا جمعه وقرءانه (١٧ ـ ٢٣)      |
| فلا صدّق ولاصلّى (٢٦ - ٤٠)  سورة الدهر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| فضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٥٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فلا صدّق ولاصلّىٰ (٣١ ـ ٤٠)           |
| فضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| هل أتيٰ على الإنسان (١ ـ ٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٥٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سورة الدهر                            |
| إنّ الأبرار يشربون (٥-٩)١٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٥٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فضلها                                 |
| إنّ الأبرار يشربون (٥-٩)١٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | o{{                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | هل أتى على الإنسان (١ ـ ٣)            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |

| ير القرآن | البرهان في تف |                                         |              |                                                 | AA£             |
|-----------|---------------|-----------------------------------------|--------------|-------------------------------------------------|-----------------|
| ٥٥٥       |               |                                         |              | عليك (٢٣)                                       | إنّا نحن نزّلنا |
| ٥٥٥       |               |                                         |              | (۲۱_۲۹)                                         | إنّ هذه تذكر    |
|           |               |                                         |              |                                                 |                 |
| 00Y.,     |               |                                         |              | مرسلات                                          | سورة ال         |
|           |               |                                         |              |                                                 |                 |
| ۰.۸ ۸۵۰   |               |                                         |              | عرفاً (۱ ـ ۲۷)                                  | والمرسلات :     |
|           |               |                                         |              | اکنتم (۲۹ ـ ۳۱)                                 |                 |
|           |               |                                         |              | ا<br>لقون (٣٦ ،٣٥)لقون                          |                 |
|           |               |                                         |              | ي ظلال (٤١ـ ٥٠)                                 | ,               |
| 011       |               |                                         |              |                                                 | المعتقين في     |
|           |               |                                         | •            | نَبأ                                            | 11 :            |
|           |               |                                         |              |                                                 |                 |
|           |               |                                         |              |                                                 |                 |
|           |               |                                         |              | (0_1)                                           |                 |
| 110       |               |                                         |              | . ض (٦ - ١٠)                                    | ألم نجعل الأر   |
| ۰۱۷       |               |                                         | /ijk_        | أوهّاجاً (١٣ ـ ١٦)                              | وجعلنا سراجأ    |
| ٥٦٧       |               |                                         |              | رص (۱۳ ـ ۱۳)<br>أوهاجاً (۱۳ ـ ۱۳)<br>الصور (۱۸) | يوم ينفخ في     |
| ٠. ٨٢٥    |               |                                         | ,            | اء فکانت (۱۹ ـ ۲۳) ، بموسمر                     | وفتحت السم      |
| ٥٦٩       |               |                                         | وتراضي استوي | اء فکانت (۱۹ ـ ۲۳)<br>ا بردأ (۲۶ ـ ۳۳)          | لايذوقون فيه    |
| 079       |               |                                         |              | (۳۸ ـ ۳٤)                                       | وكأسأ دهاقاً .  |
|           |               |                                         |              | عذاباً (٤٠)                                     |                 |
| DV 1      |               |                                         | . , . ,      |                                                 | ړه اعدره کم     |
|           |               |                                         |              | _ 11                                            | 16 =            |
| ۰۷۳       |               | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |              | نازعات                                          | سورة ال         |
| ۰۷۳       |               |                                         |              |                                                 | نصلها           |
|           |               |                                         |              | قاً (۱ ـ ٤)                                     |                 |
| ٥٧٥       |               |                                         |              | رأ (ه ـ ۷)                                      | فالمدترات أم    |
| ۰۷۲       |               |                                         |              | واجفة (٨ ـ ١٦)                                  | قلوب يومثذٍ و   |
|           |               |                                         |              | (۲۰_۲۳)                                         |                 |
|           |               |                                         |              | (٤١_٢٩)                                         |                 |
|           |               |                                         |              | الساعة (٤٦ ـ ٤٦)                                |                 |

| ٨٨٥                                    | ' فهرس محتويات الكتاب                                             |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
|                                        |                                                                   |
|                                        |                                                                   |
| ۰۸۱                                    | سورة عبس                                                          |
| ۵۸۱                                    | فضلها                                                             |
| ۵۸۲                                    | عبس وتولّی (۱ ـ ۱۰)                                               |
| ٥٨٣                                    | كَالا إنَّها تذكرة (١٦ ـ ١٦)                                      |
| ٥٨٣                                    | قتل الإنسان ماأكفره (١٧ ـ ٢٣)                                     |
| oA&                                    | فلينظر الإنسان إلى طعامه (٢٤ ـ ٣٣)                                |
|                                        | يوم يفرّ المرء من أخيه (٣٤-٣٧)                                    |
| ۰۸۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | وجُوه يومئذٍ مسفرة (٣٨ ـ ٤٢)                                      |
|                                        |                                                                   |
| ٥٨٩                                    | سورة التكوير                                                      |
|                                        | فضلها                                                             |
| ٥٩٠                                    | إذا الشمس كۆرت (١ ـ ٧)                                            |
| 091                                    | وإذا الموءودة سئلت (٨ ـ ٩)                                        |
| ۵۹٤                                    | واذا الصحف نشرت (۱۰ ـ ۱۳)                                         |
| ٥٩٥                                    | فلا أُقسم بالخنّس (١٥ ـ ٢٦)                                       |
| ٥٩٨                                    | فلا أقسم بالخنس (١٥ ـ ٢٩) باب معنى الأفق المبين                   |
| وارطن وسدوى                            | مراقعة تكاية                                                      |
|                                        | سورة الانفطار سورة الانفطار                                       |
|                                        | فضلها                                                             |
|                                        | إذا السماء آنفطرت (١ ـ ٨)                                         |
| ٦٠١                                    | کَلا بِل تَکذَبُونُ بِالدِينَ (٩ ـ ١٩)                            |
|                                        |                                                                   |
| ٦٠٢                                    | سورة المطفّفين                                                    |
| ٦٠۴                                    | فضلها                                                             |
| 7-8                                    | ويل للمطفّفين (١ ـ ٥)                                             |
| ٦٠٥                                    | کلا إنّ کتاب الفجّار (۲۸ ـ ۲۸)                                    |
| 71                                     | اِنَّ الذينَ أَحِرمُوا (٢٩ ـ ٣٦)                                  |
|                                        | یا اندین اپنوسوا ۱۱۰ (۱۰ یا ۲۰۰۰ میلی و انداز ۱۲ میلی قلوبهم (۱۶) |
|                                        | حرین راه حی دریهم ر ۱۰۰                                           |

| البرهان في تفسير القرآن | λλτ                             |
|-------------------------|---------------------------------|
| 717                     | كلَّلا إنَّهم عن ربهم (١٥)      |
| 710                     |                                 |
| 710                     | فضلها                           |
| 717                     | إذا السماء آنشقت (١ - ٢٥)       |
| <b>1)V</b>              | فأمّا من أوتى كتابه (٧ ـ ١٤)    |
| *\^                     | لتركبنَ طبقاً عن طبق (١٩)       |
| 177 177                 | سورة البروج                     |
|                         | فضلها                           |
| ٦٢٢                     | والسماء ذات البروج (١)          |
| ٦٢٣                     | _                               |
| ٦٢٤ ١ ١٢٢               | •                               |
| 370                     | إنَّ الذين فتنوا المؤمنين (١٠)  |
| 177                     | إنَّ الذين ءَامنوا (١١ ـ ١٤)    |
|                         | ذو العرش المجيد (١٥ ـ ٢٢)       |
| 779                     | سورة الطارق                     |
| 777                     | فضلها                           |
| ٠٣٠                     |                                 |
| TYT                     | سورة الأعلىٰ                    |
| ٦٣٣                     | فضلها                           |
| 777                     | سبّح أسم ربّك الأعلى (١ - ١٥) . |
| <b>1T</b> Y             |                                 |
| 781                     | سورة الغاشية                    |
| 181135                  | فضلها                           |
| <b>787</b>              | هل أتاك حديث الغاشية (١ ـ ١١)   |

٠.

| فهرس محتويات الكتاب الكتاب الكتاب   |
|-------------------------------------|
| فيها سرر مرفوعة (١٣ ـ ٢٦)           |
| سورة الفجر<br>فضلها                 |
| قضلها قضلها قضلها قضلها قضلها       |
| والفجر ه وليال عشر (٤٠١)            |
| هل في ذلك قسم (٥ ـ ١٠)              |
| إنّ ربّك لبالمرصاد (۱۶ ـ ۲۳)        |
| فيومئذٍ لايمذّب عذابه أحد (٢٥_٢٦)   |
| يا أيّتها النفس المطمئنّة (٢٧ ـ ٣٠) |
| سورة البلد ٢٥٩                      |
| فضلها نضلها نضلها                   |
| لاأُقسم بهذا البلد (١٠ ـ ٢٠)        |
| سورة الشمس                          |
| سورة الليل                          |
| نضلهان ٥٧٥                          |
| والّيل إذا يغشى (١ ـ ٤)             |
| فأمّا من أعطى وآتَقى (٥-٢١)         |
| سورة الضحى                          |
| فضلها١٨٦                            |
| والضحیٰ ہ والّیل إذا سجیٰ (۱ ـ ٥)   |
| ألم يجدك يتيماً فَأُوى (٦-١١)       |
| سورة الانشراح                       |

| البرهان في تفسير القرآن | ۸۸۸                  |
|-------------------------|----------------------|
| 7AV                     | فضلها                |
| ٦٨٨(٨-١)                | أئم نشوح لك صدرك     |
| 711                     | سورة التين           |
| 791                     | فضلها                |
| ٦٩٢ (٨-١                | والتّين والزيتون (١  |
| 710 015                 | سورة العلق           |
| ٦٩٥                     | فضلها                |
| خلق (۱ ـ ۱۹)نا          |                      |
| 711                     | سورة القدر           |
| 799                     | فضلها                |
| ر (۱_ه)                 |                      |
| Y1Y                     | سورة البيَّنة        |
| ۷۱۸                     | لم يكن الذين كفروا . |
| ٧٢٥                     | سورة الزلزلة .       |
| ٧٢٥                     | فضلها                |
| لها (۱ ـ ۸) (۲ ـ ۸)     | إذا زلزلت الأرض زلزا |
| YT1                     | سورة العاديات        |
| ٧٣١                     | فضلها                |
| ٧٣٢ (١١ ـ ١             | والعاديات ضبحاً (    |
| ٧٣٩                     | سورة القارعة .       |
| ٧٣٩                     | فضلها                |

| فهرس محتویات الکتاب ال |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| القارعة ٥ ماالقارعة (١١ ـ ١١)                                                                       |
| سورة التكاثر                                                                                        |
| فضلها                                                                                               |
| ألهاكم التكاثر (۱ ـ ۸)                                                                              |
| سورة العصر                                                                                          |
| فضلها                                                                                               |
| والعصر » إنَّ الإنسان لفي خسر (١ ـ ٣)                                                               |
| سورة الهمزة                                                                                         |
| فضلها                                                                                               |
| ويل لكلّ همزة لمزة (۱ ـ ۹)                                                                          |
| سورة الفيل                                                                                          |
| سورة قريش م٥٧٠                                                                                      |
| قضلها ٧٦٥                                                                                           |
| لإيلاف قريش (۱ ـ ٤)                                                                                 |
| سورة الماعون                                                                                        |
| فضلها نضلها                                                                                         |
| أرءيت الذي يكذّب بالدّين (٧٠١)                                                                      |
| سورة الكوثر                                                                                         |
| نضلهانا۲۷                                                                                           |
| إنّا أعطيناك الكوثر (١ ـ ٣)                                                                         |

| البرهان في تفسير القران                                               |                              |
|-----------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| yv <b>1</b>                                                           | سمرة الكافرون                |
| YY1                                                                   |                              |
| YY1                                                                   | عصلها المالي                 |
| ٧٨١                                                                   | قل يااتيها الحافرون (١ ـ ٦)  |
| ٧٨٣                                                                   | سورة النصر                   |
| ٧٨٣                                                                   | فضلها                        |
| YAE                                                                   | إذا جاء نُصر الله والفتح (١) |
| γλγ                                                                   | سورة اللهب                   |
| γλγ                                                                   | فضلها                        |
| ٧٨٨                                                                   |                              |
| ۷۹۳۷۴۳                                                                | سورة الإخلاص                 |
| ٧٩٣                                                                   | فضلها                        |
| ۷۹۳                                                                   | قل هو الله أحد (١ ـ ٤)       |
| ۸۰۹                                                                   | سورة الفلق                   |
| ۸۰۹                                                                   | قضلها                        |
| ۸۱۰                                                                   | قل أعوذ برتِ الفلق (١ ـ ٥)   |
| ۸۱۲                                                                   | ١ ـ باب في الحسد ومعناه      |
|                                                                       |                              |
| ، سنجر بنه النبيع (منآن عليه وآله) و <b>منايبطل بنه السنجر، وخواص</b> | المعوّذتين                   |
| λ\γγ/λ                                                                | سورة الناس                   |
| <b>۸۱۷</b>                                                            | فضلها                        |
| ۸۱۸                                                                   | قل أعوذ برتِ الناس (١ ـ ٦)   |
| ۸۱۹                                                                   | باب أن المعوّذتين من القرآن  |

| ٨٩١ | , | , محتويات الكتاب | فهرس |
|-----|---|------------------|------|
|     |   |                  |      |

| ۸۲۱ | ١ |   |   |   |    |   |   | <br> |   |    |  | ٠. |       |   |       |   |  |  |    |   |   |   |   |    |   |    |   |     |     |     | ٠.  |           |     |                  |     |    |     |     |       |     |      |     | ā.  | نه  | şί       | خ   | ل  | 1   | ب | ار       | و         | أب |
|-----|---|---|---|---|----|---|---|------|---|----|--|----|-------|---|-------|---|--|--|----|---|---|---|---|----|---|----|---|-----|-----|-----|-----|-----------|-----|------------------|-----|----|-----|-----|-------|-----|------|-----|-----|-----|----------|-----|----|-----|---|----------|-----------|----|
| ۸۲۱ | ١ | ٠ |   |   |    |   |   |      |   |    |  | ٠, |       |   |       | ٠ |  |  |    |   |   |   |   |    |   |    | - |     |     |     | 4,  | یل        | ,   | ָ יוֹ            | لی  | į  | ن   | راَ | لق    | 1 4 | بار  | ش   | م   | ٤   | J        | پ   | فح | ,   | ب | با       | -         | ١  |
| ۲٥٨ | ι |   |   |   |    |   |   | <br> |   |    |  |    |       |   |       |   |  |  |    |   |   |   |   |    |   | ٠. | • |     |     | •   |     |           |     | ٠.               | ٠.  |    |     |     |       |     | أن   | نر  | ij  | ١,  | Į.       |     | نة | ,   | ب | با       | -         | ۲  |
| ٨٥٨ | • |   |   |   | ٠. | • |   |      |   |    |  |    |       |   |       |   |  |  |    |   | ٠ |   | 4 | ت. |   | 4  | ب |     | ٠., | 0   | (م) | <b>X.</b> | ه_  | ب <del>د</del> م | (ما | ن  | _   | لبي | il ,  | مار | i    | ث   | 'n. | با  | <b>-</b> | . ; | أز | ,   | ب | با       | -         | ٣  |
| ۸٦٠ | • |   | • | • | ٠. |   | • |      | • | ٠. |  |    | <br>• | • |       |   |  |  | •- | 4 | ع | Ų | ج | į  | • | ي  | ۏ | (م) | ×   | JI, | ۴.  | إعل       | ) 4 | ہت               | الب | ١, | بار | ١,  | ۱ الا | ښه  | ـــا | لتـ | ١   | ب   | و'       | جو  |    | ,   | Ļ | پار      | <u>-</u>  | ٤  |
| ለገገ | ٦ |   |   |   |    |   |   |      |   |    |  |    | <br>• |   | <br>• |   |  |  |    |   |   |   |   |    |   | ٠. | • |     |     |     |     |           |     |                  |     |    |     |     |       |     | ٠.   | +   | ٠.  | •   | *        |     | ٠. | . : | Ļ | بار      | :-        | 0  |
| ለፕዓ | f | + | + |   |    |   |   |      |   |    |  |    |       |   |       |   |  |  |    |   |   |   |   |    |   | ٠. |   |     | ٠ ٠ |     | ٠.  |           |     | • •              |     |    | _   | ر   | تتا   | S   | ١,   | ت   | يا  | و.  | =        | •   | -  | 4 ( | ٠ | <b>.</b> | н         | فإ |
| ለጓኘ | ۳ |   |   |   |    |   |   |      |   |    |  |    |       |   |       |   |  |  |    |   |   |   |   |    |   | ٠. |   |     |     |     |     |           |     |                  |     | ,  | ٠   | ۱-  | ١,    | لہ  | وا   | ر ا | د   | ١., | ۵        | L   | ٦  | ١   | • | ,ai      | <u>بر</u> | فع |



.

## فهرس المصادر والمراجع

- ١ ـ آثار البلاد وأخبار العباد: لزكريا بن محمّد بن محمود القزويني، المتوفّى سنة ٦٨٢ هـ، منشورات دار بيروت، سنة ١٤٠٤ هـ.
- ٢- آلاء الرحمن في تفسير القرآن: لمحمد جواد البلاغي، المتوفّى سنة ١٣٥٢ هـ، منشورات مكتبة الوجداني، قم، الطبعة الثانية.
- ٣-الإتقان في علوم القرآن: لجلال الدين عبدالرحمن السيوطي، المُتوفّى سنة ٩١١ه، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، منشورات الرضى ـ بيدار، مطبعة أمير، الطبعة الثانية ١٣٦٧ هـ. ش.
- إ ـ الإجازة الكبيرة: للسيد عبدالله الموسوي الجزائري، من أعلام القرن الثاني عشر الهجري، تحقيق محمد السماحي الحائري، منشورات مكتبة السيد المرعشي، الطبعة الأولى، ١٤٠٩ هـ.
- ٥ ـ الاحتجاج: لأبي منصور أحمد بن علي بن أبي طالب الطبرسي، من أعلام القرن السادس الهجري، تحقيق
   محمد باقر الموسوي الخرسان، منشورات المرتضى، مطبعة سعيد، مشهد، ١٤٠٣هـ.
- ١- إحفاق الحقّ وإزهاق الباطل: للعلامة القاضي السيد نور الله الحسيني التستري، الشهيد سنة ١٠١٩ هـ، مكتبة السيد المرعشي، قم.
- ٧ ـ أحكام القرآن:لأبي بكر أحمد بن علي الرازي الجصاص، المُتوفّى سنة ٣٧٠ هـ، تحقيق محمد الصادق قمحاوي، دار إحياء التراث العربي، ببروت و ١٤٠٥هـ / المرازي المحاوي، دار إحياء التراث العربي، ببروت و ١٤٠٥هـ (ال
- ٨-الاختصاص: المنسوب إلى أبي عبدالله محمد بن محمد بن النعمان الحارثي (الشيخ المفيد)، المُتوفّى سنة
   ١٣ هـ، تحقيق على أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم.
- ٩ ـ الأربعون حديثاً عن أربعين شيخاً من أربعين صحابياً: لمنتجب الدين علي بن عبيدالله بن بابويه الرازي، من أعلام النرن السادس الهجري، تحقيق ونشر مؤسسة الإمام المهدي (عليه السلام) ، قم ، ١٤٠٨ هـ.
- ١٠ ـ الأربعين: لمحمد بن أحمد بن الحسين الخزاعي النيسابوري، من أعلام القرن الخامس الهجري، تحقيق ونشر مؤسسة الامام المهدي (عليه السلام) ، قم ، ١٤١١ هـ .
  - ١١ ـ الأربعين: لمحمّد بن الحسين العاملي (البهائي)، المتوفّى سنة ١٥٣ هـ ، الطبعة الحجرية، إيران.
- ١٢ ـ الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد: لأبي عبدالله محمد بن محمد بن النعمان (الشيخ المفيد)،
   المُتوفّى سنة ١٣ هـ، مكتبة بصبرتى، قم.
- ١٣ ـ إرشاد القلوب: لأبي محمد الحسن بن محمد الديلمي، من أعلام القرن الثامن الهجري، منشورات الرضى، قم.
- ١٤ ـ أساس البلاغة: لجار الله أبي القاسم محمود بن عمر الزمخشري، المُتوفّي سنة ٥٣٨ هـ، تحقيق الأسناذ

عبدالرحيم محمود، انتشارات دفتر تبليغات إسلامي، قم.

١٥ ـ أسباب النزول: لأبي الحسن علي بن أحمد الواحدي النيسابوري، المُتوفى سنة ٤٦٨ هـ، عالم
 الكتب، بيروت.

- ١٦ ـ الاستيصار فيما اختلف من الأخبار: لأبي جعفر محمد بن الحسن بن على الطوسي، المُتوفّى سنة ٤٦٠ هـ، تحقيق حسن الموسوي الخرسان، منشورات دار الكتب الإسلامية، طهران، مطبعة خورشيد، الطبعة الرابعة ١٣٦٣ هـ. ش.
- ١٧ ـ الاستيعاب في معرفة الأصحاب: لابن عبدالبر النمري القرطبي، المُتوفّى سنة ٤٦٣ هـ، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٢٨ هـ.
- ١٨ ـ أسد الغابة في معرفة الصحابة: لعز الدين أبي الحسن على بن محمد بن محمد الشيباني، المعروف بابن الأثير، المُتوفّى سنة ٦٣٠ ه، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ١٩ الإصابة في تمييز الصحابة: لشهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي بن محمد الكتاني العسقلاني، ابن حجر، المُتوفّى سنة ٨٥٢هـ، منشورات شركة طبع الكتب العلمية في مصر، مطبعة السعادة، ١٣٢٣هـ.
- ٢٠ ـ الاعتقادات : للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي، المُتوفّى سنة
   ٣٨١هـ، المطبوع مع شرح الباب الحادي عشر، مركز نشركتاب، ١٣٧٠هـ.
- ٢١ ـ الأعلام، قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين: لخير الدين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة السابعة ١٩٨٦م.
- ٢٢ ـ أعلام الدين في صفات المؤمنين: للشيخ الحسن بن أبي الحسن الديلمي، من أعلام القرن الثامن الهجري، تحقيق ونشر مؤسسة آل البيت (عليهم السلام)، قم ١٨٠٨هـ.
- ٢٣ ـ أعلام النساء في عالمي العرب والاسلام: لعمر رضا كحالة ، نشر مؤسسة الرسالة، بيروت ، الطبعة الخامسة ، ١٤٠٤ هـ .
- ٢٤ ـ إعلام الورئ بأعلام الهدئ: لأبي على الفضل بن الحسن الطبرسي، من أعلام القرن السادس، منشورات دار الكتب الإسلامية، الطبعة الثالثة.
- ٢٥ ـ أعيان الشيعة: للسيد محسن الأمين، المُتوفّى سنة ١٣٧١ هـ، تحقيق حسن الأمين، منشورات دار التعارف للمطبوعات، بيروت.
  - ٢٦ ـ الأغاني: لأبي الفرج الأصفهاني، المُتوفّى سنة ٣٥٢هـ، مؤسسة عزالدين، بيروت.
- ٢٧ إقبال الأعمال: لأبي القاسم على بن موسى بن جعفر بن طاؤس، المُتوفّى سنة ٦٦٤ هـ، دار الكتب الإسلامية، طهران، الطبعة الثانية، ١٣٩٠ هـ.
- ٢٨ ـ أقرب الموارد في فصح العربية والشوارد: للعلامة سعيد الخوري الشرتوني اللبناني، مكتبة السيد
   المرعشى النجفى، قم، ١٤٠٣هـ.
- ٢٩ ـ الأمالي: لأبي عبدالله محمد بن محمد بن النعمان (الشيخ المفيد)، المُنوفّي سنة ٤١٣ هـ، تحقيق الحسين

استاد ولي وعلى أكبر الغفاري، منشورات جامعة المـدرسين فـي الحـوزة العـلمية، قـم المـقدسة، المـطبعة الإسلامية ١٤٠٣هـ.

- ٣٠ ـ أمالي الصدوق: للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي، المُتوفّى سنة ٣٨١هـ، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٤٠٠هـ.
- ٣١ ـ أمالي الطوسي: لشيخ الطائفة أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، المُتوفّى سنة ٤٦٠ هـ، مطبعة النعمان، النجف الاشرف، ١٣٨٤ هـ.
- ٣٢ ـ أمالي المرتضى (غرر الفوائد ودرر القلائد): للشريف المرتضى علي بن الحسين الموسوي العلوي، المُتوفّى سنة ٤٣٦ هـ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الثانية ١٣٨٧ هـ.
- ٣٣ ـ أمل الأمل: لمحمّد بن الحسن (الحر العاملي) المتوفّى سنة ١١٠٤ هـ تحقيق السيد أحمد الحسيني، نشر مكتبة الاندلس، بغداد.
- ٣٤ ـ الأنساب: لأبي سعد عبدالكريم السمعاني، المتوفّى سنة ٥٦٢ هـ، تحقيق عبدالله عمر البارودي، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ هـ.
- ٣٥ ـ أنوار البدرين في تراجم علماء القطيف والاحساء والبحرين: للشيخ على البلادي البحراني، المنوقّي سنة ١٣٤٠ هـ ، تحقيق الشيخ محمّد على الطبسي، نشر مكتبة السيد المرعشي ، قم ، ١٤٠٧ هـ .
  - ٣٦ ـ الأنوار النعمانية: للسيد نعمة الله الجزائري، المتوفّي سنة ١١١٢ هـ، تبريز، إيران.
- ٣٧ ـ أوائل المقالات في المذاهب والمختارات: للنبيخ المفيد محمد بن محمد بن النعمان، المُتوفّى سنة ٤١٣هـ، تحقيق فضل الله الشهير بشيخ الإسلام الزنجاني، الطبعة الثانية، تبريز ١٣٧١هـ، منشورات مكتبة الداوري، قم.
- ٣٨-إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون: لإسماعيل باشا بن محمّد أمين الباباني البغدادي، منشورات مكتبة المثنى، بغداد.
- ٣٩ ـ بحار الأنوار: لمحمد باقر المجلسي، المُتوفّى سنة ١١١١ هـ، دار الكتب الإسلامية، طهران، وج ٨ من الطبعة الحجرية.
- ١٤ ـ البداية والنهاية: لأبي الفداء الحافظ، ابن كثير الدمشقي، المُتوفّى سنة ٧٧٤ هـ، تحقيق مجموعة من الأساتذة، منشورات دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الرابعة، ١٤٠٨ هـ.
- ٤١ ـ البرهان في علوم القرآن: لمحمد بن عبدالله الزركشي، المتوفّى سنة ٧٩٤هـ، تحقيق مصطفى عبدالقادر
   عطا، نشر دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولئ، ١٤٠٨هـ.
- ٤٢ ـ بشارة المصطفى لشيعة المرتضئ: لأبي جعفر محمّد بن أبي القاسم محمّد بن على الطبري، من أعلام القرن السادس الهجري، منشورات المكتبة الحيدرية، النجف الاشرف، الطبعة الثانية، ١٣٨٣ هـ.
- ٤٣ ـ بصائر الدرجات الكبرى في فضائل آل محمد(عليهم السلام): لأبي جعفر محمد بن الحسن بن فروخ
   الصفار، المُتوفّى سنة ٢٩٠ هـ، تحقيق ميرزا محسن، منشورات مؤسسة الأعلمي، طهران، مطبعة الأحمدي،

## ۱۳٦۲ هـ. ش.

٤٤ - تاج العروس: لمحب الدين أبي الفيض السيد مرتضى الحسيني الواسطي الزبيدي، المُتوفّى سنة ١٢٠٥ ه، المطبعة الخيرية المنشأة بجمالية مصر، الطبعة الاولئ.

- ٥٤ ـ تاريخ بفداد أو مدينة السلام: لأبي بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي، المُتوفّى سنة ٦٣٤هـ، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٤٦ ـ تاريخ الخلفاء: لجلال الدين السيوطي، المتوفّى سنة ٩١١ هـ، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولئ، ١٤٠٨ هـ.
- ٤٧ ـ تاريخ دمشق، ترجمة الامام عليّ (عليه السلام): لأبي القاسم علي بن الحسن (ابن عساكر) المتوفّي سنة ٥٧١ هـ، تحقيق محمد باقر المحمودي، نشر مؤسسة المحمودي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٨ هـ،
  - ٤٨ ـ تاريخ كامل إيران: لعبدالله رازي، تصحيح كاظم كاظم زاده، مطبعة اقبال، الطبعة الأولئ ، ١٣٦٧ ه. ش.
- ٤٩ ـ التاريخ الكبير: لأبي عبدالله إسماعيل بن إبراهيم البخاري، المتوفّى سنة ٢٥٦ هـ، نشر دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٥٠ ـ تاريخ اليعقوبي: لأحمد بن أبي يعقوب بن جعفر المعروف بابن واضح الأخباري، المتوفّى سنة ٢٩٢ هـ،
   نشر دار العراق، بيروت، ١٣٧٥ هـ.
- ٥١ ـ تأويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الظاهرة: للسيد شرف الدين على الحسيني النجفي، من أعلام القرن العاشر الهجري، تحقيق ونشر مؤسسة الإمام المهدي(عبداللهم)، الطبعة الأولئ، ١٤٠٧ هـ، وطبعة جماعة المدرسين، قم، الطبعة الأولئ، ١٤٠٩ هـ.
- ٥٢ ـ التبيين في أنساب الفرشيين: لأبي محمّله عبدالله بن أجمد بن محمّد بن قدامة المقدسي، المتوفّى سنة ٦٢٠ هـ، تحقيق محمد نايف الدليمي، نشر مكتبة النهضة العربية وعالم الكتب، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٨ هـ.
- ٥٣ ـ تحف العقول عن آل الرسول استراه عبدرآله): لأبي محمّد الحسن بن عليّ بن الحسين بن شعبة الحراني، من أعلام القرن الرابع الهجري، تحقيق على أكبر الغفاري، نشر جماعة المدرسين، قم، ١٤٠٤ هـ.
- ٥٤ ـ تحفة الأبرار في مناقب الأئمّة الأطهار: لحسين بن مساعد الحاثري، مخطوط آستان قدس رضوي، مشهد، رقم ٢١٥٦ :
  - ٥٥ ـ تحنمة الأخوان: مخطوط، مكتبة السيد المرعشي، قم ، رقم ٣٩٧٧.
- ٥٦ ـ تذكرة الحفاظ: لأبي عبدالله شمس الدين محمّد الذهبي، المتوفّى سنة ٧٤٨ هـ، نشر دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٥٧ ـ تذكرة الخواص؛ ليوسف بن قزغلي بن عبدالله البغدادي، سبط الحافظ أبي الفرج عبدالرحمن بن الجوزي، المُتوفّى سنة ٦٥٤ هـ، إصدار مكتبة نينوي الحديثة، طهران.
- ٥٨ ـ تراجم أعلام النساء: للشيخ محمد حسين الأعلمي الحائري، نشر مؤسسة الأعلمي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٧ هـ.

٥٩ ـ تعليقة أمل الآمل: للميرزا عبدالله أفندي الاصبهاني، من أعلام القرن الثاني عشر الهجري، تحقيق السيد
 أحمد الحسيني، منشورات مكتبة السيد المرعشى، قم، الطبعة الأولئ، ١٤١٠ هـ.

١٠ ـ تفسير الألوسي (روح المعاني): لأبي الفضل شهاب الدين السيد محمود الآلوسي البغدادي، المُتوفّى سنة ١٢٧٠ هـ، تحقيق السيد محمود شكري الآلوسي البغدادي، دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الرابعة، ١٤٠٥ هـ.

٦١ ـ تفسير البرهان (البرهان في تفسير القرآن):

للسيد هاشم بن سليمان الحسيني البحراني، المُتوفّى سنة ١١٠٧ أو ١١٠٩ هـ، مؤسسة إسماعيليان للطباعة والنشر والتوزيع، قم.

٦٢ ـ تفسير البيضاوي (أنوار التنزيل وأسرار التأويل):

لناصر الدين أبي سعيد عبدالله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي، المُتوفّى سنة ٧٩١هـ، منشورات دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأُولى، ١٤٠٨هـ.

١٣ - تفسير التبيان: لأبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، المُتوفّى سنة ٢٠ هـ، تحقيق أحمد حبيب قصير العاملي، مكتبة الأمين، النجف الأشرف، مطبعة النعمان، ١٣٨٣ هـ.

٦٤ - تفسير الثعلبي (الكشف والبيان): لأحمد بن محمد الثعلبي، المتوفّى سنة ٤٢٧ هـ، مخطوط، من سورة الكهف إلى سورة المؤمن.

٦٥ ـ نفسير جوامع الجامع: لأبي على الفضل بن الحسن الطبرسي، من أعلام القرن السادس الهجري، مكتبة الكعبة، طهران، الطبعة الثالثة، ١٣٦٢ هـ. ش.

١٦٠ ـ تفسير الحبري: لأبي عبدالله الحسير بن الحبكم الحبري، المتوفّى سنة ٢٨٦ هـ، تحقيق محمد رضا
 الحسيني، نشر مؤسسة آل البيت (عليم السلام)، بيروت، الطبعة الأولئ، ١٤٠٨ هـ.

١٧ - تفسير الصافي: لمحمد محسن الشهير بالفيض الكاشاني، المُتوفّى سنة ١٠٩١هـ، تحقيق الشيخ حسين
 الأعلمي، منشورات دار المرتضئ، مطبعة سعيد، مشهد، الطبعة الأُولئ.

٦٨ ـ تفسير الطبري (جامع البيان في تفسير القرآن): لأبي جعفر محمد بن جرير بن يزيد الطبري، المُتوفّى سنة ٣١٠هـ، أوفست دار المعرفة عن الطبعة المصرية الأولى، بيروت.

١٦٠ تفسير العياشي: لأبي النضر محمد بن مسعود بن عياش السّلمي السمرقندي، المعروف بالعياشي، من أعلام القرن الرابع الهجري، تحقيق السيد هاشم الرسولي المحلاتي، المكتبة العلمية الإسلامية، طهران، ١٣٨٠ هـ.
 ١٠٠ تفسير غرائب القرآن ورغائب الفرقان: لنظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمي النيسابوري، المُتوفّى سنة ١٨٥٠ه، المطبوع في حاشية تفسير الطبري، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت، ١٤٠٣ه، أوفست عن الطبعة المصرية سنة ١٣٢٢ه.

٧١ ـ تفسير فرات الكوفي: لفرات بن إبراهيم بن فرات الكوفي، من أعلام القرن الثالث الهجري، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف.

٧٢ ـ تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن): لأبي عبدالله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، المتوفّى سنة ٦٧١ هـ، دار إحباء التراث العربي بيروت.

٧٣ ـ تفسير القمي: لأبي الحسن على بن إبراهيم القمي، من أعلام القرنين الثالث والرابع الهجريين، تحقيق السيد طيب الموسوي الجزائري، مؤسسة دار الكتاب، قم، الطبعة الثالثة ١٤٠٤ هـ. والطبعة الحجرية، ونسخة مخطوطة.

٧٤ ـ التفسير الكبير: لأبي عبدالله محمد بن عمر بن حسين القرشي الطبرستاني الشافعي، المشهور بـ (الفخر الرازي)، المُتوفّى سنة ٦٠٦هـ، منشورات دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثالثة.

٧٥ ـ تفسير ابن كثير (تفسير القرآن العظيم): للحافظ عماد الدين أبي الفداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي، المُتوفّى سنة ٧٧٤هـ، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٧هـ.

٧٦ ـ تفسير الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل: لجار الله محمد بن عمر
 الزمخشري، المُتوفّى سنة ٥٢٨هـ، نشر أدب الحوزة.

٧٧ ـ تفسير كنز الدقائق: لميرزا محمد المشهدي، المُتوفّى سنة ١١٢٥ هـ، تحقيق آقا مجتبى العراقي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرّفة، ١٤٠٧ هـ.

٧٩ ـ تفسير نور الثقلين: للشيخ عبدعلي بن جمعة العروسي الحويزي، المُتوفَىٰ سنة ١١١٢ هـ، تحقيق السيد
 هاشم الرسولي المحلاتي، المطبعة العلمية، قم.

٨٠ ـ تقريب التهذيب: لأحمد بن على بن حجر العسقلاني، المُتوفَىٰ سنة ٨٥٢هـ، تحقيق عبدالوهـاب
 عبداللطيف، منشورات دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت.

٨١ ـ تلخيص المستدرك على الصحيحين: للحافظ الذهبي، المُتوفّى سنة ٧٤٨هـ، المطبوع بهامش المستدرك على الصحيحين، دار المعرفة، بيروت.

٨٢ ـ التمحيص: لأبي على محمّد بن همام الاسكافي، المتوفّى سنة ٣٣٦ هـ، تحقيق ونشر مؤسسة الامام المهدي(عبهالسلام)، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٤ هـ.

٨٣ ـ تنبيه الخواطر ونزهة النواظر (مجموعة ورام): لأبي الحسين ورام بن أبي فراس المالكي، المتوفّى سنة ٢٠٥ هـ، نشر مكتبة الفقيه، قم.

٨٤ ـ تنزيه الأنبياء: لعليّ بن الحسين الموسوي الشريف المرتضى، المتوفّى سنة ٢٦٦ هـ، منشورات الشريف الرضي، قم.

٨٥ - تنقيح المقال في علم الرجال: للشيخ عبدالله المامقاني، المؤوفى سنة ١٣٥١ هـ، الطبعة الحجرية، إيران. ٨٦ - تهذيب الأحكام: لشيخ الطائفة أبي جعفر محمّد بن الحسين الطوسي، المُتوفّى سنة ٤٦٠ هـ، دار الكتب الإسلامية، طهران، الطبعة الرابعة. ٨٧ ـ تهذيب التهذيب:لشهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، المُتوفِّي ٨٥٢هـ، أوفست دار إحياء النراث العربي عن طبعة حيدر آباد الدكن، بيروت.

- ٨٨ ـ تهذيب الكمال في أسماء الرجال: لأبي الحجاج يوسف المزّي، المُتوفّئ ٧٤٧ هـ، تحقيق بشار عواد معروف، نشر مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الرابعة، ١٤٠٦ هـ.
- ٨٩ ـ التوحيد: للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي، المُتوفَىٰ سنة ٣٨١ هـ، تحقيق السيد هاشم الحسيني الطهراني، جماعة المدرسين في الحوزة العلمية، قم.
- ٩٠ ـ التيسير في القراءات السبع: لأبي عمرو عثمان بن سعيد الداني، المُتوفّى سنة ٤٤٤ هـ، تحقيق ارتوپرتزل اسطنبول، مطبعة الدولة ١٩٣٠م، أوقست مكتبة الجعفري التبريزي، طهران، الطبعة الثانية ١٣٦٢ هـ.
- ١٩ ـ الثاقب في المناقب: لأبي جعفر محمد بن على الطوسي، تحقيق الشيخ نبيل رضا علوان، نشر دار الزهراء (عليه السبح)، الطبعة الأولئ، ١٤١١هـ.
- ١٢ ـ الثقات العيون في سادس القرون: للشيخ آغا بزرگ الطهراني، المتوفّى سنة ١٣٨٩ هـ، تحقيق على نقي
   منزوي، نشر دار الكتاب العربي، الطبعة الأولى، ١٣٩٢ هـ.
- ٩٣ ـ تواب الأعمال وعقاب الأعمال: للشيخ الصدوق، أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن موسى بن يابويه القمى، المُتوفّى سنة ٣٨١هـ، منشورات الرضى، مطبعة أمير، قم، الطبعة الثانية، ١٣٦٤هـ.
- ٩٤ ـ جامع الأخبار: للشيخ تاج الدين محمد بن محمد الشعيري، من أعلام القرن السادس الهجري، منشورات المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف، ١٣٨٥ هـ.
- ٩٥ ـ جامع الأخبار والآثار عن النبيّ والأثمّة الأطهار ديهم التلام: نشر وتحقيق مؤسسة الإمام المهدي (عبدالملام)، قم المقدّسة، المطبعة العلمية، الطبعة الأولوق: ١٤٤١ هر من من على
- ١٦ ـ جامع الأصول من أحاديث الرسول اصل الله عليه واله): لأبي السعادات مبارك بن محمد بن الأثير الجزري،
   المُتوفّى سنة ٦٠٦ه، تحقيق محمد حامد الفقى، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الرابعة، ١٤٠٤هـ.
- ١٧ ـ جامع الرواة وإزاحة الاشتباهات عن الطرق والاسناد: لمحمد بن علي الأردبيلي الغروي الحائري،
   المُتوفّى سنة ١١٠١هـ، منشورات مكتبة آية الله العظمئ المرعشي النجفي، قم، ١٤٠٣هـ.
- ١٨ ـ الجامع الصغير في أحاديث البشير النذير: لجلال الدين عبدالرحمن السيوطي، المُتوفّى سنة ٩١١ هـ، دار
   الفكر، بيروت.
  - ٩٩ ـ الجامع في الرجال: للشيخ موسى الزنجاني، مطبعة پيروز، قم ، ١٣٩٤ هـ.
- ١٠٠ ـ الجرح والتعديل: لأبي محمّد عبدالرحمن بن أبي حاتم محمّد التميمي الحنظلي الرازي، المتوفّى سنة ٣٢٧ هـ، نشر دار أحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٢٧١ هـ.
- ١٠١ ـ جمهرة انساب العرب: لأبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي، المُتوفّىٰ سنة ٤٥٦ هـ، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأُوليٰ، ١٤٠٣ هـ.
- ١٠٢ \_ جمهرة النسب: لأبي المنذر هشام بن محمّد بن السائب الكلبي، المتوفّي سنة ٢٠٤ هـ، تحقيق ناجي

- حسن، نشر مكتبة النهضة وعالم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٧ هـ.
- ١٠٣ ـ حلية الأبرار في فضائل محمّد وآله الأطهار: للسيد هاشم البحراني، المُتوفّى سنة ١١٠٧ هـ، نشر دار الكتب العلمية، قم، الطبعة الأولى، ١٣٩٧ هـ.
- ١٠٤ ـ حلية الأولياء وطبقات الأصفياء: لأبي نعيم أحمد بن عبدالله الأصفهاني، المُتوفّىٰ سنة ٤٣٠ هـ، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأُولىٰ، ١٤٠٩ هـ.
- ١٠٦ ـ الخصال: لأبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي، الصدوق، المُتوفّىٰ سنة ٣٨١هـ، تحقيق علي أكبر الغفاري، منشورات مؤسسة النشر الإسلامي النابعة لجماعة المدرسين، قم، ١٤٠٣هـ.
- ١٠٧ ـ خصائص الأئمة: لأبي الحسن محمّد بن الحسير، الموسوي (الشريف الرضي) المتوفّي سنة ٤٠٦ هـ، تحقيق محمّد هادي الأميني، نشر مجمع البحوث الاسلامية، في الاستانة الرضوية، مشهد، ١٤٠٦ هـ.
- ١٠٨ ـ خصائص مولانا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب(عله السلام): لأبسي عبدالرحمن أحمـد بن شعيب بن سنان النسائي، المُتوفَىٰ سنة ٣٠٣هـ، كانون انتشارات شريعت، أوفست عن طبعة مطبعة التقـدم بالقاهرة.
- ١٠٩ ـ خصائص الوحي المبين: ليحيئ بن الحسن الحلي المعروف بابن البطريق، المُتوفّئ سنة ٦٠٠ هـ، تحقيق محمد باقر المحمودي، منشورات مطبعة وزارة الارشاد الإسلامي، طهران، الطبعة الأُولئ، ١٤٠٦ هـ.
- ١١٠ ـ الخلاصة (رجال العلامة الحلّي): للحسن بن يوسف بن علي بن المطهر الحلّي، المُتوفئ سنة ٧٢٦ هـ، تحقيق محمد صادق بحر العلوم، منشورات المكتبة الحيدرية، النجف، أوفست مكتبة الرضي قم، ١٤٠٢ هـ. ١١١ ـ خواص القرآن: مخطوط.
- ١١٢ ـ الدر المنثور في التفسير المأثور: لعَبْدَالرحمَنَ بن أَبِيَ بكر السيوطي، المُتوفِّىٰ سنة ٩١١ هـ، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأُوليٰ، ١٤٠٣ هـ.
- ١١٣ ـ الدروع الواقية من الأخطار: لعليٌ بن موسى بن طاوُس، المتوفّى سنة ٦٦٤ هـ، مخطوط، مكتبة السيد المرعشي، رقم ٤٤٢.
- ١١٤ ـ دعائم الإسلام وذكر الحلال والحرام، والقضايا والأحكام عن أهل بيت رسول الله (عليه وطبهم انشل السلام): لأبي حنيفة النعمان بن محمد بن منصور النميمي المغربي، المُتوفِّئ سنة ٣٦٣هـ، تحقيق آصف بن علي أصغر · فيضي، دار المعارف، القاهرة ١٣٨٣هـ.
  - ١١٥ ـ دلائل الإمامة: لأبي جعفر محمّد بن جرير بن رستم الطبري، من أعلام القرن الرابع الهجري، منشورات الرضى، قم، الطبعة الثالثة، ١٣٦٣ هـ. ش.
    - ١١٦ ـ ديوان الخنساء: لتماضر بنت عمرو، المتوفاة سنة ٢١ هـ، نشر دار صادر وبيروت، بيروت، ١٣٨٣ هـ.
  - ١١٧ ـ ذخائر العقبي في مناقب ذوي القربي: لمحب الدين أحمد بن عبدالله الطبري، المتوفّى سنة ٦٩٤هـ، نشر دار المعرفة، بيروت.

١١٨ ـ الذريعة إلى تصانيف الشيعة: للشيخ آقا بزرك الطهراني، المُتوفّئ سنة ١٣٨٩ هـ، دار الأضواء، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٣ هـ.

١١٩ ـ الذرية الطاهرة: لأبي بشر محمّد بن أحمد الرازي الدولابي، المتوفّى سنة ٣١٠هـ، تحقيق محمّد جواد الجلالي، نشر جماعة المدرسين، قم، ١٤٠٧هـ.

١٢٠ ـ ربيع الأبرار ونصوص الأخبار: لمحمود بن عمر الزمخشري، المتوفّى سنة ٥٣٨ه، تحقيق سليم النعيمي، نشر رئاسة ديوان الأوقاف، بغداد، ١٩٧٦م .

١٢١ ـ رجال ابن داود: لتفي الدين الحسن بن علي بن داود الحلّي، المُتوفّئ سنة ٧٠٧هـ، تحقيق السيد محمد صادق آل بحر العلوم، أوفست منشورات الرضي عن المطبعة الحيدرية في النحف، قم.

١٢٢ ـ رجال البرقي: لأبي جعفر أحمد بن أبي عبدالله البرقي، المتوفّى سنة ٢٧٤ هـ، منشورات جامعة طهران، ١٣٤٢ هـ. ش.

١٢٣ ـ رجال الطوسي: لأبي جعفر محمّد بن الحسن الطوسي، المتوفّى سنة ٤٦٠ هـ، تحقيق محمّد صادق بحر العلوم، منشورات المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف، الطبعة الأولى، ١٣٨١ هـ.

۱۲۱ ـ رجال الكشي (اختبار معرفة الرجال): لأبي جعفر محمد بن الحسن بن على الطوسي، المُتوفّئ سنة دم ١٢٤ هـ، تحقيق حسن المصطفوي، مركز تحقيقات ومطالعات كلية الالهيات جامعة مشهد، مطبعة جامعة مشهد، ١٣٤٨ هـ. ش.

١٢٥ ـ رجال النجاشي: لأبي العباس أحمد بل على النجاشي الأسدي، المتوفّى سنة ٤٥٠ هـ، تحقيق موسى الزنجاني، نشر جماعة المدرسين ، قم، ١٤٠٧ هـ

١٢٦ ـ الرجعة: للسيد محمّد مؤمن بن كاوتست الاسترابادي، الشهيد في سنة ١٠٨٨ هـ، مخطوط، مكتبة السيد المرعشي، قم، رقم ١٤٨٥ .

١٢٧ ـ رسائل المؤتمر الرابع للقرآن في قم، سنة ١٤١٢ هـ

١٢٨ ـ روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات: للميرزا محمّد باقر الخوانساري، المتوفّى سنة ١٣١٣ هـ، نشر مكتبة إسماعيليان ، قم، ١٣٩٠ هـ.

١٢٩ ـ الروض المعطار في خبر الأقطار: لمحمّد بن عبدالمنعم الحميري، المتوفيّ سنة ٩٠٠ هـ، تحقيق إحسان عباس، نشر مؤسسة ناصر للثقافة، بيروت، الطبعة الثانية، ١٩٨٠م.

١٣٠ ـ الروضة في الفضائل: لشاذان بن جبرئيل القمي، المتوفّى سنة ٦٦٠ ه مخطوط.

١٣١ ـ روضة الواعظين: لمحمّد بن الفتال النيسابوري، الشهيد في سنة ٥٠٨هـ، منشورات الرضي ، قم، ١٣٨٦ هـ ١٣٢ ـ رياض العلماء وحياض الفضلاء: للميرزا عبدالله أفندي الأصبهاني، من أعلام القرن الثاني عشر الهجري، تحقيق السيد أحمد الحسيني، منشورات مكتبة السيد المرعشي، قم، ١٤٠١ هـ.

١٣٣ ـ الرياض النضرة في مناقب العشرة: لأبي جعفر أحمد الطبري، المتوفى سنة ١٩٤ هـ، منشورات دار الكتب العلمية، بيروت. ١٣٤ ـ ريحانة الأدب في تراجم المعروفين بالكنية واللقب: لميرزا محمد على مدرس تبريزي، المُتوفّئ سنة ١٣٧٣ هـ. منشورات مكتبة الخيام، الطبعة الثالثة، ١٣٦٩ هـ. ش. مطبوع باللغة الفارسية.

١٣٥ ـ الزهد: للحسين بن سعيد الكوفي الأهوازي، من أعلام القرن الثاني والثالث، تحقيق ميرزا غلام رضا عرفانيان، المطبعة العلمية، قم، ١٣٩٩ هـ

١٣٦ ـ سعد السعود: لعليّ بن موسى بن طاوُس، المتوفّى سنة ٦٦٤ هـ، منشورات الرضي ، قم، ١٣٦٣ هـ.ش. ١٣٧ ـ سفينة البحار ومدينة الحكم والآثار: للشيخ عباس القمي، المتوفّى سنة ١٣٥٩ هـ، نشر مؤسسة فراهاني، الطبعة الحجرية.

١٣٨ ـ سنن أبي داود: لأبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني الأزدي، المُتوفِّيٰ سنة ٢٧٥ هـ، تحقيق محيي الدين عبدالحميد، دار إحياء السنة النبوية، بيروت.

١٣٩ ـ سنن الترمذي (الجامع الصحيح): لأبي عيسى محمد بن عيسىٰ بن سورة، المُتوفِّيٰ سنة ٢٩٧ هـ، تحقيق أحمد محمد شاكر، منشورات دار إحياء التراث العربي.

١٤٠ ـ سنن الدارمي: لأبي محمد عبدالله بن عبدالرحمن بن الفضل بن بهرام الدارمي، المُتوفّئ سنة ٢٥٥ هـ، منشورات دار إحياء السنة النبوية.

۱۶۱ ـ سنن النسائي: لأبي عبدالرحمان أحمد بن شعيب النسائي، المتوفّى سنة ۳۰۳هـ، منشورات دار الكتاب العربي، ببروت.

١٤٢ - سير أعلام النبلاء: لشمس الدين محمّد بن أحمد الذهبي، المتوفّى سنة ٧٤٨ هـ، تحقيق شعيب الارنؤوط، منشورات مؤسسة الرسالة، يبروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٥ هـ.

١٤٣ ـ السيرة النبوية: لأبي محمد عبدالمالة، بن حشام الحميري، المُتوفّىٰ سنة ٢١٣ هـ، تحقيق مجموعة من الأساتذة، مطبعة مصطفىٰ البابي الحلبي وأولاده بمصر، ١٣٥٥ هـ.

١٤٤ - شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام: للمحقق الحلي، أبي القاسم نجم الدين جعفر بن الحسن، المُتوفِّىٰ سنة ١٧٦هـ، تحقيق عبدالحسين محمد على بقال، مؤسسة اسماعيليان، قم، مطبعة أمير، ١٤٨٨هـ.

١٤٥ - شرح الأخبار في فضائل الأئمة الأطهار: لأبي حنيفة النعمان بن محمّد التميمي، المتوفّى سنة ٣٦٣ هـ، تحقيق محمّد الجلالي، نشر جماعة المدرسين ، قم، الطبعة الأولئ، ١٤٠٩هـ.

١٤٦ ـ شرح شواهد المغني: لجلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي، المُتوفِّئ سنة ٩١١ هـ، تحقيق أحمد ظافركوجان، لجنة التراث العربي، منشورات أدب الحوزة، قم.

١٤٧ - شرح نهج البلاغة: لابن أبي الحديد، المُتوفّىٰ سنة ٦٥٦هـ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، الطبعة الأولىٰ، ١٣٧٨ هـ، أوفست مؤسسة إسماعيليان.

١٤٨ ـ شرف النبيّ (صلّى الله عليه وآله): لأبي سعيد الخرگوشي، المتوفّى سنة ٤٠٦ هـ، ترجمة نجم الدين محمود راوندي، تحقيق محمّد روشن، نشر بابك، ١٣٦١ هـ. ش.

١٤٩ ـ شواهد التنزيل لقواعد التفضيل في الأبات النازلة في أهل البيت،ماوات لله وسلامه عليهم: لعبيدالله بن عبدالله

ابن أحمد المعروف بالحاكم الحسكاني، من أعلام القرن الخامس الهجري، تحقيق الشيخ محمد باقر المحمودي، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت، الطبعة الأُولي، ١٣٩٣ هـ.

- ١٥٠ ـ الصحاح (تاج اللغة وصحاح العربية): الإسماعيل بن حمّاد الجوهري، المُتوفّئ سنة ٣٩٣هـ، تحقيق أحمد عبدالغفور عطار، دار العلم للملايين، الطبعة الرابعة، بيروت، ١٤٠٧هـ.
- ١٥١ ـ صحيح البخاري: لأبي عبدالله محمد بن إسماعيل البخاري، المُتوفّىٰ سنة ٢٥٦هـ، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الخامسة ١٤٠٦هـ.
- ١٥٢ ـ صحبح مسلم: لأبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، المُتوفّئ سنة ٢٦١ هـ، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٨ هـ.
  - ١٥٣ ـ صحيفة الإمام الرضا (عبه السلام): تحقيق ونشر مؤسسة الإمام المهدي (عبه السلام)، قم ، ١٤٠٨ هـ.
- ١٥٤ ـ الصراط المستقيم إلى مستحقي التقديم: لأبي محمّد علي بن يونس النباطي البياضي، المتوفّي سنة ٨٧٧هـ، تحقيق محمّد باقر البهبودي، نشر المكتبة المرتضوية، الطبعة الأوليٰ، ١٣٨٤هـ.
- ١٥٥ ـ صفة الصفوة: لجمال الدين أبي الفرج ابن الجوزي المتوفّى سنة ٥٩٧ هـ، تحقيق محمود فاخوري،
   منشورات دار المعرفة، بيروت، الطبعة الرابعة، ١٤٠٦ هـ.
- ١٥٦ ـ الصواعق المحرقة في الرد على أهل البدع والزندقة: لأحمد بن حجر الهيتمي المكي، المُتوفّئ سنة ١٧٤هـ، تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف، مكنبة الفاهرة، بيصر، الطبعة الثانية، ١٣٨٥هـ.
- ١٥٧ ـ طب الأثمة(عليهم السلام): لأبي عتاب عبدالله والحسين ابني بسطام النيسابوريين، من أعلام القرن الرابع الهجري، منشورات المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف، ١٣٨٥ هـ
- ١٥٨ ـ الطبقات الكبرى: لأبي عبدالله محمد من مبيع البصري المُتوفّى سنة ٢٣٠ هـ، دار صادر، بيروت، ١٤٠٥ هـ.
- ١٥٩ ـ الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف: للسيد رضي الدين أبي القاسم على بن موسى بن طاؤس الحسني الحسيني، المُتوفّئ سنة ٦٦٤ هـ، مطبعة الخيام، قم ١٤٠١ هـ.
- ١٦٠ ـعدة الداعي ونجاح الساعي: لأحمد بن فهد الحلي، المتوقّى سنة ٨٤١هـ، تحقيق أحمد الموحدي، نشر دار المرتضيّ ودار الكتاب الأسلامي، بيروت، الطبعة الأولىّ، ١٤٠٧ هـ
- ١٦١ ـ علل الشرائع: للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي، المُتوفّئ سنة ٣٨١هـ، تحقيق السيد محمد صادق بحر العلوم، المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف ١٣٨٥هـ.
- ١٦٢ ـ عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار: ليحيى بن الحسن البطريق الأسدي الحلّي، المتولّى المتولّى سنة ٦٠٠ هـ. سنة ٦٠٠ هـ.
- ١٦٣ ـ عوالم الإمام موسى بن جعفر (ملهماالسلام) لعبدالله بن نور الله البحراني، تحقيق ونشر مؤسسة الإمام المهدي (ملمالسلام)، الطبعة الأولئ، ١٤٠٩ هـ
- ١٦٤ ـ عوالي اللاليء العزيزية في الأحاديث الدينية: لمحمد بن علي بن ابراهيم الإحسائي المعروف بابن أبي

جمهور، المُتوفّئ سنة ١٤٠ هـ، تحقيق آقا مجتبئ العراقي، الطبعة الأُولئ ١٤٠٣ هـ، أوفست مطبعة سيد الشهداء، قم.

١٦٥ - العين: لأبي عبدالرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي، المُتوفَىٰ سنة ١٧٥ هـ، تحقيق الدكتور مهدي المخزومي والدكتور إبراهيم السامرائي، من منشورات دار الهجرة، قم، الطبعة الأولىٰ، ١٤٠٥ هـ.

١٦٦ ـعيون أخبار الرضا(عليه السلام): للشيخ الصدوق أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي، المُتوفِّئ سنة ٣٨١هـ، تحقيق السيد مهدي الحسيني اللاجوردي، ايران.

 ۱۹۷ - عيون المعجزات: لحسين بن عبدالوهاب، من أعلام القرن الخامس الهجري، منشورات مكتبة لداوري، قم.

١٦٨ ـ الغارات أو الاستنفار والغارات: لأبي إسحاق إبراهيم بن محمّد (ابن هلال الثقفي) المتوفّي سنة ٢٨٣ هـ، تحقيق عبدالزهراء الخطيب، منشورات دار الكتاب الاسلامي، الطبعة الأولىٰ، ١٤١٠ هـ

١٦٩ - غاية المرام في حجة الخصام عن طريق الخاص والعام: للسبد هاشم البحراني، المُتوفَّىٰ سنة ١١٠٧ هـ أو ١١٠٩ هـ، منشورات دار القاموس الحديث، ببروت.

١٧٠ ـ الغدير في الكتاب والسنة والأدب: لعبد الحسين أحمد الأميني، المتوفّى سنة ١٣٩٠ هـ، نشر دار الكتب الاسلامية، طهران، الطبعة الثانية، ١٣٦٦ هـ. ش.

١٧١ ـ الغيبة لابن زينب محمد بن إبراهيم النعماني، من أعلام القرن الرابع الهجري، تحقيق على أكبر الغفاري، منشورات مكتبة الصدوق، طهران.

١٧٢ - الغيبة: لأبي جعفر محمّد بن الحسن الطوسي، المتوفّى سنة ٤٦٠ هـ، تحقيق مؤسسة المعارف الاسلامية، قم، الطبعة الاوليٰ، ١٤١١ هـ.

سم، المتبعة ، والى ١٠١٠ هـ. ١٧٣ ـ الفخري في أنساب الطالبيين: للسيد إسماعيل بن الحسين المروزي الأزورقاني، المتوفّى سنة ٦١٤ هـ، تحقيق مهدي الرجائي منشورات مكتبة السيد المرعشي، قم، الطبعة الأولى، ١٤٠٩ هـ

١٧٤ ـ فرائد السمطين في قضائل المرتضى والبتول والأئمة من ذرّيّـتهم: لإبـراهـيم بـن مـحمد الجـويني الخراساني، المُتوفّىٰ سنة ٧٣٠هـ، تحقيق محمد باقر المحمودي، مؤسسة المحمودي، بيروت، الطبعة الأُولىٰ، ١٣٩٨هـ.

١٧٥ ـ فردوس الأخبار بمأثور الخطاب المخرّج على كتاب الشهاب: للحافظ شيرويه بن شهردار الديلمي، المتوفّئ سنة ٤٤٥ هـ، تحقيق فواز أحمد الزمرلي ومحمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأُوليٰ ١٤٠٧ هـ.

١٧٦ - الفَرق بين الفِرَق؛ لعبد القاهر بن طاهر البغدادي التميمي، المتوفّى سنة ٢٦٩ هـ، تحقيق محمّد محيى الدين عبدالحميد، نشر دار المعرفة، بيروت.

١٧٧ ـ فرق الشبعة: لأبي محمد الحسن النوبختي، من أعلام القرن الثالث الهجري، تحقيق السيد محمد صادق بحر العلوم، المُكتبة المرتضوية ، النجف الأشرف، المطبعة الحيدرية، ١٣٥٥ هـ. ١٧٨ ـ الفصول المهمة في معرفة أحوال الأنمة (عليهم السلام): لعليّ بن محمد بن أحمد المالكي المكي، ابن الصباغ، المُتوفّيٰ سنة ٨٥٥ه، مكتبة دار الكتب التجارية، مطبعة العدل، النجف الأشرف.

١٧٩ -الفضائل: لأبي الفضل شاذان بن جبرئيل، المتوفّى سنة ٦٦٠ هـ، منشورات المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف، ١٣٨٥ هـ

١٨٠ ـ فضائل الصحابة؛ لأحمد بن حنبل، المُتوفَىٰ سنة ٢٤١ هـ، تحقيق وصي الله بن محمد عباس، الطبعة الأُوليٰ ١٤٠٣ هـ.

١٨١ ـ الفهرست: لأبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي، المُتوفّىٰ سنة ٤٦٠ هـ، تحقيق محمد صادق بحر العلوم، منشورات المكتبة الرضوية ومطبعتها، النجف الأشرف، أوفست منشورات الرضي، قم.

١٨٢ ـ فهرست آل بابويه وعلماء البحرين: لسليمان الماحوزي البحراني، المتوفّى سنة ١١٢١ هـ، تحقيق السيد أحمد الحسيني، منشورات مكتبة السيد المرعشي، فم ، ١٤٠٤ هـ.

١٨٣ ـ الفوائد الرضوية في أحوال علماء المذهب الجعفرية: للشيخ عباس القمي، المتوفّى سنة ١٣٥٩ هـ، إيران. ١٨٤ ـ القاموس المحيط: لمحد الديس محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، المُتوفّى مسنة ٨١٧ هـ، دار الجيل، ببروت.

١٨٥ ـ قرب الاسناد: لأبي العباس عبدالله بن جعفر الحميري القمي، من أعلام القرن الثالث الهجري، منشورات مكتبة نينوي الحديثة، طهران.

١٨٦ ـ قصص الأنبياء: لقطب الدين الراوندي، المتوفّى سنة ٥٧٣ هـ، تحقيق غلام رضا عرفانيان، نشر الآستانة الرضوية، مشهد، الطبعة الأولى، ١٤٠٩ هـ

١٨٧ ـ قصص الأنبياء (عرائس المجالس): لأحمد بن محمّد النيسابوري (الثعلبي) المتوفيّ سنة ٢٧٤ هـ، منشورات المكتبة الثقافية، بيروت.

١٨٨ ـ الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة: لشمس الدين محمّد بن أجمد الذهبي، المتوفّى سنة ٧٤٨ م، تحقيق عزت على وموسى الموشى، منشورات دار الكتب الحديثة، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٩٢ هـ ١٨٩ ما ١٨٩ ـ الكافي: لأبي جعفر محمد بن يعقوب الكليني الرازي، المُتوفّى سنة ٣٢٨ أو ٣٢٩ م، تحقيق على أكبر الغفاري، المكتبة الإسلامية، طهران، ١٣٨٨ ه.

١٩٠ ـكامل الزيارات: لأبي القاسم جعفر بن محمّد بن قولويه، المتوفّى سنة ٣٦٧ه، تحقيق الشيخ عبدالحسين الأميني، المطبعة المرتضوية، النجف الأشرف، ١٣٥٦ه.

١٩١ ـ الكامل في التاريخ: لعز الدين أبي الحسن علي بن محمد الشيباني، المعروف بابن الأثير، المُتوفَّىٰ سنة ٦٣٠ هـ، دار صادر، بيروت، ١٤٠٢ هـ.

١٩٢ ـكتاب سليم بن قبس الهلالي: المُتوفّئ حدود سنة ٩٠ هـ، تحقيق علاء الدين الموسوي، قسم الدراسات الاسلامية في مؤسسة البعثة، طهران.

١٩٣ ـكشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون: لمصطفى بن عبدالله الشهير بحاجي خليفة وبكاتب چلبي،

المُتوفِّئ سنة ١٠٦٧ هـ، منشورات مكتبة المثنى، يغداد، أوفست عن طبعة اسطنبول.

١٩٤ ـكشف الغمة في معرفة الأثمة(عليهمالسلام): لأبي الحسن علي بن عيسى بن أبي الفتوح الإربلي المُتوفّئ سنة ١٩٢ هـ، تحقيق هاشم الرسولي، طبع تبريز.

١٩٥ ـ الكشكول فيما جرى على آل الرسول: لحيدر بن عليّ الأملي، من أعلام القرن الثامن الهجري، منشورات الرضي، قم، الطبعة الثانية.

197 - كفاية الأثر في النص على الأئمة الاثني عشر (عليم السلام): لأبي القاسم علي بن محمد الخزاز القمي الرازي، من أعلام القرن الرابع الهجري، تحقيق عبد اللطيف الكوه كمري الخوثي، انتشارات بيدار، مطبعة الخيام ١٤٠١ هـ. ١٩٧ - كفاية الطالب في مناقب علي بن أبي طالب (عليه السلام): لمحمد بن يوسف الكنجي الشافعي، المُتوفّئ سنة ٢٥٨ هـ، الطبعة الثالثة، طهران، ١٤٠٤ هـ.

١٩٨ ـ كمال الدين وتمام النعمة: للشيخ الصدوق، أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي، المُتوفّئ سنة ٣٨١هـ، تحقيق علي أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم، ١٤٠٥هـ. ١٩٩ ـ الكنى والألقاب: للشيخ عباس القمي، المُتوفّئ سنة ١٣٥٩ هـ، مكتبة الصدر، طهران، الطبعة الخامسة، ١٤٠٩هـ.

٢٠٠ - كنز العرفان في فقه القرآن: للمقداد بن عبدالله السيوري الفاضل المقداد، المُتوفَىٰ سنة ٨٢٦ه، تحقيق محمد باقر البهبودي، منشورات المكتبة المرتضوبة لإحياء الآثار الجعفرية، الطبعة الثالثة، طهران، ١٣٦٥ ه. ش.
 ٢٠١ - كنز العمال في سنن الأقول والأفعال لعلاء الدين على المتقى بن حسام الدين الهندي، المُتوفَىٰ سنة ١٧٥ه، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الخامسة ١٤٠٥ه.

٢٠٢ ـ لباب النقول في أسباب النزول: لجلال الدين السيوطي، المتوفّى سنة ٩١١ هـ، دار أحياء العلوم، بيروت، الطبعة الرابعة، ٩٤٠ هـ.

٢٠٣ ـ لسان العرب: لأبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرّم ابن منظور الأفريقي المصري، المُتوفّئ سنة
 ٧١١هـ، نشر أدب الحوزة، قم، ١٤٠٥هـ.

٢٠٤ ـ لسان الميزان: لشهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، المُتوفّى سنة ٨٥٢ هـ، أوفست مؤسسة الأعلمي، بيروت، عن طبعة مجلس دائرة المعارف النظامية في حيدر آباد الدكن، الطبعة الثالثة، ١٤٠٦ هـ.

٢٠٥ ـ اللوامع النورانية في أسماء علي اعلى اعلى العلم وأهل بيته القرآنية: للسيد هاشم البحراني، المتوفّى سنة
 ١١٠٧ هـ، نشر حسينية عماد زاد،، اصفهان، الطبعة الثانية ١٤٠٤ هـ.

٢٠٦ ـ لؤلوة البحرين في الإجازات وتراجم رجال الحديث: للشيخ يوسف بن أحمد البحراني، المتوفّى ١١٨٦ هـ، تحقيق محمّد صادق بحر العلوم، نشر مؤسسة آل بيت (عليهمالسلام)، قم.

٢٠٧ ـ مائة منقبة: لأبي الحسن محمّد بن أحمد بن علي القمي (ابن شاذان) من أعلام القرن الرابع والخامس الهجري، تحقيق ونشر مؤسسة الإمام المهدي (عليه السلام)، الطبعة الأولى، ١٤٠٧ هـ. ٢٠٨ ـ المجدي في أنساب الطالبيين: لعليّ بن محمّد العلوي العمري، من أعلام القرن الخامس الهجري، تحقيق أحمد المهدوي، نشر مكتبة السيد المرعشي، الطبعة الأولئ، ١٤٠٩ هـ.

٢٠٩ ـ مجمع الأمثال: لأحمد بن محمد النيسابوري الميداني، المتوفّى ١١٥ه، تحقيق محمد محيي الدين عبدالحميد، نشر دار المعرفة، بيروت.

٢١٠ ـ مجمع البحرين ومطلع النيرين: للشيخ فخر الدين بن محمد على الطريحي، المُتوفّئ سنة ١٠٨٧ هـ،
 تحقيق السيد أحمد الحسيني، المكتبة المرتضوية لإحياء الآثار الجعفرية، طهران، الطبعة الثانية، ١٣٦٥ هـ. ش.

٢١١ ـ مجمع البيان في تفسير القرآن: لأبي على الفضل بن الحسن الطبرسي، المُتوفّئ سنة ٤٥٨ هـ، تحقيق السيد هاشم الرسولي المحلاتي والسيد فضل الله البزدي الطباطبائي، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الأُولئ ١٤٠٦ هـ.

٢١٢ ـ مجمع الرجال: للشيخ عناية الله بن على القهبائي، المُتوفَىٰ سنة ١٠١٦ هـ، تحقيق السيد ضياء الدين الشهير بالعلامة الأصفهاني، مؤسسة إسماعيليان، قم.

٢١٣ ـ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد: لنور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، المُتوفَّىٰ سنة ٨٠٧هـ، منشورات دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٢هـ.

٢١٤ ـ المحاسن: لأبي جعفر أحمد بن محمد بن خالد البرقي، المُتوفَىٰ سنة ٢٧٤ هـ، أو ٢٨٠ هـ، منشورات دار الكتب الإسلامية، قم، الطبعة الثانية.

٢١٥ ـ المحبر: لأبي جعفر محمّد بن حبيب الهاشمي البغدادي، المتوفّى سنة ٢٤٥ هـ، تحقيق إيلزه ليختن شتبتر، نشر دار الآفاق الجديدة، بيروت.

٢١٦ ـ المحتضر: للحسن بن سليمان الحلي، من أعلام القرآن التاسع الهجري، منشورات المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، الطبعة الأولى، ١٣٧٠ هـ مرازع المرازع النجف الأشرف، الطبعة الأولى، ١٣٧٠ هـ مرازع المرازع المرازع

٢١٧ ـ المحجة البيضاء في تهذيب الإحياء: لمحمّدٌ بن المرتضى (الفيض الكاشاني) المتوفّى سنة ١٠٩١ هـ، تحقيق على اكبر الغفاري، نشر جماعة المدرسين، قم، الطبعة الثانية.

٢١٨ ـ المحكم والمتشابه (تفسير النعماني): للسيد الشريف المرتضى علم الهدى، المُتوفِّئ سنة ٤٣٦ هـ، من
 منشورات دار الشبستري للمطبوعات، قم.

٢١٩ ـ محيط المحيط: لبطرس البستاني، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٧٧م.

۲۲۰ ـ مختار الصحاح: لمحمد بن أبي يكر بن عبدالقادر الرازي، المُتوفّئ سنة ٦٦٦ هـ، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٠١ هـ.

٢٢١ ـ مختصر بصائر الدرجات: للحسن بن سليمان الحلي، من أعلام القرن التاسع الهجري، منشورات المطبعة الحيدرية، الطبعة الأُولئ، النجف، ١٣٧٠ هـ.

٣٢٢ ـ مدينة المعاجز في دلائل الأئمة الأطهار ومعاجزهم: للسيد هاشم البحراني، المتوفّى سنة ١١٠٧ هـ، منشورات مكتبة المحمودي، ظهران.

٣٢٣ ـ مرآة العقول في شرح أخبار الرسول: للعلامة محمد باقر المجلسي، المُتوفّئ سنة ١١١١ هـ، تحقيق هاشم

الرسولي، منشورات دار الكتب الإسلامية، طهران، الطبعة الثانية، ١٤٠٤ هـ.

٢٢٤ ـ مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع: لصفي الدين عبدالمؤمن البغدادي، المتوفّى سنة ٧٣٩ هـ، تحقيق علي محمّد البجاوي، نشر دار المعرفة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٧٣ هـ

٣٢٥ ـ مروج الذهب ومعادن الجوهر: لأبي الحسن عليّ بن الحسين المسعودي، المتوفّي سنة ٣٤٦هـ، تحقيق يوسف أسعد داغر، منشورات دار الهجرة، قم، الطبعة الثانية، ١٤٠٤هـ.

٢٢٦ ـ مسار الشيعة: لأبي عبدالله محمد بن محمد بن النعمان العكبري البغدادي، الشيخ المفيد، المُتوفَىٰ سنة ٤١٣ هـ، منشورات مكتبة المرعشي، قم، ضمن كتاب مجموعة نفيسة.

٢٢٧ ـ مسائل علي بن جعفر ومستدركاتها: لعليّ بن جعفر الصادق (عليه السلام) المتوفّي سنة ٢٢٠ هـ، تحقيق مؤسسة آل البيت (عليم السلام)، قم، نشر المؤتمر العالمي للإمام الرضا (عليه السلام)، مشهد، الطبعة الأولى، ١٤٠٩ هـ.

٢٢٨ - المستدرك على الصحيحين: لأبي عبدالله الحاكم النيسابوري، المُتوفِّىٰ سنة ٤٠٥ هـ، تحقيق الدكتور
 يوسف عبدالرحمن المرعشلي، دار المعرفة، بيروت.

٢٢٦ ـ مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل: لميرزا حسين النوري، المتوفّى سنة ١٣٢٠ هـ، تحقيق مؤسسة آل البيت (عليم السلام)، قم ، الطبعة الأولى، ١٤٠٧ هـ.

٣٣٠ -المستقصى في أمثال العرب: لأبي القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري، المُتوفّى سنة ٥٣٨ هـ، دار الكتب العلمية، بيروت،الطبعة الثانية ١٤٠٨ هـ.

٢٣١ ـ مسند أبي يعلىٰ الموصلي: لأحمد بن على بن المثنىٰ التميمي، المُتوفّىٰ سنة ٣٠٧هـ، تحقيق حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث، دمشق، بيروت، الطبعة الثانية ١٤١٠هـ.

٢٣٢ ـ مسند أحمد بن حنبل: لأحمد بن حنبل، المُتوفّئ سنة ٢٤١ هـ، دار الفكر، بيروت.

٢٣٣ ـ مشارق أنوار البقين في أسرار أمير المؤمنين للحافظ رجب البرسي، من أعلام القرن الثامن الهجري، انتشارات دفتر نشر فرهنك أهل بيت(عليهم السلام)، طهران.

٢٣٤ ـ مشكاة الأنوار في غرر الأخبار: لأبي الفضل على الطبرسي، المتوفّى في أوائل القرن السابع الهجري، منشورات المكتبة الحيدرية، النجف الاشرف، الطبعة الثانية، ١٣٨٥ هـ

٢٣٥ ـ مصابيح السنّة: لأبي محمد الحسين بن مسعود بن محمد الفرّاء البغوي، المُتوفّئ سنة ٥١٦ هـ، تحقيق الدكتور يوسف عبدالرحمن المرعشلي ومحمد سليم سمارة، وجمال حمدي الذهبي، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الأُولي، ١٤٠٧ هـ.

٢٣٦ - مصباح الأنوار في فضائل إمام الأبرار: للشيخ هاشم بن محمّد، مخطوط، مكتبة مدرسة سبهسالار، رقم، ٥٥٥٧.

٢٣٧ ـ مصباح الشريعة: للإمام جعفر الصادق (عليه السلام)، منشورات مؤسسة الأعلمي، بيروت، الطبعة الأولئ، ١٤٠٠ هـ.

٢٣٨ ـ مصباح الكفعي (جنة الأمان الواقية وجنّة الايمان الباقية): لإبراهيم بن عليّ الكفعي العاملي، المتوفّي

فهرس المصادر والمراجع مستنا المستنان والمراجع المستنان والمستنان والمراجع المستنان والمراجع المستنان والمراجع

سنة ٩٠٥ ه، نشر دار الكتب العلمية، قم، الطبعة الثانية، ١٣٤٩ هـ. ش.

٢٣٩ ـ مصباح المتهجّد وسلاح المتعبد: لأبي جعفر محمد بن الحسن بن علي الطوسي، المُتوفّىٰ سنة ٤٦٠ هـ، تحقيق إسماعيل الأنصاري الزنجاني.

٢٤٠ ـ معارف الرجال في تراجم العلماء والأُدباء: للشيخ محمد حرز الدين، المُتوفّئ سنة ١٣٦٥ هـ، تحقيق محمد حسين حرز الدين، منشورات مكتبة آية الله العظمي المرعشي النجفي، قم، مطبعة الولاية، ١٤٠٥ هـ.

٢٤١ ـ معالم الزلفي: للسيد هاشم البحراني، المتوفّى سنة ١١٠٧ هـ، طهران، طبعة حجرية.

٢٤٢ ـ معالم العلماء: لمحمّد بن عليّ بن شهر آشوب المازندراني، المتوفّى ٥٨٨ هـ، منشورات مكتبة الحيدرية، نجف الأشرف، ١٣٨٠ هـ.

٢٤٣ ـ معاني الأخبار: لأبي جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي، الشيخ الصدوق، المُتوفّئ سنة ٣٨١ هـ. ش.
٣٨١ . تحقيق علي أكبر الغفاري، منشورات مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم، ١٣٦١ هـ. ش.
٢٤٤ ـ معجم الأدباء: لأبي عبدالله ياقوت بن عبدالله الحموي الرومي البغدادي، المُتوفّئ سنة ٢٢٦ هـ، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٠ ه.

٢٤٥ ـ معجم البلدان: لأبي عبدالله ياقوت بن عبدالله الحموي الرومي البغدادي، المُتوفّئ سنة ٦٣٦هـ، دار صادر ودار بيروت، بيروت ١٣٨٨ هـ.

٢٤٦ ـ معجم الثقات وترتيب الطبقات: لأبي طالب التجليل التبريزي، نشر جماعة المدرسين ، قم، ١٤٠٤ هـ.

٢٤٧ -المعجم الذهبي: لمحمّد التونجي، نشر ذار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الأوليٰ، ١٩٦٩ م.

٢٤٨ ـ معجم رجال الحديث وتفصيل طبقال الرواق للسيدا أبي القاسم الخوتي، منشورات مدينة العلم، قم، الطبعة الثالثة، بيروت، ١٤٠٣ هـ.

٢٤٩ ـ المعجم الصغير: لأبي القاسم سليماًن بن أحمد الطّبراني، المتوفّى سنة ٣٦٠هـ، نشر دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٣ هـ.

٢٥٠ ـمعجم الفرق الإسلامية: لشريف يحيى الأمين، دار الأضواء، بيروت الطبعة الأُوليٰ ١٤٠٦ هـ.

٢٥١ ـ المعجم الكبير: لأبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، المتوفّى سنة ٣٦٠ هـ، تحقيق حمدي عبدالمجيد السلفي، نشر دار إحياء التراث العربي، الطبعة الثانية.

٢٥٢ ـ معجم مااستعجم من أسماء البلاد والمواضع: لأبي عبيد عبدالله البكري الأندلسي، المتوفّى سنة ٤٨٧ هـ، تحقيق مصطفى السقا، نشر عالم الكتب، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٣ هـ.

٢٥٣ ـ معجم المؤلفين: لعمر رضا كحالة، نشر دار إحياء التراث العربي، ببروت.

٢٥٤ ـ المعجم الوسيط: المجمع العلمي العربي بالقاهرة، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الثانية، ببروت.

٢٥٥ ـ معرفة علوم الحديث: لأبي عبدالله محمّد بن عبدالله النيسابوري، المتوفّى سنة ٤٠٥ هـ، تحقيق معظم حسين، منشورات المكتبة العلمية، المدينة المنورة، الطبعة الثالثة، ١٣٩٧ هـ.

٢٥٦ ـ المغازي: لمحمّد بن عمر بن واقد، المتوفّى سنة ٢٠٧ هـ، تحقيق مارسدن جونس، نشر عالم الكتب،

بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٤ هـ.

٢٥٧ ـ مفردات ألفاظ القرآن في غريب القرآن: لأبي القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، المُتوفّىٰ سنة ٥٠٢ه، تحقيق محمد سيد كيلاتي، المكتبة المرتضوبة، الطبعة الثانية ١٣٦٢هـ. ش.

٢٥٨ ـ مقاتل الطالبيين: لأبي الفرج الأصفهاني، المتوفّى سنة ٣٥٦ هـ، منشورات المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف، الطبعة الثالثة، ١٣٨٥ هـ.

٢٥٩ ـ مقالات الاسلاميين: لأبي الحسن على الأشعري، المترفّى سنة ٣٣٠ هـ، تحقيق محمّد محيى الدين عبدالحميد، الطبعة الثانية، ١٤٠٥ هـ.

٢٦٠ ـ المقالات والفرق: لسعد بن عبدالله أبي خلف الأشعري القمي، المتوفّى سنة ٣٣٠ هـ، تحقيق محمّد جواد مشكور، نشر وزارة الثقافة والتعليم العالى، إيران، الطبعة الثانية، ١٣٦٠ هـ. ش.

٢٦١ ـ مقتضب الأثر في النصّ على الأثمة الاثني عشر: لأحمد بن محمّد الجوهري، المتوفّى سنة ٤٠١ هـ، تحقيق هاشم الرسولي، نشر مكتبة الطباطبائي، قم، المدرسة الفيضية.

٢٦٢ ـ مقتل الحسين (عليه السلام): لأبي المؤيد الموفق بن أحمد الخوارزمي، المتوفّى سنة ٥٦٨ هـ، تحقيق محمّد السماوي، منشورات مكتبة المفيد، قم.

٢٦٣ ـ مكارم الأخلاق: لأبي نصر الحسن بن الفضل الطبرسي، من أعلام القرن السادس الهجري، منشورات الشريف الرضى، قم، الطبعة ألثانية، ١٤٠٨ هـ .

٢٦٤ ـ ملاذ الأخيار في فهم تهذيب الأخيار؛ للشيخ محمد باقر المجلسي، المُتوفَىٰ سنة ١١١١ هـ، تحقيق السيد مهدي الرجائي، منشورات مكتبة آية الله المرعشي، قم، مطبعة الخيام، ١٤٠٦ هـ.

٢٦٥ ـ الملل والنحل: لأبي الفتح محمد بن عبدالكريم الشهرستاني، المُتوفَىٰ سنة ٥٤٨ هـ، تحقيق محمد بن فتحالله بدران، مكتبة الانجلو المصرية، القاهرة، الطبعة الثانية، اوفست منشورات الرضي. قم، مطبعة أمير ١٣٦٤ هـ. ش.

٢٦٦ ـ المناقب: لأبي المؤيد الموفق بن أحمد بن محمّد البكري المكي الحنفي المعروف (بأخطب خوارزم)، المتُوفّيٰ سنة ٥٦٨ ه، إصدار مكتبة نينوي الحديثة، طهران.

٢٦٧ ـ مناقب آل أبي طالب: لأبي جعفر رشيد الدين محمد بن علي بن شهر آشوب المازندراني، المُتوفّئ سنة ٨٨٥ هـ، منشورات مؤسسة انتشارات العلامة، المطبعة العلمية، قم.

٢٦٨ ـ مناقب الإمام على بن أبي طالب (۴ الـ ١٣ الـ الحسن على بن محمد الشافعي الشهير بابن المغازلي، المُتوفَىٰ سنة ٤٨٣ هـ، تحقيق محمد باقر البهبودي، منشورات دار الأضواء، بيروت، ١٤٠٣ هـ.

٢٦٩ ـمنتخب كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال: (مطبوع بهامش مسند أحمد) لعلاء الدين على المتقي بن · حسام الدين الهندي، المُتوفَّىٰ سنة ٩٧٥ هـ، دار الفكر.

۲۷۰ ـ المنتخب من مسند عبد بن حميد: لأبي محمد عبد بن حميد، المتوفّى سنة ۲٤٩ هـ، تحقيق صبحي
 البدري ومحمود الصعيدي، نشر عالم الكتب ومكتبة النهضة العربية، ببروت، الطبعة الأولئ، ١٤٠٨ هـ.

٢٧١ ـمن لايحضره الفقيه: للشيخ الصدوق أبي جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي، المتُوفّي سنة ٣٨١ هـ، تحقيق السيد حسن الموسوي الخرسان، دار الكتب الإسلامية، طهران، الطبعة الخامسة ١٣٩٠ هـ.

٢٧٢ د ميزان الاعتدال في نقد الرجال: لأبي عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، المُتوفَّىٰ سنة ٧٤٨هـ، نحقيق على محمد البجاوي، بيروت، ١٣٨٢ هـ. دار المعرفة.

٢٧٣ - الميزان في تفسير القرآن: للسيد محمد حسين الطباطبائي، نشر دار الكتاب الإسلامي، قم، الطبعة
 الثالثة ، ١٣٩٣ هـ.

٣٧٤ ـ النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة: ليوسف بن تغرى بردى الأتابكي، المتوفّى سنة ٨٧٤ هـ، نشر وزارة الثقافة والأرشاد القومي، مصر.

٢٧٥ ـ نزهة المجالس ومنتخب النفائس: لعبد الرحمن الصفوري، المتوفّى سنة ٨٩٤ هـ، نشر المكتبة الشعبية ، بيروت.

٣٧٦ ـ نزهة الناظر وتنبيه الخاطر: للحسين بن محمّد الحلواني، من أعلام القرن الخامس، تحقيق ونشر مؤسسة الإمام المهدي (عليه السلام)، قم ، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ هـ.

٣٧٣ ـ النشر في القراءات العشر: لأبي الخير محمد بن محمد الدمشقي الشهير بابن الجزري، المُتوقّىٰ سنة ٨٣٣هـ، تحقيق على محمد الضبّاع، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، أوفست مكتبة جعفري تبريزي، مطبعة آيدا، طهران، الطبعة الأُوليٰ.

٢٧٨ ـ نظم درر السمطين: لمحمّد بن يوسف الزرندي، المتوفّى سنة ٧٥٠هـ، منشورات مخزن الأميني، النجف الأشرف، الطبعة الأولئ، ١٣٧٧ هـ.

٢٧٩ ـ النهاية في غريب الحديث: لمجد اللدين أبي السعادات الميارك بن محمد الجزري المعروف بابن الأثير، المُتوفِّيٰ سنة ٢٠٦ هـ، تحقيق طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمد الطفاحي، المكتبة الإسلامية، بيروت.

٢٨٠ ـ نهج البلاغة: تحقيق صبحي الصالح، منشورات دار الهجرة، قم.

٢٨١ ـ نهج البيان عن كشف معاني القرآن: لمحمّد بن الحسن الشيباني، من أعلام القرن السابع الهجري، مخطوط.

٢٨٢ ـ نوابغ الرواة في رابعة المئات: للشيخ آغا بزرگ الطهراني، المتوفئ سنة ١٣٨٩ هـ، تحقيق علي نقي منزوي، منشورات دار الكتاب العربي، الطبعة الأولئ، ١٣٩٠ هـ.

٢٨٣ ـ نور الأبصار في مناقب آل بيت النبي المختار: لمؤمن بن حسن بن مؤمن الشبلنجي، من علماء القرن الثالث عشر الهجري، منشورات دار الجيل، بيروت، ١٤٠٩ هـ.

٢٨٤ ـ النور المشتعل من كتاب ما نزل من القرآن في علي (عبد الهم): لأحمد بن عبدالله بن أحمد بن إسحاق، المعروف بأبي نعيم الإصفهاني، المُتوفِّيٰ سنة ٢٠٠ هـ، تحقيق محمد باقر المحمودي، منشورات مطبعة وزارة الإرشاد الإسلامي، الطبعة الأُوليٰ ١٤٠٦هـ.

٢٨٥ ـ الهداية الكبرئ: لأبي عبدالله الحسين بن حمدان الخصيبي، المتوفّى سنة ٣٣٤ه، نشر مؤسسة البلاغ،

بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٦ هـ.

٣٨٦ ـ هداية المحدثين إلى طريقة المحمدين: لمحمّد أمين الكاظمي، من أعلام القرن الحادي عشر الهجري، تحقيق مهدي الرجائي، منشورات مكتبة السيد المرعشي، قم، ١٤٠٥ هـ.

٢٨٧ ـ هدية العارفين: لإسماعيل باشا البغدادي، منشورات مكتبة المثنى، بغداد، ١٩٥١ م.

۲۸۸ ـ الوافي لمحمد محسن (الفيض الكاشاني) المتوفّى سنة ١٠٩١ هـ، تحقيق ضياء الدين الحسيني
 الأصفهاني، منشورات مكتبة أمير المؤمنين (عبدالهم)، أصفهان، الطبعة الأولئ، ١٤٠٦هـ.

٢٨٩ ـ وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة: للشيخ محمد بن الحسن الحرّ العاملي، المُتوفّى سنة ١١٠٤ هـ، تحقيق الشيخ عبدالرحيم الرباني الشيرازي، منشورات المكتبة الإسلامية، طهران، الطبعة السادسة، ١٤٠٣ ه.، وتحقيق ونشر مؤسسة آل البيت دعيم السلام، قم ، الطبعة الأولى، ١٤٠٩ ه.

٢٦٠ ـ وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان: لأبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر بن خلكان، المُتوفّئ سنة ١٨١ هـ، تحقيق الدكتور إحسان عباس، منشورات الشريف الرضي، قم، الطبعة الثانية، مطبعة أمير، ١٣٦٤ هـ. ش.

٢٩١ ـ اليقين في إمرة أمير المؤمنين (عله السلام): لأبي القاسم على بن موسى بن طاؤس، المنوفى سنة ٦٦٤ هـ، منشورات المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف، ١٣٦٩ هـ.

٣٩٢ ـ ينابيع المودة: لسليمان بن إبراهيم القندوزي الحنفي، المُنوفَىٰ سنة ١٢٩٤ هـ، أو فست مكتبة بصيرتي عن طبعة دار الكتب العراقية في الكاظمية، قم، ٢٣٨٥ هـ.

