الم فمنهم ال blad <u>ärgøugn</u> المع الالد الم معاد من م الراسفات - Jolaiay قرا ليكلف بَالْحَدَ الْعُرْكَ 0 프들이민군이 الذكتور محمر حيت بين على الصّغير أستاد التراسات القرآنية في حبامقة الكوفة 61:2. Chr.

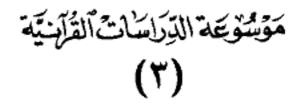




## فهرس المواضيع

| ٥   |              | • •   |       |       | <br> |   |     |   | ••• |     | •   |   |     | ., | • • |     |        |       | · •      |     |     |     |       | ā,  | قدم | الما |
|-----|--------------|-------|-------|-------|------|---|-----|---|-----|-----|-----|---|-----|----|-----|-----|--------|-------|----------|-----|-----|-----|-------|-----|-----|------|
| ۱۱  |              |       |       |       | <br> |   |     |   | •   |     | • • |   |     |    | • • |     |        | رآن   | الة      | ني  | وح  | :.  | لأوا  | 1   | مل  | الق  |
| ۳٥  | • • •        |       |       |       | <br> |   | ••• | - |     |     |     |   |     |    |     |     | ċ      | قرآد  | 11       | ول  | نز  | : , | لثانح | ١١. | مل  | الف  |
| ٦٥  | • • •        |       |       |       | <br> | , |     |   |     |     |     |   |     |    |     |     | ن      | لقرآ  | 1 2      | يمه | ÷   | ئ : | لثال  | Ы,  | مار | الف  |
| 90  | · <b>·</b> · |       |       |       | <br> |   |     |   |     |     |     |   | ••• |    |     |     | آن     | القر  | <u>د</u> | ء ا | قرآ | : 6 | لراب  | μ,  | صل  | الف  |
| ۱۲۳ | . <i>.</i> . |       |       | • • • | <br> |   |     |   |     | • • | -   | Ś | 2   |    |     |     |        |       | -        |     | -   | _   | لخا   |     |     |      |
| ١٤٧ |              | • •   |       |       | <br> |   |     |   |     | ŀ   | -6  |   |     |    | 2   | ِآن | لقر    | بة ال | <u>د</u> | سا  | :   | دسر | لساه  | н,  | صل  | الف  |
| ۱۷٥ |              | , , , |       |       | <br> |   |     |   |     |     |     |   | -   |    | y.  | 18  | ,,     | · · · |          |     |     | : - | بحا   | JI  | تمة | خا   |
| 141 | ,            |       | - , , | .,    | <br> | · |     | 0 | -   |     | 2   | 2 |     |    |     |     | [/<br> | • • • |          | : c | اج  | مرا | وال   | در  | ما  | الم  |







الذكتور محترحيت ثين على الصّغير أشآذ التراسات القرآنية فيت كمامقة الكوفة

وَلَرُ لَكُورُ حِدْرُ لَعُرَزِي لَعُمَرُ إِنَّ الْعُرَبِي



## بسم الله الرحمن الرحيم

مقدمة

هذه دراسة تكتسب أهميتها من أهمية موضوعها الذاتية في التشريع والتأريخ والتراث.

وموضوع هذه الدراسة يتصل بصميم القرآن نصاً ومفهوماً، ويتعلق بجوانبه الإيحائية والتدوينية والشكلية أثراً ومعاناة وتأريخاً، وهو يحوم حول جزئيات متناثرة، يجمع شتاتها، ويوحد متفرقاتها، بعيداً عن الفهم التقليدي حيناً، وعن التزمت الموروث حيناً آخر، في استيعاب القضايا المعقدة، وارتياد المناخ المجهول، وسوف لا تلمس فيه للتعصب أثراً، ولا تصطدم بالمحاباة منهجاً، الهدف العلمي يطغى فيه على الهوى النفسي، ليلتقي من خلال ذلك الغرض الفني في النقد والتمحيص، بالغرض الديني في الاستقراء والمعرفة، لم أكن فيه متطرفاً حد الإفراط، ولا متسامحاً حد التهاون، بل اتخذت بين ذلك سبيلاً.

ومفردات هذه الدراسة تتناول «تأريخ القرآن» بكل التفصيلات الدقيقة، والأبعاد المترامية الأطراف؛ ابتداءً من ظاهرة وحيه، ومروراً بنزوله، وجمعه، وقراءاته، وشكله، وانتهاء بسلامته وصيانته، فكان أن انتظم عدة فصول هي كالآتي:

الفصل الأول: وحي القرآن؛ وقد تكفل بالحديث عن ظاهرة الوحي القرآني، ورعاية الوحي للنبي شي شأنه بذلك شأن من تقدمه من الرسل، وكان ميداناً لتفسير الظاهرة وتعليلها نفسياً وعلمياً وقرآنياً، مع معالجة مجموعة التقولات والاجتهادات التي تناولت الوحي حيناً، والكشف والإلهام والروحية حيناً آخر، بما ميّزنا به حالة الوحي عن سواها، وتأثيرها الخارجي عند النبي؟؟، وكيف يفسر بعض المستشرقين ذلك عناداً وتمويهاً، فخلص للظاهرة مردودها الخارجي البعيد عن حالات اللاوعي المزعوم، ذلك المردود الذي أعطى نتائج طبيعية لشدة وقع الوحي في استقبال النبي؟ لحقيقة جديدة مستقلة عن كيانه وشعوره وإرادته، تأمر وتنهى وتقرر، والنبي؟ يستمع، وينفذ، ويبلغ، وكان ذلك هو الوحي، وكان هذا الوحي قرآناً عجباً، عبرت العرب عن حيرتها أمام تياره المتدفق، وأخفقت تخرصاتها المتناقضة في وصفه.

الفصل الثاني: نزول القرآن، وقد تناول بالبحث المركز: بداية النزول، وزمن النزول، والنزول التدريجي والجملي، وأسرار تنجيم القرآن الكريم، ومرحلية النزول، وتأريخية السور القرآنية مكيها ومدنيها، وضوابط هذين القسيمين، وأسباب النزول وتأريخيته، وما نزل بمكة وما نزل بالمدينة، بما يعتبر فصلاً نموذجياً مكثفاً، أعقبناه بترتيب إحصائي لسور القرآن وعددها، وعدد آياتها، ونزولها الزماني والمكاني.

الفصل الثالث: جمع القرآن، وقد تناول بالبحث الموضوعي: روايات الجمع في تأريخها وتناقضها، وتتبع شذراتها هنا وهناك وغربلتها، وذهب إلى أن القرآن كان مجموعاً على عهد النبي أ، وكانت أدلة جمعه متعاقبة في الروايات المعتبرة، وتوافر مصاحف الصحابة، وعملية الإقراء القرآني والتعليم في عهد رسول الله أ، ودليل الكتابة ووجود الكتاب، وأدلة أخرى قطعية استنتاجية وروائية، وتساءل عن مصير مصحف أبي بكر (ض) وبحث المواقف المترددة في الأمر، وعقبها بالرأي النهائي، وتحدث عن مصحف عثمان في أطواره كافة، واعتبره النص القرآني الكامل.

الفصل الرابع: قراءات القرآن، وقد تناول بالبحث الاتجاهات الرئيسية في أسباب ومؤثرات وعوامل نشوء القراءات القرآنية، وناقش حديث الأحرف السبعة، وعرض موضوع اختلاف القراءات وتعلدها منذ عهد مبكر، وكان مصدر القراءات مستهدفاً الاتجاهات كافة، باعتبار شكل المصحف العثماني، وطريق الرواية الشفوية عن النبي؟، واختلاف لهجات العرب، قضايا ذات أهمية متكافئة في نشوء القراءات، ثم بحث وجوه القراءات، ثم عرض باختصار لعدد القراء وتضارب الآراء في منزلتهم، وحقق القول في السبعة منهم، واعتماد قراءاتهم كأصل يرجع إليه، وكان الاختلاف في هذه القراءات لا يعدو الشكل غالباً، ولا يتجاوزه إلا نادراً، ووثق القراءات السبع، وفرق بين القراءة والاختيار، وأورد اعتبار البعض القراءة سنة، وضعف الشاذ منها، وأبان شروط القراءة المعتبرة في ضوء مقاييس النقد والقبول، وبين الاختلاف في نسبة التواتر في القراءات، أهو للقراء أم هو للنبي في وأشار إلى الفرق بين حجية هذه القراءات، وبين جواز الصلاة فيها.

الفصل الخامس: شكل القرآن، وتناول بالبحث: ما هو المراد من شكل القرآن، وكراهة الأوائل للزيادات التوضيحية في الرسم القرآني، وبداية إعجام القرآن ونقطه على يد أبي الأسود وتلامذته، فكان الرائد الأول، وتبعه الخليل بن أحمد الفراهيدي في ابتداع أشكال الحركات. وبحث بعد النقط والحركات مظاهر الهمز والتشديد والروم والأشمام، وما أحدث على الشكل عموماً بغية التطوير، وجعلوا لذلك قواعد للتمييز بين منالاة وتقديس لا تمت إلى الذائقة الثرميم المصحفي، وما صاحبها من مغالاة وتقديس لا تمت إلى الذائقة الشرعية بصلة، ونفى ادعاء كون الخط المصحفي توقيفيًا، وذهب إلى أنه مما تواضع عليه الكتبة، ولا مانع من أن يكتب بأي خط كان، وعزا اختلاف الخطوط، ومغايرتها لأصول الإملاء يعتب بأي نظر المتراه المتراف الخطوط، ومغايرتها لأصول الإملاء العربي، إلى اشتباه الكتاب، ولا ضير عليهم في ذلك إذ هو مدى ما معادين . وكان شكل القرآن متجاوباً مع العصور في تطوير خطوطه حتى العربي في الغرب وفي مصر وفي أجزاء أخرى عن الوطن العربي.

الفصل السادس: سلامة القرآن، وقد تناول بالبحث توثيق النص القرآني، وعدم وقوع التحريف فيه. وعالجنا القول بالتحريف من كل وجوهه وافتراضاته، فكان مبنياً على ادعاءات، وافتراضات، وروايات، واتهامات، وشبهات، ومحاولات.

عرضنا لها جميعاً بشيء من المناقشة والحجاج والسرد، انتهينا من خلالها جميعاً إلى سلامة القرآن وصيانته من التحريف.

وكانت مصادر هذه الدراسة ومراجعها تعتمد ما كتب القدامي في

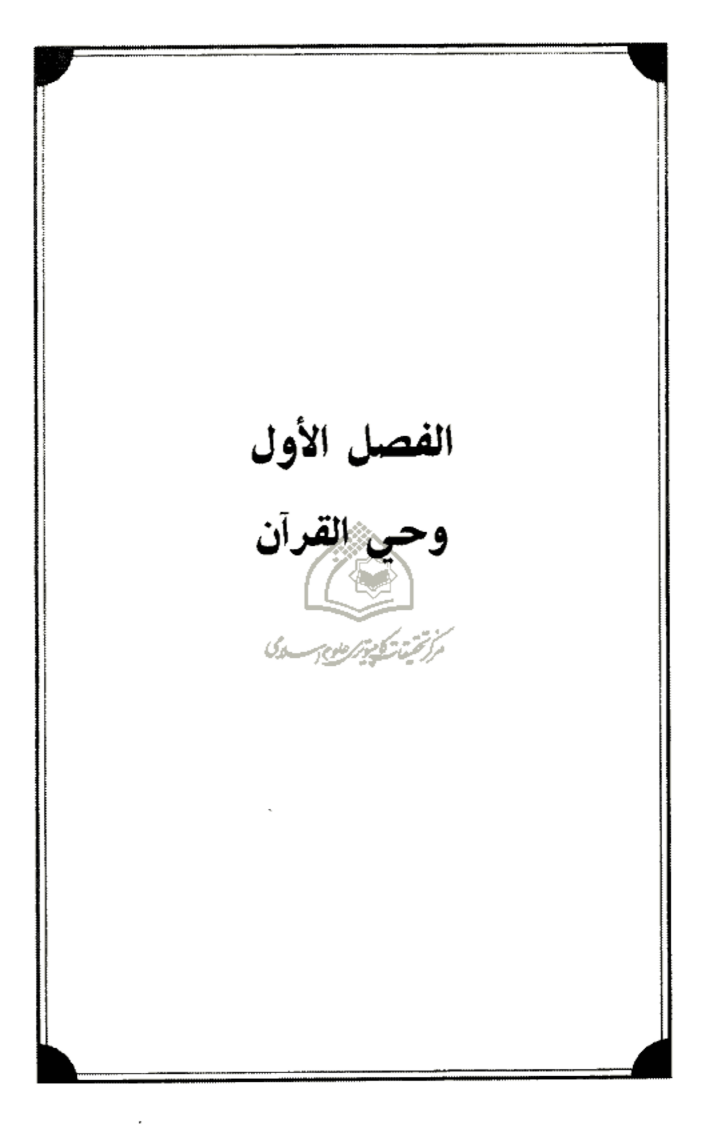
علوم القرآن، والتفسير، وأسباب النزول، والقراءات، والرسم، والحديث، وما حققه المحدثون من إنجاز في المجالات نفسها، وإن كان متضاءلًا، وما كتبه المستشرقون في تأريخ القرآن، ونظمه، وتأليفه، وشكله، وكتابته، وقراءته، ومراحله، ومكيه، ومدنيه، وغيرها.

ولم يكن ضرورياً موافقة من كتب، أو متابعة من اجتهد، فطالما اختلفنا في وجهات النظر المتغايرة، وربما انتقدنا وذهبنا بالنقد كل مذهب ينتهي إلى الحقيقة، وربما اتفقنا مع جملة من الآراء. وإزاء هذا وذاك، احترمنا كل رأي، مصيباً كان أم مخطئاً، مع إقرارنا للصواب ومناقشتنا للخطاء سواء أخذنا بذلك أو لم نأخذ، فالطريق العلمي أحق أن يتبع، والاستنتاج القائم على أساس المقارنة بين النصوص، والممايزة بين الاجتهادات، أجدر بالاحترام المنهجي، وقدسية الأثر الديني المتمثل في القرآن الكريم أسمى من كل الاعتبارات الهامشية التي لا تمت إلى المنطق بصلة، والأسماء وإن كانت لامعة إلا أنها قد تختفي بأضواء الحقائق العلمية.

هذا ما انتهجته هذه الدراسة في الرأي والكشف والاجتهاد، وما توفيقي إلا بالله العلي العظيم، عليه توكلت وإليه أنيب، وهو حسبي ونعم الوكيل.

## الدكتور

محمد حسين على الصغير



ما برحت حياة النبي محمد للله موضع عناية الدارسين من أبعاد مختلفة، وبقدر ما عُبىء للموضوع من أهبة واستعداد، ومنهجية في أغلب الأحيان، فما تزال هناك بقية للبحث، فقد تنقصنا كثير من الوثائق عن حياته الروحية قبل البعثة، وصلتها بحياته العامة والخاصة بعد البعثة.

هناك شذرات متناثرة في كتب السيرة والتأريخ والآثار، تتعلق بحياة النبي هامشياً، تتخذ مجال الثناء والاطراء حيناً، وتتسم بطابع الحب والتقديس حيناً آخر، وهي مظاهر لا تزيد من منزلة النبي الذاتية، ولا تكشف عن مكنونات مثله العلياء فلك باستثناء الإجماع على عزلته في عبادته وتحنثه، والاقتناع بصدقة وأمانته، وهي شذرات غير غريبة في أصالة النبي الكريمة، وتقويمه الخلقي الرصين.

وتطالعنا \_ أحياناً \_ أحداث في تأريخ النبي في قبل البعثة، لها مداليل من وثاقة، ورجاحة من عقل، كالمشاركة الفاعلة في حلف الفضول، وتميزه بالدفاع عن ذوي الحقوق المهتضمة، وكاللفتة البارعة في رفع الحجر الأسود، ووضعه بموضعه من الكعبة اليوم، بما أطفأ به نائرةً، وأخمد فتنةً.

وهناك انفراده عن شباب عصره بالحشمة والاتزان، وهو في شرخ الصبا وعنفوان العمر، والتأكيد على الخلوة الروحية بين جبال مكة وشعابها، وفي غار حراء بخاصة، والحديث عن تجواله في سفرتين تجاريتين، لا يفصح كثيراً عن ثمرة تجربتهما النفسية، ولا يعرف صدى مشاهداتهما روحياً واجتماعياً. في حياته العائلية قبل البعثة نجده يتيماً يسترضع في بني سعد، ويفقد أبويه تباعاً، ويحتضنه جده عبد المطلب حضانة العزيز المتمكن، وبوفاته يوصي به لأبي طالب، ويتزوج وهو فتى في الخامسة والعشرين من عمره من السيدة العربية خديجة بنت خويلد، وكان زواجاً ناجحاً في حياة عائلية سعيدة، تكد وتكدح في تجارة تتأرجح بين الربح والخسران، وفجأة الوحي الحق، والتجأ إلى خديجة، تزمله آناً، وتدثره آناً آخر.

وينهض النبي في دعوته، فتجد الدعوة مكذبين ومصدقين، وتقف قريش بكبريائها وجبروتها في صدر الدعوة، ويلقى الأذى والعنت من قومه وعشيرته الأقربين، وفي حمأة الأحداث يموت كافله وزوجته في عام واحد، فيكون عليه عام الأحزان، فلا اليد التي قدمت المال للرسالة، ولا الساعد الذي آوى وحامى، ويوحى إليه بالهجرة، فتمثل حدثاً عالمياً فيما بعد.

هذه لمحات يذكرها كل من يترجم للنبي لله يطيل بها البعض، ويوجز البعض الآخر، وليست كل شيء في حياة النبي، فقد تكون غيضاً من فيض.

ولست في صدد تأريخية هذه الأحداث، ولا بسبيل برمجتها، لألقي عليها ظلالاً مكثفة من البحث، ولكنها لمسات تمهيدية تستدعي الإشارة فحسب.

ومهما يكن من أمر، فقد تبقى طريقة النبيﷺ المنهجية في التوفيق بين واجباته الروحية ومهماته القيادية من جهة، وبين حياته العامة ومساره الدنيوي من جهة ثانية، لا تُجد تأريخاً يمثل بدقة ووضوح تامين المنهج الرئيسي الذي اختطه لنفسه هذا القائد العظيم وهو في مكة المكرمة.

في المدينة المنورة حيث العدد والعدة، والنصرة والفداء، نلمس إيحاءَ قرآنياً بنقطتين مهمتين:

الأولى: مواجهته للمنافقين وتحركهم جهرة وخفاءً، وتذبذبهم إزاء الرسالة بين الشك المتمادي، والتصديق الكاذب، يصافحون أهل الكتاب تارة، ويوالون مشركي مكة تارة أخرى، حتى ضاق بهم ذرعاً، ونهاهم القرآن الكريم عن التردي في هذه الهاوية مراراً وتكراراً، وهددهم بالاستئصال والتصفية بعض الأحيان، ولم ينقطع كيدهم، فمثلوا ثورة مضادة داخلية، تفتك بالصفوف وتفرق الجموع، لولا الوقوف في نهاية الأمر بوجه ترددهم الخائف، وهزائمهم المتلاحقة، إثر ما حققه الإسلام من انتصارات في غزواته وحروبه الدفاعية، إلا أن جذوتهم بقيت ناراً تحت رماد، وعاصفة بين الضلوع، تخمد تارة وتهب أخرى.

الثانية: مجابهته للفضوليين، الذين كانوا يأخذون عليه راحته، ويزاحمونه وهو في رحاب بيته، بين أفراد عائلته وزوجاته، فينادونه باسمه المجرد، ويطلبون لقاءه دون موعد مسبق، بما عبّر عنه القرآن بصراحة:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجَّرَتِ أَحْتَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (''.

واستأثر البعض من هؤلاء وغيرهم بوقت القائد، فكانت الثرثرة والهذر، وكان التساؤل والتنطع، دون تقدير لملكية هذا الوقت، وعائدية هذه الشخصية، فحدّ القرآن من هذه الظاهرة، واعتبرها ضرباً من الفوضى، وعالجها بوجوب دفع ضريبة مالية تسبق هذا التساؤل أو ذاك الخطاب، فكانت آية النجوى:

لَايَّاَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوًا إِذَا تَنْجَيَّتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِمُوا بَيْنَ يَدَى خَبُوَنَكُرُ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرُ لَكُرُ وَأَطْهَرُ فَإِن لَرْ خَبِدُوا فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ زَحِيمُ ٢٣٠.

وكان لهذه الآية وقع كبير، فامتنع الأكثرون عن النجوى، وتصدق من تصدق فسأل ووعى وعلم، وانتظم المناخ العقلي بين يدي الرسول الأعظم في فكف الفضول، وتحددت الأسئلة، ليتفرغ النبي في للمسؤولية القيادية.

ولما وعت الجماعة الإسلامية مغزى الآية، وبلغ الله منها أمره، نُسّخ حكمها ورُفع، وخفف الله عن المسلمين بعد شدة مؤدبة، وفريضة رادعة، وتأنيب في آية النسخ:

- (١) الحجرات: ٤.
- (٢) المجادلة: ١٢.

﴿ مَأَشْفَتْنُمُ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى خَتَوَيْكُمْ صَدَقَنَتْ فَإِذْ لَرَ نَفْعَلُوا وَتَابَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَلَوْةَ وَمَاتُوا ٱلزَّكُوْةَ وَأَطِيعُوا ٱللَّهَ وَرَسُولَةٍ وَٱللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ

كان هذا وذاك يستدعي الوقوف فترة زمنية عند رعاية الوحي للنبي في التوفيق بين واجباته القيادية، وحياته الاعتيادية، فأمام المنافقين نجد الحذر واليقظة يتبعهما الإنذار النهائي باغرار النبي في بهم، وعند الحادثتين التاليتين نجد الوحي حاضراً في اللحظة الحاسمة، فيسليه في الأولى بأن أكثر هؤلاء لا يعقلون. ويعظمه في الثانية بجعل مقامه متميزاً، فلا يخاطب إلا بصدقة، ولا يسأل إلا بزكاة.

وما زلنا في هذا الصدد فإننا نجد الوحي رفيقاً أميناً لهذا القائد الموحى إليه، من هذه الزاوية التوفيقية بين التفرغ لنفسه، والتفرغ لمسؤولياته، وهذا أهم جانب يجب أن يكشف في حياة النبي، والكشف عنه إنما يتم بدراسة حياة النبي الخاصة مرتبطة بهذه الظاهرة، وهي ظاهرة الوحي الإلهي، ومدى الاتصال والانفصال بينها وبين النبي ، وحاجته الملحة إلى هذا الشعاع الهادي، منذ البدء وحتى النهاية.

لم يكن النبي ي بدعاً من الوسل، ولم يختص بالوحي دونهم، بل العكس هو الصحيح، فقد شاركهم هذه الظاهرة، وقد أوحي إليه كما أوحي إليهم من ذي قبل، قال تعالى تربير من من ذي قبل، قال تعالى الم

فقد هدفت الآية وما بعدها إلى بيان حقيقة الوحي الشاملة للأنبياء ﷺ كافة، ممن اقتص خبرهم وممن لم يقتص، وإيثار موسى بالمكالمة وحده.

ويبقى التساؤل قائماً : بماذا تفسر هذه الظاهرة، وكيف تعلل نفسياً؟ وكيف تنطبق كونياً، وكيف عولجت قرآنياً؟ وهل هي حقيقة تنطلق من ذات

- المجادلة: ١٣.
- (۲) النساء: ۱۹۳ \_ ۱۹٤.

النبيﷺ ؟ أم هي ظاهرة منفصلة عنه تماماً؟ وما هو سبيل معرفتها جوهرياً عند النبيﷺ؟ وعند الناس؟ وكيف آمن به بكل قوة ويقين وآمن بها من حوله؟

وللإجابة عن هذه الافتراضات، لا بدّ من رصد جديد لهذه الأبعاد كافة، وقد يرى ذلك غريباً في تأريخ القرآن، ولكن نظرة تمحيصية خاطفة، توصل حقيقة هذا المناخ، وتؤكد ضرورة هذا المنهج، لأن الوحي يشكل بعداً زمنياً معنياً يقترن بنزول القرآن، وذلك أول تأريخ القرآن، ويستمر معه بوحي القرآن متكاملاً، وذلك تفصيلات تأريخ القرآن في عهد الرسالة، وهو الجزء المهم والأساس في هذا التأريخ.

وباستعراض هذه الافتراضات سوف نلمس النبي عبداً مأموراً محتسباً، يُنفّذ ولا يسأل، ويبلغ ولا يضيف، مهمته التلقي والأداء، مستقلاً بذاته، ومنفصلاً عن ظاهرته، ويبقى الجمع بين حياته العامة والخاصة من اختصاصه بتوجيه من الله تعالى، ويعناية من وحيه، فلا تعارض بينهما، فيرتفع بذلك ما أثرناه مسبقاً، ويتلاشى الإشكال بهذا الملحظ، مع أننا نلمس بشكل جدي أن النبي فد وهب حياته للوحي، مبلغاً أميناً، ورسولاً كريماً، إلا أن شخصيته حقيقة، والوحي حقيقة أخرى، وهذا ما ندأب إلى إثباته علمياً.

\* \* \*

إن ما يذهب إليه بعض الدارسين من أن ظاهرة الوحي، قد يراد بها المكاشفة، وقد يعبر عنها بالوحي النفسي تارة، أو الإلهام المطلق تارة أخرى، دون تحديد مميز، لا يتوافق مبدئياً مع دراسة النهج الموضوعي لظاهرة الوحي.

إن كلمة الإلهام ليس لها أي مدلول نفسي محدد، مع أنها مستخدمة عموماً لكي ترد معنى الوحي إلى ميدان علم النفس.

والوحي النفسي يدور حول معرفة مباشرة لموضوع قابل للتفكير، والوحي الإلهي يجب أن يأخذ معنى المعرفة التلقائية والمطلقة لموضوع لا يشغل التفكير، وأيضاً غير قابل للتفكير. والمكاشفة لا تنتج عند صاحبها يقيناً كاملاً، ويقين النبي ﷺ بالوحي قد كان كاملاً، مع وثوقه بأن المعرفة الموحى بها غير شخصية، وطارئة، وخارجة عن ذاته<sup>(۱)</sup>.

والوحي الإلهي هو الفصل الذي يكشف به الله للإنسان عن الحقائق التي تجاوز نطاق عقله<sup>(٢)</sup>.

وإذا كان الوحي فعلاً متميزاً، فهو صادر عن فاعل مريد، وهذا الفاعل المريد هو الله تعالى، وليس الإلهام والكشف كذلك، وهذا ما يميز الوحي عن المكاشفة، والوحي النفسي، والإلهام، إذ أن مردّ الإلهام يعود عادة إلى الميدان التجريبي لعلم النفس، ونزعة الوحي النفسي في انقداحها تعتمد على التفكر في الاستنباط، والمكاشفة تتأرجح بين الشك واليقين.

أما الوحي فحالة فريدة مخالفة لا تخضع إلى التجربة أو التفكير، ومتيقنة لا مجال معها للشك. مضافاً إلى أن حالات الكشف والإلهام والإيحاء النفسي حالات لاشعورية ولا إرادية، والوحي ظاهرة شعورية تتسم بالوعي والإدراك التامين.

والوحي بالمعنى المشار إليه يختص بالأنبياء، وليس الإلهام أو الكشف كذلك، فهما عامان وشائعان بين الناس.

ولقد فرَّق المستشرق الألماني الدكتور تيودور نولدكه (١٨٣٦ ــ ١٩٣٠ م) بين الوحي والإلهام تفريقاً فيه مزيج بين الواقع والصوفية، فاعتبر الوحي خاصاً بالأنبياء، والإلهام خاصاً بالأولياء إذ لا يوحى إليهم<sup>(٣)</sup>.

ويتجلى الفرق بين الإلهام والوحي بتعبير آخر، وبتصور متغاير، أن مصدر الإلهام باطني، وأن مصدر الوحي خارجي، بل الإلهام من الكشف المعنوي، والوحي من الواقع الشهودي، لأن الوحي إنما يتحصل بشهود الملك وسماع كلامه، أما الإلهام فيشرق على الإنسان من غير واسطة

- (1) ظ: مالك بن نبي، الظاهرة القرآنية: ١٦٧ وما يعدها.
  - (٢) ظ: د. جميل صليبا، المعجم الفلسفي: ٢/ ٥٧٠.

×

(٣) ظ: نولدكه، دائرة المعارف الإسلامية: مجلد ٩ مادة: الدين.

ملك، فالإلهام أعم من الوحي، لأن الوحي مشروط بالتبليغ، ولا يشترط ذلك في الإلهام.

والإلهام ليس سبباً يحصل به العلم لعامة الخلق، ويصلح للبرهان والإلزام، وإنما هو كشف باطني، أو حدس، يحصل به العلم للإنسان في حق نفسه لا على وجه اليقين والقطع، كما هي الحالة في الوحي، بل على أساس الاحتمال الإقناعي<sup>(1)</sup>.

ولهذا فلا اعتبار بما حاوله الأستاذ محمد عبده: بجعل الإلهام وجداناً تستيقنه النفس، وحسبان ذلك طريقاً لإمكان الوحي<sup>(٢)</sup>.

إن طريق الوحي هو التلقي، وطريق هذا التلقي هو الملك وفي ضوئه نجد عبد القاهر الجرجاني (في ٤٧١ هـ) حدياً بتمثل الوحي متفرداً بما ألقاه جبرئيلﷺ على النبي ، وأن القول بأنه : «قد كان على سبيل الإلهام، وكالشيء يلقى في نفس الإنسان، ويهدى له من طريق الخاطر والهاجس الذي يهجس في القلب، فذلك مما يستعاذ بالله منه، فإنه تطرق للإلحاد»<sup>(٣)</sup>.

ولقد تطرق بعض الباحثين الكهنوتيين فادعى بأن الوحي: "هو حلول روح الله في روح الكتّاب الملهمين لاطلاعهم على الحقائق الروحية والأخبار الغيبية، من غير أن يفقد هؤلاء الكتاب بالوحي شيئاً من شخصياتهم، فلكل منهم نمطه في التأليف، وأسلوبه في التعبير"<sup>(٤)</sup>.

وهذا التعبير عن الوحي بهذا الفهم، يختلف جذرياً عن المفهوم القرآني للوحي، ويضفي مناخاً باطنياً في الحلول والاتحاد، يدفعه الإسلام، وهو سبيل مختصر إلى تقمص الصفاء الروحي وادعائه من قبل من لم يحصل عليه، وفيه استهواء للدجل الاجتماعي عند الكهنة والكذبة، وبعد

(۱) ظ: د. جميل صليبا، المعجم الفلسفي: ۱۳۱/۱.

(٢) ظ: محمد عبده، رسالة التوحيد: ١٠٨.

- (٣) عبد القاهر، الرسالة الشافية، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن: ١٥٦.
- (٤) جورج بوست، قاموس الكتاب المقدس، وانظر: صبحي الصالح مباحث في علوم القرآن: ٢٥.

هذا: فهو مغاير لمفهوم الوحي وطريقته اللذين خاطب الله بهما رسله، وعلمهم من خلالهما، مع استقلال في شخصية الوحي، بعيدة عن مراتب الفراسة والتجانس الروحي، واستقلال في المتلقي بعيد عن الاستنتاج الذاتي، أو التعبير المطلق بكل صوره.

إن عملية الوحي الإلهي إنما تخضع لتصور حوار علوي بين ذاتين: «ذات متكلمة آمرة معطية، وذات مخاطبة مأمورة متلقية»<sup>(1)</sup>.

ولم تتشاكل في مظهر من مظاهر الوحي وظاهرته، الذات المتكلمة، والذات المخاطبة في قالب واحد، ولم يتحدا في صورة واحدة على الإطلاق، فهما متغايران.

إن ظاهرة الوحي الإلهي ظاهرة مرئية ومسموعة، ولكنها خاصة بالنبي يؤوحده، فما اتفق ولو مرة واحدة، أن سمع أصحابه صوت الوحي، ولا حدث أن رأوا هذا الكائن الموحي، ومع هذا فقد أدركوا صحة ما نزل عليه، وصدق ما أوحي إليه، بدلائل الإعجاز، وقرائن الأهوال، واعتبارات الاختصاص، قالنفس الإنسانية، وإن كانت واحدة في الأصل والجوهر، ولكنها تختلف شفافية كما تختلف تخويلاً من قبل الله تعالى، فالنبي يؤ يرى ويسمع ويعي ما حوله من الظاهرة بيقين مرئي مشاهد، ومن حوله لا يرون ولا يسمعون ولكنهم يصدقون ويؤمنون.

وربما قيل أن ما يتلقاه النبي في من الروح الأمين وهو رسول الوحي: «هو نفسه الشريفة من غير مشاركة الحواس الظاهرة، التي هي ~ الأدوات المستعملة في إدراك الأمور الجزئية، فكان في يرى ويسمع حينما يوحى إليه من غير أن يستعمل حاستي البصر والسمع... فكان في يرى الشخص، ويسمع الصوت مثل ما نرى الشخص ونسمع الصوت غير أنه ما كان يستخدم حاستي بصره وسمعه الماديتين كما نستخدمهما، ولو كانت رؤيته وسمعه بالبصر والسمع الماديين لكان ما يجده مشتركاً بينه وبين غيره، فكان سائر الناس يرون ما يراه، ويسمعون ما يسمع، والنقل القطعي يكذب

 <sup>(</sup>١) ظ: مالك بن نبي، الظاهرة القرآنية: ١٩٤ + صبحي الصالح، مباحث في علوم القرآن: ٢٧.

ذلك، فكثيراً ما كانت تأخذه برحاء الوحي، وهو بين الناس، فيوحى إليه، ومن حوله لا يشعرون بشيء، ولا يشاهدون شخصاً يكلمه»<sup>(1)</sup>.

وقد يفسر هذا بأنه ظاهرة ذاتية، ولكن عمى الألوان<sup>(٢)</sup> ـ مثلاً ـ يقدم لنا حالة نموذجية، لا يمكن في ضوئها أن ترى بعض الألوان بالنسبة لكل العيون.

«هناك مجموعة من الإشعاعات الضوئية دون الضوء الأحمر، وفوق الضوء البنفسجي لا تراها أعيننا، ولا شيء يثبت علمياً أنها كذلك بالنسبة لجميع العيون، فلقد توجد عيون يمكن أن تكون أقل أو أكثر حساسية أمام تلك الأشعة، كما يحدث في حالة الخلية الضوئية الكهربية»<sup>(٣)</sup>.

وهذا مطرد بالنسبة للبصر المادي المتفاوت، أما على التفسير الأول، فيتتفي الأشكال جملة وتفصيلاً، فهو من باب الأولى.

ولقد توصل النبي إلى اليقين القطعي بصدق الرؤية والسمع عند حدوث ظاهرة الوحي طيلة ثلاثة وعشرين عاماً، وكان لذلك إمارات خارجية تبدو على وجهه وعينه وجبينه، من شجوب أو احتقان أو تصبب عرق، وقد يرافق ذلك دوي لجسمه أو أصداء أو أصوات كما تقول الروايات<sup>(3)</sup>.

ولكن هذه المظاهر لم تمتلك عليه وعيه الكامل، وإحساسه اليقظ، لأنها إمارات خارجية لا تغير من حقيقة شعوره على الإطلاق، فقسمات الوجه، وتعرق الجبين، وشحوب المحيا لا تدل في حالة اعتيادية على تغير في الوعي، أو انعدام للذاكرة، أو فقدان للشعور، وما هي إلا طوارىء عارضة لا تمس الجوهر بشيء.

الطباطبائي، الميزان: ١٥/ ٣١٧ وما بعدها.

- (٢) عمى الألوان قسمان: كلي وجزئي، فالكلي هو العجز عن التمييز بين الألوان مع بقاء الإحساس البصري سليماً من الاضطراب، والجزئي هو العجز عن إدراك لون بعينه، أو عن تمييز ذلك اللون عن غيره. (ط: المعجم الفلسفي: ١٠٨/٢).
  - (٣) مالك بن نبي، الظاهرة القرآنية: ١٧٨.
- ٤) ظ: ابن سعد، الطبقات الكبرى: ١٩٧/١ + البخاري، الجامع الصحيح: ١/٤ + الفتح الرباني: ٢١/٢٠ + فتح الباري: ٢١/١.

ولقد تعجل بعض النقاد من المستشرقين، حين ألموا بهذه الدلائل النفسية، والإمارات الشكلية الخارجية التي لا تنتاب الوعي إطلاقاً، ولا تؤثر على الإدراك في حال، فاعتبروها ـ مخطئين ـ أعراضاً للتشنج تارة، وللإغماء تارة أخرى. «وهذا الرأي يشمل خطأ مزدوجاً حين يتخذ من هذه الأغراض الخارجية مقياساً يحكم به على الظاهرة القرآنية بمجموعها، ولكن من الضروري أن نأخذ في اعتبارنا قبل كل شيء الواقع النفسي المصاحب، الذي لا يمكن أن يفسر أي تعليل مرضي... فإذا نظرنا إلى حالة النبي وجدنا أن الوجه وحده هو الذي يحتقن؛ بينما يتمتع الرجل بحالة عادية، وبحريّة عقلية ملحوظة من الوجهة النفسية، بحيث يستخدم وذاكرته استخداماً كاملاً خلال الأزمة نفسها، على حين يمحى وعي المتشنج وذاكرته خلال الأزمة، فالحالة ـ إذن ـ ليست حالة تشنّج.

هذا التلازم الملحوظ بين ظاهرة نفسية في أساسها، وحالة معينة، هو الطابع الخارجي المميَّز للوحي<sup>»(1)</sup>.

وهكذا كان لظاهرة الوحي عند بعض المستشرقين تفسيرات خاطئة، أملاها حقد ودجل وافتراء، فقد كان الوحي على حد زعمهم أثراً لنوبات الصرع التي تعتري الرسول الأعظم في فكان يغيب عن صوابه، ويسيل منه العرق، وتعتريه التشنجات، وتخرج من فيه الرغوة، فإذا أفاق من نوبته ذكر أنه أوحي إليه، وتلا على المؤمنين به ما يزعم أنه وحي من ربه<sup>(٢)</sup>.

ومع ما في هذا الزعم من الكذب المضحك، والغض المتعمد من منزلة النبيﷺ الرسالية، فالطريف أن ينبري له المستشرقون أنفسهم، لا سيما هنري لامنس، وفون هامر، وأمثالهما، للرد عليه، إلا أن في طليعة هؤلاء جميعاً السير وليم موير (١٨١٩ م/ ١٩٠٥ م)<sup>(٣)</sup>.

لقد فند هذا الباحث المحايد في كتابه (حياة محمد) مزاعم الجهلة الحاقدين، وعقب على ظاهرة الوحي وأعراضها الخارجية بقوله: «وتصوير

- مالك بن نبى، الظاهرة القرآنية : ١٨٢.
- (٢) ظ: بكري أمين، التعبير الفنى في القرآن: ١٨.
- Sir William Muir, life of Mohammad, p. (14-29). (\*)

ما كان يبدو على محمد في ساعات الوحي على هذا النحو الخاطىء من الناحية العلمية أفحش الخطأ. فنوبة الصرع لا تذر عند من تصيبه أي ذكر لما مرَّ به أثناءها، بل هو ينسى هذه الفترة من حياته بعد إفاقته من نوبته نسياناً تاماً، ولا يذكر شيئاً مما صنع أو حلّ به خلالها، لأن حركة الشعور والتفكير تتعطل فيه تمام العطل. هذه أعراض الصرع كما يثبتها العلم، ولم يكن ذلك ما يصيب النبي العربي أثناء الوحي، بل كانت تتنبه حواسه المدركة في تلك الأثناء تنبهاً لا عهد للناس به، يذكر بدقة ـ غاية الدقة ـ ما يتلقاء، وما يتلوه بعد ذلك على أصحابه، ثم نزول الوحي لم يكن يقترن حتماً بالغيبوبة الحسية مع تنبه العادية»<sup>(1)</sup>

وفي ضوء ما تقدم يمكن أن نرصد في ظاهرة الوحي عملية إرسال واستقبال بوقت واحد، إرسال بوساطة الملك المؤتمن، واستقبال من قبل النبي المصطفى في يتم ذلك في حالة إدراك متماسكة، يسيطر فيها الوعي والشعور والإحساس، كما لو كان أمراً عادياً في يقظة حقيقية، قبل الوحي، وأثناء الوحي، وبعد الوحي، مهما صاحب عملية الوحي من شدة ووطأة ومفاجئة. فالوحي حقيقة خارجية مستقلة عن كيان النبي النفسي، ولكنها لا تغير ذلك الواقع النفسي، بل تزيده جلاء وفطنة وذاكرة، ويمثل فيها النبي في دور المتلقي الواعي من جهة، ودور المبلغ الأمين من جهة أخرى، لا يقدم ولا يؤخر، ولا يغيّر ولا يقترح، ولا يفتر ولا يتكاسل.

ولقد كان ذلك بحق:

«استقبالاً من النبيﷺ لحقيقة ذاتية مستقلة، خارجة عن كيانه وشعوره الداخلي، وبعيدة عن كسبه أو سلوكه الفكري أو العملي"<sup>(٢)</sup>.

وليس من الضروري أن تتوافق هذه الظاهرة مع رغبات النبي الآنية، أو تطلعاته النفسية الملحة، فقد ينقطع عنه الوحي، وقد يتقاطر

- ظ: بكري أمين، التعبير الفني في القرآن: ١٩.
  - (٢) المصدر السابق، نفس الصفحة.

عليه، ولكنه لا يعدو الوقت المناسب في تقدير الله عزّ وجلّ، وما تحويل القبلة إلى الكعبة، وإبطاء الوحي في حادثة الإفك، وفترة الوحي حيناً، والتلبث في قصة أهل الكهف، إلا شواهد تطبيقية على ما نقول، وأدلة مثبتة: أن الوحي خارج عن إرادته، ومستقلّ عن ذاته.

ولا شك أن النبي أمن منذ اللحظة الأولى ـ بقناعة شخصية متوازنة ـ بأن ما يوحى إليه ليس من جنس الأحلام وأضغائها، ولا من سنخ الرياضيات ومسالكها، ولا من باب الأحاسيس القائمة على أساس من الذكاء والفطنة، ولا من قبيل التخيلات المستنبطة من الحدس والفراسة، وإنما كان بإيمان نفسي محض بأنه نبي يوحى إليه من قبل الله تعالى، وما الروايات والإسرائيليات القائلة بشكه في الظاهرة إلا ضرب من الأخيلة التي لا يدعمها دليل.

والحق أن وحي النبوة والرسالة يلازم اليقين من النبي، والرسول العول الله تعالى على ما ورد عن أئمة أهل البيت عليهم السلام»<sup>(۱)</sup>.

ويوحي الله عزّ وجلّ لمَلَكَ الوحي، ما يوحيه الملك إلى النبي عن الله، ويتسلم النبي الوحي، فالوحي واحد هنا مع تقاسم المسؤولية، وهو عام بالنسبة لكل الأنبياء، وخاص بالنسبة لوحي القرآن أيضاً، فالمَلَك يؤدي عن الله لمحمد، ومحمد يتلقى ذلك الوحي من المَلَك، ويؤدي ما يوحي به إليه إلى الناس، وكان ذلك طريق الوحي القرآني فحسب، وقد صرح به القرآن الكريم بقوله تعالى:

﴿وَإِنَّهُ لَنَنزِيلُ رَبِّ ٱلْمَنْلَمِينَ ۞ نَزَلَ بِهِ ٱلْرَحُ ٱلْأَمِينُ ۞ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِينِيَ ۞ (``.

والروح الأمين هو جبرائيلﷺ بإجماع الأمة والروايات؛ قال الطبرسي (ت: ٥٤٨ هـ): «يعني جبرائيلﷺ، وهو أمين الله لا يغيره، ولا يبدله... لأن الله تعالى يُسمِعهُ جبرائيلﷺ فيحفظه، وينزل به على الرسول

- الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن: ٢٠/ ٣٢٨،
  - (٢) الشعراء: ١٩٢\_١٩٤.

ويقرأه عليه، فيعيه ويحفظه بقلبه، فكأنه نزل به على قلبه»<sup>(۱)</sup>.

وهذا صريح بكيفية تلقي النبي الله للقرآن من جبرائيل الله، على قلبه تثبيتاً وحفظاً ورعاية، والقلب أشرف الأعضاء للتدبر والتفكر إن أريد به هذا الجهاز العضلي، وإلا فهو الإدراكات النفسية الخاصة لدى النبي اله المستعدة للتلقي والصيانة والاستيعاب دون ريب.

وكان ما نزل به جبرائيلﷺ بإيحاء من الله تعالى هو النص الصريح من الوحي القرآني دون زيادة أو نقصان، بألفاظه المدونة في المصحف من ألفه إلى يائه.

ولما كان الأمر كذلك، فقد تحدث هذا النص المحفوظ بين الدفتين عن ظاهرة الوحي بوحي القرآن وسواه، وطرقها، وكيفيتها، وأقسامها. ومن الضروري حقاً استعراض مختلف أنشطة الموضوع من القرآن نفسه، مع الاستعانة باللغة حيناً، وبالتبادر العربي العام حيناً آخر، لأن القرآن عربي، والتبادر علامة الحقيقة.

صرَّحت الآية التالية:

وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّبُهُ لَلَهُ إِلَّا وَحَبًّا أَوْ مِن وَزَآبٍ حِجَابٍ أَوْ بُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ. مَا يَشَآهُ إِنَّهُمْ عَلِيُّ حَكِيمٌ ۞ <sup>(00</sup> .

بطرق الوحي الإلهي، وحددت كيفية هذا الوحي، ومراتب إيصاله على النحو التالي:

١ - الوحي، وأصل الوحي هو: الإشارة السريعة على سبيل الرمز
 والتعريض، وما جرى مجرى الإيماء والتنبيه على الشيء من غير أن يفصح به<sup>(٣)</sup>.

وقد يكون أصل الوحي في اللغة كلها الإعلام في خفاء<sup>(٤)</sup>.

- ۱) الطبرسي، مجمع البيان: ۲۰٤/٤.
  - (۲) الشوري: ۵۱.
- (٣) قارن في ذلك بين: الراغب، المفردات: ٩١٥ + الطبرسي، مجمع البيان: ٥/٣٧.
  - (٤) ظ: ابن منظور، لسان العرب: ٢٥٨/٢٠.

ومؤدى التعريفات واحد فيما يبدو، إذ الإشارة السريعة، إعلام عن طريق الرمز، والرمز إيماء يستفيد منه المتلقي أمراً إعلامياً قد يخفى على الآخرين.

ومن ثم قيل «للكلمة الإلهية التي تلقى إلى أنبيائه وحي»<sup>(1)</sup> باعتبار إسرارها إليهم من قبل مَلكَ الوحي، واختصاصها بهم دون سائر الناس.

قال ابن الأنباري: سمي الوحي وحياً لأن المَلكَ أُسرَّه على الخلق، وخص به النبيﷺ<sup>(٢)</sup>.

ومن هنا يبدو أن التعريف الشرعي متحدر عن الأصل اللغوي في خصوصية الإسرار والإعلام السريع، وما يصاحب ذلك من الإشارة والرمز اللذين يخفيان على الآخرين.

وقد عبر الأستاذ محمد عبده عن ذلك بما يقارب هذا المؤدى فقال: «بأنه عرفان يجده الشخص في نفسه مع اليقين بأنه من قبل الله بوإسطة، أو بغير واسطة، والأول بصوت يتمثل لسمعه، أو بغير صوت»<sup>(٣)</sup>.

ولعل المراد بما يتلقاه النبي في من العرفان اليقيني بغير صوت هو الإلقاء في الروع، وذلك بأن يتفت الله في روع النبي في ما يشاء من أمر، أو ينفث روح القدس ما أوحي إليه يتبليغه إياه، فيكون ذلك من الوحي بوجه من الوجوه.

وقد يؤيد هذا الملحظ ما نسب إلى النبي، أنه قال: «إن روح القدس نفث في روعي»<sup>(٤)</sup>.

٢ - سماع كلام الله تعالى مباشرة من وراء حجاب دون معاينة أو رؤية، لامتناع ذلك عقلاً وشرعاً، كما كلم الله موسى بن عمران عليه السلام: ﴿وَكَلْمَ ٱللهُ مُوسَىٰ تَحْطِيمًا﴾<sup>(٥)</sup>. وكان ذلك من وراء حجاب «وهو

(١) الراغب الأصبهاني، المفردات: ٥١٥.
 (٢) ابن منظور، لسان العرب: ٢٥٨/٢٠.
 (٣) ظ: محمد رشيد رضا، الوحي المحمدي: ٢٨.
 (٤) ظ: الحديث في الاتقان للسيوطي: ١٢٩/١ + المفردات للراغب: ٥١٥.
 (٥) النساء: ١٦٤.

أن يحجب ذلك الكلام عن جميع خلقه إلا من يريد أن يكلمه به نحو كلامه لموسى الله لأنه حجب ذلك عن جميع الخلق إلا عن موسى الله وحده، لأن الحجاب لا يجوز إلا على الأجسام المحدودة»<sup>(١)</sup>.

٣ ـ أو يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء، كما في تبليغ جبرائيل لرسول اللهﷺ في صورة معينة، أو صور متعددة، وخي القرآن الكريم عن الله، من غير أن يكلم الله نبيه على النحو الذي كلم به موسى عليه السلام.

هذه الأصناف والمراتب في الإيحاء حددتها الآية الكريمة السابقة فيما يتعلق بوحي الأنبياءﷺ كما يبدو، إلا أننا من متابعة هذه الظاهرة في القرآن الكريم، لاحظنا بعض الدلالات الإيحائية لهذا التعبير قد تختلف عما تقدم، ويمكن الإشارة إلى أهمها بما يلي:

أ ـ الإلهام، وهو أن يلقي الله تعالى في النفس أمراً يبعث على الفصل أو الترك، وهو نوع من الوحي، يخص به الله من يشاء من عباده، غير قابل للتفكير به، أو التخطيط له مسبقاً، ليفرق بينه وبين الحالات اللاشعورية من جهة، والسلوك الكسبي من جهة أخرى، كما يدل على ذلك قوله تعالى: ﴿وَأَوْحَيْنَاً إِلَى أَثَر مُوْحَ أَنَ أَتَضِيلِهُ من جهاً.

ب ـ التسخير، وهو أن يسخر الله تعالى بعض مخلوقاته إلى عمل ما، بهديه وإشاءته وتسخيره، بشكل من الأشكال التي لا تستوعبها بعض مداركنا أحياناً، ويستيقنها الذين آمنوا دون أدنى شبهة، كما يدل على هذا النوع قوله تعالى:

﴿وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلْنَحْلِ آنِ ٱتْجَلِدِى مِنَ لَلِمْبَالِ بُيُوْتًا... ٢

ج ـ الرؤيا الصادقة، وهي وحي إلهي بالنسبة للأنبياء ﷺ خاصة،

- (1) الطبرسي، مجمع البيان: ٥/٣٧.
  - (۲) القصص: ۷.
    - (٣) طه: ٣٨.
  - (٤) النحل: ٦٨.

يتلقون فيها الأوامر، ويتسلمون التعليمات من السماء، كما دل على ذلك قوله تعالى ـ فيما اقتص الله من خبر إبراهيمﷺ مع ولده ـ:

﴿فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْمَ قَسَالَ يَبْنَىَ إِنِّ أَرَىٰ فِي الْمَنَامِ أَنِّ أَذَبَحُكَ فَأَنظُرَ مَاذَا تَرَكَ قَالَ يَتَأْبَتِ أَفْعَلْ مَا نُؤْمَرُ سَتَجِدُنَ إِن شَآهَ أَنَهُ مِنَ الصَّدِينَ ﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَمُ الْجَبِنِ (إِنَّى وَنَدَيْنَهُ أَن يَتَإِبَرَجِيمُ (إِنَّى فَدْ مَبَدَقَتَ الرُّؤْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ (إِنَّى )

فأشارت الآيات إلى الرؤيا الصادقة في المنام، وإلى استفادة إبراهيم ﷺ وولده عليهما السلام، الأمر الإلهي فيها، للدلالة على أنها وحي يستلزم العصل به، بدليل تعقيب ذلك من قبل الله في خطاب إبراهيم ﷺ بتصديق الرؤيا وجزاء المحسنين.

وقد تكون الرؤيا في جزء من هذا الملحظ تمهيداً للوحي المباشر، وقد يعبر عنها بالصادقة أو الصالحة، كما حصل هذا المعنى بالنسبة لرسول اللهﷺ أول بدء الوحي، كما في رواية أم المؤمنين عائشة:

«أول ما بدىء به رسول الله من الوحي الرؤيا الصادقة (الصالحة) في النوم، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح<sup>»(٢)</sup>.

وقد تكون الرؤيا نوعاً من الوعد الحق الذي يقطعه الله لنبيهﷺ كما هو الحال في شأن فتح مكة، قال تعالى:

﴿لَقَدْ صَدَفَتَ ٱللَّهُ رَسُولَهُ ٱلرُّدْيَا بِٱلْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ مَامِنِينَ... ٢

وقد دل على جميع ما تقدم مضافاً لللالات القرآنية ما يروى عنه 🏙 :

«إنقطع الوحي، ويقيت المبشرات: رؤيا المؤمن، فالإلهام، والتسخير والمنام»<sup>(٤)</sup>.

- (۱) الصافات: ۱۰۲ ـ ۱۰۵.
- (٢) البخاري، الجامع الصحيح: ٧/١.
  - (۳) الفتح: ۲۷.
  - (٤) الراغب، المفردات: ٥١٦..

وفيه ـ إذا صح ـ تفريق بين الوحي المباشر، وهو جبرائيلﷺ، وبين ما أشار إليه من المبشرات التي يبدو أنها غير الوحي الذي يريده الرسول الأعظمﷺ في الحديث.

وقد يكون الوحي بملحظ آخر عاماً بين جميع الأنبياء والرسل، وقد يكون خاصاً بالنبيﷺ ، فما كان عاماً يكون مشتركاً بينه وبين الأنبياء والمرسلين لأنه أحدهم بل سيدهم، وما كان خاصاًاينفرد به وحده.

فالأول: كقوله تعالى: ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَكَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِىٓ إِلَيْهِ أَنَّمُ لَآ إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ٢٠٠٠.

ويبدو أن هذا الوحي يشتمل على جميع أقسام الوحي وكيفياته، ولا يختص بالإيحاء بمعناه الدقيق، لأن الإيمان بالوحدانية فطرة إنسانية تحتمها طبيعة العقل السَّوي، والأنبياء بعامة يتمتعون بهذه الفطرة نفسياً وعقلياً.

قال الراغب الأصبهاني (ت ٢٠٢ هـ): "فهذا الوحي هو عام في جميع أنواعه، وذلك أن معرفة وحدانية الله تعالى، ومعرفة وجوب عبادته ليست مقصورة على الوحي المختص بأولي العزم من الرسل، بل يعرف ذلك بالعقل والإلهام كما يعرف بالسمع، فإذن المقصود من الآية تنبيه أنه من المحال أن يكون رسول لا يعرف وحدانية الله، ووجوب عبادته"<sup>(٢)</sup>.

والثاني: ما هو مختص بالنبي؟ وحده، كالأمر له في قوله تعالى: ﴿أَنَبِعَ مَآ أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن رَبَئِكٌ لَآ إِلَنَهُ إِلَا هُوَ . . . ۞ (<sup>٣)</sup>.

وكإخباره عن نفسه، محكياً بقوله تعالى:

﴿إِنَّ أَنَبِّعُ إِلَّا مَا يُوْحَىٰٓ إِلَىٰٓ وَمَآ أَنَاْ إِلَّا فَذِيرٌ مَّبِينٌ ۞﴾<sup>(ن)</sup> وكالطلب إليه بقوله تعالى:

- (١) الأنبياء: ٢٥.
- (٢) الراغب، المفردات: ٥١٦.
  - (٣) الأنعام: ١٠٦.
  - (٤) الاحقاف: ٩.

﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ يَنْلَكُمْ يُوَحَقَ إِلَىٰ أَنَّمَا ۖ إِلَىٰهُكُمْ إِلَهُ وَبِيَّدْ... ۞﴾```.

وفي هذا الضوء، فإن ما يوحى به إلى النبي للا يخلو: إما أن يكون تعلميمات يؤمر بإشاعة مفاهيمها بين الناس بحال من الأحوال، وإما أن يكون كلاماً يؤمر بتدوينه، ويثبته الله في قلبه، ويتلوه بلسانه، فيكون كتاباً فيما بعد، وإلى هذا أشار الزهري بقوله:

«ما يوحي الله به إلى نبي من الأنبياء فيثبته في قلبه، فيتكلم به ويكتبه، وهو كلام الله. ومنه ما لا يتكلم به ولا يكتبه لأحد، ولا يأمر بكتابته، ولكنه يحدث الناس به حديثاً، ويبين لهم أن الله أمره، أن يبينه للناس ويبلغهم إياه»<sup>(٢)</sup>.

والقرآن الكريم من النوع الذي ثبت في قلب النبيﷺ وتكلم به، وأمر بكتابته وتدوينه، بعد إنزاله وحياً من قبله.

وقد أورد الزركشي عن السمرِقندي ثلاثة أقوال في المنزل من القرآن:

- ١ إنه اللفظ والمعنى، وأن جبرائيل عليه السلام حفظ القرآن من اللوح
   المحفوظ ونزل به.
- ٢ إن جبرائيل ظليمة إندا نزل بالمعاني الخاصة، وأن النبي علم تلك المعاني، وعبَّر عنه بلغة العرب.
- ٣ إن جبرائيل ١٩ أنما ألقي إليه المعنى، وأنه عبر بهذه الألفاظ بلغة العرب<sup>(٣)</sup>.

والأول هو الصحيح دون ريب، لأن جبرائيل على وصف بالروح الأمين لأمانته المتناهية، فلا يضيف ولا يغير، ولا يبدل ولا ينسى، ولا يُخوّل ولا يتجوز، كيف لا وهو روح القدس بقوله تعالى: ﴿قُلْ نَزَلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَبِكَ... رَبِكَ...

- (۱) الکهف: ۱۱۰.
- (٢) السيوطي، الاتقان: ١٢٨/١.
- (٣) الزركشي، البرهان: ١٢٩/١ + السيوطي، الاتقان: ١٢٦/١.
  - (٤) النحل: ١٠٢.

والقرآن نازل من عند الله بألفاظه نفسها، وما مهمة جبرائيل للجلة إلا تبليغ الوحي كما تسلمه، وهو آيات الكتاب الكريم بنصوصها خالصة بدلالة قوله تعالى: ﴿تِلْكَ ءَايَكُ ٱللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ . . . ((()))

وقد اختار السيوطي ذلك تعبداً بلفظ القرآن إعجازاً، قلا يقدر أحد أن يأتي بلفظ يقوم مقامة، وإن تحت كل حرف منه معاني لا يحاط بها كثرة، فلا يقدر أحد أن يأتي بدله بما يشتمل عليه<sup>(٢)</sup>.

وخصوصية القرآن التعبد بتلاوته لأن ألفاظه نازلة من الله تعالى فلا تدانيها خصوصية أخرى، لأن هناك ما هو نازل من السماء كالأحاديث القدسية، ولكنها ليست بقرآن، فلا خصوصية للتعبد بتلاوتها. وإن أخذنا بمضامينها حرفياً، ولكنها لم تنزل بألفاظها المخصوصة لها كما هو شأن القرآن.

والحديث النبوي نتعبد به أمراً ونهياً، وكان النبي يوسل الحديث ويقوله، ويتبع ذلك أهله وأصحابه، تم يتلو القرآن ويقرؤه، فما اتفق يوماً أن تشاكل النصان، أو تشابه القولان، ولو كان معنى القرآن ينقل إلى النبي قد وحياً، أو وحيه ينقل إليه معنى، والنبي في يصوغه بلفظه، ويعبر عنه بكلامه، لاشتبه القرآن بالحديث، والحديث بالقرآن، من وجهة نظر بلاغية على الأقل، بينما العكس هو الصحيح، فالخصائص الأسلوبية في ومنهجه الخاص حتى عرف ذلك القاصي والداني، ممن آمن بالنبي في ومنهجه الخاص حتى عرف ذلك القاصي والداني، ممن آمن بالنبي بلفظه الدال على معناه، وبمعناه الذي نطق به لفظه، لا شيء من محمد بلاغة الدال على معناه، وبمعناه الذي نطق به لفظه، لا شيء من محمد بلفظه الدال على معناه، وبمعناه الذي نطق به لفظه، ال شيء من محمد أل النقل الأمين، والحديث كلام محمد في يتفوه به فيشرع ويحكم، لأنه المصدر الثاني بعد القرآن للشريعة الإسلامية، قال تعالى : فيماً النبي المصدر الثاني بعد القرآن للشريعة الإسلامية، قال تعالى : فيماً النبي المصدر الثاني بعد القرآن للشريعة الإسلامية، قال تعالى : فيماً النبي

- (۱) آل عمران: ۱۰۸.
- (٢) ظ: السيوطي، الاتقان: ١٢٨/١.
  - (۳) الحشر؛ ۷.

وثمت دليل قرآني آخر في توجيه الخطاب إلى النبي ي بعبارة «قل» في القرآن الكريم، وتكرارها فيه أكثر من ثلاثمائة مرة، تصريح وأي تصريح بأن النبي في : «لا دخل له في الوحي، فلا يصوغه بلفظه، ولا يلقيه بكلامه، وإنما يلقى إليه الخطاب إلقاءً، فهو مخاطب لا متكلم، حاك لما يسمعه، لا معبر عن شيء يجول في نفسه»<sup>(۱)</sup>.

لهذا كان إذا نزلت عليه آية أو سورة، بل وجزء من آية، يدعو كتبته لتدوينها على الفور نصاً.

ولقد بهت العرب أمام ظاهرة الوحي القرآني، وهم أرباب الفصاحة والبلاغة، وأئمة البيان والفن القولي، وتذرعوا للتشكيك فيها بمختلف الوسائل، فأثاروا الشبهات، وتعلقوا بالأوهام، فوصفوا النبي لله بالضلال، والقرآن من ورائهم يناديهم بقوله: ﴿وَالَنَجْمِ إِذَا هَوَىٰ ٢٠٠ مَنَلَ مَاحِبُكُرُ وَمَا غَوَىٰ ٢٠٠ وَمَا يَنِطِقُ عَنِ الْمَوَىٰ ٢٠٠ إِنْ هُوَ إِلَا وَحَىٰ يُوحَىٰ ٢٠٠ .

وتداعوا مرة أخرى إلى افتراضات متناقضة، فقالوا: أضغاث أحلام، وقد أيقنوا بصحوة النبي في ويقظته، وردّوم إلى الكذب والاختلاق، وهم أنفسهم وصفوه من ذي قبل بالصادق الأمين، ونسبوا النبي في إلى الشعر، وقد علموا بأن النبي في أبعد ما يكون عن مزاج الشاعر وأخيلته، وما ترك في هذا المجال أثراً يركن إليه بهذه السمة، وقد عبر القرآن عن ذلك:

أَنْ قَالُوْأَ أَضْغَنْتُ أَحْلَنِمٍ بَلِ ٱفْتَرَنْهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ ... ()

وما استقامت لهم الدعوى في شيء، ووصموه بالجنون:

﴿وَقَالُوا يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِى نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴾ (\*).

- (١) صبحي الصالح، مباحث في علوم القرآن: ٣٠.
  - (٢) النجم: ١ ـ ٤.
    - (٣) الأنبياء: ٥.
    - (٤) المحجر: ٦.

أُمْمَ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّزٌ تَجْنُونُ ﴿ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَّهُ إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّا إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ أَنْ إِنَّ إِنَّهُ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّهُ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّهُ إِنَّ إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنْ إِنَّا الْحَالَةُ إِنَّا إِنَّا الْحَالَةُ إِنَّا الْحَالَةُ إِنَّا الْحَالَةُ إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَ

وقد دلت الأحداث الاستقرائية، والسيرة الذاتية للنبي ي على رجاحة عقله، واتزانه في تصرفاته، وتأكد لهم افتراؤهم بما شاهدوه من مجريات الأمور، وقد لبث النبي ي بين ظهرانيهم حقباً طويلة قبل البعثة، فما مسكوا زلة، ولا أدركوا غفلة، وقد أشار القرآن الكريم إلى هذه النكتة الدقيقة بقوله:

﴿فَعَمَدُ لِبِنْتُ فِيحُتْمُ عُمُرًا مِّن قَبْلِدٍ أَفَلَا نَعْقِلُونَ﴾(\*).

وترددوا بقول الكهانة من بعد الجنون، فرد افتراءهم القرآن بما أمره به: ﴿فَذَكَكِرْ فَمَآ أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَلَا بَحْنُونٍ ۞﴾<sup>(٣)</sup>.

فما كان محمدﷺ إلا بشيراً ونذيراً، وما كان الوحي إلا ذكراً للعالمين، فأين هو من الكهانة ﴿وَلَا بِغَوْلِ كَاهِنِّ قَلِيلًا مَا نَدَكَرُونَ ﴾<sup>(٤)</sup>.

وحينما أعيتهم الحيلة، ووقف بهم المنطق السليم، انطلقوا إلى القول: ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا بِخَرٌ يُؤْنَرُ<sup>(0)</sup> شَانَهم في هذا شأن من تقدمهم من الأمم مع أنبيائهم ورسائلهم، حذو القذة بالقذة، في الادعاءات، قال تعالى: ﴿كَذَلِكَ مَا أَنَّ الَّذِينَ مِن قَبِّلِهم مِن رَسُولِ إِلَّا قَائُوا سَلِحُ أَوْ بَحَنُونُ ﴾<sup>(1)</sup> وقــــد علموا جدياً، أن محمداً في أصالته العقلية، أبعد ما يكون عن السحر والشعبذة والتمويه من قبل ومن بعد.

وتمسكوا بأوهن من بيت العنكبوت، فأشاعوا بكل غباء أن لمحمد لله مُعَلِماً من البشر، وهو غلام رومي يمتهن صناعة السيوف بمكة، فألقمهم القرآن حجراً بردهم رداً فطرياً : ﴿لِسَكَانُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ

- (١) الدخان: ١٤.
  - (۲) يونس: ۱۲.
  - (٣) الطور: ٢٩.
  - (3) الحاقة: ٢٢.
  - (٥) المدثر: ٢٤.
- (٦) الذاريات: ٥٢.

أَعْجَكِنُّ وَهَدْذَا لِسَانُ عَكَرِفْ مُبْعِنُ ﴾ (١).

وأغـلـقـت الـسـبـل كـافـة فـي الـوجـوه والألـسـن والأقـاويـل، فـرجـمـوا بالغيب، وتشبثوا بالطحلب، وحسبوا وجدان الضّالة: فقالوا بما حكى الله عنهم ﴿إِنْ هَٰذَآ إِلَّا أَسَنِطِيرُ ٱلأَوَّلِيَنَ﴾<sup>(٢)</sup>.

وتمادى بهم القول، ففصلوا بعد الإجمال، وأبانوا بعد الإبهام: ﴿وَقَالُوا أَسَطِيرُ ٱلأَوَّلِينَ ٱكْنَبَهَا فَعِي تُمْلَى عَلَيْهِ بُحَكْرَةُ وَأَصِيلًا ﴾<sup>(٣)</sup>.

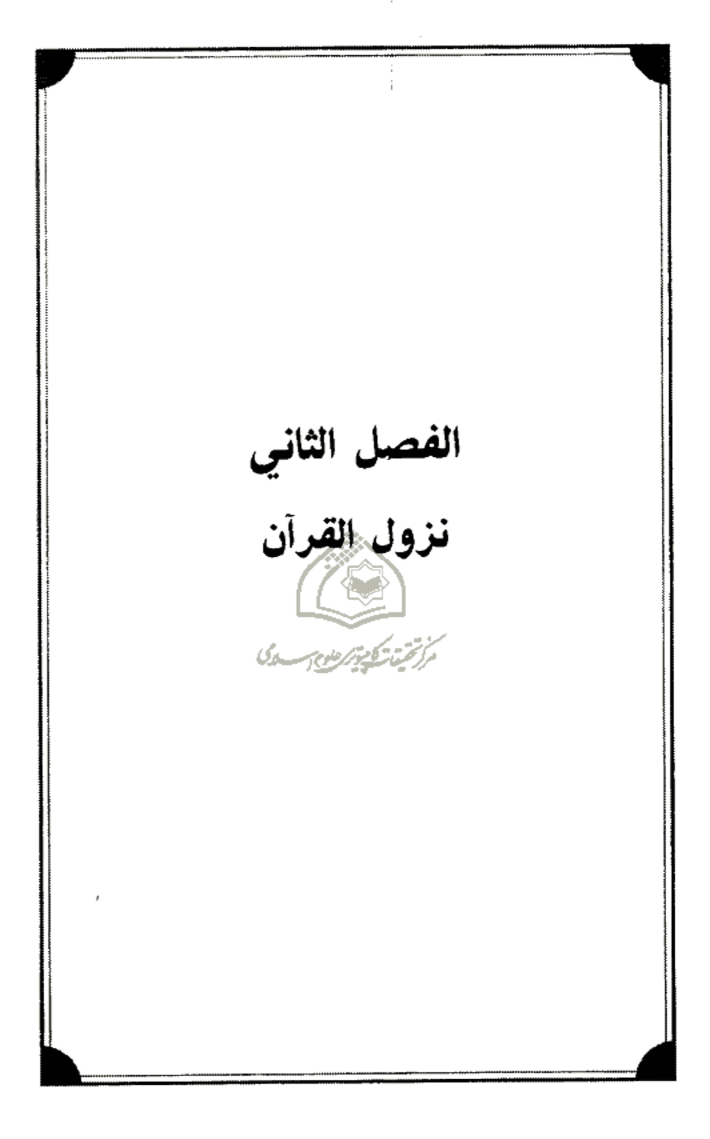
وهكذا تبدو الحيرة مترددة بين عدة ادعاءات وافتراءات، هم أنفسهم يعلمون بمجانبتها للواقع المشهود، إذ لم يؤيدها نص إستقرائي واحد في حياة محمدﷺ.

ويبقى الوحي وحياً رغم كل هذا الأراجيف: ﴿وَكَلَالِكَ أَوْجَنْنَا ۖ إِلَيْكَ قُرْمَانًا عَرَبِيًّا لِنُنذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا ….۞﴾<sup>(٤)</sup>.

ويبقى القرآن قرآناً مقترناً بظاهرة الوحي الإلهي.



- (١) النحل: ١٠٣.
  - (٢) الأنعام: ٢٥.
    - (٣) الفرقان: ٥.
    - (٤) الشورى: ٧.





.

نزل القرآن بأرقى صور الوحي، وتأريخ نزوله يمثل تأريخ القرآن في حياة النبيﷺ ، وهو تأريخ يستغرق ثلاثة وعشرين عاماً<sup>(1)</sup>.

هذه الحقبة اللهبية هي تأريخ الوسالة المحمدية في عصر صاحب الرسالة، والعناية بها منبثقة عن عناية الوحي بصاحبها، وبتواجده معه، يحمله العبء حيناً، ويلقي له بالمسؤولية حيناً آخر، ويتناول عليه بآيات الله بين هذا وذاك.

وكان نزول القرآن مدرجاً، وتفريقه منجماً، مما أجمعت عليه الأمة، وصحت به الآثار الاستقرائية، استجلبة للضرورة الملحة، واقتضاءً للحكمة الفذة في تعاقب التعليمات الإلهية، يسراً ومرونة واستيعاباً.

والذي يهمنا في هذه المرحلة، عطاؤها الإنساني في ضبط النص القرآني، ودقة أصوله ووصوله من ينابيعه الأولى، وهو موضوع البحث.

يكاد أن يتوافر لنا اقتناع نطمئن إليه بأن أوائل سورة العلق: هو أول ما نزل من القرآن.

ومنشأ هذا الاقتناع تأريخي وعقلي، أما التأريخي فمصدره إجماع

(١) حنالك عدة أقوال في مدة نزول القرآن؛ فقيل: عشرون، أو ثلاث وعشرون، أو خمس وعشرون سنة. وهو مبني على الخلاف في مدة إقامته في بمكة بعد النبوة؛ فقيل عشر سنوات، وقيل ثلاث عشرة، وقيل خمس عشرة سنة. ولم يختلف في مدة إقامته بالمدينة إنها عشر. (ظ: الزركشي: ١/ ٢٣٢) فإذا علمنا أنه في أوحي إليه وهو ابن أربعين سنة، وتوفي وعمره ثلاث وستون سنة، ترجح أن تكون مدة الوحي ثلاثة وعشرين عاماً. المفسرين تقريباً، ورواة الأثر، وأساطين علوم القرآن<sup>(1)</sup>.

وأما العقلي، فالقرآن أنزل على أمي لا عهد له بالقراءة، ليبلغه إلى أميّين لا عهد لهم بالتعلم، فكان أول طوق يجب أن يكسر، وأول حاجز يجب أن يتجاوز. هو الجمود الفكري، والتقوقع على الأوهام، وما سبيل ذلك إلا الافتتاح بما يتناسب مع هذه الثورة، وقد كان ذلك بداية للرسالة بهذه الآيات إنسر أتَوَ ألَكُنَ آلَكَنَ ٱلَيَحَسِرِ أقَرَأَ بِآسَرِ رَبِكَ ٱلَّذِي خَلَقَ إِلَى خَلَقَ آلَاِسَنَ مِنْ عَلَيَ إذ أول أول أول أول أول علي أول على الأول على الأوهام، وما سبيل ألك إلا

إنها الدعوة الفطرية إلى العلم والإيمان بوقت واحد، والبداية الطبيعة لملهم هذا العلم، ورائد وسيلة التعلم، فهو إرهاص بإيمان سيشع، وإشعار بإفاضات ستنتشر، مصدرها الخالق، وأداتها القلم، لارتياد المجهول، واكتشاف المكنون، والقرآن كتاب هداية وعلم.

فلا ضير أن تكون أوائل العلق أول ما نزل، وسياقها القرآني لا يمنع من نزولها دفعة واحدة، لا سيما إذا وجدنا نصاً في أثر، أو رواية من ثقة.

وأما ما حكاه ابن النقيب في مقدمة تفسيره، وأخرجه الواحدي عن عكرمة والحسن، والضحاك عن ابن عباس: من أن أول ما نزل من القرآن (بسم الله الرحمن الرحيم)<sup>(٢)</sup> قلا ريب فيه، ولا غبار عليه: "فإنه من ضرورة نزول السورة نزول البسملة معها، فهي أول آية نزلت على الإطلاق»<sup>(٤)</sup>.

وبدأت مسيرة الوحي تلقي بثقلها على عاتق الرسول الأعظم، وفتح محمد في للنداء السماوي، ﴿إِنَّا سَنْلَفِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَفِيلًا ﴿)<sup>(٥)</sup> ذراعاً وقلباً وتأريخاً. وهذا القول ثقيل بميناه ومعناه، فهبوطه من سماء العزة، وساحة الكبرياء والعظمة يوحي بثقله في الميزان، وتسييره للحياة العامة بشؤونها

- (۱) ظ: البخاري، الصحيح: ۱/۵ + الباقلاني، نكت الائتصار: ۸۸ + الطبرسي، مجمع البيان: ٥/١٤ + الزركشي، البرهان: ٢٠٦/١ + السيوطي، الاتقان: ١/٨٦ وما بعدها.
  - (۲) العلق: ۱ ـ ۵.
  - (٣) السيوطي، الاتقان: ١/١١.
    - (٤) المصدر نفسه: ٧١/١.
      - (٥) المزمل: ٥.

المتعددة يوحي بكونه عبئاً ثقيلاً في التشريع والتنفيذ وإدارة الكون والعالم.

إن تلقي النبي ﷺ لهذا القول يعني النهوض بما تتطلبه الرسالة من جهد وعناء وصبر، ونهوضه بذلك يعني تحمله لهذا الثقل في الإلقاء والإنزال والتبليغ والإعداد.

ونزل القرآن منجماً: الآية والآيتين والثلاث والأربع، وورد نزول الآيات خمساً وعشراً وأكثر من ذلك وأقل، كما صح نزول سور كاملة<sup>(۱)</sup>.

ونزل القرآن في شهر رمضان المبارك: ﴿مَنْهُوُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أَنْزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ ﷺ﴾<sup>(٢)</sup> وفي ليلة مباركة فيه ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْـلَةٍ تُبَنَرَكَةٍ وحملت الليلة المباركة على ليلة القدر: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَةِ ٱلْقَدَرِ ﷺ هكذا صرح القرآن.

واختلف في هذا الإنزال كلاً أو جزءاً، جملة أو نجوماً، دفعة أو دفعات، إلى السماء الدنيا تارة، وعلى قلب النبيﷺ تارة أخرى<sup>(0)</sup>.

وأورد الطبرسي جملة الأقوال في ذلك:

أ ـ إن الله أنزل جميع القرآن في ليلة القدر إلى السماء الدنيا، ثم أنزل على النبي؟ بعد ذلك نجوماً. وهو رأي ابن عباس.

ب ـ إنه ابتدأ إنزاله في ليلة القدر، ثم نزل بعد ذلك منجماً في أوقات مختلفة، «وبه قال الشعبي»<sup>(1)</sup>.

- (1) ظ: السيوطي، الاتقان: ١/١٢٤ وما بعدها.
  - (۲) البقرة: ۱۸۵.
    - (٣) الدخان: ٣.
      - (٤) القدر: ١.
- (٥) ظ: تفصيل هذه الآراء والروايات الكثيفة في: أبو شامه، المرشد الوجيز: ١١ وما بعدها + الزركشي، البرهان: ١١/٣٣ وما بعدها + السيوطي، الاتقان: ١١٨/١ + البيهقي، الأسماء والصفات: ٢٣٦.
  - (٦) ظ: السيوطي، الاتقان ١١٨/١١.

ج ـ إنه كان ينزل إلى السماء الدنيا في ليلة القدر ما يحتاج إليه في تلك السنة جملة واحدة، ثم ينزل على مواقع النجوم إرسالاً في الشهور والأيام. وهو رأي إبن عباس<sup>(۱)</sup>.

إلا أن ظاهر الآيات: أنزل القرآن جملة، ويؤيده التعبير بالإنزال الظاهر في اعتبار الدفعة، دون التنزيل الظاهر في التدرج، فمدلول الآيات أن للقرآن نزولاً جملياً على النبي لله غير نزوله التدريجي الذي تمّ في ثلاث وعشرين سنة<sup>(٢)</sup>.

لقد أكد هذا المعنى من ذي قبل إبن عباس بقوله: «إنه أنزل في رمضان، وفي ليلة القدر، وفي ليلة مباركة، جملة واحدة، ثم أنزل بعد ذلك على مواقع النجوم رسلاً في الشهور والأيام»<sup>(٣)</sup>.

ومهما يكن من أمر، فلا ريب بنزوله مفرقاً أو منجماً، ليثبت إعجازه في كل اللحظات، ولينضح بتعليماته بشتى الظروف، في حين يعترض فيه الكفرة على هذا النزول: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةُ وَحِدَةً كَلَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ. فُوَادَكَ وَرَتَلْنَهُ فَرْتِيلاً (أَلَّا لَا الْ

ولكن الرد كان حاسماً، لأن الوحي إذا تجدد في كل حادثة، كان أقوى للعزم، وأثبت للفؤاد، وأدعى للحفظ والاستظهار، وأشد عناية بالمُرسَل إليه فلا يغيب عنه إلا ويهبط عليه، ولا يودعه حتى يستقبله، وذلك يستلزم كثرة نزول المَلَك عليه وتجديد العهد به، وبما معه من الرسالة، وهو مضافاً إلى العطاء الروحي، ذو عطاء نفسي تهذيبي بالنسبة للنبي فيه<sup>(ه)</sup>.

- (۱) ظ: الطبرسي، مجمع البيان: ۱/۲۷٦.
   (۲) ظ: الطباطبائي، الميزان: ۲۴۰/۲۰.
   (۳) البيهقي، كتاب الأسماء والصفات: ۲۳٦.
   (٤) الفرقان: ۳۲.
  - (٥) ظ: أبو شامة، المرشد الوجيز: ٢٨.

وناهيك في أسرار تعدد النزول حكمة ويقيناً واستمراراً لجدة القرآن، وحضوره في زخمة الأحداث، وتجدد الوقائع، وطبيعة الرسالة المتدرجة في تعاليمها من الأسهل إلى السهل، ومن السهل إلى الصعب، ومن الكليات العامة إلى التفصيلات الجزئية.

والوحي ينظر إلى الناس باعتبارهم الهدف الرئيسي من تنزيل القرآن، قصد هدايتهم، ورجاء إثابتهم إلى الحق، فاهتم بهذا العنصر في سبب النزول مفرقاً، وصرح بذلك سبحانه وتعالى:

﴿ وَقُرْمَانَا فَرَقْنَهُ لِنَقْرَأَهُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَى مُكْتٍ وَنَزَّلْنَهُ نَنزِيلًا ٢٠٠٠.

١ ـ وقد أفاض القدامى من العلماء والمفسرين في أسرار التنجيم في النزول، استفادوا قسماً منها من القرآن، واجتهدوا في القسم الآخر، فمن الأول تيسير حفظ القرآن، وتثبيت فؤاد النبي أنه، ومعرفة الناسخ من المنسوخ، والإجابة عن أسئلة السائلين<sup>(٢)</sup>.

ومن الثاني كون القرآن أنزل وهو غير مكتوب على نبي أمي، كما حكي ذلك عن أبي بكر بن فورك (ت: ٤٠٦ ه)<sup>(٣)</sup>.

وقد لاحظ باحث معاصر أن القدامي قد أدركوا حكمتين في ذلك هما: تجاوب الوحي مع الرسول في، وتجاوبه مع المؤمنين<sup>(٤)</sup>.

٢ – وإذا كان ما فهمه القدامى – كما يدعى – يقف عند هذا الحد، فلا ينبغي عند الباحثين المحدثين أن يقف عند حدود معينة، وعليهم الإمعان والإيغال في الاستنتاج. وإن كان كل ما تقدم هو الصحيح، ولكن لا مانع أن يضاف إليه بأن القرآن الكريم – كما يبدو من منهجيته الاستقرائية \_ يريد كتابة التأريخ الإنساني، بكل ما في هذا التأريخ من مفارقات وأحداث ونوازع وتطورات، والتأريخ إنما يكتب في جزئياته، ومن ضم

- (١) الإسراء: ١٠٦.
- (٢) ظ: السيوطي، الاتقان: ١/ ٨٥ ـ ١٢١ + أبو شامة: ٢٨.
  - (۳) ظ: الزركشي: ۲۳۱/۱.
  - ٤) ظ: صبحي الصالح، مباحث في علوم القرآن: ٥٢.

هذه الجزئيات بعضها لبعض يتكون التأريخ بمظاهره الماضية وتطلعاته الحالية، لإنارة المستقبل وإضاءة درب السالكين، والتأريخ لا يتألف جملة واحدة، وإنما ينجم موضوعات وصوراً ومشاهد، ومن مجموعها يتشكل الأثر البارز لسمة من السمات، والقرآن إنما يعني بتأريخ الأمم والإيمان، والشعوب والهداية، فهما رمزان متلازمان، تنحصر عليه ذكر أحدهما بالآخر، حصراً عضوياً ترى فيه الكون وقضية التوحيد يشكلان نطوطاً رئيسية تنبثق منها حيثيات فرعية في النبوة والرسالة وعوالم الحياة.

٣ ـ والرسالة المحمدية إحدى سنن الكون البنائية، وكما تقتضي سنن الكون التدرج، فهي تقتضي التدرج كما اقتضتها ابتداءً بخلق السماوات والأرض والأفلاك وما فيهن وما بينهن، وانتهاء بخلق الإنسان وحياته وأطواره ونشوئه ومماته وتلاشيه وإعادته حياً، وإثابته أو عقابه.

والسنن الطبيعية في الحياة تلتقي بالسنن الروحية في القرآن، فمصدرهما واحد، وهو تلك القوة الخلاقة المبدعة المدبرة، وهي كما تستطيع أن تحكم الأمر فجأة كلمح البصر ﴿وَمَا أَمَرُنَا إِلَّا وَحِدَةً كَلَيْمٍ بِٱلْبَصَرِ ٢٠٠٠ فهي كذلك تستمهل وتتدرج وفقاً لمصالح الكون، وتنظيماً لشؤون الحياة، وكان التدرج في نزول القرآن من هذا الباب.

٤ ـ وما التدرج في نزول القرآن، إلا دليل من أدلة إعجازه البيانية، فما نزل منه لم يكن بادىء الأمر إلا سوراً قصيرة وآيات متناثرة تناثر النجوم، وهو بهذا القدر الضئيل ينادي بالتحدي، فدل على إعجازه في ذاته مع محاولة تقليده ومضاهاته، سواء أكان جزءاً أم كلاً. فقليله معجز، وكثيره معجز، ولقد وقع هذا التحدي في مكة على هذا القليل فما نالوه، ووقع في المدينة وهو متكامل بنفس المنظور، وبناء على هذا التأسيس فقد كان التدرج في النزول مصاحباً لعملية الإعجاز، ودليلاً من أدلتها الناطقة، وهو بعد مشعل هداية في السعي والعمل والمثابرة.

(١) القمر: ٥٠.

٥ \_ وهناك ملحظ جدير بالأهمية في هذا النزول التدريجي، هو إحكام الأمر، وإبرام العقد، وهذا الإحكام وذلك الإبرام يتمثل بعملية صياغة النفوس في إطار جديد، فهي على قرب عهد من الجاهلية بأعرافها ومفاهيمها وأخطائها، والنقلة الفورية ليست خطوة عملية في التغيير الاجتماعي الذي أرادته رسالة القرآن، فمن عزم الأمور ــ إذن ــ أن تستجيب النفوس لهذا التغيير الجذري، ولكن لا على أساس المفاجأة الخطرة، التي قد تولد ردة فعل مضادة، تطوح بكل شيء، بل تقليص القيم القديمة شيئاً فشيئاً، وتضييعها جزءاً فجزءاً، لتتلاشى في نهاية المطاف، وتختفي عن صرح الاجتماع. وخير دليل على ذلك مسألة تحريم الخمرة، إذ ارتبطت بالعرب أدبياً واجتماعياً ونفسياً واقتصادياً، وهي جوانب متعددة، أباحت هذا الإدمان المستحكم عند العرب، فلو حرمت دفعة واحدة، لكفر بهذا التحريم، ولضاعت فرصة التغيير الاجتماعي، ولكن الوحي تلبث وترضد وتأنى، فجاء بالأمر في خطوات متعاقبة شملت بيان المنافع والمضار والمآثم، وتدرجت إلى النهي عن اقتراب الصلاة وأنتم سكاري، وانتهت إلسى الستسحسريسم: ﴿ إِنَّمَا كَلَتُو وَٱلْكَتِمَ وَٱلْأَسَابُ وَالْأَذَلَمُ بِجُسٌ مِّن عَمَلِ الشَّيطَنِ فَأَجْتَبِبُوهُ . . . ﴾ (1) .

٦ - ولنقف بهذا الجائب الحساس والمؤثر على صلب الموضوع من بدايته، قبل النظر في التطبيق.

كانت الجزيرة العربية بعامة، ومكة المكرمة بخاصة، تتجاذبهما عقائد شتى، فالصابئة لها طقوسها المختلطة من ابتداعات وشعائر ترتبط بالكواكب وتأثيرها على الأحداث الأرضية<sup>(٢)</sup>. وما امتزج عن عاداتهم في مذاهب قريش في الوثنية وعبادة الملائكة، ومراسم الحج.

والمسيحية، وما صاحب مبادئها من تحريف مزدوج، وتغيير مفاجىء، فبدل التسامح الديني الذي اشتهرت به تعاليم السيد المسيح،

<sup>(1)</sup> المائدة: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) ظ: جزءاً من عقائد الصابئة، محمد عبد الله دراز، مدخل إلى القرآن الكريم: ١٣٢ وما بعدها.

والزهد في الحياة بكل مظاهرها، استخدم المسيحيون في إرساء شهوائهم كل وسائل العبث والترف والقسوة، فمن عزلة مصطنعة إلى تزمت مفتعل، ومن تثليث لا يستقيم إلى وثنية مستهجنة، ومن تمسك باللاهوت إلى ابتزاز للحرية، كل ذلك يتراصف نماؤه بين أوهام موروثة، وخرافات مستجدة.

واليهودية، بما كان يكتنفها من غموض في ستر العلم وتحريف للكلم عن مواضعه، واستيعاب لاستحصال المال، وجمع الثروة عن طريق الخيانة والربا والاحتكار.

والحنفية، وهي أسلم الأديان آنذاك عن الدّس والتحريف الكبيرين، فقد أدخل عليها مع ذلك تزييف في بعض الوقائع، ومغالطة في طقوس الحج ومتابعة الوثنية، وارتباط قسم من العرب بها على أساس من التعصب للأخطاء الموروثة في تأليه الملائكة وتأنيثها، وعبادة الأصنام وتقديسها، ورؤية الشمس والقمر والكواكب بمنظار الأرباب.

والجاهلية، وأرجاسها في الوأد، والبغاء، والربا، والزنا، وقتل الأولاد خشية الفقر، وأكل التراث وحب المال، ووراثة النساء كرهاً بما صرح به القرآن في آيات عديدة، ومواضع كثيرة من سوره<sup>(۱)</sup>.

ألا يتناسب مع هذا الخليط العجيب من الديانات المحرفة، وتعدد الآلهة، أن يبدأ الوحي بنداء التوحيد لأول مرة، وقد كان ذلك كذلك، فاستنقذ الناس من عبودية الفكر، واسترقاق النفوس، واتجه بها إلى عبادة الله الواحد القهار، وهي عبادة تجمع إلى راحة الضمير، صدق العبودية دون إذلال، وصحة الاعتقاد دون المحراف، استعاداً عن الخرافات والأساطير والمتاهات.

وكان من الجدير بعد هذه الاستجابة، أن يتم تشريع الصلاة، لأنها تتضمن التوحيد والعبادة بوقت واحد.

وحينما اتجهت القلوب لله بدأ تطهير النفوس بالخلق والأدب والصفاء

(۱) ظ: على سبيل المثال، العادات الجاهلية كما يصورها القرآن: النساء: ۱۹، ۲۰، ۲۱،
 ۲۰، ۲۳، ۲۳، ۱۲۷ + الأنعام: ۱٤٠ + النور: ۳۳ + الفجر: ۱۷، ۱۸، ۹۱، ۲۰.

الروحي والإيثار، وكان كذلك منطلق الوحي بتعليماته، الواحدة تلو الأخرى.

٧ ـ واشتد الأذى بالمسلمين، فكانت قصص الغابرين إيذاناً بحرب نفسية، فما هم عنها ببعيد: ﴿وَأَنَعْهُ أَهْلَكَ عَادًا ٱلْأُولَى ٢ وَتُعُونا هَا أَبْقَى ٢٠٠٠.

وكانت أحاديث الأنبياء مع أممهم، واستقراء أحوالهم في العذاب، نذيراً بما قد يصيب العرب نتيجة التكذيب، والأمور تقاس بأضرابها: (كَذَبَتْ عَادٌ هَكَبْفَ كَانَ عَذَابِي وَلُذُرِ ۞ إِنَّا أَتِيلَنَا عَلَيْهُمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي يَوْمِ نَخس تُسْتَمِرِ ۞ نَنْزِعُ ٱلنَّاسَ كَأَنَهُمْ أَعْجَازُ نَحْلِ تُنْقَعِرِ ۞؟

وهكذا الحال في كل من قوله تعالى:

كَذَبَتْ نَمُودُ بِالنَّذُرِ ٢٠٠٠.

وهي مؤشرات إنذارية في آيات من سورة واحدة، فكيف بك في السور المكية كافة.

وقد ذكرت قريش بعذاب الاستئصال في الفترة المكية، وكان ذلك مجالاً رحباً من مجالات الوحي في هذه الحقبة العصيبة، فثاب من ثاب إلى رشد، وتجبر من تجبر في ضلال، وأمثلة عديدة متوافرة، ومن نماذجه قـولـه تـعـالـى ﴿أَوَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكَتَنَا مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمَشُونَ فِي َ مَسَكِكِنِهِمٌ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَكَتٍ أَفَلَا يَسْمَعُونَ (<sup>3)</sup>.

وهكذا الإشارة إلى مجموعة الأمم المكذبة، وقد مزقوا كل ممزق، كما في قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَتَرَّ كُلَّ مَا جَآءَ أُمَّةً رَسُولُهُمَا كُذَبُوهُ فَأَنْبَعْنَا بَعْضَهُم بَعْضَا وَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثَ فَبْعَدًا لِقَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ٢٠٠٠.

- (١) النجم: ٥٠ ـ ٥١.
- (٢) القمر: ١٨ ـ ٢٠.
- (٣) على التوالي: سورة القمر: ٢٣، ٣٣، ٤١.
  - (٤) السجدة: ٣٦.
  - (٥) المؤمنون: ٤٤.

وما قصة نوح ﷺ مع قومه، وموسى ﷺ مع آل فرعون، وصالح ﷺ وشعيبﷺ وهودﷺ إلا مؤشرات فيما سبق.

٨ ـ وقد تناسق بشكل متقن عجيب استقراء اليوم الآخر، والتذكير بأهواله ومظاهره، والتحذير من عذابه وكوارثه، والتصريح بفناء الأعراض وذهابها، وتلاشي العوالم ونهايتها، وصفة الجنة والنار، وحال المؤمنين والكافرين، وقد مثل ذلك بسور فضلاً عن الآيات، وبمجموعة مكية منها زيادة عن المعقرين، وقد مثل ذلك بسور فضلاً عن الآيات، وبمجموعة مكية منها زيادة عن المعقرين، والحاقة، والمعارج، والكافرين، والقيامة، والمرسلات، والزيات، والماقة، والمعارج، والمعارج، والكافرين، وقد مثل ذلك بسور فضلاً عن الآيات، وبمجموعة مكية منها والكافرين، وقد مثل ذلك بسور فضلاً عن الآيات، وبمجموعة مكية منها والكافرين، وقد مثل ذلك بسور فضلاً عن الآيات، وبمجموعة مكية منها والكافرين، وقد مثل ذلك بسور فضلاً عن الآيات، وبمجموعة مكية منها والمدثر، والمعارج، والمعارج، والمعارج، والمعارج، والمعارج، والنبأ، والمعارج، والمعارج، والمعارج، والنبأ، والمعارج، والمعارج، والمعارج، والنبأ، والمعارج، والمعارج، والمعارج، والنبأ، والمعارج، والنبأ، والنازعات، والمعارج، والانفطار، والمعافين، والانشقاق، والنبأ، والنازعات، والمعارج، والوازمار، والمازم والإنشقاق، والمارق، والغاشية، والبلد، والقارعة، والمعار، والمعافين، والانشقاق، والعارق، والخاشية، والبلد، والقارعة، والتكار، وغير ذلك إلا معالم في هذا الطريق مضافاً إلى مئات الآيات الأخرى المتناثرة نجوماً في معظم السور المكية.

٩ \_ وزيادة على التشريع المناسب في المدينة المنورة، وإقرار الأحكام، وتوالى الفروض، والتجوة إلى الجهاد، وتصنيف معالم القتال، وتحديد سهام الحقوق، فقد عانت المدينة من ظاهرة النفاق، متسترة بالدين تارة، ومتأطرة بتنبيل أهل الكتاب تارة أخرى، فقد تعدد مكرهم بالنبي في وعظم وقعهم على المسلمين، فكانوا رأس كل فتنة، وأصل كل سوءة، فالدسائس تحاك، والأراجيف تروج، والأباطيل تلوكها الألسن، فما كان من القرآن إلا أن تعقبهم بالتي هي أحسن تارة، وبالإنذار تارة أخرى، وبالتقريع والتوبيخ غيرهما، فكان الوعيد على أشده، والإغراء بهم على وشك الوقوع، وقد عالج القرآن مشكلتهم، وسلط الأضواء على تحركاتهم، وتربصهم الدوائر بالإسلام، وصور حالتهم النفسية والخلقية الجماعية والفردية، وأبان واقعهم الدنيوي ومآلهم الأخروي، وقد جاء ذلك متراصفاً في سور عديدة، لمعالجة كل حالة بإزائها، فكانت سورة البقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة، والأنفال، والتوبة، والعنكبوت، والأحزاب، والفتح، والحديد، والحشر، والمنافقون، والتحريم، ميادين فارهة في تعقيب ظاهرة النفاق، وحقيقة المنافقين، فكان ذلك سمة لهم لا تبلى.

ولا نريد أن نطيل أكثر فأكثر في هذا الجانب وسواه فهو بديهي

لاستكمال الرسالة وضرورة تطبيقها، ومواكبة الوحي لهذه الأحداث والأزمات والمؤشرات دليل على أصالة هذا المنهج المتناسب تأريخياً وزمنياً مع مرحلية الظروف.

١٠ ـ وهناك العلاقة الثنائية بين الوحي والنبي فهناك التجاوب المطلق بينهما، وكان تحقق ذلك في التدرج بالنزول، وكانت الأزمات وهي تحاول أن تعصف بالنبي في تضرب فجأة بإرادة الوحي الإلهي، فهو إلى جنبه، يشد عزمه، ويقوي أسره، ويسلّيه تارة، ويعزيه تارة أخرى، ويصبره ويؤسيه، فيما يقتص له من الأنباء، وما يورده من الصبر، وما يحدده من الأحكام، مفرقاً بين الحق الثابت الرصين، والباطل المتزعزع الواهن، وفي ذلك تثبيت له على المثل، وتحريض له على المثابرة، وإعلام له بالنصر، لأنها سنة الله مع رسله وأنبيائه.

وهناك أسئلة تتطلب الإجابة المحددة. وحوادث تستدعي القول الفصل، ولا يضمن هذا إلا الوحي فيما ينزل به، فقد سألوه عن الخمر والميسر، وسألوه عن المحيض، وسألوه عن القتال في الأشهر الحرم، وسألوه عن الأهلة، وسألوه عن الساعة، وسألوه عن الروح، وسألوه عن الأنفال، وسألوه عن الجبال، وسألوه عن ذي القرنين.. وهكذا، فتصدر الوحي للإجابة الفاصلة...

واستفتوه في النساء، واستفتوه في الكلالة، فأفتاهم الوحي عن الله. ووقع الظهار، والإيلاء، وحادثة الإفك، وغنموا في الحرب، وحصل الزنا، ونزلت السرقة، وبدأ القتل العمد والقتل الخطأ، وهي حوادث متعددة، في أزمنة متعددة، وقد نزلت أحكامها المتعددة، وهكذا.

إن الإحصاء الدقيق لهذه الجزئيات قد لا ينتهي إلا بصفحات كبيرة لا يتسع لها هذا البحث، وفيما أشرنا له غنية في التمثيل التطبيقي.

١١ ــ وهناك ملحظ جدير بالأهمية في الوحي التدريجي، يعود إلى التنزيل نفسه، ليحكم فيه على ناحيتين:

ا**لأولى**: أنه ليس من كلام البشر، وإنما هو من كلام الله وحده، وذلك أن هذه المراحل المتعددة التي مرَّ فيها، لم يحصل فيه تفاوت في الأسلوب البياني، فهو في الأول نفسه في الوسط والآخر، ومع كثرة الأحداث وتعدد المسؤوليات في بيان الأحكام، وتدارك النوازل، واستيعاب المشكلات، لم يبدُ فيه \_ ولو مرة واحدة \_ أي اختلاف وتناقض، ولو كان من كلام البشر، لحصل فيه التفاوت والتناقض معاً، وصدق الله تعالى حيث يقول: ﴿وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ أَللَهِ لَوَجَدُوا فِيدِ آخَذِلَكَا حَتَثِيرًا﴾<sup>(1)</sup>.

الثانية: أن قليل هذا التنزيل وكثيره، هو الدليل المتعاقب ـ مرة بعد مرة ـ على نبوة محمد لله لأن مراعاة المناسبة، والعقل في الأمر الجلل، والتحدث عن الغيب المطلق، كل ذلك بتحديد قاطع، وحجة لا تقبل جدلاً، لا يمكن أن يكون إلا من قبل الله تعالى، لأن النبي أمي يفقد أدنى ما يمكن أن يتمتع به غيره من الناس الاعتياديين في القراءة والكتابة، فكيف إذن بمسائل التشريع، وأخبار الغيب، وقضايا الساعة، ومختلف الأحكام، ولم يسبق له أن مارس قبل بعثته أي نوع من أنواع الثقافة والمعرفة، التي تتناسب مع هذا العطاء المتواصل من الوحي، وفي هذه القضية الخارجة عن مقدرة النبي أن تأكيد لقوله تعالى: ﴿وَلَوَ فَقَوَلَ عَلَيَا بَعْضَ القضية الخارجة عن مقدرة النبي من تأكيد لقوله تعالى: ﴿وَلَوَ فَقَوَلَ عَلَيًا بَعْضَ المَوْلَوبِلِ فَي لَأُمَدًا مِنْهُ إِلَيْهِ فَي مَ لَعَلَيْنَ مِنْهُ الْوَتِينَ فَي مَا يمكن أن عَلَيْ عَمَن

\* \* \*

وكان نتيجة هذا التدرج في النزول أن استوعب نزول القرآن الكريم حياة النبي في الرسالة، وكانت رسالته قد اتخذت مرحلتين: مرحلة الفترة المكية قبل الهجرة، ومرحلة الفترة المدنية بعد الهجرة؛ وفي هذا الضوء اقتضى أن ينقسم القرآن الكريم إلى مرحلتين تبعاً لمرحلتي الرسالة، لاستمراره بالنزول فيهما، وهما المرحلة المكية، والمرحلة المدنية، وهو تقسيم روعي فيه النظر إلى الزمان والمكان، وللباحثين فيه ثلاثة إصطلاحات:

(۱) النساء: ۸۲.

(٢) الحاقة: ٤٤ ـ ٤٧.

١ ـ أن المكي ما نزل بمكة، والمدني ما نزل بالمدينة.

٢ ـ أن المكي ما نزل قبل الهجرة، والمدني ما نزل بعد الهجرة.

٣ ـ أن المكي ما وقع خطاباً لأهل مكة، والمدني ما وقع خطاباً لأهل المدينة<sup>(١)</sup>.

ولكل من هذه الاصطلاحات مبررها التأريخي، فالقول الأول ينظر إلى مكان النزول دون الالتفات إلى حدث الهجرة، فالمكي ما نزل في مكة وإن كان بعد الهجرة، والمدني ما نزل بالمدينة لا خارج حدودها، فالمكان جزء من التأريخ في عملية التحديد.

والقول الثاني، وهو المشهور، ينظر إلى الزمان من خلال حدث الهجرة، والزمان جزء من التاريخ، وإن لم يكن التأريخ بعينه، فما نزل قبل الهجرة فمكي، وما نزل بعد الهجرة فمدني.

والقول الثالث، ينظر إلى الأشخاص، فما وقع خطاباً لأهل مكة فهو مكي بحكم من نزل بين ظهرانيهم، وما وقع خطاباً لأهل المدينة فهو مدني بلمح من نزل فيهم، والأشخاص عنصر التاريخ ومادته الأولى.

إلا أن المشهور بين العلماء والمفسرين، وهو الرأي الثاني لاعتبار الهجرة هي الحدث الفصل في تأريخ الرسالة الإسلامية، فالمكي ما نزل قبلها، وإن خوطب به أهل المدينة، وإن نزل حواليها كالمنزل بمنى وعرفات والجحفة مثلاً، أو خارجها كالمنزل في الطائف أو بيت المقدس، بل وإن كان حكمه مدنياً.

والمدني ما نزل بعد الهجرة، وإن خوطب به أهل مكة، وإن نزل حواليها كالمنزل ببدر وأحد وسلع مثلاً، أو خارجها كالمنزل في الحديبية أو في مكة في حجة الوداع، بل وإن كان حكمه مكياً.

والحق أن علمائنا القدامى قد عنوا في هذا الجانب عناية فائقة، تتناسب مع جلال القرآن وعظمته، واعتبروا علم نزول القرآن زمانياً ومكانياً

 <sup>(1)</sup> ظ: الزركشي، اليرهان: ١/١٨٧.

من أشرف علوم القرآن، حتى ذهبوا إلى أن من لم يعرف مواطن النزول وأماكنه وأزمنته، ويميز بينها لم يحل له أن يتكلم في كتاب الله.

قال أبو القاسم الحسن بن محمد بن حبيب النيسابوري (ت: ٤٠٦ ه):

"من أشرف علوم القرآن علم نزوله وجهاته وترتيب ما نزل بمكة ابتداء ووسطاً وانتهاء، وترتيب ما نزل بالمدينة كذلك، ثم ما نزل بمكة وحكمه مدني، وما نزل بالمدينة وحكمه مكي، وما نزل بمكة من أهل المدينة، وما نزل بالمدينة من أهل مكة، ثم ما يشبه نزول المكي في المدني، وما يشبه نزول المدني في المكي، ما ثم ما ينبه نزول المكي في المدني، وما يشبه وما نزل بالطائف، وما نزل بالحديبية، ثم ما نزل ليلاً، وما نزل نهاراً، وما نزل مشيعاً، وما نزل مفرداً، ثم الآيات المدنيات في السور المكية، وما والآيات المكية في السور المدنية، ثم ما حمل من مكة إلى المدينة، وما ينزل مشيعاً، وما نزل مفرداً، ثم ما حمل من مكة إلى المدينة، وما ينزل مشيعاً، وما نزل مفرداً، ثم ما حمل من مكة إلى المدينة، وما ينزل مشيعاً، وما نزل مفرداً، ثم ما حمل من مكة إلى المدينة، وما ينزل منسراً، وما نزل مرموزاً، نم ما حمل من مكة إلى المدينة، وما ينزل مفسراً، وما نزل مرموزاً، نم ما من المدينة إلى أرض الحبشة، ثم ما ينزل مفسراً، وما نزل مرموزاً، نم ما من المدينة إلى أرض الحبشة، ثم ما ينزل مفسراً، وما نزل مرموزاً، نم ما من المدينة إلى أرض الحبشة، ثم ما

والحق أن ابن حبيب النيسابوري قد نبه إلى جزئيات وحيئيات مهمة، مضافاً إلى تقسيمه المكي، ومثله المدني، إلى مراحل: أولية، ووسطية، ونهائية، وهي تقديرات تعنى بالتأريخ الدقيق لنزول سور القرآن وآياته، وكأنه بهذا قد فتح الطريق أمام المستشرقين للخوض في هذه التفصيلات في محاولة لترتيب القرآن زمنياً، ووصف كل ما يتعلق بمراحل نزول الوحي القرآني، وقد علقوا على ذلك أهمية كبرى، وكان المستشرق الألماني الاستاذ تيوردنولدكه (١٨٣٦ م ـ ١٩٣٠ م) من أبرز المقتنعين في هذا المنهج وضرورة استقصائه، وقد أخضع في ضوئه الحوادث الهامشية في الحروب والمغازي والمراسلات والوقائع لاستنتاجاته العلمية.

(۱) الزركشي، البرهان: ۱۹۲/۱.

وقد سلك في كشف تأريخ السور مسلكاً قويماً يهدي إلى الحق أحياناً، فإنه جعل الحروب والغزوات الحادثة في زمن النبي وعلم تأريخها كحرب بدر والخندق وصلح الحديبية وأشباهها من المدارك لفهم تأريخ ما نزل من القرآن، وجعل اختلاف لهجة القرآن وأسلوبه الخطابي، دليلاً آخر لتأريخ آياته، وهو يرتاب في بحثه التحليلي في الروايات والأحاديث وأقوال المفسرين في تأريخ القرآن، وفي عين الحال يأخذ من مجموعها ما يضيء فكره، ويرشده إلى تأريخ السور والآيات ونظمها أحياناً<sup>(1)</sup>.

وقد ظهرت في أوروبا في منتصف القرن التاسع عشر محاولات لترتيب سور القرآن، ودراسة مراحله التأريخية، منها محاولة وليم موير الذي قسم المراحل القرآنية إلى ست، خمس منها في مكة وسادستها في المدينة. ومنها محاولة ويل التي بدأها سنة ١٨٤٤ م، ولم تتخذ صورتها النهائية إلا سنة ١٨٧٢، وقسم في ضوئها المراحل القرآنية إلى أربع: ثلاث في مكة ورابعة في المدينة، فتابعه على ذلك نولدكه وشفالي، وتأثر بذلك كل من، بل وبلاشير<sup>(٢)</sup>.

إلا أن هؤلاء جميعاً قد وفضول الأثر والروايات في تأريخ النزول مما خالفوا به مصدراً رئيسياً من مصادر التعيين في ترتيب النزول، وذلك عن طريق الجمع بين الروايات وغربلتها، والأخذ بأوثقها.

وقد أورد ابن حجر عن الإمام علي عليه السلام: أنه جمع القرآن على ترتيب النزول عقب موت النبيﷺ وخرجه ابن أبي داود<sup>(٣)</sup>.

وأيد وجود ذلك صاحب الميزان وتحدث عن خصوصياته(٤).

وقد أثبت في اكتاب المباني لنظم المعاني» جدول لهذا الترتيب الزمني<sup>(0)</sup>.

- (۱) ظ: المؤلف، المستشرقون والدراسات القرآنية: ۸۸ وما بعدها.
- (٢) ظ: صبحي الصالح، مباحث في علوم القرآن: ١٧٦ وانظر مصادره.
  - (٣) ظ: السيوطي، الاتقان: ١/٢٠٢ + الزنجاني، تأريخ القرآن: ٤٨.
    - ٤) ظ: الطباطبائي، القرآن في الإسلام: ١٣٤ ـ ١٣٨.
      - ٥) مقدمتان في علوم القرآن: ١٤.

إلا أنه يختلف عن ترتيبه فيما ورد بأصل النسخة المطبوعة في ليبسك (١٨٧١ ـ ١٨٧٢ م) ولما أثبته الزنجاني في تقسيمه لجمع الإمام عليﷺ للمصحف في سبعة أجزاء<sup>(١)</sup>.

وإذا صحت هذه الرواية، فقد فاتنا تأريخ دقيق عن النزول يستند إلى أعظم راوية قد شاهد عصر التنزيل وصاحب مسيرته، وبذلك يكون الإمام عليﷺ أول من حقق في تثبيت نزول القرآن تأريخياً.

وليس أمامنا طريق إلى تعيين تأريخ النزول إلا من جهتين:

الأولى: الرواية الصحيحة الثابتة المرفوعة إلى النبي أو أهل البيت في أو الصحابة (رض) الذين شاهدوا قرائن الأحوال، وتتبعوا مسيرة الوحي من بدايته إلى نهايته، وقد كان جزء من ذلك متوافراً فيما نلمسه من روايات وآثار في كتب التفسير وعلوم القرآن، من نصوص يوردها الإثبات ويتناقلها الثقات، وإن كان بعضها لا يخلو من تضارب، أما رسول الله فقد ادعي أنه: «لم يؤمر به، ولم يجعل الله علم ذلك من فرائض الأمة»<sup>(1)</sup>.

الثانية: الاستنباط الاجتهادي القائم على أساس أعمال الفكر، ودراسة الأحداث، ومعرفة أسباب النزول، والمقارنة بين الآيات نفسها، واعتبار القرائن الحالية والمقالية، والسياق والنظم، ووحدة السورة الموضوعية، وما ماثل ذلك أدلة تقريبية على ذلك، لا سيما فيما لا نص عليه، فتتعين معرفته عن طريق الأدلة والبراهين والمرجحات فيؤخذ بأقواها حجة، وأبرمها دليلاً، وهذا ما نشاهده في شأن الآيات والسور المختلف بنزولها الزماني أو المكاني.

وقد استأنس العلماء والمحققون بعلائم وإمارات وخصائص، تتميز بها كل من السور المكية والمدنية، ففرقوا بينها على أساس هذا الفهم، والنظر في ذلك كضوابط قابلة للانطباق في أكثر تجاربها، إلا أنها ليست حتمية، ولكنها إمارات غالبة، لتوافر استثناءات في بعضها. فمن ضوابط معرفة السور المكية أوردوا ما يلي:

- (۱) ظ: الزنجاني، تأريخ القرآن: ٦٩ ما بعدها.
  - (٢) الزركشي، البرهان: ١٩١/١.

- ١ كل سورة فيها لفظ (كلا) فهى مكية.
- ٢ كل سورة فيها "يا أيها الناس" فهي مكية، والقاعدة ليست عامة، فهناك عدة سور مدنية فيها "يا أيها الناس".
  - ٣ ـ كل سورة فيها سجدة فهي مكية.
- ٤ كل سورة فيها قصص الأنبياء والأمم الخالية فهي مكية سوى البقرة.

٢ - كل سورة فيها حروف التهجي فهي مكية، إلا البقرة وآل عمران، وفي الرعد خلاف<sup>(١)</sup>.

ومن ضوابط السور المدنية أوردوا ما يلي:

- ١ كل سورة فيها «يا أيها الذين آمنوا» فهي مدنية، وهناك استثناء لسورة الحج.
- ٢ كل سورة فيها تفاصيل الفرائض والسنن والحدود والأحكام والقوانين فهي مدنية.
  - والموالين ليبي للسيح. ٣ ـ كل سورة فيها ذكر المنافقين فهي مدنية، سوى العنكبوت.
- ٤ كل سورة فيها إذن بالجهاد، أو ذكر له، وبيان لأحكامه، فهي مدنية.
- ٥ كل سورة فيها محاججة لأهل الكتاب، ومجادلة لهم، فهي مدنية<sup>(٢)</sup>.

والحق أن هذه الضوابط يمكن اعتبارها ضوابط استقرائية للأعم الأغلب فيما وقف عليه العلماء من كتاب الله، وقد يضاف إليها بعض

- قارن بين هذه الأقوال وتفصيلها في كل من: الزركشي، البرهان: ١٨٨/١ وما بعدها + السيوطي، الاتقان: ١/٤٧ وما بعدها.
- (٢) قارن بين هذه الأقوال وتفصيلها في كل من: المصدرين السابقين + صبحي الصالح، مباحث في علوم القرآن: ١٨٣.

الضوابط الأخرى ناظرة في الأسلوب أو العرض أو الموضوع، أو القصر أو الطول، أو الشدة أو اللين، يستضاء بها ويسترشد إلى تمييز المكي من المدني وبالعكس.

وسواء أكانت هذه الضوابط نقلية أم اجتهادية فإن لها استئناءات في حدود، وتماثلاً بين القسيمين في بعض الوجوه. وعليه فلا طريق لنا إلى القطع بالمكي أو المدني، إلا الرواية الصحيحة الثابتة، أو الأحداث التأريخية المتناولة لها سورة ما، وتقتضي التعيين الزماني أو التحديد المكاني، أو معرفة أسباب النزول بأشخاصه وأماكنه ووقائعه، لا دواعيه ومماثلاته ولوازمه، وبذلك يكون التدوين التأريخي لقسيمي القرآن مكية ومدنية، أمثل ترتيباً، وأكثر صحة.

على أن تلك الضوابط \_ ولا ننكر أهميتها \_ تشير إلى خصائص قيمة في مسيرة الوحي القرآني من الإجمال إلى التفصيل، ومن العموميات إلى الجزئيات، ومن الإشارة إلى التصريح، وهي بالأخير تنبه إلى الإيمان بالمرحلية الزمانية والمكانية في التشريع والقوانين والأنظمة، وتبرهن على تطور أساليب الرسالة ومقتضياتها.

وبديهي أن النزول إما أن يكون ابتدائياً، أو على أثر سؤال أو حادث أو استفتاء، فما كان منه ابتدائياً فيمكن اعتباره الأصل الأولي في الدين، والأساس في أركان التشريع العامة، وحجر الزاوية في تنظيم العالم من قبل الله تفضلاً منه وتحنناً ورحمة، وما جاء عقب واقعة فأما أن يكون حكماً جديداً لا عهد لهم به، أو نبأ مجهولاً عند السائلين، أو تفصيلاً في حدود وفرائض أجملت من ذي قبل، وفيه تتجلى حكمة التشريع وبواعث الحكم، وعنه نشأ علم أسباب النزول، والعلم بالسبب يورث العلم بالمسبب، واستفيد منه إنسانية القرآن، وعالمية دعوته، وشمولية أحكامه، لأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، ويعرف به الناسخ من المنسوخ في بعض الحالات، وفيه تعيين تأريخي للأحداث، وتقويم عام للمشكلات، وطريقه الأمثل هو النقل الصحيح القطعي.

قال الواحدي: «لا يحل القول في أسباب نزول الكتاب إلا بالرواية

والسماع ممن شاهدوا التنزيل، ووقفوا على الأسباب، وبحثوا عن علمها»<sup>(1)</sup>.

ويجب الحذر والتحرز تجاه أسباب النزول، فلا تؤخذ على علاتها، بل يجب عرضها على القرآن نفسه، فما وافق القرآن أخذ به، وما عارض القرآن طرح، فهناك التناقض الكثير في بعض الروايات، وهناك القصص الخرافي في جانب منه، وهناك الإسرائيليات المطولة التي لا يحتملها النص القرآني، بل وهناك ما لا يوحي بالسبب فيسمى سبباً، وقد يطلق في هذا الضوء السبب على اللازم والمتعلق وهو غير السبب، وقد يطلق السبب على ما يعتبر من باب الجري وقبيل الانطباق وليسا من الأسباب.

ولو سلمت أسباب النزول من هذه الثغرات، لكانت خير منار لتتبع كثير من تأريخية النزول على أتم وجه، وأفضل سبيل للكشف عن كثير من الحالات النفسية، والقابليات العقلية التي عليها القوم.

إن هذا الجانب غني ببحوث القدامي، فقد أفاض به كل من الواحدي والزركشي والسيوطي وأضرابهم، ونقلوا فيه آراء السلف، ولسنا بحاجة إلى نقدها ولا إلى سردها<sup>(٢)</sup>. والحق أن تعيين أسباب النزول يعين كثيراً على معرفة المكي من المدني في وجه من الوجوه لارتباطه بالأحداث والتأريخ والأشخاص ولكن أغلب ذلك في الآيات لا في السور، والروايات فيه متضاربة ومتعارضة.

وتأريخية النزول تقتضي أن نعطي تقسيماً للسور المكية والسور المدنية، وقد سبق أن أفضنا أن لا سبيل لذلك إلا الرواية الثابتة، وأنى لنا ذلك، فهناك اختلاف كثير في النقول بهذا الجانب، وذكر جميع التفصيلات تطويل بغير طائل، ولكننا سنلقي بالمسؤولية على الزركشي فنثبت ما أثبته.

- (۱) السيوطي، الاتقان: ۸۹/۱.
- ٢٢) ظ: تفصيل ذلك في كل من: الواحدي، أسباب النزول + الزركشي، البرهان: ٢٢/١ \_
   ٢٣ + السيوطي، الاتقان: ٢/١٢ \_ ٩٨.

قال الزركشي<sup>(1)</sup>:

«أول ما نزل من القرآن بمكة: (إقرأ باسم ربك)، ثم (ن والقلم)، ثم (يا أيها المزمل)، ثم (يا أيها المدثر)، ثم (تبت يدا أبي لهب)، ثم (إذا الشمس كورت)، ثم (سبح إسم ربك الأعلى)، ثم (والليل إذا يغشى)، ثم (والفجر)، ثم (والضحي)، ثم (ألم نشرح)، ثم (والعصر)، ثم (والعاديات)، ثم (إنا أعطيناك الكوثر)، ثم (ألهاكم التكاثر)، ثم (أرأيت الذي)، ثم (قل يا ا أيها الكافرون)، ثم (سورة الفيل)، ثم (الفلق)، ثم (الناس)، ثم (قل هو الله ا أحد)، ثم (والنجم إذا هوى)، ثم (عبس وتولى)، ثم (إنا أنزلناه)، ثم (والشمس وضحاها)، ثم (والسماء ذات البروج)، ثم (والتين والزيتون)، ثم ا (لإيلاف قريش)، ثم (القارعة)، ثم (لا أقسم بيوم القيامة)، ثم (الهمزة)، ثم (المرسلات)، ثم (ق والقرآن)، ثم (لا أقسم بهذا البلد)، ثم (الطارق)، ثم (اقتربت الساعة)، ثم (ص والقرآن)، ثم (الأعراف)، ثم (الجن)، ثم (يس)، ثم (الفرقان)، ثم (الملائكة)، ثم (مريم)، ثم (طه)، ثم (الواقعة)، ثم (الشعراء)، ثم (النمل)، ثم (القصص)، ثم (بني إسرائيل)، ثم (يونس)، ثم (هود)، ثم (يوسف)، ثم (الحجر))، ثم (الأنعام)، ثم (الصافات)، ثم (لقمان)، ثم (سبأ)، ثم (الزمر)، ثم (حم. المؤمن)، ثم (حم. السجدة)، ثم (حم. عسق)، ثم (حم الرخرف)، ثم (حم. الدخان)، ثم (حم. الجاثية)، ثم (حم. الأحقاف)، ثم (والذاريات)، ثم (الغاشية)، ثم (الكهف)، ثم (النحل)، ثم (نوح)، ثم (إبراهيم)، ثم (الأنبياء)، ثم (المؤمنون)، ثم (آلم. تنزيل)، ثم (والطور)، ثم (الملك)، ثم (سأل سائل)، ثم (عم يتساءلون)، ثم (والنازعات)، ثم (إذا السماء انفطرت)، ثم (إذا السماء انشقت)، ثم الروم.

واختلفوا في آخر ما نزل بمكة، فقال ابن عباس: (العنكبوت). وقال الضحاك وعطاء: (المؤمنون)، وقال مجاهد (ويل للمطففين).

فهذا ترتيب ما نزل من القرآن بمكة، وعليه استقرت الرواية من الثقات، وهي خمس وثمانون سورة.

الزركشي، البرهان: ١/١٩٢ وما بعدها.

ثم ذكر ترتيب ما نزل بالمدينة، وهو تسع وعشرون سورة:

فأول ما نزل فيها: سورة (البقرة)، ثم (الأنفال)، ثم (آل عمران)، ثم (الأحزاب)، ثم (الممتحنة)، ثم (النساء)، ثم (وإذا زلزلت)، ثم (الحديد)، ثم (محمد)، ثم (الرعد)، ثم (الرحمن)، ثم (هل أتى)، ثم (الطلاق)، ثم (لم يكن)، ثم (الحشر)، ثم (إذا جاء نصر الله)، ثم (النور)، ثم (الحج)، ثم (المنافقون)، ثم (المجادلة)، ثم (الحجرات)، ثم (يا أيها النبي لم تحرم)، ثم (الصف)، ثم (الجمعة)، ثم (التغابن)، ثم مهنه، من نقده المائدة على التية.

ومنهم من يقدم المائدة على التوبة .

فهذا ترتيب ما نزل بالمدينة. وأما ما اختلفوا فيه: ففاتحة الكتاب، فقال ابن عباس والضحاك ومقاتل وعطاء إنها مكية، وقال مجاهد أنها مدنية<sup>(1)</sup>.

واختلفوا في (ويل للمطففين) فقال ابن عباس: مدنية، وقال عطاء: هي آخر ما نزل بمكة.

فجميع ما نزل بمكة خمس وثمانون سورة، وجميع ما نزل بالمدينة تسع وعشرون سورة على الخيلاف الووايات<sup>(٢)</sup>ري

وهناك بعض السور المكية وفيها آيات مدنية، وبالعكس، وقد عينت من قبل الباحثين<sup>(٣)</sup>.

ولعل من المفيد حقاً أن نضع جدولاً بحسب ترتيب السور القرآنية في المصحف الشريف، نشير فيه إلى رقم السورة من المصحف، ثم نذكر

- (١) الحق أن فاتحة الكتاب مكية لأمرين: الأول ذكرها في سورة الحجر ﴿ولقد أتيناك سبعاً من المثاني والقرآن: العظيم﴾ والسبع المثاني هي الفاتحة، لأنها تثنى في الصلاة، وسورة الحجر مكية. الثاني: أن الصلاة شرعت في مكة (ولا صلاة إلا بفاتحة الكتاب). مضافاً إلى أن هناك قولاً أنها أول ما نزل من الوحي (ظ: السيوطي: ٢ الاتقان: ١/٧٠).
- (٢) ظ: تفصيل الاختلاف وقارن في كمل من: المباني في نظم المعاني: ٨ ـ ١٦ +
   السيوطي، الاتقان: ١/ ٢٥ ـ ٣٧ ـ ٢٢ ـ ٤٤ + الزنجاني تأريخ القرآن: ٤٩ ـ ٦١.
  - (٣) ظ: الزركشي، البرهان: ١٩٩/١.

اسمها المشهور، ثم نكتب عدد آياتها، ثم نشير إلى مكان النزول، ثم نتتبع تأريخ النزول، معتمدين بذلك على ترتيب المصحف الأمام، ومحققين في المعلومات المدونة على أوثق المصادر وأثبتها، ومن ثم نعقب في الهامش بالآيات المستثناة من السور مكية ومدنية، إعتماداً على الروايات القائلة بذلك<sup>(۱)</sup>.

على أن ما نقدمه من عرض قد لا يجد قبولاً عند بعض الباحثين، لا سيما في استثناء الآيات المكية من السور المدنية، والآيات المدنية من السور المكية، فقد ناقش صاحب الميزان في أغلب ذلك، واعتبر السياق لا يساعد على جملة منها، بل ولأدلة نظمية عليه، وطريقته في تعيين ذلك تعتمد النظم والسياق أولاً وأساساً<sup>(٢)</sup>.

ومهما يكن من أمر، فهو يتفق معنا في الأصل المشار إليه كما في الترتيب التالي:

| (ترتيب سور القرآن العددي والمكاني والزماني) |             |            |            |            |  |
|---------------------------------------------|-------------|------------|------------|------------|--|
| تأريخ النزول                                | مكان النزول | مدد أياتها | اسم السورة | رقم السورة |  |
| نزلت بعد المدثر <sup>(۳)</sup>              | مكيفي       | 6/1- V-    | الفاتحة    | Ŋ          |  |
| أول سورة مدنية <sup>(1)</sup>               | <br>مدنية   | 777        | البقرة     | ۲          |  |
| نزلت بعد الأنفال                            | مدنية       | ۲          | آل عمران   | ٣          |  |
| نزلت بعد الممتحنة                           | مدنية       | 171        | النساء     | ٤          |  |
| نزلت بعد الفتح <sup>(ه)</sup>               | مدنية       | 11.        | المائدة    | ٥          |  |

- (١) يقارن ذلك في كل من: الطبري، جامع البيان: + الطبرسي، مجمع البيان: + السيوطي:
   الاتقان: ١/ ٢٥ ـ ٣٧ + مقدمتان في علوم القرآن: ٨ ـ ١٦ + الزنجاني، تأريخ القرآن:
   ٤٩ + الشرقاوي، القرآن: المجيد: ٤٤.
  - (٢) ظ: الطباطبائي، الميزان: في أجزائه كافة.
- (٣) وقيل إنها مدنية عن مجاهد، وقيل أنزلت مرتين: مرة بمكة ومرة بالمدينة، وكونها مكية هو الأشهر (ظ: فيما سبق، الهامش رقم: ٤٦، من هذا الفصل).
  - (٤) ما عدا الآية: ٢٨١، فإنها نزلت بعوفات في حجة الوداع، وهذا لا يعارض مدنيتها.
    - ما عدا الآية: ٣، فإنها نزلت في حجة الوداع، وهذا لا يعارض مدنيتها.

| تأريخ النزول                     | مكان النزول | هدد آياتها | اسم السورة | رقم السورة |
|----------------------------------|-------------|------------|------------|------------|
| نزلت بعد الحجر (`)               | مكية        | ٥٦١        | الأنعام    | ۲          |
| نزلت بعد ص <sup>(۲)</sup>        | مكية        | 2.1        | الأعراف    | v          |
| نزلت بعد البقرة <sup>(٣)</sup>   | مدنية       | ۷٥         | الأنفال    | ٨          |
| نزلت بعد المائدة <sup>(٤)</sup>  | مدنية       | 129        | التوبة     | ٩          |
| نزلت بعد الإسراء <sup>(ه)</sup>  | مكية        | 1.9        | يونس       | ۱.         |
| نزلت بعد يونس <sup>(1)</sup>     | مكية        | 125        | هود        | 11         |
| نزلت بعد هود <sup>(۷)</sup>      | مكية        | 111        | يوسف       | 17         |
| نزلت بعد محمد                    | مدنية       | ٤٣         | الرعد      | ۱۳         |
| نزلت بعد يوسف^^                  | مكية        | ٥٢         | إبراهيم    | ١٤         |
| نزلت بعد يوسف <sup>(٩)</sup>     | مكية        | ٩٩         | الحجر      | 10         |
| نزلت بعد الکهف <sup>(۱۱)</sup>   | مكية        | 114        | النحل      | 17         |
| نزلت بعد القصص(١١)               | مكية        |            | الإسراء    | ١٧         |
| نزلت بعد الغاشية <sup>(١٢)</sup> | مکية        | <u> </u>   | الكهف      | ١٨         |
| نزلت بعد فاطر <sup>(۱۳)</sup>    | مكية        | 41         | مريم       | ١٩         |

- ما عدا الأيات: ٢٠، ٣٢، ٣١، ٩٦، ٢٢، ٢٢، ٢٤، ١٤٢، ٢٤١، ١٥٢، ١٥٢، ١٥٣ فإنها مدنية. (1) ما عدا الآيات: ١٦٣، ١٦٤، ١٦٥، ١٦٦ ١٦٧، ١٦٨، ١٦٩، ١٧٠ فإنها مدنية. (1) ما عدا الآيات: ٣٠، ٣١، ٣٢، ٣٣، ٣٣، ٣٣، ٣٥، ٣٦، فإنها مكية. (٣) ما عدا الآيتين: ١٢٨، ١٢٩، فمكيتان. (٤) ما عدا الآيات: ٤٠، ٤٠، ٥٥، ٩٦، فإنها مدنية. (٥) ما عدا الآيات: ١٢، ١٧، ١٤٤، فإنها مدنية. (1) ما عدا الآيات: ١، ٢، ٣، ٧. فإنها مدنية. (Y) ما عدا الآيتين: ٢٨، ٢٩، فمدنيتان. (A) ما عدا الآية: ٨٧، فمدنية على رواية يضعفها الكثيرون. (٩) (١٠) ما عدا الآيات: ١٢٦، ١٢٧، ١٢٨، فإنها مدنية. (11) منا عسد؛ الأيسات: ٣٦، ٣٢، ٣٢، ٥٧، ٧٢، ٧٧، ٧٧، ٧٧، ٨٧، ٩٧، ٨٠، ١٧، ١٧، ٨٠، ١٨، ١٩، فإنها مدنية. (١٢) مسا عسدا الأيسات: ٢٨، ٢٨، ٨٤، ٨٥، ٢٨، ٨٨، ٨٨، ٩٨، ٩٠، ٩١، ٢٩، ٣٢، ٣٢، ٢٢ ٩٤، ٩٥، ٣٦، ٩٧، ٩٨، ٩٩، ١٠٠، ١٠١، فمدنية.
  - (١٣) عدا الآيتين: ٥٨، ٧١، فمدنيتان.

| تأريخ النزول                     | مكان النزول | هدد آياتها | اسم السورة | رقم السورة |
|----------------------------------|-------------|------------|------------|------------|
| نزلت بعد مريم (``                | مكية        | 150        | طه         | ۲.         |
| نزلت بعد إبراهيم                 | مكية        | 111        | الأنبياء   | ۲۱         |
| نزلت بعد النور(^)                | مدنية       | ٧A         | الحج       | * *        |
| نزلت بعد الأنبياء                | مكية        | 114        | المؤمنون   | ۲۳         |
| نزلت بعد الحشر                   | مدنية       | ٦٤         | النور      | ٢٤         |
| نزلت بعد يس <sup>(۳)</sup>       | مكية        | ٧V         | الفرقان    | ۲0         |
| نزلت بعد الواقعة <sup>(1)</sup>  | مكية        | 222        | الشعراء    | 27         |
| نزلت بعد الشعراء                 | مكية        | 94         | النمل      | ۲۷         |
| نزلت بعد النمل <sup>(ه)</sup>    | مكية        | ٨٨         | القصص      | ۲۸         |
| نزلت بعد الروم <sup>(٢)</sup>    | مكية        | ٩٢         | العنكبوت   | 24         |
| نزلت بعد الانشقاق <sup>(v)</sup> | مكية        | ٦٠         | الروم      | ۳.         |
| نزلت بعد الصافات <sup>(٨)</sup>  | مكية        | ٣2         | لقمان      | ۲٦         |
| نزلت بعد المؤمنون <sup>(٩)</sup> | مكية        |            | السجدة     | ٣٢         |
| نزلت بعد آل عمران                | مدنية       | ۷۲         | الأحزاب    | ۴۳         |
| نزلت بعد لقمان <sup>(۱۱)</sup>   | مكية        | 65         | سبأ        | ٣٤         |
| نزلت بعد الفرقان                 | مكية        | ٤٥         | فاطر       | ٣٥         |

(١) عدا الآيتين: ١٣٠، ١٣١، فمدنيتان.

- (٢) ما عدا الآيات: ٥٢، ٥٣، ٥٤، ٥٥، فنزلت بين مكة والمدينة.
  - (٣) ما عدا الآيات: ٦٨، ٦٩، ٧٠، فإنها مدنية.
- (٤) ما عدا الآيات: ١٩٧، ٢٢٤، ٢٢٥، ٢٢٦، ٢٢٧، فإنها مدنية.
- ٥٥) ما عدا الآيات: ٥٢، ٥٣، ٥٤، ٥٥، ٨٥، فنزلت بالجحفة أثناء الهجرة.
- (٦) ما عدا الآيات: ١، ٣، ٣، ٤، ٥، ٦، ٧، ٨، ٩، ١٠، ١١ فإنها مدنية.
  - (٧) عدا الآية: ١٧، فإنها مدنية.
  - (A) ما عدا الآيات: ٢٧، ٢٨، ٢٩، فإنها مدنية.
  - (٩) ما عدا الآيات: ١٦، ١٧، ١٨، ١٩، ٢٠، فإنها مدنية.
    - (١٠) ما عدا الآية: ٦، فإنها مدنية.

| تأريخ النزول                      | مكان النزول          | عدد آياتها   | اسم السورة | رقم السورة |
|-----------------------------------|----------------------|--------------|------------|------------|
| نزلت بعد الجن <sup>(۱)</sup>      | مكية                 | ۸۳           | يَس        | ٣٦         |
| نزلت بعد الأنعام                  | مكية                 | 141          | الصافات    | ٣٧         |
| نزلت بعد القمر                    | مكية                 | ~~           | ص          | ۲۸         |
| نزلت بعد سبأ <sup>(۲)</sup>       | مكية                 | V٥           | الزمر      | ٣٩         |
| نزلت بعد الزمر <sup>(۳)</sup>     | مكية                 | 入り           | المؤمن     | ٤٠         |
| نزلت بعد غافر                     | مكية                 | ٥٤           | فصلت       | ٤١         |
| نزلت بعد فصلت <sup>(٤)</sup>      | مكية                 | ٥٣           | الشورى     | ٤٢         |
| نزلت بعد الشورى <sup>(ە)</sup>    | مكية                 | ٨٩           | الزخرف     | ٤٣         |
| نزلت بعد الزخوف                   | مكية                 | ٥٩           | الدخان     | ٤٤         |
| نزلت بعد الدخان(٢)                | مكية                 | ۳v           | الجاثية    | ٤٥         |
| نزلت بعد الجاثية <sup>(v)</sup>   | مكية                 | ٣٥           | الأحقاف    | ٤٦         |
| نزلت بعد الحديد <sup>(م)</sup>    | مدنية                | ٣٨           | محمد       | ٤٧         |
| نزلت بعد الجمعة <sup>(٩)</sup>    | ملدنية               | 79           | الفتح      | ٤٨         |
| نزلت بعد المجادلة                 | مدنية <sub>ا</sub> ي | In the start | الحجرات    | ٤٩         |
| نزلت بعد المرسلات <sup>(۱۰)</sup> | مكية                 | ٤٥           | ق          | ٥.         |
| نزلت بعد الأحقاف                  | مكية                 | ٦.           | الذاريات   | ٥١         |

(١٠) ما عدا الآية: ٣٨، فإنها مدنية.

| تأريخ النزول                   | مكان النزول | هدد آياتها | اسم السورة   | رقم السورة |
|--------------------------------|-------------|------------|--------------|------------|
| نزلت بعد السجدة                | مكية        | ٤٩         | الطور        | ۲۵         |
| نزلت بعد الإخلاص(()            | مكية        | ٦٢         | النجم        | ٥٣         |
| نزلت بعد الطارق <sup>(٢)</sup> | مكية        | 00         | القمر        | ٥٤         |
| نزلت بعد الرعد                 | مدنية       | ٧A         | الرحمن       | 00         |
| نزلت بعد طه <sup>(۳)</sup>     | مكية        | ٩٦         | الواقعة      | 50         |
| نزلت بعد الزلزلة               | مدنية       | 24         | الحديد       | ٥٧         |
| نزلت بعد المنافقون             | مدنية       | ۲۲         | المجادلة     | ٥٨         |
| نزلت بعد البينة                | مدنية       | 22         | الحشر        | ٥٩         |
| نزلت بعد الأحزاب               | مدنية       | ۱۳         | الممتحنة     | ٦.         |
| نزلت بعد التغابن               | مدنية       | ١٤         | الصف         | 17         |
| نزلت بعد الصف                  | مدنية       | 11         | الجمعة       | ٦٢         |
| نزلت بعد الحج                  | مدنية       | 11         | المنافقون    | 78         |
| نزلت بعد التحريم               | مدنية       |            | التغابن      | ٦٤         |
| نزلت بعد الإنسان               | مدنية       | -          | الطلاق       | ٦٥         |
| نزلت بعد الحجرات               | المعلمتية   | 20/199     | التحريم مركز | 77         |
| نزلت بعد الطور                 | مكية        | ۳.         | الملك        | ٦٧         |
| نزلت بعد العلق <sup>(٤)</sup>  | مكية        | 07         | القلم        | ٦٨         |
| نزلت بعد الملك                 | مكية        | 07         | الحاقة       | ٦٩         |
| نزلت بعد الحاقة                | مكية        | ٤٤         | المعارج      | ٧٠         |
| نزلت بعد النحل                 | مكية        | YA         | نوح          | ¥١         |
| نزلت بعد الأعراف               | مكية        | ۲۸         | الجن         | ٧Y         |
|                                |             |            |              |            |

(۱) ما عدا الآية: ۳۲، فإنها مدنية.

(٢) ما عدا الآيات: ٤٤، ٤٥، ٤٦، فمدنية.

(٣) ما عدا الآيتين: ٨١، ٨٢، فمدنيتان.

(٤) إلا من الآية: ١٧ إلى غاية الآية: ٣٣، ومن الآية: ٤٨، إلى غاية: ٥٠ فإنها مدنية.

| تأريخ النزول                     | مكان النزول | حدد آياتها | اسم السورة | رقم السورة |
|----------------------------------|-------------|------------|------------|------------|
| نزلت بعد القلم <sup>(1)</sup>    | مكية        | ۲.         | المزمل     | <b>۲</b> ۲ |
| نزلت بعد المزمل                  | مكية        | ٥٦         | المدثر     | ٧٤         |
| نزلت بعد القارعة                 | مكية        | ٤٠         | القيامة    | ٧۵         |
| نزلت بعد الرحمن                  | مدنية       | ۳١         | الدهر      | ٧٦         |
| نزلت بعد الهمزة <sup>(٢)</sup>   | مكية        | ٥.         | المرسلات   | vv         |
| نزلت بعد المعارج                 | مكية        | ٤٠         | النبأ      | ٧٨         |
| نزلت بعد النبأ                   | مكية        | ٤٦         | النازعات   | ۷٩         |
| نزلت بعد النجم                   | مكية        | ٤٢         | عبس        | ۸.         |
| نزلت بعد المسد                   | مكية        | 24         | التكوير    | ۸۱         |
| نزلت بعد النازعات                | مكية        | 19         | الانفطار   | 7.4        |
| نزلت بعد العنكبوت <sup>(٣)</sup> | مكية        | ٣٦         | المطففين   | ٨٣         |
| نزلت بعد الانفطار                | مكية        | ۲٥         | الانشقاق   | ٨٤         |
| نزلت يعد الشمس                   | مكبة        | () Y       | البروج     | ٨٥         |
| نزلت بعد البلد                   | مكية        | ₩.         | الطارق     | ۲۸.        |
| نزلت بعد التكوير                 | والصحجيف وك | []= \X \}  | الأعلى     | ٨٧         |
| نزلت بعد الذاريات                | مكبة        | ۲٦         | الغاشية    | ٨٨         |
| نزلت بعد الليل                   | مكية        | ۳.         | الفجر      | ٨٩         |
| نزلت بعد ق                       | مكية        | ۲.         | البلد      | ٩٠         |
| نزلت بعد القدر                   | مكية        | 10         | الشمس      | ٩١         |
| نزلت بعد الأعلى                  | مكية        | 21         | الليل      | ٩٢         |
| نزلت بعد الفجر                   | مكية        | 11         | الضحى      | ٩٣         |
| نزلت بعد الضحى                   | مكية        | ٨          | الانشراح   | ٩٤         |

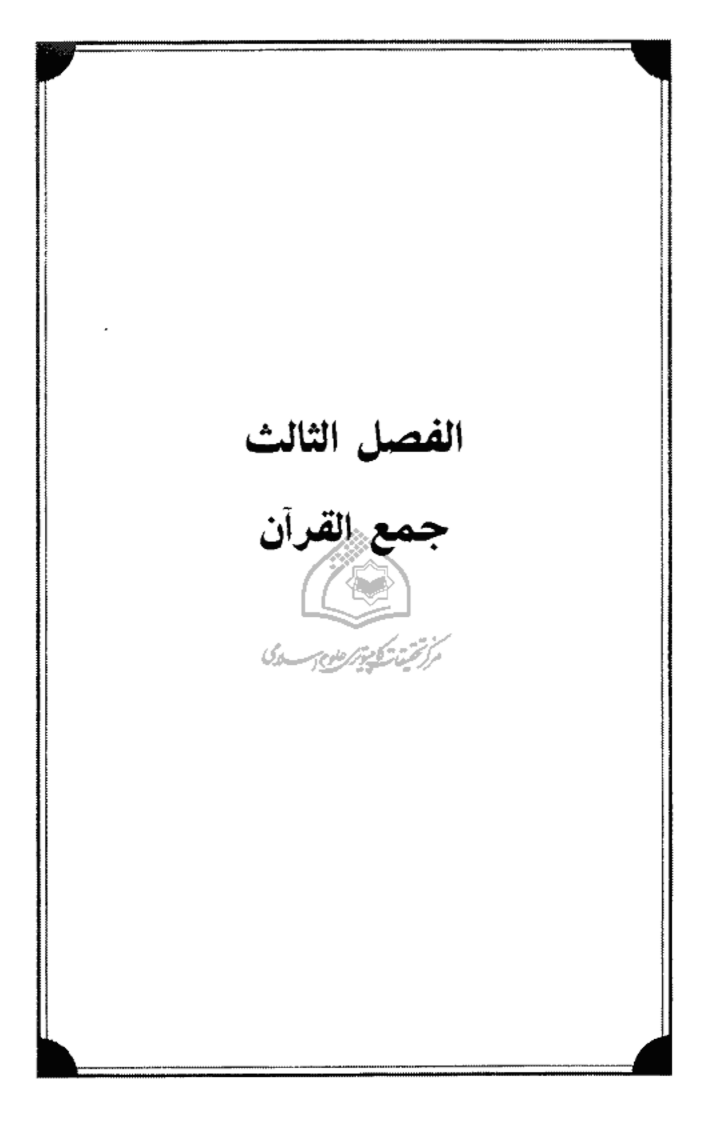
(١) إلا الآيات: ١٠، ١١، ٢٠، فإنها مدنية.

(٢) ما عدا الآية: ٤٨، فإنها مدنية.

(٣) همي آخر سورة نزلت بمكة.

| تأريخ النزول         | مكان النزول | هدد آيائها | اسم السورة | رقم السورة |
|----------------------|-------------|------------|------------|------------|
| نزلت بعد البروج      | مكية        | ٨          | التين      | ٩٥         |
| أول ما نزل من القرآن | مكية        | 19         | العلق      | ٩٦         |
| نزلت بعد عبس         | مكية        | ٥          | القدر      | ٩٧         |
| نزلت بعد الطلاق      | مدنية       | ٨          | اليينة     | ٩٨         |
| نزلت بعد النساء      | مدنية       | ٨          | الزلزال    | ٩٩         |
| نزلت بعد العصر       | مكية        | 11         | العاديات   | ١          |
| نزلت بعد قريش        | مكية        | 11         | القارعة    | 1 • 1      |
| نزلت بعد الكوثر      | مكية        | ٨          | التكاثر    | 1.4        |
| نزلت بعد ألم نشرح    | مكية        | ٣          | العصر      | ۱۰۳        |
| نزلت بعد القيامة     | مكية        | ٩          | الهمزة     | ١٠٤        |
| نزلت بعد الكافرون    | مكية        | ٥          | الفيل      | 1.0        |
| نزلت بعد التين       | مكية        | <u>د</u>   | قريش       | 1.7        |
| نزلت بعد التكاثر (١) | مكية        | Ŷ          | الماعون    | 1.4        |
| نزلت بعد العاديات    | مكية        |            | الكوثر     | ۱۰۸        |
| نزلت بعد الماعون     | _ میکیة     |            | الكافرون   | 1.9        |
| آخر ما نزل من سور    | مدنية       | ٣          | النصر      | 11.        |
| القرآن (۲)           |             |            |            |            |
| نزلت بعد الفاتحة     | مكية        | ٥          | المسد      | 111        |
| نزلت بعد الناس       | مكية        | ٤          | الإخلاص    | 111        |
| نزلت بعد الفيل       | مكية        | ٥          | الفلق      | 115        |
| نزلت بعد الفلق       | مكية        | ٦          | الناس      | 112        |

- الآيات الثلاث الأولى مكيات، والبقية مدنية.
  - (٢) وقد نزلت بمنى في حجة الوداع.





-

لجمع القرآن في الروايات تأريخ متناقض عجيب، ألقى بتبعته على القرآن الكريم، والقرآن أسمى من أن يقدح فيه تعارض الروايات، وتداخل الأهواء، فهو محفوظ كما نزل، وسالم كما أوحي:

هذه الروايات بعد ضم بعضها إلى البعض الآخر تسفر عن هذه النتائج المتضاربة.

أ ـ مات النبي في والقرآن كله على العسب واللخاف والرقاع والأكتاف، ولكنه لم يجمع في مصحف، وقد راع أبا بكر (رض) كثرة القتل في القتل في القتل في القتل في القتل في القراء بعد وقعة اليمامة في السنة الثانية عشرة للهجرة، فاستشار عمر في الأمر، فأقرا معاً جمع القرآن من الصحف إلى المصحف، أو من العسب واللخاف والأقتاب إلى الصحف، وكلفا بالمهمة زيد بن ثابت.

ب ــ أن عمر بن الخطاب كان أول من جمع القرآن بعد النبي على بعد أن سأل عن آية فلم يجب إليها، ونهض بالمهمة زيد بن ثابت.

ج ـ أن أبا بكر مات، وعمر قد قتل، ولم يجمع القرآن بعد، أي أن المسلمين في حالة فوضى من شرائع دينهم، وكتاب ربهم.

د ـ أن عثمان كان أول من جمع المصحف تارة، وأول من وحد المصحف تارة أخرى.

هـ أن القرآن كان مجموعاً في عهد النبي الله وأن جامعيه كانوا من الكثرة بحيث يعدون تارة، ويخصصون تارة أخرى، ولا يحاط بهم سواهما. ولقد وقفت من هذه الروايات موقف المندهش تارة، وموقف المتحير تارة أخرى، وقررت في النهاية دراستها في موضوعية خالصة، أخلص منها إلى نتائج سليمة، قد تقارب الواقع وتتجه نحو الصواب بإذن الله.

وهذه الدراسة تعنى بالاستنباط القائم على أساس الاجتهاد الفكري، والاجتهاد معرض للخطأ والصواب، وهي لا تمس القرآن ولا الحديث، وإنما تسير بينهما هامشياً، فالقرآن هو القرآن أنى كانت طرقه، وليس في جميع روايات الجمع ما هو مرفوع إلى رسول الله على .

من خلال ما تقدم نظفر بحصيلتين متعارضتين:

الأولى: إن النبيﷺ مات والقرآن بعد لم يجمع في مصحف.

الثانية: أن القرآن كان مجموعاً في عهد النبي 🎎 في مصحف.

يدل على الحصيلة الأولى طائفة الروايات المتناثرة لإثبات الفقرات أ، ب، ج، د.

ويدل على الحصيلة الثانية طائفة الروايات والدلائل والبراهين لإثبات الفقرة ه.

ولسنا نحاول تفنيد روايات الحصيلة الأولى بقدر ما يهمنا إثبات حقيقة الحصيلة الثانية. لقد تتبع السيد الخوتي ـ فكفانا مؤنة الخوض في ذلك ـ روايات الجمع بناءً على الحصيلة الأولى في كل من صحيح البخاري، ومسند أحمد، وكنز العمال، ومنتخب كنز العمال، والاتقان للسيوطي، وكان أهم هذه الروايات من خلال تعقيبه عليها ـ غثها وسمينها ـ إثنتان وعشرون رواية<sup>(۱)</sup>.

وقد خلص إلى تناقضها في تعيين العهد الذي جمع فيه القرآن متردداً بين عهود أبي بكر، عمر، عثمان، ومن هو المتصدي لذلك؟ هل هو أبو بكر، أو عمر، أو زيد بن ثابت؟ وهل بقي من الآيات ما لم يدون إلى زمن عثمان؟ ومن الذي طلب من أبي بكر جمع القرآن؟ ومتى

<sup>(</sup>١) الخوتي، البيان: ٢٤٠ ـ ٢٤٦.

ألحقت بعض الآيات في القرآن، وبماذا ثبت ذلك، وهل يكفي ذلك لتواتر القرآن<sup>(1)</sup>.

وقد عارض الخوتي هذه الروايات بروايات أخر تدل على جمع القرآن في عهد رسول الله على مستنداً فيها إلى منتخب كنز العمال، وصحيح البخاري، وإتقان السيوطي، وقد اعتبر التمحل بأن المراد من الجمع في هذه الروايات هو الجمع في الصدور لا التدوين، دعوى لا شاهد عليها، لأن الحفاظ أكثر من أن يعدوا<sup>(٢)</sup>.

وقد ثبت لديه جمع القرآن بعهد رسول الله في واعتبر ما سوى هذا معارضاً لكتاب الله، ومخالفاً لحكم العقل، ومناهضة صريحة للإجماع الذي عليه المسلمون كافة بأن القرآن لا طريق لإثباته إلا التواتر، فلا بد من طرح هذه الروايات لأنها تدل على ثبوت القرآن بغير التواتر، وقد ثبت بطلان ذلك بإجماع المسلمين<sup>(٣)</sup>.

واعتبر القول بروايات الجمع على أساس الحصيلة الأولى يستلزم فتح القول بالتحريف، باعتبار الجمع على تلك الطرق يكون قابلاً للزيادة والنقصان<sup>(1)</sup>.

وقد أيد جمع عثمان للقرآن، لا بمعنى أنه جمع الآيات والسور في مصحف، بل بمعنى أنه جمع المسلمين على قراءة إمام واحد: «وهذا العمل من عثمان لم ينتقده عليه أحد من المسلمين، وذلك لأن الاختلاف في القراءة كان يؤدي إلى الاختلاف بين المسلمين، وتمزيق صفوفهم، وتفريق وحدتهم، بل كان يؤدي إلى تكفير بعضهم بعضاً، وقد مرَّ أن النبي في منع عن الاختلاف في القرآن»<sup>(ه)</sup>.

والحق أن الخوئي قد تتبع هذه القضية بكل جزئياتها وتفصيلاتها،

- (۱) المصدر نفسه: ۲٤۷ ـ ۲٤۹.
- (٢) المصدر نفسه: ٢٤٩ ـ ٢٥١.
- (٣) المصدر نفسه: ٢٥٢ ـ ٢٥٦.
  - (٤) المصدر نفسه: ۲۵۷.
  - (٥) المصدر نفسه: ۲۵۸.

وانقض عليها يفندها ويجرحها، مثبتاً أن القرآن قد دون في عهد رسول الله يُن وهذا ما نذهب إليه من خلال اضطلاعنا بأدلة جمة تستقطب جملة من الروايات، وطائفة من الأدلة الخارجية والداخلية حول الكتاب وضمن الكتاب وعلى هامش الكتاب، تثبت دون ريب تكامل الجمع التدويني للقرآن في عهد النبي في . ولا نريد أن ندخل في متاهة من هذا الموضوع بقدر ما نريد إثبات الحقيقة والوصول إليها بكل الطرق المختصرة.

ففي جملة من الروايات المعتبرة نجد جزءاً لا يستهان به من هذه الحقيقة:

١ - في البخاري، أن من جمعوا القرآن على عهد النبي أربعة، فعن قتادة، قال سألت أنس بن مالك: من جمع القرآن على عهد رسول الله على ؟ قال: أربعة كلهم من الأنصار: أبي بن كعب، ومعاذ بن جبل، وزيد بن ثابت، وأبو زيد<sup>(١)</sup>.

٢ ـ مات النبي الله ولم يجمع القرآن غير أربعة: أبو الدرداء، ومعاذ ابن جبل، وزيد بن ثابت، وأبو زيد؟؟

٣ - أورد البيهقي عن ابن سيرين، جمع القرآن على عهد رسول الله الله المارية لا يختلف فيهم: معاذ بن جبل، وأبيّ بن كعب، وزيد، وأبو زيد. واختلفوا في رجلين من ثلاثة: أبو الدرداء، وعثمان، وقيل: عثمان وتميم الداري<sup>(٣)</sup>.

٤ ـ عن الشعبي، جمع القرآن على عهد رسول الله الله عنه: أبي، وزيد، وأبو الدرداء، وسعد بن عبيد، وأبو زيد، ومجمع بن جارية وقد أخذه إلا سورتين أو ثلاثة. قال: ولم يجمعه أحد من الخلفاء من أصحاب محمد غير عثمان<sup>(3)</sup>.

٥ ـ وجمع على عهد النبي عنه بعض من الصحابة القرآن كله، وبعض
 منهم جمع القرآن، ثم كمله بعد النبي غنه ، وذكر محمد بن إسحاق في
 الفهرست: «إن الجمّاع للقرآن على عهد النبي غنه هم: علي بن أبي طالب

<sup>(</sup>١)، (٢)، (٣)، (٤) ظ: الزركشي، البرهان: ٢٤١/١.

عليه السلام، وسعد بن عبيد بن النعمان، وأبو الدرداء عويمر بن زيد، ومعاذ بن جبل بن أوس، وأبو زيد ثابت بن زيد، وأبي بن كعب، وعبيد ابن معاوية، وزيد بن ثابت»<sup>(۱)</sup>.

٦ - وذكر الحافظ شمس الدين الذهبي، أن الأعداد المتقدمة هم الذين عرضوه على النبي في واتصلت بنا أسانيدهم، وأما من جمعه منهم، ولم يتصل بنا فكثير. وأما الذين عرضوا القرآن على النبي فسبعة: عثمان بن عفان، وعلي بن أبي طالب، وعبد الله بن مسعود، وأبي بن كعب، وزيد بن ثابت، وأبو موسى الأشعري، وأبو الدرداء.

وقد أكد الحافظ الذهبي نفسه الجمع في عهد النبيﷺ فقال: وقد جمع القرآن غيرهم من الصحابة، كمعاذ بن جبل، وأبي زيد، وسالم مولى أبي حذيفة، وعبد الله بن عمر، وعقبة بن عامر<sup>(٢)</sup>.

٧ - روى الخوارزمي في مناقبه عن علي بن رياح، قال: جمع القرآن على عهد رسول الله علي بن أبي طالب عليه السلام، وأبي بن كعب<sup>(٣)</sup>.

٨ ـ أخرج بن أبي داود عن محمد بن كعب القرظي، قال: جمع القرآن على عهد رسول الله في خمسة من الأنصار: معاذ بن جبل، وعبادة بن القرآن على عهد رأبي بن كعب، وأبو الدرداء، وأبو أيوب الأنصاري<sup>(3)</sup>.

٩ ـ قال الحارث المحاسبي، فيما أكده الزركشي: «وأما أبي بن كعب، وعبد الله بن مسعود، ومعاذ بن جبل: فبغير شك جمعوا القرآن، والدلائل عليه متظاهرة»<sup>(ه)</sup>.

١٠ ـ أخرج البيهقي، وأبو داود، عن الشعبي، قال: جمع القرآن على عهد النبي ٢٠ سنة: أبي، وزيد، ومعاذ، وأبو الدرداء، وسعد بن

- ظ: الزنجاني، تأريخ القرآن: ٤٦ وانظر مصدره.
  - (٢) الزركشي، البرهان: ١/٢٤٢ وما بعدها.
    - (٣) الزنجاني، تأريخ القرآن: ٤٧.
    - ٤) السيوطي، الاتقان: ٢٠٢/١.
    - (٥) الزركشي، البرهان: ٢٣٩/١.

عبيد، وأبو زيد. ومجمع بن جارية قد أخذه إلاّ سورتين أو ثلاثة<sup>(1)</sup>.

١١ ـ ذكر بن أبي داود فيمن جمع القرآن: قيس بن أبي صعصعة، وهو خزرجي يكنّى: أبا زيد<sup>(٢)</sup>.

١٢ ـ قال أبو أحمد العسكري: لم يجمع القرآن من الأوس غير سعد بن عبيد. وقال ابن حبيب في المحبر: سعد بن عبيد أحد من جمع القرآن على عهد النبيﷺ <sup>(٣)</sup>.

١٣ ـ قال السيوطي: ظفرت بامرأة من الصحابيات جمعت القرآن، ولم يعدها أحد ممن تكلم في ذلك، فأخرج ابن سعد في الطبقات: أنبأنا الفضل بن دُكين، قال حدثنا: الوليد بن عبد الله بن جميع، قال: حدثتني جدتي أم ورقة بنت عبد الله بن الحارث ـ وكان رسول الله يزورها، ويسميها الشهيدة ـ وكانت قد جمعت القرآن... ئم ساق الحديث<sup>(3)</sup>.

وهذه الجملة من الروايات بضم بعضها إلى البعض الآخر تبرز لنا طائفة كبيرة من أعلام المهاجرين والأنصار قد جمعت القرآن في عهد رسول الله في ، وليس من المرجح أن يكون هؤلاء الرواة جميعاً مع اختلاف عصورهم قد تواطنوا على الكذب، فأوردوا ذكر هذه الجمهرة من الصحابة ممن جمعوا القرآن، ولا متازع لهم في ذلك، بل ولا مناقش من الأعلام.

وأنت ترى أن هذه الروايات تدل دلالة قاطعة على الجمع المتعارف، وهو التدوين في مجموع ما، وقد يحلو للبعض أن يفسر الجمع بالحفظ في الصدور، ولا دلالة لغوية عليه، إذ أنه انتقال باللفظ عن الأصل إلى سواه دون قرينة تعرف عن المعنى الأول، ولأنه معارض بجمهور الحفظة الذين لا يعدون في عهد النبي يشي كثرة وتواتراً وشيوعاً، من النساء والرجال

- (١) السيوطي، الاتقان: ١/٢٠٢.
  - (٢) المصدر نفسه: ٢٠٢/١.
  - (٣) المصدر نفسه: ۲۰۳/۱.
  - (٤) المصدر نفسه: ۲۰۳/۱

وفيهم الخلفاء الأربعة وأمهات المؤمنين وذرية رسول الله عدا آلاف المسلمين في طول البلاد وعرضها .

لقد عقب الماوردي على الرواية القائلة، بأنه لم يجمع القرآن على عهد رسول اللهﷺ إلاّ أربعة، واستقل ذلك بل استنكره، فقال:

وكيف يمكن الإحاطة بأنه لم يكمله سوى أربعة، والصحابة متفرقون في البلاد؟ وإن لم يكمله سوى أربعة، فقد حفظ جميع أجزائه مئون لا يحصونه<sup>(1)</sup>.

فالماوردي هنا يفرق بين الجمع والحفظ، وهو من علماء القرن الخامس الهجري، ممن يعرف فحوى الخطاب، ومنطوق العبارة، ودلالة الألفاظ.

والفرق بين الجمع والقراءة والحفظ جليَّ لا يحتاج معه إلى بيان، قد ذكر أبو عبيد في كتاب القراءات: القراء من أصحاب النبي فعدَّ الخلفاء الأربعة، وطلحة، وسعداً، وابن مسعود، وحذيفة، وسالماً، وأبا هريرة، وعبد الله بن السائب، والعبادلة<sup>(٢)</sup>، وعائشة، وحفصة، وأم سلمة.

ومن الأنصار: عبادة بن الصامت، ومعاذ الذي يكنّى أبا حليمة، ومجمع بن جارية، وفضالة بن عبيك، ومسلم بن مخلد<sup>(٣)</sup>.

وهذا العدد يقتضي أن يكون على سبيل النموذج والمثال، لا على سبيل الحصر والاستقصاء، أو أن هؤلاء ممن اشتهر بالحفظ والقراءة أكثر من غيرهم.

ومما يؤيد صدق الروايات المتقدمة في إرادة الجمع المتعارف هو تداول جمع القرآن على عهد رسول اللهﷺ بما روي عن زيد بن ثابت فإنه يقول:

- (۱) الزركشي، البرهان: ۲٤٢/۱.
- (٢) العبادلة؛ عبد الله بن عباس، وعبد الله بن عمر بن الخطاب، وعبد الله بن عمرو بن العاص، ظ: ابن منظور، لسان العرب: ٢٦٩/٤.
  - (٣) السيوطي، الاتقان: ١/٢٠٢.

«كنا حول رسول الله الله القرآن من الرقاع»(``. ودلالة التأليف، تعني الجمع والتدوين، وضم شيء إلى شيء، ليصح أن يطلق عليه اسم التأليف.

ولا دليل على ادعاء الزركشي: بأن بعض القرآن جمع بحضرة النبي (<sup>(۲)</sup>. فلم لا يكون كل القرآن جمع في حضرة النبي علماً بأنه قد سبقه من صرح بجمع القرآن كله لا بعضه في عهد النبي بما نصه: «أنه لم يكن يجمع القرآن كله إلا نفر يسير من أصحاب الرسول (<sup>۳)</sup>.

ولا ريب \_ بعد هذا كله \_ أن هناك بعض المصاحف المتداولة عند بعض الصحابة في عهد رسول الله في ، والأخبار مجمعة على صحة وجودها، وعلى تعدد مصاحف الصحابة أيضاً، إذ لو لم يكن هناك جمع بالمعنى المتبادر إليه، لما كانت تلك المصاحف أصلاً، إن وجودها نفسه هو دليل الجمع، إذ لم يصدر منع من النبي في عن جمعه، بل هناك رواية عنه في تقول: «لا تكتبوا عنى شيئاً سوى القرآن، فمن كتب عني غير القرآن فليمحه»<sup>(3)</sup>.

وجمع هؤلاء الصحابة للقرآن هو الجمع الذي نقول به، لا الحفظ، وإلا فما معنى تسميتها بالعصاحف؟ وما معنى اختلاف هذه المصاحف فيما تدعي الروايات.

لقد أورد ابن أبي داود قائمة طويلة بأسماء مصاحف الصحابة، وعقب عليها بما فيها من الاختلاف، هذا الاختلاف الذي قد يعود في نظرنا إلى التأويل لا إلى التنزيل، أو إلى عدم الضبط في أسوأ الاحتمالات، وقد عقد لذلك باباً سماه (باب اختلاف مصاحف الصحابة»<sup>(0)</sup>.

- أبو شامة، المرشد الوجيز: ٤٤.
- (٢) ظ: الزركشي، البرهان: ١/٢٣٧.
  - (٣) مقدمتان في علوم القرآن: ٢٥.
- (٤) الخطيب البغدادي، تقييد العلم: ٢٩.
- ٥) ابن أبي داود، كتاب المصاحف: ٥٠ ـ ٨٨.

وقد عدد ابن أبي داود منها: مصحف عمر بن الخطاب، مصحف علي بن أبي طالب، مصحف أبَيّ بن أبي كعب، مصحف عبد الله بن مسعود، مصحف عبد الله بن عباس، مصحف عبد الله بن الزبير، مصحف عبد الله بن عمرو بن العاص، مصحف عائشة زوج النبي لله ، مصحف حفصة زوج النبي لله مصحف أم سلمة زوج النبي لله .

قـال الآمـدي (ت: ٦١٧ هـ) فـي كـتـابـه (الأفـكـار الأبـكـار): «إن المصاحف المشهورة في زمن الصحابة كانت مقروءة عليه ومعروضة»<sup>(٢)</sup>.

فالآمدي يجيبنا على سؤال دقيق هو: متى كتبت هذه المصاحف؟ ومتى جمعت؟ وكيف أقرت؟ والجواب أنها كتبت في عهد النبي؟ وقرئت عليه، بل هي معروضة عليه للضبط والدقة والاتقان.

وهناك دليل جوهري آخر، وهو أن الروايات في قراءة القرآن كله، وختمه، في عهد رسول الله تنطق بوجود جمعي له، إذ كيف يقرأ فيه من لم يحصل عليه.

وقد روي في غير هذا الحديث، أن النبيﷺ قال له أول مرة، إقرأ القرآن في أربعين<sup>(٤)</sup>.

٢ - وروي عنه في قوله: «لم يفقه من قرأ القرآن في أقل من ثلاث»<sup>(٥)</sup>. فأي قرآن يشير إليه النبي في إن لم يكن مجموعاً، ومتداولاً بما تتيسر قراءته عند المسملين.

- (١) المصدر نفسه: والصفحات.
- (٢) الزنجاني، تأريخ القرآن: ٣٩.
- (٣) (٤)، (٥) مقدمتان في علوم القرآن: ٢٧ ـ ٢٨.

٣ ـ ومن المشهور الذي لا يجهل أن عمر بن الخطاب (رض) أقام من صلى التراويح بالناس في ليالي رمضان، وأمره أن يقرأ في الركعة الواحدة نحواً من عشرين آية، فكان يحيى القرآن في الشهر مرتين. ومعلوم أن ذلك لم يكن من المصحف الذي كتبه زيد، لأن المصاحف لم تنسخ منه<sup>(١)</sup>.

وهذا تصريح بوجود المصاحف المغايرة لما استنسخه زيد، وأن سيرة المسلمين عليها إذ لم يعمم مصحف زيد.

وصاحب الرأي السابق يذهب صراحة أن القرآن كان منظوماً ومجموعاً على عهد رسول الهي<sup>(٢)</sup>.

## \* \* \*

وقد يقال بأن الكتابة كانت محدودة في عصر الرسول الأعظم، وقد يحول هذا دون تدوين القرآن، فيقال إن عصر النبي في وعصر أبي بكر واحد، فما يقال هناك يقال هنا. على أن موضوع الكتابة لا يخلو من مبالغة، فهي وإن كانت محدودة النطاق، ومقتصرة على طبقة من الناس، فإننا نشكك كثيراً في تحديد الأرقام التي أوردها المؤرخون، ولنا عليها مؤاخذات ليس هذا موطن بحثها، ويزداد شكنا حينما نلمح البلاذري يقول: «دخل الإسلام وفي قريش سبعة عشر رجلاً يكتب»<sup>(٣)</sup>.

أو ما أورده ابن عبد ربه الأندلسي «لم يكن أحد يكتب بالعربية حين جاء الإسلام، إلا بضعة عشر رجلاً»<sup>(٤)</sup>.

لا ريب أن العرب كانت أمة أمية، إلا أن هذه الأرقام لا تتناسب مع ذكر القرآن للكتابة وأدواتها ومشتقاتها بهذه الكثرة. على أن للأمية دلالات أخرى لعل من أفضلها تعليلاً ما رواه ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمار، عن الإمام جعفر بن محمد الصادق علي في تفسير قوله تعالى ﴿ هُوَ ٱلَٰذِي بَعَتَ

- (۲) (۲)، المصدر نفسه: ۳۱.
- (٣) البلاذري، فتوح البلدان: ٤٧٧.
- (٤) ابن عبد ربه، العقد الفريد: ٤/ ٢٤٢.

فِي ٱلأَمِنِيمِنَ رَسُولًا . . . @¢<sup>(1)</sup>.

قال الصادق: «كانوا يكتبون، ولكن لم يكن معهم كتاب من عند الله ولا بُعث إليهم رسول فنسبهم الله إلى الأميين»<sup>(٢)</sup>.

ومهما يكن من أمر فأمية من أسلم، وقلة الكتبة، وتضاؤل وسائل الكتابة، لم تكن موانع تحول دون تدوين القرآن.

فلقد اتخذ النبي ﷺ عدداً من الكتاب للقرآن الكريم في كل من مكة والمدينة في طليعتهم الخلفاء الأربعة، وزيد، وأبي<sup>(٣)</sup>.

قال القاضي أبو بكر الباقلاني: «وما على جديد الأرض أجهل ممن يظن بالنبي أنه أهمل في القرآن أو ضيعه، مع أن له كتّاباً أفاضل معروفين بالانتصاب لذلك من المهاجرين والأنصار، فممن كتب له من قريش من المهاجرين: أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، وزيد بن أرقم، وخالد بن سعيد، وذكر أهل التفسير أنه كان يملي على خالد بن سعيد ثم يأمره بطي ما كتب وختمه.. ومنهم الزبير بن العوام، وحنظلة، وخالد بن أسد، وجهم بن الصلت، وغير هذات، إنه

ولا شك أن الكتابة كانب تخصيم للإشراف المباشر من قبل رسول الله بي بالذات، ليكون النص مطابقاً للوحي، كما مرَّ في حديث خالد بن سعيد، وكما روى زيد بن ثابت: «كنت أكتب الوحي عند رسول الله وهو يملي عليَّ، فإذا فرغت، قال: إقرأه، فأقرأه، فإن كان فيه سقط أقامه، ثم أخرج به إلى الناسه<sup>(ه)</sup>.

ولقد كان العرب في جاهليتهم يهتمون اهتماماً كبيراً في تقييد المأثور الديني، ففي حديث سويد بن الصامت:

- (۱) الجمعة: ۲.
- (٢) ظ: الطباطبائي، الميزان:، وانظر مصدره.
  - (٣) ظ: الجهشياري، الوزراء والكتاب: ١٤.
    - (٤) الباقلاني، نكت الانتصار: ١٠٠.
      - (٥) الصولي، أدب الكتاب: ١٦٥.

أنه قال لرسول الله ي لعل الذي معك مثل الذي معي، فقال: وما الذي معك؟ قال سويد: مجلة لقمان، فقال رسول الله ي إعرضها عليَّ. فعرضهاعليه، فقال له: إن هذا الكلام حسن، والذي معي أفضل من هذا، قرآن أنزله الله تعالى، هو هدى ونور<sup>(1)</sup>.

وإذا كان اهتمام العرب في الجاهلية، بمثل هذا المستوى من الجمع والتدوين للموروث الثقافي أو الديني، فكيف يكون اهتمامها بالقرآن الكريم، والنبي في بين ظهرانيهم يدعوهم إلى حفظه ومدارسته والقيام به. لكأنني بالآية حينما يتلوها الرسول الأعظم تتلاقفها الصدور لتدونها في السطور، ولقد كان من سيرته متى ما أسلم أحد من العرب دفعه إلى الذين معه، فعلموه القرآن. وإذا هاجر له أحد من أصحابه أوكله إلى من يعلمه القرآن: «فكان الرجل إذا هاجر دفعه النبي في إلى رجل من الصحابة يعلمه القرآن، وكان يسمع لمسجد رسول الله في الذي أمرهم

إذن، كيف كان يتم تعليم القرآن؟ وكيف كانت تلاوته؟ لا أشك أن ذلك كان في مدون ما، ولا يمنع ذلك من الحفظ في الصدور.

يقول محمد عبد الله دواز إن النص المنزل لم يقتصر على كونه (قرآناً) أو مجموعة من الآيات تتلى أو تقرأ، وتحفظ في الصدور، وإنما كان أيضاً (كتاباً) مدوناً بأعداد. فهاتان الصورتان تتضافران وتصحح كل منهما الأخرى. ولهذا كان الرسول كلما جاءه الوحي وتلاه على الحاضرين أملاه من فوره على كتبة الوحيا<sup>(٣)</sup>.

ومما يدل على تدوينه وكتابته مجموعاً في عهد رسول اللہ اللہ اللہ مضافاً إلى ما سبق بيانه ـ ما يلي:

ا ـ كان ﷺ إذا نزلت عليه الآية من السورة دعا من يكتب له فيقول: ضعها في موضع كذا وكذا من السورة. وهذا من أوضح الأدلة على أن

- ظ: ابن هشام، السيرة النبوية: ٢/ ٦٨ + الزمخشري، الفائق: ٢٠٦/١.
  - (٢) الزرقاني، مناهل العرفان: ١/٢٣٤.
  - (٣) محمد عبد الله دراز، مدخل إلى القرآن: الكريم: ٣٤.

هذا الترتيب الذي رتبه الله عليه. ولأجله كان ﷺ يدلهم على موضع السور من القرآن، والآية من السورة، ليكتب ويحفظ على نظمه وترتيبه<sup>(۱)</sup>.

٢ ـ لقد ورد لفظ الكتاب في القرآن والسنة النبوية القطعية الصدور، للدلالة على ماله كيان جمعي محفوظ، والإشارة بل التصريح في ذلك الكتاب إلى القرآن الكريم، فقد استعمل لفظ الكتاب في القرآن بهذا الملحظ في أكثر من مائة موضع، ونضرب لذلك بعض النماذج:

أ ـ ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِنْبُ لَا رَيْبُ فِيهُ هُدًى لِلْمُنْقِينَ ﴾ ـ البقرة / ٢.
ب ـ ﴿ زَنَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ بِالْعَقْ... ﴾ - آل عمران / ٣.
ج - ﴿ هُوَ ٱلَذِي آذِنَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ ... ﴾ ـ آل عمران / ٣.
ج - ﴿ هُوَ ٱلَذِي آذِنَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ ... ﴾ ـ آل عمران / ٣.
د ـ ﴿ إِنَّا أَزَرَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِنْبَ مَآلَتُوْ ... ﴾ ـ المائدة / ٨٤.
د ـ ﴿ وَأَزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِنْبَ الْمَقْقِ ... ﴾ ـ المائدة / ٨٤.
د ـ ﴿ وَأَزَلْنَا إِلَى ٱلْكَنْبَ الْعَقْقِ ... ﴾ ـ المائدة / ٨٤.
و ـ ﴿ وَقَنْذَا كَنْبُ أَزَلْنَا مِتَارَقُ مِيَارَةً مِنَا لَقُوْ ... ﴾ ـ المائدة / ٨٤.
و ـ ﴿ وَقَنْذَا كَنْبُ أَزَلْنَا مُعْلَدَةً مُعَادَةً ... ﴾ ـ المائدة / ٨٩.
و ـ ﴿ وَقَنْذَا كَنْبُ ٱلْكَنْبَ مُعَادَةً ... ﴾ ـ المائدة / ٨٩.
و ـ ﴿ وَقَنْذَا كَنْبُ أَذَلْنَا مُعَادَةً مُعَادَةً ... ﴾

أفلا يدل هذا الحشد الهائل إلى أن القرآن كان كتاباً مجموعاً يشار إليه. ومما يعضده ما ورد في السنة الشريفة من التصريح بالكتاب في عدة مواضع أبرزها:

أ ـ قوله 🏙: «إني تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلوا كتاب الله

مقدمتان في علوم القرآن: ٤١.

وعترتي أهل بيتيًّ'``.

ب ـ قولهﷺ: «إني مخلف فيكم الثقلين ما إن تمسكتم بهما لن تضلوا كتاب الله وعترتي أهل بيتي"<sup>(٢)</sup>.

فهل يعني استخلاف الكتاب أن يترك بين عسب ورقاع وألواح تارة، أو بين أقتاب وأكتاف ولخاف تارة أخرى، أم أن استخلافه له ينبغي أن يكون مجموعاً منظماً صالحاً لمعنى الخلافة.

٣ ـ مما لا شك فيه أن الاسم البارز والأمثل لسورة الحمد هو (فاتحة الكتاب)، ولو لم يكن القرآن مدوناً من قبل رسول الله يه بوحي من جبرئيل عليه : «لما كان لتسميته هذه السورة فاتحة الكتاب معنى، إذ قد ثبت بالإجماع أن هذه السورة ليست بفاتحة سور القرآن نزولاً، فثبت أنها فاتحته نظماً وترتيباً وتكلماً»<sup>(٣)</sup>.

٤ ـ قد يقال بأن جمع القرآن في عهد النبي هو حفظه في الصدور، وهذا وإن كان دعوى لا دليل عليها، فإن من أبسط لوازمها أن الحفظ في الصدور مما يستدعي توافر النص بين الأيدي وتداوله للمعارضة بين ما يحفظ وبين ما هو منبت، ولا دليل أنهم كانوا يحفظونه مباشرة عند تلاوة النبي في له، إذ هذه الميزة من مميزات الرسول الأعظم فبمعارضة جبرئيل في له، إذ هذه الميزة من مميزات الرسول الأعظم فبمعارضة ذلك قوله تعالى:

﴿لَا تُحَرِّكُ بِدِ. لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ۞ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَتُمُ وَقُرْمَانَتُمُ۞﴾ (٢) .

والكثرة الكاثرة كانت تحفظ القرآن بمدارسته وتكرار تلاوته، وأقل ما في ذلك أن تقارن الحفظ والاستظهار بما لديها من نصوص قرآنية، وهذا هو المتعين من قبل المسلمين نظراً لورعهم واحتياطهم من جهة، وتعبيراً

- (1) ابن الأثير، جامع الأصول: ١٨٧/١.
  - (۲) الطوسي، التبيان: ۱/۳.
- (٣) مقدمتان في علوم القرآن: ٤١ وما بعدها.
  - (٤) القيامة: ١٦ ـ ١٧.

عن شغفهم بالقرآن وحبهم لمتابعته من جهة أخرى، فقد يظهر من كثير من الروايات كونهم يتحلقون لتلاوته ليلاً، فقد رفع إليه :

<sup>«</sup>إني لأعرف أصوات رفقة الأشعريين بالليل حين يدخلون وأعرف منازلهم من أصواتهم بالقرآن بالليل وإن كنت لم أرَ منازلهم حين نزلوا بالنهار"<sup>(۱)</sup>.

٥ - «ومن المعلوم الذي لا خفاء به أن النبي قد كان يؤم أصحابه في الصلوات الخمس لا يخل بذلك في سفر ولا حضر، فقرأ في الركعتين من كل صلاة بسورة مع فاتحة الكتاب، ويسمعهم ذلك في الغداة والعشي. فماذا كان يسمعهم ليت شعري، إن كانت آيات القرآن متفرقة ولم تنظم السور حتى أنها نظمت في أيام أبي بكر وعثمان، فبماذا كان يقرع العرب حيث يقول الله تعالى: ﴿فَأَنُّوْا بِعَثْرِ سُوَرِ مِنْدَلِهِ مُنْتَرَيَبَ...)<sup>(٢)</sup>. وذلك مما نزل بمكة، ثم قال تعالى: ﴿فَأَنُّوا لم يكن مِنْذِلِهِ من على ما خيلوا لم يكن أسحاب سورة البقرة، وسورة أن على ما خيلوا لم يكن أسحاب سورة البقرة، وسورة أن عمران، هذا رسول الله في بذلك إليه،<sup>(٤)</sup>.

بدلك إليه، . ٦ - أورد ابن حجر ما أخرجه أحمد وأبو داود عن أوس بن أبي أوس، وكان في الوفد الذين أسلموا على يد رسول الله في قال: فسألنا أصحاب رسول الله في قلنا: كيف تحزبون القرآن؟ قالوا: نُحَرِّبه ثلاث سور، وخمس سور، وسبع سور، وتسع سور، وإحدى عشرة، وثلاث عشرة، وحزب المفصل من (ق) حتى نختم (يعني القرآن).

قال اين حجر: (فهذا يدل على أن ترتيب السور على ما هو عليه في المصحف الآن كان على عهد رسول اللهﷺ)<sup>(ه)</sup>.

- الزرقائي، مناهل العرفان: ١/٣١٣.
  - (۲) هود: ۱۳.
  - (٣) البقرة: ٢٣.
  - ٤) مقدمتان في علوم القرآن: ٢٧.
  - (°) ابن حجر، فتح الباري: ٤٢/٩.

٧ \_ أورد السيوطي في مسألة القراءة في المصحف أفضل من القراءة من حفظه، لأن النظر في المصحف عبادة مطلوبة، أورد عدة روايات مرفوعة إلى النبي فيها ذكر المصحف، مما يعني أن لفظ «المصحف» المجموع فيه القرآن، كان شائعاً ومعروفاً، وذا دلالة معينة منذ عهد النبي في ، فما رفع إليه على سبيل المثال<sup>(۱)</sup>:

أ ـ ما أخرجه الطبراني، والبيهقي في الشعب من حديث أوس الثقفي مرفوعاً :

«قراءة الرجل في غير المصحف ألف درجة، وقراءته في المصحف تضاعف ألفي درجة».

ب- ما أخرجه البيهقي عن ابن مسعود مرفوعاً: "من سره أن يحب الله ( ورسوله مخليقراً في المصحف».

ج ـ وأخرج بسند حسن مرفوعاً: «أديموا النظر في المصحف». د ـ وأخرج غير السيوطي، عن أبي هريرة، أن النبي قال: الغرباء في الدنيا أربعة، وعدّ منها مصحفاً لا يقرأ فيه<sup>(٢)</sup>.

هـ ـ وروى ابن ماجة، وغيرة، عن أنس مرفوعاً : «سبع يجري للعبد أجرهن بعد موته، وهو في قبره، وعدّ منهن : من ورث مصحفاً»<sup>(٣)</sup>.

و ـ وعن ابن عمر، قال نهى رسول الله الله أن يسافر بالمصاحف إلى أرض العدو، مخافة أن ينالوها، وفي لفظ آخر: نهى أن يسافر بالمصحف إلى أرض العدو<sup>(3)</sup>.

فهذه الأحاديث وأمثالها ـ إن صحت ـ دليل صريح على وجود جمعي وكيان تأليفي للقرآن في مصحف، بل في المصحف نفسه.

- ١٧ حاديث أ، ب، ج، في السيوطي: الاتقان: ١/٣٤ وما بعدها.
   ٢) المناوي، فيض القدير.
   ٣) ظ: السيوطي، الاتقان: ١٦٦/٤.
  - (٤) ابن أبي داود، كتاب المصاحف: ١٨٠ ـ ١٨١.

والزركشي مع قوله: إن القرآن كان على هذا التأليف والجمع في زمن النبي الا أنه يعقب عليه بقوله: وإنما ترك جمعه في مصحف واحد، لأن النسخ كان يرد على بعض، فلو جمعه ثم رفعت تلاوة بعض، لأدى إلى الاختلاف، واختلاط الدين<sup>ي(1)</sup>.

فيرده التصريح بالجمع فيما تقدم من روايات وأدلة وإمارات يقطع العقل بصحتها، والتحقيق العلمي يقتضي أن يكون القرآن كله قد كتب وجمع في عهد النبي في كما يرى ذلك إبن حجر<sup>(٢)</sup>.

أما تعليله عدم جمع القرآن في مصحف بنسخ التلاوة، فمعارض ومطروح بمناقشة المسألة أصلاً وموضوعاً، إذ لا نسخ تلاوة في الكتاب الكريم، والقول بنسخ التلاوة هو عين القول بالتحريف، ولا تحريف بالكتاب إجماعاً، فالآية حينما تنزل فهي قرآن سواء نسخت أو لم تنسخ، ورفعها من القرآن يعني ما هو قرآن.

وعلى فرض وجود النسخ المدعى، فالإشكال نفسه يرد بالنسبة للحفظ والاستظهار، فحفاظ القرآن أكثر من أن يحصوا، فإذا نزل الناسخ للتلاوة وقع ذات الإشكال، وصعب إزالة ما هو محفوظ في الصدور، بينما لو ثبت كتابة، لكان الرفع والإزالة أيسر ذلك بالإشارة إلى مواضعها وهو أبرم للأمر كما هو ظاهر.

وفي ضوء ما تقدم، لا نميل إلى الرأي القائل بأن القرآن لم يجمع في مصحف واحد، لئلا يرد الناسخ فيؤدي إلى الاختلاف.

\*\*

والذي يلفت النظر حقاً من جراء الاعتقاد أو التصور بأن أبا بكر (رض) قد جمع القرآن في مصحف، هو مصير هذا القرآن المجموع، فليس بين أيدينا رواية واحدة تتحدث عن هذا القرآن بأنه قد جمع للمسلمين، أو

- (۱) الزركشي، البرهان: ۱/ ۲۳۰.
- (٢) ابن حجر، فتح الباري: ٩/١٢.

جعل قيد الاستعمال، أو استنسخ منه ولو نسخة واحدة إلى مكة مثلاً، وهي حرم الله، وقد بقي هذا الحرم فيما يزعم دون قرآن يقرأ أو يتعـلـم أو يستظهر فيه.

وأغلب الظن إذا صحت روايات الجمع المدعى، فإن أبا بكر قد جمع لنفسه قرآناً في مصحف كما جمع غيره من الصحابة، وإلا فلو جمعه للمسلمين، وليس للمسلمين في قرآن مجموع لكان من الضرورة الملحة بمكان أن لا يغيب عن ظنه احتياج المسلمين لعدة نسخ منه على الأقل، كما فعل عثمان فيما بعد، أو لأوضح بأنه القرآن الرسمي للدولة التي يقوم على رأسها، ولو اعتذر بأن حياته لم تطل، لكان من الواجب على عمر تنفيذ ذلك.

والأغرب من هذا كله أنه لم يحدثنا التأريخ أن أحداً في عهد أبي بكر وعمر قد استنتسخ من هذا القرآن شيئاً، مما اضطر فيه الدكتور دراز أن يعبر عن رأيه فيه بقوله: «ولكن رغم قيمة هذا المصحف العظيمة، ورغم ما يستحقه من العناية التي بذلت في جمعه، فإن مجرد بقائه محفوظاً بعناية عند الخليفتين الأولين أسبغ عليه الطابع الفردي أو الشخصي بعض الشيء، ولم يصبح وثيقة للبشر كافة إلا من يوم نشره، ولكن فرصة نشره لم تتح إلا في خلافة عثمان بعد معارك أرمينية وأذربيجان»<sup>(1)</sup>

على أن ما صرح به الحاكم في المستدرك أن ذلك كان جمعاً في المصحف لا في المصحف إذ قال: «فكانت الصحف عند أبي بكر حتى توفاه الله ثم عند عمر حياته، ثم عند حفصة بنت عمر»<sup>(٢)</sup>.

وقد قطع ابن أبي داود بأنها صحف في عدة مواضع من كتابه<sup>(٣)</sup>.

ودراز وإن اعتبر ما جمعه أبو بكر بحسب الروايات التي ناقشناها، مصحفاً إلا أنه أرجعه إلى عهد رسول الله ﷺ بالطريقة التي عبر عنها بقوله:

- محمد عبد الله دراز، مدخل إلى القرآن: الكريم: ٣٨.
  - (٢) السيوطي، الاتقان: ١/ ١٦٥.
- (٣) ابن أبي داود، المصاحف: ١٩، ٢١، ٢٢، ٢٤، ٢٥... إلخ.

«ولا يفوتنا أن ننبه هنا إلى أن آيات مصحف حفصة لا ترجع إلى الخليفة الأول، وإنما ترجع بنصها الكامل إلى رسول اللهﷺ<sup>(1)</sup>.

ومهما يكن من أمر، فقد أورد ابن حجر، بناء على صحة بعض الروايات في شأن الكتابة قوله: «ولم يأمر أبو بكر إلا بكتابه ما كان مكتوباً»<sup>(٢)</sup>.

وهذا هو الاستنساخ بعينه، ولا مانع أن يستنسخ أبو بكر لنفسه مصحفاً شأن بقية الصحابة. وقد أيد ذلك ابن شهاب بقوله: «إن أبا بكر الصديق كان جمع القرآن في قراطيس، وقد سأل زيد بن ثابت النظر في ذلك فأبي حتى استعان عليه بعمر ففعل»<sup>(٣)</sup>.

فهذه الرواية تدل صراحة أن أبا بكر قد جمعه في قراطيس، وقد طلب من زيد باعتباره من كتاب الوحي أن ينظر فيه لتقويمه، ولا دلالة فيه على جمع مصحفي، وإلى تصديه لذلك.

ولا يفوتنا التنبيه أن جملة من الرواة يعتبرون الجمع إنما تم في عهد عمر لا أبي بكر. ومنه ما أخرجه بن أبي داود عن طريق الحسين، أن عمر سأل عن آية من كتاب الله، فقيل: كانت مع فلان، قتل يوم اليمامة، فقال: «إنا لله ثم أمر بالقرآن فجمع، فكان أول من جمعه في المصحف»<sup>(3)</sup>.

وفي رواية أخرى، قال ابن إسحاق: لما جمع عمر بن الخطاب المصحف. وفي نص آخر: لما أراد عمر أن يكتب الإمام..<sup>(0)</sup>.

ولم يكتفِ هؤلاء بترك القرآن متناثراً في عهد رسول اللہ اللہ وأبي

- دراز، مدخل إلى القرآن: الكريم ٤٦.
  - (۲) ابن حجر، فتح الباري: ۱۳/۹.
- (٣) الخوتي، البيان: ٢٤٢ وانظر مصدره.
- (٤) المصاحف: ١٠ + السيوطي، الاتقان: ١/١٦٦.
  - (٥) الخوثي: البيان: ٢٤٤ وانظر مصدره.

بكر، حتى قالوا بجمعه في عهد عمر، مما فتح باب القول للمستشرقين في ذلك، فقد أيد «شواللي» الشك في صحة الرواية القائلة: بأن أبا بكر هو الذي أمر بجمع القرآن<sup>(1)</sup>.

وقال بروكلمان: «ومما يحتمل كثيراً من الشك ما ذكرته الرواية من أن معركة اليمامة الحاسمة مع مسيلمة سنة ١٢ هـ/ ٦٦٣ م التي قتل فيها عدد كبير من قراء الصحابة، هي التي قدمت الداعي إلى جمع القرآن... على أن الخليفة عمر هو الذي أمر زيد بن ثابت ـ وكان شاباً مدنياً كتب كثيراً للنبي في حوزة عمر، ثم ورثته حفصة. ولعل هذا المجموع الأول كان صحفاً متناثرة"<sup>(٢)</sup>.

وأغرب مما تقدم ما أخرجه بن أشته، قال: "مات أبو بكر ولم يجمع القرآن، وقتل عمر ولم يجمع القرآن"<sup>(٣)</sup>.

وكل هذه الاعتبارات بما فيها ما أكد المستشرقون تتضمن تلويحاً خفياً بل تصريحاً جلياً بأن القرآن قد مرت عليه عهود وعصور وهو بعد لم يدون، وإنما دون بعد ذلك اعتماداً على نصوص قد تكون ناقصة أو ممزقة، وعلى روايات شفوية قابلة للخطا والسهو والنسيان، للقول من وراء هذا بالتحريف وهو ما نرفضه جملة وتفصيلاً.

وإذا سلمنا بأن جمع القرآن قد تم بعهد الصحابة، وأنهم قد استشهدوا على إثباته بشاهدين<sup>(٤)</sup> وأن آيات لم يجدوها إلا مع معينين بالذات، «فعن زيد قال: كتبت المصاحف فقدت آية كنت أسمعها من رسول الله في فوجدتها عند خزيمة بن ثابت الأنصاري.

﴿ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِجَالٌ صَمَلُوْا مَا عَنْهَدُوا ٱللهَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَ وعَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَي عُلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ ع عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلُي عَل عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَا عَلَيْ عَلَ

- (١) (٢) يروكلمان تأريخ الأدب العربي: ١٣٩/١ وما بعدها.
  - (٣) السيوطي: الاتقان: ١/٢٠٢.
    - (٤) المصدر نفسه: ١٦٧/١.
      - (٥) الأحزاب: ٢٣.

<لَقَدْ جَآهَكُمْ رَسُواتُ بِينَ أَنْفُسِكُمْ . . . ﴿ لَعَدْ جَآهَكُ<sup>(١)</sup> وغيرها وغيرها<sup>(٢)</sup>.

فلا يصح حينئذٍ عدّ آيات القرآن في أماكنها من السور، ولا السور من المصحف توقيفياً، وإنما هو باجتهاد من الصحابة، كما تدل عليه تضافر روايات الجمع في ذلك، وإذا قلنا بتوقيف الآيات في السور، والسور من المصحف، فلا بدّ أن نقول إن القرآن قد جمع على عهد رسول الله وهو ما نميل إليه ونرجحه في ضوء ما تقدم.

قال البيهقي: وأحسن ما يحتج به أن يقال: إن هذا التأليف لكتاب الله مأخوذ من جهة النبيﷺ وأخذه عن جبرائيلﷺ<sup>(٣)</sup>.

وهناك ثلاثة مواقف تجلب الانتباه عند جملة من أرباب علوم القرآن، فهي تقدم رجلاً وتؤخر أخرى، فلا تريد أن تقول إن القرآن لم يجمع بعهد رسول الله يُنام، ولا تريد أن تقول إن أبا بكر قد جمع القرآن سابقاً إلى الموضوع.

الأول: عملية الاستنساخ التي صوح بها أبو عبد الله الحارث بن أسد المحاسبي (ت: ٢٤٣ هـ) بقوله: تكتابة القرآن ليست بمحدثة فإنه ﷺ كان يأمر بكتابته، ولكنه كان مفرقاً في الرقاع والأكتاف والعسب، وإنما أمر الصديق بنسخها من مكان إلى مكان، وكان ذلك بمنزلة أوراق وجدت في بيت رسول الله ۞ فيها القرآن منتشر، فجمعها جامع، وربطها بخيط حتى لا يضيع منها شيءه<sup>(3)</sup>.

الثاني: ما ورد في المقدمة الأولى في علوم القرآن بإجمال على شكل فتوى تارة، وتحذير تارة أخرى، في قوله: «ومن زعم أن بعض القرآن سقط على المسلمين وقت جمع المصحف، وأن السور ضم بعضها إلى بعض بالمشورة والرأي فقد أعظم على الله الفرية، لأن رسول الله كان يملي كلما نزل من القرآن على كتابه أولاً بأول، ميلاً إلى حفظه

- (۱) التوبة: ۱۲۸.
- (٢) ابن أبي داود، المصاحف: ٣١.
  - (٣) السيوطي، الاتقان: ٣٠٩/١.
  - (٤) الزركشي، البرهان: ١/٢٣٨.

وصيانته، فحفظ القرآن من آوله إلى آخره على عهد رسول الله 🏶 " .

الثالث: موقف الزركشي المتردد بين السلب والإيجاب فيما رد به توهم بعض الناس أن القرآن لم يجمع بعهد رسول الله في متبيّناً رأي الحارث المحاسبي بقوله: وفي قول زيد بن ثابت: فجمعته من الرقاع والأكتاف وصدور الرجال ما أوهم بعض الناس أن أحداً لم يجمع القرآن في عهد رسول الله في وأن من قال: إنه جمع القرآن أبتي بن كعب وزيد ليس بمحفوظ. وليس الأمر على ما أوهم، وإنما طلب القرآن متفرقاً ليعارض بالمجتمع عند من بقي ممن جمع القرآن ليشترك الجميع في علم ما جمع فلا نصيب أحد عنده منه شيء، ولا يرتاب أحد فيما يودع المصحف، ولا يشكو في أنه جمع عن ملاً منهم<sup>(٢)</sup>.

وفي ضوء ما تقدم يجب أن ندع التشريق والتغريب جانباً، في قضية جمع القرآن، وأن نخضع للواقع الموضوعي والجرأة العلمية فنقول إن القرآن جمع ودوِّن كاملاً بكل حيثياته وجزئياته في عهد رسول الله، وبأمر من الوحي، وبإشارة من القرآن نفسه، ما دام هناك أثر قطعي من كتاب أو سنة أو عقل أو جماع، فلا نركن إلى روايات آحاد لا تبلغ حد الشهرة فضلاً عن التواتر الذي لا يشت القرآن إلا به بإجماع المسلمين، وأن نعتبر النبي مسؤولاً أمام الوحي عن جمع القرآن وتدوينه، كمسؤوليته عن نشره وتبليغه، وفيما قدمناه من دلائل وبراهين وروايات

نعم لا شك أن عثمان قد جمع القرآن في زمانه، لا بمعنى أنه جمع الآيات والسور في مصحف، بل بمعنى أنه جمع المسلمين على قراءة إمام واحد، وأحرق المصاحف الأخرى التي تخالف مصحفه، وكتب إلى البلدان أن يحرقوا ما عندهم منها، ونهى المسلمين عن الاختلاف في القراءة<sup>(٣)</sup>.

مقدمتان في علوم القرآن: ٥٨.

 $\subset \mathfrak{d}$ 

- (٢) الزركشي، البرهان: ٢٣٨/١.
  - (٣) ظ: الخوتي، البيان: ٢٥٨.

فقد أخرج ابن أشته قال: اختلفوا في القراءة على عهد عثمان حتى اقتتل الغلمان والمعلمون، فبلغ ذلك عثمان بن عفان، فقال: عندي تكذبون به وتلحنون فيه، فمن نأى عني كان أشد تكذيباً، وأكثر لحناً. يا أصحاب محمد اجتمعوا فاكتبوا للناس إماماً، فاجتمعوا فكتبوا<sup>(1)</sup>.

هذا فيما شاهد عثمان في المدينة المنورة من الاختلاف في القراءات والوجوه واللغات، فاقتصر من سائرها على لغة قريش لأن القرآن نزل بلغتهم.

وقد يبدو من رواية أخرى أكثر شيوعاً أن الاختلاف امتد إلى الثغور بين الأجناد فطعن بعضهم البعض بقراءة البعض الآخر، فهال هذا الأمر حذيفة بن اليمان، وكان يغازي أهل الشام في أرمينية وأذربيجان مع أهل العراق، فأشار على عثمان أن يدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب كما اختلف اليهود والنصارى ففزع عثمان لذلك وصمم على جمع الناس على إمام واحد<sup>(٢)</sup>.

وكان هذا الأمر غيرة مل حذيفة على القرآن، واستجابة من عثمان لصيانة القرآن.

وسأل عثمان: أي الناس أفصح؟ قالوا: سعيد بن العاص، قال: أي الناس أكتب؟ قالوا زيد بن ثابت، قال: فليكتب زيد، وليملِ سعيد، فكتب مصاحف فقسمها في الأمصار<sup>(٣)</sup>.

ويستدل في كثير من الروايات أن هذا الترتيب والجمع على قراءة واحدة وفي مصحف واحد كان على ملأ من أصحاب رسول اللہ، وبمشاروة من أهل القرآن<sup>(٤)</sup>.

- (۱) السيوطي، الاتقان: ۱/ ۱۷۰.
- (٢) ظ: ابن أبي داود، المصاحف: ١٨ وما بعدها.
- (٣) ظ: الطبري، جامع البيان: ١/١٢ + ابن أبي داود، المصاحف: ٢٤ + أبو شامة، المرشد الوجيز: ٥٨.
  - (٤) ظ: ابن أبي داود: المصاحف: ١٢ + المرشد الوجيز: ٦٤.

وكان رسول الله ين المحابه ويعلمهم ما ينزل عليه من القرآن على الترتيب الذي هو الآن في مصاحفنا بتوقيف جبريل عليه السلام إياه على ذلك، وإعلامه عند نزول كل آية أن هذه الآية تكتب عقيب آية كذا في السورة التي يذكر فيها كذا، وروي معنى هذا عن عثمان بالذات<sup>(1)</sup>.

قال الحارث بن أسد المحاسبي (ت: ٢٤٣ هـ):

«والمشهور عند الناس أن جامع القرآن عثمان رضي الله عنه، وليس كذلك، إنما حمل عثمان الناس على القراءة بوجه واحد على اختيار وقع بينه وبين من شهده من المهاجرين والأنصار لما خشي الفتنة عند اختلاف أهل العراق والشام في حروف القراءات والقرآن. وأما قبل ذلك فقد كانت المصاحف بوجوه من القراءات المطلقات على الحروف السبعة التي أنزل بها القرآن»<sup>(۲)</sup>.

وفي عقيدتي أن أهم الأعمال التي قام بها عثمان هو جمع الناس على حرف واحد، فقد قطع به دابو الفتنة والخلاف، وفيه جرأة كبيرة تحدى بها كثيراً من الصعوبات.

يقول الدكتور طه حَسَبَتَقَ تَرْجَعَ مُوْرَكُ

<sup>و</sup>وليس من شك في أن ما أقدم عليه عثمان من توحيد المصحف وحسم هذا الاختلاف، وحمل المسلمين على حرف واحد، أو لغة واحدة يقرؤون بها القرآن، عملٌ فيه كثير من الجراءة، ولكن فيه من النصح للمسلمين أكثر مما فيه من الجراءة. فلو قد ترك عثمان الناس يقرؤون القرآن قراءات مختلفة بلغات متباينة في ألفاظها، لكان هذا مصدر فرقة لا شك فيها، ولكان من المحقق أن هذه الفرقة حول الألفاظ ستؤدي إلى فرقة شر منها حول المعاني بعد أن كان الفتح، وبعد أن استعرب الأعاجم، وبعد أن أخذ الأعراب يقرؤون القرآن»<sup>(٣)</sup>.

- أبو شامة، المرشد الوجيز.
- (٢) الزركشي، البرهان: ٩/٩٣٩ + السيوطي، الاتقان: ١٧١/١١.
  - (٣) طه حسين، الفتنة الكبرى: ١/ ١٨٢ وما بعدها.

وحينما تمَّ توحيد المصحف على الشكل المقرر استنسخ عثمان منه عدة مصاحف أرسل بها إلى الأمصار .

واختلف في عدة هذه المصاحف، فقيل أربعة، والمشهور أنها خمسة<sup>(۱)</sup> وأخرج أبو داود عن أبي حاتم السجستاني: أنها سبعة مصاحف، فأرسل إلى مكة وإلى الشام وإلى اليمن وإلى البحرين وإلى البصرة وإلى الكوفة، وحبس بالمدينة واحداًه<sup>(۲)</sup>.

وهذا العدد أوعى في توحيد القراءة لاستيعابه كبريات الآفاق الإسلامية آنذاك، فيما دامت المهمة بهذا الاتجاء، فالأنسب التوسع في استنساخ جملة من المصاحف تؤدي الهدف بعناية شمولية.

وأياً كان عدد هذه المصاحف، فقد كانت الأساس لاستنساخ آلاف المصاحف في الديار المترامية الأطراف، موحدة منظمة مؤصلة، اشتملت على القرآن بجزئياته وحيثياته كافة، دون زيادة أو نقصان، أو تغيير أو تحريف، بل هي من الوثوق بكونها عين القرآن الذي أنزل على الرسول الأعظم الله بجميع خصوصياته في التنزيل والترتيب والتوقيف.

وليس أدل على ذلك من شهادة أعلام المستشرقين في تأكيد هذه الحقيقة العلمية مع إبتعادهم عن كثير من ضروريات الإسلام، ولكنه الحق الذي يفرض ذاتيته وموضوعيته في أغلب الأحيان.

قال السير وليم موير: «إن المصحف الذي جمعه عثمان قد تواتر انتقاله من يد ليد حتى وصل إلينا بدون أي تحريف. ولقد حفظ بعناية شديدة بحيث لم يطرأ عليه أي تغيير يذكر، بل نستطيع أن نقول إنه لم يطرأ عليه أي تغيير على الإطلاق في النسخ التي لا حصر لها والمتداولة في البلاد الإسلامية الواسعة»<sup>(٣)</sup>.

ولم يكن اختلاف المسلمين في الفروع والجزئيات مانعاً من إجماعهم

- (1) ظ: السيوطي، الاتقان: ١/ ١٧٢.
- (٢) ظ: ابن أبي داود، المصاحف: ٣٤.
- (٣) محمد عبد الله دراز، المدخل إلى القرآن: الكريم: ٤٠ وانظر مصدر.

المنقطع النظير على توثيق كل تفاصيل القرآن من ألفه إلى يائه.

ولقد كان الأستاذ لوبلوا موضوعياً حينما أكد بقوله: «إن القرآن هو اليوم الكتاب الرباني الوحيد الذي ليس فيه أي تغيير يذكر»<sup>(1)</sup>.

وحينما تم إقرار المصحف الإمام، واستنسخت المصاحف في ضوئه، وسيرت إلى الآفاق ـ وكان ذلك في سنة خمس وعشرين من الهجرة النبوية<sup>(٢)</sup>. ـ أنس عثمان بصنيعه هذا، وعمد إلى توثيقه وتفرده بصيغتين:

الأولى: إرساله من يثق المسلمون بحفظه وإقرائه مع مصحف كل إقليم بما يوافق قراءته وكان ذلك موضع اهتمام منه في أشهر الأقاليم، فكان زيد بن ثابت مقرىء المصحف المدني، وعبد الله بن السائب مقرىء المصحف المكي، والمغيرة بن شهاب مقرىء المصحف الشامي، وأبو عبد الرحمن السلمي مقرىء المصحف للكوفي، وعامر بن عبد القيس مقرىء المصحف البصري<sup>(۳)</sup>.

**الثانية**: أمره بما سواه من القرآن في كل صحيفة ومصحف أن يحرق<sup>(1)</sup>.

وكان هذا العمل مدعاة للنقد حيناً، ومجالاً للتشهير به حيناً آخر حتى قال الخوني:

ولكن الأمر الذي انتقد عليه هو إحراقه لبقية المصاحف، وأمره أهالي الأمصار بإحراق ما عندهم من المصاحف، وقد اعترض على عثمان في ذلك جماعة من المسلمين، حتى سموه بحراق المصاحف»<sup>(ه)</sup>.

وقد عقب على ذلك الدكتور طه حسين بقوله: «وربما تحرج بعض المسلمين من تحريق ما حرّق عثمان من المصحف، ولم يقبلوا اعتذاره

- (1) المصدر نفسه: والصفحة.
- (٢) السيوطي، الاتقان: ١/ ١٧٠.
- (٣) ظ: الزرقاني، مناهل العرقان: ١/٣٩٦ وما بعدها.
  - (٤) السيوطي، الاتقان: ١٦٩/١.
    - (٥) الخوثي، البيان: ٢٥٨.

بحسم الفتنة وقطع الخلاف. ولو قد كانت الحضارة تقدمت بالمسلمين شيئا لكان من الممكن أن يحتفظ عثمان بهذه الصحف التي حرقها على أنها نصوص محفوظة لا تتاح للعامة، بل لا تكاد تتاح للخاصة، وإنما هي صحف تحفظ ضناً بها على الضياع. ولكن المسلمين لم يكونوا قد بلغوا في ذلك العصر من الحضارة ما يتيح لهم تنظيم المكتبات وحفظ المحفوظات، وإذا لم يكن على عثمان جناح فيما فعل لا من جهة الدين ولا من جهة السياسة، فقد يكون لنا أن نأسى لتحريق تلك الصحف؛ لأنه إن لم يكن قد أضاع على المسلمين شيئاً من دينهم، فقد أضاع على العلماء والباحثين كثيراً من العلم بلغات العرب ولهجاتها، على أن الأمر أعظم واللهجات»<sup>(1)</sup>.

ومهما يكن من رأي حول هذا الموضوع، فإن من المقطوع به أن المصحف العثماني هو النص القرآني الوحيد الذي عليه عمل المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها، وهو الكتاب المقدس الوحيد الذي أحيط بعناية ورعاية خاصة، حتى نقل بالتواتر القطعي جيلاً بعد جيل.

ويبدو أن بعض نسخ المصحف العثماني، قد كانت معروفة في القرن الثامن الهجري، فالحافظ ابن كثير (ت الملك هـ) يقول:

أما المصاحف العثمانية الأئمة فأشهرها اليوم الذي في الشام بجامع دمشق عند الركن شرقي المقصورة المعمورة بذكر الله، وقد كان قديماً بمدينة طبرية ثم نقل منها إلى دمشق في حدود ٥١٨ هـ، وقد رأيته كتاباً عزيزاً جليلاً عظيماً ضخماً بخط حسن مبين قوي، بحبر محكم، في رق أظنه من جلود الإبل<sup>٢٣</sup>.

قال أبو عبد الله الزنجاني: «ومصحف الشام رآه ابن فضل الله العمري في أواسط القرن الثامن الهجري فهو يقول في وصف مسجد دمشق: (وإلى جانبه الأيسر المصحف العثماني) ويُظن قوياً أن هذا

- طه حسين، الفتنة الكبرى: ١/ ١٨٣ وما بعدها.
- (٢) ابن كثير، فضائل القرآن: ٤٩، طبعة المنار، القاهرة ١٣٤٨ هـ.

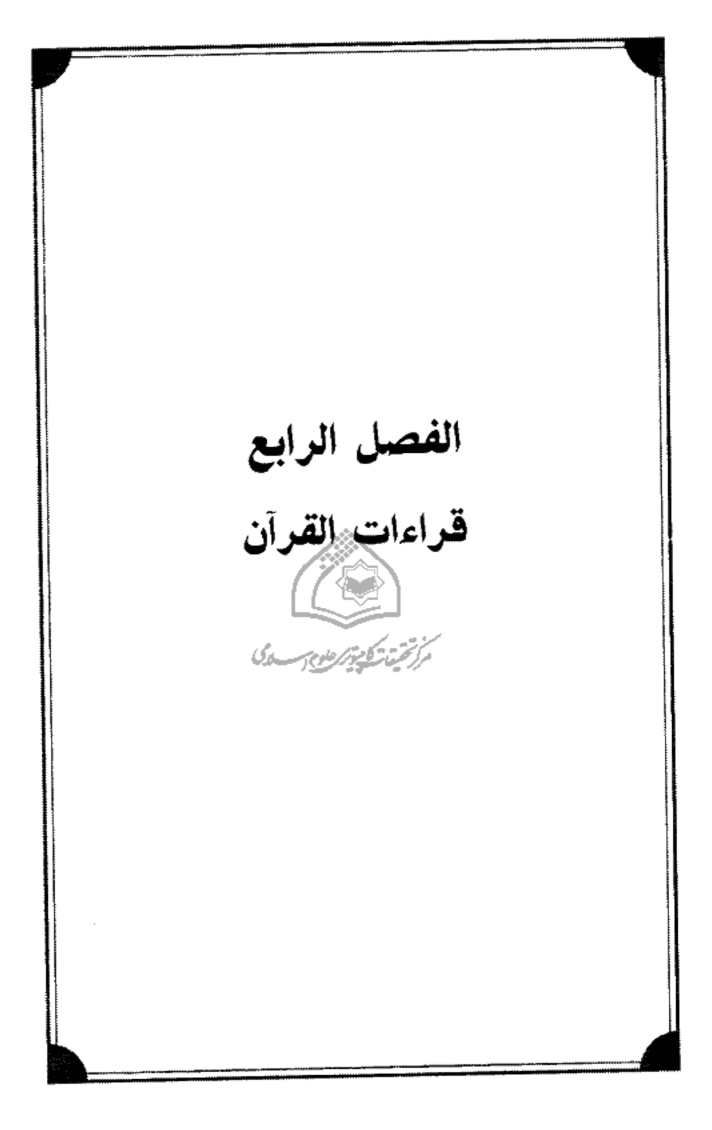
المصحف هو الذي كان موجوداً في دار الكتب في لينين غراد وانتقل إلى إنكلترا»<sup>(۱)</sup>.

وقد تتبعت هذا الأمر في المتحف البريطاني فلم أظفر بحصيلة يطمئن إليها بوجود هذا المصحف.

نعم هناك عدة مصاحف في دار الكتب المصرية، مكتوبة بالخط الكوفي، ولكن الزخارف والنقوش توحي بأنها لا علاقة لها بأية نسخة من المصاحف العثمانية.



۱) الزنجاني، تأريخ القرآن: ٦٧.





.

هناك اتجاهان رئيسيان في شأن نشوء القراءات القرآنية ومصادرها .

الأول: أن المصحف العثماني قد كتب مجرداً عن الشكل والنقط والإعجام، فبدا محتمل النطق بأحد الحروف المتشابهة في وجوه مختلفة، فنشأت نتيجة ذلك القراءات المتعددة للوصول إلى حقيقة التلفظ بتلك الألفاظ المكتوبة، ضبطاً لقراءة القرآن على وجه الصحة وكما نزل. وفي هذا الضوء تكون القراءات القرآنية اجتهادية فيما احتمل موافقته للصحة من جهة الرسم القرآني أو العربية، وقد تكون روانية في إيصال النص القرآني مشافهة عن طريق الإسناد، فيصحح الرسم القرآني في ضوء الإسناد الروائي .

الشاني: أن منشأ ذلك هو التوصل بالرواية المسندة القطعية المرفوعة إلى رسول الله في كيفية القراءة القرآنية إلى النطق بآيات القرآن الكريم كما نطقها، وكما نزلت عليه وحياً من الله تعالى، بغض النظر عن كتابة المصحف الشريف، وفي هذا الضوء فهي الطرق المؤدية بأسانيدها المختلفة حتى تتصل بالنبي في ، وإذا كان الأمر كذلك، وتحققت هذه الطرق بالأسانيد الصحيحة الثابتة، فالقراءات متواترة وليست اجتهادية.

وقد ادعى المستشرق المجري جولد تسهير أن نشأة القراءات كانت بسبب تجرد الخط العربي من علامات الحركات، وخلوه من نقط الإعجام<sup>(۱)</sup>.

(۱) ظ: جولدتسهير، مذاهب التفسير الإسلامي: ٨ وما بعدها.

وتابعه على هذا المستشرق الألماني الأستاذ كارل بروكلمان فقال:

«حقاً فتحت الكتابة التي لم تكن قد وصلت بعد إلى درجة الكمال، مجالاً لبعض الاختلاف في القراءة، لا سيما إذا كانت غير كاملة النقط، ولا مشتملة على رسوم الحركات، فاشتغل القرّاء على هذا الأساس بتصحيح القراءات واختلافها»<sup>(1)</sup>.

وقد أكد بروكلمان هذا المعنى فيما بعد وقال: "جمع عثمان المسلمين على نص قرآني موحد، وهذا النص الذي لم يكن كاملاً في شكله ونقطه، كان سبباً في إيجاد اختلافات كثيرة، ولذلك ظهرت عدة مدارس في بعض مدن الدولة الإسلامية، وبخاصة في مكة والمدينة والبصرة والكوفة، استمرت كل منها في رواية طريقة للقراءة والنطق، معتمدة في ذلك على أحد الشيوخ... ولقد تبين على مر الزمن أن الدقة في الرواية الشفوية، التي كانت مرعية في بادىء الأمر، لا يمكن اتباعها دائماً بسبب عدد من الأشياء الصغيرة التي وجب المحافظة عليها»<sup>(٢)</sup>.

ومع أن هذا الرأي قد لقني نقداً وتجريحاً من قبل بعض الدارسين العرب<sup>(٣)</sup>. إلا أنه لقي بالوقت نفسه تأييداً من قبل آخرين أمثال الدكتور جواد علي والدكتور صلاح الدين المنجد<sup>(٤)</sup>. لما يحمله في طياته من بعض وجوه الصحة.

لقد كان الاختلاف في القراءة شائعاً، فأراد النص التدويني للمصحف العثماني، قطع ذلك الاختلاف، فكان سبيلاً إلى التوحيد، وهذا لا يمانع أن ينشأ بعد هذا التوحيد بعض الخلاف الذي جاء اجتهاداً في أصول الخط المكتوب، فنشأ عنه قسم من القراءات.

إن ما يستدل به حول تفنيد موقع الكتابة المصحفية من نشوء بعض

- بروكلمان، تأريخ الأدب العربي: ١/١٤٠.
  - (٢) المصدر نفسه: ١/٤ وما بعدها.
- (٣) ظ: عبد الوهاب حمودة، القراءات واللهجات + عبد الصبور شاهين، تأريخ القرآن: .
- (٤) ظ: جواد علي، لهجة القرآن: الكريم، مجلة المجمع العلمي العراقي: ١٩٥٥ + صلاح الدين المنجد، دراسات في تأريخ الخط العربي: ٤٢.

القراءات يكاد ينحصر بالاستدلال بحديث: (إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف، فاقرأوا ما تيسر منه)<sup>(١)</sup> ليقال بأن الاختلاف روائي وليس كتابياً، والحق أن المسلمين إلى اليوم لم يصلوا إلى مؤدى هذه الرواية، ولا يمكن أن يحتج بغير الواضح، فما زال الخلاف قائماً في معنى هذا الحديث وترجمته، على أنه معارض ـ كما سترى ـ بحديث إنزال القرآن على حرف واحد. على أنه لا دلالة في هذه الحروف السبعة على القراءات السبعة إطلاقاً، وإذا كان القرآن قد نزل على سبعة أحرف. فالإنزال ـ حينئذ ـ توقيفي، ووجب على الله تعالى حفظه وصيانته، لأنه ذكر، والذكر قرآن، والقرآن مصان لقوله تعالى: ﴿إِنَّا يَحْنُ نَزَلُبُا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَمُ لَحُفِظُونَ (٢).

ولقائل أن يتساءل: أين هذه الأحرف السبعة في القرآن، وهلا يدلنا أحد عليها، ولم يتفق المفسرون بل المسلمون على المعنى المراد من هذه الأحرف، ولا يصح الاحتجاج بما لا يفهم معناه، ولا يقطع بمؤداه، إذ هو احتجاج بما لا يعرف، وأخذ بما لا يراد، واعتماد على ما لا يبين، والالتزام بهذا باطل دون ريب.

وإذا كانت الأحرف السبعة منزلة من قبل الله تعالى بواسطة الوحي الذي أوحاه الروح الأمين حيراتيل الله، فمعنى ذلك أنها من القرآن الإلهي، وإلا فمن التشريع الإلهي الذي لا يرد ولا ينقض إلا أن ينسخ، وما ادعى أحد بنسخ ذلك من القائلين به.

وقد يقال ـ مع عدم وضوح الدلالة ـ أن هذه الأحرف مما خفف به عن الأمة لوجود الشيخ والصبي والعجوز وما إلى ذلك كما في بعض الروايات<sup>(٣)</sup>.

وإذا كان ذلك مما خفف به عن الأمة، فكيف يجوز لأحد أن يشدد عليها، وإذا كان ذلك للرحمة فكيف ضح لعثمان (رض) أن يتجاوز هذه

- (١) ظ: الطبري، جامع البيان: ١١/١ ـ ٢٠ + البخاري، الجامع الصحيح ٢٢٧/٦.
  - (٢) الحجر: ٩.
  - (٣) ظ: أبو شامة، المرشد الوجيز: ٧٧ ـ ٨٩.

الرحمة، ويجمع المسلمين على حرف واحد، ثم ما عدا مما بدا؟ فإن كان في المسلمين الأوائل من يعجز عن تلاوة القرآن حق تلاوته، أو أن ينطق به كما نزل فتجوّز بالأحرف السبعة تيسيراً، وهم أبلغ العرب، فما بال المسلمين في عصر عثمان، وما ذنبنا نحن في هذا العصر الذي انطمست به خصائص العربية حتى شدد علينا في حرف واحد.

ولسنا بصدد دفع هذا الحديث الآن، ولكننا بصدد ردّ دعوى من لا يرى للخط المصحفي أي أثر في تعدد القراءات واختلافها، إذ لو كان الأمر كذلك لما كانت موافقة خط المصحف أساساً لقراءات عدة، وميزاناً للرضا والقبول والاعتبار، وما ذلك إلا لتحكم الخط بالقراءة. ولا نريد أن نتطرف فنحكم بأن الخط المصحفي هو السبب الأول والأخير في تفرع القراءات القرآنية، ولكن نرى أن جزءاً كبيراً من اختلاف القراءات قد نشأ عن الخط المصحفي القديم، باعتباره محتملاً للنطق بوجوه متعددة.

قال القسطلاني (ت: ٩٢٣ هـ) مشيراً إلى ذلك: "ثم لما كثر الاختلاف فيما يحتمله الرسم، وقرأ أهل البدع والأهواء بما لا يحل لأحد تلاوته، وفاقاً لبدعتهم... رأى المسلمون أن يجمعوا على قراءات أئمة ثقات تجردوا للأغنياء بشأن القرآن العظيم<sup>ي(١)</sup>.

وتابعه على هذا الدُمياطي البنا (ت: ١١١٧ هـ) وصرح بالأسباب ذاتها<sup>(٢)</sup>.

فقد كان لاحتمال الرسم، ما تطاول به أهل البدع فيقرؤون بما لا تحل تلاوته، ولا تصح قراءته، ومعنى هذا أن قراءات ما قد نشأت عن هذا الملحظ، فاحتاط المسلمون لأنفسهم بقراءات أئمة ثقات لدفع القراءات المبتدعة.

وقد بقال: بأن الاختلاف في القراءات مما شاع في حياة النبيﷺ ذكره، وأن هذه القراءات السبع أو العشر أو الأكثر إنما تبرز بالمشافهة تلك

- ۱) القسطلاني، لطائف الإشارات: ۱/۱٦.
  - ۲) الدمياطي، اتحاف فضلاء البشر: ٥.

القراءات كما كانت في عهد الرسول الأعظم ، ونحن وإن كنا لا ننكر جزءاً ضئيلاً من هذا، إلا أن الواقع المرير لتلك الروايات القائلة باختلاف القراءات في عهد النبي لا تستند إلى حقيقة تأريخية معينة يصرح فيها بنوعية هذا الاختلاف في القراءة، ولا تعطينا نماذج مقنعة بكيفية هذه القراءات المختلفة، بل تذهب مذاهب التعميم الفضفاض الذي لا يقره المنهج العلمي، وذلك أن الاختلاف المدعي في القراءات بعهد النبي يعرض بروايات، تنقصها الدقة والوضوح والتحديد، فتارة يطلق فيها التجوز النبي أو كأنه مصدر من مصادر الفرقة في القراءات بينما العكس هو النبي موكانه مصدر من مصادر الفرقة في القراءات بينما العكس هو النبي صراع داخلي ونزاع هامشي تحسس الصحابة إلى خطره على القرآن إلى صراع داخلي ونزاع هامشي تحسس الصحابة إلى خطره على القرآن

وتارة تدعي هذه الروايات أن النبي أقرأ هذا بقراءة، وغيره بقراءة أخرى، وحيناً يدعى بأن أحد الصحابة قد سمع من صحابي مثله قراءة ما، لسورة ما، تختلف عما سمعه هو من رسول الله أنه ثم تحاكموا للرسول فصحّح القراءتين، أما: ما هي هذه السورة المختلفة الحروف، وما هو عدد آياتها المتعددة القراءة، وما هي كيفية هذا الاختلاف ونوعية فروقه، فلم يصرح بجميع ذلك، مما يجعلها روايات قابلة للشك، ومع حسن الظن بالرواة فإن رواياتهم تلك قد تعبر عن السهو والاشتباه.

إننا لا ننكر الاختلاف في القراءات بعهد مبكر، فباستعراض تأريخ الموضوع يبدو أن تمايز القراءات كان موجوداً قبل توحيد القراءة زمن عثمان، فقد أشير إلى كثرة الاختلاف بعهده، حتى قال الناس: قراءة ابن مسعود، وقراءة أبي وقراءة سالم<sup>(٢)</sup>.

ولكننا نبقى مصرين أن وجهة التعميم في الروايات تبقى هي المسيطرة، وعدم وضوح الرؤية يظل مخيماً، إذ أننا نحتاج بمثل هذا

- (١) ظ: فيما سبق، جمع الفرآن: .
- (٢) ظ: مقدمتان في علوم القرآن: ٤٤.

الموضوع الخطير إلى الجزئيات والدقائق لنضع النقاط على الحروف، لهذا نرفض جملة هذه الروايات، ونتهم أصحابها، كما اتهمهم من سبقنا إلى الموضوع.

أورد أبو شامة غن زيد بن أرقم قال: «جاء رجل إلى رسول الله فقال: أقرأني عبد الله بن مسعود سورة أقرأنيها زيد، وأقرأنيها أبيّ بن كعب، فاختلفت قراءتهم، بقراءة أيهم آخذ؟ فسكت رسول الله في قال: وعلي الله إلى جنبه، فقال علي: ليقرأ كل إنسان كما علم، كل حسن جميل..<sup>(۱)</sup>.

وقد ذكر الطبري هذه الرواية، وتعقبه الأستاذ أحمد محمد شاكر في تعليقه فقال:

«هذا حديث لا أصل له، رواه رجل كذاب، هو عيسى بن قرطاس، قال فيه ابن معين: ليس بشيء لا يحل لأحد أن يروي عنه. وقال ابن حبَّان: يروي الموضوعات عن الثقات، لا يحل الاحتجاج به. وقد اخترع هذا الكذاب شيخاً له روى عنه وسماه: زيد القصار، ولم نجد لهذا الشيخ ترجمة ولا ذكراً في شيء من المراجع. ع<sup>(٢)</sup>.

وبعد هذا، فليس هُنَاك مسوغ على الإطلاق أن نأخذ بكل رواية على علاتها دون تمحيص، ودون تجويز الافتراء على الضعفاء من الرواة.

قال الإمام محمد الباقرﷺ: «إن القرآن واحد نزل من عند واحد ولكن الاختلاف يجيء من قبل الرواة»<sup>(٣)</sup>.

وفي شأن الحروف السبعة المدعاة، وإن كان لا علاقة لها بالقراءات، إلا أن البعض حملها على ذلك، بينما ورد عن الفضل بن يسار قال: قلت لأبي عبد الله عليه السلام (يعني الإمام جعفر الصادق): إن الناس يقولون: إن القرآن نزل على سبعة أحرف، فقال: كذبوا، أعداء الله،

- أبو شامة، المرشد الوجيز: ٨٥.
- ۲) الطبري، جامع البيان: ۲٤/۱ الهامش.
  - (٣) الكليني، أصول الكافي: ٢/ ٢٣٠.

ولكنه نزل على حرف واحد من عند الواحد»<sup>(١)</sup>.

وقد يقال بأن مصدر القراءات هو اللهجات، ولا علاقة لها إذن بصحة السند، وموافقة كتابة المصحف، بل الأساس ارتباطها ببعض العرب في لغاتهم القبلية، وإلى هذا المعنى يشير السيوطي بما أورده أبو شامة عن بعضهم:

أنزل القرآن بلسان قريش ثم أبيح للعرب أن يقرؤوه بلغاتهم التي جرت عاداتهم باستعمالها على اختلافهم في الألفاظ والأعراب"<sup>(٢)</sup>.

وقد سبق بذلك ابن قتيبة بما تحدث به عن النبي؟ تيسيره أن أمره الله بأن يقرىء كل قوم بلغتهم، وما جرت عليه عادتهم... ولو أن كل فريق من هؤلاء أمر أن يزول عن لغته وما جرى عليه اعتياده طفلاً وناشئاً وكهلاً، لاشتد ذلك عليه، وعظمت المحنة فيه"<sup>(٣)</sup>.

وقد تبنى هذا الرأي الدكتور طه حسين، فاعتبر اختلاف اللهجات بين قبائل العرب التي لم تستطع أن تغير حناجرها وألسنتها وشفاهها لتقرأ القرآن كما كان يتلوه النبي لله وعشيرته قريش، اعتبر ذلك أساساً لاختلاف القراءات، فقرأته هذه القبائل كما كانت تتكلم، فأمالت حيث لم تكن تميل قريش، ومرت حيث لم تكن تمر، وقصرت حيث لم تكن تقصر، وسكنت، وأدغمت، وأخفت، ونقلت<sup>(3)</sup>.

وهو بهذا يريد أن ينتهي إلى أن اللهجات هي مصدر القراءات، وهو ينكر تواترها، وينعى على من رتب أحكاماً عريضة على نكرانها، فيقول: «وهنا وقفة لا بدّ منها، ذلك أن قوماً من رجال الدين فهموا أن هذه القراءات السبع متواترة عن النبي لله نزل بها جبريل على قلبه، فمنكرها كافر من غير شك ولا ريبة... والحق أن ليست هذه القراءات السبع من

- (1) المصدر نفسه: ۲/ ۲۳۰.
- (٢) السيوطي، الاتقان: ١/٤٧.
- (٣) ابن قتيبة، تأويل القرآن: ٣٠.
- (٤) ظ: طه حسين، في الأدب الجاهلي: ٩٥.

الوحي في قليل ولا كثير، وليس منكرها كافراً، ولا فاسقاً، ولا مغتمزاً في دينه، وإنما هي: قراءات مصدرها اللهجات واختلافها... فأنت ترى أن هذه القراءات إنما هي مظهر من مظاهر اختلاف اللهجات<sup>ه(1)</sup>.

ولقد جهد المحققون منذ القرن الأول للهجرة حتى عهد ابن مجاهد (ت: ٣٢٤ هـ) وهو موحد القراءات أو مسبعها إن صح التعبير، في دراسة ظواهر القراءات القرآنية، متواترها، ومشهورها، وشاذها، فارجعوا جزءاً من الاختلاف في القراءة إلى مظهر من مظاهر اللهجات العربية المختلفة، وعادوا بجملة من الألفاظ إلى استعمال جملة من القبائل، ذلك مما يؤيد وجهة النظر في عامل اللهجات، والاستثناس به عاملاً مساعداً في تعدد القراءات، وللسبب ذاته فإن تلاشى اللهجات وتوحيدها بلهجة قريش، قد إساغتها منذ عهد مبكر، بل إن توحيد القرآن للغة العرب على لغة قريش، وقصرهم عليها كان أساساً جوهرياً في إذابة ما عداها من لغات، مما أزاح إساغتها منذ عهد مبكر، بل إن توحيد القرآن للغة العرب على لغة قريش، تراكماً لغوياً يبتعد عن الفصحي ابتعاداً كلياً، فلا تجد بعد ذلك عنعنة تميم، ولا عجرمية قيس، ولا كشكشة أسد، ولا ثلثلة نهراء، ولا كسكسة ربيعة، ولا إمالة أسد وقيس، ولا طمطمانية حمير.

وفي ضوء ما تقدم ممكنا أن نخرج برأي جديد نخالف فيه من سبقنا إلى الموضوع، فنعتبر كلاً من شكل المصحف، وطريق الرواية إلى النبي؟؟، وتعدد اللهجات العربية، قضايا ذات أهمية متكافئة باعتبارها مصادر من مصادر القراءات، كلاً لا يتجزأ، وإلا فهي ـ على الأقل ـ أسباب عريضة في نشوء القراءات ومناهج اختلافها.

وللتدليل على صحة هذا لا بد لنا من الوقوف عند أدلته وقفة مقنعة، إن لم تكن دامغة.

لا شك أن اختلاف مصاحف الأمصار في الرسم، وما نشأ عنه من اختلاف أهل المدينة وأهل الكوفة، وأهل البصرة، وأهل الشام في القراءة،

(١) - طه حسين، في الأدب الجاهلي: ٩٥ ـ ٩٢.

إنما كان مصدره الشكل المصحفي الذي استنسخ عن المصحف الإمام. وهي اختلافات لا نقطع بمصدرها الكتابي، بل نرجحه، لما ثبت تأريخياً من تواتر نقله، وقد أحصى أبو داود ذلك في كتاب المصاحف إحصاءً دقيقاً<sup>(1)</sup>.

وقد أيد هذا الرأي محمد بن جرير الطبري (في ٣١٠ هـ) بما نقله عنه أبو شامة فقال:

«لما خلت تلك المصاحف من الشكل والإعجام وحصر الحروف المحتملة على أحد الوجوه، وكان أهل كل ناحية من النواحي التي وجهت إليها المصاحف، قد كان لهم في مصرهم ذلك من الصحابة معلمون... فانتقلوا عما بان لهم أنهم أمروا بالانتقال عنه مما كان بأيديهم، وثبتوا على ما لم يكن في المصاحف الموجهة إليهم، مما يستدلون به على انتقالهم عنه»<sup>(۲)</sup>.

وما دامت الروايات مختلفة عن النبي الله ـ كما يقولون ـ فما المانع أن يكون الحدب على وصول هذه الروايات من مختلف الأسانيد سبباً من تعدد هذه القراءات، سواء أكانت تلك الروايات صحيحة أم ضعيفة، وقد أورد من هذا القبيل أبو شاعة شواهد على الموضوع، يتحمل عهدتها<sup>(٣)</sup>. وقد سبقه ابن عطية فأورد عدة روايات تؤكد كثرة الروايات عن النبي على علاتها، وانتهى فيها إلى القول:

«ثم إن هذه الروايات الكثيرة لما انتشرت عن رسول الله الله، وافترق الصحابة في البلدان، وجاء الخلف، وقرأ كثير من غير العرب، ووقع بين أهل الشام وأهل العراق ما ذكر حذيفة... فقرأت كل طائفة بما روي لها»<sup>(1)</sup>.

وما دام للعرب لهجات ولغات، فلا ينتفي أن تكون هذه اللغات سبباً

- (1) ظ: ابن أبي داود، كتاب المصاحف: ٣٩ ـ ٤٩.
  - (٢) أبو شامة، المرشد الوجيز: ١٤٩ وما بعدها.
    - (٣) أبو شامة، المرشد الوجيز: ٨٦ وما بعدها.
- ٤) ابن عطية، مقدمته، ضمن مقدمتان في علوم القرآن: ٢٧١.

مباشراً في جزء من هذه القراءات، وقد قال عمر بن الخطاب (رض) مشيراً إلى قراءة أبيّ بن كعب: «إنا لنرغب عن كثير من لحن أُبي، يعني لغة أبي"<sup>(١)</sup>.

وقد أورد أبو شامة عن ابن جرير الطبري في (٣١٠ هـ) ما يؤيد فيه هذا العامل فقال:

«فإن قيل: فما تقولون في هذه القراءات السبع التي ألفت بالكتب؟ قلنا: إنما أرسل أمير المؤمنين المصاحف إلى الأمصار الخمسة بعد أن كتبت بلغة قريش، فإن القرآن إنما نزل بلغتها، ثم أذن رحمة من الله تعالى، لكل طائفة من العرب أن تقرأ بلغتها على قدر استطاعتها، فلما صارت المصاحف في الآفاق غير مضبوطة ولا معجمة قرأها الناس فما أنفذوه منها نفذ، وما احتمل وجهين طلبوا فيه السماع حتى وجدوهة<sup>(٢)</sup>.

والطريف في رأي الطبري، وهو من قدامى المفسرين، أن يجمع هذه العوامل الثلاثة، فينص على اختلاف اللهجات، ويشير إلى شكل المصحف وإعجامه، ويؤكد جانب السماع في الروايات التي توصلوا فيها إلى نطق القرآن.

وعامل اللهجات، وإن محص متأخراً، وتمحض له الدكتور طه حسين، إلا أنه عامل جدير بالتلبث والترصد والاستقراء في إثرائه جانب القراءات، ومواكبته لمسيرتها اللغوية. فما من شك أن القرآن قد نزل بلغة قريش، وهي أفصح لغات العرب، وحينما اختار الله تعالى لكتابه اللغة العربية، فلا ريب أن يقع الاختيار على الأفصح، والأفصح لغة قريش، وهو الموروث اللغوي المقروء في القرآن، ويؤيده وصية عثمان للرهط القرشيين لدى استنساخ المصحف: «إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت بشيء من القرآن، فاكتبوه بلسان قريش، فإنما نزل بلسانهم»<sup>(٣)</sup>.

وفي هذا الضوء يبدو أن عبد الله بن مسعود (رض) كان يقرىء الناس

- ابن أبي داود، كتاب المصاحف: ٣٢.
  - (٢) أبو شامة، الموشد الوجيز: ١٥٠.
- (٣) البخاري، الجامع الصحيح: ٦/ ٢٢٤.

بلغة قومه، وهم هذيل، وقد نهاه عمر (رض) عن ذلك بما ذكره أبو داود في سننه: «إن عمر كتب إلى ابن مسعود: أما بعد، فإن الله تعالى أنزل القرآن بلغة قريش، فإذا أتاك كتابي هذا فأقرىء الناس بلغة قريش، ولا تقرئهم بلغة هذيل»<sup>(1)</sup>.

ويبدو أن مسألة اللهجات متسالم على أثرها في نشوء القراءات، ولكن سرعان ما توحدت هذه اللهجات بلغة القرآن، وهذا من بركات القرآن في الوحدة.

وتعدد القراءات أنى كان مصدره، مهما كان مقياسه صحة أو شذوذاً، فقد حدده الشيخ محمد بن الهيصم، وقال: «أما القراءات فإنها على ثلاثة أوجه:

١ ـ أن يغلط القارىء فيقرأ على خلاف ما هو الخف، وذلك ما لا يجوز أن يعتد به في قراءات القرآن، وإنما يرجع لومه على الغالط به...

٢ ـ أن يكون القرآن قد نزل على لغة، ثم خرج بعض القراء فيه إلى لغة من لغات العرب مما لا يقع فيه خلاف في المعنى، ترك النكير عليه تيسيراً وتوسعة، فنقل ذلك، وقرأ به يعض القراء. .

٣ – والوجه الثالث من القراءات هو ما اختلف باختلاف النزول بما كان يعرض رسول الله إلى القرآن على جبريل في كل شهر رمضان... فكان أصحاب رسول الله إلى يتلقفون منه حروف كل عرض، فمنهم من يقرأ على حرف، ومنهم من يقرأ على أن لطف الله عزّ وجلّ بهم، فجمعهم على آخر من عرضين أو ثلاثة، حتى لم يقع في فلى آخل اختلاف إلا في أحرف قليلة، وألفاظ متقاربة (<sup>(۲)</sup>).

والوجه الثالث لا دلالة فيه إذ معارضة القرآن تعني تدقيقه وتوثيقه، وقد سبق في هذا الفصل رأينا في الحروف التي ادعى نزول القرآن عليها.

- أبو شامة، المرشد الوجيز: ١٠١.
- (٢) مقدمتان في علوم القرآن: ١٧٠ وما بعدها.

ومما لا شك فيه أن الاختلاف في جملة القراءات كان في الأقل، وأن الاتفاق كان في الأعم الأكثر، والنظر في المصاحف الأولى نجد يؤيد الاختلاف في قلة معدودة من الكلمات، نطقاً وإمالة وحركات، وقد جمعت في كتاب المباني محدودة: «اختلف مصحفا أهل المدينة والعراق في إثني عشر حرفاً، ومصحفا أهل الشام وأهل العراق في نحو أربعين حرفاً، ومصحفا أهل الكوفة والبصرة في خمسة حروف"<sup>(1)</sup>.

فإذا كان بعض الخلاف في القراءات مصدره اختلاف مصاحف الأمصار، فالاختلافات ضيقة النطاق، وتظل القضية قضية تأريخية فحسب، إذ القرآن المعاصر الذي أجمع عليه العالم الإسلامي ـ وهو ذات القرآن الذي نزل به الوحي على رسول الله الله ـ مرقوم برواية حفص لقراءة عاصم بن أبي النجود الكوفي، باستثناء المغرب العربي الذي اعتمد قراءة نافع المدني برواية ورش.

وتبقى المسألة بعد هذا أثرية العطاء، نعم قد تبدو الهوة سحيقة فيما يدعى من خلافات لا طائل معها، ولكن النظرة العلمية الفاحصة تخفف من حدتها، فما من شك أن عاملاً متشابكاً وراء تلك الخطوط المتناثرة هنا وهناك، ذلك هو المناخ الإقليمي السائد آنذاك في الأفق العلمي، فهو مما يجب الوقوف عنده، ألا وهو النزاع القائم بين مدرستي الكوفة والبصرة، وما نشأ عنه من تعصب إقليمي حيناً، واختلاف تقليدي حيناً آخر، ومزيج من هذا وذاك بعض الأحايين، فدرج جيل يصوب رأي الكوفيين، وآخر يؤيد نظر البصريين، مما طبع أثره على جملة من شؤون التراث، والقراءات جزء من ذلك التراث، وأفرغ كثيراً من الإسراف في التجريح والتعديل، فعاد صراعاً عشوائياً يوثق به الضعفاء، ويضعف به الثقات في كثير من شايعهم على الكوفيين وبالعكس، وطالما تعصب لمذهب من القراءة جيل شايعهم على الكوفيين وبالعكس، وطالما تعصب لمذهب من القراءة جيل من الناس، وجانب قراءة جيل آخر، دون العودة إلى قاعدة متأصلة.

وهذا الملحظ الدقيق جدير بالتمحيص والترصد بغية الوصول إلى

(١) المصدر نفسه: ١١٧.

مقياس علمي أصيل تزان في ضوئه حقائق القراءات.

## 

وكما اختلف في مصادر القراءات ومنابعها، فقد اختلف في القراء وعددهم، وتضاربت الآراء في منزلتهم وشهرتهم، فكان منهم السبعة، والعشرة، والأربعة عشر، وكان اعتبارهم يتردد بين الأقاليم تارة، وبين الشهرة تارة أخرى، وبينهما في أغلب الأحيان، وقد تحل المنزلة العلمية مكان الشهرة حيناً، وقد يكون العكس هو المطرد، وقد تتحقق الشهرة عند باحث، وتنتفي عند باحث غيره، وهكذا...

وقد كان مشاهير القراء قبل ابن مجاهد (ت: ٣٢٤ هـ) على النحو الآتي:

١ - عبد الله اليحصبي، المعروف بابن عامر (شامي) (ت: ١١٨ هـ).
٢ - عاصم بن أبي النجود (كوفي)، (ت: ١٢٧ هـ).
٣ - عبد الله بن كثير الداري (مكي)، (ت: ١٢٩ هـ).
٤ - أبو عمرو بن العلاء (بصري)، (ت: ١٥٤ هـ).
٥ - نافع عبدالرحمن بن أبي نعيم (مدني)، (ت: ١٦٩ هـ).
٢ - حمزة بن حبيب الزيات (كوفي)، (ت: ١٨٨ هـ).
٧ - يعقوب بن أبي إسحاق الحضرمي (بصري)، (ت: ٢٠٥ هـ).

(الكسائي الكوفي) (ت: ١٨٩ هـ) واعتبره من القراء السبعة. وهكذا كان.

أما من عدّ القراء عشرة، فأضاف لهم زيادة على تسبيع ابن مجاهد وتعيينه لهم، يزيد بن القعقاع (ت: ١٣٠ هـ) ويعقوب الحضرمي (ت: ٢٠٥ هـ) وحلف بن هشام (ت: ٢٢٩ هـ).

ويبدو أن الكساني (ت: ١٨٩ هـ) لم يكن معدوداً من القراء السبعة، وإنما ألحقه ابن مجاهد في سنة ثلاثمائة أو نحوها بدل يعقوب الحضرمي

وقد كان السابع'' .

وفي هذا الضوء نجد القراء عند ابن مجاهد، هم: نافع، ابن كثير، عاصم، حمزة بن حبيب، الكسائي، أو عمرو بن العلاء، عبد الله بن عامر.

وقد عقب ابن مجاهد على ذلك بقوله:

«فهؤلاء سبعة نفر، من أهل الحجاز، والعراق، والشام، خلفوا في القراءة التابعين، وأجمعت على قراءتهم العوام من أهل كل مصر من هذه الأمصار التي سميت وغيرها من البلدان التي تقرب من هذه الأمصار»<sup>(٢)</sup>.

وواضح أن تقسيم ابن مجاهد تقسيم إقليمي نظر فيه إلى اعتبار الأمصار التي وجهت إليها المصاحف في عهد عثمان (رض) لا باعتبار تعصب إقليمي من قبله.

وابن مجاهد أول من اقتصر على هؤلاء السبعة، فإنه أحب أن يجمع المشهور من قراءات الحرمين والعراقين والشام، إذ هذه الأمصار الخمسة هي التي خرج منها علم النبوة، من القرآن وتفسيره، والحديث، والفقه في الأعمال الباطنة والظاهرة وسائر العلوم الدينية<sup>(٣)</sup>.

وقد تبعه الفضل بن الحسن الطبرسي (ت: ٥٤٨ هـ) بتصنيف القراء في ضوء الأقاليم الإسلامية، ولكنه اختلف معه بالتعيين، فأسماء القراء المشهورين عنده باعتبار الأمصار كالآتي:

١ – أبو جعفر يزيد بن القعقاع، مدني وليس من السبعة.
 ٢ – عبد الله بن كثير، مكي من السبعة.
 ٣ – عاصم بن أبي النجود، كوفي من السبعة.
 ٤ – حمزة بن حبيب، كوفي من السبعة.

- (1) أبو شامة، المرشد الوجيز: ١٥٣.
  - (٢) ابن مجاهد، كتاب السبعة: ٨٧.
- (٣) ظ: القسطلاني، لطائف الإشارات: ١/٨٦.

٥ ـ علي بن حمزة الكسائي، كوفي من السبعة.
 ٦ ـ خلف بن هشام، كوفي، وليس من السبعة وله اختيار.
 ٧ ـ أبو عمرو بن العلاء، بصري من السبعة.
 ٨ ـ يعقوب بن إسحاق الحضرمي، بصري وليس من السبعة.
 ٩ ـ أبو حاتم سهل بن محمد السجستاني بصري، وليس من السبعة.

فالطبرسي عدّ من القراء السبعة؛ عبد الله بن كثير، وعاصم، وحمزة بن حبيب، والكسائي، وأبو عمرو بن العلاء، وعبد الله بن عامر، بينما أسقط نافع بن عبد الرحمن، قارىء أهل المدينة.

وعدّ من غيرهم: يزيد بن القعقاع، وخلف بن هشام، ويعقوب بن إسحاق الحضرمي، وسهل بن محمد السجستاني.

فعدة القراء المشهورين عنده عشرة. وقد عقب على تعيينه لهؤلاء بما يلي:

«وإنما اجتمع الناس علي قراءة هزلاء واقتدوا بهم فيها لسببين:

أحدهما : أنهم تجردوا لقراءة القرآن، واشتدت بذلك عنايتهم مع كثرة علمهم. ومن كان قبلهم أو في أزمتهم ممن نسب إليه القراءة من العلماء، وعدت قراءتهم في الشواذ، لم يتجرد لذلك تجردهم، وكان الغالب على أولئك الفقه والحديث أو غير ذلك من العلوم.

والآخر: أن قراءتهم وجدت مسندة لفظاً أو سماعاً حرفاً حرفاً من أول القرآن إلى آخره مع ما عرف من فضائلهم، وكثرة علمهم بوجوه القرآن»<sup>(٢)</sup>.

والحق أن القراء الذين ذكرت قراءاتهم فيما ألف من كتب القراءات

- ظ: الطبرسي، مجمع البيان: ١١/١ وما بعدها.
  - (۲) المصدر نفسه: ۱۲/۱۱.

يزيد على هذا العدد كثيراً، وفيهم من هو أسبق منهم تأريخاً. فقد تتبع الدكتور الفضلي من ألف في القراءات قبل اختيار ابن مجاهد للقراء السبعة، فبلغت عدتهم عنده أربعة وأربعين مؤلفاً، ابتداء من يحيى بن يعمر (ت: ٩٠ هـ) وانتهاء بأبي بكر محمد بن أحمد الداجوني (ت: ٣٢٤ ه)<sup>(۱)</sup>.

وكان نتيجة لهذا الإحصاء الدقيق أن ظهر أن هذه المؤلفات لم تختص بالقراءات السبع أو العشر أو الأربع عشرة، وقراء تلك القراءات، بل اتضح من خلال العرض والتحليل أن فيها من هو متقدم على بعض القراء المشهورين تأريخاً، حتى إذا جاء ابن مجاهد التميمي البغدادي (ت: ٣٢٤ هـ) فاختار من الجميع أولئك.

وقد علل مكي بن أبي طالب (ت: ٤٣٧ هـ) وجه الاقتصار على هؤلاء دون غيرهم فقال:

<sup>8</sup>إن الرواة من الأئمة من القراء كانوا في العصر الثاني والثالث كثيراً في العدد، كثيراً في الاختلاف، فأراد الناس في العصر الرابع أن يقتصروا من القراءات التي توافق المصحف على ما يسهل حفظه، وتنضبط القراءة به، فنظروا إلى إمام مشهور بالثقة والأمانة، وحسن الدين، وكمال العلم، فقد طال عمره، واشتهر أمره، وأجمع أهل عصره على عدالته فيما نقل، وثقته فيما روى، وعلمه بما يقرأ، فلم تخرج قراءته عن خط مصحفهم المنسوب إليهم، فأفردوا من كل مصر وجه إليه عثمان مصحفاً، إماماً هذه صفته، وقراءته على مصحف ذلك المصر،<sup>(٢)</sup>.

وقد أيد ذلك من المتأخرين السيد محمد الجواد العاملي النجفي (ت: ١٢٢٦ هـ) فتحدث عن وجهة نظره في تحديد القراءات بالسبع والقراء بالسبعة، وقال:

«وحيث تقاصرت الهمم عن ضبط الرواة لكثرتهم غاية الكثرة،

- (1) ظ: عبد الهادي الفضلي، القراءات القرآنية: ٢٧ ـ ٣٢.
  - (٢) مكي، الإبانة: ٤٧ ـ ٤٨.

اقتصروا مما يوافق خط المصحف على ما يسهل حفظه، وتنضبط القراءة به، فعمدوا إلى من اشتهر بالضبط والأمانة وطول العمر في الملازمة للقراءة، والاتفاق على الأخذ عنه، فأفردوا إماماً من هؤلاء في كل مصر من الأمصار المذكورة، وهم: نافع وابن كثير وأبو عمرو، وابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي"<sup>(۱)</sup>.

وبملاحظة ما حققه ابن مجاهد من جمعه للقراءات، وبيان وجوه الاختلاف فيها، يتجلى أن الاختلاف ليس من العسر بمكان بحيث قد يؤدي إلى تشويه النص، أو تغيير الأحكام، أو اضطراب القراءة، بل نجد الأعم الأغلب منه إنما يرجع إلى أصول الأداء، وطريقة التلفظ، وتحقيق النطق مدغماً أو ممالاً، منقوطاً أو غير منقوط، إمداداً وإشماماً، وهو اختلاف لا يضفي على النص القرآني أي مردود معقد لا يمكن معه الوصول إلى الحقيقة القرآنية، مما يقرب إلينا القول بأن هذه القراءات إنما اشتبكت وتظاهرت وتفاوتت اجتهاداً في كيفية أداء النطق تارة، وطريقة تلفظه تارة أخرى، ومردود اللهجات عليها بين ذلك.

وهذا إنما يجري في القراءات المتواترة رواية مرفوعة، أو دراية من أصحابها، ولا ينطبق على القراءات الشاذة التي أصبحت فيما بعد عرضة لزلل الأهواء.

"ولا مرية أنه كما يتعبد بفهم معاني القرآن وإقامة حدوده، يتعبد بتصحيح ألفاظه، وإقامة حروفه على الصفة المتلقاة. عن أئمة القراء، ومشايخ الأقراء، المتصلة بالحضرة النبوية الأفصحية العربية، التي لا يجوز مخالفتها، ولا العدول عنها<sup>(٢)</sup>.

وقد بلغت القراءات السبع حد الرضا والقبول عند المسلمين وعلمائهم، فلم يؤثّر عليها تعدد القراءات، ولم يؤثّروا عليها سواها .

وكان إلى جنب القراءات اختيار في القراءات قد تشمل هذه القراءات

- العاملي، مفتاح الكرامة: ٢/ ٣٩١ + القراءات القرآنية.
  - (٢) القسطلاني، لطائف الإشارات: ٢٠٩/١.

ـ كما سيأتي ـ وقد لا تشملها، وهي لا تحمل الطابع الشخصي لأصحابها، بل هي ضمن قواعد قد تتسم بالطابع الشمولي العام. قال مكي بن أبي طالب: «وأكثر اختياراتهم إنما هو في الحرف إذ اجتمع فيه ثلاثة أشياء: قوة وجهه في العربية.

وموافقته للمصحف.

واجتماع العامة عليه.

والعامة ـ عندهم ـ ما اتفق عليه أهل المدينة وأهل الكوفة، فذلك عندهم حجة قوية، فوجب الاختيار.

وربما جعلوا العامة ما اجتمع عليه أهل الحرمين.

وربما جعلوا الاختيار على ما اتفق عليه نافع وعاصم، فقراءة هذين الإمامين أوثق القراءات وأصحها سنداً، وأفصحها في العربية، ويتلوهما في الفصاحة خاصة: قراءة أبي عمرو والكسائي رحمهم الله»<sup>(1)</sup>.

ويبدو مضافاً إلى ما تقدم، أن لأئمة الإقراء أنفسهم تصرفاً يقوم على حسن النظر وأصول الاستنباط، يتمثل باختيارهم للقراءة التي تنسب إليهم، فهم يتدارسون القراءات على يد نخبة من التابعين، ومن ثم يقارنون بين هذه القراءات التي أخذوها، ويحكمون مداركهم في أسانيدها وأصولها ومصادرها، فيؤلفون القراءة التي يختارونها بناء على كثرة الموافقات عند أغلب الشيوخ المقرئين. فقد قال نافع بن أبي نعيم (ت: ١٦٩ هـ) وهو يتحدث عن مشايخه في الإقراء:

«أدركت هؤلاء الخمسة وغيرهم. . . فنظرت إلى ما أجمع عليه إثنان منهم فأخذته، وما شذ فيه واحد تركته، حتى ألفت هذه القراءة»<sup>(٢)</sup>.

وربما كان المقرىء مخالفاً لأستاذه في اختياره للقراءة، ناظراً في

- مكي، الإبانة في معانى القراءات: ٤٨ وما بعدها.
  - (٢) ابن مجاهد، كتاب السبعة: ٢٢.

وجوه القراءات الأخرى، كما هي الحال عند الكسائي حينما اختار من قراءة حمزة وقراءة من سواه، وأسس لنفسه بذلك اختياراً<sup>(۱)</sup>.

قال ابن النديم: «وكان الكسائي من قراء مدينة السلام، وكان أولاً يقرأ الناس بقراءة حمزة، ثم اختار لنفسه قراءة، فأقرأ بها الناس»<sup>(٢)</sup>.

وقد كان لأبي عمرو بن العلاء اختيار من قراءة ابن كثير، وهو شيخه، ومن قراءة غيره، وأسس بذلك لنفسه قراءة تنسب إليه<sup>(٣)</sup>.

وقد شجعت ظاهرة الاختيار في القراءة على القضاء على النزعة الإقليمية التي انتشرت في نسبه القراءات للأمصار، إذا امتزجت هذه القراءات في الأغلب نتيجة للاختيار، فتداخلت قراءة أهل المدينة بقراءة أهل الكوفة، وقراءة الشام بقراءة العراق، فلم تعد القراء فيما بعد إقليمية المظهر، بقدر ما هي علمية المصدر، وفي هذا الضوء وجدنا القراء السبعة يمثلون خلاصة التجارب الماضية للقرنين الأول والثاني في العطاء العلمي المشترك بين الأقاليم، لما في ظاهرة الاختيار لدى أنمة الأقراء من عناصر مختلف القراءات، حتى وحدت ونسبت منفردة إلى عاصم، أو نافع، أو الكسائي، وهي عصارة قراءة لوحد آخر، وتجمع بين هذين بما ألف قراءة منظورة متميزة، تعني تجارب السابقين، وعطاء المتخصصين. حتى وقف منظورة متميزة، تعني تجارب السابقين، وعطاء المتخصصين. حتى وقف الاختيار على أعتاب القرن الرابع، حيث بدأ ابن مجاهد في حفظ القراءات منظورة متميزة، تعني تجارب السابقين، وعطاء المتخصصين. حتى وقف منظورة متميزة، تعني تجارب السابقين، وعطاء المتخصصين. حتى وقف الاختيار على أعتاب القرن الرابع، حيث بدأ ابن مجاهد في حفظ القراءات مقراءات، دون التفكير بتجديد ظاهرة الاختيار التي لم تعد من هموم والاختيارات، دون التفكير بتجديد طاهرة الاختيار التي لم تعد من هموم الاختيارات، دون التفكير بتجديد طاهرة الاختيار التي لم تعد من هموم الاختيارات، دون التفكير بتجديد طاهرة الاختيار التي لم تعد من هموم الاختيارات، دون التفكير بتجديد طاهرة الاختيار التي لم تعد من هموم القراءات، لا إلى الاختيار.

فقد روى الذهبي عن عبد الواحد بن عمر بن أبي هاشم، وهو تلميذ ابن مجاهد، قال:

«سأل رجل ابن مجاهد، لم لا يختار الشيخ لنفسه حرفاً يحمل عليه؟

- (۱) ظ: المصدر نفسه: ۷۸.
- (۲) ابن النديم، الفهرست: ۳۰.
- (٣) ظ: ابن الجزري، غاية النهاية: ٢٧٦/٢.

فقال: نحن أحوج إلى أن نعمل أنفسنا في حفظ ما مضى عليه أئمتنا، أحوج منا إلى اختيار حرف يقرأ به من بعدنا»<sup>(1)</sup>.

وفي ضوء ما تقدم يبدو لنا أن الاختيار عبارة عن استنباط القراءة من خلال النظر الاجتهادي في القراءات السابقة، والموازنة فيما بينها على أساس السند في الرواية، أو الوثاقة في العربية، أو المطابقة في الرّسم المصحفي، أو إجماع العامة، من أهل الحرمين أو العراقين، أو الموافقة بين مقرئين، ومن خلال ذلك نشأت القراءات المختارة.

يقول القرطبي: «وهذه القراءات المشهورة هي اختيارات أولئك الأئمة القراء، وذلك أن كل واحد منهم اختار مما روي وعلم وجهه من القراءات ما هو الأحسن عنده والأولى، والتزم طريقه ورواه، وأقرأ به، واشتهر عنه وعرف به<sup>(۲)</sup>.

ويرى الدكتور الفضلي: «أن اجتهاد القراء لم يكن في وضع القراءات ـ كما توهم البعض ـ وإنما في اختيار الرواية، وفرق بين الاجتهاد في اختيار الرواية والاجتهاد في وضع القراءة<sup>(٣)</sup>.

فإضافة القراءة لصاحبها إضافة اختيار لا إضافة اختراع ورأي واجتهاد<sup>(٤)</sup>.

ومما يؤيده ما أورد أبو شامة باعتبار القراءة سنة، والسنة لا مورد فيها للاجتهاد بالمعنى المشار إليه: «ألا ترى أن الذين أخذت عنهم القراءة إنما تلقوها سماعاً، وأخذوها مشافهة، وإنما القراءة سنة يأخذها الآخر عن الأول، ولا يلتفت في ذلك إلى الصحف، ولا إلى ما جاء من وراء وراء»<sup>(0)</sup>.

- ۱) الحافظ الذهبي، معرفة القراءة: ١/١٧١.
- (٢) القرطبي، الجامع لأحكام الفرآن: ١٥/١٥.
  - (٣) الفضلي، القراءات القرآنية: ١٠٦.
    - (٤) ابن الجزري، النشر: ١/ ٥٢.
    - (٥) أبو شامة، المرشد الوجيز: ١٣٢.

وإلى جانب الحيطة في الاختيار، كانت الحيطة للقراءة نفسها، فلم يأخذوا بكل قراءة، بل وضعوا بعض المقاييس النقدية والاحترازية لقبول القراءة أو رفضها، مما ينصح معه مدى عناية القوم بالقراءة المختارة، بعد أن عسر الضبط، وظهر التخليط، واشتبه الأمر. قال القسطلاني نقلاً عن الكواشي: «فمن ثم وضع الأئمة لذلك ميزاناً يرجع إليه، ومعياراً يعول عليه؛ وهو السند والرسم والعربية، فكل ما صح سنده، واستقام وجهه في العربية، ووافق لفظه خط المصحف الإمام فهو من السبعة المنصوصة، فعلى هذا الأصل بني قبول القراءات عن سبعة كانوا أو سبعة آلاف، ومتى فقد شرط من هذه الثلاثة فهو شاذ»<sup>(۱)</sup>.

والشاذ لا يعمل به في القراءات ولا يقاس عليه، «وقد أجمع الأصوليون والفقهاء وغيرهم، على أن الشاذ ليس بقرآن، لعدم صدق حد القرآن عليه، أو شرطه وهو التواتر"<sup>(٢)</sup>.

وكأنَّ ابن المجزري قد أدخل جانب الاحتمال في بعض الشروط، وصنف القراءة المعتبرة والباطلة فقال:

«كل قراءة وافقت العربية ولو بوجه، ووافقت أحد المصاحف العثمانية ولو احتمالاً، وصح سندها، فهي القراءة الصحيحة التي لا يجوز ردها، ولا يحل إنكارها..

ومتى اختل ركن من هذه الأركان الثلاثة أطلق عليها ضعيفة أو باطلة، سواء كانت عن السبعة أم عمن هو أكبر منهم. هذا هو الصحيح عند أئمة التحقيق من السلف والخلفة<sup>(٣)</sup>.

وتكاد أن تتلاقى كلمات الأعلام في مقياس القراءة الصحيحة، وتتداعى الخواطر في صياغة ألفاظها، فقد اشترط مكي بن أبي طالب (ت: ٤٣٧ ه) في وجه صحتها ما يلي:

- القسطلاني، لطائف الإشارات: ١/ ٦٧.
  - (٢) المصدر نفسه: ٧٢/١.
  - (٣) السيوطي، الاتفان: ١١٠/١٠.

«أن ينقل عن الثقات إلى النبيﷺ ويكون وجهه في العربية التي نزل بها القرآن شائعاً، ويكون موافقاً لخط المصحف»<sup>(1)</sup>.

ومع هذا نجد الداني جدياً في مسألة القراءة، إذ يعتبرها سنة لا تخضع لمقاييس لغوية، وإنما تعتمد الأثر والرواية فحسب، فلا يردها قياس، ولا يقرّبها استعمال فيقول:

«وأئمة القراء لا تعمل في شيء من حروف القرآن على الأفشى في اللغة، والأقيس في العربية، بل على الأثبت في الأثر، والأصح في النقل وإذا ثبتت الرواية لم يردّها قياس عربية، ولا فشو لغة، لأن القراءة سنة متبعة، يلزم قبولها والمصير إليها»<sup>(٢)</sup>.

وما أبداه الداني لا يخلو من نظر أصيل، إذ القراءة إذا كانت متواترة صحيحة السند، فهي تفيد القطع، ولا معنى لتقييد القطع بقياس أو عربية، فالعربية إنما تصحح في ضوء القرآن، ولا يصحح القرآن في ضوء العربية، ومع هذا فإن الإجماع القرائي يكاد أن يكون متوافراً على اشتراط صحة السند، ومطابقة الرسم المصحفي، وموافقة اللغة العربية؛ لهذا تختلف النظرة بالنسبة للقراءة في ضوء تحقق هذه الشروط أو عدمه، وقد نتج عنه تقسيم القراءات إلى صحيحة وشاذة، فما اجتمعت فيه من القراءات هذه الشروط فهو الصحيح، وما نقص عنه فهو الثاذ.

وفي هذا الضوء ولد ـ في عهد ابن مجاهد ـ مقياسان آخران، وماتا في مهدهما، لعدم تلقي المسلمين لهما بالقبول، ولرفضهم لهما، وهما:

مقياس ابن شنبوذ (ت: ٣٢٧ هـ) الذي اكتفى فيه بصحة السند وموافقة العربية.

ومقياس ابن مقسم (ت: ٣٥٤ هـ) الذي اكتفى فيه بمطابقة المصحف وموافقة العربية<sup>(٣)</sup>

وقد تحرر للسيوطي مع المقارنة فيما كتبه ابن الجزري في النشر، أن القراءات أنواع:

- (١) مكي، الإبانة: ١٨.
- (٢) السيوطي، الاتقان: ١١/٢١١.
- ٣) ظ: الفضلي، القراءات القرآنية: ٣٩ وانظر مصدره.

ألأول: المتواتر، وهو ما نقله جمع لا يمكن تواطؤهم على الكذب، عن مثلهم إلى منتهاه، وغالب القراءات كذلك. الثاني: المشهور، وهو ما صح سنده، ولم يبلغ درجة التواتر، ووافق العربية والرسم واشتهر عند القراء. العربية والرسم أو العربية، أو مشتهر بالاشتهار المذكور، ولا يُقرأ به. الرابع: الشاذ، وهو ما لم يصح سنده. الرابع: الشاذ، وهو ما لم يصح سنده. الحامس: الموضوع، [وهو ما لا أصل له].

وهذا التقسيم الذي استخرجه السيوطي مما أفاضه ابن الجزري جدير بالأهمية إذ هو جامع مانع كما يقول المناطقة.

وتبقى النظرة إلى هذه القراءات متأرجحة بين التقديس والمناقشة، فمن يقدسها يعتبرها قرآناً، ومن يناقشها يعتبرها علماً بكيفية أداء كلمات القرآن، وفرق بين القرآن وآداء القرآن.

أ فالباقلاني يذهب: «أن القواءات قرآن منزل من عند الله تعالى، وأنها تنقل خلفاً عن سلف، وأنهم أخذوها من طريق الرواية، لا من جهة الاجتهاد، لأن المتواتر المشهور أن القراء السبعة إنما أخذوا القرآن رواية، لأنهم يمتنعون من القراءة بما لم يسمعوه"<sup>(٢)</sup>.

بينما خالفه الزركشي في هذه الملحظ، واعتبر القرآن حقيقة، والقراءات حقيقة أخرى فقال:

«والقرآن والقراءات حقيقتان متغايرتان، فالقرآن: هو الوحي المنزل على محمد للبيان والإعجاز، والقراءات: اختلاف ألفاظ الوحي المذكور في الحروف وكيفيتها من تخفيف وتشديد وغيرهما»<sup>(٣)</sup>.

- (۱) ظ: السيوطي، الاتقان: ۲۱٦/۱.
- ۲) الباقلاني، نكت الانتصار لنقل القرآن: ٤١٥.
- (٣) الزركشي، البرهان: في علوم القرآن: ١/٣١٨.

والحق أن رأي الزركشي يتفق مع تعريف القراءات المتداول عند أئمة التحقيق، فقد ذهبوا إلى أن علم القراءات: هو علم يعرف منه إتفاق الناقلين لكتاب الله واختلافهم في اللغة والأعراب، والحذف والإثبات، والتحريك والإسكان، والفصل والاتصال، وغير ذلك من هيئة النطق، والإبدال من حيث السماع<sup>(۱)</sup>.

والحق أن لا علاقة بين حقيقة القرآن وحقيقة القراءات، فالقرآن هو النص الآلهي المحفوظ، والقراءات أداء نطق ذلك النص إتفاقاً أو اختلافاً، والقرآن ذاته لا اختلاف في حقيقته إطلاقاً.

وقد استظهر الزركشي تواتر القراءات عن القراء السبعة: «أما تواترها عن النبي ففيه نظر، فإن إسناد الأئمة السبعة بهذه القراءات السبعة موجود في كتب القراءات، وهي نقل الواحد عن الواحد، ولم تكمل شروط التواتر في استواء الطرفين والواسطة، وهذا شيء موجود في كتبهم، وقد أشار الشيخ شهاب الدين أبو شامة في كتابه «المرشد الوجيز» إلى شيء من ذلك»<sup>(۲)</sup>.

وقد وافقه من المتأخوين السيد الخوتي وازداد عليه حيث قال: «إنها غير متواترة، بل القراءات بين ما هو اجتهاد من القارىء وبين ما هو منقول بخبر الواحد»<sup>(۳)</sup>.

وقد حشد لهذا الرأي جملة من الأدلة خلص منها إلى عدم تواتر القراءات، وأنها نقلت بأخبار الآحاد<sup>(٤)</sup>.

ويكاد أن ينعقد إجماع المسلمين على حجية هذه القواءات وتواترها ـ سواء أكان تواترها عن النبي لله أو عن أصحابها ــ وعلى جواز القراءة بها في الصلاة وغيرها.

- القسطلاني، لطائف الإشارات: 1/ ۱۷۰.
  - (٢) الزركشي، البرهان: ٣١٩/١.
    - (٣) الخوثي، البيان: ١٢٣.
  - (٤) ظ: الخوثي البيان: ١٥١ وما بعدها.

فعن الإمام جعفر بن محمد الصادقﷺ أنه قال: «إقرأوا كما عُلِّمتم»(').

وقال الشيخ الطوسي (ت: ٤٦٠ هـ) وهو يتحدث عن رأي الإمامية في الموضوع:

«واعلموا أن العرف من مذهب أصحابنا، والشائع من أخبارهم ورواياتهم أن القرآن نزل بحرف واحد، على نبي واحد، غير أنهم أجمعوا على جواز القراءة بما يتداوله القراء، وأن الإنسان مخير بأي قراءة شاء قرأ، وكرهوا تجريد قراءة بعينها، بل أجازوا القراءة بالمجاز الذي يجوز بين القراء، ولم يبلغوا بذلك حد التحريم والحظر».<sup>(٢)</sup>

وقد حكى الطبرسي (ت: ٥٤٨ هـ) الإجماع عليه فقال:

«إعلم أن الظاهر من مذهب الإمامية أنهم أجمعوا على جواز القراءة بما تتداوله القراء بينهم من القراءات، إلا أنهم اختاروا القراءة بما جاز بين القراء، وكرهوا تجريد قراءة مفردة»<sup>(۳)</sup>.

وذهب الشهيد الأول: (ت: ٧٨٦ هـ) من الإمامية إلى أن القراءات متواترة، ومجمع على جواز القراءة بها، وتابعه الخوانساري في ذلك، ونفى الخلاف في حجية السبع منهم مطلقاً، والثلاث المكملة للعشر في الجملة، بل اعتبر تواترها بوجوهها السبعة عن رسول الله في عند قاطبة أهل الإسلام<sup>(٤)</sup>.

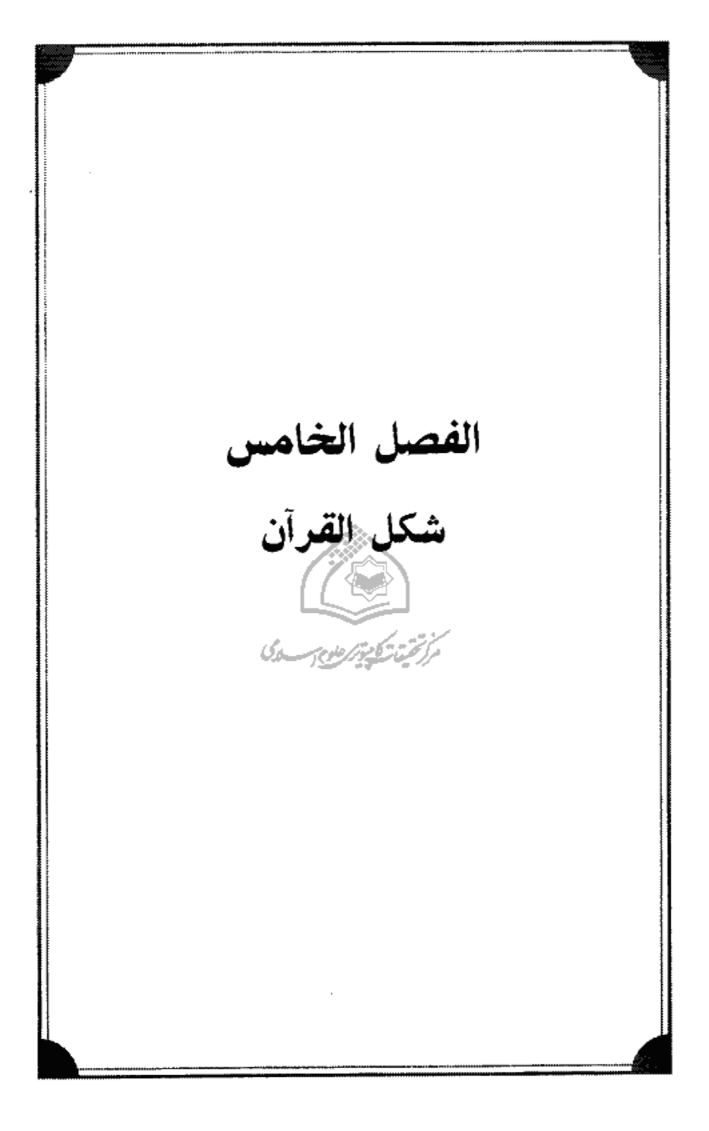
وقد انتهى العاملي إلى الإجماع على تواتر القراءات ونعتها به وحكاه عن المنتهى والتحرير والتذكرة والذكرى، والموجز الحاوي، وغيرها من أمهات كتب الإمامية مما يقطع معه بتواترها حرفاً حرفاً، وحركة حركة<sup>(ه)</sup>.

- (١) الكليني، أصول الكافي: ٢/ ١٣١.
  - (۲) الطوسي، التبيان: ۷/۱.
  - (٢) الطبرسي، مجمع البيان: ١٢/١.
- (٤) ظ: الخوانساري، روضات الجنات: ٢٦٣.
  - ٥) ظ: العاملي، مفتاح الكرامة: ٢/ ٢٩٠.

وقد فصل الخوثي في القول، فذهب إلى عدم حجية هذه القراءات، فلا يستدل بها على الحكم الشرعي، إذ لم يتضح عنده كون القراءات رواية، فلعلها اجتهادات في القراءة، ولكنه جوز بها الصلاة نظراً لتقرير المعصومين لها، وذلك عنده يشمل كل قراءة متعارفة زمن أهل البيت ﷺ إلا الشاذة فلا يشملها التقرير<sup>(۱)</sup>.



ظ: الخوئي، البيان في تفسير القرآن: ١٦٤ ـ ١٦٧.



.



نريد بشكل القرآن فيما يلي، الإطار الخارجي للنص القرآني، وهذا الإطار عبارة عن رسمه وإعجامه ونقطه، وما صاحب ذلك من جهد وتطوير منذ الكتبة الأولى للمصحف.

وهذا كله شيء يختلف عن القرآن نصاً متعبداً بتلاوته، فالقرآن ألفاظه ومعانيه، وتشريعه ومراميه، بسوره وآياته متواترة متكاملة، وشكله هو صورته المصحفية التي تواضع عليها الناس في الرسم والأعراب والنقط والأعجام للدلالة على ألفاظه في النطق، وعلى هيئته وتركيبه في التلفظ، فهو تسجيل ثانوي للوحي الأولي، بما يؤدي إلى صورة حقيقته المثلى حينما يتلى بالألسن معاداً كما أنزل.

وارتباط هذه الظاهرة الشكلية باللفظ المنزل على النبي الكريم وحياً سماوياً، لم تأخذ طابع الصدفة أو صيغة العفوية، وإنما كان أمراً إلهياً مقصوداً إليه، وجهداً رسالياً معنياً بالذات، ليتضافر على حفظ القرآن الكريم - براً بوعده تعالى - عاملان:

الحفظ في الصدور، والرسم في السطور. وهو كما يبدو من استعراض الروايات واستقراء الأحداث أمر مدنوب إليه ومرغوب فيه، وقد كان تأسيس ذلك منذ عهد مبكر، اقترن بأول نزول الوحي ـ كما سبقت الإشارة التفصيلية إليه ـ<sup>(1)</sup> وأوشك على الكمال عند جمع النّاس على لغة

(۱) ظ: فيما سبق مقالة: جمع القرآن: .

قريش في القراءة المصحفية زمن عثمان، وكتابة نص متكامل لهذا التوحيد، في المصحف الأمام المتداول إلى اليوم مرسومه، إلا أن ذلك النص ـ مضافاً إلى تسويته بالخط الكوفي القديم ـ جاء مجرداً: "من النقط والشكل، ليحتمل ما صح نقله، وثبتت تلاوته عن النبي في إذ كان الاعتماد على الحفظ، لا مجرد الخطة<sup>(1)</sup>.

ورسم المصحف ـ كما سنفصل القول فيه بإذن الله تعالى ـ جاء مجرداً من كل علامات الشكل والنقط والأعجام، لأنهم كانوا يستحبون تخليص القرآن من كل الزوائد على الخط الكوفي، ولما أورده جملة من أهل العلم ـ من قول مشترك يحتمل عدة معان ـ أن السلف كانوا يقولون: «جردوا القرآن ولا تخلطوه بشيءه<sup>(٢)</sup>.

فلم تكتب مضافاً إلى إهمال النقط والأعراب، حتى أسماء السور، ولم يدون عدد آياتها، ولا الإشارة إلى مكيها ومدنيها.

وقد اختلفوا فيما تبين فيه القراءة من الشكل، وكان اختلافهم مبنياً على قناعات خاصة في أغلب الأحيان.

فقد كره إبراهيم النخعي الكوفي (ت: ٩٦ هـ) نقط المصاحف(").

وكره جملة الزيادات التوضيحية في المصاحف كل من: محمد بن سيرين (ت: ١١٠ هـ) والحسن البصري (ت: ١١٠ هـ)<sup>(٤)</sup>.

وكان ذلك منهم بعناية الحفاظ على الشكل الأول للمصحف، وقد يغلب على ظنهم احتمال التحريف لو أباحوا ذلك، وقد يكون ذلك بداعي المغالاة في تقديس الرسم الأول، بينما أفتى النووي باستحباب نقطه وشكله صيانة له عن اللحن والتحريف<sup>(٥)</sup>.

- (1) القسطلاني، لطائف الإشارات: ١/ ٢٤.
- (٣) ظ: أبو عبيد، غريب الحديث: ٤٩/٤ + الداني، المحكم: ١٠ + السيوطي، الاتقان: ١٦٠/٤.
  - (٣) ظ: الداني، المحكم: ١١ + السيوطي: ٤/ ١٢٠.
    - (٤) ظ: ابن أبي داود، المصاحف: ١٤١.
    - ها: القسطلاني، لطائف الإشارات: ١/٣٣٢.

ومهما يكن من أمر، فقد كان الموقف السلبي من نقط المصحف وشكله منهزماً حينما عمد المسلمون إلى إعجام القرآن ونقطه بشكل منظم، توافرت فيه النيات الصادقة، وتعاقبته الأيدي الأمينة، مما أدى بالأمر الواقع إلى تيسير تلاوة القرآن، وصيانته عن الالتباس، ومقاربتنا إلى نقطة الأمثل.

ويبدو أن الرائد الأول لذلك هو أبو الأسود الدؤلي (ت: ٦٩ هـ) حينما وجدناه قد عالج بادىء ذي بدء مسألة ضبط العلامات الإعرابية في المصحف، إحترازاً من اللحن، وابتعاداً عن العجمة، ورعاية لسلامة النص، فاستعمل لذلك ما يفرق فيه بين حالات الرفع والنصب والجر بالتنوين وبدونه، وابتكر باجتهاد فطري منه طريقته الخاصة الأولى باستعمال النقط للحركات، بصورة مميزة، عدداً، وموضعاً، ولوناً، كما سترى هذا من قوله لكاتبه:

«خذ المصحف، وصنيعاً يخالف لون المداد، فإذا فتحت شفتي فأنقط واحدة فوق الحرف، وإذا ضممتها فاجعل النقطة إلى جانب الحرف، وإذا كسرتها فاجعل النقطة في أسفله، فإن أتبعت هذه الحركات غنة، فأنقط نقطتين. فابتدأ بالمصحف حتى أتى على أخره"<sup>(1)</sup>.

ومن خلال هذه الرواية المستقيضة، يتضح أن أبا الأسود قد خالف بين لون المداد المدون به المصحف وبين لونه لوضع هذه الحركات، وقد جعل هذه الحركات على شكل نقاط في مواضعها المعينة، وقد ظهر من ذلك ما يلي:

- اً ـ نقطة فوق الحرف، علامة للفتحة. ب ـ نقطة تحت الحرف، علامة للكسرة. ج ـ نقطة في خلال أو بجانب الحرف، علامة للضمة. د ـ نقطتين على الحرف، علامة للتنوين.
- السيرافي، أخبار النحويين البصريين: ١٦ + ابن النديم، الفهرست: ٤٠ + ابن الأنباري، إيضاح الوقف والابتداء: ١٩/١ + القلقشندي، صبح الأعشى: ١٦٦/١.

وكان هذا العمل من أبي الأسود متميزاً بقيمة فنية أمكن بوساطتها التمييز بين الحالات الإعرابية بنقط مختلفة المواضع بعد أن كانت هملاً، وبلون يخالف الأصل المدون به المصحف زيادة في الضبط والتفريق.

وفي دوافع أبي الأسود، ومشجعاته على هذا العمل الضخم روايات وتوجيهات كالآتي:

١ ـ إن الإمام علي ٢ سمع قارئاً يقرأ ﴿إِنَّ الله بَرِيءٌ من المُشرِكينَ ()
 ١ لمُشرِكينَ ()
 ١ بكسر اللام في رسوله وهو كفر، فتقدم إلى أبي الأسود
 حتى وضع للناس أصلاً ومثالاً وباباً وقياساً، بعد أن فتق له حاشيته، ومهمد له مهاده، وضرب له قواعده ()

٢ ـ أن أبا الأسود نفسه قد سمع الآية المتقدمة في جزئها بكسر اللام من (رسوله) فقال:

لا يسعني إلا أن أضع شيئاً أصلح به لحن هذا، أو كلاماً هذا معناه<sup>(٣)</sup>.

٣ - أن زياد بن أبيه طلب إليه أن يضع للناس علامات تضبط قراءتهم، فشكل أواخر الكلمات، وجعل الفتحة نقطة فوق الحرف، والكسرة نقطة تحته، والظيمة نقطة إلى جائبة، وجعل علامة الحرف المنون نقطتين<sup>(3)</sup>.

وقيل إن زياداً أرسل إليه ثلاثين كاتباً للقيام بهذه المهمة<sup>(ه)</sup>.

٤ ـ وقيل: إن أبا الأسود إنما قام بهذا وبنقط القرآن ـ كما في رواية أخرى ـ بأمر عبد الملك بن مروان<sup>(٢)</sup>.

(١) التوبة: ٣.
(٢) أبو حيان التوحيدي، البصائر والذخائر: ٢٦١/١.
(٣) البلوي، ألف با: ٢١٠/١.
(٤) الأنباري، نزهة الألباب في طبقات الأدباء: ١٠ وما بعدها.
(٥) ظ: الزنجاني، تأريخ القرآن: ٨٨.
(٦) ظ: السيوطي، الاتقان: ٤/١٦٠.

والملحظان الأخيران يؤكدان استجابة أبي الأسود لهذا الأمر بسبب أمر رسمي من سلاطين عصره، وهو ما لا يتفق مع عزلة أبي الأسود السياسية، وعزوفه عن المناخ الرسمي، ولعل القلقشندي يدفع عنه ذلك صراحة، ويوضحه فيقول:

«إن أول من نقط القرآن ووضع العربية أبو الأسود الدؤلي من تلقين أمير المؤمنين عليّ كرم الله وجهه»<sup>(1)</sup>.

والغريب الذي لا يمت إلى أساس علمي أن يستبعد كل ما تقدم به أبو الأسود الدؤلي مع تظاهر الروايات على صدقه أو على شهرته على الأقل، بعض الدارسين المعاصرين، فمن يعد انفراد أبي الأسود في ذلك ليس منطقياً ولا معقولاً، ولا يقوم على أساس عقلي، وكأنه يستكثر ذلك عليه إن لم يستنكره، بينما يعتبر أن للحجاج عملاً عظيماً لا سبيل إلى إنكاره في الإشراف على نقط القرآن<sup>(7)</sup>.

ولدى التحقيق ـ كما سترى فيما بعد ـ فليس هناك مصدر واحد يوثق به، أو نقل ثابت، ويؤرخ هذه التقولات.

وليت شعري ما المانع العقلي أو المنطقي الذي يراه صبحي الصالح حائلاً عن قيام أبي الأسود بذلك، وأبو الأسود عالم موسوعي في كثير من فنون الأدب واللغة والتراث، وهو بعد تلميذ الإمام عليﷺ ولم تشغله سياسة القوم عن النهج العلمي.

ولقد أكمل عمل أبي الأسود من بعده، إثنان من تلامذته هما يحيى بن يعمر العدواني (ت: ٩٠ ه تقريباً) ونصر بن عاصم الليثي (ت: ٨٩ ه) حيث وضعا النقاط على الحروف أزواجاً وإفراداً، وقد كان وضع النقاط على الحروف حقيقياً لا على سبيل الاستعمال المجازي، وبذلك تميزت صور الحروف المتشابهة، وصار لكل حرف صورة تغاير صورة غيره من الحروف، طبقاً لما نجده متعارفاً في كتابتنا المتداولة اليوم<sup>(٣)</sup>.

- ۱۵۱/۳ القلقشندي، صبح الأعشى: ۱۵۱/۳
- (٢) ظ: صبحي الصالح، مباحث في علوم القرآن: ٩٤.
- (٣) ظ: أبو أحمد العسكري، شرح ما يقع فيه التصحيف والتحريف: ١٣ + حمزة الأصبهاني، التنبيه على حدوث التصحيف: ٢٧.

ثم زاد أتباع أبي الأسود علامات أخرى في الشكل، فوضعوا ـ مضافاً إلى ما تقدم ـ للسكون جرة أفقية فوق الحرف منفصلة عنه سواء كان همزة أم غير همزة، ووضعوا الألف الوصل جرة في أعلاها متصلة به إن كان قبلها فتحة، وفي أسفلها إن كان قبلها كسرة، وفي وسطها إن كان قبلها ضمة<sup>(1)</sup>.

ويأبى التأريخ إلا أن يضيف للحجاج بن يوسف الثقفي (ت: ٩٥ هـ) أنه أصلح من الرسم العثماني في عدة مواضع حددت بأنها إحدى عشرة كلمة، فكانت بعد إصلاحه لها أوضح قراءة<sup>(٢)</sup>.

ولا مانع من هذا تأريخياً، وهو جهد عادي، إذ ارتبط بإصلاح إملائي لرسم المصحف، لا في نقطه وإعجامه كما تخيل صبحي الصالح، الذي اعتبر عمل الحجاج عظيماً ومشكوراً لا سبيل إلى إنكاره في الإشراف على نقط القرآن، وهو أمر موهوم كما رأيت.

وحينما ظهرت مشكلة اختلاط نقط الحركات التي وضعها أبو الأسود بنقط الحروف المتشابهة الرسم التي وضعها تلامذته كما أسلفنا، استطاع الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت: ٧٧ هـ) أن يبتدع أشكال الحركات، فتميزت حينئذ الحركات عن الحروف، فقد جعل الحركات حروفاً صغيرة بدل النقط، وابتكر لكل حركة ما يناسبها في الشكل من الحروف، فالضمة واو صغيرة فوق الحرف، والكسرة ياء مردفة تحت الحرف، الفتحة ألف مائلة فوق الحرف.

وقد وفق الخليل مضافاً لهذا إلى ابتكار علامات الهمز والتشديد والروم والاشمام<sup>(٣)</sup>.

وحينما أباح المسلمون لأنفسهم ضبط النص المصحفي في النقط والحركات وقواعد الهمز والتشديد، أحدثوا النقط عند آخر الآي، ثم الفواتح والخواتم، حتى قال يحيى بن أبي كثير: «ما كانوا يعرفون شيئاً مما

- (١) ظ : الزنجاني، تأريخ القرآن: ٨٨.
- (٢) ظ: ابن أبي داود، كتاب المصاحف: ١١٧.
- (٣) ظ: البلوي، ألف با: ٧٦/١ + السيوطي، الاتقان: ٤/١٦٠.

أحدث في المصاحف إلا النقاط الثلاث على رؤوس الآي»<sup>(١)</sup>.

وكان هذا العمل إيذاناً بمعرفة حدود الآية، إذ يفصل بينها وبين الآية التي تليها بمؤشر نقطي، تطور فيما بعد إلى شكل دائري، يوضع داخله رقم الآية، وبذلك تم تأشير أعداد الآيات وضبطها في السورة الواحدة.

وكان ذلك في الوقت نفسه مؤشراً إلى حركة تطويرية في شكل المصحف، لا تتوقف عند حد من حدود التحسينات الشكلية الإيضاحية، بل تستقطبها جميعاً فيما يحقق فائدة، أو يزيل لبساً، فقد عمدوا بعد ذلك إلى كتابة الأخماس والأعشار، وهو أن يدونوا بعد كل خمس آيات أو عشر آيات رقمها وعددها، وكان قد كره ذلك جماعة من الأوائل على ما يدعى، كابن مسعود ومجاهد والنخعي والحليمي<sup>(٢)</sup>.

ولكنه لا يتعارض مع أي أصل ديني بل هو أمر إحصائي لا غبار على عائديته في التدقيق.

وحينما أدخل ما سبق تفصيله على الرسم العثماني، لم تقف حركة التطوير عند هذا الحد تجاه الرسم الأول بل أضيف إليه كل ما يتعلق بأحكام السجود القرآني الواجب والمندوب، فوضعوا في الهوامش إشارات إلى مواضع السجود، بحيث اتضح كونه شيئاً والنص القرآني شيء آخر لإنفصاله عنه إلى الجوانب شأنه في ذلك شأن تعيين الأحزاب والأرباع والأجزاء، وإشارات التجويد في مغايرة رسمها في المدار، وإن كانت ضمن النص، مما استحسنه البيهقي فقال:

«ولا يخلط به ما ليس منه، كعدد الآيات والسجدات والعشرات، والوقوف، واختلاف القراءات، ومعاني الآيات»<sup>(٣)</sup>.

وقد جعلوا لما تقدم بعض الضوابط، لتمييز القرآن من القراءات، والنص من الإضافات، ولجأوا إلى تنويع لون المداد لكل من الرسم

- (۱) السيوطي، الاتقان: ٤/ ١٦٠.
  - (۲) المصدر نفسه: ۲۰/۱۲۰.
  - (٣) المصدر نفسه: ١٦١/٤.

والشكل والنقط، كحلٍّ أولي لرفع الالتباس، وإزالة الإيهام.

قال الداني وهو يشير إلى ما تقدم بل ويفتي به: «لا أستجيز النقط بالسواد لما فيه من التغيير لصورة الرسم، ولا استجيز جمع قراءات شتى في مصحف واحد بألوان مختلفة، لأنه من أعظم التخليط والتغيير للمرسوم، وأرى أن تكون الحركات والتنوين والتشديد والسكون والمد بالحمرة، والهمزات بالصفرة"<sup>(۱)</sup>.

وواضح في النص وغيره من النصوص الأخرى، أن الرسم المصحفي للآيات كان يكتب بالمداد الأسود، لهذا استحبوا أن تكون العلامات بالحمرة، والهمزات بالصفرة، وليكون ذلك عرفاً شائعاً عند العامة والخاصة.

وهكذا جرى الضبط والتدقيق للشكل في القرآن، فأضيف له بعد رسمه في الخط الكوفي، النقط والحركات، والهمز والتشديد، والتخميس والتعشير، والفصل بين الآيات وقرقيمها، ثم تطور الأخير إلى دوائر صغيرة، وضع فيها رقم الآية بحسب تسلسلها من السورة، ثم كتبت أسماء السور مع عدد آياتها في أول السورة وقبل البسملة متخذة لذلك عنواناً بالاسم، وإحصاء بالآيات، ثم قسم هذا النص إلى ثلاثين جزءاً، وقسم كل جزء إلى أربعة أحزاب، وكان ذلك بإشارات هامشية وأرقام وكتابات جانبية رسمية غير مختلطة بالنص القرآني الكريم، وإلى جانب هذا أضيفت معلامات التجويد والوقف، ومواضع السجود وأمثال ذلك مما لم يكن فقد بقيت صور الكلمات على هيئتها، وحافظت على أشكالها، كما وصفتها لنا كتب السلف في الموضوع، وفي طليعتها كتاب: المقنع في معرفة مرسوم مصاحف أهل الأمصار، لأبي عمرو وعثمان بن سعيد الداني رمت يعد الناكت السلف في الموضوع، وفي طليعتها كتاب: المقنع في معرفة مرسوم مصاحف أهل الأمصار، لأبي عمرو وعثمان بن سعيد الداني رت: ٤٢٤ ها.

(١) المصدر نفسه: ٤/ ١٦١ وما بعدها.

وبقي الرسم العثماني للمصحف هو الأساس في خط المصحف الكريم قديماً وحديثاً، فحينما تطورت عملية الكتابة، وتبلور فن الخط، لم يفقد ذلك الأساس أهميته على الإطلاق، إذ ظل المنار الهادي لدى أغلب خطاطي مختلف العصور، نظراً لاكتمال الصورة الأولى للمصحف، وإن انتقل الشكل في العموم من الخط الكوفي إلى الخط النسخي المعروف.

«وتوجد الآن في مكتبات العالم مجموعة كبيرة من المصاحف المخطوطة القديمة أو قطع منها، بعضها مكتوب على الرق، وبالخط الكوفي القديم، مجردة من النقط والشكل، ومن كثير مما ألحق بالمصاحف من أسماء السور وعدد آياتها وغير ذلك بحيث تبدو أقرب إلى الصورة التي كانت عليه المصاحف الأولى"<sup>(۱)</sup>.

وقد شاهدت كثيراً من هذه الآثار المصحفية في المتحف البريطاني في لندن، مصونة ومحافظاً عليها، بعناية أثارية فائقة، وبحواجز زجاجية محكمة، لا تصل إليها يد الناظر، وقد أشير ببعضها إلى تواريخ قديمة قد يرجع قسم منها إلى القرون الأولى، ولا نعلم مدى توثيقها.



أما الرسم المصحفي الأول للقرآن، أعني كتابته على الكَتْبة الأولى، فقد جاء دور الحديث عنه، وأول ما نفجأ به، هو الهالة الكبرى من التقديس لهذا الرسم مما يضفي شيئاً كثيراً من المغالاة التي لا مسوغ إليها في أغلب الأحيان، وإنا وإن كنا لا نعارض تبجيله والاعتداد به، ولكننا نعارض الغلو في شأنه، ويبدو أن هذا الغلو والتقديس، وما صاحب ذلك من هالات، ما هو إلا تعبير عملي عن احترام جيل الصحابة الذين كتبوا المصحف عند توحيد القراءة، وإن كانت تلك الكتابة مخالفة لأصول الإملاء، وقواعد الخط، إذ الكتابة تصوير لنطق اللفظ، والعبرة بنطق ذلك اللفظ، لا بتصويره، والتطرف في إضفاء صفة التقديس على الكَتْبَة الأولى،

 <sup>(</sup>۱) نقل هذا النص غانم قدوري، عن جولدتسهير وغيره، ظ: محاضرات في علوم القرآن:
 ۹۳، وانظر مصادره.

لا يعضده دليل نصي على الإطلاق، وما قيل هنا وهناك من توقيف كتابة المصحف؛ لا يستند إلى أساس من نقل أو عقل أو كتاب، وليس فيه ما هو مرفوع إلى الرسول الأعظم الله إجماعاً، بل كان منسجماً مع طبيعة ما يحسن الكَتَبة، سواء أكان جنس ما يحسنون ممتازاً، أم هو ما تعارفوا عليه، مما يؤدي إلى النطق الصحيح بالكلمات والآيات، وهو أمر يرجع إلى مدى الجهد الذي بذله القدامي إملائياً وهجائياً في ضبط الرسم، وما من شك أن يحصل الاختلاف بين الكتبة بقدر تفاوت الضبط فيما بينهم، أو على نحو من اختلاف القبائل فيما تكتب، مما طبع أثره على الاختلاف في الخطوط.

حينما جمع القرآن على لغة قريش، ووحدت القراءات على حرف معين، حصل جزء من هذا الاختلاف، فقد قال الزهري: «واختلفوا يومئذ في التابوت والتابوه، فقال النفر القرشيون: التابوت، وقال زيد: التابوه، فرفع اختلافهم إلى عثمان، فقال: اكتبوه التابوت فإنه بلسان قريش»<sup>(۱)</sup>.

وفي رواية مماثلة: «فإنما أنزل القرآن على لسان قريش»<sup>(٢)</sup>.

وأما ما ادعاه ابن المبارك في نقله عن شيخه عبد العزيز الدباغ أنه قال:

«ما للصحابة ولا لغيرهم في رسم القرآن ولا شعرة واحدة، وإنما هو توقيف من النبي وهو الذي أمرهم أن يكتبوه على الهيئة المعروفة: بزيادة الألف ونقصانها، لأسرار لا تهتدي إليها العقول، وهو سر من الأسرار خص الله به كتابه العزيز دون سائر الكتب السماوية، وكما أن نظم القرآن معجز فرسمه أيضاً معجز، وكيف تهتدي العقول إلى سر زيادة الألف في «مائة» دون «فئة» وإلى سر زيادة الياء في «بأييد» و«بأييكم» أم كيف تتوصل إلى سر زيادة الألف في «سعوا» بالحج، ونقصانها من «سعو» بسبأ؟ وإلى مر زيادتها في «آمنوا» وإسقاطها من «باق، جاؤ، تبوؤ، فاؤ» بالبقرة؟ وإلى سر زيارتها في «يعفوا الذي» ونقصانها من «يعفو عنهم» في النساء؟ أم كيف

- ابن أبي داود، المصاحف: ١٩.
  - (٢) الزركشي، البرهان: ٢٧٦/١.

تبلغ العقول إلى وجه حذف بعض أحرف من كلمات متشابهة دون بعض، كحذف الألف من «قرءناً» بيوسف والزخرف، وإثباتها في سائر المواضع، وإثبات الألف بعد واو «سموات» في فصلت وحذفها في غيرها، وإثبات الألف في «الميعاد» مطلقاً، وحذفها من الموضع الذي في الأنفال، وإثبات الألف في «سراجاً» حيثما وقع، وحذفه من موضع الفرقان؟ وكيف نتوصل إلى حذف بعض التاءات وربطها في بعض؟؟

فكل ذلك لأسرار إلهية، وأغراض نبوية، وإنما خفيت على الناس لأنها أسرار باطنية لا تدرك إلا بالفتح الرباني، بمنزلة الألفاظ والحروف المقطعة في أوائل السور، فإن لها أسراراً عظيمة ومعاني كثيرة، وأكثر الناس لا يهتدون إلى أسرارها ولا يدركون شيئاً من المعاني الإلهية التي أشير إليها، فكذلك أمر الرسم الذي في القرآن حرفاً بحرف»<sup>(1)</sup>.

فهو كلام طويل عريض يشتمل على ادعاءات وافتراضات لا نوافقه عليها من عدة وجوه:

الأول: أن الرسم المصحفي لم يرد فيه ولا حديث واحد عن النبي فكيف يكون توقيفياً، والنبي في أمي لا يقرأ ولا يكتب ولا يتهجى، فكيف يتم هذا الغلو بشأنه، بادعاء أن ما كتبوه كان بأمره، وهو تجاوز على مقام النبي في أن يأمر بما يخطأ فيه ويصاب، هجاءً وإملاءً مما نعتبره دون أدنى ريب خارجاً عن توجيه النبي في وتوقيفه، لأنه لا يحسن منه شيئاً؛ وأمّا ما ورد بالزعم أن النبي في : قال لأحد كتبة الوحي:

«ألق الدواة، وحرف القلم، وأنصب الباء، وفرق السين ولا تعور الميم، وحسن الله، ومد الرحمن، وجود الرحيم، وضع قلمك على أذنك اليسرى فإنه أذكر لك<sup>(٢)</sup>. فموضوع لا أصل له، ويدل على وضعه ونحله كون النبي أمياً، فما أدراه بأصول الخط؟ وما هي معرفته بالحروف ومميزات كتابتها وهو فاقد لأصل الصنعة، وفاقد الشيء لا يعطيه كما يقولون، وليس في ذلك انتقاص للنبي فلا عض من منزلته، ولكن

- (1) الزرقاني، مناهل العرفان: ٣٧٦/١.
  - (۲) المصدر نفسه: ۱/۳۷۰.

الحقيقة التي نطق بها القرآن في أكثر من موضع بأنه أمي، وهذه الحقيقة صاحبت حياته كلها، وهي ليست نقصاً في شأنه، بل اقتضتها الحكمة الإلهية، لدرء تخرصات المشركين وارتياب المبطلين، فهي كرامة لا منقصة، وتشريف لا تضعيف، وتكريم لا توهين.

لقد أوتي النبي في جوامع الكلم، وفصل الخطاب، والنص المتقدم لا ينسجم مع بلاغة النبي في القولية، ولا يتفق مع فصاحته المتناهية، فالصنعة بادية على النص، والتكلف بين السمات عليه، وعدم ارتباطه فنياً يبعده عن كلام أفصح من نطق بالضاد، ثم ما هي علاقة الكتابة بوضع القلم على الأذن اليسرى؟ وهل يصدق أن يكون هذا الهراء من كلام الرسول ؟ وأين هي المعاني الجامعة في هذا النص الهزيل؟ وما هو وجه النظم بين فقراته التائهة، وما هو المراد منها؟

الثاني: لو كان رسم المصحف توقيفياً، لكانت خطوط كتاب الوحي واحدة، وليس الأمر كذلك، فقد أشير كثيراً إلى اختلاف المرسوم منها في جملة من الروايات.

الثالث: ليس في كتابة أي نص سر من الأسرار كما يدعى، وأنّى توصل لذلك؟ وكيف يطلق الكلام جزافاً؟ وهل هنالك من له أدنى مسكة من عقل، أو إثارة من علم فيدعى أنّ رسم المصحف معجز كنظم القرآن، والقرآن معجزة بتحديه ونظمه وحسن تأليفه، وتفوقه باستعاراته ومجازاته وكناياته، وارتباط كل ذلك بالكشف عن الغيب، والتحدث عن المجهول، واستقراء الأحداث، واشتماله على الإعجاز التشريعي ـ مضافاً إلى الإعجاز البلاغي ـ الذي لا يناسب البيئة التي نزل بها القرآن، وتمكنه بأسراره العلمية ونظرياته الثابتة، القرآن معجز بصورته الفنية التي اعتبرت اللفظ يقاس هذا بالخط والإملاء؟ وما إعجاز الخط وما هي أسرار الإملاء؟ حتى يقاس هذا بالخط والإملاء؟ وما إعجاز الخط وما هي أسرار الإملاء؟ حتى كلمات أخرى، نعم السر واضح، وهو بكل بساطة وكل تواضع وكل موضوعية: خطأ الكاتبين، ولا علاقة لخطتهم بالنص، فالنص القرآني متعبد معبد معرفي الغاربين ولا علاقة لخطهم من الخط وما هي أسرار الإملاء؟ حتى يقاس هذا بالخط والإملاء؟ وما إعجاز الخط وما هي أسرار الإملاء؟ حتى يقاس هذا بالخط والإملاء؟ وما إعجاز الخط وما هي أسرار الإملاء؟ حتى يقاس هذا بالخط والإملاء؟ وما إعجاز الخط وما هي أسرار الإملاء؟ حتى يقاس هذا بالخط والإملاء؟ وما إعجاز الخط وما هي أسرار الإملاء؟ حتى يقاس هذا بالخط والإملاء؟ وما إعجاز الخط وما هي أسرار الإملاء؟ متى يقاس هذا بالخط والإملاء؟ وما إعجاز الخط وما هي أسرار الإملاء؟ متى يقاس هذا بالخط والإملاء؟ ولما إعجاز الخط وما هي أسرار الإملاء؟ متى يقاس هذا بالخط والإملاء؟ وما إعجاز الخط وما هي أسرار الإملاء؟ حتى يقاس هذا بالذي مالاء الأوائل بأكثر من هذا الجهد في ضبط النص القرآني بعد أن ورد عن رسول الله الله قوله: "نحن أمة أمية لا نكتب ولا نحسب»<sup>(۱)</sup>.

فكتابة المصحف إذن كانت في ضوء ما ألفوه من الهجاء، واعتادوه من الرسم، وذلك قصارى جهدهم، وما ورد فيها من منافيات أصول الخط، لا يتعارض مع أصول المعاني ومداليل الألفاظ، فالإملاء لا يغير نطقاً، ولا يحرف معنى.

الرابع: ليس من المنطق العلمي ولا من المنهج الموضوعي أن نقارن - ولو بوجه ضئيل - بين الرسم المصحفي الذي كتبه بشر، وبين أوائل السور القرآنية ذات الحروف المقطعة التي قام الإجماع والتواتر على أنها من الوحي الإلهي والنص القرآني، وللعلماء فيها آراء واجتهادات، وفي مضامينها روايات وأخبار، وفي عرضها رموز وإشارات، وليس هذا موضع بحثها فلسنا بصددها، إلا أنها من القرآن المعجز، وليس الرسم المصحفي من الإعجاز في شيء وإنما هو يخضع لمدى ما يحسن الكاتب، وأين التحدي من السماء بالإعجاز إلى الصعة الأرضية التي تتفاوت جودة وضعفاً وإتقاناً.

وقد حقق عبد الرحمن بن خلدون (ت: ٨٠٨ هـ) في قضية الرسم القرآني، وألقى مزيداً من الأضواء الكاشفة، على فكرة التعصب للرسم العثماني، وانتهى من فلسفة القول في الخط عند العرب بعامة فقال:

«وكان خط العرب لأول الإسلام غير بالغ إلى الغاية من الأحكام والإتقان والإجادة، ولا إلى التوسط، لمكان العرب من البداوة والتوحش، وبعدهم عن الصنائع. انظر ما وقع لأجل ذلك في رسمهم المصحف، حيث رسمه الصحابة بخطوطهم، وكانت غير محكمة الإجادة، فخالف الكثير من رسومهم ما اقتضته رسوم صناعة الخط عند أهلها.

ثم اقتفى التابعون من السلف رسمهم فيها تبركاً بما رسمه أصحاب رسول الله الله وخير الخلق من بعده، المتلقون لوحيه من كتاب الله

(١) أبو شامة، المرشد الوجيز: ١٣٢.

وكلامه، كما يقتفى لهذا العهد خط ولي أو عالم تبركاً، ويتبع رسمه خطأ أو صواباً.

وأين نسبة ذلك من الصحابة فيما كتبوه، فاتبع ذلك وأثبت رسماً، ونبه علماء الرسم على مواضعه. ولا تلتفتن في ذلك إلى ما يزعمه بعض المغفلين من أنهم كانوا محكمين لصناعة الخط، وأن ما يتخيل من مخالفته خطوطهم لأصول الرسم كما يتخيل، بل لكلها وجه، وما حملهم على ذلك إلا اعتقادهم أن في ذلك تنزيهاً للصحابة رضوان الله عليهم، عن توهم النقص في قلة إجادة الخط، وحسبوا أن الخط كمال، فنزهوهم عن قصه، ونسبوا إليهم الكمال بإجادته، وطلبوا تعليل ما خالف الإجادة عن رسمه وليس ذلك بصحيح.

واعلم أن الخط ليس بكمال في حقهم، إذ الخط من جملة الصنائع المدنية المعاشية، والكمال في الصنائع إضافي وليس بكمال مطلق، إذ لا يعود نقصه على الذات في الدين، ولا في الخلال. وإنما يعود على أسباب المعاش، وبحسب العمران والتعاون عليه، لأجل دلالته على ما في النفوس.

ولقد كان أمياً، وكان كلك كمالاً في حقه، وبالنسبة إلى مقامه، لشرفه وتنزهه عن الصنائع العملية التي هي أسباب المعاش والعمران كلها. وليست الأمية كمالاً في حقنا نحن، إذ هو منقطع إلى ربه، ونحن متعاونون على الحياة الدنيا»<sup>(1)</sup>.

ورأي ابن خلدون واضح الأبعاد في إلقاء التبعة على من يتصور أن الخط كمال مطلق في حد ذاته، وإن فقدانه يشكل نقصاً جلياً، وعيباً لا يطاق، وصوبوا في كتابته من أخطأ، وليس الأمر كذلك، فالإخلال ببعض قواعد الخط، وجملة من أصول الإملاء ليس نقصاً بحقهم، بل هي الطاقة وجهد المقدور، والتعظيم لمنزلة الصحابة لا يعني أن نغض الطرف عن خطأ هجائي وأصل إملائي فمنزلتهم شيء، وحقائق الأمور شيء آخر،

۱) ابن خلدون، المقدمة: ۳۵۰. طبعة بولاق.

ولهذا كان ابن خلدون فيما قدمه من رأي جريئاً في الحكم، وسخياً في العرض، وواقعياً في المبادرة.

وهناك موقف للباقلاني (ت: ٤٠٣ هـ) يتناسب مع الذائقة الفطرية، لطبيعة الأشياء، فما لم يفرض فيه أمر، لا يستنبط منه حكم، وما لا وجه له لا يحدد بوجه مخصوص، لقد بين حقيقة هذا الأمر بقوله:

"وأما الكتابة، فلم يفرض الله على الأمة فيها شيئاً، إذ لم يأخذ على كتاب القرآن وخطاط المصاحف رسماً بعينه دون غيره، أوجبهم عليهم وترك ما عداه، إذ وجوب ذلك لا يدرك إلا بالسمع والتوقيف، وليس في نصوص الكتاب ولا مفهومه: أن رسم القرآن وضبطه لا يجوز إلا على وجه مخصوص، وحد محدود، ولا يجوز تجاوزه، ولا في نص السنة ما يوجب ذلك ويدل عليه، ولا في إجماع الأمة ما يوجب ذلك، ولا دلت عليه القياسات الشرعية. بل السنة دلت على جواز رسمه بأي وجه سهل، لأن مرسول الله كان يأمر برسمه، ولم يبين لهم وجهاً معيناً، ولا نهى أحداً الكلمة على مخرج اللفظ، ومنهم من كان يزيد وينقص لعلمه بأن ذلك عن كتابته، ولذلك اختلفت خطوط المصاحف؛ فمنهم من كان يكتب الكلمة على مخرج اللفظ، ومنهم من كان يزيد وينقص لعلمه بأن ذلك يكتب بالحروف الكوفية والخط الأول، وأن يجعل اللام على صورة الكاف، وأن تعوج الألفات، وأن يكتب على غير هذه الوجوه، وجاز أن يكتب المصحف بالخط والهجاء القديمين، وجاز أن يكتب بالخطوط والهجاء المحدثة، وجاز أن يكتب بين ذلك.

وإذا كانت خطوط المصحف، وكثير من حروفها مختلفة متغايرة الصورة، وكان الناس قد أجازوا أن يكتب كل واحد منهم بما هو عادته، وما هو أسهل وأشهر وأولى، من غير تأثيم ولا تناكر؛ عُلم أنه لم يؤخذ في ذلك على الناس حد محدود مخصوص، كما أخذ عليهم في القراءة والأذن، والسبب في ذلك أن الخطوط إنما هي علامات ورسوم تجري مجرى الإشارات والعقود والرموز، فكل رسم دالٍ على الكلمة، مفيد لوجه قراءتها. تجب صحته وتصويب الكاتب به على أية صورة كانت.

وبالجملة فكل من ادعى أنه يجب على الناس رسم مخصوص وجب

عليه أن يقيم الحجة على دعواه وأنى له ذلك<sup>ه(1)</sup>.

ورأي الباقلاني قوي الحجة بجواز كتابة المصحف بأي خط اتفق، يدل على ألفاظ القرآن ويفصح عن قراءته، بدليل ثبوت كتابته بالحروف الكوفية، وبالخطوط المحدثة، وبالهجاء القديم، وفيما بين ذلك.

ومع آصالة هذا الرأي الذي لم يتأثر بميل أو هوى فقد تجد من يأتي بعده، ويتكأ على كثير من آرائه يخالفه جملة وتفصيلاً، دون دليل علمي في الموضوع.

قال القسطلاني: (ت: ٩٢٣ ه) وأكثر رسم المصاحف موافق لقواعد العربية، إلا أنه قد خرجت أشياء عنها، يجب علينا اتباع مرسومها، والوقوف عند رسومها، فمنها ما عرف حكمه، ومنها ما غاب عنا علمه»<sup>(٢)</sup>.

والقسطلاني يريد بتعبيره بأن أكثر رسم المصاحف موافق لقواعد الإملاء العربي، وأصول الخطوط، وما خرج عن ذلك يجب اتباعه في نظره، ولا أعلم من أين استفاد وجوب اتباع مرسوم هذه الخطوط، والوقوف عند رسومها، وما هي فلسفة حكمه من الأخطاء الإملانية، وما غاب عنا علمه من الاشتباهات الهجائية، وليست تلك إلا أمور موهومة، دعا إليها الغلو الفاحش، والطيش في العاطفة، وهو نفسه يقول:

«ثم إن الرسم ينقسم إلى قياسي، وهو موافقة الخط للفظ، واصطلاحي، وهو مخالفته ببدل، أو زيادة، أو حذف، أو فصل، أو وصل، للدلالة على ذات الحرف، أو أصله، أو فرعه، أو رفع لبس، أو نحو ذلك من الحكم والمناسبات"<sup>(٣)</sup>.

وهذا هو التقسيم الصحيح، والرسم المصحفي إصطلاحي لا شك، تواضع عليه كتبة المصاحف الأولى، واشتمل على مخالفة الخط للفظ، في

- ط: محمد عبد العظيم الزرقاني، مناهل العرقان: 1/ ٣٧٣ وما يعدها.
  - ۲۸۰ (۲) القسطلاني، لطائف الإشارات: ۱/ ۲۸۰.
    - (۳) المصدر نفسه: ۲۸٤/۱.

وجوه البدلية والزيادة والنقصان والحذف والفصل والوصل، وكان ذلك شائعاً في جملة من الحروف، لا سيما في إبدال الألف ياء، وزيادة الألف بعد واو الجماعة الداخلة على بعض الأسماء، وحذفها بعد جملة من الأفعال في ذات المكان، وإثباتها لبعض الأفعال المعتلة بالواو، وفي إثبات الهمزة في الوصل حيناً، وحذفها حيناً آخر، وفي ما فيه قراءتان والرسم على أحدهما، كما هو ملاحظ في جملة من خطوط الرسم المصحفي.

وقد حصر السيوطي أمر الرسم المصحفي في التحذف، والزيادة، والهمز، والبدل، والفصل، وما فيه قراءتان فكتب بأحدهما<sup>(1)</sup>.

ولا حرج مطلقاً في أن يكتب المصحف كاتب، أو يطبعه طابع، بأي هجاء شاء، مادام لا يخرج عن النطق المطلوب، كما أنزله الله تعالى، وكما تنطق به العرب، إذ لا يختلف اثنان في أن المراد بالقرآن هو ألفاظه ومعانيه، ومقاصده ومراميه، لا هجاؤه ورسمه وهيكله، والقرآن ما رسم بهذا الرسم، ولا كتب بهذا الهجاء، إلا لأنه الهجاء المعروف المتداول في العصر الأول<sup>(۲)</sup>.

وما القول بوجوب اتباع الرسم القديم، وعدم مخالفته وتعديه، إلا نوع من أنواع التزمت الذي لا يتفق مع النهج العلمي، والارتفاع بتقدير الأوائل من مستوى الاحترام المناسب إلى مستوى التقديس اللامعقول، وبهذا الملحظ فإننا لا نميل إلى ما قرره البيهقي في «شعب الإيمان» بقوله:

"من كتب مصحفاً فينبغي أن يحافظ على الهجاء التي كتبوا فيها المصاحف، ولا يخالفهم فيها، ولا يغير مما كتبوه شيئاً، فإنهم أكثر علماً، وأصدق قلباً ولساناً، وأعظم أمانة منا، فلا ينبغي أن نظن بأنفسنا استدراكاً عليهم»<sup>(٣)</sup>.

- (١) ظ: السيوطي، الاتقان: ٤/١٤٧.
- (٢) ظ: ابن الخطيب، الفرقان: ٨٤ وما بعدها.
  - (٣) الزركشي، اليرهان: ٣٧٩/١.

بل نذهب إلى جواز المخالفة، وتيسير القرآن بالخط والهجاء الذي لا لبس فيه، فلا يؤدي إلى اختلاف، ولا يؤول إلى إبهام، وليس في ذلك تحامل على السلف، فليس الخط ونقصانه مما يشكل استخفافاً بهم، ولا هو يتنافى مع ورعهم وتقواهم، ولا علاقة له بأنهم أصدق لساناً، وأعظم أمانة، ما دام أن الخطوط لم تكن متكاملة المعالم في عهودهم.

يقول الأستاذ أحمد حسن الزيات: «الغرض من كتابة القرآن: أن نقرأه صحيحاً لنحفظه صحيحاً، فكيف نكتبه بالخطأ، لنقرأه بالصواب؟ وما الحكمة أن يقيد كلام الله بخط لا يكتب به اليوم أي كتاب<sup>«(۱)</sup>.

ولقد كان عز الدين بن عبد السلام جريئاً ومحافظاً في وقت واحد بقوله:

«لا يجوز كتابة المصحف الآن على الرسوم الأولى باصطلاح الأئمة، لئلا يوقع في تغيير من الجهَّال، ولكن لا ينبغي إجراء هذا على إطلاقه، لئلا يؤدي إلى دروس العلم، وشيء أحكمته القدماء لا يترك مراعاته لجهل الجاهلين، ولن تخلو الأرض من قائم نله بالحجة»<sup>(٢)</sup>. فهو يدعو إلى تطوير الرسم المصحفي رفعاً لمشاكل القراءة عند المحدثين، ويدعو إلى الاحتفاظ بالرسم العثماني كجزء من التراث الذي لا يترك حباً

ولقد أوضح السيوطي حقيقة مخالفة الخط المصحفي في بعض الحروف لقواعد الخط العربي فقال: «القاعدة العربية أن اللفظ يكتب بحروف هجائية مع مراعاة الابتداء والوقف عليه، وقد مهد النجاة له أصولاً وقواعد، وقد خالفها في بعض الحروف خط المصحف الإمام»<sup>(٣)</sup>.

وأنى كانت وجهة النظر تجاه الرسم المصحفي، فهي لا تعني شيئاً ذا أهمية قصوى، لأنها مسألة شكلية لا تتعلق بجوهر القرآن، ولا تغير

- مجلة الرسالة المصرية، عدد ٨ يناير، ١٩٥٠.
  - (۲) الزركشي، البرهان: ۱//۳۷۹.
    - (٣) السيوطي، الاتقان: ١٤٦/٤.

حقيقته، لأن اختلاف بعض الخطوط لقواعد الهجاء لا يحل حراماً ولا يحرم حلالاً، ليتحقق بعد هذا كله التأكيد الإلهي بحفظ القرآن، سالماً من التحريف، مصاناً عن الزيف.

وقد شاءت العناية الإلهية أن يظل شكل القرآن متجاوباً مع اختلافات الرسم في كل العصور، ومتجانساً مع عملية التطوير الكبرى للخط العربي، فقد دأب المتخصصون بصياغة الخطوط وطرائقها أن ينقلوه من جيل إلى جيل مطابقاً للأصل الكوفي مع إضافة الأشكال التطويرية زيادة في الإيضاح، ورفعاً للالتباس، وكان ذلك متواتراً طيلة أربعة عشر قرناً من الزمان، فما وجدنا في طول العالم الإسلامي وعرضه نصاً قرآنياً يخالف نصاً آخر، ولا مخطوطاً يعارض مخطوطاً سواه، حتى هيأ الله تعالى الطباعة، لتزود المسلمين بل الناس أجمعين، بملايين النسخ من القرآن الكريم، وبمختلف الطبعات الأنيقة والمذهبة والمحكمة، وهي تعطر كل بيت، وتشرف كل منتدى، وتحتل صدر كل مكتبة.

وكان دور الطباعة مهماً في تشر القرآن الكريم في كل من أوروبا والبلدان الإسلامية والوطن العربي.

فقد نشر القرآن مطبوعاً فلمرة الأولى في البندقية في حدود سنة ١٥٣٠ م، بيد أن السلطات الكنسية وقفت منه موقفاً متعصباً، فأصدرت أمراً بإعدامه عند ظهوره؛ ثم قام هنكلمان بطبع القرآن في مدينة هانبورغ عام ١٦٩٤ م، وتلاه (مراتشي) بطبعه في بادو عام ١٦٩٨ م.

وقد ذكر كل من بلاشير وشزر وبفنلمر أن أول طبعة إسلامية للقرآن كانت في سانت بطرسبورج بروسيا عام ١٧٨٧ م وهي التي قام بها مولاي عثمان، وبعد هذا قدمت إيران طبعتين حجريتين الأولى في طهران عام ١٨٢٨ م والثانية في تبريز عام ١٨٣٣ م<sup>(١)</sup>.

وفي مصر قام الشيخ رضوان بن محمد الشهير بالمخللاتي بكتابة مصحف عني فيه بكتابة الكلمات في ضوء الرسم العثماني، وقدم له بمقدمة

(۱) ظ: صبحي الصالح، مباحث في علوم القرآن: ۹۹ وانظر مصادره.

أبان فيها تحرير المصحف ورسمه وضبطه، وطبع بمطبعة حجرية هي المطبعة البهية في القاهرة عام (١٣٠٨ هـ)<sup>(١)</sup>.

وكانت هذه الطبعة الأولى من نوعها في القاهرة، وقد استدركت عليها بعض الملاحظات المطبعية عولجت فيما بعد.

وفي القاهرة، عام ١٣٤٢ هـ ــ ١٩٢٣ م تشكلت لجنة عليا من مشيخة الأزهر، مستعينة بكبار العلماء، بإقرار من قبل الملك فؤاد الأول، كان قوامها كل من: شيخ المقارىء المصرية محمد خلف الحسيني، والأستاذ حفني ناصف العالم اللغوي، ومصطفى عناني، وأحمد الاسكندري.

وقد اضطلعت هذه اللجنة بمهمة ضبط المصحف ورسمه وشكله، فكتب القرآن ـ بإقرارها ـ موافقاً للرسم العثماني، وعلى قراءة عاصم بن أبي النجود الكوفي، برواية حفص بن سليمان الكوفي. ثم طبعته طبعة أنيقة بالنسبة لزمنها، تلقاها العالم الإسلامي بالغبطة، وكان ذلك أساس انتشار طبعات القرآن الأخرى، ففي عام ١٩٢٤ تم طبع القرآن في مطبعة بولاق في القاهرة، وكانت هذه الطبعة هي الطبعة الرسمية للقرآن في نظر المستشرقين<sup>(۲)</sup>. وبعبارة أخرى فهي القرآن الرسمي عندهم.

وكان القرآن قد طبع بحجم صغير في عام (١٣٣٧ هـ) في مطبعة بولاق أيضاً، وأعيدت طبعته في (١٣٤٤، ١٣٤٧)<sup>(٣)</sup>.

وقد بقي طبع القرآن في الوطن العربي بل الإسلامي مقتصراً على مصر<sup>®</sup>في أغلبية مشروعاته، ثم قامت عدة دول بطبع القرآن طبعات أنيقة فاقت ما قدمته مصر، كان ذلك في عصر تقدم الطباعة وآلاتها ومستلزماتها، وتحسين الورق وازدهار الخطوط، وكان ذلك حديثاً وفي بدايات النصف الثاني من القرن العشرين، حينما استعانت هذه الدول

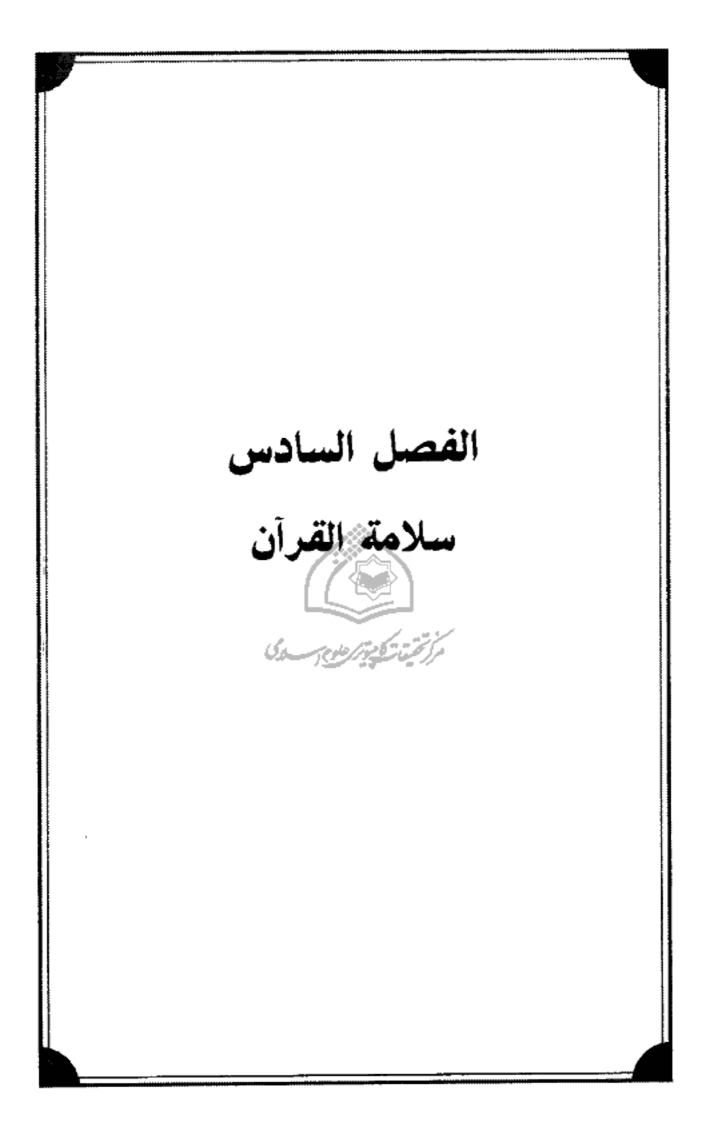
- (۱) ظ: عبد الفتاح القاضي، تأريخ المصحف الشريف: ۹۱ وما بعدها.
- (٢) هناك مقالة للمستشرق الألماني الاستاذ نولدكه بعنوان: القرآن: الرسمي (طبعة بولاق ١٩٢٤) بالنظر إلى قراءة أهل مصر، نشرها في مجلة الإسلام ج ٢٠ (ظ: بروكلمان، تأريخ الأدب العربي: ١٤١/١].
  - (٣) ظ: بروكلمان، تأريخ الأدب العربي: ١٤١/١

بمطابع راقية في الدول الغربية لسحب ملايين النسخ من القرآن الكريم بأبهى حلة لا سيما في مطابع ألمانيا وشركاتها، وكان في طليعة من تصدى لهذا العمل من دول الشرق الإسلامي وغربه كل من: العراق وتركيا وإيران وسوريا والمغرب والجزائر وتونس وغيرها.

وفي ضوء جميع ما تقدم نجد أن شكل القرآن قد استقر الآن على ما استقر عليه بالتحسينات والإيضاحات والأناقة الطباعية، مما نقطع معه إن لم يقدر لأي أثر ديني أن يحتفي بهذا القدر من الاحتفاء كما قدر للقرآن الكريم، كتابة، وشكلاً ورسماً، وحفظاً، وطباعة، وانتشاراً.









لا حاجة بنا إلى القول بأن القرآن الكريم قد وصل إلينا كما نزل، وقد حفظ بين الدفتين كما أوحي، فالحديث عن سلامة القرآن وصيانته من البديهيات، والاعتقاد بخلوه من الزيادة والنقصان من الضروريات.

والقرآن في منأى عن التحريف في نصوصه وآياته، إذ لم يضف إليها ما ليس منها، ولم يحذف ما هو منها، فالموجود بين أيدينا هو النص القرآني الكامل في ضوء ما أسلفناه من وحي القرآن، ونزول القرآن، وجمع القرآن، وقراءات القرآن، وشكل القرآن، إذ تضافرت هذه العوامل جميعاً على ضبطه كما أنزل، زيادة على العتاية الإلهية التي رافقت هذه العوامل، وصاحبت هذا النص.

إن الدلائل العلمية تؤكد حقيقة صيانة القرآن كياناً متماسكاً مستقلاً لم تصل إليه يد التحريف، ولم تستهدفه نبال العوادي، وليس هذا أمراً اعتباطياً تحكمت فيه الظروف أو الصدف، بل هو أمر حيوي قصدت إليه إرادة الغيب بإشاءة الله تعالى، وتأسيساً على ذلك فلا يغير القرآن غرض طارىء، ولا عدوان مباغت.

وحديثنا عن سلامة النص القرآني يقتضي دحض أي ادعاء مغاير، ورد أي اتجاه مناوىء، وهذا يدعو إلى تصفية دعاوى التحريف وتفنيد أباطيلها من الوجوه كافة.

ودعاوى التحريف لدى غربلتها، ودراسة مظاهرها، نجدها تتردد بين عدة ظواهر هي: الادعاءات، الافتراضات، أخبار الآحاد، الاتهامات، الشبهات، المحاولات.

ورصد هذه الظواهر يحتم مسايرة الموضوع لجزئياتها، ولدى مسايرة الموضوع بجزئياته، والظواهر بحيثياتها، تجلى بطلان قسم منها، وفشل القسم الآخر، وتعثر الجزء الأخير في تحقيق الدعوى.

وسنقف عند هذه الظواهر وقفة المقوم المتحدي، والناقد الموضوعي.

أولاً: الادعاءات، ويثيرها عادة زمرة من المستشرقين دون أساس يعتمد عليه، حتى بدا بعضهم متردداً متخاذلاً، والبعض الآخر متحاملاً.

فمع الجهد الكبير الذي بذله المستشرق الألماني الدكتور تيودور نولدكه (١٨٣٦ م ـ ١٩٣٠ م) في كتابه القيم عن تأريخ القرآن؛ إلا أننا نجد موقفه أحياناً غريباً ومتناقضاً، ففي الوقت الذي يعقد فيه بكتابه فصلاً بعنوان: (الوحي الذي نزل على محمد ولم يحفظ في القرآن) والذي يبدو فيه قائلاً بالتحريف تلميحاً، فجده يصرح بذلك في مادة قرآن بدائرة المعارف الإسلامية فيقول: "إنه معا لا شك فيه أن هناك فقرات من القرآن ضاعت ويثني على هذا الموضوع الخطي في دائرة المعارف البريطانية، مادة قرآن فيقول: "إن القرآن غير كامل الأجزاء"<sup>(1)</sup>.

وجملة ما أثاره لا يعدو الادعاءات التي يصعب معها الاستدلال المنطقي، ويبدو أن نولدكه قد تنازل عن آرائه وتراجع عنها شيئاً ما، فحينما ظهر كتاب المستشرق الألماني «فوللرز» عن لغة الكتابة واللغة الشعبية عند العرب القدماء، أثار نقاشاً حاداً، فقد زعم «فوللرز» في كتابه هذا أن القرآن الكريم قد ألف بلهجة قريش، وأنه قد عدّل وهذب حسب أصول اللغة الفصحي في عصر ازدهار الحضارة العربية، وقد انبري نولدكه نفسه للرد عليه موضحاً أن كلامه عارٍ من الصحة والتحقيق العلميين<sup>(٢)</sup>.

- ۱) المؤلف، المستشرقون والدراسات القرآنية: ۳۰ وانظر مصدره.
  - (٢) ظ: ألبرت ديتريش، الدراسات العربية في ألمانيا: ١٣.

ثم قرر نولدكه بعد هذا أن النص القرآني يعتبر على أحسن صورة من الكمال والمطابقة<sup>(1)</sup>.

لقد فتح (نولدكه) الطريق أمام القول بتحريف القرآن، ثم بدا مدافعاً عنه، مما بدا فيه متناقضاً بين السلب والإيجاب في الموضوع.

وإذا كان ما قدمه الأستاذ نولدكه قد تضاءل قيمة نظراً لتردده في الأمر، وعدم وضوح الرؤية له فيه، فإن ما كتبه الأستاذ بول بكثير من عدم التورع، لا يمكن أن يتهاون فيه.

لقد ألقت مسألة التحريف التي أثارها بعض المستشرقين، عند الأستاذ بول بثقلها، فكتب عنها بحثاً في دائرة المعارف الإسلامية الألمانية<sup>(٢)</sup>.

اعتبر بول التحريف تغييراً مباشراً لصيغة مكتوبة، وأن الأمر الذي حدا بالمسلمين إلى الاشتغال بهذه الفكرة هو ما جاء بالقرآن من آيات اتهم فيها محمد في اليهود وبتغيير ما أنزل إليهم من كتب وبخاصة التوراة. ولكن عرضه للوقائع والشرائع التي جاءت في التوراة انطوى على إدراك خاطىء أثار عليه النقد والسخرية من جانب اليهود، فكان في نظرهم مبطلاً.

وقد خلط (بول) في هذا البحث خلطاً غير متناسق، واكبته فيه النزعات المنحرفة، وصاحبه إسراف وإفراط لا يمتان إلى استكناه الحقائق بصلة.

والذي يهمنا من بحثه أن نشير إلى ما يلي<sup>(٣)</sup>:

ا ـ إن النبي للم يرد الحصول على تأييد أهل الكتاب بالمعنى الذي أشار إليه، وإنما هو تعبير عن وحدة الديانات والشرائع والأنبياء في جميع الأطوار، وأن أصول هذه الديانات واحدة، وإن تغيير هذه الحقيقة

- (۱) ظ: نولدکه. تأريخ القرآن: ۲/۹۳.
- (٢) ظ: بول، دائرة المعارف الإسلامية الألمانية: ٢٠٤/٤ .. ٢٠٨.
  - (٣) ظ: المؤلف، المستشرقون والدراسات القرآنية: ٤٠ ـ ٤١.

الواقعة يعتبر تحريفاً بالمعنى الذي أشار إليه القرآن: ﴿يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَوَاضِعِهِ.﴾<sup>(1)</sup>.

ب \_ إن الألفاظ التجريحية التي وردت في المقال بالنسبة للرسول الأعظم لا تتفق مع المنهج الموضوعي، فقد أشار بل صرح بأن القرآن من تلقاء نفس النبي في وأنه تحدث في القرآن بطريقة مبهمة، وأن محمداً يستعمل لفظ حرف بدل القرآن.

وهذه مواد لا يفترض بعالم أن يتولى التحدث بها بأسلوب الغمز واللّمز، وهو ما لا يقبل في بحث علمي، ولسنا نرى ذلك غفلة أو هفوة بل هو تغافل وجفوة.

ج ـ ادعى الباحث أن خصوم النبي الخذوا عليه نسخ بعض أحكام القرآن بأحكام أخرى، مما حدا بعلماء المسلمين أن يذهبوا مذاهب شتى في تقديرهم للحقائق التي يقوم عليها هذا الاتهام.

وبإيجاز نقول: إن نسخ الأحكام شي، والتحريف شي، آخر، فالنسخ لا يكون تحريفاً، وإنما هو إحلال لحكم مكان حكم، أو رفع لحكم من الأحكام من قبل الله تعالى، تخفيفاً عن العباد، أو رعاية لمصلحة المسلمين، أو استغناء عن حكم موقوت بحكم مستديم، وما أشبه ذلك مما يتعلق بالشريعة أو بمعتنقيها، ولا مجال إلى الطعن في هذه الناحية على ادعاء التحريف في القرآن.

د ـ يقول الباحث، وهو يضرب على وتر حساس: «وقد أثيرت تهمة التحريف فيما وقع من جدل بين الفرق الإسلامية المختلفة. فالشيعة يُصرون عادة على أن أهل السنة قد حذفوا وأثبتوا آيات في القرآن بغية محو أو تفنيد ما جاء فيه من الشواهد، معززاً لمذهبهم، وقد كال أهل السنة بطبيعة الحال نفس التهمة للشيعة»<sup>(٢)</sup>.

وهنا أثار مسألة مهمة في أقدس أثر من تراث المسلمين، ولم يعط

- (۱) النساء: ٤٦.
- (٢) ظ: بول، دائرة المعارف الإسلامية الألمانية: ٢٠٨/٤.

دليلاً واحداً على صحتها، ولم يثبت مرجعاً واحداً يتتبع هذا الاتهام.

والمسلمون جميعاً قد اتفقوا على سلامة القرآن من التحريف وتبادل الاتهامات كما سترى فيما بعد، لا يغير من الحقيقة شيئاً، وقد كان الأجدر بالباحث أن يتناول الموضوع بشكل آخر، فيعرض إلى آراء المسلمين بخلو القرآن من التحريف، بدلاً من تجريح النبي؟ ، ونسبة ما لم يكن إلى المسلمين.

إن مما يؤسف له حقاً أن يستغل (بول) نصاً من نصوص القرآن في إدانة اليهود (النساء/٤٦) ليبني عليه حكماً طائشاً على إدراك خاطىء، فيعتبر التحريف تغييراً مباشراً لصيغة مكتوبة في القرآن، ولكنه لم يعطنا نموذجاً واحداً على هذا التغيير المباشر، وهذا المنظور الفاضح لم يوافقه عليه حتى المستشرقون أنفسهم، فهناك بضع شهادات لكبار علماء الاستشراق العالمي، تؤكد سلامة النص القرآني من التحريف والتغيير والتبديل، دون

وقد أورد أبو الحسن اللدوي جملة من نصوص وأسماء المستشرقين في هذا الموضوع<sup>(1)</sup>. م*رزمة تكوير على حكى* 

إن كثيراً من الأحكام الاستشراقية قد تمليها نزعات عدائية حيناً، وتبشيرية حيناً آخر، وهنا يكمن الخطر فيجب ـ والحالة هذه ـ أن يعامل الحكم الاستشراقي بكثير من الحذر.

ثانياً: الافتراضات: على مدعي التحريف أن يحدد زمن وقوع التحريف كافتراض أولي لإثارة أصل المشكلة، وإذا أخفق في تحقيق هذا الافتراض بطلت الدعوى من الأساس.

والتحريف المدعي: إما أن يقع في عصر النبي ي وإما في عهد الشيخين، وإما في عصر عثمان، وإما زمن الإمام علي الله، وإما في الحكم الأموي، إذ لا يخلو ذلك عن أحد هذه الأزمنة، إذ لم يدع أحد \_

(1) ظ: الندوي، النبي الخاتم: ٣٠ ـ ٣١.

على ما افترض ـ وقوع التحريف بعد العصر الأموي.

أما الافتراض الأول، وهو وقوع التحريف في عهد النبي في فباطل إجماعاً، بما تبين لنا من مدارسة ظاهرة الوحي ومعطياتها، فقد ثبت أن الوحي منفصل عن النبي في في شخصيته المستقلة، وأنه مؤتمن على الرسالة، وقد أداها متكاملة غير منقوصة بنص القرآن الكريم: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِيناً...)

فلو كان هناك ما يمنع من الكمال، لما أيده القرآن، وأي مانع عنه أفظع من إباحة التحريف في النص الذي ثبت إعجازه، وكان دليل رسالته، وبرهان دعواه، فهذا الافتراض ـ إذن ـ مرفوع عن النبي لله ، وعن البيئة التي رافقت القرآن في عصره إذ كان الحاكم والمشرع والآمر.

وأما ادعاء وقوعه في زمن الشيخين، فلم يعضده دليل نصي أو عقلي، وحرص الشيخين على النص القرآني أشهر من أن يذكر، فالدعوى باطلة.

وأما في عهد عثمان، فعثمان هو الذي وحد المصحف على لغة قريش، والقراءات التي سبقت هذا التوحيد كانت اجتهادية في أغلب الظن، ومظنة الخطأ لو وقعت في الاجتهاد، فلا أساس لها في مس القرآن الكريم، وانتشار القرآن آنذاك مانع كبير من أن يقع عليه شيء من التحريف؛ وقد تعرض عثمان لثورة مضادة، فما ادعى عليه شيء من هذا القبيل على الإطلاق، فالدعوى ـ إذن ـ باطلة.

وأما في عهد الإمام عليﷺ فلا يصح أن يقع التحريف للأسباب المتقدمة، ولاعتبارات أخرى:

ا ـ إنّ حريجة الإمام عليﷺ في الدين بل وفي الجزئيات التشريعية معلومة الحال، فكيف تجاه أصل الدين، ونظام الإسلام، وهو القرآن، فلو سبق أن امتدت له يد التحريف، لما وقف متردداً في إرجاع الحق إلى

<sup>(</sup>۱) المائدة: ۳.

نصابه، وإلغاء سمات التحريف، فكيف يصح أن يقع في عهده، وهو من هو في ذات الله.

٢ ـ إن الإمام علي ﷺ احتج بالقرآن على أهل الجمل، ودعي إليه في التحكيم مع أهل صفين، فلو كان في القرآن ما ليس منه، أو أنه لم يشتمل على كل القرآن، لما صح له به الاحتجاج، ولا قبوله في التحكيم، وهذا أمر مشهور لا يحتاج معه إلى برهان.

٣ - إن خطب الإمام علي ﷺ في نهج البلاغة، تشير إلى القرآن في كثير من التفصيلات هداية واسترشاداً وتوجيهاً للناس، فلو كان هناك مما يدعى شيء لأبان ذلك على الأقل وأنكره، ولاحتج فيه على من تقدمه، فلما لم يفعل ذلك علمنا يسلامة القرآن.

«أما دعوى وقوع التحريف بعد زمان الخلفاء لم يدعها أحد فيما تعلم، غير أنها نسبت إلى بعض القائلين بالتحريف، فادعى أن الحجاج لما قام بنصرة بني أمية أسقط من القرآن آيات كثيرة كانت قد نزلت فيهم...

وهذه الدعوى تشبه هذيان المحمومين... فإن الحجاج واحد من ولاة بني أمية، وهو أقصر باعاً، وأصغر قدراً من أن ينال القرآن بشيء، بل وهو أعجز من أن يغير شيئاً من الفروع الإسلامية، فكيف يغير ما هو أساس الدين وقوام الشريعة، وكيف لم يذكر هذا الخطب العظيم مؤرخ في تأريخه<sup>ي(۱)</sup>.

إذن فالافتراضات الموهومة جميعاً لا تقوم على أساس علمي أو عقلي، فهي مرفوضة جملة وتفصيلاً، بعد أن ثبت بطلانها جزئية جزئية، وفرضية فرضية.

ثالثاً: الروايات، والتي عبرنا عنها بأنها أخبار أحاد، وهو كذلك، فهي متناثرة هنا وهناك، ويستنتج منها وقوع التحريف تصريحاً أو تلميحاً، ولكنها لاتصلح دليلاً في قضية، ولا برهاناً على دعوى، إذ لم تبلغ حد

<sup>(</sup>۱) الخوتي، البيان: ۲۱۹.

الشهرة فضلاً عن التواتر، ولأن الضعف الكذب والتدليس واضح الإمارات في الرواة، والاضطراب والتناقض متوافر في الأسانيد، وأبرزها كالتالي:

١ - نسبوا إلى ابن مسعود (رض) أنه أسقط سورة الفاتحة من مصحفه<sup>(1)</sup>.

أقول وهي رواية يجوز معها الشك والسهو والنسيان وإن لم نقل الكذب للأسباب التالية:

أ \_ قال ابن حزم: هذا كذب على ابن مسعود().

ب \_ إنها معارضة بقراءة ابن مسعود لها في الصلاة، ولا صلاة إلا بفاتحة الكتاب.

ج \_ إن صحت الرواية، فقد غلب على ظن ابن مسعود أن الفاتحة لا يمكن أن تنسى لوجوب تعلمها على المسلمين كافة، وإن ما كتب من القرآن كان لمخافة النسيان والضياع.

د ـ إن مصحف ابن مسعود وأمثاله ليست إلا مصاحف فردية، كمن يكتب لنفسه سورة، ويغفل سورة، فإن سقط من مصحفه شيء فلا ينسحب ذلك على القرآن.

هـ ـــ إن المصحف الإمام المتداول بالأمس واليوم عند المسلمين قد اشتمل على الفاتحة، فلا تُجَرِيفَ إذن بهذا الملحظ.

و ـ يبدو لي أن الرواية مكذوبة على ابن مسعود جملة وتفصيلاً للإيهام بدافع سياسي ـ بأن عدم اشتراكه عند جمع المصحف ـ كما يدعى ـ كان لهذا ولأمثاله.

٢ - ما أورده السيوطي وغيره، أن هناك سورتين لم تكتبا بالمصحف، وهما سورة الحفد وسورة الخلع، وذلك عند الجمع، وقد علمهما علي وعمر، وكان أبي يقنت بهما على ما أورده المروزي، وأنه كان قد كتبهما في مصحفه، وهناك طائفة من الصحابة تستظهرهما وتقرؤهما في الصلاة أو القنوت<sup>(٣)</sup>.

- (۱) السيوطي، الاتقان: ۱/ ۸۳.
  - (٢) المصدر نفسه: ٢٢١/١.
- (٣) ظ: السيوطي، الاتقان: ١٨٤/١ وما بعدها.

ويرد على هذه الروايات ما يلي:

ا ـ إننا قد رجحنا أن يكون القرآن مجموعاً في عهد رسول اللہ وإذا ثبت ذلك بطلت هذه الدّعاوى.

ب ـ لو أن علياً وعمر، كانا قد علما بأن هاتين سورتان، فما يمنعهما من إلحاقهما بالمصحف، وهما من القوة بحيث لا يستطيع أحد معارضتهما مجتمعين إطلاقاً.

ج ـ لو كان الإمام عليﷺ يعلم هاتين السورتين، فلم لم يشر بهما إلى أحد ذريته وشيعته لحفظهما من الضياع، وذلك في عهد خلافته، ولا رواية واحدة تدل على ذلك.

د ـ إن السياق الجملي للسورتين المزعومتين، لا يتناسب مع مناخ القرآن البلاغي، ولا أسلوبه الإعجازي، ولا لغته المتميزة، فلغة القرآن «سبوح لها منها عليها شواهد، ولغة هاتين السورتين الموهومتين لغة دعاء مجرد»<sup>(1)</sup>.

٣ - نسب إلى عكرمة أنه قال: لما كتبت المصاحف عرضت على عثمان، فوجد حروفاً من اللحن، قفال: لا تغيروها، فإن العرب ستغيرها، أو قال ستعربها بألسنتها»<sup>(٢)</sup> رضي على أو قال ستعربها بألسنتها

ولا دلالة في هذا على التحريف إطلاقاً، وإذا صح، ففيه دلالة على اشتباه الكتبة، ولكن الأمر المشكل فيها هو لماذا أمر عثمان بعدم تغييرها، ولماذا لا يكون هذا الأمر مخترعاً لا سيما وأن الرواية منقطعة غير متصلة ـ لأن عكرمة هذا لم يسمع من عثمان شيئاً بل لم يره كما يرى ذلك الداني<sup>(٣)</sup>.

٤ – روى ابن عباس عن عمر أنه قال: «إن الله عزّ وجلّ بعث محمداً بالحق، وأنزل معه الكتاب، فكان مما أنزل إليه آية الرجم، فرجم

- (۱) ظ: نص هاتين السورتين في: السيوطي، الاتقان: ۱/۱۸۶ وما بعدها.
  - (۲) المصدر نفسه: ۱۸۳/۱.
  - (٣) ظ: الداني، المقنع: ١١٥.

رسول الله في ورجمناه بعده، ثم قال: كنا نقرأ: ﴿ولا ترغبوا عن آبائكم فإنه كفر بكم﴾ أو: ﴿إنْ كفرا بكم أن ترغبوا عن آبائكم﴾<sup>(١)</sup>. ويرد على هذه الرواية ما يأتي:

أ ـ لم ترو هذه الرواية متواترة عن عمر، وإنما رويت بطريق الآحاد، وهي بعيدة الصدور عن عمر، إذ لو اعتقد أنها آية (آية الرجم) لأثبتها لأنه كان يحتل الموقع الأول في الدولة مع وجود أبي بكر، وأية قوة تقف في صدر عمر إذا أراد شيئاً آنذاك، وعلى فرض صحة وجود الآية فلا دلالة فيها على التحريف لأنها من نسخ التلاوة، وإن كنا نعارضه. ونعتبره أساساً للقول بالتحريف.

ب \_ إن حكم الرجم ثابت في السنة، ولا يعني ذلك أن ما ثبت في السنة ثابت في القرآن، بل كلاهما يشكلان أساس التشريع. وهناك جملة من الأحكام كانت السنة أصلاً لها ولا ذكر لها في القرآن كإعداد الصلاة، وبعض مراسيم الحج، وأنصبة الزكاة، وهكذا.

٥ ـ روى عروة بن الزبير عن عائشة أنها قالت: «كانت سورة الأحزاب تقرأ في زمن النبي في منتي آية، فلما كتب عثمان المصاحف لم نقدر إلا ما هو الآن<sup>(٢)</sup>.

ويرد على هذه الرواية إشكالان:

أ ـ إن عروة بن الزبير ضعيف الرواية.

ب ـ لو كانت عائشة وهي أم المؤمنين ومسموعة الكلمة، ولها أثرها في الدولة الإسلامية آنذاك تعتقد هذا الأمر فلماذا أخفته، وحينما عارضت عثمان لماذا لم تذكر في معارضتها هذا الأمر وهو خطير جداً.

فالأحرى إذن أن تكون الرواية موضوعة لا أصل لها.

٦ ـ قال لبيب السعيد في نفي أدلة التحريف وذكر رواياتها : ما ادعاه

- .٤٧/١ مسند أحمد: ١/٤٧.
- (٢) السيوطي، الاتقان: ٢/ ٤٠.

بعض الغلاة المنتسبين إلى الشيعة: أن علياً الله جمع القرآن فكان فيه ما سموه «فضائح المهاجرين والأنصار» وأن عمر طلب إلى زيد بن ثابت أن يسقط من القرآن هذه الفضائح...<sup>(۱)</sup>.

وهذه الرواية ظاهرة النحل والبطلان من وجوه:

أ - إن الروايات متظافرة على جمع الإمام علي للقرآن حتى سمي
 ذلك بمصحف علي، وهذا المصحف لا يختلف عن مصاحف بقية الصحابة
 ممن جمعوا القرآن، ولا عن القرآن المعاصر بشيء، لأن الإمام علي المحافي
 كان قد ولي الخلافة، ولو كان في القرآن شيء منه لم يثبت لأثبته وفق ما
 يراه وهو الإمام الحاكم آنذاك.

ب ـ قد يستفاد من كثير من النصوص ـ كما أسلفنا القول فيه ـ<sup>(٢)</sup> أن الإمام علي ﷺ قد جمع القرآن ورتبه تأريخياً بحسب النزول وأسبقيته، ولا مانع من هذا، كما أنه قد قسمه على سبعة أجزاء بحسب ما أثبته الزنجاني بعنوان (ترتيب السور في مصحف علي) وقد طبع في لايبزك عام ١٨٧١ م

ومع هذا فلا تختلف سور القرآن ونصوصه عن مصاحف المسلمين في شيء، إلا أنه قد يجمع التأويل إلى جنب التنزيل ـ كما سترى هذا فيما بعد في دفع الشبهات ـ فيكون مصحفه قد اشتمل على التأويل الصادر عن النبي أو على النبي وأخبر به الإمام، أو الصادر عنه هو بالذات مضافاً إلى أصل القرآن الكريم، ومن قال بغير هذا فأهل البيت والإمامية براء منه.

ج ـ كيف يصح أن تكون هـنـاك سـور وآيـات قـد فـاتـت جـميـع المسلمين، والقرآن منتشر بين ظهرانيهم، ولم يستطع أحد أن يحفظ منها شيئاً، وقد سبق لنا القول بأن حفاظ القرآن في عهد النبيﷺ بالمثات<sup>(٤)</sup>.

- (١) لبيب السعيد، الجمع الصوتي الأول للقرآن.
   (٢) ظ: فيما سبق: الفصل الثاني: نزول القرآن:.
   (٣) ظ: الزنجاني، تأريخ القرآن: ٦٩ ـ ٧٣.
- (٤) ظ: فيما سبق. الفصل الثالث: جمع القرآن: .

د \_ إن ما قدمه المهاجرون والأنصار للإسلام والقرآن يعدّ مفخرة وأي مفخرة بحد ذاته، فما هو الذنب الذي اقترفه هؤلاء في عهد النبي فرادى أو مجتمعين، حتى ينزل فيهم ما يسمها بالفضائح، وهب أن معدودين تجاوزوا حدودهم، فما نصنع بأولئك الذين يقول فيهم القرآن جهاراً نهاراً في سورة الفتح:

قال الأستاذ لبيب السعيد: «وعندي أن نسبة هذه المزاعم إلى الشيعة ـ بعامة ـ هو قول تنقصه الدقة فضلاً عن الصحة. فهذه طائفة من علماء الشيعة يتبرأون من هذه المزاعم»<sup>(٢)</sup>.

٧ ـ روى المسور بن محرمة. \*قال عمر لعبد الرحمن بن عوف: ألم تجد فيما أنزل علينا: ﴿أن جاهدوا كما جاهدتم أول مرة﴾ فإنا لا نجدها. قال: أسقطت فيما أسقط من القرآن»(").

ويرد على هذه الرواية أمرأن:

**الأول**: ما هي القيمة الكبرى التي يتمتع بها عبد الرحمن بن عوف في المجتمع الإسلامي ـ آنذاك ـ ولا يتمتع بها عمر حتى يسأله عن شيء يجيبه به عبد الرحمن بأنه أسقط فيما أسقط من القرآن.

الثاني: من هؤلاء القوم الذين أسقطوا من القرآن ما هو منهم، وكيف يصح التصديق بمثل هذه الأباطيل.

وهناك روايات تجري بهذا المضمار أعرضنا عن ذكرها، ولا كبير أمر

- (۱) الفتح: ۲۹.
- (٢) لبيب السعيد، الجمع الصوتي الأول للقرآن: ٤٤٩.
  - (٣) السيوطي، الاتقان: ٢/٢٢.

بمناقشتها، إذ لا تختلف عما تقدم أملاها الكذب والاستهانة بمقدرات الكتاب العظيم. وجميعها لا يشكل دليلاً واحداً مقنعاً على دعوى التحريف.

وفي نهاية هذا الجانب نشير أن صاحب كتاب المباني قد عقد فصلاً قيماً في مقدمته بعنوان الفصل الرابع: (في بيان ما ادعوا على المصحف من الزيادة والنقصان والخطأ والنسيان والكشف عنها بأوجز بيان).

وقد تتبع فيه هذا الباب تتبعاً إحصائياً وفند فيه مزاعم التحريف'' .

رابعاً: الاتهامات، يبدو أن العصر العباسي الأول قد اختار لدوافع سياسية أن ينمي روح التفرقة والخلاف بين مختلف المسلمين، وأن يخلق من قضايا جزئية متواضعة أموراً كلية مهمة، فنشأ عن ذلك القول بخلق القرآن بين قدمه وحدوثه، وما جر ذلك من الولايات بين المسلمين على أنها قضية فكرية، ويومها وجدنا التيارات تتقاذف بالآراء على السطح، لتصم هذا بالكفر تارة، وغيره بالنفاق تارة أخرى، وسواهما بالزندقة أحياناً، ونشأت هذه البذرة الخبيئة بين صفوف المسلمين، ووجدت لها مناخاً صالحاً في تربة العصر العباسي الثاني، حيث عمق الفرقة، وعصف بالوحدة، فكانت الاتهامات المتبادلة تحبك بالظلام فتلقي بجرانها بين المسلمين، فينقض هذا ما أبرم ذلك، ويرة ذلك على اتهامات ذه.

وقد وجدت مسألة القول بالتحريف من هذه المسائل، إذا استثنينا القول بنسخ التلاوة، فكل طائفة من المسلمين تنزه نفسها عن القول بها، وبعض المذاهب تنسب القول بها إلى البعض الآخر، وبالنتيجة تجد الجميع يبرؤون منها، وهذا هو الصحيح.

فالقاضي أبو بكر الباقلاني (ت: ٤٠٣ هـ) يكيل في نكت الانتصار السباب والتهم دون حساب لشيعة أهل البيت على في القول بالزيادة والنقصان وعقد لذلك عدة أبواب<sup>(٢)</sup> من كتابه لا تقوم على أساس علمي على الإطلاق، ولا تخدم القرآن ولا المسلمين في كل الأحوال

- مقدمتان في علوم القرآن: ٧٨ ـ ١١٦.
- (٢) ظ: الباقلاني، نكت الانتصار: ٩٥ ـ ١٠٣ + ٢٣٩ ـ ٢٤٢ وغيرها.

بينما وجدنا الطبرسي (ت: ٥٤٨ هـ) ينسب الزيادة والنقصان فيه إلى الحشوية من العامة<sup>(١)</sup>.

إن ما يؤخذ به هو الاعترافات لا الشهادات التي نجدها هنا وهناك وقد لا تمثل واقعاً، ولا تدفع شبهة، إن الروايات المتقدمة لم يقل بها الإمامية، ولم يؤيدها الجمهور، والدفاع عنها، أو تبني نسخ التلاوة منها، يمهد السبيل إلى القول بالتحريف، وردّها يعني تزييف مضامينها.

أ - وفي هذا الضوء كان ماقرره السيد الخوثي جديراً بالاعتبار، قال: «المعروف بين المسلمين عدم وقوع التحريف، وأن الموجود بأيدينا هو جميع القرآن المنزل على النبي في الأعظم وقد صرح بذلك كثير من الأعلام، منهم رئيس المحدثين الصدوق محمد بن بابويه، وقد عدّ القول يعدم التحريف من معتقدات الإمامية، ومنهم شيخ الطائفة أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي، وصرح بذلك في أول تفسيره «التبيان» ونقل القول بذلك أيضاً عن شيخه علم الهدى السيد المرتضى، واستدلاله على ذلك باتم دليل، ومنهم المفسر الشهير بالطبرسي في مقدمة تفسيره "مجمع البيان»، ومنهم شيخ الفقهاء الشيخ جعفر كاشف الغطاء في بحث القرآن من البيان»، ومنهم شيخ الفقهاء الشيخ جعفر كاشف الغطاء في بحث القرآن من باتم دليل، ومنهم المفسر الشهير بالطبرسي في مقدمة تفسيره "مجمع البيان»، ومنهم المفر الشيخ جعفر كاشف الغطاء في بحث القرآن من باتم دليل، ومنهم المفسر الشيخ بعفر كاشف الغطاء في محد القرآن من البيان» ومنهم أيذ القيان من كتابه «العروة الوثقى» ونسب القول بعدم بالتحريف إلى جمهور المجتهدين. ومنهم المحدث الشهير المولى محسن القاشاني في كتابيه (الوافي وعلم اليقين). ومنهم بطل العلم المجاهد الشيخ محمد جواد البلاغي وفي مقدمة تفسيره «ألاء الرحمن».

وقد نسب جماعة القول بعدم التحريف إلى كثير من الأعاظم، منهم شيخ المشايخ المفيد، والمتبحر الجامع الشيخ البهائي، والمحقق القاضي نور الله، وأحزابهم<sup>ي(٢)</sup>.

ب \_ وتأسيساً على ما تقدم، فقد نفى السيد المرتضى علم الهدى (ت: ٤٣٦ هـ) القول بالتحريف جملة وتفصيلاً فقال: «إن العلم بصحة نقل

- (١) الطبرسي، مجمع البيانُ: ١/ ١٩.
- (٢) الخوئي، البيان: ٢٠٠ ومابعدها.

القرآن كالعلم بالبلدان، والحوادث الكبار، والوقائع العظام، والكتب المشهورة، وأشعار العرب المسطورة، فإن العناية اشتدت، والدواعي توفرت على نقله وحراسته، وبلغت إلى حد لم يبلغه فيما ذكرناه، لأن القرآن معجزة النبوة ومأخذ العلوم الشرعية، والأحكام الدينية، وعلماء فلمسلمين قد بلغوا في حفظه وحمايته الغاية، حتى عرفوا كل شيء اختلف فيه من إعرابه وقراءته وحروفه وآياته، فكيف يجوز أن يكون مغيراً أو منقوصاً مع العناية الصادقة والضبط الشديد. . إن العلم بتفسير القرآن وأبعاضه في صحة نقله كالعلم بجملته، وجرى ذلك مجرى ما عم ضرورة من الكتب المصنفة ككتاب سيبويه والمزني، فإن أهل العناية بهذا الشأن يعلمون من تفصيلهما ما يعلمونه من جملتهما، حتى لو أن مدخلاً أدخل في كتاب سيبويه باباً في النحو ليس من الكتاب لعُرف وميّز وعلم أنه ملحق، وليس من أصل الكتاب، وكذلك القول في كتاب المزني، ومعلوم أن العناية بنقل القرآن وضبطه، أصدق من العناية بضبط كتاب سيبويه ودواوين الشعر»<sup>(1)</sup>.

ج \_ قال الشيخ الطوسي (ت: ٤٦٠ هـ) في مقدمة تفسيره:

«المقصود من هذا الكتاب علم معانيه، وفنون أغراضه، وأما الكلام في زيادته ونقصانه فما لا يليق به أيضاً، لأن الزيادة فيه مجمع على بطلانها. والنقصان منه؛ فالظاهر أيضاً من مذهب المسلمين خلافه، وهو الأليق الصحيح من مذهبنا، وهو الذي نصره المرتضى رحمه الله، وهو الظاهر في الروايات، غير أنه رويت روايات كثيرة، من جهة الخاصة والعامة، بنقصان كثير من آي القرآن، ونقل شيء منه من موضع إلى موضع، طريقها الآحاد التي لا توجب علماً ولا عملاً، والأولى الإعراض عنها، وترك التشاغل بها، لأنه يمكن تأويلها»<sup>(٢)</sup>.

د ـ وقال الفضل بن الحسن الطبرسي (ت: ٥٤٨ هـ):

«ومن ذلك الكلام في زيادة القرآن ونقصانه، فإنه لا يليق بالتفسير،

- (۱) الطبرسي، مجمع البيان: ۱/۱۵.
  - (۲) الطوسي، التبيان: ۱/۳.

فأما الزيادة فيه فمجمع على بطلانها، وأما النقصان منه، فقد روى جماعة من أصحابنا، وقوم من حشوية العامة: أن في القرآن تغييراً أو نقصاناً، والصحيح من مذهب أصحابنا خلافه، وهو الذي نصره المرتضى قدس الله روحه، واستوفى الكلام فيه غاية الاستيفاء في جواب المسائل الطرابلسيات»<sup>(۱)</sup>.

ه ـ وتعرض أعلام المعاصرين للمسألة ويهمنا رأي كل من:

١ ـ السيد محسن الحكيم، وهو يصرح: «إن سلف المسلمين كافة، وعلماء الإسلام عامة، منذ بدأ الإسلام إلى يومنا هذا، يرون أن القرآن في ترتيب سوره وآياته، هو كما بين أيدينا، ولم يعتقد أحد من السلف في التحريف»<sup>(٢)</sup>.

٢ ــ السيد أبو القاسم الموسوي الخوئي، وهو يقول: «إن أي حديث، حول أي تحريف في القرآن، لا يعدو أن يكون خرافة، فإن القرآن الكريم لم يعتره أي تغيير من أي نوع"<sup>(٣)</sup>.

وفي ضوء ما تقدم من هذه الأقوال الصريحة من قبل أعاظم علماء الاسلام، لا يبقى أدنى شك، في أن لغة الاتهام والتهجم لا يكتب لها الاستمرار في التضليل، لهذا فقد كان الدكتور محمد عبد الله دراز مخطئاً إن لم يكن مفترياً بقوله: «ولقد ظن بعض الشيعة أن عثمان قد بدل في نص القرآن، أو أنه على وجه التحديد أسقط شيئاً يتعلق بعلي بن أبي طالب»<sup>(3)</sup>.

فإنه لـم يثبت مرجعاً واحداً لاتهامه هذا بل على العكس من ذلك، فقد أورد ما يناقض زعمه، وأورد رأي الشيخ الطوسي بقوله:

«ومهما يكن من أمر، فإن هذا المصحف هو الوحيد المتداول في العالم الإسلامي ـ بما فيه فرق الشيعة ـ منذ ثلاثة عشر قرناً من الزمان.

- (۱) الطبرسي، مجمع البيان: ۱/۱۰.
- (٢) (٣) لبيب السعيد، الجمع الصوتي الأول للقرآن: ٤٥١ وما بعدها وانظره مصدره.
  - (٤) محمد عبد الله دراز، مدخل إلى القرآن الكريم: ٣٩.

ونذكر هنا رأي الشيعة الإمامية (أهم فرق الشيعة)، كما ورد بكتاب أبي جعفر الأم:

«إن اعتقادنا في جملة القرآن الذي أوحى به الله تعالى إلى نبيه محمد هو كل ما تحتويه دفتا المصحف المتداول بين الناس لا أكثر، وعدد السور المتعارف عليه بين المسلمين هو (١١٤) سورة، أما عندنا فسورتا الضحى والشرح تكونان سورة واحدة، وكذلك سورتا الفيل وقريش، وأيضاً سورتا الأنفال والتوبة. أما من ينسب إلينا الاعتقاد في أن القرآن أكثر من هذا فهو كاذب» (<sup>()</sup>.

وهنا يتجلى أن الاتهامات التي لا تستند إلى أصل وثيق، تذهب أدراج الرياح.

خامساً: الشبهات، قد يتذرع القائلون بالتحريف بتوافر بعض الشبهات الدالة على ذلك، وليس في هذه الشبهات ـ كما سترى ـ أدنى دليل على ما يدعون، وسنشير إلى أهمها، ونتعقب ذلك بالرد والدفع والمناقشة(٢).

ا ـ ليس من سنة الكون التحريف، ولا من طبيعة خرق النواميس الحقة، فموجده أتقن كل شيء صنعاً، وأنزله بمقدار، ولا يمثل سنة الكون من يتلاعب بمقدراته من شعوب وأمم وقباتل وأجيال.

۲ – إن التوراة والإنجيل لم يتعهد الله سبحانه وتعالى – كشأن الكتب السماوية الأخرى – بحفظهما، ولا بصيانتهما، وإنما أوكل ذلك البشر، محنة منه وابتلاء على طاعته أو معصيته، فاستحفظ على ذلك الأحبار والربانيين بدلالة قوله تعالى:

- المرجع نفسه: ٣٩ وما بعدها، وانظر مصادره.
- (٢) ظ: الخوثي، البيان: ٢٢٠ وما بعدها في ذكر مجمل ومفصل هذه الشبه.

﴿إِنَّا أَنَزَلْنَا ٱلتَّوَرَىٰةَ فِيهَا هُدَى وَنُوَرُّ بَحَكُمُ بِهَا ٱلَّذِبِيُونَ ٱلَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَٱلرَّبَنِيُونَ وَٱلأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُوا مِن كِنَبِ ٱللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَآءً فَـلَا تَحْشُوا ٱلنَّـكَاسَ وَآخْشَوَنَّ وَلَا تَشْتَرُوا بِتَايَنِي ثَمَنَا قَلِيلاً وَمَن لَمَ يَحَكُم بِمَآ أَنزَلَ اللَّهُ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ٢

٣ ـ إن القرآن نزل على سبيل الإعجاز الدائمي فوجب حفظه تأبيداً، وتلك الكتب جاءت للبيان التوقيتي فلا يستلزم حفظها كحفظه، ولم يرد أنها نازلة على سبيل الإعجاز والتحدي.

ب ـ هـنـاك روايـات تـشـير صـراحـة إلى أن كـل مـا وقـع فـي الأمـم السابقة، لا بدّ أن يقع في هذه الأمة، ومنه التحريف، بدلالة ما روي عن الإمام الصادقﷺ:

«قال رسول الله ﷺ كل ما كان في الأمم السالفة، سيكون في هذه الأمة مثله، حذو النعل بالنعل، والقذة بالقذة»<sup>(٢)</sup>.

وغير هذه من الروايات الدالة على هذا المعنى ويرد عليها ما يلي:

ا \_ إن هذه الروايات أخبار آجاد، ولم يدع فيها التواتر، وإذا كان الأمر كذلك فإنها لا تفيد علماً ولا عملاً.

٢ - على فرض صحة هذه الروايات فإنها تدل على مشابهة الأحداث من بعض الوجوه بين الأمم لا في كل جزئياتها وتفصيلاتها فإن وقع التحريف عندها في كتبها، فيكفي في وقوع التحريف في هذه الأمة عدم اتباعهم لحدود القرآن وإن أقاموا حروفه<sup>(٣)</sup>.

٣ ـ هناك كثير من الوقائع التي حدثت في الأمم السابقة ولم تقع في أمة محمد، ولم تصدر من المسلمين أمثالها ونظائرها، كعبادة العجل، وتيه يني إسرائيل، وغرق فرعون، وملك سليمان علم ، ورفع عيسى علم إلى السماء، وموت هارون علم وهو وصي موسى علم قبل موت موسى علم نفسه، وولادة عيسى علم من غير أب، وعذاب الاستئصال وغيرها<sup>(3)</sup>.

- (١) المائدة: ٤٤.
- (٢) المجلسي، بحار الأنوار: ٨/٤.
- (٣) (٤) ظ: الخوتي، البيان: ٢٢١.

ج ـ تشير روايات الأئمة من أهل البيت ﷺ إلى أن علياً كان له مصحف غير المصحف المتداول، وهذا يعني التغاير بين المصحفين، أو فرضية الزيادة والنقصان بين النصين، وروايات هذا الباب كثيرة، أبرزها، قول الإمام عليﷺ:

"يا طلحة إن كل آية أنزلها الله تعالى على محمد عندي بإملاء رسول الله في وخط يدي، وتأويل كل آية أنزلها الله تعالى على محمد وكل حلال أو حرام، أو حد، أو حكم، أو شيء تحتاج إليه الأمة إلى يوم القيامة، فهو عندي مكتوب بإملاء رسول الله في وخط يدي، حتى أرش الخدش...<sup>(1)</sup>.

ومنها ما في احتجاجهﷺ على الزنديق من أنه: «أتى بالكتاب كملاً مشتملاً على التأويل والتنزيل، والمحكم والمتشابه، والناسخ والمنسوخ، لم يسقط منه ألف ولا لام، فلم يقبلوا ذلك»<sup>(٢)</sup>.

ومنها ما رواه جابر بن عبد الله الأنصاري قال: «سمعت أبا جعفر يقول ما ادعى أحد من الناس أنه جمع القرآن كله كما أنزل إلا كذاب، وما جمعه وحفظه كما نزله الله تعالى إلا علي بن أبي طالب والأئمة من بعده عليهم السلام<sup>»(۳)</sup>.

وفي التوفيق بين هذه الروآيات وبين نفي التحريف عن القرآن الكريم، نرى أن الإمام علي على الله الملفنا القول -<sup>(٤)</sup> قد جمع القرآن وفق ترتيب خاص، جمع فيه إلى جنب التنزيل التأويل، وفصل فيه بين الناسخ والمنسوخ، ورتب فيه السور أو الآيات ترتيباً تأريخياً بعناية زمن النزول، ولكن لا يعني ذلك أي اختلاف أو تناقض بين ما جمعه وبين القرآن، وقد يستفاد من جملة روايات أخرى أنه أول من جمع القرآن بعد رسول الله مع كونه مجموعاً في عهد رسول الله في وفق هذا الترتيب الذي لو صح، لقلنا إن ترتيب القرآن اجتهادي، أو أن الإمام علي على قد علم من

- ظ: الخوئي البيان: ٢٢٢ وما بعدها وانظر مصادره.
  - (٢) (٣) المصدر نفسه: ٢٢٢ وما بعدها.
- ٤) ظ: فيما سبق، الفصل الثاني نزول القرآن: + الفقرة: ٦ من هذا الفصل.

رسول اللهﷺ ما لم يعلمه غيره، فكان أن جمع القرآن كما أنزل، فقد روى السدي عن عبد خير عن الإمام علي:

«إنه رأى من الناس طيرة عند وفاة رسول الله فأقسم أن لا يضع عن ظهره رداء حتى يجمع القرآن، قال: فجلس في بيته حتى جمع القرآن، فهو أول مصحف جمع فيه القرآن، جمعه من قبله، وكان عند آل جعفر»<sup>(۱)</sup>.

وليس في جميع الروايات دلالة على أن المجموع من قبل علي يختلف عن نص القرآن المتداول اليوم، إذ لو كان مخالفاً له في شيء لظهر أيام خلافته أو عند ورثته من الأئمة عليهم السلام، فلمّا لم يكن من هذا شيء يذكر، علمنا سلامة القرآن.

د ـ وهناك بعض الروايات عن الأئمة تدل بظاهرها على التحريف، منها ما رواه جابر بن عبد الله عن النبي؟

«يجيء يوم القيامة ثلاثة يشكون، المصحف والمسجد والعترة. يقول المصحف: يا رب حرفوني ومترقوني، ويقول المسجد: يا رب عطلوني وضيعوني، وتقول العترة: يا رب قتلونا وطردونا، وشردونا»<sup>(٢)</sup>.

ومنها قول الإمام موسط من جعفر ﷺ : «أؤتمنوا على كتاب الله فحرفوه وبدلوه»<sup>(٣)</sup>.

ولا دليل في هذه الروايات على التحريف بالمعنى المشار إليه، فهي تحمل أن القرآن قد حرّف بحدوده وضوابطه، فهو لا يعمل به، ولم يحرف بنصوصه وأصوله، فهي ثابتة لم تتغير، وسالمة لم تتحرف، أمّا أن القرآن لا يعمل به، ويشتكي غداً عند الله، فهو ما تحمل عليه هذه الروايات دون سواه من المفاهيم.

هـ ـ وهناك شبهة تتلخص في أن كيفية جمع القرآن ـ بحسب روايات الجمع الموهوم ـ بشهادة الشهود، وإقامة البينة، تستلزم نسيان بعض

- (١) الخوثي، البيان: ٥٠٣.
- (٢) (٣) المصدر نقسه : ٢٨٨ وانظر مصادره.

القرآن، إما بموت من معه شيء من القرآن فضاع، وإما على سبيل السهو والخطأ، وعدم الضبط، شأنه في ذلك شأن المجاميع الأخرى التي تتعرض للطوارىء.

والإجابة عن هذه الشبهة ودفعها، نرى أن القرآن ـ كما سبق بيانه ـ<sup>(١)</sup> قد جمع متكاملاً على عهد رسول اللهﷺ فانتفت الشبهة جملة وتفصيلاً.

قال السيد المرتضى علم الهدى (ت: ٤٣٦ ه):

«إن القرآن كان على عهد رسول الله مجموعاً، مؤلفاً على ما هو عليه الآن، واستدل على ذلك بأن القرآن كان يدرس ويحفظ جميعه في ذلك الزمان، حتى عيّن على جماعة من الصحابة في حفظهم له، وأنه كان يعرض على النبي ويتلى عليه، وأن جماعة من الصحابة مثل عبد الله بن مسعود وأبيّ بن كعب وغيرهما ختموا القرآن على النبي عدة ختمات، وكل ذلك يدل بأدنى تأمل على أنه كان مجموعاً مرتباً غير مبتور ولا مبثوث، وأن من خالف في ذلك من الإمامية والحشوية لا يعتد بخلافهم، فإن الخلاف في ذلك مضاف إلى قوم من أصحاب الحديث، نقلوا أخباراً ضعيفة، ظنوا صحتها، لا يرجع بمثلها عن المعلوم المقطوع على صحتها<sup>(٢)</sup>.

سادساً: المحاولات، ما زلت أتذكر، قبل عشرين عاماً خلت، ونحن طلبة في الجامعة، أن أستاذنا الجليل الدكتور أحمد عبد الستار الجواري عضو المجمع العلمي العراقي، قد لفت أنظارنا ـ من على كرسي التدريس ـ إلى حادث خطير، يجب على العرب والمسلمين أن يحتدوا طاقاتهم لمحاربته، والوقوف بحزم يداً واحدة لصده، وهو قيام إسرائيل بمحاولة جادة لتحريف القرآن. وأتذكر أيضاً أننا أصبنا بما يشبه وقع الصاعقة، وقلبنا وجوه الاحتمالات في الموضوع، وبعد حين ظهر صدق الحديث، فقد جاء في الإعلام المصري ما يؤيد هذا النبأ الجلل، وقرأنا آنداك عن الخطوات التي اتخذت تجاهه.

- (1) ظ: فيما سبق، الفصل الثالث \_ جمع القرآن: .
  - ۲) الطبرسي، مجمع البيان: ۱/۱۰.

١ - في أيلول عام ١٩٦٠ م أفادت أنباء القاهرة: أن إسرائيل قد قامت بطبع مائة ألف نسخة من القرآن الكريم، وقد أدخلت عليها التحريف، وذلك بإحداث أكثر من ألف خطأ مطبعي ولفظي متعمد، في طبعة محرفة للقرآن، وقد تم توزيع هذه النسخ المحرفة في جملة من البلدان الآسيوية والإفريقية، كالمغرب، وغانا، وغينيا، ومالي، ودول أخرى. وقد اكتشفت سفارة الجمهورية العربية المتحدة في المغرب هذه المحاولة الأثيمة، فأشعرت بذلك السلطات في القاهرة، وبعثت إليها ببعض النسخ المحرفة<sup>(1)</sup>.

٢ ـ وكان نتيجة هذا العمل اطلاعنا على أبرز مظاهر التحريف المهمة، وهي كالآتي:

أ ـ حذف الآيتين التاليتين من القرآن الكريم، ومنع تدريسهما في مدارس العرب والمسلمين في الأرض المحتلة:

 الآل يَنْهُنَكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمَ يُقَنِئُوكُمْ فِي الَّذِينِ وَلَمَ يُمَخِجُوكُم مِن دِينَكُمْ أَن تَبَرُوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهُ عَنْ الَّذِينَ لَمُ يُقَنِئُوكُمْ فِي تَبْرُوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهُ يُحْبُ الْمُقْسِطِينَ () إِنَّهَا يَنْهَنكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَنْنَلُوكُمْ فِي تَبْرُوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهُ يُحْبُ الْمُقْسِطِينَ () إِنَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّذِينَ قَنْنَكُوكُمْ فِي تَبْرُوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهُ يُحْبُ الْمُقْسِطِينَ () إِنَّهُ عَنْ اللَّذِينَ قَنْنَكُوكُمْ فِي اللَّذِينَ وَلَخْرُجُوكُمُ اللَّهُ عَنْ اللَّذِينَ قَنْنَكُوكُمْ فِي اللَّذِينَ وَلَخْرُجُوكُمْ وَتُنَا اللَّذِينَ قَنْنَادُكُمْ فَي اللَّذِينَ وَلَخْرُهُوكُمْ فِي اللَّذِينَ وَلَخْرُجُوكُمْ وَنَا إِلَيْهِمْ وَطَائِهُمُ وَطَائِهُوا عُنَ اللَّهُ عَنْ أَوْلَتُهُمْ أَنَ اللَّهُ عَنْهُ وَالَيْنَ اللَّذِينَ وَلَنَهُ مُعُمُ اللَّهُ عَنْ اللَذِينَ وَلَنَائِهُمُ مُنُهُمُ اللَّهُ عَنْ اللَذِينَ وَلَنَائِهُمُ وَالَذِينَ وَلَنَهُ مُنْ أَنَهُ عَنْ اللَذِينَ عَنْ أَنْ أَنْتُهُمُ أَنَّا اللَّذِينَ وَلُكُمْ فَي أَلُهُ إِنَى الْمُعَالَينَ الْنَدِينَ وَلَكُولُ إِلَيْنَ الْنَا لَهُ إِنَّينَ الْذَينَ الْمُ اللَذِينَ الْنَالِينُ إِنَّ وَتُعَالَمُ وَلَيْ إِنَّا إِنَا الْذَينَ الْنَالُعُنُولُهُمُ إِنَا اللَذِينَ الْنَالِينُهُ مُنَ اللَذِينَ الْنَالَيْنُ الْنُولُكُمُ اللَهُ الْعَالِيلُولُ الْنَالِي أَنَا اللَذِينَ الْنُعْتَسُولُ الْنَالِينَ الْنَا لِينَ الْنَالِينَ الْنَالِينَ الْنُولُ الْنَالِينَ الْنَالِيلُولُولُ إِنَا اللَهُ الْعَالِينَ الْنَالِيلُولُ عَالَيْنَ الْنَالِينَ الْنَالَيْلُولُهُ مُنْ اللَهُ عَالَهُ إِنَا الْنَالِينَا الْنَالِينَا الْنَالِينَا الْنَالِينَ الْنَا الْنَالَةُ الْنَالِينَ الْنَالَةُ الْنَالِينَ الْنَا الْنَالَةُ الْنُولُنَا الْنَالُ الْنَالِينَ الْنَالُ الْنَالِينَ الْنَا الْنَالَةُ الْنَالُ الْنُولُ الْقُلْلُنَالِينَ اللَهُ إِنَا اللَهُ إِنَا اللَهُ عَالَهُ إِنْ اللَهُ الْنَالُ الْنَالَةُ الْنَالَةُ اللَهُ الْ اللَّذُنَ الْنَالَةُ إِنَا إِنَا اللَهُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا اللَهُ الْنَا الْنَا الَنْ اللَهُ الْنُوا الْنُلُ الْنُ ا

ب \_ حذف كلمة «غير» لينقلب المعنى عكسياً من قوله تعالى :

ج \_ حذف كلمتي «ليست» من الآية الكريمة :

وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَدَرَىٰ عَلَىٰ شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْبَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ ... ٢

- ظ: جريدة الأهرام القاهرية عدد: ٢٨ ديسمبر ١٩٦٠ + مجلة آخر ساعة، عدد: ١١ يناير
   ١٩٦١ م، للمقارنة.
  - (٢) سورة الممتحنة: ٨ .. ٩.
  - (۳) سورة آل عمران: ۸۵.
    - (٤) سورة البقرة: ١١٣.

د ـ إبدال عبارة «والله عزيز حكيم» بعبارة «والله غفور رحيم» من قوله تعالى:

﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقْطَــعُوَا أَيْدِيَهُمَا جَزَآتًا بِمَا كَسَبَا نَكْلَا مِّنَ ٱللَّهُ وَٱللَّهُ عَزِيرُ حَكِيرٌ ۞﴾(١)(٢)

٣ ـ لقد أحدث هذا العمل ضجة في الجمهورية العربية المتحدة دون سواها من البلدان العربية والإسلامية أنذاك، وكان دور الأستاذ الأكبر محمود شلتوت شيخ الجامع الأزهر رحمه الله، دوراً كبيراً مشرفاً فبالإضافة إلى تشاوره مع وزير الأوقاف المصري في الإجراءات الاحترازية لصد هذه الظاهرة، وذلك بتشكيل لجنة مشتركة لمراجعة المصحف المحرف، وتعرية الأخطاء المطبعية المتعمدة، وتحذير المسلمين من تداوله، فقد أرسل ببرقية إلى الرئيس جمال عبد الناصر يستشير حميته وغيرته، وما جاء فيها:

"إن إسرائيل التي قامت على البغي والطغيان والاعتداء على المقدرات والمقدسات ما زالت تعيش في هذا العبث، وتحيا في إطار هذا الطغيان، وإنها ـ بتحريفها القرآن الكريم ـ تريد القضاء على معتقداتنا وديننا، وهي بذلك تمارس ما كان عليه آباؤهم من تحريف الكلم عن مواضعه ابتغاء كبت الدعوة الإسلامية وإعاقتها.

إن المسلمين في أنحاء الأرض يهرعون إليكم ـ وكلهم أمل في قوة إيمانكم، وغيرتكم على دينكم ـ أن تعملوا على حفظ كتاب الله، فتقفوا في وجه هذا العدوان الأثيم...»<sup>(٣)</sup>.

٤ ــ وفيما عدا مصر لم نجد صوتاً حيوياً للبلاد العربية والإسلامية لشجب هذا الاعتداء الساخر، باستثناء الإفتاء السوداني، والحكومة الأردنية.

- (٢) ظ: في المقارنة بين ما أوردناء في كل من: سليمان حسف عبد الوهاب، تحريف اليهود للقرآن قديماً وحديثاً، مقال في مجلة منبر الإسلام المصرية، عدد جمادى الآخرة، ١٣٨٥ + لبيب السعيد، الجمع الصوتي للقرآن: ٤٧٣ وما بعدها.
  - (٣) جريدة الأهرام عدد: ٢٩ ديسمبر ١٩٦٠ + جريدة الجمهورية القاهرة بالتأريخ نفسه.

<sup>(1)</sup> المائدة: ٣٨.

فقد أمر مفتي الديار السودانية موظفي المحاكم الشرعية وأصحاب المكتبات العامة بضرورة مراجعة المصاحف قبل تداولها للتأكد من سلامتها من التحريف، وذلك عن طريق تسرب هذا المصحف الذي نشرته إسرائيل<sup>(1)</sup>.

وأصدرت الحكومة الأردنية بياناً استنكرت فيه جريمة التحريف، وبيِّنت عرض إسرائيل على الدول الإفريقية التي وزعت فيها المصحف المحرف، أن ترسل لها من يقوم بتدريس اللغة العربية في إطار النسخة المشوهة من المصحف<sup>(٢)</sup>.

ولم تنجح المؤامرة الإسرائيلية في تحريف القرآن، إذ تم اكتشاف الجريمة مبكراً، وأمكن القضاء عليها في مهدها، وتنبه المسلمون في شرق الأرض وغربها إلى هذه الحركة، فعزلت هذه النسخ المزورة وقضي عليها قضاء نهائياً.

٥ ـ ولقد كان حدثاً عالمياً كبيراً ما توصل إلى ابتكاره الأصيل، الأستاذ لبيب السعيد من تفكيره في تسجيل المصحف المرتل، وبعد محاولات ومشاريع وأوليات وعقبات، تم تسجيل القرآن الكريم كاملاً، وحفظ صوتاً مسموعاً مرتلاً برواية حفص لقراءة عاصم بن أبي النجود الكوفي، بصوت المرحوم الشيخ محمود خليل الحصري، عدا تسجيلات سواه من القراء، وخصصت مصر وإلى اليوم إذاعة خاصة يتلى بها ليل نهار أسمتها : إذاعة القرآن الكريم.

لقد تم هذا الحدث في صورته النهائية التنفيذية في: ٢٣ يوليو ١٩٦١<sup>(٣)</sup>.

وتقرر توزيع اسطوانات المصحف المرتل في الدول التي وزعت فيها إسرائيل المصاحف المحرفة<sup>(٤)</sup>.

- ظ: جريدة المساء القاهرية، عدد: ١٠ فبراير، ١٩٦١ م.
  - (٢) ظ: جريدة الأخبار القاهرية، عدد: ٨ أبريل ١٩٦١ م.
- (٣) ظ: لبيب السعيد، الجمع الصوتي الأول للقرآن الكريم: ١١٤.
  - ٤) ظ: جريدة الجمهورية القاهرية، عدد: ٢ يناير ١٩٦١ م.

وكأنما جاء هذا الحدث رداً حاسماً لدرء محاولة التحريف.

وبذلك تحقق لسلامة القرآن الكريم عاملان: الكتابة في المصحف كما نزل، والتلاوة على الأسماع من خلال المصحف المرتل تسجيلاً كاملاً، محافظاً فيه على أصول القراءة، وشرائط العربية، وترتيل الصوت، ذلك مضافاً إلى الحفظ المتجاوب معه في الصدور.

لقد تحقق في هذا الزمان بالذات، وهو زمان ابتعد عن القرآن، ما لم يتحقق له في الأزمان السالفة، من ضبط وشكل، ورسم، وقراءة، وتلاوة، وطباعة، وعناية من كل الوجوه، بما يتناسب مع التأكيد الإلّهي بقوله تعالى:

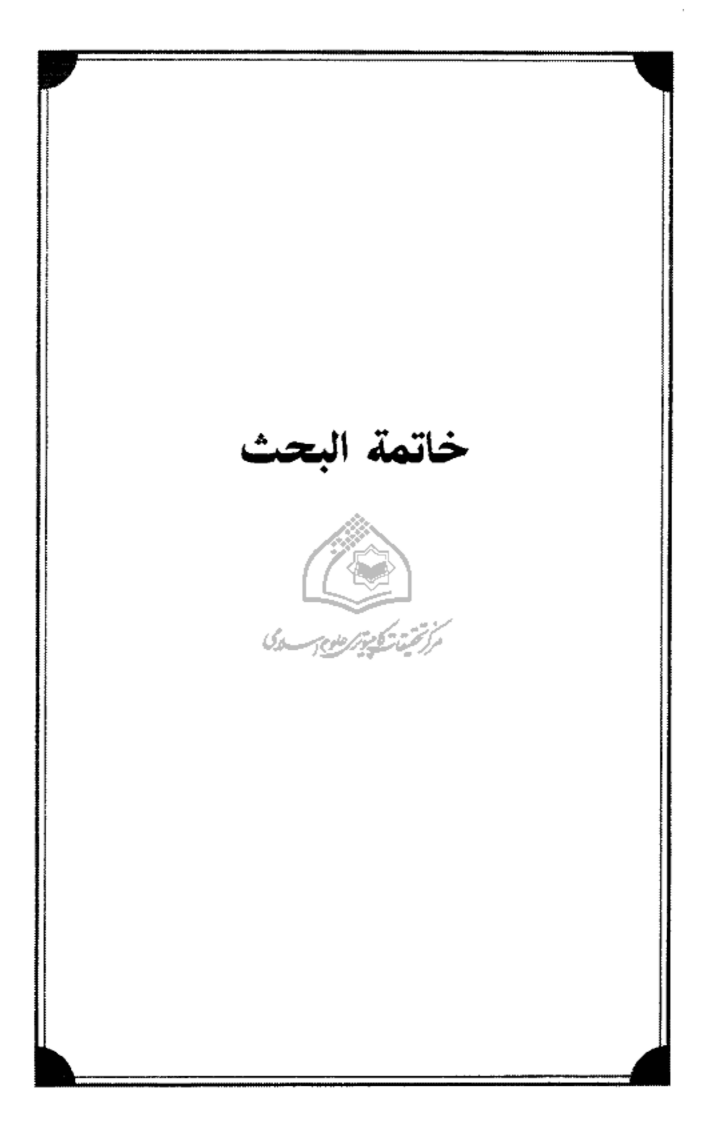
إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَمُ لَمَنِظُونَ ﴾

وذلك من معاجز القرآن وأسراره.



<sup>(</sup>١) سورة الحجر: ٩.







كنت فيما سبق، قد توخيت الدقة في البحث، والموضوعية في الاستنتاج، والحيطة في المقارنة، فعرضت أمهات المسائل، وأثرت عشرات الجزئيات، وانتهيت إلى العديد من النتائج، وكان الرائد الأول في جميع ذلك هو استقراء الحقيقة وحدها، وما يدريك فلعلي قد أصبت الهدف، ولعلي قد أخطأت التقدير، والله أعلم وهو المسدد إلى الصواب.

مهما يكن من أمر، فقد توصلت إلى بعض المؤشرات في النتائج يمكن إجمالها ـ بكل تواضع ـ على الشكل الآتي:

١ - انتهينا في الفصل الأول من معالجة ظاهرة الوحي معالجة علمية، فرقنا فيها بين الوحي والكشف والإلهام، ووجدنا الوحي عملية مرتبطة بحوار ثنائي: بين ذات أمرة، وذات متلقية، ورأينا ظاهرة الوحي مرئية ومسموعة، ولكنها خاصة بالنبي في وحده.

ولم يكن الوحي ظاهرة ذاتية عند النبي إطلاقاً، بل كانت منفصلة عنه انفصالاً تاماً، ربما صاحبه من خلالها إمارات خارجية في شحوب الوجه أو تصبب الجبين عرقاً، ولكنها إمارات لم تكن لتمتلك عليه وعيه نهائياً، وكان الداعي لبحث ذلك هو الرد على هجمات طائفة من المستشرقين الذين يرون الوحي نوعاً من الإغماء، أو مثلاً من التشنج، والأمر ليس كذلك، بل هو استقبال لظاهرة، أعقبه هذا الوقع، استعداد للنشر والتبليغ. بعد هذا أرسينا مصطلح الوحي على قاعدة من الفهم القرآني.

٢ ـ انتهينا في الفصل الثاني من تحديد بداية نزول القرآن زمنياً، وتعيين ما نزل منه أول مرة، ثم أشرنا للنزول التدريجي، وضرورة تنجيم القرآن، وعالجنا هذه الظاهرة بما نمتلك من تقليل لأسرارها، وتقييم لأبعادها، وأوضحنا إيمان القرآن بمرحلية النزول، وتعقبنا ذلك بتأريخية ما انقسم منه إلى مكي ومدني، وسلطنا الضوء على ضوابط السور المكية والمدنية، وحمنا حول أسباب النزول وقيمتها الفنية، وما يستأنس منه بجذورها في تعيين النزول زمانياً ومكانياً، وتتبعنا ما نزل من القرآن بمكة أولاً بأول، وما نزل بالمدينة أولاً بأول، معتمدين على أصح الروايات وأشهرها، أو بما يساعد عليه نظم القرآن وسياقه، وختمنا الفصل بجدول إحصائي إستقرائي لسور القرآن كافة بترتيبها العددي والمصحفي والزماني والمكاني.

٣ وانتهينا في الفصل الثالث إلى القول: بأن القرآن الكريم قد كان مجموعاً في عهد رسول الشائل بل ومدوناً في المصحف، وذلك بمناقشة روايات الجمع وغربلتها، وكانت أدلتنا في هذا الحكم هو سيل الروايات المعتبرة، ووجود مصاحف في عهد النبي في هذا الحكم هو سيل الروايات عهد رسول الله في عهد النبي في وظاهرة الختم والإقراء في عهد رسول الله في عهد النبي في وظاهرة الختم والإقراء في عهد رسول الله في ، وكانت أدلتنا في هذا الحكم هو سيل الروايات المعتبرة، ووجود مصاحف في عهد النبي في وظاهرة الختم والإقراء في عهد رسول الله في ، وكانت أدلتنا في هذا الحكم هو سيل الروايات المعتبرة، ووجود مصاحف في عهد النبي في وظاهرة الختم والإقراء في عهد رسول الله في ، ودليل الكتابة وتواتر الكتاب، وأدلة قطعية أخرى مما يؤكد لنا جمع القرآن في عهد النبي في وكان القصد وراء ذلك إبراز القرآن القرآن القرآن من الوجوه كافة، يحضى بعناية النبي في بإشارة من الوحي ودليل من الكتاب، وكان مالموني في ولكنا من الوحي ودليل من الكتاب، وكان القصد وراء ذلك إبراز القرآن في عهد النبي في وكان القصد وراء ذلك إبراز القرآن الكتاب، وكان القصد وراء ذلك إبراز القرآن المي في وكان القصد وراء ذلك إبراز القرآن وي عهد النبي في وكان القصد وراء ذلك إبراز القرآن الموران في عهد النبي في وكان القصد وراء ذلك إبراز القرآن الكتاب، وكان من الوجوه كافة، يحضى بعناية النبي في بإشارة من الوحي ودليل من ويكرد بنا من وكان من الوجوه كافة، وحضى بعناية النبي في بإلى أو من الوحي ودليل من الكتاب، وكان مصحف أبي بكر يتسم بالفردية لا بالصفة الرسمية، وانتهينا من الكتاب، وكان من الوجود كافي ولكان من الوحي ودليل من الموحيد ولي من الوحي ودليل من الكتاب، وكان من الوحي ودليل من الموحيد ولي من الوحي ودليل من الكتاب، وكان من الوحي ودليل من الموحيد ولي من الفراي بكر يتسم بالفردية لا بالصفي الموحي ودليل من المودين ونه إلى والمودي وراي في ذلك إلى أي قاطع بالموضوع، وبحننا جمع عثمان للمصحف، فكان في نوحيداً للقراءة، وإلغاء للاختلاف، وكان هذا التوحيد هو النص القرآني الموحيد الذي لا يختلف في صحته إثنان.

٤ وانتهينا في الفصل الرابع إلى: اعتبار الشكل المصحفي، وطريق الرواية إلى النبي في الفصل الرابع إلى: اعتبار الشكل المصحفي، وطريق التواية إلى النبي في ، وتعدد لهجات القبائل، مضافاً إلى المناخ الإقليمي القائم بين مدرستي الكوفة والبصرة، أسساً قابلة للاجتهاد والأثر في تعدد القراءات القراءات القرآنية، وانتهينا إلى أن الاختلاف كان في الأقل، والاتفاق في الأكثر، وحددنا وجهة النظر العلمية تجاه القراء السبعة والقراءات السبع، وأعطينا الكثر، وحددنا وجهة النظر العلمية تعدد من القراءات القرآنية، وانتهينا إلى أن الاختلاف كان في الأقل، والاتفاق في الأكثر، وحددنا وجهة النظر العلمية تجاه القراء السبعة والقراءات السبع، وأعطينا الفروق المميزة بين القراءة والاختيار، وأوردنا مقاييس القراءة وأعطينا الفروق المميزة بين القراءة والاختيار، وأوردنا مقايس القراءة قوم آخرين، وفرقنا بين حجية هذه القراءات، وبين جواز الصلاة فيها، بما كان في بحق بحثاً طريفاً بين حجية هذه القراءات، وبين جواز الصلاة فيها، بما المان في بحق بحثاً طريفاً جامعاً لشؤون القراءات كافة.

٥ - وانتهينا في الفصل الخامس إلى: تحقيق القول في شكل القرآن

ورسمه، وبحث جملة الزيادات التوضيحية، ولاحظنا ما أسداه أبو الأسود الدؤلي، وما ابتكره في إعجام القرآن ونقطه حتى تيسر للخليل بن أحمد الفراهيدي أن يشاركه هذه المكرمة.

وقد وجدنا توسع المسلمين وتجوزهم بوضع التحسينات على الخطوط بقصد معرفة النص وإيضاحه، ونعيهم على من منع ذلك دون مسوّغ، ثم وجدنا الرسم المصحفي وهو يحتل مكانته بشيء من المغالاة حيناً، والتقديس غير المعقول حيناً آخر، وظهر لنا أن الرسم ليس توقيفياً، وإنما الخط المصحفي كان باجتهاد ممن كتب، ولم تكن صناعتهم في هذا الفن متكاملة، فكان ما قدّموه من سنخ ما يحسنون لا أكثر ولا أقل، وتعقبنا ظاهرة استنساخ القرآن الكريم حتى وقفنا بها عند حدود انتشار القرآن في الطباعة الأنيقة النموذجية.

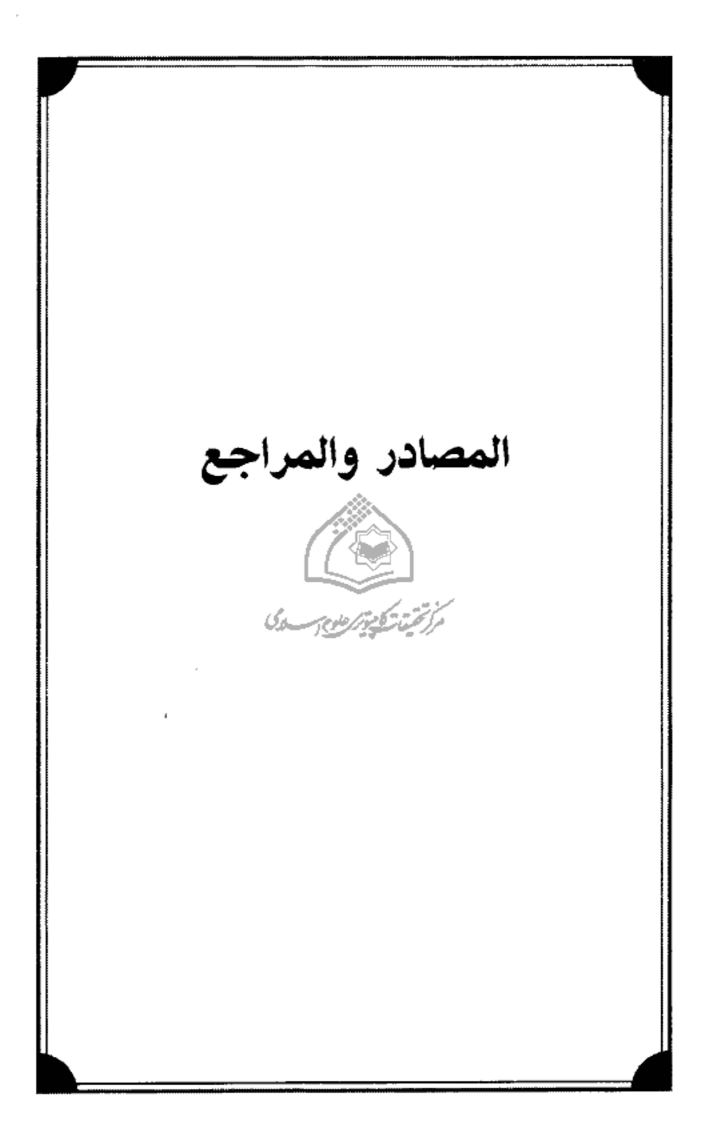
٦ - وانتهينا في الفصل السادس إلى: القول بسلامة القرآن وصيانته من التحريف، وتوثيق النص القرآني جملة وتفصيلاً، وناقشنا شبه القائلين بالتحريف، فزيفنا الادعاءات، ودحضنا الافتراضات، وعالجنا الروايات فكانت أخبار آحاد لا تفيد علماً ولا عملاً، وناقشنا الاتهامات، وفندنا الشبهات، وتعقبنا المحاولات، وخلصنا من وراء ذلك إلى إنجاز الوعد الإلهي بحفظ القرآن.

ما قدمناه خلاصة مركزة في «تأريخ القرآن» آثرنا فيها المعاناة على الدعة، والمواجهة على الاستكانة، فعادت صفحات مشرقة فيما نعتقد، أخلصنا فيها القصد لخدمة كتاب الله، فإن أصبنا الحقيقة فذلك ما نتمناه، وإن كانت الأخرى، فلي من حسن النية ما يسدد الزلل.

وآخر دعوانا أنْ الحمدُ لله رب العالمين

النجف الأشرف/ كلية الفقه د. محمد حسين على الصغير الجامعة المستنصرية







- ١٠ ـ البيهقي، أبو بكر، أحمد بن الحسين بن علي (ت: ٤٥٨ هـ). كتاب الأسماء والصفات، القاهرة، ١٣٥٨ هـ.
- ١١ الجرجاني، أبو بكر، عبد القاهر بن عبد الرحمن (ت: ٤٧١ ه).
   الرسالة الشافية، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن، تحقيق: د.
   محمد خلف الله، د. محمد زغلول سلام، دار المعارف، القاهرة،
   ١٩٧٦ م.
- ١٢ ـ ابن الجزري، أبو الخير، محمد بن محمد (ت: ٨٣٣ هـ) غاية النهاية في طبقات القراء، القاهرة، ١٩٣٢ م
  - ١٣ ـ ابن الجزري: النشر في القراءات العشر، القاهرة، (د. ت).
- ١٤ الجهشياري، أبو عبد الله، محمد بن عبدوس (ت: ٣٣١ ه) كتاب الوزراء والكتاب، تحقيق: مصطفى السقا وآخرين، الطبعة الأولى، مطبعة مصطفى البابي الحليي، (د. ت).
- ١٥ ـ ابن حجر، أحمد بن على العسقلاني (ت: ٨٥٢ هـ) فتح الباري بشرح صحيح البخاري، المُطبعة السلفية، القاهرة، ١٣٨٠ هـ.
- ١٦ ـ ابن حنبل، أحمد بن محمد الشيباني المروزي (ت: ٢٤١ هـ). المسند، دار المعارف بمصر، القاهرة، ١٩٤٩ م.
- ١٧ ـ الخطيب البغدادي، أبو بكر، أحمد بن علي (ت: ٤٦٣ هـ). تقييد العلم، تحقيق: يوسف العش، دمشق، ١٩٤٩ م.
- ۱۸ ابن خلدون، عبد الرحمن بن خلدون (ت: ۸۰۸ هـ). المقدمة، طبعة بولاق، القاهرة، (د. ت).
- ١٩ ـ الخوانساري، محمد باقر الخوانساري (ت: ٣١٣ هـ). روضات الجنات في أحوال العلماء والسادات. الطبعة الحجرية، ايران، ١٣٠٧ هـ.
- ٢٠ \_ الداني، أبو عمرو، عثمان بن سعيد (ت: ٤٤٤ هـ). المحكم في

نقط المصاحف، تحقيق: د. عزة حسن، المطبعة الهاشمية، دمشق، ١٩٦٠.

- ٢١ \_ الداني، المقنع في معرفة مرسوم مصاحف أهل الأمصار، تحقيق: محمد أحمد دهمان، مطبعة الترقي، دمشق، ١٩٤٠ م.
- ٣١٦ ابن أبي داود، أبو بكر، عبد الله بن سليمان السجستاني (ت: ٣١٦ هـ). كتاب المصاحف، تحقيق: آرثر جفري، المطبعة الرحمانية، القاهرة، ١٩٣٦ م.
- ٢٣ ـ الدمياطي البنا، أحمد بن محمد (ت: ١١٧ هـ). إتحاف فصلاء البشر في القراءات الأربع عشر، طبع عبد الحميد أحمد حنفي، القاهرة ١٣٨٠ هـ.
- ٢٤ \_ الذهبي، الحافظ شمس الدين الذهبي (ت: ٧٤٨ هـ). معرفة القراء، تحقيق: محمد سيد جاد الحق، مطبعة دار النشر والتأليف، القاهرة (د. ت).
- ٢٥ ـ الراغب الأصبهاني، الحسين بن محمد بن الفضل (ت: ٥٠٢ هـ). المفردات في غريب القرآن، تحقيق: محمد سيد كيلاني، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، ١٩٦١ م.
- ٢٦ \_ الزركشي، بدر الدين، محمد بن عبد الله (ت: ٧٩٤ هـ). البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٩٥٧ م.
- ۲۷ \_ الزمخشري، جار الله، محمود بن عمر (ت: ۳۸۵ هـ) الفائق في غريب الحديث، تحقيق: علي البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة، ۱۹٤٥ م.
- ۲۸ \_ ابن سعد، أبو عبد الله، محمد بن سعد (ت: ۲۳۰ هـ) الطبقات الكبرى، بيروت، ۱۹۵۷ م.
- ۲۹ ـ السيرافي، أبو سعيد، الحسن بن عبد الله (ت: ٣٦٨ هـ) أخبار النحويين البصريين، تحقيق: فرنسيس كرنكو + بيروت، ١٩٣٦ م.

- ٣٠ ـ السيوطي، جلال الدين، عبد الرحمن بن أبي بكر (ت: ٩١١ هـ) الاتقان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، مطبعة المشهد الحسيني، القاهرة، ١٩٦٧ م.
- ٣١ ـ أبو شامة، شهاب الدين، عبد الرحمن بن إسماعيل (ت: ٦٦٥ ه) المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز، تحقيق: طيار آلتي قولاج، دار صادر، بيروت، ١٩٧٥ م.
- ٣٢ ـ الصولي، أبو بكر، محمد بن يحيى (ت: ٣٣٦ هـ) أدب الكتاب، المطبعة السلفية، القاهرة، ٣٤١ هـ.
- ٣٣ ـ الطبرسي، أبو علي، الفضل بن الحسن (ت: ٥٤٨ هـ) مجمع البيان في تفسير القرآن، مطبعة العرفان، صيدا، ١٣٣٣ هـ.
- ٣٤ ـ الطبري، أبو جعفر، محمد بن جرير (ت: ٣١٠ هـ). جامع البيان عن تأويل القرآن، تحقيق: محمود محمد شاكر وأحمد محمد شاكر، القاهرة، (د. ت)
- ٣٥ ـ الطوسي، أبو جعفر، محمد بن الحسن (ت: ٤٦٠ هـ) التبيان في تفسير القرآن، تحقيق: أحمد حبيب القصير، المطبعة العلمية، النجف الأشرف، ١٩٥٧ م.
- ٣٦ العاملي، محمد الجواد العاملي النجفي (ت: ١٢٢٦ هـ) مفتاح الكرامة، مطبعة الشوري، القاهرة، ١٣٢٦ هـ.
- ٣٧ ابن عبد ربه، أحمد بن محمد الأندلسي (ت: ٣٢٧ هـ). العقد الفريد، تحقيق: أحمد أمين وآخرين، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٩٦٧ م.
- ٣٨ ـ أبو عبيد، القاسم بن سلام الهروي (ت: ٢٢٤ هـ). غريب الحديث، الطبعة الأولى، حيدر آباد، ١٩٦٤/ ١٩٦٧ م.
- ٣٩ ـ العسكري، أبو أحمد، الحسن بن عبد الله، شرح ما يقع فيه التصحيف والتحريف، القاهرة، ١٩٦٣ م.
- ٤٠ \_ ابن عطية مجهول، عبد الحق بن أبي بكر الغرناطي (ت: ٩٧٢ هـ).

مقدمتان في علوم القرآن، تحقيق: آرثر جفري، تصويب عبد الله إسماعيل الصاوي، مطبعة الصاوي، القاهرة. (د. ت).

- ٤١ \_ ابن قتيبة، أبو محمد، عبد الله بن مسلم (ت: ٢٧٦ هـ) تأويل مشكل القرآن، الطبعة الثانية، القاهرة، ١٩٧٣ م.
- ٤٢ \_ القرطبي، أبو عبد الله، محمد بن أحمد الأنصاري (ت: ٦٧١ هـ)، الجامع لأحكام القرآن، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٣٥ م.
- ٤٣ ـ القسطلاني، شهاب الدين، أحمد بن محمد (ت: ٩٢٣ هـ) لطائف الإشارات لفنون القراءات، تحقيق: عامر السيد عثمان وعبد الصبور شاهين، القاهرة، ١٩٧٢ م.
- ٤٤ \_ القلقشندي، أحمد بن علي بن أحمد (ت: ٨٢١ ه) صبح الأعشى في صناعة الإنشا، نسخة مصورة عن الطبعة الأميرية، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والنشر والترجمة، القاهرة، ١٩٦٣ م + طبعة دار الكتب المصرية (١٩١٠ م \_ ١٩٢٠ م).
- ٤٥ \_ ابن كثير، أبو الفداء، إسماعيل بن عمر الدمشقي (ت: ٧٧٤ هـ) فضائل القرآن، مطبعة المتار، القاهرة، ١٣٤٨ هـ.
- ٤٦ ـ الكليني، أبو جعفر، محمد بن يعقوب بن إسحاق (ت: ٣٢٨ هـ)، أصول الكافي، دار الكتب الإسلامية، طهران، ١٣٨٨ هـ.
- ٤٧ \_ ابن مجاهد، أبو بكر، أحمد بن موسى التميمي البغدادي (ت: ٣٢٤ هـ)، كتاب السبعة في القراءات، تحقيق د. شوقي ضيف، دار المعارف بمصر، القاهرة، ١٩٧٢ م.
- ٤٨ \_ المجلسي، محمد باقر بن محمد تقي (ت: ١١١١ هـ)، بحار الأنوار، دار الكتب الإسلامية، طهران، ١٣٨٦ م.
- ٤٩ ـ مكي بن أبي طالب القيسي (ت: ٤٣٧ هـ) الإبانة في معاني القراءات، تحقيق: عبد الفتاح إسماعيل شلبي، مطبعة الرسالة، القاهرة، (د. ت).

- ٥٠ المناوي، شمس الدين، محمد المدعو عبد الرؤوف (ت: ٩١١ ه)
   فيض القدير. شرح الجامع الصغير، مطبعة مصطفى محمد،
   القاهرة، ١٣٨٠.
- ٥١ ـ ابن منظور، جمال الدين، محمد بن مكرم الأنصاري (ت: ٧١١ هـ) لسان العرب، نسخة مصورة عن طبعة بولاق، القاهرة، (د. ت).
- ٥٢ \_ ابن النديم، محمد بن إسحاق بن يعقوب البغدادي (ت: ٣٨٠/ ٣٨٥ هـ). الفهرست، نشر الأستاذ فلوجل، لايبزك، ٨٧١ \_ ١٨٧٢ م + تحقيق: رضا تجدد، مطبعة دانشكاه ١٣٩١ هـ.
- ٥٣ ـ ابن هشام، أبو محمد، عبد الملك بن هشام (ت: ٢١٨ هـ) السيرة النبوية، تحقيق: الأستاذ مصطفى السفا وآخرين، مطبعة مصطفى البابي الحلبي القاهرة، ١٩٣٦ م.
- ٥٤ \_ الواحدي، أبو الحسن، على بن أحمد النيسابوري (ت: ٤٦٨ هـ) أسباب النزول، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، ١٩٥٩ م.
- ٥٥ أبو حيان التوحيدي (ت ٢٦٤ هـ). البصائر والذخائر، تحقيق: أحمد أمين وأحمد صقر، مطبعة لجنة التأليف والنشر والترجمة، القاهرة، ١٩٥٣ م.

\* \* \*

- ٥٦ بروكلمان، المستشرق الألماني كارل بروكلمان (١٨٦٨ م ـ ١٩٥٦ م) تأريخ الأدب العربي، ترجمة: عبد الحليم النجار وآخرين، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٨ م.
- ٥٧ ـ بكري الشيخ أمين (الدكتور)، التعبير الفني في القرآن، دار الشروق، بيروت، ١٩٧٢ م.

- ٥٨ \_ بلاشير، المستشرق الفرنسي الدكتور ريجيس بلاشير (ولد: ١٩٠٠ م) القرآن ـ نزوله ـ تدوينه ـ ترجمته ـ تأثيره ـ ترجمة: رضا سعادة، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ١٩٧٤ م.
- ٩٩ ـ بول (Fr. Bull). دائرة المعارف الإسلامية الألمانية، ج ٦، مادة: التحريف، تعريب: د. عبد الحميد يونس وجماعته، القاهرة، ١٩٣٣ م.
- ٦٠ جميل صليبا (الدكتور) المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، بيروت ١٩٧٩ م.
- ٦١ جورج بوست (الدكتور) قاموس الكتاب المقدس، المطبعة الأميركية، بيروت، ١٨٩٤ م.
- ٦٢ جولد سهير، مستشرق مجري (١٨٥٠ م ١٩٢١ م) مذاهب التفسير الإسلامي، ترجمة: عبد الحليم النجار، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة، ١٩٥٥ م.
- ٦٣ ابن الخطيب، محمد محمد عبد اللطيف. الفرقان، الطبعة الأولى، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، ١٩٤٨ م.
- ٦٤ الخوئي، أبو القاسم الموسوي الخوئي. البيان في تفسير القرآن، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٩٧٤ م.
- (٦٥) الخولي، الشيخ أمين الخولي. دائرة المعارف الإسلامية الألمانية، ج ٦، مادة: التحريف، تعريب: د. عبد الحميد يونس وجماعته، القاهرة، ١٩٣٣ م.
- 7٦ ـ الزنجاني، أبو عبد الله الزنجاني (١٣٠٩ ـ ١٣٦٠ هـ) تأريخ القرآن، الطبعة الثالثة، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٩٦٩ م.
- ٦٧ صبحي الصالح (الدكتور) محاضرات في علوم القرآن، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٦٥ م.
- ٦٨ ... طه حسين، عميد الأدب العربي الراحل (١٨٨٩ م ــ ١٩٧٣ م)

الفتنة الكبرى، دار المعارف بمصر، القاهرة، ١٩٦٨ م.

- ٦٩ \_ طه حسين، (الدكتور). في الأدب الجاهلي، دار المعارف بمصر، القاهرة، ١٩٥٨ م.
- ۷۰ عبد الصبور شاهين (الدكتور). تأريخ القرآن، دار الكاتب العربي،
   القاهرة، ١٩٦٦ م.
- ٧١ ـ عبد الهادي الفضلي (الدكتور). القراءات القرآنية، الطبعة الثانية، دار القلم، بيروت، ١٩٨٠ م.
- ٧٢ \_ عبد الوهاب حمودة (الدكتور) القراءات واللهجات، مطبعة السعادة، القاهرة، ١٩٤٨ م.
- ٧٣ ـ غانم قدوري حمد. محاضرات في علوم القرآن، دار الكتاب للطباعة، بغداد، ١٩٨١ م.
- ٧٤ لبيب السعيد. الجمع الصوتي الأول للقرآن الكريم أو المصحف المرتل بواعثه ومخططاته، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، ١٩٦٧ م.
- ٧٥ ـ مالك بن نبي. الظاهرة القرآنية، ترجمة: عبد الصبور شاهين، دار الفكر، بيروت، ١٩٦٨ م.
- ٧٦ محمد حسين الطباطبائي (ت: ١٤٠٢ هـ/ ١٩٨٢ م). الميزان في تفسير القرآن، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٩٧٣ م.
- ٧٧ محمد حسين علي الصغير (المؤلف). المستشرقون والدراسات القرآنية، الطبعة الأولى، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، ١٤٠٣ هـ ـ ١٩٨٣ م.
- ٧٨ محمد رشيد رضا . الوحي المحمدي، مطبعة المنار، القاهرة، ١٩٣٥ م.
- ٧٩ محمد عبد الله دراز (الدكتور). مدخل إلى القرآن الكريم، ترجمة: محمد عبد العظيم علي، دار القرآن الكريم، كويت، ١٩٧١ م.

- ٨١ ـ محمد عبد العظيم الزرقاني. مناهل العرفان في علوم القرآن، مطبعة دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٣٧٢ هـ.
- ٨٢ محمود الشرقاوي. القرآن المجيد، مؤسسة الشعب، القاهرة، ١٩٧٠ م.
- ٨٣ ـ المنجد، صلاح الدين المنجد (الدكتور). دراسات في تأريخ الخط العربي منذ بدايته إلى نهاية العصر الأموي، بيروت، ١٩٧٢ م.
- ٨٤ الندوي، أبو الحسن، علي الحسيني الندوي. النبي الخاتم، القاهرة، ١٩٧٥ م.
- ٨٥ ـ نولدكه، المستشرق الألماني الدكتور تيودور نولدكه (١٨٣٦ م ـ ١٩٣٠ م). دائرة المعارف الإسلامية الألمانية، ج ٩، مادة: الدين، تعريب: د. عبد الحميد يونس وجماعته، القاهرة، ١٩٣٣ م.



ج - الصحف والمجلات: مُرَزِّمْتِ عَبْرِ مِنْ مَنْ

- ٨٦ أحمد حسن الزيات. مجلة الرسالة المصرية، عدد ٨٠ يناير، ١٩٥٠ م.
- ٨٧ ـ جواد على (الدكتور). لهجة القرآن الكريم، مجلة المجمع العلمي العراقي ٢٩٠، ١٩٥٥ م.
- ٨٨ ـ اسليمان حسن عبد الوهاب. تحريف اليهود للقرآن قديماً وحديثاً، مقال: مجلة منبر الإسلام المصرية، عدد جمادي الآخرة، ١٣٨٥ هـ.

۹۰ – جريدة الأهرام القاهرية، عدد – ۲۸ ديسمبر + عدد ۲۹ ديسمبر، ۱۹٦٠ م.

- -94 Noeldeke (1836 1930).
   Geschichte des Qurans, leipzig, 1909 1919.
- -95 Sir Willam Muir (1819-1905). The Life of mahomet, Grant, 1912.

