





. .



.



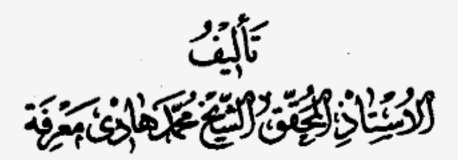
, "

-



فأوتب كلقشيت





معرفة، محمّد هادي التفسير و المفسّرون في ثوبه القشيب/ تأليف محمّد هادي معرفة. ــ مشهد: الجامعة الرضوية للعلوم الإسلاميّة ١٤٢٦ ق. = ١٣٨٤ ش. (جلد دوم) ISBN 964-7673-14-0 (جلد دوم) ۲ ج. ISBN 2 Vol set 964-7673-12-4 عربى. کتابنامه. ۲. تفسیر - فن ۲. مفتران. الف. دانشگاه علوم اسلامی رضوی. ب. عنوان. 191/141 אت ۲م / ۵ / BP AV/PFV71-VYA كتابخانة ملى ايران 10 کتا خانه ک مركز تهجيفات كأمييو ترى علوم اسلام شماره ثبت: ۲۸ • • ۱ | <del>د</del>اريخ <sup>و</sup>بت : المؤلِّف: ..... الأستاذ المحتَّق الشيخ محمَّد هادي معرفة التنقيح: ..... قسم النشر تصميم الغلاف: ..... محمد حبَّة احمدي زر الثائسو: ..... الجامعة الرضويَّة للعلوم الإسلاميَّة المدد: الطبعة الثانية: ..... ١٣٨٤ ق. = ١٣٨٤ ش. الطبع: ..... في الأستانة الرخبوية المقدَّسة الطبع و النشر في الأستانة الرخبوية المقدَّسة ريال جميع الحقوق محفوظة للناشر

شكر و تقدير

.

و يجدر بنا أن نقدّر خدمات فنّيّة و علميّة قام بها كلّ من أصحاب الفيضيلة: عـلي جلائيان اكبرنيا، محمّد سعيد رضواني و عبد الله غلامي، في إنجاز هذا المشروع الضخم و ساهموا في مراجعته و إخراجاته الفنيّة و إعداد فهارسه و تـنضيد حـروفه المـطبعيّة بالحاسب الإلكترونيّ و غيرها، في قسم الدراسات القرآنيّة في الجامعة الرضويّة. فنقدّم لهم جزيل شكرنا المتواصل و نبتهل إلى الله أن يوفّق الجميع لخدمة الديس و لا سيمّا أساسه القويم القرآن الكريم إنّه تعالى وليّ التوفيق.

الجامعة الرضويّة للعلوم الإسلاميّة (قسم البحوث)



.

.

التفسير والمفشرون في ثوبه القشيب كِتابُ أَنزَلِناهُ إِلَيكَ مُبارَكُ لِيَدَبَّروا آياتِه وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلبابِ مرز تحت تكميتر اليون المحالي بحث مستوف بشؤون التفسير: نشأته و تطوّره و ألوانه مع عرض شامل لأشهر المفسّرين و تحليل كامل لأهمّ كتب التفسير



1-1

المرحلة السادسة التفسير في عهد التدوين النمط الأوّل التفسير بالمأثور 😔 أنحاء التفسير بالمأثور تغسير القرآن بالقرآن ٢. تفسير القرآن بالسبية ٣. تفسير القرآن بقول الصحابي ٤. تفسير القرآن بقول التابعي 🗢 آفات التفسير بالمأثور ٨. ضعف الأسانيد ٢. الوضع في التفسير ٣. الإسرائيليّات 🗣 أهم كتب التفسير بالمأثور ે ક



.

I

التفسير في عهد التدوين

كان التفسير في عهد نشوئه إنّما يُتلقّى شفاهاً و يُحفَظ في الصدور، ثمّ يتناقل نـقلَ الحديث يداً بيد. هكذا كان التفسير على عهد الرسالة، و على عهد الصحابة و التابعين الأول. أمّا في عهد تابعي التابعين، فجُعل يُضبَط و يُتبّت في الدفاتر و الألواح؛ و بذلك بدأ عهد تدوين التفسير إلى جنب كتابة الحديث، و ذلك في أواسط القرن الثاني؛ حيث راج تدوين الأحاديث المأثورة عن السلق.

و لعلَّ أوَّل من سجَّل التفسير في الدفاتر و الألواح هو مجاهد بن جبر، تُسوفِّي سـنة (١٠١ه.). يقول ابن أبي مليكة: «رأيت مجاهداً يسأل ابن عبّاس عن تفسير القرآن، و معه ألواحه. فيقول له ابن عبّاس: اكتب. قال: حتّى سأله عن التفسير كلّه» . وكان أعلم الناس بالتفسير. قال الفضل بن ميمون: «سمعت مجاهداً يقول: عرضت القرآن على ابن عبّاس

و له تفسير متقطَّع و مرتَّب على السور، من سورة البقرة إلى نهاية القرآن. يرويه عنه أبو يسار عبد الله بن أبي نجيح الثقفيّ الكوفيّ، تُوفّي سنة (١٣١ هـ) و قد صحّحه الأثمّة و اعتمده أرباب الحديث، و قد طُبع أخيراً في باكستان سنة (١٣٦٧ هـ) حسبما تقدّم في

١. راجع: تغيير الطريَّ، ج ١، ص ٣١.

۲. تهذيب التهذيب لابن حجر، ج ۱۰، ص٤٣.

٥٣٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

ترجمته.

و يذكر ابن حجر عند ترجمته لعطاء بن دينار المصريّ \_وكان من ثقات المصريّين، تُوفِّي سنة (١٢٦ هـ) \_ أنّ له تفسيراً يرويه عن سعيد بن جبير، قُتل سنة (٩٥ هـ) وكان في صحيفة. قال: و لا دلالة أنّه سمع من سعيد بن جبير. و عن أبي حاتم أنّه أخذه من الديوان؛ و ذلك أنّ عبد الملك بن مروان، تُوفِّي سنة (٨٦ هـ) سأل سعيداً أن يكتب إليه بتفسير القرآن، فكتب سعيد بهذا التفسير. فوجده عطاء بن دينار في الديوان، فأخذه، فأرسله عن سعيد<sup>1</sup>.

فهذا صريح في أنّ سعيد بن جبير جمع تفسير القرآن في كتاب، و هذا الكتاب أخذه عطاء بن دينار. و بما أنّ سعيد بن جبير قُتل سنة (٩٥ هـ) و لا شكّ أنّ تأليفه هذا كان قبل موت عبدالملك سنة (٨٦ هـ)، فهذا التفسير قد كُتب و دُوّن قبل هذا الحين.

و يذكر ابن خلّكان: أنّ عمرو بن عبيد -شيخ المعتزلة، تُوفّي سنة (١٤٤ هـ)-كمتب تفسيراً للقرآن عن الحسن البصريّ العتوقي سلة (١١٦ هـ)<sup>٢</sup>.

و لابن جريج، توفّي *سنقا بي الفير كبير في* ثلاثة أجزاء، يرويه بواسطة عطاء ابن أبي رياح عن ابن عبّاس، توفّي سنة (٦٨ هـ)، و يرويه عنه محمّد بــن ثــور. و قــد صحّحته الأثمّة<sup>٣</sup>. و ذكر أحمد بن حنبل: أنّه أوّل من صنّف الكتب<sup>٤</sup>.

و أمثال هذه التفاسير ممّا كُتب على الألواح أو في صحائف ذلك العهد كثير، كــانت تقتضيه طبيعة الأخذ و التلقّي ذلك الحين، و قد قلّ الاعتماد على الحفظ و الضبط فسي الصدور.

غير أنَّ هذه التفاسير كانت مـقتصرة عـلى نـقل المـعاني و روايـتها عـن التـابعين والأصحاب، و ثَبْتها في الدفاتر خشية الضياع، و لم يكن التفسير قد تـوسّع، أو دخـله الاجتهاد في شكل ملحوظ.

٢٨٢ من ١٩٩-١٩٩، رقم ٢٨٢.
 ٢. وذيات الأحيان لابن خلكان، ج٢، ص ١٩٦، رقم ٥٠٣.
 ٢. تهذيب التهذيب ج٢، ص ١٩٨.
 ٢. الإتقان في علوم القرآن للسيوطي، ج٤، ص ٢٠٨.
 ٢. تهذيب التهذيب ج٢، ص ٤٠٤.

التفسير في عهد التدوين / ٥٣٣

#### \* \* \*

و لعلّ أوّل من توسّع في التفسير و ضمّ إلى جانب المعاني جوانب أخر، و لا سـيّما التعرّض لأدب القرآن و ذكر خصائص اللغة، و اجتهد في ذلك، هو أبو زكريّا يحيى بن زياد الفرّاء المتوفّى سنة (٢٠٧ هـ).

يذكر ابن النديم في الفهوست أنّ أبا العبّاس ثعلب قال: كان السبب في إملاء كستاب الفرّاء في معاني القرآن، أنّ عمر بن بكير كان من أصحابه، و كان منقطعاً إلى الحسن بن سهل. فكتب إلى الفرّاء: أنّ الأمير الحسن بن سهل، ربّما سألني عن الشيء بعد الشيء من القرآن، فلا يحضرني فيه جواب. فإن رأيت أن تجمع لي أصولاً، أو تجعل في ذلك كتاباً، رُجع إليه فعلت. فقال الفرّاء لأصحابه: اجتمعوا حتّى أُملي عسليكم كستاباً في القسرآن، أرجع إليه فعلت. فقال الفرّاء لأصحابه: اجتمعوا حتّى أُملي عسليكم كستاباً في القسرآن، في الصلاة. فالتفت إليه الفرّاء، فقال له اقرأ بفاتحة المتاب نفسّرها، ثمّ نوفي الكتاب كله. في الصلاة. فالتفت إليه الفرّاء، فقال له اقرأ بفاتحة الكتاب نفسّرها، ثمّ نوفي الكتاب كله. فقرأ الرجل و يفسّر الفرّاء. قال أبو العبّاس: لم يعمل أحد قبله مثله، و لا أحسب أنّ أحداً يزيد عليه <sup>4</sup>

و لا شكّ أنّ تفسير الفرّاء هذا هو أوّلٌ تفسير تعرّض لآيات القرآن آية آيـة، حسب ترتيب المصحف و فسّرها على التتابع، و توسّع فيد. و كانت التفاسير قبله تقتصر على تفسير المشكل، و بصورة متقطّعة، غير مستوعبة لجميع الآيات على التتابع. و قد جنح إلى هذا الرأي الأستاذ أحمد أمين المصريّ في ضحى الإملام؟.

و على أيَّ تقدير، فإنَّ ذلك يُعدَّ أوَّل بذرة غُرست للتفسير المدوَّن بشكل رتيب. فقد كان القرن الثاني من بدايته إلى نهايته، عهد تطوّر التفسير، من مرحلة تناقله بالحفظ إلى مرحلة كتابته بالثبت. كما أخذ بالتوسّع و الشمول أيضاً بعد ما كان مقتصراً عـلى النـقل بالمأثور.

القهومت لاين النديم، ص ١٠٥.
 ٢. ضحى الإسلام لأحمد أمين، ج٢، ص ١٤-١٤١.

٥٣٤ / التفسير و المفسرون (ج٢)

و ازداد في القرن الثالث فما بعد، في الأخذ في التنوّع، و تلوّنه بألوان العلوم و المعارف و الثقافات التي كانت دارجة في تلك العصور.

تدرّج التفسير و تلوّنه

و في هذا الدور أخذ التفسير يخطو من مرحلة إلى أخرى و يزداد توسّعاً و تنوّعاً. فقد انتقل من دور التفسير بالمأثور إلى دور الاجتهاد العقليّ، و إعمال النظر و الرأي، واستنباط معاني القرآن الكريم في ضوء الأدب \_ أوّلاً \_ ثمّ في ضوء أنواع العلوم و المعارف التي كان ذلك العهد آهلاً بها، مضافاً إليه بعض النظرات الفلسفيّة الكلاميّة، ممّا نشأ على يد أرباب الكلام و ذوي النزعات المذهبيّة العقائديّة، و كانت متنوّعة ذلك العهد. كلّ ذلك أثّر في التفسير، و زاد في حجمه، كما جعله على أنواع و أشكال مختلفة.

فمنهم من اقتصر على أسلوب السلف بالاكتفاء بالتفسير بالمأثور من أقوال الصحابة وكبار التابعين، و منهم من زاد عليه بالتوشع في اللغة و الأدب، و منهم من تـجاوز إلى معارف أخر من فلسفة و كلام؛ و بذلك تلون التفسير حسب ألوان الثقافات المـوجودة آنذاك.

و لكلّ من هذه الألوان و الأنحاء التفسيريّة مميّزاته و مشخّصاته، بها يمتاز كل نوع من التفسير عن سائر الأنواع، و منهم من جمع بين هذه الألوان أو بعضها؛ فكانت تمفاسير جامعة تتعرّض لمختلف أبعاد التفسير، كاللغة و الأدب و الكلام، إلى جنب المأثور من الأحاديث الواردة و نقل الأقوال. و قد كثر في العهد المتأخّر هذا النمط الجامع من التفسير، كما قد زاد عليه المتأخّرون جوانب الشَّوَون الاجتماعيّة و السياسيّة التي تسعرّض لها

و هكذا تدرّج التفسير، و اتّجهت الكتب المؤلَّفة فيه اتّجاهات مـتنوّعة و تـحكّمت الاصطلاحات العلميّة و العقائد المذهبيّة في عبارات القرآن الكريم، فظهرت آثار الثقافة الفلسفيّة و العلميّة للمسلمين في تفسير القرآن، كما ظهرت آثار العرفان الصوفيّ، و آثار تدرّج التغسير و تلوّنه / ٥٣٥

النِحَل و الأهواء فيه ظهوراً جليّاً.

و ذلك أنّ كل من برع في فنّ من فنون العلم و الأدب، يكاد يقتصر تفسيره على الفنّ الذي برع فيه. فالنحويّ تراه لا همّ له إلّا الإعراب، و ذكر ما يحتمل في ذلك من أوجه. و تراه ينقل مسائل النحو و فروعه و خلافاته، و ذلك كالزجّاج، و الواحديّ في البسيط، و أبي حيّان في البحر المحيط.

و صاحب العلوم العقليّة تراه يُعني في تفسيره بأقوال الحكماء و الفلاسفة، كما يذكر شُبههم و الردّ عليها، و ذلك كالفخر الرازيّ في كتابه مغاتيح الغيب.

و صاحب الفقه تراه قد عنى بتقريره الأدلّة للفروع الفقهيّة، و الردّ على من يـخالف مذهبه، و ذلك كالجصّاص و القرطبيّ و أمثالهما كثير.

و صاحب التاريخ ليس له شغل إلّا القَصص، و ذكر أخبار السلف، ما صحّ منها و ما لم يُصحّ، و ذلك كالثعلبيّ و الخازن و غيرهما.

و أصحاب المذاهب الكلاميّة **إنما يحاولون تأويل الظواهر إلى ما يتّفق و مذاهبهم في** الكلام، و يقصرون الكلام في تقاسيرهم على هذا الجانب؛ حيث يتوسّعون فيه، و ذلك كالرمّانيّ و الجُبّائيّ، و القاضي عبد الجبّار، و الزمخشريّ و الطوسيّ.

و أرباب التصوّف و العرفان الصوفيّ إنما يتّجهون بكل اتّجاهاتهم إلى ناحية تـزكية الروح و تطهير النفس، و الترفّع بها إلى ذروة الأخلاق الحميدة، كما يحاولون في استخراج المعاني الإشاريّة ـحسبما يزعمونـمن الآيات القرآنيّة بما يتّفق مع مشاربهم، و يتناسب مع رياضاتهم و مواجيدهم في عرفان الذات. و من هؤلاء ابن عربيّ، و أبو عبد الرحمان السلميّ، و القشيريّ في لطائف الإشارات، و الفيض الكاشانيّ في أكثر مواضع تفسيره.

و هكذا فسّر كلّ صاحب فنّ أو مذهب بما يتناسب مع فنّه أو يشهد لمـذهبه. و قـد استمرّت هذه النزعة العلميّة و العقائديّة، و راجت في فترة غير قصيرة رواجاً عظيماً، كما راجت في عصر متأخّر تفسيرات يحاول أهلها أن يحملوا آيات القرآن كلّ العلوم ما ظهر منها و ما لم يظهر، كأنّ هذا فيما يبدو وجه وجوه إعجاز القرآن و صلاحيته، لأن يتمشّى

٥٣٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢)

مع الزمن، فيما زعموا.

أمّا في عصرنا الحاضر فقد راج اللون الأدبيّ الاجتماعيّ على التـفسير، و وجـدت بعض محاولات علميّة، في كثير منها تكلّف باهِت و غلوّ ظاهر، و سنتكلّم عن مختلف هذه الألوان، بما وسع لنا المقال إن شاء الله.

كان التفسير في اجتياز، تلك المراحل و تطوّر، مع سير الزمان، قد وجدت له ألوان وظهرت أشكال، أشرنا إليها. غير أنَّ هذه الأشكال و الألوان لم تسزل مستمرّة، و دام وجودها في كلِّ عصر من الأعصار، و من ثَمَّ فإنَّ المفسرين لم يزالوا يتنوّعون في التفسير، و تظهر على أيديهم أنواع من التفسير، حسب مختلف براعاتهم في الفنون و العلوم، و تخصّصاتهم في أنحاء المعارف و الثقافات؛ و بذلك نستطيع أن ننوّع التفسير منذ عهد تدوينه فإلى الآن، إلى أنواع مختلفة:

و لقد كان التفسير في بدء نشوئه متقطعاً و مترتّباً حسب ترتيب السور و الآيات. كان المفسّر يراجع شيخه في مواضع من القرآن. كان قد أشكل عليه فسهمه، فسيسأله عنه و يسجّله في دفتره، مبتدئاً من أوّل القرآن إلى آخره. هذا هو نمط التفسير المأثور عن السلف، المحفوظ بعضه إلى اليوم، كتفسير مجاهد و غيره.

فأوّل نوع من التفسير الذي جاء إلى الوجود هو «التفسير بالمأثور» و متقطّعاً، و لكن مرتّباً حسب ترتيب السور و الآيات. ثمّ بعده أخذ في تشكّل أكثر و انسجام أبلغ، مضافاً إليه بعض التوسّع و التنوّع، كما عرفت.

و لكن ظهر إلى جنب هذا النوع من التفسير الرتيب، نوع آخر تعرّض للجوانب الفقهيّة أو اللغويّة فقط، تاركاً جوانبه الأخر، و هذا نوع من «التفسير الموضوعيّ» الذي ظهر إلى عالم الوجود، من أوّل يومه و لا يزال.

فهذه كتب آيات الأحكام، وكتب غريب القرآن، هي تفاسير موضوعيّة، مقتصرة على جانب فهم الأحكام، و استنباط فروع المسائل من القرآن، و هكذا تفسير مـا ورد فـي القرآن من غريب الألفاظ. تدرّج التفسير و تلوّنه / ٥٣٧

و هكذا تنوّع التفسير من أوّل يومه إلى تفسير رتيب و تفسير موضوعيّ، غـير أنّ التفسير الرّتيب كان مقتصراً في الأكثر على المأثور من الأقوال و الآثار، و الموضوعيّ على الفقه و اللغة فحسب. و زاد المتأخّرون جانب الناسخ و المنسوخ في القرآن، و أسباب النزول، و غيرهما من مواضيع قرآنيّة، أفردوا لها كتباً تبحث عنها بالخصوص.

و التفسير الرتيب مذنشاً، نشأ على نمطين: تفسير بمجرّد المأثور من الآراء و الأقوال، و تفسير اجتهاديّ معتمّد على الرأي و النظر و الاستدلال. و من هذا النمط الثاني التفاسير التي غلب عليها اللون المذهبيّ أو الكلاميّ أو الصوفيّ العرفانيّ ـو هو من التفسير الباطنيّ في مصطلحهمـ و كذلك اللغويّ و الأدبيّ و ما شاكل. و هناك مَن جمع بين هذه الأبعاد المتنوّعة، فجاء تفسيره جامعاً لمختلف الجوانب التي تعرّض لها المفسّرون المتخصّصون.

و قد شاع هذا النمط الجامع من التفسير في العصور المتأخّرة، فكانت تفاسير جامعة بين النظر و النقل، مضافاً إليه جانب أدب القرآن، أمثال تفسير أبي عليّ الفضل بن الحسن الطبرسيّ ـ من أكبر علماء القرن السادين و يحقّ أسمى تفسيره بـ «مجمع البيان»؛ حيث كان من أحسن التفاسير و أجمعهن لمختلف جوانب القرآن الكريم. و هكذا تفسير أبي عبدالله محمّد بن أحمد القرطبيّ ـ من علماء القرن السابع المسمّى بـ «المجامع لأحكام القرآن»، فإنّه تفسير جامع نافع، و غيرهما كثير، و سنتعرّض لها.

و أمّا التفاسير المعتمدة على مجرّد النقل فأقدمها من حيث البسط و الشمول تفسير جامع البيان تأليف أبي جعفر محمّد بن جرير الطبريّ المتوفّى سنة ( ٣١٠ ه.)، ثـم الدرّ المنثور لجلال الدين عبد الرحمان بن أبي بكر السيوطيّ المتوفّى سنة ( ٩١١ ه.)، و بعدهما تفسير نور الثقلين لعبد عليّ بن جمعة العروسيّ الحويزيّ المتوفّى سنة ( ٩٠١ ه.) و البرهان في تفسير القرآن للسيّد هاشم بن سليمان البحرانيّ التوبليّ الكتكانيّ المتوفّى سنة ( ٩٠١ ه.)، و هذان اقتصرا على المأثور عن أئمّة أهل البيت بيّلاً. و قد زاد عليهما و بسط الكلام في هذا النوع من التفسير المولى صالح البرغانيّ القزوينيّ المتوفّى سنة

٥٣٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

(١٢٩٤ه.)، له تفسير كبير معتمد على المأثور من أحاديث أهل البيت ﷺ.

\* \* \*

و أمّا المناهج التفسيريّة التي يسلكها المفسّر و يُتّجه نحوها في تـفسير، للآيـات القرآنيّة، فـتختلف حسب اخـتلاف اتّـجاهات المـفسّرين و أذواقـهم، و أيـضاً حسب معطياتهم و مواهبهم في العلوم و المعارف و أنحاء الثقافات، فمنهم من لا يعدو النـقل، معتقداً أن لا سبيل للعقل في تفسير كلامه تعالى، و منهم من أجاز للعقل التدخّل فـيه، و يرى للرأي و النظر و الاجتهاد مجالاً واسعاً في التفسير؛ حـيث قـوله تـعالى: ﴿ أَفَـلا يَتَدَبَّرونَ القُرآنَ أَم عَلَى قُلُوبٍ أَقفالُها ﴾ و قوله تعالى: ﴿وَ أَنزَلنا إِلَيكَ الذَّكرَ لِتُبَيَّنَ لِلنَّاسِ ما نُزَّلَ إِلَيهِم وَ لَعَلَّهُم يَتَفَكَّرونَ ﴾ فللتّدبَر في القرآن، و التفكّر حول آياته و مفاهيمه مجال واسع، قد فتح القرآن ذاته أبوابه بمصراعين. غير أنّ بعضهم أسرف في التعقيل، و ربّـما التحق بالتوهم المتكلَّف فيه.

و على أيّ تقدير، فالمنهج الذي التهجه المفسرون إمّا نقليّ أو اجتهاديّ. و قد عرفنا سبيل النقليّ و اعتماده على المأتور من الآراد و الأقوال، إمّـا مع شـيء مـن البـيان و التوضيح، كما سلكه أبو جعفر الطبريّ، أو مجرّد النقل من غير نظر و بيان، كالذي انتهجه جلال الدين السيوطيّ و السيّد البحرانيّ.

و أمّا النظريّ الاجتهاديّ فمعتمّده إمّا مجرّد الرأي الخاصّ حسب عقيدته و مذهبه. فهذا كأكثر تفاسير أهل الباطن. أو مجموعة مصادر التفسير من المنقول و المعقول، و هذا هو الشائع من التفاسير المعتبرة الدارجة بين المسلمين، منذ العهد الأوّل و لا يزال.

و لنذكر هذين النمطين من التفسير، اللذّينِ بُدئ بهما منذ أوّل يومه، و نذكر شيئاً من مقوّماتهما و آفاتهما.

\* \* \*

۱. محتد (٤٧): ۲٤.

۲. النحل (۱٦): ٤٤.

# النمط الأوّل: التفسير بالمأثور

### أنحاء التفسير بالمأثور

يعتمد التفسير النقليّ أو التفسير بالمأثور، على ما جاء في القرآن نفسه من السيان و التفصيل أوّلاً، ثمّ على ما نُقل عن المعصوم النبيّ الثيّ أو الأثمّة من عترته الطيّبين الثيّر، و بعده على المأثور من الصحابة الأخيار و التابعين لهم سإحسان في ممّا جاء سياناً و توضيحاً لجوانب أُبهمت من القرآن.

وكان إدراج ما روي عن التابعين في التفسير بالمأثور، من جهة أنّ أقدم كتب التفسير بالمأثور كتفسير ابن جرير و غيره، اعتمد على أقوال التابعين و آرائهم في التفسير، على نحو اعتماده على المأثور من المعصوم. فنراهم قد أردفوا ما نُقل عن التابعين إلى جنب المنقول عن الصحابة، بل إلى جنب أحاديث الرسول الشي و سائر الأثمة بين.

و لنتكلّم عن أنحاء التفسير بالمأثور، و مقدار صحّته، و مـدى اعــتباره، فــي عــالم التفسير:

٢. تفسير القرآن بالقرآن
 ٢ تفسير القرآن بالقرآن هو القرآن نفسه؛ لأنه ينطق بعضه ببعض، و يشهد

٥٤٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

بعضه على بعض ' \_كما قال الإمام أمير المؤمنين ﷺ \_ حيث ما جاء منه مبهماً في موضع منه، قد جاء مفصّلاً و مبيّناً في موضع آخر، بل و في القرآن تبيان لكلّ شيء جاء مبهماً في الشريعة، فلأن يكون تبياناً لنفسه أَولى. و من ذلك جاء قولهم: «القرآن يفسّر بعضه بعضاً» كلام معروف.

و تفسير القرآن بالقرآن على نمطين: منه ما أُبهم في موضع و بُيّن فـي مـوضع آخـر ـفكان أحدهما متناسباً مع الآخر تناسباً معنويّاً أو لفظيّاًـكما في قـوله تـعالى: ﴿حُم وَالكِتابِ المُبينِ إِنَّا أَنزَلناهُ في لَيلَةٍ مُبارَكَةٍ ﴾ أو قد جاء تبيين هذه الليلة المباركة بليلة القدر في سورة القدر: ﴿إِنَّا أُنزَلناهُ في لَيلَةِ القَدرِ ﴾ أو قد جاء تبيين هذه الليلة المباركة بليلة القدر رمضان: ﴿شَهِرُ رَمَضانَ الَّذِي أُنزِلَ فيهِ القُرآنُ ﴾ <sup>1</sup>

فقد تبيّن من مجموع ذلك: أنّ القرآن نزل في ليلة مباركة هي ليلة القــدر مــن شــهر رمضان.

و من ذلك أيضاً قوله تعالى: **في أيّنا الذينَ أَمَنُوا استَجيبوا لِلهِ وَ لِلرَّسولِ إِذا دَعاكُم لِل**ا تُحييكُم وَ اعلَموا أَنَّ الله يَحولُ بَكِنَ المَوْ وَ قَلْبِهِ <sup>0</sup> ما هذه الحيلولة و كيف هي، و هو تهديد لاذع بأولئك الزائفين المتمرّدين عن الشريعة و الدين.

و هذا الإيهام يرتفع عند مراجعة قوله تعالى: ﴿وَ لا تَكونوا كَالَّذينَ نَسُوا اللهَ فَأَنساهُم أَنفُسَهُم أُولَئِكَ هُمُ الفاسِقونَ﴾ \. فعرفنا أنّها نسيان الذات، فالذي يجعل من شريعة الله وراء ظهره، إنّما حرّم نفسه و نسي حظّه، فقد تاه في غياهب ضلالة الجهل و العَمى.

و هكذا قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمَ يَرَوا أَنَّا نَأْتِي الأَرضَ نَنتُصُها مِن أَطرافِها وَ اللهُ يَحكُمُ لا مُعَقَّبَ لِحُكِبِ وَ هُوَ سَرِيعُ الحِسابِ﴾ <sup>V</sup>ما هو المقصود من «الأرض» هنا في هذه الآية، وكيف يقع

٨. نهج البلاغة، خ١٣٣، ص١٩٢ (صبحي صالح). ٢. الدخان (٤٤): ٢..٣.
 ٣. القدر (٩٧): ١.
 ٥. الأنفال (٨): ٢٤.
 ٢. الحشر (٥٩): ٩٩.
 ٢. الحشر (٥٩): ٩٩.
 ٢. الحشر (٥٩): ٩٩.

أنحاء التفسير بالمأثور / ٥٤١

نقصانها؟

أمّا الأرض فالمقصود منها هو العُمران منها، و ليس المراد هي الكرة الأرضيّة. و يشهد لذلك قوله تعالى بشأن المحاربين المفسدين في الأرض: ﴿إِنَّمَا جَزاءُ الَّذِينَ يُحَارِبونَ اللهَ ورَسولَهُ وَ يَسعَونَ فِي الأَرضِ فَساداً أَن يَتَتَلُوا أَو يُصَلَّبوا أَو تُقطَّعَ أَيديهم و أَرجُلُهُم مِن خِلافٍ أو يُنغَوا مِنَ الأَرضِ ذَلِكَ لَهُم خِزيٌ فِي الدُّنبا وَ لَهُم فِي الآخِرَةِ عَذابٌ عَظيمٌ ﴿ . فإِنَّ النفي من الأرض، يراد به الإيعاد عن العُمران ليظلَّ حيراناً بين البراري و القفار.

أمَّا كيف يقع النقصان؟ فقد فسَّره الإمام أبو جعفر محمَّد بن عليَّ الباقرﷺ وكذا ولده الإمام جعفر بن محمّد الصادقﷺ: بفقد العلماء، و أنَّ عمارة الأرض سوف تزول و تندثر عند ذهاب علمائها و خيار أهلها، و هكذا ورد تفسير الآية بذلك عن ابن عبّاس <sup>٢</sup>.

و من هذا النمط أيضاً قوله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الأَمانَةَ عَلَى السَّاواتِ وَ الأَرضِ وَ الجِبالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْطِلُها و أَشْتَقَنَ مِنها و حَمَلُهَا الإِنسانَ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهولاً ﴾ ؟.

ما هذه الأمانة التي كان الإنسان صالحاً لحملها، دون سائر المخلوق؟ فجاءت آية أخرى تفسّرها بالخلافة: ﴿ وَ إِذِ قَالَ وَبَّكَ لِلمَلائِكَةِ إِنِّي جاعِلٌ فِي الأَرضِ خَلِفَةً ﴾ <sup>3</sup>.

ثمّ ما هذه الخلافة التي منحت للإنسان، و حُظي بها هذا المخلوق دون سائر الخلق؟ كانت آية ثالثة تفسّر الخلافة يقدرة الإبداع و إمكان التصرّف في ساحة الوجود: ﴿أَلَمَ تَرَوا أَنَّ اللهَ سَخَّرَ لَكُم ما فِي السَّاواتِ وَ ما فِي الأَرضِ﴾ ° ﴿وَ سَخَّرَ لَكُم ما فِي السَّاواتِ وَ ما فِي الأَرضِ جَمِعاً﴾ <sup>7</sup> فقدرة الإنسان التسخيريّة و إمكان تصرّفه في عالم الوجود، علوّه وسُفله،

> ١. المائدة (٥): ٣٣. ٢. راجع: البرهان في تفسير القرآن لليحرانيّ، ج٢، ص ٢٠١-٢٠٢. ٣. الأحزاب (٣٣): ٧٢. ٥. لقمان (٣١): ٢٠.

٥٤٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) 🗕

هي قدرته الإبداعيّة التي تمثّل قدرة الله الحاكمة على عالم الوجود بذاته المقدّسة. فجاءت كلّ آية تفسّر أختها، و القرآن يفسّر بعضه بعضاً.

و النمط الآخر من تفسير القرآن بالقرآن، كان ما جاء فيه البيان غير مرتبط ظاهراً لا معنويّاً و لا لفظيّاً مع موضع الإبهام من الآية الأخرى، سوى إمكان الاستشهاد بها لرفع ذلك الإبهام.

مثال ذلك، آية السرقة؛ حيث أبهم فيها موضع قطع اليد، فقد بيّن الإمام أبو جعفر محمّد ابن عليّ الجواد الله أنّد من موضع الأشاجع (مفصل أصول الأصابع) مستشهداً لذلك بقوله تعالى: ﴿وَ أَنَّ المَساجِدَ فِهْ فَلا تَدعوا مَعَ اللهِ أَحَداً﴾ \حيث إنّ السارق إنّما جنى على نفسه؛ فتعود عقوبته إلى ما يمسّه من الأعضاء، و بما أنّ مواضع السجود لله تعالى، لا يشركه فيها أحد، و راحة الكفّ من مواضع السجود فه، فلا موضع للقطع فيها \

و مثال آخر قوله تعالى ــفي سورة الجمدِـ: ﴿اِهدِنَا الصَّراطَ المُستَعَيمَ». ما هذا الصراط الذى يبتهل الإنسان ليله و نهاره إلى الله لأن يهديه إليه.. بل و يطلبه النبيّ و الأئمّة و سائر الناس على سواء..

و قد فسّر بتفاسير أغلبها لا يلتئم و هذا الشمول في الطلب الحثيث نحوه..

و من ثمّ فتفسيره ـ بما يتّفق و هذا الشمول\_ هو طلب الاهتداء إلى الحقّ في جميع شؤون الحياة، إن مادّيّة أو معنويّة. و ذلك أنّ الإنسان في مزاولات حـياته اليـوميّة قـد يصطدم ـ و ربّما كان أكثريّاًـ مع متشابكات الأمور، فلا يدري المخلص و يظلّ حـائراً لا يهتدي إلى سبيل النجاح...

غير أنّه تعالى ـ لطفاً بعباده المؤمنين. سوف يخرجهم من الظلمات إلى النور و يهديهم إلى منجى الحياة و سعادة المآل.. ﴿اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنوا يُخْرِجُهُم مِنَ الظُّلُباتِ إِلَى النّورِ ﴾ `. نعم، من شملته عناية ربّانيّة، و غطّته ولاية الله الكبرى، فإنّه سوف لا يبقى في ظلمات

۲۲۰-۳۱۹ واجع: تضيير الاميتاشي، ج ۱، ص ۳۱۹-۳۲۰.

۱. الجنّ (۷۲): ۱۸.

٣. اليقرة (٢): ٢٥٧.

الحياة، ما دامت العناية الإلهيّة ترافقه عبر مسيرة الحياة.. فجاءت آية تنطق آية أخرى و إن كانت من غير لفظها.

#### \* \* \*

و جميع الآيات التي بظاهرها التشبيه، يفسّرها قوله تعالى: ﴿لَ**يسَ كَمِثْلِهِ شَيءٌ﴾ \ ح**يث إنّها تنفي التشبيه على الإطلاق، فلابدً هناك في آيات التشبيه من تأويل صحيح، يوضّحه العقل السليم.

٢. تفسير القرآن بالسنّة

لا شكّ أنّ مجموعة أحكام الشريعة و فروع مسائلها، جاءت تفاصيل عمّا أُبهم فـي القرآن و أُجمل من عموم و إطلاق. و هكذا ما ورد في لسان المعصوم و فعله و تقريره، بياناً لمختلف أبعاد الشريعة، هي بيانات عمّا جـاء فـي القـرآن مـن رؤوس الأحكـام و الأخلاق و الآداب.

قال الله تعالى مخاطباً نبيَّه الكريم: فو أَنزَلنا إليكَ الذَّكرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ ما نُـزَّلَ إِلَـيهِم وَلَعَلَّهُم يَتَفَكُّرونَ﴾ <sup>٢</sup>. فقد كانت وظيفة النبيَّ الأساسيَّة هي بيان و تبيين ما جاء في الذكر الحكيم، و كلّ ما صدر عنه في بيان أبعاد الشريعة، فإنّما هو تفسير للقرآن الكريم. هذا فضلاً عمّا سُئل عن معاني القرآن، حيثما أبهم على الصحابة، فبيّنه لهم في شرح و تبيين، على ما أسلفنا في الكلام عن التفسير المأثور عن النبيَّ التي

و هكذا ما ورد عن أئمّة أهل البيت علي تفسيراً لما أُبهم أو تفصيلاً لما أُجمل في القران الكريم. و قد تكلّمنا عن دور أهل البيت في التفسير في فصل خاصّ.

٣. تفسير القرآن بقول الصحابي
و نحن قد تكلمنا عن قيمة تفسير الصحابي الذي تربّى في أحضان الرسالة، و قد أخذ

۲. النحل (۱٦): ٤٤.

٥٤٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

العلم مباشرة من منهله العذب السائغ، وكان ممّن تفقّه على يده الكريمة، و تحت هديه وإرشاده المستقيمﷺ فلابدً أنّهم \_أي صحابته الأخيار\_أقرب الناس فهماً إلى معاني القرآن الحكيمة، و أهداهم إلى معالمه الرشيدة.

هذا ابن مسعود يقول: «كان الرجل منَّا إذا تعلَّم عشر آيات، لم يجاوزهنّ حتَّى يعلم معانيهنّ و العمل بهنّ» (

و هذا الإمام أمير المؤمنين الله يقول: «و إنّما هو تعلُّم من ذي علم... عِلم علّمه اللهُ نبيّه فعلَّمَنيه و دعا لي بأن يعيه صدري و تضطمّ عليه جوانحي» <sup>ت</sup>.

إلى غير ذلك من تصريحات تنبؤك عن مدى حـرصه ﷺ عـلى تـعليم صـحابته وتثقيفهم الثقافة الإسلاميّة القرآنيّة الكاملة.

### ٤. تفسير القرآن بقول التابعي

لا شكّ أنّ التابعين هم أمسّ جانيا بأحاديث الرسول تشكّ و العلماء من صحابته الأخيار، و كانوا أقرب فهماً لنعاني القرآن الكريم؛ حيث قُربهم بأصول معاني اللغة الفُصحى غير المتحوّرة، الباقية على صفوها الأوّل، كما كانت الحوادث و الوقائع المقترنة بنزول الآيات، و الموجبة أحياناً للنزول، كانت تلك الحوادث و الأسباب و الموجبات في متناولهم القريب، كما كان باب الفهم و السؤال لديهم مفتوحاً، و بالتالي كان باب العلم بأسباب النزول و فهم معاني القرآن و السؤال عن مواضع الإبهام فيه منفتحاً لهسم بمصراعين، الأمر الذي لم يحظ بها من تأخّر من أرباب التفسير.

هذا، و مع ذلك إنّما نعتبر قول التابعيّ شاهداً و مؤيّداً، و ليس حجّة على الإطلاق، كما كان حديث المعصومﷺ حجّة برأسه، أو قول الصحابيّ بالنسبة و في الغالب الأكثر حجّة معتبرة، فإنّما يقع قول التابعيّ في الدرجة الثالثة من الاعتبار، و ليس على إطلاقه.

\* \* \*

٢. نهج البلاطة، خ١٢٨، ص١٨٦ (صبحى صالح).

٢٠ تفسير الطبري، ج١، ص٢٧ و ٣٠.

أنحاء التفسير بالمأثور / ٥٤٥

موضع الحديث من التفسير

و إذ بلغ البحث بنا إلى مصادر حديثيّة لفهم معاني القرآن، و هي أحاديث مأثورة عن النبيّ و عترته \_صلوات الله عليهم\_و عن صحابته الأجلّاء و التابعين لهم بإحسان، فيجدر بنا النظر فيما قاله الأصوليّون، بشأن حجّيّة أخبار الآحاد، و التي لم تبلغ مبلغ التـواتـر أو الاستفاضة، فهل هي حجّة فيما لا سبيل إلى التعبّد فيه كأصول المعارف، و يلحق بها الأحداث التاريخيّة، و كذا في مجال التفسير؛ حيث المطلوب فيه هو الفهم، و هـو أمـر وجدانيّ لا مجال للتعبّد فيه؟

نعم، إن كانت حجّيّة الخبر الواحد مستندة إلى دليل التعبّد به، و من غير أو يوجب علماً -عرفيّاً-فهذا لا يُجدي نفعاً في باب التفسير و ما شاكله، ممّا لا مجال للتعبّد فيه؛ إذ لا تعبّد في فهم، كما لا تعبّد في شكّ أو وهم، فضلاً عن التعبّد في يقين. و إنّما التعبّد فيما كان المطلوب هو العمل، و هو يخصّ باب التكاليف و الأحكام، دون الوجدانيّات و المعتقدات.

قال الشيخ أبو جعفر الطوسيّ: و لا يتحور لأحد أن يقلد أحداً منهم (المفسّرين القدامى و المتأخّرين) بل ينبغي أن يرجع إلى الأدلة الصحيحة، إمّا العقليّة أو الشرعيّة، من إجماع أو نقل متواتر عمّن يجب اتّباع قوله، و لا يُقبل في ذلك خسر واحد، خاصّة إذا كان [المجال] ممّا طريقته العلم. و متى كان التأويل يحتاج إلى شاهد من اللغة، فلا يقبل من الشاهد إلّا ما كان معلوماً بين أهل اللغة شائعاً بينهم. و أمّا طريقة الآحاد من الروايات الشاردة و الألفاظ النادرة، فإنّه لا يُقطع بذلك و لا يُجعل شاهداً على كتاب الله، و ينبغي أن يتوقّف فيه .

و الأصل في ذلك ما ذكره الشسيخ أبـو عـبدالله المـفيد بشأن الروايـات فـي بـاب الاعتقاديّات، من أنّ حجّيّتها إنّما هي من باب التعبّد بها، و لا تعبّد فـيما سـبيله العـلم المبتني على الفهم و العلم دون الظنّ و الاحتمال. ذكر ذلك مكرّراً فـي كـتابه تـصحيح

١. التبيان في تفسير الفرأن للشبخ الطوسيّ، ج ١، ص ٧-٧.

٥٤٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

الاعتقاد رداً على أبي جعفر الصدوق، حيث اعتمد في أصول المعتقدات على روايــات لا تعدو أخبار آحاد لا توجب علماً و لا عملاً'.

لكنّه إنّما أنكر على الصدوق اعتماده آحاد الأخبار من غير تمحيص و لا تعييز بين

الصحيح و السقيم، و ليس مطلقَ الأخذ بالخبر الواحد إذا كان وجيهاً معلوم الوجاهة! منابع منابع المنابع المسالف المستقد المنابع المسالف المسالف المسالف المسالف المسالف المسالف المسالف المسالف الم

قال في مسألة الإرادة و المشيئة ــبعد أن ذكر كلام الصدوقــ: الذي ذكـره الشـيخ أبو جعفر في هذا الباب لا يتحصّل، و معانيه تختلف و تتناقض. و السبب في ذلك أنّه عمل على ظواهر الأحاديث المختلفة و لم يكن متن يرى النظر فيميّز بين الحقّ مـنها و الباطل و يعمل على ما يوجب الحجّة. و من عوّل في مذهبه على الأقاويل المـختلفة و تقليد الرواة كانت حاله في الضعف ما وصفناه...<sup>٢</sup>.

و قال في مسألة القضاء و القدر \_بعد أن ذكر كلام الصدوق في النهى عن الخـوض فيها\_: عوّل أبو جعفر في هذا الباب على أخاديث شواذً، لها وجوه يعرفها العلماء مـتى صحّت و ثبت إسنادها، و لم يقل فيد قولاً محصَّلاً. و قد كان ينبغي له ــلمّا لم يكن يعرف للقضاء [الإلهيّ] معنى\_أن يُهمل الكلام فيعني م

إذن لم ينكر الشيخ المفيد جواز التعويل على أخبار الآحاد بصورة مطلقة، و إنّما أنكر التعويل عليها من غير تمحيص و لا تقويم، و لا سيّما لمن لم يكن من أهله!

و من ثمّ نراه هو قد اعتمد الكثير من أخبار الآحاد في نفس الكتاب و غيره حـيث وجدها صالحة للاعتماد.. و هكذا نرى أبا المعالي علم الهدى السيّد المرتضى لله إنّما أنكر على الجمهور اعتمادهم أخبار الآحاد من غير رويّة و لا مبالاة <sup>ع</sup>. أمّا الخـبر إذا كـان ذا

- ١. راجع بالخصوص: قوله عن حديث تـزول القـرآن جـملة واحـدة إلى البيت المـعمور (مصنَّفات المـقِد، ج٥، ص١٢٣).
  - ٢. المصدر نقسه، ص٤٩. ٢. المصدر نفسه، ص٤٤.
- ٤. راجع: الذريعة إلى أصول الشريعة للمرتضى، ج٢، ص١٧٥ ـ ٥٥٥؛ وسائل الشريف المرتضى (رسالة في إبطال العمل بأخبار الأحاد)، المجموعة الأولى، الفصل الثاني من أجوبة المسائل التبانيّات، ص ٢١ ـ ٢٩، المجموعة الثالثة، مسألة ٨٨، ص ٣٠٩.

أنحاء التفسير بالمأثور / ٥٤٧

مستند وثيق وكان راويه متن يوثق به و لم يكن ما ضمّنه مما يرفضه العقل أو يخالف ظاهر الكتاب، فهذا ممّا لا مساغ للمنع من الأخذ به و العمل عليه، نظير الإخـبار عـن الحوادث و البلدان، و قد اعتمد الأصحاب رواية الثقة في الشرائع و الأحكام، و طريقتهم هذه معروفة و حجّة معتبرة، كما ذكره الشيخ في كتابه عدّة الأصول<sup>(</sup>.

و للشيخ نجم الدين أبي القاسم المحقّق الحلّيّ صاحب كتاب شرائع الإسلام تحقيق لطيف عن مذهب السيّد و الشيخ و ينتهي إلى ما ذكره الشيخ في نهاية المطاف ً.

و على ما ذكر. هؤلاء الأعلام مشي سيّدنا الأستاذ الإمام الخوتيّ في و مِن قَبله شيخه المحقّق النائينيّ في و أنّ ما نفاه السيّد و تبعه الشيخ من عدم اعتبار أخبار الآحاد، إنّما هو في الأخبار الضعيفة الإسناد أو الموهونة، لا التي رواها الثقات الأثبات من الرجال..

قال سيّدنا الأستاذ: إنّ للخبر الواحد مصطلحين، أحدهما: مقابل المتواتر أو المحفوف بقرائن قطعيه. و الثاني: الضعيف الموهون و لا يبعد أن يكون محطّ الإجماع على عدم الحجّيّة، الذي ادّعاه السيّد و تبعه الشيخ و غيرهما، هو الخبر الواحد بـالمعنى الثـاني. فدعواهم الإجماع على رفض الحجيّة لا تتنافى مع عسملهم بـالأخبار، حـيث محطّ الإجماع هو المعنى الثاني، و المعمول به هو الخبر بالمعنى الأوّل.

قال: و الشاهد على ذلك أنّ الشيخ، الذي ادّعى الإجماع على حجّيّة خبر الواحد<sup>7</sup>. كثيراً ما يقول في كتاب الاستبصار، في مقام الاعتذار عن عدم العمل بخبر ـ: إنّما لم نعمل به لأنّه خبر واحد<sup>ع</sup>. و المراد هو المعنى الثاني. وإلّا فخبر الثقة العدل عنده حجّة مسلّمة<sup>9</sup>. و قد كان دأبه و كذا السيّد و الشيخ المفيد و غيرهم من علمائنا الأعلام هو العمل بخبر الثقة الثبت.

١. راجع: هذة الأصول للطوسيّ، ج ١، ص ٣٦٧.٣٣٦. ٢. راجع: معادج الأصول للحلّي، ص ١٤٠-١٤٨. ٣. راجع: عدَّه الأصول، ج ١، ص ٣٣٧. ٣٣٨. ٤. راجع على سبيل المثال: الاستبصاد للشيخ الطوسيّ، ج١، ص ٢٥- ٢٦، ح٩٦. ٥. راجع: الهداية في الأصول للصافيّ الأصفهانيّ، ج٢، ص ١٧٥ مصباح الأصول للبهسوديّ، ج١، ص ١٤٩.

٥٤٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ا

و قد تواتر عن الأئمّة الراشدين الله لزوم الأخذ بما يرويه عنهم الثقات: جاء فسي التوقيع الذي خرج على يد القاسم بن العلاء: «فإنّه لا عذر لأحد من موالينا في التشكيك فيما يؤدّيه عنّا ثقاتنا، قد عُرفوا بأنّنا نفاوضهم سرّنا و نحمّلهم إيّاه إليهم .. و هكذا روايات أخرى ذكرها أبو جعفر الكلينيّ .

و روى ثقة الإسلام الكلينيّ بإسناده الصحيح إلى أحمد بن إسحاق.

قال: سألت أبا الحسن الهاديﷺ: من أعامل، و عمّن آخذ، و قول من أقبل؟ فـقال: العُمَريّ ثقتي، فما أدّى إليك عنّي فعنّي يؤدّي، و ما قال لك عنّي فعنّي يقول. فـاسمع له و أطع، فإنّه الثقة المأمون.

و أيضاً قال: إنّه سأل أبا محمّد العسكريّ عن مثل ذلك؟ فقال: العُمَريّ و ابنه تقتان، فما أدّيا إليك عنّي فعنّي يؤدّيان، و ما قالالك فعنّي يقولان، فاسمع لهما و أطـعهما، فــإنّهما الثقتان المأمونان<sup>٣</sup>.

و العُمَريّ و ابنه هما: عثمان بن سعيد العمريّ و ابنه محمّد بن عثمان، كانا النـــاثبين الأوّل و الثاني من النوّاب الأربعة في الناحية المقدّسة على عهد الغيبة الصغرى.

على أنّ دأب علمائنا الأعلام على الأخذ برواية الثقة الثبت الأمين، معروف معهود لا غبار عليه، كما ذكره الشيخ في العُدّة، حتّى و لم يشترطوا كونه إماميّاً بعد إحراز كونه صدوقاً في حديثه أميناً في روايته. و هذا هو مذهب أصحابنا أجمع من غير خلاف. و هكذا المعهود من دأبهم الأخذ برواية الثقة الثبت، في مختلف شؤون الديس، فسي المعارف و الأحكام و التاريخ و التفسير جميعاً و من غير فرق.

\* \* 4

نعم، هناك من أخذ من كلام المفيد، بأن لا تعبّد في غير التكاليف، مستندأً لرفسض

دجال الكشي ج٢، ص٨٦٦ في ترجمة أحمد بن هلال العبرتاني، رقم ١٠٢٠.
 دراجع: الكافي الشريف، ج١، ص٣٢٩-٣٢٩.
 ٢. راجع: الكافي الشريف، ج١، ص٣٢٩-٣٢٩، كتاب الحجّة، باب تسمية من رآه، رقم ١.

. أنحاء التفسير بالمأثور / ٥٤٩

حجّيّة خبر الواحد في مجال التفسير، حيث المطلوب فيه هو فهم المعاني، و هو من باب العلم و لا مساس له بالعمل فيما سوى آيات الأحكام.

و بذلك فسّر كثير من الأصوليّين الحجّيّة التعبّديّة في باب الأمارات و الدلائل الظنّيّة. و منها خبر الواحد، بالتنجّز و التعذّر تعبّداً\، و لا مجال له في غير التكاليف.

و من ثمّ قالوا \_في مسألة الإخبار مع الواسطةـ بضرورة كون المُخبَر به ذا أثر شرعيّ حتّى يشمله دليل الحجّيّة التعبّديّة <sup>٢</sup>.

و هكذا ذهب العلّامة الطباطبائيّ إلى عدم حجّية خبر الواحد في باب التفسير، استناداً إلى ما ذكر، علماء الأصول. قال: الذي استقرّ عليه النظر اليوم في المسألة، أنّ الخبر إذاكان متواتراً أو محفوفاً بقرينة قطعيّة فهو حجّة، و أمّا غير ذلك فلا حجّيّة فيه، ما سوى الأخبار الواردة بشأن الأحكام الشرعيّة الفرعيّة، إذا كان الخبر موثوق الصدور.. قال: و ذلك أنّ الحجّيّة الشرعيّة (التعبّديّة) من الاعتبارات العقلائيّة، فتتبع وجود أثر شرعيّ في المورد ليقبل الجعل و الاعتبار الشرعيّ. أمّا القضايا التاريخيّة و الأمور الاعتقاديّة، فلا معنى ليقبل الجعل و الاعتبار الشرعيّ. أمّا القضايا التاريخيّة و الأمور الاعتقاديّة، فلا معنى و إنزام المكلّفين بالتعبّد به .

و هذا الذي نفاه أخيراً، قد أثبته سيّدنا الأستاذ الخوتيّ و مِن قَــبله شــيخه المـحقّق النائينيّ و غيرهما من أعلام الأصوليّين.

أمَّا المحقَّق النائينيّ فإنَّه يرى من تفسير الحجّيّة في باب الأمارات هو: اعتبار كاشفيّتها و جعلها دلائل علميّة، حسب اعتبار العقلاء عرفيّاً، و ليس تعبّديّاً محضاً. إنّدﷺ يرى في باب الطرق و الأمارات، أنّ المجعول (الذي تعلّق به الاعتبار و الحجّيّة) هو نفس الكاشفيّة

- د. راجع: كفاية الأصول للمحقق الخراساني، ج١، ص٢٧٧.
- ٢. راجع: أجود التقريرات للإمـام الخـوثيّ، تـقريراً لمـباحث المـحقّق التـاثينيّ، ج٢، ص ١٠٥؛ كـغاية الأصول. ج١، ص٢٩٧.
- ٣. راجع: العيزان في تفسير القرآن للعلَّامة الطباطبانيّ، ج ١٠، ص ٣٦٥-٣٦٦ و ج٢، ص٨٧-٨٨ و ج٦، ص٥٩ و ج٢١، ص ٢٧٨؛ كتابه قرآن دو اسلام، ص ٧٠.

٥٥٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

و الوسطيّة في الإثبات، فـالمجعول هـي الطـريقيّة التـامّة أي تـتميم الكشـف، حسب مصطلحهم` و هكذا جاء في تقريرات سيّدنا الأستاذ لمحاضرات شيخه النائينيّ حـرفاً بحرف`.

قال سيّدنا الأستاذ عند كلامه عن أصول التفسير و تبيين مواضع أنسمّة الديسن مسن التفسير: «لا شبهة في ثبوت قولهم ﷺ إذا دلّ عليه طريق قطعيّ لا شكّ فيه... و هل يثبت بطريق ظنّيّ دلّ على اعتباره دليل قطعيّ؟ فيه كلام بين الأعلام:

و قد يشكل في حجّيّة خبر الواحد الثقة إذا ورد عن المعصومين في تفسير الكتاب، و وجد الإشكال في ذلك: أنّ معنى الحجّيّة التي ثبتت لخبر الواحد و لغـيره مـن الأدلّـة الظنّيّة، هو وجوب ترتيب الآثار عليه عملاً.. و هذا المعنى لا يتحقّق إلّا إذا كان مؤدّى الخبر حكماً شرعيّاً أو موضوعاً لحكم شرعيّ، و هذا المعنى مفقود في رواية التفسير.

قال: و هذا الإشكال خلاف التحقيق، قانًا قد أوضحنا في مباحث الأصول: أنّ معنى الحجّيّة في الأمارة (الناظرة إلى الواقع أي التي كان لها جهة كاشفيّة) هو جعلها عـلماً تعبّديّاً، في حكم الشارع (أي اعتبر الظنّ الخاصل منها بمنزلة العـلم) فـيصبح الطريق (الظنّيّ) المعتبر فرداً من أفراد العلم، لكنّه تعبّداً لا وجداناً. فيترتّب عليه جميع ما يترتّب على القطع (العلم) من آثار. فيصحّ الإخبار على طبقه كما يصحّ الإخسبار طبق العـلم الوجدانيّ و لا يكون قولاً بغير علم»<sup>7</sup>.

و عليه فلا فرق في ذلك بين الأخبار المتكفّلة لبيان حكم شرعيّ أو غيره، كما فسي التفسير بل و سائر شؤون ألدين.

و قال \_في مباحثه عن حجّيّة الظنّ\_: إن كان الظنّ متعلّقاً بما يجب التباني و عـقد القلب عليه و التسليم و الانقياد له، كتفاصيل البرزخ و تفاصيل المعاد و وقائع يوم القيامة و تفاصيل الصراط و الميزان و نحو ذلك ممّا لا تجب معرفته، و إنّما الواجب عقد القلب

> ١. راجع: فواند الأصول للمحقّق الكاظميّ، تقريراً لمباحث المحقّق النائينيّ، ج٣، ص ١٨٠-١٨١. ٢. اجود التغريرات، ج٢، ص ١٠٥.

. أنحاء التفسير بالمأثور / ٥٥١

عليه و الانقياد له على تقدير إخبار النبيّ الليَّنَ ، فإن كان المتعلّق بهذه الأمور من الظنون الخاصّة (الثابتة حجّيّتها بغير دليل الانسداد) فهو حجّة، بمعنى أنّه لا مانع مـن الالتـزام بمتعلّقه و عقد القلب عليه، لانّه ثابت بالتعبّد الشرعيّ بلا فرق بين أن تكـون الحـجَيّة بمعنى جعل الطريقيّة ـكما اخترناهـ أو بمعنى جعل المنجّزيّة و المعذّريّة ـكما اخـتاره صاحب الكفابد...

و أمّا الظنّ المتعلّق بالأمور التكوينيّة أو التاريخيّة، كالظنّ بأنّ تحت الأرض كذا أو فوق السماء كذا، و الظنّ بأحوال أهل القرون الماضية و كيفيّة حياتهم و نحو ذلك، فإن كان الظنّ من الظنون الخاصّة، فلا بدّ من التفصيل بين مسلكنا و مسلك صاحب الكفاية فإنّه على مسلكنا من أنّ معنى الحجيّة جعل غير العلم علماً بالتعبّد، يكون الظنّ المذكور حجّة، باعتبار أثر واحد و هو جواز الإخبار بمتعلّقه. فإذا قام ظنّ خـاصّ عـلى قـضيّة تاريخيّة أو تكوينيّة، جاز لنا الإخبار بمتعلّقه. فإذا قام ظنّ خـاصّ عـلى قـضيّة جواز الإخبار عن الشيء منوط بالعلم به، و قد علمنا به بالتعبّد الشرعيّ. و هذا بخلاف مسلك صاحب الكفاية... إذ لا أثر شرعيّاً للموجودات الخارجيّة أو القـضايا التـاريخيّة مسلك صاحب الكفاية... إذ لا أثر شرعيّاً للموجودات الخارجيّة أو القـضايا التـاريخيّة والمفروض حصول العلم ـو لو عن تعبّد شرعيّ-كما نتهنا!

و هذا الذي ذكره سيّدنا الأستاذ \_طاب ثراه\_ في غاية الدقّة و الإتقان، غير أنّ هــنا التفاتةً يجدر التنبّه لها، و تعود إلى جانب قوله بالتعبّد في حجّيّة الأمارات، كما جاء في كلام سائر المشايخ العظام من اعتبارهم حجّيّة خبر الواحد من باب التعبّد به شرعيّاً...

و لنتسائل: هل هناك تعبّد \_في منح هذه الحجّيّة لخبر الثقة العدل\_أم هي مرافقة مع العرف العامّ (أعراف العقلاء)؟

و الذي يبدو لنا: أنَّ حجَّيَّة خبر الواحد (الجامع لشرائط الاعتبار) لم تكن مستندة إلى

١. راجع: مصبح الأصول، ج٢، ص٢٣٨-٢٣٩ (مبحث حجّيّة الظنّ في الاعتقاديّات).

٥٥٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) -

دليل تعبّدي (بأن تَعَبّدنا الشارع به) و إنّما هي سيرة عقلانيّة مشى عليها عرفهم العامّ وجرى معهم الشارع الحكيم في مرافقة رشيدة! فلا تعبّد هناك \_إطلاقاً\_كي يـلتمس ترتّب أثر عمليّ عليه أو يكون الشارع استهدفه تكليفيّاً! و إنّما هي مسايرة مع أعراف العقلاء في مناهجهم لتنظيم الحياة العامّة، وكان إخبار الثقة الضابط هو أحد أسباب العلم عندهم، فأمضاه الشارع و واكبهم في هذا المنهج الحكيم. و ما ورد من آيات و روايات بشأن اعتبار خبر الثقة الأمين، إنّما هي شواهد على هذا الإمضاء و المرافقة، و في الحقيقة إنه إرشاد إلى ذلك الاعتبار العامّ، و ليس مجرّد تكليف بالتعبّد محضاً.

إذن فلا تعبّد \_بشأن اعتبار خبر الثقة \_ إطلاقاً، و إنّما هي مسايرة مع العرف العامّ، في الاعتماد على خبر الثقة باعتباره مفيداً للعلم حسب المتعارف و ليس مجرّد الظنّ غير الموجب للاطمينان... و من ثمّ يرتّبون عليه آثار العلم الوجدانيّ، اللّهمّ إلّا إذا كانت هناك بعض دلائل الاتّهام ، و هكذا اعتبر الشارع مخبر الثقة باعتباره مشياً عقلائيّاً و طريقاً اطمئنانيّاً ينبغي الركون إليه في الشرعيّات إطلاقاً، كما اعتمدته العقلاء في سائر شؤونهم في الحياة من غير فرق، فلا تعبّد هناك و إنّما هو ركون إلى عماد وثيق.

١. و هكذا استثنى الشارع إخبار الفاسق: ﴿ إِن جاءَكُم قامِنٌ بَنَبَمَ فَتَبَعُونُ (الحجرات (٤٩): ٦).

## آفات التفسير بالمأثور

علمنا أن التفسير النقليّ يشمل ما كان تفسيراً للقرآن بالقرآن، و ما كان تفسيراً للقرآن بالسنّة، و ما كان موقوفاً على الصحابة، أو المرويّ عن التابعين. أما تفسير القرآن بالقرآن بعد وضوح الدلالة، أو بما ثبت من السنّة الصحيحة فذلك ممّا لا خـلاف فـيه و لا شكّ يعتريه؛ لأنّه من أحسن الطرق إلى فهم معاني كلامه تعالى، و أمتنها و أتقنها.

و أما ما أضيف إلى النبيَّ لَنْتُكُمُ أو إلى أحد الأثمّة الأطهار، وكان في سنده ضعف أو في متنه وهن، فذلك مردود غير مقبول، مادام لم تصبح نسبته إلى المعصوم.

و أمّا تفسير القرآن بالمرويّ عن الصحابة و التابعين، فقد تسرّب إليه الخلل، و تطرّق إليه الضعف و الوهن الكثير، إلى حدّ كاد يُفقدنا الثقة بكلّ ما روي من ذلك ـكـما قـال الأستاذ الذهبيّ ـ حيث وفرة أسباب الضعف و الوهن في ذلك الخضمّ من المرويّات، في كتب التفسير المعزوّة إلى الصحابة و التابعين. و قد خُلط سليمها بسقيمها؛ بحيث خفي وجه الصواب.

و لقد كانت كثرة المرويّ من ذلك كثرةً جاوزت الحدّ، و بخاصّة ما إذا وجدنا التناقض و تضارب الأقوال، و كثيراً ما تضادّ ما نُسب إلى شخص واحد، كــالمرويّات عــن ابــن

١٢ التفسير و المغسّرون للذهبي، ج١، ص١٥٦.

٥٥٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

عبّاس، كان ذلك من أكبر عوامل زوال الثقة بها أو بالأكثريّة الساحقة منها، الأمر الذي يستدعي التثبُّت لديها، و إمعان النظر و البحث و التمحيص.

هذا الإمام أحمد بن حنبل يصرّح بأنّه لم يثبت في التفسير شيء. يقول: ثلاث كتب لا أصل لها: المغازي، و الملاحم، و التفسير. قال المحقّقون من أصحابه: مراده أنّ الغالب أنّه ليس لها أسانيد صحاح متّصلة \.

و هذا الإمام محمّد بن إدريس الشافعيّ يقول: لم يثبت عن ابن عبّاس في التفسير إلّا شبيه بمائة حديث ً. مراده: عدم صحّة الإسناد إليه في الكثير من المرويّات عنه.

و هذا الكلام، و إن كان مبالغاً فيد، إلّا أنَّه يدلّنا على مبلغ ما دخل في التفسير النقليّ من الروايات المكذوبة المصطنعة، فضلاً عن الضعاف و المراسيل.

- وَ على أيَّ تقدير فأسباب الوهن في التفسير النقليَّ تعود إلى الأمور الثلاثة التالية: **أولاً:** ضعف الأسانيد و إرسالها أو حذفها رأساً؛ مـمّا يـوجب القـدح فـي التـفسير بالمأثور.
- و ثانياً: كثرة الوضع و الدس و التروير في الحديث و التفسير، بما أوجب زوال الثقة به. و ثالثاً: وفرة الإسرائيليّات في التفسير و التاريخ بما شوّه وجه التفسير. و لنتكلّم عن هذه الأمور الثلاثة في شيء من التوضيح:
  - **١. ضعف الأسانيد**

ممّا أوجب الوهن في وجه التفسير النقليّ، ضعف الأسانيد بكثرة المجاهيل أو ضعاف الحال أو الإرسال أو حذف الإسناد رأساً، و ما إلى ذلك ممّا يوجب ضعف الطريق فمي الحديث المأثور.

هذا إذا كنّا نرافق علماء الأصول \_أصول الفقه\_ في أساليبهم فـي تــوثيق الأســانيد أو تضعيفها، و جرينا معهم على غرار ما نجري في فقه الأحكــام، و مــلاحظة شــرائـط

١. الإتقان، ج ٤. ص ١٨٠.

۲. المصدر نغسه، ص۲۰۹،

آفات التفسير بالمأثور / ٥٥٥

استنباطها من دلائل الكتاب و السنّة. فإن كانت الشرائط هناك تجري هــنا ــفــي بــاب التفسيرــ أيضاً، كانت نفس الأساليب واجبة الاتّباع، غير أنّ باب التفسير يختلف عــن الفقه اختلافاً في الجذور.

الفقه: استنباط أحكام و تكاليف ترجع إلى عمل المكلَّفين، إمّا فـعلاً أو تـركاً، إلزاماً أو رجحاناً. فلا بدّ للفقيه من أن يستوثق في الاستنباط، و يبني الفروع على أصول متينة. والاستيثاق و الاطمئنان إنّما يحصلان بحصول الظنّ الغالب المعتبر شـرعاً و عـقلائيّاً؛ فيجب عليه اتّباعه، و إن لم يحصل له القطع و اليقين؛ لأنّ ظنّه هذا حجّة معتبرة.

أمًا التفسير \_و كذا التاريخ\_فليس الأمر كذلك؛ حيث طريق الاستيثاق و الحجّيّة تختلف أساليبه عن أساليب الفقه. إذاً لا حجّيّة تعبّديّة هنا، كما كانت حجّة تعبّداً هناك. فإنّ دليل التعبّد قاصر الشمول هنا؛ إذ لا عمل يوجب التعبّد فيه. إنّما هو عقيدة و ركون نفس، إن حصلت أسبابه حصل، و إلا فلا و لا معنى للتعبّد في العقيدة و الرأي أو في وقوع حادثة أو عدم وقوعها.

مثلاً: لا معنى للتعبّد بأنّ تفسير الآية الفلائية كذا؛ إذ التفسير: كشف القناع عن وجه اللفظ المبهم، فإن ارتفع الإيهام و انكشف المعنى، أصبح موضع القبول و الإذعان به، و إن لم يرتفع الإيهام، فلا موضع للقبول و الإذعان تعبّداً معضاً.

و هذا نظير الأحداث التاريخيّة، إنّما يُذعن بها إذا حصل الاطمئنان الشخصيّ بوقوعها من أيّ سبب كان، و لا يمكن التعبّد بوقوع حدث تاريخيّ إطلاقاً.

و هذا معنى قولهم: لا اعتبار بالخبر الواحد في باب التفسير و التاريخ و العمقائد؛ إذ لا يوجب علماً و لا عملاً، حيث المطلوب في هذه الأبواب هو العلم، الذي لا يحصل بخبر الواحد بمجرّده، كما لا عمل \_فعلاً أو تركاً\_هنا، كي يستدعي الخبرُ الواحدُ التعبّدَ به. و من ثَمّ اختصّ باب التعبّد في اعتبار الخبر الواحد بالفقه؛ حيث العمل هناك محضاً.

إذن فما قيمة الحديث \_الخبر الواحد\_في باب التفسير و كذّا التــاريخ؟ الأمـر الذي يجب الإمعان فيه: قيمة الخبر الواحد في باب التفسير و التاريخ إنّما هي بملاحظة المتن

الوارد فيه، دون مجرّد السند. فإن كان مضمون الخبر ...و هو محتوى الحديث الوارد...ما يعالج دفع مشكلة إيهام في الأمر، فنفس المتن شاهد على صدقه، و إلّا فلا دليل عــلى التعبّد به.

فالحديث المأثور عن الرسول ﷺ أو عن أحد الأثمّة ﷺ أو أحد الصحابة العلماء أو التابعين الكبار، إن كان يزيد في معرفة أو يرفع من إيهام في اللفظ أو المعنى فهو شاهد صدقه؛ ذلك أنّهم أعرف بمواضع النزول و أقرب تناولاً فيه؛ حيث قرب عهدهم به، أو أنّهم حضروا الحادثة فنقلوها.

و للعقلاء طريقتهم في قبول خبر الثقة بل من لم يظهر فسقه علانية فيعتمدونه؛ و عليه جاء قوله تعالى: ﴿إِنْ جَاءَكُم فَاسِقٌ بِنَبَةٍ فَتَبَيَّنُوا﴾ \، فقد أقرّ العقلاء على قبولهم للـنبأ مـا لم يكن الآتي به متجاهراً بالفسق، متن لا يـتورّع الكـذب، و لا يـخاف الله فسي سـرّه و علانيته.

فمن عُرف بالصدق و الأمانة قُبَل نَبْوَه، و من عُرف بالكذب و الخيانة تُرك، و من كان مجهولاً تريئنا، فإن ظهرت منه دلائل الصدق قبلنا، و إلّا رفضناه.

إذن فشرط قبول الخبر احتفافه بقرائن الصدق: من وجوده في أصل معتبر، وكون الراوي معروفاً بالصدق و الأمانة، و على الأقلّ غير معروف بالكذب و الخيانة، و سلامة المتن و استقامته، ممّا يزيد علماً أو يزيل شكّاً. و أن لا يخالف معقولاً أو منقولاً ثابتاً في الدين و الشريعة، الأمر الذي إذا توفّر في حديث أوجب الاطمئنان به و إمكان ركون النفس إليه؛ و عليه فلا يضرّه حتّى الإرسال في السند إن وجدت سائر شرائط القبول.

# ٢. الوضع في التفسير

كان الوضع و التزوير من أهمّ أسباب الوهن في التفسير المأثور. فقد كانت الدواعي متوفرة للدّسّ و الاختلاق في المأثور من التفسير، إلى جنب الوضع في الحديث، فهناك

۱. الحجرات (٤٩): ٦.

أسباب سياسيّة و أخرى مذهبيّة و كلاميّة، و ربّما عاطفيّة، كانت عن قصور النظر لا عن سوء نيّة. و العمدة أنّ القرآن كان المحور الأساسيّ الذي يدور عليه رحى الدين و السياسة و السلوك آنذاك، فلابدٌ لكلّ منتحلي مسلك من المسالك أن يتشبّث بعُرى القرآن، و يجعل من آياته الكريمة وسيلة ناجعة، لبلوغ أهدافه إن خيراً و إن شرّاً، الأمر الذي جعل من سوق الكذب و التزوير في التفسير و الحديث رائجة ذلك العهد.

و قد بُدئ ذلك على يد معاوية، حيث كان يجعل الجعائل على وضع الحديث أو قلبه تمشية لسياسته الغاشمة ذلك الحين '، و راج ذلك طول عهد الأمويّين و بعدهم العبّاسيّين؛ حيث أخذ بالتوسّع و الاطّراد.

قال الأستاذ الذهبيّ: وكان مبدأ ظهور الوضع في سنة إحدى و أربعين بعد وفاة الإمام أمير المؤمنين حين اختلف المسلمون سياسيّاً، و تفرّقوا شيعاً، و وجد من أهـل البـدع و الأهواء من روّجوا لبدعهم و تعضبوا لأهوائهم. و دخل في الإسلام من تـبطّن الكـفر و التحف الإسلام بقصد الكيد له و تضليل أهله. فوضعوا ما وضعوا من روايـات بـاطلة ليصلوا بها إلى أغراضهم السيّلة و رغباتهم الخبينة ()

قال الأستاذ أبو ريّة: و قد أجمع الباحثون و العلماء المحقّقون، على أنّ نشأة الاختراع في الرواية و وضع الحديث على رسول الله ﷺ إنّما كان في أواخر عهد عثمان و بعد الفتنة التي أودت بحياته، شمّ اشـتدّ الاخـتراع و اسـتفاض بـعد مـبايعة الإمـام أمـير المؤمنين ﷺ فإنّه ما كاد المسلمون يبايعونه بيعة تامّة، حتّى ذرّ قَرنُ الشـيطان الأمـويّ ليغتصب الخلافة من صاحبها، و يجعلها حكماً أمويّاً. و قد كان وا أسفاه!

و في ذلك يقول الإمام الشيخ محمّد عبده: و توالت الأحداث بـعد الفـتنة الكـبرى، و نقض بعض المبايعين للخليفة الرابع الإمام أمير المؤمنين للله ما عقدوا، و كانت حروب بين المسلمين انتهى فيها أمر السلطان إلى الأمويّين! غير أنّ بناء الجماعة قـد انـصدع،

١. راجع: شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج٤، ص٦٣. و سيأتي ذلك عند الكلام عن الوضع للسياسة. ٢. التفسير و المفشرون، ج١٠ ص١٥٨. ٣ . . . ٣ . اضواء هلي السنّة المحمّديّة لأبي ريّة، ص١١٨.

و انفصمت عُرى الوحدة بينهم، و تفرّقت بهم المذاهب في الخلافة، و أخذت الأحزاب في تأييد آرائهم، كلّ ينصر رأيه على رأى خصمه بالقول و العمل، و كانت نشأة الاختراع في الرواية و التأويل، و غلا كلّ قبيل <sup>(</sup>.

# أهمّ أسباب الوضع

ذكروا لوضع الحديث و الكذب على رسول الله ﷺ و على أصحابه الخيار و الأئمّة الأطهار أسباباً كثيرة، نأتي على أهمّها:

١. ما وضعه الزنادقة اللابسون لباس الإسلام غِشًا و نفاقاً، و قصدهم بذلك إفساد الدين و إيقاع الخلاف و الافتراق بين المسلمين. قال حمّاد بن زيد: وضعت الزنادقة أربعة آلاف حديث. قال أبو ريّة: هذا بحسب ما وصل إليه علمه و اختباره في كشف كذبها، وإلاّ فقد أكثر الزنادقة من وضع الأحاديث في أعداد هائلة. فهذا عبد الكريم بن أبي العوجاء \_و كان خال معن بن زائدة و ربيب حمّاد بن سلمة، و كان يدسّ الأحاديث في كتب حمّاد فلما أُخذ و أُتي به إلى محمّد بن سليمان بن عليّ، فأمر بضرب عنقه لزندقته، فلمّا أيقن بالقتل قال: و الله لقد وضعت فيكم أربعة آلاف حديث أُحرّم فيهذا الحلال و أُحلّ فيها الحرام. و لقد فطّر تكم في يوم صومكم و صوّمتكم في يوم فطركم. فهذا زنديق واحد يضع أربعة آلاف حديث، فكيف بغيره و هم كثيرون. و أيضاً روى حمّاد بن زيد عن جعفر بن سليمان، قال: سمعت المهديّ يقول: أقرّ عندي رجل من الزنادقة أنّه زيد عن جعفر بن سليمان، قال: سمعت المهديّ يقول: أقرّ عندي رجل من الزنادقة أنه وضع أربع مائة حديث، في تجول في أبيره الناس.

كما روى ابن الجوزيّ بإسناده إلى حمّاد بن زيد، يقول: وضعت الزنادقة على رسول الله ﷺ أربعة عشر ألف حديث".

و أخرج جلال الدين السيوطيّ بإسناده إلى ابن مبارك، أنَّه قال بشأن حديث فضائل

- دمالة التوحيد للشيخ محمد عبده، ص٧-٨ (ط١).
- ٢. أضوا. على السنَّة السحنديَّة، ص ١٢١. ٣٠ ٣٠. السوضوعات لابن الجوزيِّ، ج١، ص٣٧-٣٨.

السور المعزوّة إلى أُبيّ بن كعب: أظنّ الزنادقة وضعته<sup>ا</sup>؛ و ذلك تشويهاً لسـمعة القـرآن الكريمة.

و ذكر ابن الجوزيّ أنّ جماعة من الكذّابين ندموا على كذبهم و ثنصّلوا من ذلك. فقد حدّث عن أبي شيبة، قال: كنت أطوف بالبيت و رجل من قدّامي يقول: اللّهمّ اغفر لي، و ما أراك تفعل! فقلت: يا هذا قنوطك أكثر من ذنبك؟! فقال: دعني، فقلت: أخبرني، فقال: إنّي كذبت على رسول الله تَشْكَرُ خمسين حديثاً، و طارت في الناس، ما أقدر أن أردّ منها شيئاً و قال ابن لهيعة: دخلت على شيخ و هو يبكي فقلت: ما يبكيك؟ فقال: وضعت أربع مائة حديث أدرجتها إدراجاً مع الناس، فلا أدري كيف أصنع؟!

#### \* \* \*

٢. الوضع لنصرة المذاهب في أصول الدين و فروعد. فسإنّ المذاهب و الآراء لمّا تشعّبت، جعل كلّ فريق يستفرغ ما يوسعه لإثبات مذهبه و دعم عقيدته، لا سيّما بعد ما فتتعبت، جعل كلّ فريق يستفرغ ما يوسعه لإثبات مذهبه و دعم عقيدته، لا سيّما بعد ما فتتعبت، جعل كلّ فريق يستفرغ ما يوسعه لإثبات مذهبه و دعم عقيدته، لا سيّما بعد ما أنتعبت، جعل كلّ فريق يستفرغ ما يوسعه لإثبات مذهبه و دعم عقيدته، لا سيّما بعد ما تشعّبت، جعل كلّ فريق يستفرغ ما يوسعه لإثبات مذهبه و دعم عقيدته، لا سيّما بعد ما أنتعبت، جعل كلّ فريق يستفرغ ما يوسعه لإثبات مذهبه و دعم عقيدته، لا سيّما بعد ما أنتعبت، جعل كلّ فريق يستفرغ ما يوسعه لإثبات مذهبه و دعم عقيدته، لا سيّما بعد ما أنتعبت، جعل كلّ فريق يستفرغ ما يوسعه لإثبات مذهبه و الما من عليه، لا سيّما بعد ما أنتعبت، جعل كلّ فريق يستفرغ ما يوسعه لا أنبات مذهبه المنا من عليه، المناطرة في المذاهب و الآراء. و لم يكن المقصود من ذلك إلّا إفحام ألجاب المجادلة و المناظرة في ألمذاهب و الآراء. و لم يكن المقصود من ذلك إلّا إفحام ألجاب المجادلة و المناظرة في ألمذاهب و الآراء. و لم يكن المقصود من ذلك إلّا إفحام ألجاب المجادلة و الما يكن المقصود من ذلك إلّا إفحام ألجاب المجادلة و ألما المناظرة في ألمذاهب و الآراء. و لم يكن المقصود من ذلك إلّا إفحام ألجاب المجادلة و أله أله، و لو بالحظّ من كوامة الدين.

فقد روى ابن الجوزيّ بإسناده إلى الدارقطنيّ عن أبي حاتم ابن حبّان، قال: سمعت عبد الله بن عليّ يقول: سمعت محمّد بن أحمد بن الجنيد يقول: سمعت عبد الله بن يزيد المعرّيّ يقول عن رجل من أهل البدع رجع عن بدعته، فجعل يقول: انظروا هذا الحديث ممّن تأخذونه، فإنّا كنّا إذا رأينا رأياً جعلنا له حديثاً.

و بإسناده إلى ابن لهيعة قال: سمعت شيخاً من الخوارج تاب و رجع، و هو يقول: إنّ هذه الأحاديث دين، فانظروا عمّن تأخذون دينكم، فإنّا كنّا إذا هوينا أمراً صيّرناه حديثاً. و عن آخر، قال: كنّا إذا اجتمعنا استحسنّا شيئاً جعلناه حديثاً<sup>7</sup>.

قال أبو ريّة: و ليس الوضع لنصرة المذاهب محصوراً في المبتدعة و أهل المذاهب في

١. اللثالي المصنوحة في الأحاديث الموضوحة، ج ١، ص ٢٢٧؛ راجع: الموضوحات، ج ١، ص ٢٤١. ٢. الموضوحات، ج ١، ص ٤٩. ٢. الموضوحات، ج ١، ص ٤٩.

الأصول، بل إنّ من أهل السنّة المختلفين في الفروع مَن وضع أحاديث كثيرة لنصرة مذهبه أو تعظيم إمامه.

من ذلك ما رواه الأحناف، قدحاً في الشافعيّ و مدحاً لأبي حنيفة، بإسناد رفعوه إلى أبي هريرة عن النبيّ ﷺ: «يكون في أمّتي رجل يقال له: محمّد بن إدريس، أضرّ على أمّتي من إيليس. و يكون في أمّتي رجل يقال له: أبو حنيفة، هو سراج أمّتي».

و قد رواه الخطيب مقتصراً على ما ذكروه في أبي حنيفة، و قال: موضوع وضعه محمّد ابن سعيد المروزيّ البورقيّ، و هكذا حدّث به في بلاد خراسان ثمّ حدّث به في العراق، و زاد فيه: «و سيكون في أمّتي رجل يقال له: محمّد بن إدريس، فتنته أضرّ على أمّتي من فتنة إبليس».

قال أبو ريّة: و هذا الإفك ممّا لا يحتاج إلى بيان بطلانه، و مع هذا تجد فقهاء الأحناف المعتبرين يذكرون في كتبهم الفقهيّة شقّ الحديث الذي يصف أبا حنيفة بأنّه سراج الأمّة و يسكنون إليه، بل يستدلّون به على تعظيم إمامهم على سائر الأئمّة.

الأمر الذي اضطرّ الشافعيّة إذاء ذلك أن يضعوا في إمامهم حديثاً يفضّلونه على كـلّ إمام، و هذا نصّه: «أكرموا قريشاً فإنّ عالمها يملأ طباق الأرض علماً». و أنصار الإمام مالك لم يلبثوا أن وضعوا في إمامهم هذا الحديث: «يخرج الناس من المشرق إلى المغرب، فلا يجدون أعلم من عالم أهل المدينة». و أحاديث مشابهة وضعوها بهذا الشأن <sup>(</sup>.

#### \* \* \*

هذا فضلاً عن الدسّ و التزوير في الأحاديث لنصرة المذهب. هذا أبو العبّاس القرطبيّ ــفي شرح صحيح مسلمــ يقول: أجاز بعض فقهاء أهل الرأي، نسبة الحكم الذي دلّ عليه القياس الجليّ إلى رسول الله تشيُّث نسبةً قوليّة. فيقولون فــي ذلك: قال رسول الله تشيُّث: كذا و كذا؛ و لهذا نرى كتبهم مشحونة بأحاديث تشهد متونها

أضواء على السنّة المحمّديّة، ص١٢٢ راجع: الغدير للعلّامة الأمينيّ، ج٥، ص٢٧٧-٢٨٨ (تجد فصلاً مشبعاً بـهذه المدسوسات من المناقب و المكرمات).

بأنَّها موضوعة؛ لأنَّهَا تشبه فتاوى الفقهاء، و لا تليق بجزالة كلام سيَّد المرسلين، كما لا يقيمون لها أسناداً.

قال أبو شامة في مختصر كتابه المؤمّل: ممّا يفعله شيوخ الفقه في الأحاديث النبويّة والآثار المرويّة، كثرة استدلالهم بالأحاديث الضعيفة على ما يذهبون إليه، نصرةً لقولهم، و ينقصون في ألفاظ الحديث، و تارة يزيدون فيه. قال: و ما أكثره في كتب أبي المعالي و صاحبه أبي حامد<sup>ا</sup>.

\* \* \*

٣. شدّة الترهيب و زيادة الترغيب لأجل هداية الناس. فقد تساهل الوعّاظ و علماء الأخلاق في تصحيح ما يروونه بهذا الشأن، و ربّما تنازل بعضهم فأجاز الاختلاق فـي ذلك، مادام الغرض هو هداية الناس، و ليس إغواءهم. فقد كان الوضع لله، و برّر بعضهم ذلك بأنّه إنّما كذب لرسول الله و لم يكذب عليه.

يقول أبو ريّة عن العبّاد و الصوفيّة، إنّه راجت عليهم الأكاذيب و حدّثوا عن غير معرفة و لا بصيرة، فيجب أن لا يعتمد على الأحاديث التي حشيت بها كتب الوعظ و الرقائق و التصوّف، من غير بيان تخريجها و درجتها. و لا يختصّ هـذا الحكم بـالكتب التمي لا يعرف لمؤلّفها قدم في العلم، ككتاب نزهة المجالس المملوء بالأكاذيب في الحـديث و غيره. بل إنّكتب أئمّة العلماء ككتاب الإحياء للغزّاليّ لا تخلو من الموضوعات الكثيرة <sup>7</sup>.

قلت: و هكذا بعض كتب الوعظ و الإرشاد عندنا، ككتاب الأنوار النعمانية للسيّد نعمة الله الجزائريّ، مملوء بالأكاذيب و المخاريق، و مثله كتاب خزائن الجواهر للشيخ علي أكبر النهاوندي فيه من المخاريق الطامّات. و أيضاً كتب المقاتل و المراثي من المتأخّرين، ككتاب محرق القلوب للمولى مهديّ النراقيّ، و كـتاب أسرار الشهادة لآقا بـن عـابد الدربنديّ المملوء بالأكاذيب و الطامّات. و أمثال هذه الكتب كثير مع الأسف، كتبتها أيدي

- أخواء على السنَّة المحمَّديَّة، ص١٢٢؛ (المختصر، ص٢١).
  - ٢. أضواء على السنَّة المحمَّديَّة، ص ١٢٢-١٢٢.

أناس ضعاف العقول، ممّن تساهلوا في أمر الدين، و هم يحسبون أنّهم يحسنون صنعاً. سامحهم الله.

أخرج ابن الجوزيّ بإسناده إلى محمود بن غيلان قال: سمعت مؤمّلاً يقول: حدّتني شيخ بفضائل سور القرآن الذي يُروَى عن أُبيّ بن كعب. فقلت للشيخ: مَن حدّثك؟ قال: حدّثني رجل بالمدائن و هو حيّ، فصرت إليه. فقال: حدّثني شيخ بواسط و هو حيّ، فصرت إليه. فقال: حدّثني شيخ بالبصرة، فصرت إليه فقال: حدّثني شيخ بعبادان، فصرت إليه. فأخذ بيدي فأدخلني بيتاً فإذا فيه قوم من المتصوّفة و معهم شيخ. فقال: هذا الشيخ حدّثني. فقلت: يا شيخ مَن حدّثك؟ فقال: لم يحدّثني أحد، و لكنّا رأينا الناس قد رغبوا عن القرآن، فوضعنا لهم هذا الحديث ليصرفوا وجوههم إلى القرآن<sup>1</sup>.

و من ثمّ قال يحيى بن سعيد القطّان: لم نر الصالحين في شيء أكذب منهم في الحديث. و أوّلَه مسلم بأنّه يجري الكذب على لسانهم و لا يتعمّدون الكذب <sup>٢</sup>.

قال القرطبيّ في النذكار لا النفات لما وضعا الواضعون و اختلقه المختلقون من الأحاديث الكاذبة و الأخبار الباطلة في فضل سؤر القرآن، و غير ذلك من فضائل الأعمال، و قد ارتكبها جماعة كثيرة وضعوا الحديث حسبة \_كما زعموا\_ يدعون الناس إلى فضائل الأعمال، كما روي عن أبي عصمة نوح بن أبي مريم المروزيّ و محمّد بن عكاشة الكرمانيّ، و أحمد بن عبد الله الجويباريّ، و غيرهم قيل لأبي عصمة: من أين لك عن عكرمة عن ابن عبّاس في فضل سور القرآن سورة سورة؟ فقال: إنّي رأيت الناس قد أعرضوا عن القرآن و اشتغلوا بفقه أبي حنيفة و مغازي محمّد بن إسحاق، فوضعت هذا الحديث حسبةً!

و قال: قد ذكر الحاكم و غيره من شيوخ المحدّثين: أنّ رجلاً من الزهّاد انتدب في وضع أحاديث في فضل القرآن و سوره. فقيل له: لِمَ فعلت هذا؟ فقال: رأيت الناس زهدوا في

الموضوحات، ج ١، ص ١٤٢٤ اللثانئ المصنوحة، ج ١، ص ٢٢٧-٢٢٨.
 ٢. صحيح مسلم (المقدَّمة): الحديث، ج ١، ص ١٣-١٤، رقم ٤٠.

. أنات التفسير بالمأثور / ٥٦٣

القرآن فأحببت أن أرغّبهم فيه! فقيل له: فإن النبيّ ﷺ قال: «من كذب عــليّ مــتعمّداً فليتبوّأ مقعده من النار». فقال: أنا ما كذبت عليه، إنّما كذبت له.

قال تحذيراً من الأحاديث الموضوعة: و أعظمهم ضرراً، قوم مـنسوبون إلى الزهـد، وضعوا الحديث حسبة! فيما زعموا، فتقبّل الناس موضوعاتهم ثقة منهم بهم و ركوناً إليهم، فضلّوا و أضلّوا (

و هذا ميسرة بن عبد ربّه \_كان كذّاباً وضّاعاً\_وضع في فضل قزوين أربعين حديثاً. قال أبوزرعة: كان يقول: إنّي أحتسب في ذلك. و قال ابن الطبّاع: قلت لميسرة: من أين جنت بهذه الأحاديث: «من قرأ كذا فله كذا»؟ قال: وضعته أُرغّب الناس فيه. و قد وصفه جماعة بالزهد.

و هكذا كان الحسن ــالراوي عن العسيمب بن واضحــمتن يضع الحديث حسبةً. و كان نعيم بن حمّاد يضع الحديث في تقوية السنّة <sup>٢</sup>.

و كان الهيثم الطائتي يقوم عامّة الليل بالصلاة، فإذا أصبح يجلس و يكذب، و أمثاله كثير من الزهّاد كانوا من الوضّاعين حسبة لله فيما زعموا؟.

قال ابن الجوزيّ: منهم قوم وضعوا الأحاديث في الترغيب و الترهيب؛ ليحنّوا الناس بزعمهم على الخير و يزجروهم عن الشرّ. و هذا تعاطٍ على الشريعة، و مضمون فعلهم أن الشريعة ناقصة تحتاج إلى تتمّة، فقد أتممناها. ثمّ أسند إلى أبي عبد الله النهاونديّ، قال: قلت لغلام خليل: هذه الأحاديث التي تحدّث بها من الرقائق؟ فقال: وضعناها لنرقّق بها قلوب العامّة. و كان غلام خليل هذا يتزهّد و يهجن شهوات الدنيا و يـتقوّت البـاقلاء تصوّفاً. و غُلقت أسواق بغداد يوم موتد<sup>ع</sup>.

١. التذكار للفرطبيّ، ص ١٥٥-١٥٦. (الغدير، ج ٥، ص ٢٧٥-٢٧٦)؛ راجع: تفسير الفرطبيّ (المقدّمة)، ج ١، ص٧٨. ٢. راجع: الغدير، ج ٥، ص ٢٦٨ و ٢٦٦. ٣. و قد أفرد العلامة الأمينيّ فصلاً أورد أسماءهم فيه (المصدر نفسه، ص ٢٧٥-٢٧٧). ٤. الموضوعات، ج ١، ص ٢٩-٤.

\* \* \*

٤. وضع الحديث تزلّفاً لدى الأمراء. كان بعض ضعفاء النفوس من المحدّثين الضعيفي الإيمان يتزلّفون لدى الأمراء و السلاطين، بوضع أحاديث تروقهم، أو تشيد من شناعاتهم في السياسة و الحكم.

كان الرشيد يعجبه الحمام و اللهو به، فأهدي إليه حمام، و عنده أبو البختريّ القاضي<sup>١</sup>، فقال: روى أبو هريرة عن النبيّ أنّه قال: لا سبق إلّا في خفّ أو حافر أو جناح. فزاد جناح. و قد وضعها تزلّفاً لدى الرشيد، فأعطاه جائزة سنيّة. و لمّا خرج قال الرشيد: واللهِ لقـد علمت أنّه كذّاب، و أمر بالحمام أن يذبح. فقيل له: و ما ذنب الحمام؟ قال: من أجله كُذب على رسول الله تَشْتُنْنَيْ ٢. و حكى ابن الجوزيّ نظير هذه القصّة لغيات بن إبراهيم بمحضر المهديّ العبّاسيّ<sup>٣</sup>.

و هكذا حدّث الرشيدَ: أنّ جعفر بن محمّد حدّثه عن أبيه: أنّ جـبرائـيل نـزل عـلى النبيَّ الثنَّ و عليه قباء أسود و منطقة. و إنّما قال ذلك؛ لأنّ ذلك كان شعار العـبّاسيّين. فدخل يحيى بن معين، فقال له: كذبت يا عدو الله، و قال للشرطيّة خذوه... فـقال فـيه المعافى التميميّ:

ويل و عبول لأبي البختري إذا توافى الناس في المحشر مسن قسوله الزور و إعسلانه بالكذب في الناس على جعفر إلى آخر الأبيات، و هي مشهورة. و لمّا بلغ ابن المهديّ موته قال: الحمد لله الذي أراح المسلمين منه<sup>2</sup>.

و روى ابن الجوزيِّ عن زكريًّا بن يحيى الساجيّ، قال: بلغني أن أبا البختريِّ دخـل

٨. أبوالبختري، وهب بن وهب، انتقل من المدينة إلى بغداد في خلافة هارون الرشيد، فولًا القضاء بعسكر المهديّ (المحلّة المعروفة بالرصافة بالجانب الشرقيّ من بغداد) ثمّ عزله و ولّاه القضاء بمدينة الرسول للمُتَعَقَّظ بعد بكار بن عبد الله الزيبريّ، و جعل إليه ولاية حربها، مع القضاء. ثمّ عزله، فقدم بغداد و أقام بها إلى أن هلك سنة (٢٠٠ هـ).
٢. راجع: تغيير القرطييّ (المقدّمة)، ج١، ص٢٩٠.
٣. من العزان لابن حجر، ج٦، ص٢٢٣.

على الرشيد ــو هو قاضــو هارون إذ ذاك يطيّر الحمام، فقال: هل تحفظ في هذا شيئاً؟ فقال: حدّثني هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة: «إن النبيّ ﷺ كان يطيّر الحمام». فقال هارون: أخرج عنّي. ثمّ قال: لولا أنّه رجل من قريش لعزلته.

قال ابن الجوزيّ: هذا الحديث من عمل أبي البختريّ، و اسمه وهب بن وهب. كان من كبار الوضّاعين`.

و روى حديث القباء الأسود، قال: لمّا قدم الرئسيد المدينة أعـظم أن يـرقى مـنبر النبيَّ اللَّذِي في قباء أسود و منطقة. فقال أبو البختريّ: «حدّثنا جعفر بن محمّد عن أبيه قال: نزل جبرئيل على النبيَّ اللَّنِي و عليه قباء أسود و منطقة، محتجزاً فيها بخنجر».

قال يحيى بن معين: وقفت على حلقة أبي البختريّ و هو يحدّث بهذا الحديث، مسنداً عن جعفر بن محمّد عن أبيه عن جابر. فقلت له: كذبت يا عدوّ الله، على رسول الله. قال: فأخذني الشُرَط. فقلت: هذا يزعم أنّ رسول ربّ العالمين نزل على النبيّ و عليه قـباء. فقالوا لي: هذا والله قاصّ كذّاب. و أفرجوا عني

و الأحاديث في أولاد العبّاس و ملكهم، ولا سنيّما الزيّ العـبّاسيّ الذي تــزيّا بــه جبرائيل، كثيرة، أوردها ابن الجوزيّ في موضوعاته و فنّدها خير تفنيد فراجع<sup>٣</sup>.

\* \* \*

٥. الوضع نزولاً مع سياسة الطغاة. كان معاوية أوّل من وضع سياسته على وضع الوضع نزولاً مع سياسة الطغاة. كان معاوية أوّل من وضع الوضع الموادية. والموادية في التغلّب على واقع الإسلام الرفيع.

قال الأستاذ أبو ريّة: لا بدّ لنا أن نكشف عن ناحية خطيرة من نواحي الوضع في الحديث، كان لها أثر بعيد في الحياة الإسلاميّة، و لا يزال هذا الأثر يعمل عمله في الأفكار العفنة و العقول المتخلّفة و النفوس المتعصّبة. ذلك أن السياسة قد دخلت في هذا الأمر، و أثّرت فيه تأثيراً بالغاً، فسخّرته ليؤيّدها في حكمها، و جعلته من أقوى الدعائم لإقامة

۱. الموضوعات، ج۲، ص۱۲.

۲. المصدر نفسه، ص۷۵ـ٤۸.

٣. المصدر نفسه، ج٢، ص ٣٠-٣٧.

بنائها.

و قد علا موج هذا الوضع السياسيّ و طغا ماؤه في عهد معاوية الذي أعـان عـليه وساعده بنفوذه و ماله، فلم يقف وُضّاع الحديث عند بيان فضله و الإشادة بذكره، بـل أمعنوا في مناصرته، و التعصّب له، حتّى رفعوا مقام الشام الذي يحكمه إلى درجة لم تبلغها مدينة الرسولﷺ و لا البلد الحرام الذي ولد فيه. و أسـرفوا فـي ذلك إسـرافاً كـثيراً، و أكثروا حتّى أُلفت في ذلك مصنّفات<sup>(</sup>.

و ذكر ابن أبي الحديد عن شيخه أبي جعفر الإسكافيّ: أنّ معاوية وضع قــوماً مــن الصحابة و قوماً من التابعين، على رواية أخبار قبيحة في عليّ ﷺ تقتضي الطـعن فــيه و البراءة منه، و جعل لهم على ذلك جُعلاً يُرغَب في مثله، فاختلقوا مــا أرضـاه. مـنهم: أبو هريرة، و عمرو بن العاص، و المغيرة بن شعبة، و من التابعين عروة بن الزبير.

روى الزهريّ أنّ عروة بن الزبير حدّثته، قال: حدّثتني عائشة، قالت: كنت عند رسول الله ﷺ إذ أقبل العبّاس و عليّ. فقال: يا عائشة، إنّ هذين يـموتان عـلى غـير مـلّتي \_أو قال\_غير ديني.

و في حديث آخر عنه، قال: حدثتني عائشة، قالت: كنت عند النـبيّ ﷺ إذ أقـبل العبّاس و عليّ، فقال: يا عائشة، إن سرّك أن تنظري إلى رجلين من أهل النار، فانظري إلى هذين قد طلعا.

و أما عمرو بن العاص فقد أخرج عنه البخاريّ و مسلم بإسناد متّصل إليه، قال: سمعت رسول الله الله الله عليه الله وصالح المؤمنين».

و أمّا أبو هريرة فروي عنه الحديث الذي معناه: أنّ عليّاً الله خطب ابنة أبي جهل في حياة رسول الله الله في فأسخطه، فخطب، و قال: لاها الله، لا تجتمع ابنة وليّ الله و ابنة عدوّ الله أبي جهل، إنّ فاطمة بضعة منّي يؤذيني ما يؤذيها. فإن كان عليٌّ يريد ابنة أبي جهل

أضواء على السنة المحمندية، ص١٢٧-١٢٧.

فليفارق ابنتي، و ليفعل ما يريد.

و أيضاً روى أبو جعفر عن الأعمش قال: لمّا قدم أبو هريرة العراق مع معاوية عام الجماعة ، جاء إلى مسجد الكوفة، فلمّا رأى كثرة من استقبله من الناس جثاعلى ركبتيه، ثمّ ضرب صلعته مراراً، و قال: يا أهل العراق، أتزعمون أنّي أكذب على الله و على رسوله <sup>٢</sup> و أحرق نفسي بالنار! والله لقد سمعت رسول الله تشتينية يقول: «إنّ لكلّ نبيّ حرماً، و إنّ حرمي بالمدينة ما بين عَير إلى ثور. فمن أحدث فيها حدثاً فعليه لعنة الله و الملائكة و الناس أجمعين»، و أشهد أنّ عليّاً أحدث فيها. فلمّا بلغ معاوية قوله أجازه و أكرمه و ولاه إمارة المدينة <sup>7</sup>.

و أيضاً روى عن شيخه أبي جعفر: أنّ معاوية بذل لسمُرة بن جندب الرجل الوقع-مائة ألف درهم حتّى يروي أنّ هذه الآبة لذلت في عليّ بن أبي طالب: ﴿وَ مِنَ النّاسِ مَن يُعجِبُكَ قُولُهُ في الحَياةِ الدُّنيا وَ يُشهِدُ الله عَلَ ما في قَلِيدٍ وَ هُوَ أَلَدُ الحِصامِ وَ إذا تَوَلَّ سَعَى في الأَرضِ لِيُفسِدَ فيها وَ يُهلِكَ الحَرثَ وَ النَّسَلَ وَ اللهُ لا يُحِبُّ الفَسادَهُ <sup>3</sup> و أنّ الآية الأخرى نزلت في ابن ملجم، و هي قوله تعالى خودَ مِنَ النّاسِ مَن يَشْرِي نَفسَهُ ابتِغاءَ مَسرضاةِ اللهِ وَ اللهُ في ابن ملجم، و هي قوله تعالى خودَ مِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِي نَفسَهُ ابتِغاءَ مَسرضاةِ اللهِ وَ اللهُ في ابن ملجم، و هي قوله تعالى خودَ مِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِي نَفسَهُ التِغاءَ مَسرضاةِ اللهِ وَ اللهُ في ابن ملجم، و هي قوله تعالى خودَ مِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِي نَفسَهُ التِغاءَ مَسرضاةِ اللهِ وَ اللهُ في ابن ملجم، و هي قوله تعالى خودَ مِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِي نَفسَهُ التِغاءَ مَسرضاةِ اللهِ وَ اللهُ

نعم. كان معاوية يرى لنفسه ما يضاهي به عليّاً في مثل مقامه و مرتبته. و من ثَمّ كان

- ١. هو العام الذي نزل فيه الإمام السبط الأكبر عن الحكم لمعاوية الطاغية، حقناً لدماء المسلمين سنة (٤١ هـ). و سمّوه عام الجماعة. قال أبو ريّة: و هو في الحقيقة كان عام التفرقة (اضواء على السنّة المحمّدية ـ بـ الهامش-ص٢١٦).
- ٢. قال أبو ريّة: يبدو من هذا القول أنَّ كذب أبي هريرة على النبيّ كان قد أستهر من أوّل يومه حتى عمّ الآفاق. لأنه قال ذلك و هو بالعراق، و أنَّ الناس جميعاً كانوا ينحدّثون عن هذا الكذب في كلّ مكان. قلت: و لقد كان معروفاً بالكذب قبل ذلك. روى ابن أبي الحديد في شرح تهج البلاغة (ج ٤، ص٦٧- ١٨): أنَّ عمر ضربه بالدرّة، و قال له: قد أكثرت من الرواية و أُخْرِبك أن تكون كاذباً على رسول الله تَقَايَتُنَيَّقَ. ٣. راجع: شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، ج ٤ ص٦٢- ١٨.

يحاول الانتشال من مقامه الوضيع ليتسنّى له المقابلة مع مثل أمير المؤمنين بلغ فكان يجعل الجعائل للوضع في تفضيله و تفضيل بلاده التي كان يحكمها، و حاضرة ملكه، كان يجهد جهده في ذلك.

قال أبو ريّة: و معاوية حكما هو معروف أسلم هو و أبوه يوم فتح مكّة، فهو بذلك من الطلقاء. و كان كذلك من المؤلّفة قلوبهم الذين كانوا يأخذون ثمناً لإسلامهم. و هو الذي هدم مبدأ الخلافة الرشيدة في الإسلام، فلم تقم لها من بعده إلى اليوم قائمة. و قد اتّخذ دمشق حاضرة لملكه، و قد وضعوا فيه و في تفضيل الشام أحاديث نسبوها إلى رسول الله تشتي نذكر منها: ما أخرجه الترمذي أنّ النبيّ قال لمعاوية: اللّهمّ اجعله هادياً مهدياً. و في حديث آخر أنّ النبيّ قال: اللّهمّ علّمه الكتاب و الحساب و قد العذاب و هناك زيادة.. و أدخله الجنّة.

و على كثرة ما جاء في فضائل معاوية من أحاديث لا أصل لها، فإنَّ إسحاق بن راهويه و هو الإمام الكبير و شيخ البخاري قد قال: إنه لم يصحّ في فضائل معاوية شيء <sup>(</sup>.

و للعلّامة الأمينيّ هنا مقال صاف بشأن المعالاة في فضائل معاوية، و قد أردفها بما ورد في ذمّه من أحاديث صحاح لا مغمز في إسنادها، جعلنا في غنيّ عن الكلام فيه هنا، فراجع<sup>٢</sup>.

و هكذا ذكر الأستاذ أبو ريّة: أنّ إشادة كهّان اليهود ـ يريد كعباً و أذنابه ـ إلى أنّ ملك النبيّ سيكون بالشام إنّما هو لأمر خبئ في أنفسهم. و قد تبيّن أنّ الشام ما كان لينال من الإشادة بذكره و الثناء عليه، إلّا لقيام دولة بني أميّة فيه، تلك الدولة التي قلبت الحكم من خلافة عادلة إلى ملك عضوض، و التي تحت كنفها و في أيّامها نشأت الفرق الإسلاميّة التي فتّت في عضد الدولة الإسلاميّة و مزّقتها تمزيقاً، و استفاض فيها وضع الحديث. فكان جديراً بكهنة اليهود أن ينتهزوا هذه الفرصة و ينفخوا في نار الفـتنة، و يـمدّوها

۲. الغذير، ج ۱۰، ص ۱۳۸، فما بعد.

أضوا، على السنة المحتدية، ص١٢٨.

بجيوش الأكاذيب و الكيد. وكان من هذه الأكاذيب أن بالغوا في مدح الشام و أهله، و أنَّ الخير كلَّ الخير فيه، و الشرَّ كلَّ الشرَّ في غيره <sup>(</sup>.

و ممّا قاله هؤلاء الكهنة بهذا الشأن: إنّ مُلك النبيّ سيكون بالشام، روى البيهقيّ في الدلائل عن أبي هريرة ــتلميذ كعبــمرفوعاً: الخلافة بالمدينة و المُلك بالشام. و عــن كعب: أهل الشام سيف من سيوف الله ينتقم الله يهم ممّن عصاه.

و من حديث: ستفتح عليكم الشام، فإذا خُيّرتم المنازل فيها فعليكم بمدينة يقال لها: «دمشق» ـو هي حاضرة الأمويّين\_فإنّها معقل المسلمين في الملاحم، و فسطاطها منها بأرض يقال لها: «الغوطة».

و قد جعلوا دمشق هذه، هي الربوة التي ذكرت في القرآن الكريم: ﴿وَ آوَيناهُما إِلَى رَبِوَةٍ ذاتٍ قَرارٍ وَ مَعينٍ» <sup>٢</sup>و ذلك في حديث مرفوع إلى النبي الشي قرارٍ و قد جعلها أبو هريرة من مدائن الجنّة أيضاً في حديث رفعه إلى النبي تلاقي هذا نصّه: «أربع مدائن من مدائن الجنّة: مكّة، و المدينة، و بيت المقدس، و دمشق،

و هكذا نرى معاوية الذي تعلّم من كعب كليف يضع الحديث، يـصف نـفسه بأنّ النبيَّ تَنْتَشَقُقُ وعده بأنّه سيلي الخلافة من بعده. قال في خطبته لمّا عاد من العراق إلى الشام بعد بيعة الإمام الحسن للله سنة (٤١ هـ): «أيّها الناس، إنّ رسول الله تُنْتَقُقُ قال: إنّك ستلي الخلافة من بعدي، فاختر الأرض المقدّسة، فإنّ فيها الأبدال»<sup>٤</sup> قال أبو ريّة: و مـا كـاد

- أضواء على السنَّة السحمندية، ص ١٧٠.
   ٢٠ المؤمنون (٢٣): ٥٠.
  - ٢. أخواء هلي السنَّة المحمَّديَّة، ص ١٣٩.
- ٤. شرح نهج البلاطة ج ٤، ص٧٢. و الأبدال، جمع بِدْل أو بَدَل بِمعنى الخَلَف أو الكريم و الشريف، عـنوان يـطلق على فئة خاصّة من عباد الله ذوي منزلة رفيعة بين أولباء الله. وإذا مضى أحدهم إلى جوار ربّه خلفه آخر مثله. قال ابن الأثير: هم الأولياء و المُبّاد. الواحد بِدْل كحِمْل و أحمال، و بَدَل كجَمَل و أحمال. سمّوا بذلك لأنهم كلّما مات واحد منهم أبدل بآخر... (النهاية لابن أثير، حرف الباء)

و في حديث خالد بن الهيثم الفارسيّ عن الرضاطيُّة: سأله عمّا يقول الناس: إنّ في الأرض أبدالاً: فمن هؤلاه؟ قال: صَدَقوا؛ الأبدال الأوصياء، جعلهم الثقَّقَ في الأرض بدل الأنبياء ـأي خَـلَفهمـإذ رفـع الأنبياء و ختمهم بمحمّدتَ فَكَنْ (راجع: سَفِينة البحار، للشيخ عبّاس القمّيّ، حرف الباء).

معاوية يذكر أنَّ الشام أرض الأبدال إلَّا و ظهرت أحاديث مرفوعة عن هؤلاء الأبدال و قد أوردها السيوطيّ في الجامع الصغير <sup>(</sup>.

و بذلك نكشف عن جانب خطير من كيد الدهاء اليهوديّ للمسلمين و دينهم و ملكهم. ذلك أنّهم لم يكتفوا بما قالوه في الشام بل زادوا على ذلك بأن جعلوا الطائفة الظاهرة على الحقّ تكون في الشام كذلك، و حتّى نزول عيسى الذي قالوا عنه: سيكون بأرضه.

فقد جاء في الصحيحين: «لا تزال طائفة من أمّتي ظاهرين على الحقّ لا يضرّهم مَن خذلهم و لا من خالفهم، حتّى يأتي أمر الله و هم كذلك. روى البخاريّ: هم بالشام <sup>7</sup>. و في رواية أبي أُمامة الباهليّ: أنّهم لمّا سألوا النبيّ قال: بيت المقدس و أكناف بيت المقدس<sup>7</sup>. و في مسلم عن أبي هريرة: أنّ النبيّ قال: لا يزال أهل الغرب ظاهرين على الحقّ حتّى تقوم الساعة. قال أحمد و غيره: هم أهل الشام.

و في كشف الخفاء: أنّ كعب الأحبار قال أهل الشام سيف من سيوف الله، ينتقم الله بهم من العصاة.

قال أبو ريّة: و لعلّ العصاة هُمَّا هُمَ الذين لا ينضؤون تحت لواء معاوية، و يتّبعون غيره. و غيره هو الإمام أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب الله<sup>ع</sup>.

نعم، وجد أهل الحقد على الإسلام في معاوية و الشام أرضيّة خـصبة لبـذر النـفاق و التفريق بين كلمة المسلمين، فعادوا عليّاً ﷺ حيث وجدوه المثال الأتمّ لحقيقة الإسلام الناصعة، و أفرغوا عداءهم له و للإسلام، في قالب الثناء على معاوية و الشام بلد الأبدال،

٢. جامع البخاريّ، ج٤، ص٢٥٢.

أضواء على السنة المحمدية، ص ١٣١-١٢١.
 ثهاية الإرب للنويري، ج١، ص٣٣٣.

٤. افتواء هلى السنّة المحمّديّة، ص ١٧٠-١٧٠١. و من طريف ما يُذكر هنا: أنّ رجلاً لقي كعب الأحبار فسلم عليه و دعا له. فسأله كعب: ممّن هو؟ فقال: من أهل الشام. قال: لعلّك من الجند الذين يدخلون الجنّة منهم سبعون ألفاً بغير حساب. قال الرجل: و من هم؟ قال: أهل دمشق. قال: لست منهم. قال: فلعلّك من الجند الذين يدخلون الجنّة منهم مبعون ألفاً بغير حساب. قال الرجل: و من هم؟ قال: أهل دمشق. قال: لست منهم. قال: فلعلّك من الجند الذين يدخلون الجنّة منهم مبعون ألفاً بغير حساب. قال الرجل: و من هم؟ قال: أهل دمشق. قال: لست منهم. قال: فلعلّك من الجند الذين يدخلون الجنّة منهم مبعون ألفاً بغير حساب. قال الرجل: و من هم؟ قال: أهل دمشق. قال: لست منهم. قال: فلعلّك من الجند الذين ينظر الله إليهم في كلّ يوم مرّتين، قال: و من هم؟ قال: أهل فلسطين. قال الرجل: أنا منهم. و في لفظ: قال: لملّك من الجند الذين ينظر الله الجند الذين يشغر الله في كلّ يوم مرّتين، قال: و من هم؟ قال: أهل فلسطين. قال الرجل: أنا منهم. و في لفظ: قال: لملّك من الجند الذين عمال من الجند الذين ينظر الله إليهم في كلّ يوم مرّتين، قال: و من هم؟ قال: أهل فلسطين. قال الرجل: أنا منهم. و في لفظ: قال: لملّك من الجند الذين يشغر الله المنهم. و في لفظ: قال: أمن من أله الجند الذين يشغم. و في لفظ: قال: أهل منهم؟ قال: أهل حمص (تاديخ دمثق لابن عساكر، ج١٠، ص٥٥).

فيما اختلقوه.

أخرج ابن الجوزيّ من طريق عبد الله بن أحمد بن حنيل، قال: سألت أبي ما تقول في عليّ و معاوية؟ فأطرق، ثمّ قال: أيش أقول فيهما، أنّ عليّاً للله كان كثير الأعداء، ففتَّش أعداؤه له عيباً فلم يجدوا، فعمدوا إلى رجل \_يريد معاوية\_قد حاربه و قاتله فأطروه، كيداً منهم لعليّ للله <sup>(</sup>

قال ابن حجر: فأشار بهذا إلى ما اختلقوه لمعاوية من الفضائل ممّا لا أصل لد. قال: وقد ورد في فضائل معاوية أحاديث كثيرة، ليس فيها ما يصحّ من طريق الإسناد. و بذلك جزم إسحاق بن راهويه و النسائيّ و غيرهما<sup>؟</sup>.

و من طريف الأمر، أنّ البخاريّ في كتاب الفضائل نراه عنون الساب الذي خسصّه بمعاوية، بقوله: «باب ذكر معاوية»، و لم يجرأ أن يعنونه بلفظة «الفضائل» كما في سائر الأبواب، و بالفعل لم يأت فيه شيئاً مذكوراً ، و هكذا ابن الجوزيّ و غيره. و من ثمّ قال ابن حجر في الشرح: عبّر البخاريّ في هذه الترجمة بقوله «ذكر» و لم يقل: «فضيلة» و لا «منقبة»، لكون «الفضيلة» لا تؤفيد من حديث الباب أي أي لا تستفاد فضيلة من الحديث الذي ذكره تحت هذه الترجمة، و قد عرفت أنّه لم يصحّ فيه حديث.

و روى الذهبيّ قال: سئل النسائيّ ــو هو بدمشق\_عن فضائل معاوية، فقال: ألا يرضى رأساً برأس، حتّى يُفضَّل؟ قال الذهبيّ: فما زالوا يدافعونه حتى أُخــرج مــن المسـجد، و حُمل إلى مكّة، فتوفيّ بها<sup>ر</sup>.

#### \* \* \*

و هكذا استمرّ الحال بعد معاوية ما دامت السلطة الأمويّة قائمة. فهذا هشام بن عبد

١. الموضوعات، ج٢، ص٢٤.
 ٢. فتح البادى يشرح البخاري لاين حجر، ج٧، ص٨٨.
 ٣. جامع البخاري، ج٥، ص٥٥.
 ٩. الموضوعات، ج٢، ص١٥.
 ٥. فتح البادي، ج٢، ص١٨.
 ٥. فتح البادي، ج٢، ص١٨.
 ٢. سير أعلام النبلاء، ج٤١، ص١٣٢. و هو الذي روى حديث «اللهم لا تشبع بطنه»، ص١٢٩.

الملك نراه يفرض على أتباعه و متملّقيه من علماء ذلك العصر أن يرووا أنّ الآية: ﴿وَ الَّذِي تَوَلَّى كِبِرَهُ مِنهُم لَهُ عَذابٌ عَظيمٌ ﴾ ` نزلت في عليّ لللهِ فأقرّوه على ذلك `.

\* \* \*

٦. الوضع نزولاً مع رغبة العامّة، و رغبة فيما بأيديهم من حطام الدنيا. و هذه مهنة القصّاصين، يقصّون على الناس القـصص و الأسـاطير البـائدة و يـحدّثونهم الغـرائب و العجائب، ليستدرّوا ما لديهم من تقود و إعانات و فضول طعام.

و قد كان وضع الحديث لإرضاء الناس و ابتغاء القبول عندهم، و استمالتهم لحضور مجالسهم الوعظيّة، و توسيع حلقاتهم، أمراً رائجاً و لا يزال.

قال القرطبيّ في مقدّمة تغسير. منهم (من الوُضّاع و الكندّابـين) قــوم مــن السـوَّال والمُكدِين، يقفون في الأسواق و المساجد، فيضعون عسلى رســول الله ﷺ أحــاديث بأسانيد صحاح قد حفظوها، فيذكرون الموضوعات بتلك الأسانيد<sup>7</sup>.

قال ابن الجوزيّ: هناك قوم لتبقّ عليهم الحفظ، فضربوا نقد الوقت، و ريّما رأوا أن الحفظ معروف، فأتوا بما يغرب مستل يحصل مقصودهم، فهؤلاء قسمان، أحدهما: القُصّاص، و معظم البلاء منهم يجري؛ لأنّهم يزيدون أحاديث تثقف و ترقّق، و الصحاح يقلّ فيها هذا. ثمّ إنّ الحفظ يشقّ عليهم و يتفق عدم الدين، و من يحضرهم جمّال، فيقولون. و لقد حكى لي فقيهان ثقتان عن بعض قُصّاص زماننا و كان يظهر النسك و التخمّع، أنّه حكى لهما، قال: يوم عاشوراء، قال رسول الله تشتريّ: من فعل اليوم كذا فله كذا، و من فعل كذا فله كذا، إلى آخر المجلس. فقالاله: و من أين حفظت هذه الأحاديث؟ فقال: والله ما حفظتها، و لا أعرفها، بل في وقتي قلتها.

قال: و لا جرم كان القُصّاص شديدي النعير، ساقطي الجاه، لا يلتفت الناس إليهم، فلا

١. النور (٢٤): ١١. ٢. الموضوحات في الأثار و الأخبار لهاشتم معروف الحسنى، ص١٣٧ و ١٩٩. ٣. تفسير القرطين، ج١، ص٧٩.

لهم دنيا و لا آخرة. و قد صنّف بعض قصّاص زماننا كتاباً فذكر فيه: «أنّ الحسن و الحسين دخلا على عمر بن الخطّاب و هو مشغول، فلمّا فرغ من شغله رفع رأسه فرآهما، فقام فقبّلهما، و وهب لكلّ واحد منهما ألفاً، و قال: اجعلاني في حلّ، فما عرفت دخولكما، فرجعا و شكراه بين يدي أبيهما عليّ الله. فقال عليّ: سمعت رسول الله الله يقول: عمر ابن الخطّاب نور في الإسلام و سراج لأهل الجنّة. فرجعا فحدّثاه. فدعا بدواة و قرطاس وكتب: بسم الله الرحمن الرحيم، حدّثني سيّدا شباب أهل الجنّة عن أبيهما المرتضى عن جدّهما المصطفى أنّه قال: عمر نور الإسلام في الدنيا و سراج أهل الجنّة في الجنّة. و أوصى أن تُجعل في كفنه على صدره، فوضع. فلمّا أصبحوا وجدوه على قبره، و فيه: صدق الحسن و الحسين و صدق أبوهما و صدق رسول الله الم

قال ابن الجوزيّ: و العجب بهذا الذي بلغت به الوقاحة إلى أن يضيف مثل هذا. و ما كفاه حتّى عرضه على كبار الفقهاء، فكتبوا عليه تصويب ذلك التصنيف. فلا هو عرف أنّ مثل هذا محال و لا هم عرفوا. و هذا جهل متوفّر، علم به أنّه من أجهل الجهال الذين ما شمّوا ريح النقل، و لعلّه قد سمعه من بعض الطرقيّين <sup>(</sup>. قال الإمام أحمد بن حنبل: أكذب الناس السؤّال و القُصّاص. و عن أبي قلابة: ما أمات العلم إلّا القُصّاص. و كان أبو عبد الرحمان يقول: اتّقوا القُصّاص <sup>(</sup>.

\* \* \*

و كان الذي أحدث القصص \_في المساجد\_ هو معاوية بن أبي سفيان. فــقد أخــرج الزبير بن بكار في أخبار المدينة عن نافع و غيره من أهل العلم، قالوا: إنّما القصص محدث أحدثه معاوية حين كانت الفتنة <sup>٣</sup>.

١. الموضوعات، ج ١، ص ٤٤- ٤٥.

٣. المصدر نفسه.

أضواء هلى السنَّة المحمَّديَّة، ص١٢٤.

لكن سيوافيك في قصّة الإسرائيليّات أنّ القصص في المساجد، حدث في أواخر عهد عمر، حين استجازه تميم الداريّ فأجازه أن يقصّ قائماً في مسجد المدينة <sup>(</sup>. و هكذا استمرّ على عهد عثمان، حتّى كان الإمام أمير المؤمنين لله هو الذي طرد القُصّاص من المساجد على عهده <sup>(</sup>، الأمر الذي قد أصرّ معاوية على تدوامه في المساجد، منذ أن أجازه عمر بن الخطّاب.

و كان الذي أشاع القصّ في المساجد هو كعب الأحبار؛ حيث انتهز الفرصة أيّام الفتنة لبتٌ مخاريقه بين المسلمين كيداً بالإسلام؛ و ذلك أن وجد من سياسة معاوية إمكان إشاعة أساطيره بين الناس.

كان كعب قد توعده عمر بالنفي إلى أرض القردة إذا هو روى إسرائيليّاته أو ما كان يلصقه بالنبيَ ﷺ من أحاديث خرافة (ستوافيك في حقل الإسرائيليّات). فلم يجد كعب تلقاء هذا التهديد مناصاً من أن يذعن في غيظ و موجدة، ثمّ أخذ يسعى في الخفاء لكي يحقّق أغراضه التي أسلم من أجلها. قال أبو ريّة: و ما لبث أن أُتـيحت له فـرصة المؤامرة التي دبّرتها جمعيّة سرّيّة لقتل عمر، فاشترك هو فيها، و نفخ في نارها.

فلمّا خلاله الجوّبقتله، أطلق العنان لنفسه لكي يبتّ ما شاء الكيد اليهوديّ أن يبتّ من الخرافات الإسرائيليّات التي تشوّه بهاء الدين، يعاونه في ذلك تلاميذه الكبار أمثال: عبد الله بن عمرو بن العاص، و عبد الله بن عمر بن الخطّاب، و أبي هريرة.

و قد درس هذا الكاهن اليهوديّ في ملامح معاوية تحقيق أهداف و إمكان رواج إسرائيليّاته، فلم يدع تلك الفرصة، و اغتنمها منذ عهد عثمان.

ذلك أنّه لما اشتعلت نيران الفتنة في زمن عثمان و اشتدَّ زفيرها، حتَّى التهمت عثمان فقتلته و هو في بيته، لم يدع هذا الكاهن الماكر هذه الفرصة تمرّ دون أن يبتهلها، بل أسرع ينفخ في نارها، و يسهم بكيده اليهوديّ فيها ما استطاع إلى ذلك سبيلاً. و قد كان من كيده

١٦٠-١٥٩ التبلاء، ج٢، ص٤٤٧.
 ٢. فجو الإسلام لأحمد أمين، ص١٥٩-١٦٠.

في هذه الفتنة أن أرهص بيهوديّته بأنّ الخلافة بعد عثمان ستكون لمعاوية. فقد روى وكيع عن الأعمش عن أبي صالح: أنّ الحادي كان يحدو بعثمان يقول: إنّ الأمــير بــعده عــليَّ

فقال كعب: بل هو صاحب البغلة الشهباء ـ يعني معاويةـ و كان يراه يركب بغلة، فبلغ ذلك معاوية فأتاه، فقال: يا أبا إسحاق ما تقول هذا؟ و هاهنا عليّ و الزبير و أصحاب محمّد! قال: أنت صاحبها \_لعلّه أردف ذلك بقوله: إنّي وجدت ذلك في التوراة\_كما هي عادته.

و قدّر معاوية هذه اليد الجليلة لكعب، و أخذ يغمره بإفضاله.

و قد عُرف من تاريخ هذا الكاهن أنه تحوّل إلى الشام في عهد عثمان، و عاش تحت كنف معاوية، فاستصفاه معاوية لنفسه و جعله من خلصائه، لكي يـروي مـن أكـاذيبه و إسرائيليّاته ما شاء أن يروي في قصصه لتأييده، و تثبيت قوائم دولته. و قد ذكر ابن حجر العسقلانيّ بأنّ معاوية هو الذي أمر كعباً بأن يقصّ في الشام<sup>٢</sup>. و هو

الذي بثِّ أحاديث تفضيل الشَّام و أهلها، سواء بتفسه أو على يد تلامذته.

أتسام الوضّاعين

قسّم ابن الجوزيّ الرواة الذين وقع في حديثهم الموضوع و الكذب و المـقلوب إلى خمسة أقسام:

القسم الأول: قوم غلب عليهم الزهد و التقشّف، فتغفّلوا عن الحفظ و التمييز. و منهم من ضاعت كتبه أو احترقت أو دفنها، ثمّ حدّث من حفظه فغلط. فهؤلاء تارة يسرفعون المرسل، و تارة يسندون الموقوف، و تارة يقلبون الإسناد، و تارة يدخلون حديثاً في حديث.

> ١. النزاع و التخاصم فيما بين بني أمية و بني هاشم للمقريزيّ، ص١٥. ٢. الإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر، ج٢، ص١٣١٦ راجع: أضواء على السنّة المحمّديّة، ص١٧٩ـ١٨١.

**و القسم الثاني:** قوم لم يعانوا على النقل، فكثر خطاؤهم و فحش، على نحو ما جرى للقسم الأوّل.

و القسم الثالث: قوم ثقات لكنّهم اختلطت عقولهم في آخر أعمارهم، فخلطوا فـي الرواية.

و القسم الرابع: قوم متغفّلون، فمنهم من كان يُلقّن فيتلقَّن، و منهم من يروي حديثاً فيظنّ أنّه سمعه و لم يسمعه، أو يظنّ جواز إسناد ما لم يسمع. و قد قيل لبـعضهم: هـذه الصحيفة سماعك؟ فقال: لا، و لكن مات الذي رواها فرويتها مكانه. و منهم من كان بعض أولاده يضع له الحديث، فيدوّن و لا يعلم.

و القسم الخامس: قوم تعمّدوا الكذب، و هؤلاء على ثلاثة أصناف:

الصنف الأوّل: قوم رووا الخطأ من غير أن يعلموا أنّه خطأ. فلمّا عرفوا وجه الصواب أنفوا أن يرجعوا، فأصرّوا على خطائهم، أنفة أن ينسبوا إلى غلط.

و الصنف الثاني: قوم رووا عن كذّابين و عن ضعفاء يـعلمونهم، لكـنهم دلّسـوا فـي أسمائهم. فالكذب من أولئك العِجّر وحين، والخطأ القبيح من هؤلاء المدلّسين.

و الصنف الثالث: قوم تعمّدوا الكذب الصريح.

و هؤلاء، منهم الزنادقة، وضعوا الحديث قصداً إلى إفساد الشريعة، و إيقاع الشكّ في قلوب العامّة، والتلاعب بالدين، أمثال: ابن أبي العوجاء وضع أربعة آلاف حديث. و غيره ممّن وضعوا كمّيّات كبيرة، أحلّوا بها الحرام و حرّموا بها الحلال.

و منهم، أصحاب العصبيّة الجاهلة، كانوا يضعون الحديث نصرة لمذهبهم، و سوّل لهم الشيطان أنّ ذلك جائز.

و منهم، أهل التصوّف والتقشّف، وضعوا الحديث في الترغيب و التـرهيب، ليـحتّوا الناس ـبزعمهمـعلى فعل الخير و ترك الشرّ، و هذا تعاطٍ على الشريعة، و مضمون فعلهم أنّ الشريعة ناقصة تحتاج إلى تتمّة فقد أتمّوها.

و منهم، قوم استجازوا وضع الأسانيد لكلِّ كَلام حسن، فقد حدَّث محمّد بن خالد عن

أبيه قال: سمعت محمّد بن سعيد يقول: لا بأس إذا كان الكلام حسناً أن تضع له إسناداً. و منهم قوم وضعوا الحديث تزلّفاً إلى سلطان أو نيلاً إلى نوال، كما وضع غياث بسن إبراهيم حديث «لا سبق إلّا في نصل أو خفّ أو حافر أو جناح» تزلّفاً إلى المهديّ، و كان يحبّ الحمام.

و منهم من كان يضع الحديث جواباً لسائليه ليُحظى منزلة رفيعة لديد.

و منهم من كان يضع الحديث لقدح أو مدح في أناس لأغراض مختلفة، كالأحاديث الموضوعة في قدح و مدح الشافعيّ و أبي حنيفة.

و منهم من كان يضع الغريب من الحديث، استجلاباً لأنظار العامّة، كما كـان يـفعله التُصّاص؛ و معظم البلاء منهم يجري، لأنّهم يزيدون أحاديث تثقف و ترقّق، و الصحاح يقلّ فيها هذا. لا جرم كان التُصّاص شديدي النعير ساقطي الجاه، لا التفات إليهم، ليست لهم دنيا و لا آخرة.

و من هؤلاء القُصّاص شحّاذون. يضعون الحديث و يسندونه إلى من شاؤوا، و لا سيّما من كان معروفاً لدى العامّة بالجام و القبول.

قال جعفر بن محمّد الطيالسيّ: صلّى أحمد بن حنيل و يحيى بن معين في مسجد الرصافة. فقام بين أيديهم قَصّاص، فقال: حدّثنا أحمد بن حنبل و يحيى بن معين، قالا: حدّثنا عبد الرزّاق عن معمر عن قتادة عن أنس، قال: قال رسول الله تلكيّن «من قال: لا إله إلّا الله، خلق الله كلّ كلمة منها طيراً منقاره من ذهب و ريشه من مرجان ...» و أخذ في قصّة نحو عشرين ورقة. فجعل أحمد ينظر إلى يحيى، و يحيى ينظر إلى أحمد، فقال له: أنت حدّثته بهذا؟ فقال: والله ما سمعت بهذا إلّا الساعة، فلمًا فرغ من قصصه و أخذ أنت حدّثته بهذا؟ فقال: والله ما سمعت بهذا إلّا الساعة، فلمًا فرغ من قصصه و أخذ يحيى: من حدّثك بهذا الحديث؟ فقال: أحمد بن حنبل و يحيى بن معين. فقال له و هذا أحمد، ما سمعنا بهذا قطّ في حديث رسول الله تشريق فإن كان لا بدّ و الكذب فعلى غيرنا! فقال له: أنت يحيى بن معين؟ قال: نعم.

قال: لم أزل أسمع أنّ يحيى بن معين أحمق، ما تحقّقته إلّا الساعة. قال له يحيى: كيف علمت أنّي أحمق؟ قال: كأن ليس في الدنيا يحيى بن معين و أحمد بن حنبل غيركما. قد كتبت عن سبعة عشر أحمد بن حنبل و يحيى بن معين. فوضع أحمد كمّه على وجهه، رقال: دعه يقوم . فقام كالمستهزىء بهما<sup>(</sup>.

### أتطاب الومساعين

قال الحافظ أبو عبد الرحمان النسائيّ ـصاحب السننــ: الكذّابون المعروفون بوضع الحديث على رسول الله ﷺ أربعة: ابن أبي يحيى بالمدينة، و الواقديّ ببغداد، و مقاتل ابن سليمان بخراسان، و محمّد بن سعيد بالشام، يعرف بالمصلوب<sup>٢</sup>.

أمّا ابن أبي يحيى، فهو: أبو إسحاق إبراهيم بن محمّد بن أبي يحيى، و اسمه سمعان الأسلميّ المدنيّ. رَوى عن الزهريّ و يحيى بن سعيد الأنصاريّ، و روى عنه الشوريّ والإمام الشافعيّ. رُمي بالقدر و التشيّع و الكذب قال ابن عديّ: لم أجد لإبراهيم حديثاً منكراً إلّا عن شيوخ يُحتملون و قد حدّث عنه ابن جريج و الثوريّ و الكبار. له كتاب صنّفه في المسانيد أسماء الموطأ أضعاف موطأ مالك، و أحاديثه كثيرة، رواه عنه الشافعيّ معتره في المسانيد أسماء الموطأ أضعاف موطأ مالك، و أحاديثه كثيرة، رواه عنه الشافعيّ بمصر، و كان يُكنّى عنه. و في مسند الشافعيّ عنه أحاديث، و كان يقول عنه: لأن يحرّ بابصر، و كان يُكنّى عنه. و في مسند الشافعيّ عنه أحاديث، و كان يقول عنه: لأن يحرّ باراهيم من بعد، أحبّ إليّ من أن يكذب، و كان ثقة في الحديث. و قال أبو أحمد بن عديّ: سألت أحمد بن محمّد بن سعيد ـ يعني ابن عقدة ـ فقلت له: تعلم أحداً أحسنَ القولَ في إبراهيم غير الشافعيّ؟ فقال: نعم، حدثنا أحمد بن يحيى الأوديّ، قال: سمعت حمدان بن الأصبهانيّ، قلت: أتدين بحديث إبراهيم بن أبي يحيى؟ قال: نعم. ثمّ قال لي أحمد بن محمّد بن سعيد: نظرت في حديث إبراهيم بن أبي يحيى؟ قال: نعم. ثمّ قال لي أحمد بن محمّد بن سعيد: نظرت في حديث إبراهيم كثيراً و ليس بمنكر الحديث. قال ابن عديّ: و هذا الذي قاله، كما قال. و قد نظرت أنا أيضاً في حديثه الكثير فلم أجد فيه منكراً إلا عن

۱. الموضوهات، ج۱، ص ۲۵-٤٦.

٢. ملحق كتابه في الضعفاء و السروكين للنسائيّ، ص١٢٣. غير أنَّ أغلب من ذكرهم بُرَّءاء من هذه النسبة على ما سنذكر.

شيوخ يُحتملون، و إنّما رُوي المنكر من قبل الرواي عنه أو من قبل شيخة. قال: و هو من جملة من يكتب حديثه.

نعم، يقال: إنّ الرجل كان يقع في بعض السلف، و من ثمّ اتُّهم و رُمي بالاعتزال تارة. و بالرفض و التشيّع أخرى <sup>(</sup>.

في حين أنّ الرجل مستقيم لا بأس به، و لا مغمز فيه سوى جانب إخلاصه لأهل البيت و صحبته للأئمّة من ذرّيّة الرسولﷺ، و قد عدّه الشيخ أبو جعفر الطوسيّ من رجـال الإمامين الباقر و الصادق الله . قال: إبراهيم بن محمّد بن أبي يحيى أبو إسحاق مولى أسلم، مدنيّ. روى عن أبي جعفر و أبي عبدالله الله ، و كان خاصّاً بحديثنا، و العامّة تضعّفه لذلك.

ذكر يعقوب بن سفيان في تاريخه في أسباب تضعيفه عن بعض الناس، أنّه سمعه ينال من الأولين. و ذكر بعض ثقات العامّة أنّ كتب الواقديّ سائرها \_أي جميعها\_إنّما هي كتب إبراهيم بن محمّد بن أبي يحيى، نقلها الواقديّ و ادّعاها، و لم نعرف منها شيئاً منسوباً إلى إبراهيم. و له كتاب مبوَّب في الحلال و الحرام عن جعفر بن محمّدﷺ، و للشبيخ إليه طريق .

\* \* \*

و الواقديّ هو: محمّد بن عمر بن واقد الأسلميّ، مولاهم الواقديّ المدينيّ القـاضي، صاحب التصانيف و المغازي، العلّامة الإمام أبو عبد الله، أحد أوعية العلم على ضـعفه. سمع من صغار التابعين، فمن بعدهم بالحجاز و الشام و غير ذلك. و قد اتّفقوا على تضعيفه غير جماعة، فوتّقوه كإبراهيم الحربيّ، قال: الواقديّ أمين الناس على أهل الإسلام، كان أعلم الناس بأمر الإسلام. و قال إبراهيم بن جابر الفقيه: سمعت أبا بكر الصاغانيّ ــو ذكر الواقديّ ـ فقال: والله لولا أنّه عندي ثقة ما حدّثت عنه، قد حدّث عنه أبو بكر بن أبي شيبة، و أبو عبيد، و غيرهما. و لإبراهيم الحربيّ شهادة أخرى قال: سمعت مصعب بن عبد الله

> ١. راجع: سير أعلام النيلاء: ج٨، ص ٤٥٠، رقم ١١٩؛ تهذيب التهذيب، ج١، ص١٥٨، رقم ٢٨٤. ٢. راجع: الغهرست للشيخ الطوستي، ص١٦، رقم ٢٤.

يقول: الواقديّ ثقة مأمون. و سُئل معن بن عيسى عن الواقديّ، فـقال: أنـا أُسأل عـن الواقديّ؟! الواقديّ يُسأل عنّي! قال الذهبيّ: و سألت ابن نمير عنه فقال: أمّا حديثه هاهنا فمستوٍ، و أمّا حديث أهل المدينة، فهم أعلم به. و عن يزيد بن هارون: الواقـديّ ثـقة. الحربيّ قال: سمعت أبا عبد الله يقول: الواقديّ ثقة.

و تجاه ذلك من ضعّفوه: قال يحيى بن معين: أغرب الواقديّ على رسول الله الله عشرين ألف حديث. و قال يونس بن عبد الأعلى: قال لي الشافعيّ: كُتُب الواقديّ كَذِبٌ. و عن ابن معين: ليس الواقديّ بشيء. و قال مرّة: لا يُكتب حديثه. و عن أحمد بن حنبل: الواقديّ كذّاب.

قال الذهبيّ: و قد تقرر أنّ الواقديّ ضعيف، يُحتاج إليه في الغزوات و التاريخ، أمّا في الفرائض فلا ينبغي أن يُذكر. فهذه الكتب الستّة و مسند أحمد، نراهم يترخّصون في إخراج أحاديث أناس ضعفاء، بل و متروكين، و مع هذا لا يُخرجون للواقديّ شيئاً. قال: مع أنّ وزنه عندي مع ضعفه أنّه يُكتب حديثه و يُروى، لأنّي لا أتّهمه بالوضع، و قول من أهدر فيه مجازفة من بعض الوجوه لا يُستّ من من من

قلت: و هذا المنهج الذي انتهجه الذهبيّ هو الأرجح في النظر؛ لأنّ الرجل رجل التاريخ و السير و المغازي، و ليس من رجال الفقه و الحديث و التفسير. و العـمدة أنّـه لم يكن ممّن يضع و إن خلط الغثّ بالسمين و الخرز بالدر الشمين، شأن سـائر أربـاب التاريخ و السير كابن جرير و ابن الاثير و أبي الفداء و غيرهم من أعلام التاريخ. ولد سنة ( ١٣٠ ه.)، و مات سنة (٢١٧ ه.) ببغداد، و هو قاض بعسكر المهديّ من قبل المأمون.

و مقاتل بن سليمان بن بشير الخراسانيّ المروزيّ. أصله من بَلخ و انتقل إلى البصرة، و دخل بغداد و حدّث بها. و كان مشهوراً بتفسير كتاب الله، و له تفسير معروف. أخذ العلم

١. مير أعلام البلاء، جـ٩، ص ٤٥٤ـ ٢٦٩، رقم ١٧٢؛ تاريخ بغداد للمخطيب المخدادي، جـ٢، صـ٢١ـ٢ و غيرهما من أمهات كتب التراجم.

عن مجاهد و عطاء و الضحّاك و غيرهم من كبار التابعين. و كان من العلماء الأجلّاء. قال الإمام الشافعيّ: الناس كلّهم عيال على مقاتل بن سليمان في التفسير. و كان تفسيره هذا موضع إعجاب العلماء من أوّل يومه، و قد اتّهمه من لا خلاق لد حسداً عليه. قال إبراهيم الحربيّ و قد سنل ما بال الناس يطعنون عليه؟ فقال: حسداً منهم له. و له حديث عن الإمام أبي عبدالله الصادق ظلّا يرفعه إلى النبيّ تَشَكَّ يدلّ على رفيع منزلته لدى أنمّة أهل البيت شكّل. و قد عدّه الشيخ أبو جعفر الطوسيّ من أصحاب الباقر و الصادق ظلّة. و قد أتينا على ترجمته ـو أنّ الرجل صالح لا مغمز فيه عند الكلام عن الطرق إلى ابن عبرّاس ' توفّي سنة ( ١٥٠ هـ).

و أمّا محمّد بن سعيد المصلوب، فهو من أهل دمشق، أتُّهم بالزندقة فصلبه أبو جعفر. و هو الذي وضع الحديث المرويّ من طريقه، عن حميد عن أنس مرفوعاً: «أنــا خــاتم النبيّين، لا نبيّ بعدي، إلّا أن يشاء الله، فقد وضع و افترى هذا الاستثناء، تأييداً لمذهبه في الزندقة <sup>7</sup>. ثمّ أخذ يدّعي النبوّة <sup>7</sup>. وكان يضع الحديث و يضع الأسانيد. قال: لا بأس إذا كان الكلام حسناً أن تضع له إسناداً أو عن أحمد بن حنبل قال: عمداً، كان يضع الحديث<sup>3</sup>.

\* \* \*

و قال ابن الجوزيّ: و الكذّابون و الوضّاعون خلق كثير، قد جمعت أسماءهم في كتاب الضعفاء و المتروكين. و كان من كبار الكذّابين: وهب بن وهب القـاضي، و محمّد بـن السائب الكلبيّ<sup>0</sup>، و محمّد بن سعيد الشاميّ المصلوب، و أبو داود النخعيّ، و إسحاق بن نجيح الملطيّ، و غياث بن إيراهيم النخعيّ، و المغيرة بن سعيد الكوفيّ، و أحمد بن عبد الله الجويباريّ، و مأمون بن أحمد الهرويّ، و محمّد بن عكاشة الكرمانيّ، و محمّد بن القاسم

١. راجع: تاريخ يغداد، ج١٣، ص ١٦٠-١٦٩؛ وفيات الأعبان، ج٥، ص ٢٥٥، رقم ٧٣٣ و غيرهما من أمتهات التراجم. ۲. تغسير الفرطبي، ج۱، ص۷۸. ٢. هامش ملحق الضعفاء و المروكين، ص ١٢٤. ٤. ميزان الاهتدال للذهبي، ج٢، ص ٥٦١، رقم ٧٥٩٢. ٥. و سنذكر أنَّه لا مغمز فيد.

الكانكاني.

و روى بإسناده عن أبي عبد الله محمّد بن العبّاس الضبّيّ، قال: سمعت سهل بن السريّ يقول: قد وضع أحمد بن عبد الله الجويباريّ، و محمّد بن عكاشة الكرمانيّ، و محمّد بن تميم الفارابيّ، على رسول الله تَشْتُنْ أكثر من عشرة آلاف حديث .

\* \* \*

و للعلّامة الأمينيّ فهرس بأسماء الكذّابين ممّن كان يكذب عـلى رسـول الله ﷺ صريحاً من غير أن يتورّع أورده في كتابه القـيّم الغـدير بـعنوان «سـلسلة الكـذّابـين والوضّاعين» ذكر فيها الأهمّ ممّن كان يضع الحديث، و نحن نقتطف منها نماذج:

إبراهيم بن الفضل الأصبهانيّ أبو منصور تُوفّي سنة ( ٥٣٠ ه.) أحد الحفّاظ كذّاب.
 كان يقف في سوق أصفهان و يروي من حفظه بسنده، و كان يضع في الحال. قال معمّر:
 رأيته في السوق و قد روى مناكير بأسانيد الصحاح، و كنت أتأمّله مفرطاً أظنّ أنّ الشيطان
 تبدًى على صورته.

۲. إيراهيم بن هدبة البصري، كذّاب خبيت حدّث بالأباطيل و وضع على أنس. كان رقّاصاً بالبصرة يُدعَى إلى العرائس فيرقص لهم، و كان يشرب المسكر. بــقى إلى ســنة (۲۰۰ ه.).

٣. أحمد بن الحسن بن أبان البصريّ من كبار شيوخ الطبرانيّ، كان كذّاباً دجّالاً يضع الحديث على الثقات.

۱. الموضوعات، ج ۱، ص/٤-٤٨. ٢. الموضوعات، ج ٥، ص ۲٠٩- ۲۷٥.

. آفات التفسير بالمأثور / ٥٨٣ الأعمال، لا تحلَّ رواية حديثه بوجه. و قال ابن حبَّان: دجَّال من الدجاجلة، روى عن الأئمّة ألوف أحاديث، ما حدّثوا بشيء منها. ٦. أحمد بن عبد الله بن محمّد أبو الحسن البكريّ، كذَّاب دجَّال واضع القصص التي لم تكن قطٍّ، فما أجهله و أقلٍّ حياءه. قاله الذهبيِّ في ميزان الاعتدال. ٧. أحمد بن عبد الله أبو عبد الرحمان الفارياناتي. كان وضَّاعاً مشهوراً. ٨. أحمد بن محمّد بن محمّد أبوالفتح الغزّاليّ الطوسيّ الواعظ المفوّه المـتوفَّى سـنة (٢٠١ ه.)، أخو أبي حامد، كان يضع، و الغـالب عـلى كـلامه التـخليط و الأحـاديث الموضوعة، وكان يتعصّب لإيليس و يعذره. ٩. أحمد بن محمّد بن الصلت، وضّاع، لم يكن في الكذّابين أقلّ حياءً منه. ١٠. أحمد بن محمّد بن غالب الباهلي أبو عبد الله المـتوفَّى سـنة (٢٧٥ هـ)، غـلام الخليل، من كبار الزمّاد ببغداد، كذّاب وضّاع، وكان دجّالاً. ١١. إسحاق بن بشر البخاري أبو حديفة المتوفَّى سنة (٢٠٦ هـ)، قد أجمعوا على أنَّه مراحمة تكمية المعنى كذاب يضع الحديث. ١٢. إسحاق بن ناصح، من أكذب الناس، يحدّث عن النبيّ عن ابن سميرين، بمرأي أبي حنيفة. ١٢. إسحاق بن نجيح الملطيّ الأزديّ، دجّال، أكذب الناس، عدوَّ الله، رجل سـوء، خبيث، كان يضع الحديث. ١٤. إسحاق بن وهب الطهرمسيّ، كذَّاب متروك، كان يضع صراحاً. ١٥. إسماعيل بن عليّ بن المثنّي الواعظ الأستر آباديّ المتوفَّى (٤٤٨ هـ)، كذَّاب ابن كذَّاب، كان يقصّ و يكذب، يركّب المتون الموضوعة على الأسانيد الصحيحة. ١٦. بشير بن نمير البصريّ المتوفَّى (٢٣٨ هـ)، كان ركناً من أركان الكذب، كذَّاب يضع الحديث. ١٧. الحسن بن عليّ الأهوازيّ أبو عليّ المتوفَّى سنة (٤٤٦ هـ)، كذَّاب في الحديث

والقراءة، كان من أكذب الناس، صنّف كتاباً أتى بالموضوعات و الفضائح.

١٨. الحسن بن عليّ أبو عليّ النخعيّ المعروف بأبي الأشنان. قال ابن عَديّ: رأيــته ببغداد يكذب كذباً فاحشاً و يحدّث عن قوم لم يرهم، وكان يلزق أحاديث قوم تفرّدوا به، على قوم ليس عندهم.

١٩. الحسن بن عليّ بن زكريّا أبو سعيد العدويّ البصريّ، شبيخ قليل الحياء كذّاب أفّاك، يضع الحديث على رسول الله تلكيّ و يسرق الحديث، و يلزقه على قوم آخرين، و يحدّث عن قوم لا يُعرفون، و عامة أحاديثه إلّا القليل موضوعات، يتيقّن أنّه هو الذي وضعه. كذّاب على رسول الله تلكيّني يقول عليه ما لم يقله. قال ابن حبّان: لعلّه قد حدّث عن الثقات بالأشياء الموضوعة، ما يزيد على ألف حديث.

٢٠. الحسن بن عمارة بن المضرب أبو محمّد الكوفيّ المتوفّى سنة (١٥٣ هـ)، فقيه كبير كذّاب ساقط متروك، وكان يضع الحديث. قال شعبة: من أراد أن ينظر إلى أكـذب الناس فلينظر إلى الحسن بن عمارة.

٢١. الحسين بن حميد بن ربيع الكوفي الخرار المتوفَّى (٢٨٢ هـ)، كذَّاب ابن كذَّاب ابن كذَّاب.

٢٢. الحسين بن محمّد البزريّ المتوفَّى سنة (٤٢٣ هـ)، كذَّاب، أحد المشايخ الأربعة الكذَّابين ببغداد.

٢٣. حمّاد بن عمر النصيبيّ. قال يحيى بن معين: إنَّه من المعروفين بالكذب و وضع الحديث.

٢٤. داود بن المحبّر أبو سليمان البصريّ نزيل بغداد، و المتوفّى بها (٢٠٦ هـ)، كذّاب وضّاع على الثقات، صاحب مناكير، متروك الحديث.

٢٥. ربيع بن محمود الماردينيّ المتوفَّى ( ٦٥٢ هـ)، دجّال مفتر ادّعى الصحبة و التعمير توفّي سنة (٥٩٩ هـ).

٢٦. زكريًّا بن يحيى المصريّ أبو يحيى الوكَّار المتوفَّى (٢٥٤ هـ)، كذَّاب من الكذَّابين

الكبار، وكان فقيهاً صاحب حلقة. و من الصلحاء و العبّاد و الفقهاء.

٢٧. سليمان بن داود البصريّ أبو أيّوب المعروف بالشاذكونيّ المتوفَّى ( ٢٣٤ هـ)، أحد الحفّاظ، كذّاب خبيث، كان يضع الحديث في الوقت، و كان يتعاطى المسكر و يتماجن.

٢٨. سليمان بن عمرو أبو داود النخعيّ. كان أكـذب النـاس عـلى رسـول الله المُعَلَّقَةُ معروف بوضع الحديث، وكان رجلاً صالحاً في الظاهر، إلاّ أنه كان يضع الحديث وضعاً. قال الخطيب: كان ببغداد رجال يكذبون و يضعون، منهم أبو داود النخعيّ. و قال الحاكم: لست أشكّ في وضعه الحديث على تقشّفه وكثرة عبادته.

> ۲۹. صالح بن بشير أبو بشر المرّيّ البصريّ، قاصّ كذّاب، متروك الحديث. ۳۰. عامر بن صالح حفيد الزبير بن العوّام، كذّاب خبيث، عدوّ لله.

٣١. عبد الله بن الحارث الصنعانيّ. شيخ دجّال يضع الحديث وضعاً. حدّث عن عبد الرزّاق بنسخة كلّها موضوعة.

٣٢ عبد الله بن عبد الرحمان الكلبي الأحمي، من أكذب خلق الله، روى بالأباطيل. ٣٣. عبد الله بن علّان بن رزين الخراعي الواسطي، كان كذّاباً، كثير الكذب و التزوير. ٣٤. عبد المنعم بن إدريس اليمانيّ المتوفَّى (٢٢٨ هـ)، قصّاص كذّاب خبيث، يضع الحديث.

٣٥. كثير بن عبد الله بن عمرو المُزنيّ المدنيّ، ركن من أركان الكذب. ٣٦. محمّد بن شجاع أبو عبد الله الثلجيّ الحنفيّ المتوفّى (٢٦٦ هـ)، فقيه العراق في وقته، كان كذّاباً، يضع الحديث في التشبيه. احتال في إيطال الحديث عن رسول الله، و ردّه نصرة لأبي حنيفة و رأيه.

٣٧. محمّد بن محمّد بن عبدالرحمان أبوالفتح الخشّاب، كان يُضرب به المثل في الكذب و التخيّلات و وضعها، و كان منهمكاً على الشرب. قال فيه إبراهيم بن عثمان العربيّ: أوصاء أن ينحت الأخشاب والدُه فلم يطقه و أضحى ينحت الكذبا ٣٨. نوح بن مريم أبو عصمة المروزيّ المتوفّى (١٧٣ هـ)، شيخ كذّاب، كسان يسضع

الحديث. وضع حديث فضائل القرآن الطويل.

٣٩. هنّاد بن إبراهيم النسفيّ، كذّاب وضّاع، راوية للموضوعات و البلايا. توفّي سنة (٤٦٥ ه.).

٤٠ وهب بن وهب القاضي أبو البختريّ القرشيّ المدنيّ، أكذب الناس. توفّي ســنة (٢٠٠ ه.)، كذّاب خبيث، دجّال عدوّ الله، كان يضع الحديث وضعاً. و كان عامّة اللــيل يضع الحديث. قال فيه سويد بن عمرو بن الزبير:

إنّــا وجــدنا ابــن وهب حــدّثنا عن النبيّ أضاع الدين و الورعا يروي أحاديث من إفك مجمّعة أُفَّ لوهب و ما روّى و ما جمعا إلى آخر أبيات.

قال ابن عديّ: أبو البختريّ من الكذّابين الوضّاعين، وكان يجمع في كلّ حديث يرويه أسانيد من جسارته على الكذب، و وضعه على الثقات. ٤١. يحيى بن هاشم الغسّاني السمسار أبو زكريا، كذّاب، دجّال هذه الأمّة كان يضع ١

الحديث و يسرقه. ٤٢. أبو المغيرة شيخ، من أكذب الناس و أخبتهم.

\* \* \*

فهؤلاء أكثر من أربعين شيخاً من كبار المحدّثين الوضّاعين، المعروفين بالكذب والاختلاق، اخترناهم من سبع مائة شيخ كذّاب، أوردهم العلّامة الأمينيّ في الغدير. و فعلّك تستغرب هذا العدد الهائل من الكذّابين على رسول الله تَنْتَقَقَّ حيث عدم المبالاة في الفرية في الدين. و لكن لا غرابة فيمن سوّلت له نفسه و أنساه الشيطان ذكر ربّه. فهوّلاء متن استحوذ عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله فإنَّ فؤلاءٍ مُتَبَرٌ ما هُم فيدٍ و باطِلٌ ماكانوا يَعْتَلُونَهُ ` صدق الله العليّ العظيم.

د الأعراف (٧): ١٣٩.

و بعد، فهذا غيض من فيض، احتمله سيل الكذّابين ممّن اجترأوا على الله و اجترحوا السيّتات، فشوّهوا وجه الحديث عن رسول الله تشيّليّي و لقد صدق حيث قوله في خطبته في حجّة الوداع: «قد كثرت عليّ الكذّابة و ستكثر. فمن كذب عليّ متعمّداً فليتبوّأ مقعده من النار. فإذا أتاكم الحديث فاعرضوه على كتاب الله و سنّتي، فما وافق كتاب الله و سنّتي فخذوه، و ما خالف كتاب الله و سنّتي فلا تأخذوا به» .

فقد زالت الثقة بكتب الحديث من أهل الحشو، مع هذا الخِـضَمّ مــن المــوضوعات المدسوسة في الحديث و التفسير.

## أنحاء الموضوعات

كانت الأكاذيب تتنوّع حسب تنوّع الأسباب الداعية للكذب و الاختلاق، فهناك كذب سياسيّ و آخر تحمّس مذهبيّ أو تعصُّب جاهليّ أو تزلّف لدى أمير أو رغبة فسي جاه أو استمالة للعامّة؛ لغرض استدرار ما لديهم من نقود و قطيعات، و ما أشبه ذلك. و قد تكفّلت الكتب المخصّصة لبيان الموضوعات كلّ هذه الجوانب، و رتّبتها فسي

فصول و أبواب، و نحن نورد من ذلك أمثلة نموذجية:

فممّا وضعته يد السياسة الغاشمة، ما رواه داود بن عفّان عن أنس مرفوعاً: «الأمناء سبعة: اللّوح، و القلم، و إسرافيل، و ميكائيل، و جبرائيل، و محمّد، و معاوية». و داود هذا من الوضّاعين. قال الذهبيّ: روى عن أنس بنسخة موضوعة. و قال ابن حبّان: كان يدور بخراسان و يضع على أنس <sup>7</sup>.

و ذكر ابن كثير في تاريخه (١٢٠، ١٢٠) قال: هذا أنكر من الأحاديث التي قبله، و أضعف إسناداً.

و عن واثلة مرفوعاً: «أنَّ الله ائتمن على وحيه جبريل و أنا و معاوية. و كاد أن يبعث معاوية نبيّاً من كثرة علمه و ائتمانه على كلام ربّي. يغفر الله لمعاوية ذنوبه، و وقاه حسابه،

ا. يحار الاتوار، ج٢، ص ٢٢٥.

٢. ميزان الاهتدال، ج٢، ص٢١-١٣، رقم ٢٦٣٢.

و ممّا وضع تزلّفاً لدى الأمراء ما أخرجه الخطيب في تاريخه (٤٨٣:١٣) قال: لمّا قدم الرشيد المدينة، أعظم أن يرقى منبر النبيّ للمُثَلَّة في قباء أسود و منطقة، فقال أبو البختريّ: حدّتني جعفر بن محمّد الصادق عن أبيه قال: نزل جبريل على النبيّ للمُثَلَّة و عليه قباء و منطقة، مخنجراً فيها بخنجر، و في ذلك قال المعافيّ التيميّ:

| إذا ثوى للـناس فـي المـحشر          | ويـل و عـول لأبسي البـختريّ                  |
|-------------------------------------|----------------------------------------------|
| بالكذب في الناس على جـعفر           | مــــن قـــوله الزور و إعـــلانه             |
| للـــفقه فــي بــدوٍ و لا مــحضر    | والله مــــا جـــالسه سباعة                  |
| يـــمرّ بـــين القـــبر و المـــنبر | و لارآه النساس فسي دهرو                      |
| یکأعـــلن بــالزور و بــالمنکر      | يسا قساتَلَ الله ابس وَهَيَّ لَظَيْدِ مُرْسَ |
| أتـــا. جـبريل التـقيّ السـريّ      | يــزعم أنَّ المــصطفى أحــمدا                |
| مخنجراً فمي الحمقو بمالخنجر ٢       | عــليه خــف و قــباً أسـود                   |
| * * *                               |                                              |

مممّا وضع في الفضائل ما أخرجه الخطيب في تاريخه (٩٧:٢) عن أنس قال: لمّا نزلت سورة التّين على رسول الله تلكي فرح لنا فرحاً شديداً حتّى بان لنا شدّة فرحه، فسألنا ابن عبّاس ـبعد ذلك عن تفسيرها، فقال: أمّا فالتّسيني فبلاد الشام، فرّ الزّيتوني فبلاد فلسطين، فرّ طور سينينَ فطور سينا الذي كلّم الله موسى، فرّ هٰذَا البَلَدِ الأَصيني فبلد مكّة، فالقد خَلَقنَا الإنسانَ في أَحسَنِ تقويمٍ محمّد، فِنُمَّ رَدَدناهُ أَسفَلَ سافِلينَ عُبّاد اللّات

۲. المصدر نفسه، ص ۳۱۱.

۱. الغدير، ج ۵، ص۳۰۸.

والعزَّى، ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ أبوبكر و عمر، ﴿فَلَهُم أَجِرُ غَـيرُ تمـنونٍ﴾ عثمان، ﴿فَما يُكَذَّبُكَ بَعدُ بِالدَّينِ﴾ عليَّ، ﴿أَلَيسَ اللهُ بِأَحكَمِ الحاكِمينَ﴾ بعثك فيهم و جمعكم على التقوى.

قال الخطيب: هذا الحديث بهذا الإسناد باطل، لا أصل له يصحّ فيما نسعلم. و ذكـر الذهبيّ في ميزان الاعندال (٣: ٣٢) أنّ العلّة فيه محمّد بن بيان فقد رواه بقلّة حياء من الله، و هكذا ذكر ابن الجوزيّ في الموضوعات .

و روى القرطبيّ في تغسير، مرسلاً رفعه إلى أَبيّ بن كعب، قال: قسرأت عسلى رسسول الله تَشْتَنَظُ ﴿وَالعَصرِ». ثمّ قلت: ما تفسيرها يا نبيّ الله؟ قال: ﴿وَالعَصرِ» قسم من الله أقسم ربّكم بآخر النهار، ﴿إِنَّ الإِنسانَ لَني خُسرٍ» أبو جهل، ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنوا ﴾ أبوبكر، ﴿وَ عَمِلُوا الصّالِحاتِ» عمر، ﴿وَ تَواصَوا بِالحَقَّ» عثمان، ﴿و تَواصَوا بِالصَّبرِ» عليّ؟.

وروى الصفوريّ في نزهة المجالس قال: قال ابن عبّاس في قوله تعالى: فو تَزَعنا ما في صُدودِهم مِن غِلٌ إِخواناً عَلَى سُرُر مُتَعَابِلِينَه ؟ إذا كان يوم القيامة تنصب كسراسيّ من ياقوت أحمر، فيجلس أبو بكر على كرسيّ و عمر على كرسيّ، و عثمان على كسري، و عليّ على كرسيّ، ثمّ يأمر الله الكراسيّ فتطير بهم إلى تحت العرش، فتسبل عليهم خيمة من ياقوتة بيضاء. ثمّ يُوَتَى بأربع كاسات، فأبو بكر يسقي عمر، و عمر يسقي عثمان، و عثمان يسقي عليّاً، و عليّ يسقي أبا بكر، ثمّ يأمر الله جهنّم أن تتمخّض بأمواجها، فتقذف الروافض على ساحلها، فيكشف الله عن أبصارهم، ينظرون إلى منازل أصحاب رسول الله الله يقولون: هؤلاء الذين سعد الناس بمتابعتهم و شقينا نحن بمخالفتهم، ثمّ

٩. المصدر نفسه، ص ٣٢٠. ٢٠ ٢٠ ٣٢. تشير القرطبي: ج ٢٠، ص ١٨٠.

۳. الحجر (۱۵): ٤٧.

٤. فزهة المجالس للصفوريّ، ج٢، ص٢١٧؛ راجع: أسباب النزول للواحديّ، ص٢٠٧. و للملّامة الأمينيّ هـنا تـفنيد لاذع، فراجع: الغدير، ج١٠، ص١٣٤\_١٣٦.

و أيضاً في قوله تعالى: ﴿وَ حَمَلناهُ عَلَى ذَاتِ أَلُواحٍ وَ دُسُرٍ تَجري بِأُعيَّتِنَّا﴾ ` قال: إنَّ نوحاً لمّا عمل السفينة جاءه جبرتيل بأربعة مسامير مكتّوب على كلّ مسمار «ع»: عين عبد الله، و هو أبو بكر، و عين عمر، و عين عثمان، و عين عليٍّ، فجرت السفينة ببركتهم ً.

أورد ابن الجوزيّ بإسناده إلى ابن عبّاس، قال: لمّا نزلت ﴿إِذَا جَاءَ نَصُرُ اللَّهِ وَ الْغَتَّجُ﴾ جاء العبّاس إلى علميّ، فقال له: قم بنا إلى رسول الله الله الله الله عن ذلك. فقال: يا عمّ، إنَّ الله جعل أبا بكر خليفتي عن دين الله و وحيه، فاسمعوا له تفلحوا، و أطيعوا ترشدوا.

و في حديث آخر: فأطيعوه بعدي تهتدوا، و اقتدوا به ترشدوا. قال ابن عبَّاس: ففعلوا فرشدوا.

قال ابن الجوزيّ: هذا حديث لا يصحّ، و مدار الطريقين على عمر بن إيراهيم، و هو الكرديّ. قال: الدارقطنيّ: كان كذَّاباً يضع الحديث.

قال: هكذا روى أبو بكر الجوزقي من حديث أبي سعيد عن عمر، قال: قال رسسول الله والمنظرج بي إلى السماء، قلت اللهم اجعل الخليفة من بعدي عليّ بن أبي طالب، فارتبجّت السماوات، و هتف بي العلاقيكة من كلَّ جمانب: يا محمّد اقرأ ﴿و ما تَشاؤُونَ إِلَّا أن يَشاءَ الله ﴾ "قد شاء الله أن يكون من بعدك أبا بكر الصدّيق.

قال ابن الجوزيِّ: هذا حديث موضوع، وضعه يوسف بن جعفر، و كان يضع الحديث ٤.

و ممّا وضع في المجون و الدجل ما رواه أبو صالح عمرو بن خليف الخناويّ، بإستاد وضعد عن ابن عِبّاس، قال: قال النبيَّ أَنْشَقْعُ: أَدخلت الْجَنَّة فرأَيَت فيها ذئباً، فقلت: أ ذئب في الجنَّة؟! قال: إنِّي أكلت ابن شرطيٍّ. قال ابن عبَّاس: هذا و إنَّما أكل ابنه، فلو أكله رُفع في علَّيِّين°. قال الأمينيِّ: ليت ابن عبّاس كان يُفصح عن أنَّه لو كان أكل مدير الشرطة أين كان

- ٢. لزهة البجالى، ج٢، ص٢١٤. ٨. القمر (٥٤): ١٣. ٤. الموضوحات، ج ٢، ص ٣١٦.٣١٧.
  - ٣. الإتسان (٧٦): ٣٠

٥. نسان الميزان لابن حجر، ج ٤ ص٣٦٣، رقم ١٠٦١.

يُرفع؟! ﴿ و قد عُدَّ ذلك من خزايات الخناويّ.

و روى محمّد بن مزيد بإسناده عن أبي منظور ..و كانت له صحبة ـ قال: لممّا فتح الله على نبيّه خيبر أصابه من سهمه أربعة أزواج نعال، و أربعة خفاف، و عشرة أواق ذهب و فضّة، و حمار أسود. قال: فكلّم النبيَّ تلكيًّ الحمارَ، فقال له: ما اسمك؟ قال: يزيد بن شهاب، أُخرج من نسل جدّي ستّون حماراً كلّهم لم يركبه إلا نبيّ، و لم يبق من نسل جدّي غيري و لا من الأنبياء غيرك، أتوقّعك أن تركبني، و قد كنت لرجل من اليهود كنت أعثر به عمداً. فقال النبيّ تلكيًّة: قد سمّيتك يعفوراً، يا يعفور، أ تشتهي الإناث؟ قال: لا. و كان النبيّ يركبه في حاجة، فإذا نزل بعث به إلى باب الرجل، فيأتي الباب فيقرعه برأسه، فإذا خرج إليه صاحب الدار أوماً إليه أن أجب رسول الله تلكيَّة، فلمّا قبض رسول الله تلكيُّة جاء إلى بئر كانت لأبي الهيثم ابن التّيهان فتردًى فيها فصارت قبراً له، جزعاً منه على رسول الله تلكيَّة.

قال ابن الجوزيّ: هذا حديث لموضوع، فلعن الله واضعه، فإنّه لم يقصد إلّا القدح في الإسلام و الاستهزاء به. قال أبو حاتم ابن حبّان لا أصل لهذا الحديث، و إســناده ليس بشيء، و لا يجوز الاحتجاج بمحمّد بن مزيد<sup>ت</sup>.

\* \* \*

و ممّا وضع شيناً على مقام النبوّة، حديث القضيب الممشوق: روى أبو جعفر الصدوق في أماليه بإسناد فيه ضعف، رفعه إلى ابن عبّاس، قال: لمّسا مرض رسول الله تلكيّني قال لبلال: هلم عليّ بالناس. فـاجتمع النـاس، فـخرج رسـول الله تلكيّن متعصّباً بعمامته، متوكّياً على قوسه حتّى صعد المنبر، فحمد الله و أثنى عليه، ثمّ قال: «معاشر أصحابي، أيّ نبيّ كنت لكم، ألم أُجاهد بين أظهركم. ألم تُكسّر ربـاعيّتي، ألم يُعفر جبيني، ألم تسل الدماء على حرّ وجهي حتّى كنفت لحيتي، ألم أكـابد الشـدّة

۲. الموخوهات، ج ۱، ص ۲۹٤.

۱. الغدير، ج ۵، ص ۲٤۹.

٥٩٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

و الجهد مع جهَّال قومي، ألم أربط حجر المجاعة على بطني؟

قالوا: بلى يا رسول الله، لقد كنت لله صابراً و على منكر بلاء الله ناهياً، فجزاك الله عنّا أفضل الجزاء. قال: و أنتم فجزاكم الله. ثمّ قال: إن ربّي تلك حكم، و أقسم أن لا يجوزه ظلم ظالم، فناشد تكم بالله، أيّ رجل منكم كانت له قبل محمّد مظلمة إلّا قام فليقتصّ منه. فالقصاص في دار الدنيا أحبّ إليّ من القصاص في دار الآخرة على رؤوس الملائكة و الأنبياء. فقام إليه رجل من أقصى القوم، يقال له: سوادة بن قيس. فقال له: فداك أبسي و أمّي يا رسول الله تلك أنك لمّا أقبلت من الطائف استقبلتك و أنت على ناقتك العضباء، و بيدك القضيب الممشوق، فرفعت القضيب و أنت تريد الراحلة فأصاب بطني، فلا أدري عمداً أو خطأً؟ فقال النبيّ تلكيّن: معاذ الله أن أكون تعمّدت.

ثم قال: يا بلال، قم إلى منزل فاطمة فائتني بالقضيب الممشوق. فخرج بلال، و هـو ينادي في سكك المدينة، معاشر الناس، من ذا الذي يعطي القصاص من نفسه قبل يوم القيامة، فهذا محمّد تشتي يعطي القصاص من نفسه قبل يوم القيامة. و طرق بلال الباب على فاطمة في و هو يقول: يا فاطعة قومي فوالدك يريد القضيب المـمشوق. فأقـبلت فاطمة و هي تقول: يا بلال، و ما يصنع والدي بالقضيب، و ليس هذا يوم القضيب! فقال بلال: يا فاطمة، أما علمت أن والدك قد صعد المنبر و هو يودّع أهـل الدين و الدنيا، فصاحت فاطمة و قالت: وا غمّاء لغمّك يا أبتاه، من للفقراء و المساكين و ان السبيل يا محبيب الله و حبيب القلوب. ثمّ ناولت بلالاً القضيب، فخرج حتّى ناوله رسول الله تشتين معبيب الله و حبيب القلوب. ثمّ ناولت بلالاً القضيب، فخرج حتّى ناوله رسول الله تشتين

فقال رسول الله عَنْ الله الله الله الله الله الم الم تقتصُّ؟ فقال: بل أعفو يا رسول

آفات التفسير بالمأثور / ٥٩٣

الله الله؟؟؟ . فقال: اللَّهمّ اعف عن سوادة بن قيس كما عفى عن نبيّك محمّد <sup>(</sup>. و رواه ابن شهر آشوب في كتاب المناقب مرسلاً<sup>۲</sup>.

و رجال إسناد الصدوق في هذا الحديث أكثرهم مجاهيل أو ضعاف، فضلاً عن عدم استقامة المتن على أصول المذهب؛ إذ لا يشرع القصاص في غير العمد، كما لا قصاص في الضرب بالعصا. و لعلّ واضع هذا الحديث غفل عن مباني شـريعة القـصاص فـي الإسلام، أو لعلّه أراد الحطّ من سيّد الأنبياء، في حادثة وضعها على خلاف الشريعة.

\* \* \*

هذا، و سوادة بن قيس، مجهول في زمرة أصحاب رسول الله، لم يأت له ذكر في التراجم. نعم، ذكر ابن حجر ما يقارب هذه القصّة بشأن سوادة بن غزية الأنصاريّ تارة، و بشأن سواد بن عمرو أخرى، و ذكر القصّة في يوم بدر. كان تشتّ يعدّل الصفوف و في يده قِدحُ (هو السهم قبل أن يراش) فعرّ سواد بن غزية فطعن في بطنه، فقال: أوجعتني فأقدني، فكشف عن بطنه، فاعتنقه و قبل بطنه، فدعا له بخير. قال أبو عمر: رويت هذه القصّة لسواد بن عمرو. قال ابن عجر: لا يمتنع التعدّد، لا سيّما مع اختلاف السبب. روى عبد الرزّاق عن ابن جريج عن الإمام جعفر بن محمّد عن أبيه: أنّ النبيّ قليّة كان يتخطّى بعرجون فأصاب به سواد بن غزية، فذكر القصّة، و عن معمر عن رجل عن الحسن نحوه. لكن قال: فأصاب به سواد بن غزية، فذكر القصّة، و عن معمر عن رجل عن الحسن نحوه. لكن قال: فأصاب به سواد بن غزية، فذكر القصّة، و عن معمر عن رجل عن الحسن نحوه. لكن قال: فأصاب به سوادة بن عمرو، وكان يصيب من الخلوف فنهاه النبيّ تشتّى ، و فيها: لكن قال: فأصاب به سوادة بن عمرو، وكان يصيب من الخلوف فنهاه النبيّ تشتّى ، و فيها:

\* \* \*

و القصّة ــكما رواه أبو جعفر الصدوقــ رواها ابن الجــوزيّ بــإسناده إلى أبــي نــعيم الأصبهانيّ، أسنده إلى وهب بن منبّه عن جابر بن عبدالله و ابن عبّاس و ذكر القصّة بطولها

١. الأمالي لأبي جعفر الصدوق، ص ٥٦٧ ـ ٥٦٨، المجلس ٩٢، الحديث رقم ٦ (ط نجف).
 ٢. المناقب لابن شهر آشوب، ج١، ص ٢٣٤ ـ ٢٣٥.

٥٩٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

لكن جاء بدل سوادة بن قيس، رجل يقال له: «عكَّاشة» و القصّة أطول ممّا ذكره الصدوق، و على الغرائب أشمل.

قال ابن الجوزيّ بعد سردها بكمالها: هذا حديث موضوع، كافأ الله من وضعه و قبح من يشين الشريعة بمثل هذا التخليط البارد، و الكلام الذي لا يليق بالرسول المشيّة و لا بالصحابة، و المتّهم به: عبد المنعم بن إدريس. قال أحمد بن حنبل: كان يكـذب عـلى وهب. و قال يحيى: كذّاب خبيث <sup>(</sup>

و هكذا ذكر جلال الدين السيوطيّ القصّة في الموضوعات ً.

٣. الإسرائيليّات إسرائيليّات: جمع إسرائيليّة، و هي قصّة أو أسطورة تُروّى عن مصدر إسرائيليّ، سواء أكان عن كتاب أو شخص، تنتهي إليه سلسلة إسناد القصّة. و النسبة فيها إلى إسرائيل، و هو لقب يعقوب النبيّ ﷺ، و إليه تُنسب اليهود، فيقال: بنو إسرائيل، سواء أكانوا منسوبين إليه بالنسب، أو بالإيمان. فكلّ من آمن ساليهوديّة فسهو

إسرائيليّ، سواء أكان منتسباً إلى أحد الأسباط أم لم يكن<sup>٣</sup>. و اللفظة عبريّة تعطي معنى: الغلبة على الله؛ حيث القصّة الأسطوريّة فـي مـصارعة يعقوب مع الله ليلة كاملة، و غَلَبَتُه عليه عند الصباح<sup>٤</sup>.

و «إسرا» بمعنى الغلبة، و «ئيل» بمعنى القدرة الكاملة، لقب الإله، و تُلقّب به الأصنام أيضاً<sup>6</sup>. فمعنى «إسرائيل»: الغالب على القدرة الكاملة، و هو الله تعالى ــفي زعمهمــ، و قد

... آفات التفسير بالمأثور / ٥٩٥

أصبح لقب يعقوب بن إسحاق بن إيراهيم؛ لأنَّه صارع مع الله و غلب عليه.

و لفظ «إسرائيليّات» و إن كان بظاهره يدلّ على القصّص الذي يُروَى أصلاً عن مصادر يهوديّة، يستعمله علماء التفسير و الحديث، و يطلقونه على ما هو أوسع و أشـمل من القِصّصِ اليهوديّة. فهو في إصطلاحهم يدلّ على كل ما تـطرّق إلى التـفسير و الحـديث و التاريخ من أساطير قديمة، منسوبة في أصل روايتها إلى مصدر يـهوديّ أو نـصرانيّ أو غيرهما، بل توسّع بعض المفسّرين و المحدّثين فعدّوا من الإسرائيليّات ما دسّه أعداء الإسلام من اليهود و غيرهم على التفسير و الحديث، من أخبار لا أصل لها حتّى في مصدر قديم. و إنّما هي من صنع أعداء الإسلام، صنعوها بخبث نيّة و سوء طويّة، ثمّ دسّوها على التفسير و الحديث ليفسدوا بها عقائد المسلمين.

و إنّما أُطلق لفظ الإسرائيليّات على كلّ ذلك، من باب التغليب للّون اليهوديّ على غيره؛ لأنّ غالب ما يُروّى من هذه التواقات و الأباطيل، يرجع في أصله إلى مصدر يهوديّ؛ و لأنّهم الفئة التي كانت العرب الأوائل و كذا المسلمون في المهد الأوّل يرجعون إليها في الأغلب الأكثر. و اليهود قوم يُهْت، و هم أشد الناس عداوة و بنغضاً للإسلام و المسلمين، كما قال سبحانه: (لتَجِدتَ أَشَدَّ النّاسِ عَداوَةً لِلّذينَ آمَنُوا التَهودَ وَ الّذينَ أَشَرَكوا... (و اليهود كانوا أكثر أهل الكتاب صلة بالمسلمين. و ثقافتهم كانت أوسع من تقافات غيرهم، و حيلهم التي يصلون بها إلى تشويه جمال الإسلام كانت ماكرة خادعة، و كان لهم نصيب كبير في هذا الهشيم المركوم من الإسرائيليّات الدخيلة. فمن أجل هذا كلّه، غلب اللّون اليهوديّ على غيره من ألوان الدخيل على التفسير و الحديث، و أُطلق عليه كلّه لفظ «الإسرائيليّات».

**الإسرائيليّات في التفسير و الحديث** كانت العرب منذ أوّل يومها تزعم من أهل الكتاب، و لا سيّما اليهود القاطنين بسين

١. المائدة (٥): ١٢.

٥٩٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) -

أظهرهم، أهل دين و ثقافة و معرفة بشؤون الحياة، و من ثمّ كانوا يراجعونهم فيما تتوق إليه نفوسهم في معرفة شؤون الخليقة و تواريخ الأمم السالفة و الأنبياء و ما إلى ذلك. و هكذا بعد ظهور الإسلام كانوا يفضّلون مراجعة أهل الكتاب في معرفة شؤون الإسلام و الدعوة.

و لا سيّما و قد حدا بهم القرآن إلى مسائلة أهل الذكر و الكتاب. قال تعالى مخاطباً لهم: ﴿فَإِن كُنتَ في شَكٌ مِمّا أَنزَلنا إِلَيكَ فَاسأَلِ الَّذِينَ يَقرَأُونَ الكِتابَ مِن قَبلِكَ لَقَد جاءَكَ الحَقُّ مِن رَبِّكَ فَلا تَكونَنَّ مِنَ المُعَرِينَ﴾ ﴿ و هذا من باب ﴿وَ ما لِيَ لا أَعبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي رَ إِلَيهِ تُرجَعونَ﴾ {

المخاطب، و إن كان هو النبيّ الثيَّة لكنّ المقصود غيره ممّن شكّ في رسالته، فليراجعو! أهل الكتاب في معرفة سمات نبيّ الإسلام. و هذا كان في إيّان الدعوة؛ حيث كان يُرجى الصدق من أهل الكتاب.

و هكذا قوله تعالى: ﴿وَ ما أَرْسَلْنَا قَبَلُكَ إِلَّا رِجَالاً نُوحي إِلَيهِم فَاسْأَلُوا أَهلُ الذَّكرِ إِن كُنتُم لا تَعلَمونَ﴾ ٢.

و قوله: ﴿وَ ما أَرسَلنا مِنْ قَبَلِكَ إِلاَ رِجَالاً نُوحَي إِلَيهِم فَ اسْأَلُوا أَحْلَ الذَّكَرِ إِن كُنتُم لا تَعَلَمُونَ بِالبَيْنَاتِ وَ الزُّبُرِهِ <sup>ع</sup>َ

و قوله: ﴿ وَ لَقَد آتَينا موسَى تِسعَ آياتٍ بَيَّناتٍ فَاسأَل بَنِي إِسرائيلَ إِذْ جَاءَهُم...﴾ ٥.

إلى غيرها من آيات، تخاطب المشركين، فيما لو ارتابوا في صحّة ما جاء به القرآن، أن يراجعوا أهل الكتاب.

و قد حسب بعض المسلمين الأوائل، أنَّ ذلك تجويز لهم أيضاً في مراجعة اليـهود، فيسألوهم عن بعض شؤون الشريعة، و لا سيَّما في أصول مـعارفها و شـوُون الخـليقة و تاريخ الأنبياء.

- ۱. یونس (۱۰): ۹٤.
- ٣. الأنبياء (٢١): ٧-

ه. الإسراء (١٧): ١٠١.

۲. یس (۲٦): ۲۲. ٤. النحل (۱٦): ٤٣-

# \* \* \*

لكنّ الأمر لم يستمرّ على ذلك حتّى جاء النهي الصريح عن مراجعة أهـل الكـتاب؛ و ذلك بعد أن عُرف منهم الخبث و اللّوّم في تضليل المسلمين، و تشويه سمعة الإسلام، و تضعيف العقائد.

قال تعالى: ﴿يا أَثُمَّنَا الَّذِينَ آمَنوا لا تَتَّخِذوا بِطانَةً مِن دونِكُم لا يَأْلونَكُم خَبَالاً وَدُوا ما عَنِيُّم قَد بَدَتِ البَغضاءُ مِن أَفواهِهِم وَ ما تُحْنِي صُدورُهُم أَكَبَرُ قَد بَيْتًا لَكُمُ الآياتِ إِن كُنتُم تَعْلِمونَ﴾ \

﴿بِطانَةٌ﴾: ما يستبطنه الإنسان من ثيابه التي تلي جسده، أي لا تتّخذوا أصحاب سرٍّ من غيركم.

لا يَألونَكُم خَبالاً، أي لا يقصرون في إفساد ذهنيّاتكم عن الإسلام، و منه الخبل: فساد العقل. و رجل مخبّل: فاسد الرأي.

﴿وَدُوا ما عَنِثُمُ﴾، أي كانت غاي<del>ة جهدهم إيقاع</del> العَنَت بكم. و العَنَت: المشقّة الروحيّة، و القلق الفكريّ.

### \* \* 4

و من ثَمَّ أصدر النبيّ ﷺ نهيه الصريح عن مراجعة أهل الكتاب، بما أنّهم لا يُخلصون النصيحة للمسلمين، و لا يأبهون إن حقاً قالوا أو باطلاً، ما دامت الغاية هي إيقاع الفساد و العَنت بين المؤمنين.

فقد أخرج أحمد في مسند، و كذا ابن أبي شيبة و البزّار من حديث مجالد عن الشعبيّ عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ، قال: إنّ عمر بن الخطّاب أتى النبيّ الله الأنصاب أصابه من بعض أهل الكتاب، فقرأ، عليه (و في نسخة أحمد: فقرأ، النبيّ) فخضب، فقال: أمتهوّكون فيها يا ابن الخطّاب؟! والذي نفسي بيده لقد جئتكم بها بيضاء نقيّة. لا تَسألوهم

۱. آل عمران (۳): ۱۱۸.

٥٩٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

عن شيء فيخبروكم بحقّ فتكذّبوا به، أو بباطل فتصدّقوا بـه. والذي نـفسي بـيده لو أنّ موسىﷺ كان حيّاً ما وسعه إلّا أن يتّبعني .

المتهوّك: الذي خاس عقله، فَيَرِدُ في الأمور من غير رويّة و لا تعقّل، كالمتهوّر غير المبالي.

و هذا اللحن من الخطاب غاية في الاستنكار على صنيع قبيح لا يليق بشأن إنسان عاقل متدبّر بصير. فقد وبّخ ﷺ عمر في صنيعه هذا، و أنّه راجَع اليهود في بعض مسائله، و هذا الإسلام ناصع جليّ بين يديه يُجيب على جميع مسائل الإنسان في الحياة، لا إيهام فيه و لا قصور.

فقد أبان تلكي أن نبيّ الله موسى ثلثة لو أدرك هذا الزمان، لكان الواجب نبذ ما لديد، والأخذ بما جاء به نبيّ الإسلام، فكيف بالمسلمين يراجعون اليهود في مخاريق قديمة العهد، لا وزن لها و لا اعتبار، و أنّها مزيج أباطيل قد يوجد في طيّها بعض الحقيقة، ممّا لا يمكن الوثوق من صحّتها، ما دامت ضائفة بين الأباطيل.

و قد عقد البخاريّ في صحيحه باباً عنونه بقول النبيّ اللّيَّةِ : «لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء» <sup>٢</sup>. و ذكر فيه حديث معاوية عن كعب الأحبار: إن كان مـن أصـدق هـؤلاء المحدّثين الذين يحدّثون عن أهل الكتاب، و إن كنّا مع ذلك لنبلو عليه الكذب.

قوله: «نبلو عليه الكذب»، أي نختبره فنجد في أخباره كذباً. هذا الحديث قاله معاوية عندما حبٍّ في خلافته".

و روى بإسناده عن أبي هريرة، قال: كان أهل الكستاب يسقرأون التسوراة بسالعبرانسيَّة

١. مسند أحمد، ج٢، ص١٣٨٧ راجع: فتح البادي، ج١٣، ص١٣٨. قال ابن حجر: رجاله موثوقون إلا أن في مجالد ضعفاً... غير أنّ البخاري قال: إنّه صدوق. و قال يعقوب بن سفيان: تكلّم الناس فيه و هو صدوق. قال ابن عديّ: له عن الشعبيّ عن جابر أحاديث صالحة. قلت: و هذا الحديث من هذا الطريق الصالح. راجع: تهذيب التهذيب، ج١٠ ص ٤٠٤٤. . آفات المفسير بالمأثور / ٥٩٩

و يفسّرونها بالعربيّة لأهل الإسلام، فقال رسول الله تشكَّرُ: «لا تسصدّقوا أهـل الكـتاب و لا تكذّبوهم، و قولوا آمنّا بالله و ما أنزل إلينا و ما أنزل إليكم» .

أقول: ويل تلك الفئة من المـنتحلين بـالإسلام، يـتركون القـرآن العـربيّ الفـصيح، و يستمعون إلى سفاسف عبريّة يفسّرها ذوو الأحقاد من أهل الكتاب.

و هذا كان في أخريات حياة النبيَّ ﷺ حيث كان أبو هريرة ` ممّن يستمع إلى مثل تلك السفاسف، فجاء النهي، و الأمر بالإقتناع بما جاء به القرآن.

و روى حديث ابن عبّاس في الاستنكار لمراجعة بعض المسلمين لأهسل الكــتاب، و سنذكره.

### \* \* \*

هذا، و مع ذلك كان من المسلمين من لم ينته عن مراجعة أهل الكتاب أو النظر في كتبهم و رسائلهم، بُغية الحصول على طالب كان يزعم افتقادها في أحاديث المسلمين. و قد راجت هذه العادة الجاهلية \_التي كانت تضعف حيناً و تقوى حيناً آخر. بعد وفاة النبي تلكي حيث انسد على كثير من التاس باب علم الله المتمثّل في شخصية الرسول تلكي متغافلين عن خلفائه العلماء أبواب علومه الفيّاضة، و لا سيّما باب عملم النبيّ عليّ أمير المؤمنين لله و من كان على حذوه كابن عبّاس و ابن مسعود و أضرابهما، فتركوا السبيل السويّ و لجأوا إلى معوّج الطريق.

هذا ابن عبّاس يناديهم فيقول: «كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء، وكتابكم الذي أُنزل على رسول الله أحدثٌ ، تقرأونه محضاً لم يُشَبُ<sup>غ</sup>. و قد حدَّثكم أنَّ أهل الكــتاب بدّلواكتاب الله و غيّروه وكتبوا بأيديهم الكتاب، و قالوا: هو من عند الله ليشتروا به ثمناً

١. جامع البخاري، ج٩، ص١٣٦. ٢. لأنَّ أبا هريرة أسلم بعد فتح خيبر سنة سبع من الهجرة. ٢. في نسخة: وأحدث الأخبار بالمه. ٤. لم يُشَب: من الشوب و هو الخلط، أي لم يشبه شيء، كناية عن عدم الدسّ فيه و التحريف، كما كان عليه كتب السالغين.

٢٠٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

قليلاً. ألا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مساءلتهم. لا والله ما رأينا منهم رجلاً قطّ يسألكم عن الذي أُنزل عليكم» <sup>(</sup>.

# \* \* \*

وكان من الآثار السيّئة التي خلّفتها مراجعة أهل الكتاب رغم نـهي النـبيّ عـنها أن خلطت الأكاذيب الإسرائيليّة بالتفسير و الحديث الوارد عن النبيّ و الخيار من صحابته الأجلّاء، فشوّهت وجه التفسير، فضلاً عن التاريخ و الحديث. و سوف نذكر نماذج من هذا التشويه، و لا سيّما في التفسير بالمأثور.

قال ابن خلدون: و صار التفسير على صنفين: تفسير نقليّ مسند إلى الآثار المنقولة عن السلف، و هي معرفة الناسخ و المنسوخ و أسباب النزول و مقاصد الآي، و كلّ ذلك لا يعرف إلّا بالنقل عن الصحابة و التابعين، و قد جمع المتقدّمون في ذلك و أروعَوا، إلّا أنّ كتبهم و منقولاتهم تشتمل على النفت السين و المقبول و المردود. و السبب في ذلك: أنّ العرب لم يكونوا أهل كتاب و لا علم، و إنما علبت عليهم البداوة و الأميّة، و إذا تشوّقوا إلى معرفة شيء ممّا تتشوق إليه النفوس البسرية، في أسباب المكوّنات و بدء الخليقة و أسرار الوجود، فإنّما يسألون عنه أهل الكتاب قبلهم، و يستفيدونه منهم، و هم أهل التوراة من اليهود، و من تبع دينهم من النصاري. و أهل التوراة الذين بين العرب يومئذ بادي أخذوا بدين اليهود و من تبع دينهم من النصاري. و أهل التوراة الذين بين العرب يومئذ بادي أخذوا بدين اليهود و من تبع دينهم من النصاري. و أهل التوراة الذين بين العرب من حِئيَر الذين أخذوا بدين اليهودية، فلما أسلموا بقوا على ما كان عندهم ممّا لا تملّق له بالأحكام الذين أخذوا بدين اليهودية، فلما أسلموا بقوا على ما كان عندهم ممّا لا تملّق له بالأحكام و أمثال ذلك. و هؤلاء مثل أخبار بدء الخليقة و ما يرجع إلى الحِدْثان و السلام و أمثال ذلك. و هؤلاء مثل كعب الأحبار و وهب بن منبّه و عبدائلة بن سلام و أسلام و أمثال ذلك. و هؤلاء مثل كعب الأحبار و وهب بن منبّه و عبدائله بن موقوة عليهم. و أمثال ذلك. و هؤلاء مثل كعب الأحبار وميا بقال هذه الأغراض أخبار موقوفة عليهم. و أمثال ذلك. و مؤلاء مثل كعب الأحبار و وهب بن منبّه و عبدائله بن سلام و أمثالهم، و تساهَلُ المفسّرون في مثل ذلك، و ملأوا كتب التفسير بهذه المنقولات، و أصلها حكم

١: المصدر نفسه، ج٩، ص١٣٦ وج٢، ص٢٣٧. و في الموضعين بعض الاختلاف في لفظ الحديث.

قلنا عن أهل التوراة الذين يسكنون البادية و لا تحقيق عندهم بمعرفة ما ينقلونه من ذلك، إلّا أنّهم بَعُدَ صيتهم و عظمت أقدارهم، لما كانوا عليه من المقامات في الدين و الملّة، فتلقّيت بالقبول من يومنذ \.

هل تجوز مراجعة أهل الكتاب؟

و هل هناك ما يبرّر مراجعة أهل الكتاب؟

زعم الكثير من الكتّاب المتأخّرين ـتبريراً لمواقف لفيف من الصحابة الذين صمدوا على الرجوع إليهم، و لا سيّما مسلمة أهل الكتاب ـ أنّ هناك دلائل على الجواز، إمّا في زمن متأخّر عن المنع الذي كان في ابتداء الأمر، أو في شؤون لا تمسّ أحكام الشريعة في مثل القصص و التواريخ، أو فيما لم تمسّه يد التحريف و قد توافق مع ما جاء به القرآن الكريم، أو نحو ذلك.

هذا ابن تيميّة يذكر عن السدّي الكبير (هو أبو محمّد إسماعيل بـن عـبد الرحـمان الكوفيّ توفّي سنة ١٢٧ هـ) أنّه كان في بعض الأحيان ينقل ما يُحكى من أقاويل أهـل الكتاب، التي أباحها \_فيما زعم\_رسول الله التي حيث قال: بلّغوا عنّي و لو آية، و حدّثوا عن بني إسرائيل و لا حرج، و من كذب عليّ متعمداً فـليتبوّأ مـقعده مـن النـار <sup>٢</sup>، رواه البخاريّ عن عبد الله بن عمرو بن العاص. و لهذا كان عبد الله بن عمرو قد أصاب يـوم اليرموك زاملتين<sup>٣</sup> من كتب أهل الكتاب، فكان يحدّث منهما، بما فهمه من هذا الحديث من الإذن في ذلك<sup>٤</sup>.

قال: و لكن هذه الأحاديث الإسرائيليَّةُ تذكر للاستشهاد لا للاعتقاد، فإنَّها على ثلاثة أقسام:

٦٠٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

أحدها: ما علمنا صحّته ممّا بأيدينا ممّا يشهد له بالصّدق. و الثاني: ما علمنا كذبه بما عندنا ممّا يخالفه.

و الثالث: ما هو مسكوت عنه، لا من هذا القبيل و لا من هذا القبيل، ف لا نـؤمن بـه و لا نكذّبه، و تجوز حكايته، لما تقدم<sup>١</sup>. و غالب ذلك ممّا لا فائدة فيه تعود إلى أمر دينيّ و لهذا اختلف علماء أهل الكتاب في مثل هذا كثيراً، في مثل أسماء أهل الكهف و أسماء الطيور التي أحياها الله لإبراهيم، ممّا لا فائدة في تعيينه تعود على المكلّفين في دنياهم و دينهم. و لكن نقُل الخلاف عنهم في ذلك جائز<sup>٢</sup>.

و يستدلّ الذهبيّ لجواز مراجعة أهل الكتاب و النقل عنهم فيما لا يخالف الشـريعة بآيات، زعم دلالتها على إياحة الرجوع إليهم، قال:

و إذا نحن نظرنا في القرآن الكريم، وجدنا من آياته البيّنات ما يدعو نـبيّ الإسـلام وجماعة المسلمين إلى أن يرجعوا إلى عـلماء أهـل الكـتاب مـن اليـهود و النـصارى ليسألوهم عن بعض الحقائق التي جاءت في كلتبهم، و جـاء بـها الإسـلام فأنكـروها، أو أغفلوها، ليقيم عليهم الحجّة، و لعلّهم يهتدون. ك

و من هذه الآيات الداللة على إباحة رجوع النبي ﷺ و من تبع دينه من المسلمين إلى أهل الكتاب قوله تعالى: ﴿فَإِن كُنتَ في شَكُّ مِمَّا أَنزَلنا إِلَيكَ فَاسأَلِ الَّذينَ يَعَرَأُونَ الكِتابَ مِن قَبلِكَ لَقَد جاءَكَ الحَقَّ مِن رَبِّكَ فَلا تَكونَنَّ مِنَ المُتَرِينَ» ؟، و قوله: ﴿فَاسأَلُوا أَهلَ الذَّكرِ إِن كُنتُم لا تَعلَمونَ» <sup>ع</sup>، و قوله: ﴿وَ اسأَلَ مَن أَرسَلنا مِن قَبلِكَ مِن رُسُلِنا» <sup>0</sup>. قال: و معناه: و اسأَلُ أُمهم و علماء دينهم. قال الفرّاء مبيّناً وجه المجاز في الآية: هم إنّما يخبرونه عن كتب الرسل، فإذا سألهم فكانَّه سأَل الأنبياء عليه؟ ، و قوله: ﴿وَ اسأَلُم عَنِ القَريَةِ التي كانتُ حاضِرَةً

١. من عدم تصديقهم و لا تكذيبهم فيما يحكونه. ذكر ذلك في ص١٩ من رسالته. ٢. مغدّمة في أصول التغسير، ص ٤٥-٤٦، (المطبعة السلفيَّة)؛ راجع: تغسير بين كثير (المقدّمة)، ج١، ص٤. الأنبياء (٢١): ١٧ النحل (١٦): ٤٣. ۳. یونس (۱۰): ۹٤. ٥. الزخوف (٤٣): ٤٥.

. آفات التفسير بالمأثور / ٦٠٣

البَحرَ»، و قوله: ﴿فَاسأَلْ بَنِي إِسرائيلَ»، و قوله: ﴿سَلْ بَنِي إِسرائيلَ كَـم آتَـيناهُم مِـن آيَـمَةٍ بَيْنَةٍ» <sup>(</sup>.

قال: كلّ ما تقدّم من أمر الله لنبيّه ﷺ بسؤال أهل الكتاب، يدلّ على جواز الرجوع إليهم، و لكن لا في كلّ شيء، بل فيما لم تصل له يد التحريف و التبديل من الحقائق التي تصدّق القرآن و تلزم المعاندين منهم و من غيرهم الحجّة .

قال: و على هذا فما جاء موافقاً لما في شرعنا تجوز روايته، و عليه تحمل الآيات الدالّة على إياحة الرجوع إلى أهل الكتاب، و عليه أيضاً يُحمل قولهﷺ: «حدّثوا عن بني إسرائيل و لا حرج»: إذ المعنى: حدّثوا عنهم بما تعلمون صدقه.

و أمّا ما جاء مخالفاً لما في شرعنا أو كان لا يصدّقه العقل، فلا تجوز روايـته؛ لأنّ حديث الإباحة لا يتناول ما كان كذباً. و أمّا ما سكت عنه شرعنا، و لم يكن ما يشهد لصدقه و لا لكذبه و كان محتملاً، فحكمه أن تتوقّف في قبوله فلا نصدّقه و لا نكذّبه؛ و على هذا يُحمل قول النبيّ تَلَقَّفُ : «لا تصدّقوا أهل الكتاب و لا تكذّبوهم». أمّا روايته فجائز على أنّها مجرّد حكاية لما عندهم لا لكنا تعدخل فعي عموم الإباحة المفهومة، من قوله تَلَقَقُ: «حدّثوا عن بني إسرائيل و لا حرج».

و أضاف قائلاً: ما ثبت من أنّ بعض الصحابة كأبي هريرة و ابن عبّاس، كانوا يراجعون بعضَ من أسلم من أهل الكتاب، يسألونهم عمّا في كتبهم، و ما روي من أنّ عبد الله بن عمرو بن العاص أصاب يوم اليرموك زاملتين من كتب أهل الكتاب فكان يحدّث منهما، لا يعارض ما رواه البخاريّ من إنكار ابن عبّاس على من يسأل أهل الكتاب.

و لا ما رواه عبد الرزّاق في مسنده عن ابن مسعود من نهيه عن سؤال أهل الكــتاب بقوله: «لا تسألوا أهل الكتاب، فإنّهم لن يهدوكم و قد أضلّوا أنفسهم».

و لا ما رواه أحمد من إنكار الرسولﷺ على عمر لمّا أتاه بكتاب أصابه من بعض

١. الإسرائيليّات في التفسير و الحديث، الذهبيّ، ص ٦٠-٦١؛ الأعراف (٧): ١٦٦٢؛ الإسراء (١٧): ١٠١٠؛ البقرة (٢): ٢١١. ٢. المصدر نفسه، ص٦٣.

٦٠٤/ التفسير و المفسّرون (ج٢) ــــ

أهل الكتاب بقوله: «أَ مُتَهوِّكون فيها يا ابن الخطَّاب».

قال: «نعم لا تعارُض بين هذا و ذاك؛ لأنَّ صحابة الرسولﷺ كانوا أعرف النـاس بأمور دينهم، و كان لهم منهج سـديد و مـعيار دقـيق فـي قـبول مـا يُـلقى إليـهم مـن الإسرائيليّات، ما كانوا يرجعون إليهم في كلَّ شيء، و إنَّما كانوا يرجعون إليـهم لمـعرفة بعض جزئيّات الحوادث و الأخبار.

قال: أمّا إنكار الرسولﷺ و إنكار الصحابة على من كان يرجع إليهم، فقد كان في مبدأ الإسلام و قبل استقرار الأحكام، مخافة التشويش على عقائدهم و أفكارهم .

قال ابن حجر: «و كأنّ النهي وقع قبل استقرار الأحكام الإسلاميّة و القواعد الديسنيّة خشية الفتنة. ثمّ لمّا زال المحذور وقع الإذن في ذلك، لما في سماع الأخبار التي كانت في زمانهم من الاعتبار»<sup>T</sup>.

مناقشة دلائل الجواز

غير أنَّ هذه الدلائل غير وافية بإثبات المطلوب، و لا هي تُبرّر مراجعة أهل الكتاب في شيء من تفسير القرآن الحكيم أو تاريخ الأنبياء الثير.

ذلك لأنّ اليهود الذين جاوروا العرب كانوا أهل بادية مثلهم ـكما قال ابن خلدونـلا علم لهم و لا تحقيق بمعرفة الصحيح من الأخبار، سوى ما شاع لديهم من أخبار عامّيّة ممّا لا يمكن الوثوق بها. أمّا علماؤهم فكانوا أهلَ دجلٍ و تزوير، كانوا يكتبون الكتاب بأيديهم ـكما حكى عنهم القرآنـو يزوّرون الحديث و يقولون: هذا من عند الله، و ما هو من عند الله، ليشتروا به ثمناً قليلاً، بُغية حطام الدنيا الرذيلة.

و من ثَمَّ كان المنع من ذلك شديداً كما عرفت في مناهي النبيّ و أصحابه الكبار عن ذلك، و لم يدلّ على جوازه شيء من الأخبار و الآثار.

أمّا الآيات التي زعموها مبيحةً لذلك، فالاستدلال بها عقيم؛ لأنَّها من باب «إيّاك أعني

۲. راجع: فتح البادي، ج٦، ص ٣٢٠.

۱. المصدر نفسه، ص٦٢-٦٧.

. آفات التفسير بالمأثور / ٦٠٥

و اسمعي يا جارة». كان الخطاب في ظاهره مع النبيّ ﷺ غير أنّ المقصود غـيره مـن المتشكّكين في أمر الرسالة، و ليسوا هم المسلمين أيضاً، بل الكـفّار و المـنافقون هـم المقصودون، بدليل صدر الآية و ذيلها: ﴿فَإِن كُنتَ في شَكَّ مِمّا أَنزَلنا إِلَيكَ فَـاسأَلِ الَّـدينَ يَقرَأُونَ الكِتابَ مِن قَبلِكَ لَقَد جاءَكَ الحَقُّ مِن رَبِّكَ فَلا تَكونَنَّ مِنَ المُعَرِينَ» <sup>(</sup>.

و العجب من الذهبيّ كيف يزعم أنّ هذه الآية جاءت رخصة للنبيّ في مراجعة أهل الكتاب؟! أو هل يشكّ النبيّ فيما أُنزل إليه؟! أو هل يمتري النبيّ في صدق رسالته كـي يؤمر بالانتهاء منه؟!

لا شكّ أنّ المقصود غيره من الذين كانوا يتشكّكون في صدق رسالته، و لقـد كـان المرجع الوحيد الذي يمكن أولئك المتشكّكين اللّجوء إليه هم «أهل الكـتاب» الذيـن جاوروهم، و ليس النبيّ تلائي بمقصود أليتّة، و لا المسلمون المعتقدون بصحّة الرسالة. و هكذا قوله تعالى: ﴿فَاسأَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِن كُنتُم لا تَعلَمونَ بِالبَيْنَاتِ وَ الزُّبُرِ ﴾ `خطاب محض موجّه إلى العرب الجاهليّ.

أمّا حديث «حدّثوا عن بني إسرائيل و لا حرج» فهو كناية عن التوسّع في تفضيع شأنهم؛ حيث كلّ ما حدّثته عنهم من رذائل و فضائح فهو حقّ لا مرية فيه؛ حيث توسّعهم في ارتكاب الآثام و ركوبهم جميع القبائح المحتملة بشأنهم، كما جاء في المَثَل: «حَدَّث عن البحر و لا حرج» كناية عن التوسّع في الأمر، و أنّه كلّ ما قلتَ عنه فهو صحيح. و منه قولهم بشأن معن بن زائدة الشيبانيّ و كان من أجواد العرب: «حدَّث عن معن و لا حرج»، كناية عن توسّعه في المكرمات، فكلّ ما حدَّثْتَ عنه منه وصحيح أ

فهذا تعبير كنائيّ عن مطلق التوسّع في أمر إن شيناً أو زيناً، و ليس المقصود التحدّث، بمعنى الرواية و النقل عنهم.

۲. النحل (۱٦): ٤٣.

۱. یرنس (۱۰): ۹٤.

٣. راجع: مجمع الأمثال للميدانيّ، ج١، ص٢٠٧، رقم ١١٠٣؛ فراند الأدب للأب لويس معلوف.

٦٠٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢)

و يتأيَّد هذا المعنى، بما ورد في لفظ أحمد:

«تحدّثوا عن بني إسرائيل و لا حرج، فإنَّكم لا تحدّثون عنهم بشيء إلَّا و قد كان فيهم أعجب منه»`، أي كلّ ما حدّثت عنهم من فضيحة أو ردّيلة شانئة، فهو صدق؛ لأنَّهم أوسع فضاحةً و أكثر رذالةً ممّا يُحتمل بشأنهم.

و في لفظه الآخر:

«حدّثوا عن بني إسرائيل و لا حرج، و حدّثوا عنّي و لا تكذبوا» ً.

ففي هذه المقارنة بين التوسّع في الحديث عن بني إسرائيل، و التقيّد لدى الحديث عن رسول الله على الله الله الله واضحة على صدق الحديث عنهم مهما كان الحديث، أما عمند التحدّث عن رسول الله ﷺ فيجب تحرّي الصدق، و لئلًّا يكون كذباً عليه. فإنَّه من كذب عليه متعمّداً فليتبوّأ مقعده من النار.

# الرأى الحاسم

لا شكِّ أنَّ سبر التاريخ و دراسة أجوال الماضين عبرة و عظة لمن اعتبر به و أخذ من متقلّباته متّعظاً له: فيم ربحوا و فيم رسبوا!

﴿ثُمَّ جَعَلناكُم خَلائِفَ فِي الأَرضِ مِن بَعدِهِم لِنَنظُرُ كَيفَ تَعمَلونَ﴾ ٪

و التاريخ كتاب العبر لمن أمعن و تدبّر، كما قال الإمام أمير المؤمنين 뫶: «أ و ليس لكم في آثار الأوّلين مُزدَجَر، و في آبائكم الماضين تبصرة و مُعتَبَر؟!»<sup>٤</sup>.

نعم، كانت دراسة التاريخ ضرورة تربويّة للأجيال، و ليؤخذ من تـجارب المـاضين مشاعل وهَّاجة لإنارة درب الباقين، فلا تتكرَّر التجربة إذا كانت عنيفة، و لا يعيد التاريخ بمرارتها الأولى، و من جرّب المجرَّب حلّت به الندامة..

و هذا القرآن الكريم يوبّخ أهل العمه و الترف ممّن سايروا آباءهم من غير دراية... قال

- ۱. مسند أحمد، ج۳، ص۱۳. ۲. المصدر نفسه، ص٥٦. ۲. برنس (۱۰): ۱٤.
- ٤. نهم البلاغة، الخطبة: ٩٩.

. آفات التفسير بالمأثور / ٦٠٧

تعالى ـناكراً عمههم هذا\_: ﴿قالَ مُترَفوها إِنّا وَجَدنا آباءَنا عَلى أُمَّةٍ وَ إِنّا عَلَى آثارِهِم مُقتَدونَ﴾ \ ﴿قالوا بَل نَتَبِعُ ما أَلفَينا عَلَيهِ آباءَنا أَوَلُو كَانَ آباژُهُم لا يَعقِلونَ شَيناً و لا يَهتَدونَ﴾ \ و هكذا وبّخ الإمام أمير المؤمنين الله هذا الإغفال و إعفاء تجارب السلف التي قاسها الآباء، قال موبّخاً هذه الشنعة: «و إنّما تسيرون في أثر بيّن و تتكلّمون برجع قول قد قاله الرجال من قبلكم» \.

إذن فلتكن دراسة التاريخ موضع عظة و اعتبار، إذا كانت عن تدبّر و إمعان، و بعيدة عن كلّ تعصّب مقيت.. الأمر الذي أغفله أحفاد إسرائيل و أذنابهم..

\* \* 1

و عليه فالقول الحاسم بشأن مراجعة كتابات السلف من يونان و رومان و مصر و اليهود و حتّى الفرس و الهنود، هو الجواز بل اللزوم، بعد كونها ضرورة لازدهار حضارة الأجيال. غير أنّ هذه المراجعة لا بدّان تكون عن دراسة واعية و تحقيق و إمعان، و بعيدة عن تعصّبات أعمى تقليديّة يمقتها العقل الرشيد.

و الأمر بشأن مراجعة الكتب الدينيّة القديمة \_و قد أحاط بها هالة من خرافات بائدة\_ أدعى للحذر و الاحتياط، و لا سيّما لو أريد العثور عـلى حـقائق وحـيانيّة احــتضنها تلكم الكتب و في طيّها الشيء الكثير.. فلا بـدّ مـن التـحرّي و التـدقيق دون التسـرّع والاسترسال..

و نتيجة على ذلك كانت مراجعة كتب السلف \_مهما كانت\_ضرورة ثقافيّة و حياتيّة شاملة.. أمّا الاستسلام محضاً فلا، و أمّا التحرّي و التحقيق فنعم..

هذا هو القول الفصل في مراجعة كتب الأسلاف إذا كانت عن وعي و إمعان.. و الله من وراء القصد..

١. الزخرف (٤٣): ٢٣.

٣. نهج البلاغة، الخطبة: ١٨٣.

۲. البقرة (۲): ۱۷۰.

٦٠٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

أتطاب الروايات الإسرائيليّة

عندما نتصفّح كتب السير و التفاسير و أخبار الملاحم، نجد أنّ أكثريّة ما يُروى مـن الإسرائيليّات تكاد تدور على أقطاب سـبعة، كـانوا هـم الأسـاس لشـياع الأسـاطير الإسرائيليّة بين المسلمين.

و هم: عبد الله بن سلام، و تميم بن أوس الداريّ، و كعب الأحبار، و عبد الله بن عمرو ابن العاص، و أبو هريرة، و وهب بن منبّه، و محمّد بن كعب القرظيّ، و أضافوا ثامناً هو ابن جُرَيج على ما سنذكر.

و إليك إلمامة قصيرة بحياة هؤلاء الأقطاب:

۱. عبد الله بن سلام

اسمه الحصين بن سلام بن الحارث الإسرائيليّ، حليف النوافل من الخزرج، و هم بنو عوف، كان حبراً من أحبار اليهود. فأسلم عند مقدم النبيّ الله المدينة، و قيل: قبل وفاته بسنتين، فسمّاه النبيّ الله عبد الله. قال ابن حجر: و كان من بني قينقاع \.

قيل: إنّه جاء إلى النبيّ تَلَكَنَ فَقَالَ: إنّي قَدْ قُرأَتَ القرآن و التوراة. فقال: «اقرأ بهذا ليلة، و بهذا ليلة». قال الإمام شمس الدين الذهبيّ: إسناده ضعيف للأنّ الراوي له هو إبراهيم ابن أبي يحيى الأسلميّ، و هو متروك الحديث. و بعضهم اتّهمه. قـال الأسـتاذ شـعيب الأرنؤوط: فالحديث ضعيف جدّاً، بل يكاد يكون موضوعاً، فإنّه مخالف لحديث جابر بن عبد الله الأنصاريّ: أنّ عمر بن الخطّاب أتى النبيّ تَكَنَّنَ فقال: إنّا نسمع أحاديث من يهود تعجبنا، أَ فَتَرى أن نكتب بعضها؟ فقال تَكْنَى؟ : «أ متهوّكون كما تهوّكت اليهود و النصارى؟ لقد جئتكم بها بيضاء نقيّة. و لو كان موسى حيّاً لما وسعه إلّا اتّباعي». قال: و هو حديث حسن <sup>7</sup>.

ا. الإصابية، ج٢، ص ٣٢٠.
 ٢. سير أخلام النيلام، ج٢، ص ٤١٨.
 ٣. هامش سير أخلام النيلام، ج٢، ص ٤١٩.
 أخرج الحديث عن لامجمع الزوائد، ج٢، ص ١٧٣...

كان عبد الله بن سلام متن يحوك الأحاديث ليستجلب أنظار العامّة و يرفع بمنزلته لديهم، من ذلك ما حاكه حول صفة رسول الله ﷺ في التوراة، كان يُمليها على العامّة تزلّفاً إليهم. فكان يذكر من أوصاف الرسول الراهنة، و يقول: وجدتها كذلك في التوراة <sup>(</sup>، وكان يدّعي أنّه أعلم اليهود و أخبرهم بكتب السالفين <sup>ا</sup>.

و قد حيكت حوله أحاديث في فضله و نبله، غير أنَّها ضعيفة الإسناد موهونة. توفّي بالمدينة سنة (٤٣ ه.).

٢. تميم بن أوس الداريّ هو أبو رقيّة، تميم بن أوس بن حارثة أو خارجة الداريّ، اللّخميّ الفلسطينيّ. و الدار: بطن من لخم، فخدمن يعرب بن قحطان. مات سنة ( ٤٠ هـ).

وفد تميم و أخوه نعيم في وفد كانوا عشرة نفر من بني الدار على رسول الله تَعْرَقُ بعد منصرفه من تبوك سنة (٩ هـ) فأسلما وكانا نصرانيّين. قال أبو نعيم: كان تميم راهب عصره و عابد فلسطين. يقال: إن النبيّ تَقَرَّقُ أخذ عنه قصّة «الجسّاسة» و الدجّال، فحدّث عنه بذلك على المنبر، فكان ذلك منقبةً له".

و التمس من النبي الله أن يهب له قريتين من قرى فلسطين، إن فتح الله عليه الشام. قال: كانت لنا جيرة من الروم، و لهم قريتان يقال لإحداهما: حِبْرَى و الأخرى بيت عينون، فإن فتح الله عليك الشام فهبهما لي. قال الله فهما لك. وكتب له كتاباً. فلمّا قام أبو بكر بالأمر أعطاه ذلك<sup>4</sup>. و قيل: إنّه جاء بالكتاب إلى عمر فقال: أنا شاهد ذلك فأمضاه. و ذكر اللّيث أن النبي الله قال له: «ليس لك أن تبيع» فجعلها وقفا عليه. قال ابن جُرَيْج:

٦١٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

فهي في أيدي أهله إلى اليوم\. أخرجه أبو عبيد من طريق عبد الله بن صالح كاتب اللّيث عنه <sup>٢</sup>.

و قد بالغ أصحاب التراجم بشأنه و ذكروا له كرامات و مناقب، منها قصّة مدافعته النار حتّى أطفأها، كما ذكره ابن حجر، قال: له قصّة مع عُمَر فيها كرامة واضحة لتميم و تعظيم كثير من عُمَر له <sup>7</sup> فذكرها في ترجمة معاوية بن حرمل<sup>٤</sup> و هي كما ذكره الذهبيّ: أنّ معاوية بن حرمل مهر مسيلمة الكذّاب و الذي ارتدّ معه جاء إلى المدينة تائباً، فلبث في المسجد لا يُؤوي و لا يُطعم شيئاً. قال فأتيت عمر، فقلت: تائب من قبل أن تقدر عليه. قال: من أنت؟ قلت: معاوية بن حرمل. قال: اذهب إلى خير المؤمنين، فأنزل عليه.

قال [معاوية]: وكان تميم الداريّ إذا صلّى ضرب بيديه على مَن عَلَى يمينه و شماله فذهب برَجُلين، فصلّيت إلى جنبه. فأخذني، فأُوتينا بـطعام. فـبينا نـحن ذات ليـلة؛ إذ خرجت نار بالحرّة، فجاء عمر إلى تعيم يستنجده، فقال: قم إلى هذه النار. فقال: يا أمير المؤمنين: و من أنا! و ما أنا، و ما تخشى أن يبلغ من أمري! يستصغر نفسه.

فلم يزل به عمر حتّى قام معه، و تبعثهما. فانطلقا إلى النار. فجعل تميم يحوشها (أي يدفعها إلى الداخل) بيده حتّى دخلت الشِعب، و دخل تميم خلفها. فجعل عمر يـقول: ليس من رأى كمن لم يرا قالها ثلاثاً. قال: فخرج و لم تضرّه النار°.

قال الذهبيّ: هذه القصّة سمعها عفّان من حمّاد بن سلمة عن الجُرَيريّ عن أبي العلاء عن ابن حرمل. قال: و ابن حرمل لا يُعرف. قلت: قد أُهمل معاوية بن حرمل في كتب ترجمة الرجال.

و هذا الكاهن المسيحيّ \_الذي بقيت معه نزعته المسيحيّة (الرهسينة) إلى مــا بـعد

١. سيو أهلام النبلاء، ج٢، ص ٤٤٣-٤٤٦
 ٢. الأموال لأبي عبيد بن سلّام، ص ٣٤٩-٣٥٠.
 ٣. الإصابة، ج١، ص ١٨٤، في ترجمة تميم الداري.
 ٤. المصدر نفسه، ج٣، ص٤٩٧.

\_\_\_ آفات التفسير بالمأثور / ٦١١

إسلامد هو أوّل من سنّ القصّ في المسجد، و تكاد تتّفق الروايات على أنّه أوّل قاصّ في الإسلام <sup>(</sup> و ذلك كان على عهد عمر بن الخطّاب، و لعلّه في أواخر ولايتد روى الزهريّ عن السائب بن يزيد، قال: أوّل من قصّ تميم الداريّ، استأذن عمر، فأذِن له فقصّ قائماً <sup>(</sup> و روى عن ابن شهاب، أنّ أوّل من قصّ في مسجد رسول الله تلكيم تميم الداريّ، استأذن عمر أن يذكّر الناس فأبَى عليه، حتّى كان آخر ولايته فأذن له أن يذكّر الناس في يوم الجمعة قبل أن يخرج عمر. و استأذن تميم عثمان بن عفّان فأذِن له أن يذكّر يومين في الجمعة، فكان تميم يفعل ذلك.

قال أحمد أمين: و قد نما القصص بسرعة؛ لإنّه يتّفق و ميول العامّة، و أَكْثَرَ القُصاص من الكذب حتّى رووا أن الإمام أمير المؤمنين ﷺ طردهم من المساجد؟.

و أما قصّة «الجسّاسة»، فقد ذكر مسلم في كتاب الفتن و أشراط الساعة من صحيحه، بإسناده عن الحسين بن ذكوان عن ابن بريدة عن الشعبيّ عن فاطمة بنت قيس، و كانت من المهاجرات الأوّل، قالت: سمعت منادي رسول الله تلاتي ينادي: الصلاة جامعة، فخرجت إلى المسجد، فصلّيت مع رسول الله تلاتي في صفّ النساء التي تلي ظهور القوم. قالت: فلمّا قضى رسول الله تلاتي فكنت في صفّ النساء التي تلي ظهور فقال: ليلزم كلّ إنسان مصلّا، ثمّ قال: أ تدرون لم جمعتكم؟ قالوا: الله و رسوله أعلم. قال: إنّي والله ما جمعتكم لرغبة و لا لرهبة، و لكن جمعتكم قالوا: الله و رسوله أعلم. القرانياً فجاء و بايع و أسلم، و حدّثني حديثاً وافق الذي كنت أُحدَّثكم عن مسيح الدجّال. حدّثني أنّه ركب في سفينة بحريّة مع ثلاثين رجلاً من لخم و جذام، فلعب يهم الموج شهراً في البحر، ثمّ أَرفَأُوا إلى جزيرة في البحر حتّى مغرب الشمس. فجلسوا في الموج شهراً في البحر، ثمّ أَرفَأُوا إلى جزيرة في البحر حتّى مغرب الشمس. فجلسوا في الموج شهراً في البحر، ثم أَرفَأُوا إلى جزيرة في البحر حتّى مغرب الشمس. فجلسوا في الموج شهراً في البحر، ثم أَرفَأُوا إلى جزيرة في البحر حتّى مغرب الشمس. فجلسوا في الموج شهراً في البحر، ثم أَرفَأُوا إلى جزيرة في البحر حتّى مغرب الشمس. فجلسوا في الموج شهراً في البحر، ثم أَرفَاً إلى جزيرة أن المرا المؤريرة، فلقيهم دابّة أهلب أكثير أقرُب (جمع قارِب و هو الزورق) السفينة فدخلوا الجزيرة، فلقيهم دابّة أهلب أكثير الشعر لا يدرون ما قُبُله من دبره من كثرة الشعر، فحقالوا: ويسلكِ ما أنتٍ؟ فحقالت: أنها

٢. كما قال أحمد أمين، فجو الإسلام، ص١٥٩.
 ٣. ميو أهلام للتبلاء، ج٢، ص٤٤٧.
 ٣. فيو الإسلام، ص١٥٩-١٦٠.
 ٤. غليظ الشعر.

٦١٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) `ــ

الجسّاسة! قالوا: و ما الجسّاسة؟ قالت: أيّها القوم انطلقوا إلى هذا الرجل في الدير (الدير هو القصر) فإنَّه إلى خبركم بالأشواق. قال (أي الداريِّ): لما سمّت لنا رجـلاً فَـرِقْنا (أي فزعنا) منها أن تكون (أي الدابّة) شيطانة. قال: فانطلقنا سراعاً حتّى دخلنا الدير، فإذا فيه أَعْظَمُ إنسان رأيناه قطٍّ خلقاً، و أَشَدُّه و ثاقاً، مجموعةٌ يداه إلى عنقد ما بين ركبتيه إلى كعبيه بالحديد. قلنا: ويلك ما أنت؟ قال: قد قدرتم على خبري، فأخبروني ما أنتم؟ قالوا: نحن أناس من العرب. فَقَصُّوا عليه قصّتهم، فقال: أخبروني عن نخل بيسان! ` قــلنا: عــن أَيَّ شأنها تستخبر؟ قال: أسألكم عن نخلها هل تثمر؟ قلنا له: نعم. قال: أما أنَّه يوشك أن لا تثمر. قال: أخبروني عن بُحيرة الطبريَّة! قلنا: عن أيِّ شأنها تستخبر؟ قال: هل فيها ماء؟ قالوا: هي كثيرة الماء. قال: أما أنَّ ماءها يوشك أن يذهب. قال: أخبروني عن عين زُغَر ٢. قالوا: عن أيَّ شأنها تستخبر؟ قال: هل في العين ماء، و هل يزرع أهلها بماء العين؟ قلنا له: نعم، هي كثيرة الماء، و أهلها يزرعون من مائها. قال: أخبروني عن نبيّ الأُمّيّين ما فعل؟ قالوا: قد خرج من مكَّة و نزل يثرب. قال: أ قاتله العرب؟ قلنا: نعم. قال: كيف صنع بهم، فأخبرناه أنَّه قد ظهر على من يليه من العرب و أطاعوه. قال: قد كان ذلك؟ قلنا: نعم. قال: أما أنَّ ذاك خير لهم أن يطيعوه، و إنِّي أخبركم عنِّي: إنِّي أنا المسيح ²، و إنِّي أوشك أن يؤذن لي في الخروج، فأخرج فأسير في الأرض، فلا أدع قرية إلَّا هبطتها في أربعين ليلة، غير مكّة و طيبة، فهما محرّمتان عليّ كلتاهما، كلّما أردت أن أدخل واحدة منهما استقبلني ملَك بيد. السيف صلتاً ° يصدّني عنها، و أنّ على كلّ نقب منها ملائكة يحرسونها.

قالت: قال رسول الله الله عنه بمخصرته في المنبر: هذه طيبة هذه طيبة هذه طيبة،

يعني المدينة`.

#### \* \* \*

هذه القصّة على غرابتها في سندها ضعف؛ لأنّها رويت بطريقين: مسلم في المصحيح، و أحمد في المسنده. و كلاهما ينتهي إلى عامر الشعبيّ، غير أنّ الذي يروي عن الشعبيّ في المسند، هو مجالد بن سعيد، و كان يكذب في الحديث. قال عمرو بن عليّ: سمعت يحيى بن سعيد يقول لبعض أصحابه: أين تذهب؟ قال: إلى وهب بن جرير أكتب السيرة عن أبيه عن مجالد بن سعيد! قال: تكتب كذباً كثيراً، لو شئت أن يجعلها إلى مجالد كلّها عن الشعبيّ عن مسروق عن عبد الله، فعل. و قال أبو طالب عن أحمد: ليس بشيء. يرفع حديثاً كثيراً لا يرفعه الناس. و قال الدوريّ عن ابن معين: لا يُحتج بحديثه. و قال ابن أبي خيثمة عن ابن معين: ضعيف واهي الحديث. كان يحيى بن سعيد يقول: لو أردتُ أن يرفع لي مجالد حديثه كلّه رفعه، إلى غير عامن شهادات بضعفه في الحديث، و رفعه الحديث لمكان ضعفه <sup>7</sup>. و قال محمد بن حيان شهادات بضعفه في الحديث، و رفعه الحديث لمكان ضعفه <sup>7</sup>. و قال محمد بن حيان كان يريء الحفظ يقلب الأسانيد و يرفع الحديث لمكان ضعفه <sup>7</sup>. و قال محمد بن حيان كان رذيء الحفظ يقلب الأسانيد و يرفع

و في مسند مسلم وقع: ابن بريدة عن الشعبيّ. و ابن بريدة هذا هو عبد الله بن بريدة أخو سليمان. قال البزار: فحيث أبهم علقمة و محارب و محمّد و كذا الأعمش عند ابن حجر فالمراد: سليمان بن بريدة. و أمّا من عدا هؤلاء حيث أُبهموا فهو عبد الله بن بريدة<sup>٤</sup> \_كما هنا\_لأنّ الذي أبهم في إسناد مسلم هو الحسين بن ذكوان.

و عبد الله بن بريدة هذا، قد ضعّف حديثه أحمد، و كانوا يرجّحون أخاه سليمان عليه. قال إيراهيم: له عن أبيه أحاديث منكرة. و تعجّب من الحاكم كيف زعم أنّ سند حديثه من رواية الحسين بن واقد عن عبد الله بن بريدة عن أبيه أصحّ الأسانيد لأهل مرو<sup>0</sup>.

محج مسلم، ج٥، ص٢٠٣ ـ ٢٠٥ . و رواه أحمد في المسند، ج٦، ص٣٧٣، باختلاف يسير.
 ٣. تهذيب التهذيب، ج١٠، ص٤٠ .
 ٣. كتاب السجو وحين و الضعفاء، ج٣، ص١٠.
 ٢. تهذيب التهذيب - الكنى، ج٢٢، ص٢٨٦.
 ٥. المصدر نفسه، ج٥، ص١٥٨.

٢١٤/ التفسير و المفسّرون (ج٢)

٣. كعب الأحبار

هو كعب بن ماتيع الحسميريّ مـن آل ذي رُعَـين أو مـن آل ذي الكـلاع<sup>٠</sup>. و يكـنّى أبا إسحاق، من كبار أحبار اليهود، كان أبوه كاهناً، و ورث الكهانة من أبيه. ولد قبل الهجرة باثنتين و سبعين سنة، و أسلم بعد وفاة النبيّ ﷺ في أوائل خلافة عمر. و هـلك أيّـام عثمان سنة (٣٢هـ). فقد عاش (١٠٤) سنة.

كان من أهل اليمن \_من يهودها\_فهاجر إلى المدينة عندما أسلم، ثمّ تحوّل إلى الشام، فاستصفاه معاوية و جعله من مستشاريه، لما زعم فيه من كثرة العلم <sup>7</sup>. و هو الذي أمره أن يقصّ في بلاد الشام؛ و بذلك أصبح أقدم الإخباريّين في موضوع الأحاديث اليسهوديّة المتسرّبة إلى الإسلام. و بواسطة كعب و ابن منبّه و سواهما من اليسهود الذين أسلموا تسرّبت إلى الحديث طائفة من أقاصيص التلمود \_الإسرائيليّات\_و ما لبـثت هـذه الروايات أن أصبحت جزءاً من الأخبار التفسيريّة و التاريخيّة في حياة المسلمين.

افتجر هذا الكاهن لإسلامه سلبباً عجيباً ليتسلّل به إلى عقول المسلمين و قلوبهم. فقد أخرج ابن سعد بإسناد صحيح محصيماً ذكرم أبو ريَّة ـ عن سعيد بن المسيّب قال: قسال العبّاس بن عبد المطّلب لكعب: ما منعك أن تسلم على عهد رسول الله تَشْتُنُهُ و أبي بكر، حتّى أسلمت الآن على عهد عمر؟

فقال: إنَّ أبي كتب لي كتاباً من التوراة و دفعه إليَّ، و قال: اعمل بهذا. و ختم على سائر

- ١. و رتما رجّح الثاني، لما رواه العلبرانيّ من طريق يحيى بن أبي عمرو الشيبانيّ عن عوف بن مالك، أنه دخل المسجد يتوكّا على ذي الكلاع، وكعب يقض على الناس، فقال عوف لذي الكلاع: ألا تنهى ابن أخيك هذا عمّا بفعل؟ قيل: إنه نهاه و ذكّره بحديث عن رسول الله تَشْرَقُونَ : «لا يقصّ على الناس إلاّ أمير أو مأمور أو متكلّف محتال» فأمسك كعب عن القصص حتّى أمره معاوية، فصار يقصّ بعد ذلك (الإصلية ج٣، ص٣١٥-٣١٦).
- ٢. قال معاوية في وصف علمه: ألا إنَّ كعب الأحبار أحد العلماء، إنَّ كان عنده علم كالثمار و إن كنًا فيه لمفرطين. و الذي يدلّ على مبلغ علمه الموهوم ما قاله هو لقيس بن خرشة القيسيِّ: ما من شبر في الأرض إلَّا و هو مكتوب في التوراة التي أنزل الله على موسى، ما يكون عليه و ما يخرج منه إلى يوم القيامة، يعني أنَّه يـعلم بذلك (راجع: تهذيب التهذيب، ج٨ ص١٤٣٩؛ الاستيعاب في تىرجمة قيس بن خرشة، هـامش الإصابة، ج٢، ص٢٤٣).

آفات التفسير بالمأثور / ٦١٥

كتبه، و أخذ عليّ بحق الوالد على ولده أن لا أفضّ الخاتم. فلمّا كان الآن، و رأيت الإسلام يظهر و لم أر بأساً، قالت لي نفسي: لعلّ أباك غيّب عنك علماً كتمك، فلو قرأتَه. ففضضتُ الخاتم، فقرأته، فوجدتُ فيه صفة محمّد و أمّته. فجئت الآن مسلماً. فوالي العبّاس (

قلت: و لا يخفى ما في هذا التبرير من تفاهة إن لم يكن في طيّها سـفاهة تـصحبها خباثة.

وكان عمر يكرهه و يُسيء الظنّ به، لماكان قد أفسد في الحديث و أشاع الأكاذيب. قال له يوماً و قد أحضره: لتتركنّ الأحاديث أو لألحقنّك بأرض القردة <sup>7</sup>، يعني أرض اليهود التي هي أصله. و روى أهل السير أنّ الإمام أمير المؤمنين لللا كان يذمّه، و يقول عنه: إنّ كعب الأحبار لكذّاب. و قد كان منحرفاً عن عليّ للا، كما ذكره ابن أبي الحديد <sup>7</sup>.

و من سخافاته ما رُوي عن سعد الجاري مولى عمر، قال: إنّ عمر دعا أمّ كملثوم -وكانت تحته- فوجدها تبكي. فقال لها: ما يُبكيك؟ فقالت: هذا اليهوديّ ـ تعني كعباً-يقول: إنّك على باب من أبواب جهتم فقال عمر: ما شاء الله، والله إنّي لأرجو أن يكون ربّي خلقني سعيداً. ثمّ أرسل إلى كعب فدعاه، فلمّا جاءه قال: يا أمير المؤمنين لا تعجل عليّ، والذي نفسي بيده، لا ينسلخ ذو الحجّة حتّى تدخل الجنّة. فقال عمر: أيّ شيء هذا، مرّةً في الجنّة و مرّة في النار؟! فقال: يا أمير المؤمنين، والذي نفسي بيده، إنّا لنجدك في كتاب الله ـ يعني به التوراة-على باب من أبواب جهنّم، تمنع الناس أن يقعوا فيها. فإذا متّ لم يزالوا يقتحمون فيها إلى

يوم القيامة <sup>2</sup>.

٩. طبقات ابن معد، ج٧، ق٢، ص١٥٦ راجع: الإصابة، ج٣، ص١٣٦ أضواء على السنة المحمدية، ص١٤٨-١٤٨.
 ٣. أخرجه أبو زرعة الدمشقيّ في تاويخه، ج٢، ص٥٤٤. راجع: هامش مبر أعلام النيلام ج٣، ص ٤٩٠. و رواه ابس ٢. أخرجه أبو زرعة الدمشقيّ في تاويخه، ج٢، ص٥٤٤. راجع: هامش مبر أعلام النيلام ج٣، ص ٤٩٠. و رواه ابس ٢. أخرجه أبو زرعة الدمشقيّ في تاويخه، ج٢، ص٤٤٤. و رواه ابس ٣. أخرجه أبو زرعة الدمشقيّ في تاويخه، ج٢، ص٤٤٤. واجع: هامش مبر أعلام النيلام ج٣، ص ٤٤٠. و رواه ابس ٢. أخرجه أبو زرعة الدمشقيّ في تاويخه، ج٢، ص٤٤٤. و رواه ابس ٣. أخرجه أبو زرعة الدمشقيّ في تاويخه، ج٢، ص ٤٤٠. و مع ٥٤٤. و رواه ابس ٣. أخرجه أبو زرعة الدمشقيّ في تاويخه، ج٢، ص٤٤٤. و مع ٥٤٤. و مع ٢٠ معن ٣٠٤. و مع ٢٠ مع ٢٠ معن ٣٠٤. و مع ٢٠٤.
 ٣. شرح نهج البلاغة، ج٤، ص٧٥٤.

٦١٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) ـ

و يروي الطبريّ أنّه جاء إلى عمر قبل مقتله بثلاثة أيّام، و قال له: اعْهَد، فإنّك ميّت في ثلاثة أيام. قال: و ما يدريك؟ قال: أجده في كتاب الله تلك في التوراة! قال عمر: إنّك لتجد عمر بن الخطّاب في التوراة؟ قال: اللّهمّ، لا، و لكن أجد صفتك و حليتك، و أنّه قد فنى أجلك<sup>ا</sup>.

قال أحمد أمين تعقيباً على هذه القصّة: و هذه القصّة إن صحّت دلّت على وقوف كعب على مكيدة قتل عمر، ثمّ وضعها هو في هذه الصّبغة الإسرائيليّة. كما تدلّنا على مـقدار اختلاقه فيما ينقل<sup>؟</sup>.

و هكذا ذكر أبو ريّة: و ممّن اشترك في مؤامرة قتل عمر، وكان له أثر كبير في تدبيرها كعب الأحبار. و هذا لا يمتري فيه أحد إلّا الجهلاء؟.

و ذكر ابن سعد أنّ كعباً كان يقول: كان في بني إسرائيل مَلِك إذا ذكرناه ذكرنا عمر، وإذا ذكرنا عمر ذكرناه. وكان إلى جنبه نبيّ يوحى إليه. فأوحى الله إلى النبيّ أن يقول له: اعْهَد عهدك و اكتب وصيّتك فإنّك ميت إلى ثلاثة أيّام، فأخبره النبيّ بذلك. فلمّا كان في اليوم الثالث وقع بين الجُدُر و بين السرّير، ثمّ حاء إلى ربّه فقال: اللّهمّ إن كنت تعلم أنّي كنت أعدل في الحكم، وإذا اختلفت الأمور اتّبعتُ هواك وكنت وكنت، فزدني في عمري حتّى يكبر طفلي و تربو أمّتي. فأوحى الله إلى النبيّ أنّه قد قال كذا، وقد صدق، و قد زدته في عمره خمس عشرة سنة، ففي ذلك ما يكبر طفله و تربو أمّته.

فلمّا طُعن عمر قال كعب: لئن سأل عمر ربّه ليبقينّه الله. فأخبر بذلك عمر، فقال عمر: اللّهمّ، اقبضني إليك غير عاجز و لا ملوم<sup>ئ</sup>. و ذكر أيضاً: لمّا طُعن عمر، جاء كعب فجعل يبكي بالباب، و يقول: والله لو أنّ أمير

٨. جاء في تاديخ العلبريّ، ج٢، ص٢٦٤ (مطيعة الاستقامة) حوادث سنة (٢٣): أنّ عمر كان لا يحسّ ألماً و لا وجعاً حتّى كان من الفد جاء، كعب فقال: يا أمير المؤمنين ذهب و بقي يومان. ثمّ جاء، من غد الغد فمقال: ذهب يومان و بقي يوم و ليلة، و هي لك إلى صبيحتها. فلمّا كان الصبح خرج إلى الصلاة فطعنه أبو لؤلؤة. ٢. فجو الإسلام، ص١٦١. آفات التفسير بالمأثور / ٦١٧

المؤمنين يقسم على الله أن يؤخّره لأخّره. فدخل ابن عبّاس عليه، فقال: يا أمير المؤمنين، هذا كعب يقول كذا وكذاا قال: إذن والله لا أسأله. ثمّ قال: ويلّ لي و لأمّي إن لم يغفر الله لي <sup>(</sup>.

و من ثَمَّ كان ما يحكيه كعب عن الكتب القديمة، ليس بحجّة عند أحد من أهل العلم والتحقيق، و لم يثبته أهل الحديث الأوائل. قال شعيب الأرنؤوط: و أخطأ من زعم أنّه خرّج له البخاريّ و مسلم، فإنّهما لم يسندا من طريقه شيئاً من الحديث. و إنّما جرى ذكره في الصحيحين عرضاً. قال: و لم يُؤثَر عن أحد من المتقدّمين توثيق كعب إلّا أنّ بُعض الصحابة \_يعني معاوية\_أثنى عليه بالعلم .

و قد سمعت قول معاوية \_صديقه الوفيّ\_بشأنه، حينما حجّ في خلافته: إن كان من أصدق هؤلاء المحدّثين الذين يحدّثون عن أهل الكتاب، و إن كنّا مع ذلك لنـبلو عـليه الكذب؟.

قال ابن حجر: و روى عنه من الصحابة عبد الله بن عمر و عبد الله بن الزبير و أبو هريرة و معاوية <sup>ع</sup>، و ذكر ابن عبّاس أيضاً. لكنّا قد فندنا ذلك بتفصيل. و في الطبقات: أن تُبَيْع ابن امرأة كعب حمل من كعب علماً كَثَيراً <sup>ف</sup>َرْسَاسُ مَنْ

قال أحمد أمين: و أمّا كعب الأحبار فيهوديّ من اليمن، و من أكبر من تسرّبت منهم أخبار اليهود إلى المسلمين. و قد أخذ عنه اثنان، هما أكبر من نشر علمه: ابــن عـبّاس! وأبو هريرة. و ما نُقل عنه يدلّ على علمه الواسع بالثقافة اليهوديّة و أساطيرها. جاء في الطبقات الكبرى حكاية عن رجل دخل المسجد فإذا عامر بن عبد الله بــن عــبد قــيس جالس إلى كتب و بينها سفر من أسفار التوراة و كعب يقرأ. و قد لاحظ بعض الباحثين أن بعض الثقات كابن قتيبة و النوويّ لايروي عنه أبداً. و ابن جرير يروي عنه قليلاً<sup>7</sup>.

۱. المصدر نفسه، ص۲٦۲، س۱۹

٢. سير أعلام النبلاء ـ الهامش، ج٢، ص ٤٩٠. و معاوية هو الذي أثنى عليه بالعلم. راجع: فتيح البادي، ج٢٢، ص٢٨٢. ٣. راجع: فتح البادي (الهامش)، ج٢٢، ص ٢٨٢. ٤. الإصابة، ج٣، ص٣١٦. ٥. طبقات ابن سعد، ج٧، ق٢، ص ١٦٠، س ١٠. ٦. فجر الإسلام، ص ١٦٠-١٦١.

٦١٨/ التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

قال الذهبيّ بعد نقل كلام أحمد أمين: و هذا يدلّنا على أن كعباً كان لا يزال بعد إسلامه يرجع إلى التوراة و التعاليم الإسرائيليّة <sup>(</sup>.

قلت: أمّا رواية ابن عبّاس عن كعب فشيء موضوع، و لم تثبت روايته عنه، و هو الناقم على مراجعي أهل الكتاب على ما أسلفنا. نعم، كان أبو هريرة لقلّة بضاعته كثيراً ما يراجع أهل الكتاب، و لا سيّما كعباً، كان يُعدّ شيخه و مرشده في هذا الطريق. و كان أبو هريرة أكثر من نشر عن كعب و أفاض بمعلوماته الجمّة عن مثله.

قال الأستاذ أبو ريّة \_و نِعم ما قال\_: «إنّ كعباً أظهر الإسلام خداعاً، و طوى قلبه على يهوديّته، و أنّه سلّط قوّة دهائه على سذاجة أبي هريرة لكي يستحوذ عليه و يُنيمه، ليلقّنه كلّ ما يريد أن يبتّه في الدين الإسلاميّ من خرافات و أوهام. و أنّه قد طوى أبا هريرة تحت جناحه حتّى جعل يردّد كلامه بالنصّ، و يجعله حديثاً مرفوعاً .

قال: و قد استطاع هذا اليهودي أن يدس من الخرافات و الأوهام و الأكساذيب فسي الدين، ما امتلأت به كتب التفسير و الحديث و التاريخ، فشوّهتها و أدخلت الشكّ إليها. و ما زالت تُمدّنا بأضرارها <sup>7</sup>. *مراقع تير من الحديث و ا*لتاريخ

٤. عبد الله بن عمرو بن العاص

قيل: كان اسمه العاص فغيّره رسول اللهﷺ و سمّاه عبد الله. أسلم قبل أبيه عمرو، و عمرو أسلم قبل الفتح سنة ثمان. ولد قبل الهجرة بسبع سنين، و مات سنة ( ٦٥ هـ). فقد عاش (٧٢) سنة.

هو أوّل من أشاع الإسرائيليّات بعد وفاة النبيَّ ﷺ زعم أنّه أصاب يــوم اليــرموك<sup>ِّ</sup>

 ١٨ التغيير و المغمّرون، ج١، ص١٨٨.
 ٢. الإسوائيليةات في التفيير و الحديث للذهبيّ، ص٥٩. قال أبو ريّة: يرجع إلى كتابنا مثيخ المغيرة ليعلم كيف اتّصل أبو هريرة بكمب الأحبار، وكيف وقع في فخّه (اضواء على السنّة المحمّديّة، ص١٦٤).
 ٣. اضواء على السنّة المحمّديّة، ص١٦٤.
 ٤. يرموك: واد بناحية الشام كانت به حرب بين المسلمين و الروم في أواخر أيّام أبي بكر. وكان عبد الله بصحبة أبيه في تلك الحرب؛ حيث أصاب زاملتين من كتب اليهود قيما زعم. آفات التفسير بالمأثور / ٦١٩

زاملتين <sup>(</sup> من كتب اليهود، فكان يحدّث منهما. و يبرّر ذلك بما رواه عن رسول الله المُتَكَنَّةُ من قوله: «حدّثوا عن بني إسرائيل و لا حرج». رواه البخاريّ بإسناده عنه <sup>ت</sup> هكذا فهم من هذا الحديث، جواز الرواية عنهم، حسبما ذكره ابن تيميّة <sup>ت</sup>.

و أضاف إليه حديثاً آخر اختلقه بهذا الشأن، قال: رأيت فيما يرى النائم كأنّ في إحدى إصبعيّ سمناً و في الأخرى عسلاً فأنا ألعقهما. فلمّا أصبحت ذكـرت ذلك للـنبيّ تَلَاقِقُوم. فقال: تقرأ الكتابين، التوراة و الفرقان. و من ثمّ كان يقرأهما<sup>ع</sup>.

و كانت له صحيفة يسمّيها الصادقة زعم أنّه كتبها من أحاديث الرسول للله عن إجازته له في كتابتها. قال: استأذنت النبيّ الله في كتاب ما سمعت منه فأذن لي فكتبته. فكان يسمّي صحيفته تلك الصادقة.

قال مجاهد: رأيت عنده صحيفة فسألت عنها، فقال: هذه الصادقة، فيها ما سمعت من رسول الله الله الله الله الم

روى البخاريّ بإسناده إلى هَمّام بن منبّد عن ألخيه وهب، قال: سمعت أبا هريرة يقول: ما من أصحاب رسول الله للشكر أحد أكثر حديثاً عنه حتي إلّا ما كان من عبد الله بن عمرو، فإنّه كان يكتب و لا أكتب<sup>1</sup>.

و لقد كان ضعيف الرأي وهن السلوك، كان قد صحب أباه في الوقوف مع معاوية في وقعة صفّين، في حين أنّه كان يعلم أنّهم كانوا هم الفئة الباغية على ما وصفهم بها رسول الله تشيّي و قد اعتذر لذلك بأنّه كان لوصيّة رسول الله تشيّي إيّاه أن يتابع أباه عمرو بـن

١. الزاملة: الملفّة، من زمّل الشيء بثوبه أو في توبه: لفّه. و ريّما كانت حمل بعير، و هكذا عبّر عنها ابن حجر (فتح البادي، ج١، ص١٨٤)، قال: إنَّ عبد الله كان قد ظفر في الشام بحمل جمل من كتب أهل الكتاب، فكان ينظر فيها و يحدَّث منها، و من ثمّ تجنّب الأخذ عنه كثير من أثمّة التابعين. و عبّر عنها أبو شهبة: بحمل بعيرين (الإمرائيليّات و الموضوحات في كتب الثغير، ص٥٤).

٥. طبقات ابن سعد، ج٢، ق٢، ص ١٢٥.

٦. جامع البخاري، ج١، ص ٣٩، باب كتابة العلم؛ راجع: فتع البادى، ج١، ص ١٨٤.

٦٢٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

العاص. و قد نسي قوله تعالى: ﴿وَ إِذَا قَبِلَ لَمُمُ اتَّبِعوا ما أَنزَلَ اللهُ قالوا بَل نَتَّبِعُ ما أَلفَينَا عَلَيهِ آباءنا أَوَ لَو كانَ آباؤُهُم لا يَعقِلونَ شَيتاً وَ لا يَهتَدونَ﴾ ﴿ و كذا قوله تعالى: ﴿وَ إِن جاهَداكَ عَلَى أَن تُشرِكَ بِي ما لَيسَ لَكَ بِهِ عِلمٌ فَلا تُطِعهُما﴾ ﴿

و مع ذلك نراه قد تابع أباه في ضلال كان يعلمه.

أخرج ابن سعد عن الغنويّ، قال: بينا نحن عند معاوية؛ إذ جاءه رجلان يختصمان في رأس عمّار، يقول كلّ واحد منهما؛ أنا قتلته. فقال عبد الله بن عمرو: ليطب به أحدكما نفساً لصاحبه، فإنّي سمعت رسول الله تلكيّن يقول: «تقتله الفئة الباغية». فقال معاوية: ألا تغني عنّا مجنونك يا عمرو<sup>¬</sup> فما بالك معنا؟! قال: إنّ أبي شكاني إلى رسول الله تلكيّن فقال: أطع أباك حيّاً و لا تعصه. و أنا معكم و لستُ أُقاتل<sup>؟</sup>.

٥. أبو هريرة فقد اختلف في اسمه ، كمالم يُعرف أصله و نسبه و نشأته، و لاشيء من أمّا أبو هريرة فقد اختلف في اسمه ، كمالم يُعرف أصله و نسبه و نشأته، و لاشيء من تاريخه قبل إسلامه، غير ما ذكر هو عن نفسه، من أنّه كان يلعب بهرّة صغيرة، و أنّه كان مُعدماً فقيراً خامل الذكر، يخدم الناس على شبع بطنه. قال: كنت أرعى غنم أهلي، وكانت لي هرّة صغيرة، فكنت أضعها باللّيل في شجرة، و إذا كان النهار ذهبت بها معي فلعبت بها، فكنوني «أبا هريرة، فكنت أضعه الذكر، يخدم ألناس على شبع بطنه. قال: كنت أرعى غنم أهلي، وكانت لي هرّة صغيرة، فكنت أضعها باللّيل في شجرة، و إذا كان النهار ذهبت بها معي فلعبت بها، فكنوني «أبا هريرة». قال: نشأت يتيماً و هاجرت مسكيناً، وكانت أجيراً لبسرة بنت غذه فلعبت بها، فكنوني «أبا هريرة». قال: نشأت يتيماً و هاجرت مسكيناً، و كنت أجيراً لبسرة بنت غذوان بطعام بطني و عقبة رجلي، فكنت أخدم إذا نزلوا، و أحدو إذا كان النهار دوليا.

١. البقرة (٢): ١٧٠.
٢. هكذا في النسخ، و لعله: مجونك، هو المزاح في وقاحة.
٤. و هكذا أخرج ابن سعد عن عبد الله بن الحارث، قال: إلى لأسبر مع معاوية في منصوفه عن صفّين بينه و بين
٤. و هكذا أخرج ابن سعد عن عبد الله بن الحارث، قال: إلى لأسبر مع معاوية في منصوفه عن صفّين بينه و بين
عمرو بن العاص. فقال عبد الله: يا أبة، سمعت رسول الله تُلكينية يقول لعمّار: ويحك يا ابن سمية، تقتلك الفئة الباغية. فقال عبد الله: يا أبة، سمعت رسول الله تُلكينية يقول لعمّار: ويحك يا ابن سمية، تقتلك الفئة عمرو بن العاص. فقال عبد الله: يا أبة، سمعت رسول الله تُلكينية يقول لعمّار: ويحك يا ابن سمية، تقتلك الفئة الباغية. فقال عمرو لمعاوية: ألا تسمع ما يقول هذا! فقال معاوية: ما تزال تأنينا بِهنّة تدحض بها في بولك.
٥. ذكر الحاكم في المستدرك (ج٣، ص٥٥٥) أنّ اسمه في الجاهلية عبد شمس بن صخر ثمّ غيّره النبيّ تألينية إلى المانية إلى عبد الله عبد الله معارية.

آفات التفسير بالمأثور / ٦٢١

قدم أبو هريرة بعد أن تخطّى الثلاثين من عمره، وكان النبيّ الله حينذاك في غزوة خيبر التي وقعت عام (٧) من الهجرة، قال ابن سعد: قدم الدوسيّون فسيهم أبو هريرة ورسول الله تلكير بخيبر فكلّم رسول الله الله أصحابَه في أن يشركوا أبا هريرة فسي الغنيمة، ففعلوا. و لفقره اتّخذ سبيله إلى الصُفَّة (موضع مظلّل في موخّرة مسجد النبيّ من الناحية الشماليّة). قال أبو الفداء: و أهل الصُفَّة أناس فقراء لا منازل لهم و لا عشائر، ينامون في المسجد و يظلّون فيه. وكانت صُفّة المسجد مثواهم، فنُسبوا إليها. وكان إذا يعمّى رسول الله تلكيرًا

روى مسلم عنه، قال: كنت رجلاً مسكيناً أخدم رسول الله تلكيميةً على ملاء بطني. و في رواية: كنت ألزم رسول الله تلكيمية على ملاء بطني. و كان أكولاً، إذا كان يُطعَم في بيت أحد الصحابة، كان بعضهم ينفر منه.

و روى البخاريّ عنه، قال: أستقرئ الرجل الآية و هي معي، كي ينقلب بي فيطعمني. وكان خير الناس للمساكين جعفر بن أبي طالب، كان ينقلب بنا فيطعمنا ما كان في بيته. و روى الترمذيّ عنه: و كنت إذا سألت جعفر عن آية لم يجبني حتّى يذهب بي إلى منزله. قال أبو ريّة: و من أجل هذا كان جعفر في رأي أبي هريرة أفضل الصحابة جميعاً، فقدّمه على أبي بكر و عمر و عليّ و عثمان و غيرهم من كبار الصحابة.

فقد أخرج الترمذيّ و الحاكم بإسناد صحيح عن أبي هريرة: ما احتذى النــعال و لا ركب المطايا و لا وَطِئ التراب، بعد رسول الله المُتَقَاقِ أفضل من جعفر بن أبي طالب`.

كان أبو هريرة يُلقّب بشيخ المضيرة (طعام يطبخ باللّبن المَضِر، أي الحامض) و قـد نالت هذه المضيرة من عناية العلماء و الكتّاب و الشعراء ما لم ينله مثلها مـن أصـناف المآكل و الحلويّات. و ظلّوا يتندرون بها و يغمزون أبا هريرة قروناً طويلة من أجلها.

دأجع: فتيح البارى، ج٧، ص٦٢.

۲۲۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲)

قال الثعالبيّ، وكان أبو هريرة تُعجبه المضيرة جدّاً، فيأكل مع معاوية، فإذا حضرت الصلاة صلّى خلف عليّ ﷺ، فإذا قيل له في ذلك، قال: مضيرة معاوية أدسم و أطسيب، والصلاة خلف عليّ أفضل و أتمّ. و من كلامه: ما شممت رائحة أطيب من رائحة الخبز الحارّ، و ما رأيت فارساً أحسن من زبد على تمر<sup>ا</sup>.

\* \* \*

و قد أخذ العلماء على أبي هريرة كثرة حديثه عن النبيّ ﷺ مع قلّة صحبته و قلّة بضاعته حينذاك، و من ثمّ رموه بالتدليس و الاختلاق. كان يسمع الحـديث مـن أحـد الصحابة ثمّ يدلّس، فيرفعه إلى النبيّ ﷺ.

و كان كثيراً ما يسمع الحديث من أهل الكتاب و لا سيّما كعب الأحبار، فيسنده إلى النبيّ أو أحد كبار صحابته تدليساً و تمويهاً على العامّة.

فقد روى مسلم عن بسر بن سعيد قال اتقوا الله و تحفّظوا من الحديث. فوالله لقـد رأيتنا نجالس أبا هريرة فيحدّث عن رسول الله اللج و يحدّث عن كعب الأحـبار، ثـم يقوم، فأسمع بعض من كان معنا يجعل حديث رسول الله المجتري عن كعب، و حديث كعب عن رسول الله الجيري و في رواية: يجعل ما قاله كعب عن رسول الله الجيري و ما قاله رسول الله الله الله عن كعب. فاتقوا الله و تحفّظوا في الحديث.

و قال يزيد بن هارون: سمعت شعبة يقول: أبو هريرة كان يدلّس، أي يروي ما سمعه من كعب و ما سمعه من رسول الله تلاقي و لا يميّز هذا من هذا. و قال ابن قتيبة: و كان أبو هريرة يقول: قال رسول الله تلاقي كذا، و إنّما سمعه من الثقة عنده فىحكاه. و كانت عائشة أشدّهم إنكاراً على أبي هريرة. و ممّن اتّهم أبا هريرة بالكذب عمر و عثمان و عليّ و غيرهم، فكما قال الأستاذ الرافعيّ: «كان أوّل راوية اتُّهم في الإسلام» .

و الحديث بشأن تدليس أبي هريرة و إنكار الصحابة عليه ذو شجون، عرصه بتفصيل

أضواء على السنّة المحمديّة، ص ١٩٥-١٩٩.
 ٢. راجع: تاريخ أداب العرب للرافعيّ، ج١، ص٢٧٨.

. آفات التفسير بالمأثور / ٦٢٣

الأستاذ أبو ريّة في كتابيه: شيخ المغيرة، و الأضواء. و كان هذا العرض القصير مستقى منه\.

## \* \* \*

أخذ أبو هريرة عن كعب الأحبار الشيء الكثير، غير أن السّيّء الذي كــان يــرتكبه، إسناد ما سمعه من كعب إلى رسول الله ﷺ كما نوّهنا عنه.

قال أبو ريّة: ذكر علماء الحديث في باب «رواية الصحابة عن التسابعين، أو روايــة الأكابر عن الأصاغر» إنّ أبا هريرة و العبادلة ` و معاوية و أنس و غيرهم، قد رووا عن كعب الأحبار اليهوديّ الذي أظهر الإسلام خداعاً، و طوى قلبه على يهوديّته.

قال: و يبدو أنّ أبا هريرة كان أكثر الصحابة انخداعاً به، و ثقة فيه، و رواية عنه و عن إخوانه، من سائر أهل الكتاب. و يتبيّن من الاستقراء أنّ كعب الأحبار قد سلّط قوّة دهائه على سذاجة أبي هريرة لكي يستحوذ عليه، و يتيمه ليلقّنه كلّ ما يريد أن يبتّه في الدين الإسلاميّ، من خرافات و أوهام. و كان له في ذلك أساليب غريبة و طرق عجيبة.

فقد روى الذهبيّ في طبقات المُصْفَاظ في ترجمة أبي هريرة أنّ كعباً قال فيه \_أي في أبي هريرة-: ما رأيت أحداً لم يقرأ التوراة، أعلم بما فيها من أبي هريرة!!

فانظر مبلغ دهاء هذا الكاهن و مكره بأبي هريرة، الذي يتجلّى في درس تاريخه أنّه كان رجلاً فيه غفلة و غِرّة؛ إذ من أين يعلم أبو هريرة ما في التوراة و هو لا يعرفها، و لو عرفها لما استطاع أن يقرأها.

و ممّا يدلّك على أنّ هذا الحبر الداهية قد طوى أبا هريرة تحت جناحه حتّى جعله يردّد كلام هذا الكاهن بالنصّ، و يجعله حديثاً مرفوعاً إلى النبيّ، ما نورد لك شيئاً منه. روى البزار عن أبي هريرة: أنّ النبيّ ﷺ قال: إنّ الشمس و القمر ثوران في النار يوم

رأجع: أضوا. على السنة المحمدية، ص٢٠٢.٢٠٢.

۲. هم: عبد الله بن عمرو بن العاص و عبد الله بن عمر و عبد الله بن عبّاس، غير أنَّ الأخير مكذوب عليه، و قــد فصّلنا الكلام فيه.

القيامة!! فقال الحسن: و ما ذَنُّبهما؟ فقال: أُحدَّثك عن رسول الله، و تقول: ما ذَنَّبهما؟!

و هذا الكلام نفسه قد قاله كعب بنصّه، فقد روى أبو يعلي الموصليّ، قال كعب: يُجاء بالشمس و القمر يوم القيامة كأنّهما ثوران عقيران، فسيُقذفان قسي جسهنّم، يسراهسما مسن عبدهما<sup>(</sup>.

و روى الحاكم في المستدرك و الطبرانيّ ــو رجاله رجال الصحيحــعن أبي هريرة: أنّ النبيّ قال: إنّ الله أذِن لي أن أُحدّثَ عن ديك رجلاه في الأرض و عنقه مثبتة تـحت العرش، و هو يقول: سبحانك ما أعظم شأنك! قال: فيرد عليه ما يعلم ذلك مَن حلف بي كاذباً.

و هذا الكلام من قول كعب، و نصّه: أنّ لله ديكاً عنقه تحت العرش و براثنه في أسفل الأرض، فإذا صاح صاحت الدِّيَكة، فيقول: سبحان القدّوس المَلِك الرحمان لا إله غيره <sup>٢</sup>.

و روى أبو هريرة: أنّ رسول الله قال: النيل و سيحان و جيحان و الفرات مـن أنـهار الجنّة، و هذا القول نفسه قاله كعب: أربعة أنهار الجنّة وضعها الله في الدنيا: فالنيل نهر العسل في الجنّة، و الفرات نهر الخمر في الجنّة، و سيحان نهر الماء في الجنّة، و جيحان نهر اللبن في الجنّة<sup>؟</sup>.

و قال ابن كثير في تفسيره: إنّ حديث أبي هريرة في يأجوج و مأجوج، و نصّه \_كما رواه أحمد عن أبي هريرة: أنّ يأجوج و مأجوج ليحفرون السدّ كلَّ يوم حتّى إذا كادوا يرون شعاع الشمس، قال الذين عليهم: ارجعوا فستحفرونه غداً، فيعودون... و قد روى أحمد هذا الحديث عن كعب، قال ابن كثير: لعلّ أبا هريرة تلقّاه من كعب، فإنّه كثيراً ما كان يجالس كعباً و يحدّثه<sup>ع</sup>. و بيّن في مواضع كثيرة من تفسيره ما أخذه أبو هريرة من كعب. و في الصحيحين من حديث أبي هريرة: أنّ الله خلق آدم على صورته. و هذا الكلام قد جاء في الإصحاح الأوّل من الثوراة (العهد القديم) و نصّه هناك: «و خلق الله الإنسان على

- حياة الحيوان للدميري، ج١، ص٢٥٧.
- ٤. تفسير ابن كثير، ج٢، ص٤٠٤ ـ ١٠٥.
- ٣. أضواء على السنَّة المحمَّديَّة، ص٢٠٨.
- ۲. تهاية الإرب، ج ۱۰، ص ۲۲۰. ۲. تنا د د کار محال مراکد

. آفات التفسير بالمأثور / ٦٢٥

صورته، على صورة الله خَلَقه» .

و روى مسلم عن أبي هريرة: أخذ رسول الله تشكير بيدي! فقال: خلق الله التربة يوم السبت، و خلق فيها الجبال يوم الأحد، و خلق الشجر يوم الاثنين، و خلق المكروه يوم الثلاثاء، و خلق النور يوم الأربعاء، و بثّ فيها الدوابّ يوم الخميس، و خلق آدم بعد العصر من يوم الجمعة. و قد روى هذا الحديث أحمد و النسائيّ أيضاً عن أبي هريرة.

قال البخاريّ و ابن كثير و غيرهما: إنّ أبا هريرة قد تلقّى هذا العـديث عـن كـعب الأحبار؛ لأنّه يخالف نصّ القرآن في أنّه خلق السماوات و الأرض في ستّة أيّام <sup>ت</sup>.

قال أبو ريّة: و قد بلغ من دهاء كعب و استغلاله لسذاجة أبي هريرة و غفلته، أن كان يلقّنه ما يريد بنّه في الدين الإسلاميّ من خرافات و تُرّهات، حتّى إذا رواها أبو هريرة عاد هو فصدق أبا هريرة، و ذلك ليؤكّد هذه الإسرائيليّات، و ليمكّنَ لها في عقول المسلمين، كأنّ الخبر جاء عن أبي هريرة، و هو في الحقيقة عن كعب الأحبار.

و إليك مثلاً ما رواه أحمد عن أبي **هريرة أنّ ر**سول الله قال: «إنّ في الجنّة لشجرة يسير الراكب في ظلّها مائة عام، اقرأوا إنّ تشتتم و ظلّ ممدود» <sup>7</sup>.

و لم يكد أبو هريرة يروي هذا الحديث حتّى أسرع كعب، فقال: صدق والذي أنزل التوراة على موسى و الفرقان على محمّد، لو أنّ رجلاً ركب حقّة أو جذعة ثمّ دار بأعلى تلك الشجرة ما بلغها حتّى يسقط هرماً! و هكذا كانا \_كعب و أبو هريرة\_ يتعاونان على نشر مثل هذه الخرافات. و من العجيب أن يروي مثل هذا الخبر الغريب أيضاً وهب بن منبّد في أثر غريب، فيرجع إليه من أراده<sup>٤</sup>.

- ۲. المصدر تقسه، ص۲۰۷-۲۱۰. ۲۱ المصدر تقسه، ص ۲۱۰.
  - ٤. راجع: تغسير ابن كثير، ج٢، ص٥١٣-٥١٤.

١. قال أبو ريَّة: من روايات هذا الحديث: و طول آدم ستَّون ذراعاً. و قد انتقد هذا الحديث ابن حجر في فيتح البادي، قال: و يشكل على هذا من الآن، الآثار للأمم السالفة كديار عاد و ثمود، فإنَّ مساكنهم تــدلُ عـلى أنَّ قاماتهم لم تكن مفرطة في الطول، على حسب ما يقتضيه الترتيب الذي ذكره أبو هريرة. و أنكر مالك هــذا الحديث (أضوا حلى الــنَّة المحمّديّة، ص٢٠٨-٢٠٩ بالهامش).

٦٢٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) -

هلك أبو هريرة سنة (٥٩ هـ) عن (٨٠) سنة بقصره بالعقيق، و حُمل إلى المدينة و دُفن بالبقيع، و صلّى عليه الوليد بن عتبة بن أبي سفيان، و كان أميراً عـلى المـدينة تكريماً لد. و لمّا كتب الوليد إلى عمّه معاوية ينعى إليه أبا هريرة، أرسل إليـه مـعاوية: «انظر من ترك، و ادفع إلى ورثته عشرة آلاف درهم، و أحسن جوارهم، و افـعل إليـهم معروفاً».

قال أبو ريّة: و هكذا يترادف رفدهم له حتّى بعد وفاته (

قال السيّد رشيد رضا بشأن أبي هريرة: كان إسلامه في سنة (٧ه.)، فصحب رسول الله ثلاث سنين و نيفاً، فأكثر أحاديثه لم يسمعها من النـبيّ. و إنّـما سـمعها من الصحابة و التابعين. فإذا كان جميع الصحابة عدولاً في الرواية ـكما يقول جـمهور المحدّثين-فالتابعون ليسوا كذلك، و قد ثبت أنّه كان يسمع من كعب الأحبار، و أكثر أحاديثه عنه، على أنّه صرّح بالسماع من النبيّ في حديث «خلق الله التربة يوم السبت» و قد جزموا بأنّ هذا الحديث أخذه عن كعب. و كان يُكثر في أحاديثه النقل بـالمعنى و الإرسال ـأي هذا الحديث أخذه عن كعب. و كان يُكثر في أحاديثه النقل بـالمعنى و الإرسال ـأي لا يذكر اسم الصحابيّ الذي سمّع منت و واية العديث النقل بـالمعنى و الإرسال لـأي كثيرة. كما أنّه انفرد بأحاديث كثيرة، كان بعضها موضع الإنكار أو مظنّته لغرابة موضوعها، كأحاديث الفتن و الإخبار ببعض المغيّبات، إلى غيرها من علل ذكرها أهل النه قد في الحديث <sup>1</sup>

٦. وهب بن منبّه

هو وهب بن منبّه بن كامل اليمانيّ الصنعانيّ. و قال أحمد بن حنبل: كان مـن أبـناء فارس. قيل: إن منبّهاً من خراسان من أهل هراة، أخرجه كسرى من هراة إلى اليمن، فأسلم في عهد النبيّ و حَسُن إسلامه فسكن ولْدُه في اليمن، وكان وهب بن منبّه يختلف إلى هراة

۱. المصدر نفسه، ص۲۱۸.

۲. مجلة المناد، ج ۱۹، ص ۹۷ (أضواء على السنة المحمدية، ص ۲۱۸-۲۱۹).

و يتفقّد أمرها. كان يقول: قرأت بضعة و سبعين كتاباً من كتب الأنبياء. ولد سنة ( ٦٢٢ ه.) و مات سنة ( ١١٠ ه.). قيل: ضربه يوسف بن عمر حتى مات <sup>(</sup>. و قد أكثر من سرد الإسرائيليّات، و نسب إليه قصص كثيرة، كانت مثاراً للـنيل منه و الطعن عليه، حتّى رُمى بالكذب و التدليس، و إفساد عقول المسلمين.

٧. محمد بن كعب القرظيّ
٨. محمد بن كعب القرظيّ
٨. محمد بن كعب بن سليم القرظيّ، كان أبوه من سَبَى قريظة، من أولاد كهنة اليهود.
وُلد سنة (٣٩ ه.) و مات سنة (١١٧ ه.). كان يقصّ في المسجد، فسقط عليه السقف،
فمات هو و جماعة معه<sup>٢</sup>.

فقد كان من القصّاصين، يقصّون على الناس عن كتب السلف و أساطيرهم، و فيها كان حتفد.

# ۸. ابن جُرَيج

ابن جُرَيج، عبدالملك بن عبدالعزيز بن جُرَيج. من أصل روميّ نصرانيّ ( ٨٠-١٥٠ه.). هو أوّل من صنّف الكتاب بالحجاز. و اعتمد، الأثمّة في الحديث و التفسير حسبما تقدّم عند الكلام عن الطرق إلى ابن عبّاس: الطريق الخامس، و ذكرنا ثناء العلماء عليه و أنّه أحد الأعلام الثقات.

غير أنَّ الأستاذ الذهبيَّ عدَّه من أقطاب الإسرائيليَّات و زعم أنَّ أكثر ما يروى بشأن النصاري في التفسير، مأثور عنه...<sup>٣</sup>

لكنّ الإسرائيليّة بما تحمله هذه الكلمة من وهنــلم تُعهد من ابن جُرَيج، كما لم يُعهد منه ما يوهن شأنه في التحديث، مع توثيق الأجلّاء له، و قد وصفوه بسيّد أهل الحجاز! فراجع..

> ۱. تهذيب التهذيب، ج ۱۱، ص ١٦٦ ـ ١٦٨. ٢. المصدر نفسه، ج ٩، ص ٤٢٠ ـ ٤٢٤. ٣. التقسير و المفسّرون، ج ١، ص ١٩٨.

٦٢٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ـــــ

مبدأ نشر الإسرائيليّات

قد عرفت مَنْع النبيَّ ٱلنَّقَرُ من مراجعة أهل الكتاب، مَنْعه الباتّ، حتّى الاستنساخ من كتبهم فضلاً عن الرجوع إلى أقاويلهم. و من ثَمَّ لم يكن يجرأ أحد من الصحابة أن يراجع أهل الكتاب أو يأخذ عنهم شيئاً من الأخبار، و ذلك ما دام النبيّ على قيد الحياة.

و في حديث عمر الآنف، لمّا زجره النبيّ ﷺ على استنساخه عن كتب القوم، قام و قال متندّماً على ما فرط منه: «رضيت بالله ربّاً، و بالإسلام ديناً، و بك رسولاً» \.

و محذا انتهج المسلمون منهجاً سليماً عن شوب أكدار أهل الكتاب، مدّة حياته المُنْظَنَّة، و مدّة أيّام أبي بكر، و طرفاً من أيّام عمر.

ثمّ لمّا توسّعت رقعة الإسلام و فاضت بلاد المسلمين بكثرة الوافدين، و فيهم الأجانب عن روح الإسلام، ممّن لا معرفة له بأصول الشريعة، نرى أنّ هذا السدّ المنيع قد أُزيل، وجعلت أكاذيب أهل الكتاب تتسرّب بين المسلمين، و لم تزل تتوسّع دائرتها مع توسّع البلاد.

هذا كعب الأحبار، أتى بخَرْعْبَلاته في هذا العهد، و أبدى عبد الله بن عمرو بن العاص بمفترياته عن زاملتيه أيضاً في هذا العهد، كما كظّ أبو هريرة بمخاريقه فسي هـذا الدور المتأخّر عن حياة الرسول. و هكذا نرى عمر بن الخطّاب قد أذِن لتميم بن أوس الداريّ أن

١. حدّث عمر عن نفسه، قال: انتسخت كتاباً من أهل الكتاب، ثمّ جثت به في أديم، فقال لي رسول الم ألمَّرَتُكُمُ : ما هذا في يدك يا عمر؟ قلت: كتاب نسخته لنزداد به علماً إلى علمنا، فغضب رسول الم ألمَرَتُكُمُ حتى احمرّت وجنتاه، ثمّ نودي بالصلاة جامعة، فقال: يا أيّها الناس إنّي قد أوتيت جوامع الكلم و خواتيمه، و اختُصِر لي وجنتاه، ثمّ نودي بالصلاة جامعة، فقال: يا أيّها الناس إنّي قد أوتيت جوامع الكلم و خواتيمه، و اختُصِر لي اختصاراً، ثمّ جثت به في أديم، فقال لي رسول الله المُوتَكُمُ حتى احمرّت بعداً وجنتاه، ثمّ نودي بالصلاة جامعة، فقال: يا أيّها الناس إنّي قد أوتيت جوامع الكلم و خواتيمه، و اختُصِر لي اختصاراً، و لفد أتيتكم بها بيضاء نقيّة، فلا تهوّكوا، و لا يغرّنكم المتهوّكون. فقمت و قلت: رضيت بالله ربّاً و بالإسلام ديناً و بك نبياً (تغيير ابن كثير، ج٢، ص٤٦٧).

و روى أحمد بإسناده عن عبد الله بن ثابت قال: جاء عمر بن الخطّاب إلى النبيّ تَأْتَشَقُو فقال: با رسول الدَّتَنَفَقُونُ إِنِّي مررت بأخ لي من قريظة فكتب لي جوامع من التوراة، ألا أعرضها عليك! قال: فتغيّر وجه رسول الدَّتَانَقُونُ قَال عبد الله بن ثابت: فقلت لممر: ألا ترى ما بوجه رسول الدَّتَانَقُونَ ، فقال عمر: رضينا بالله تعالى ريّاً، و بالإسلام ديناً، و بمحمد تَقَدَّتَنَ رسولاً. قال: فسرى عن النبي تَقَدَّقُونَ و قال: والذي نفس محمد بيده لو ريّاً، و بالإسلام ديناً، و بمحمد تَقدَت لمعن أسرى في النبي تَقدَّقُونَ و قال: والذي نفس محمد بيده لو من حمد عبد الله من النبيين (مسند أحمد بيده لو عن النبي تقديناً و من من النبيين (مسند أحمد بيده لو يُقديناً و الذي نفس محمد بين النبين (مسند أحمد بيده لو

يقصّ قصصه قائماً في المسجد النبويّ، علانيةً على رؤوس الأشهاد في هذا العهد ، كما أصاخ بأُذنيه لمخاريق كعب. يقول ابن كثير بعد ما ساق الروايـات فـي أنّ الذبـيح هـو إسحاق: و هذه الأقوال كلّها مأخوذة عن كعب الأحبار، فإنّه لمّا أسلم في الدولة العمريّة جعل يحدّث عمر عن كتبه قديماً، فربّما استمع له عمر، فترخّص الناس في استماع ما عنده، و نقلوا ما عنده عنه، غنّها و سمينها، و ليس لهذه الأمّة حاجة إلى حرف واحد ممّا عنده آ

فقد كان العقد الثـاني بـعد وفـاة الرسـولﷺ عـهد رواج القِـصَصِ الأسـطوريّة و الإسرائيليّات، حسبما قال الدكتور أبو شهبة: إنّ بدعة القصّ قد حدثت في آخر عـهد الفاروق: عمر بن الخطَّاب؟.

## \* 🏡 \*

و هل كان هناك نكير على هذا الفعيل؟

كان عمر بين حين و آخر يشدّه النكير على هذا الصنيع، و لكن من غير تداوم عليه، فكان هناك ـرغم تشديد عمر أنّاس يقومون بنسخ أو تـرجـمة كـتب العـهد القـديم، و التحديث عنها بين المسلمين، أمّا المراجعة إلى أهل الكتاب و القصّ على الناس فقد تعارف و شاع ذلك العهد.

أخرج الحافظ أبو يعلي الموصليّ عن خالد بن عرفطة، قال: كنت جالساً عند عمر، إذ أُتي برجل مسكنه السوس<sup>ع</sup>. فقال له عمر: أنت فلان بن فلان العبديّ؟ قال: نعم. قال: و أنت النازل بالسوس؟ قال: نعم. فضربه بقناةٍ معه. فقال الرجل: ما لي يا أمير المؤمنين؟! فقال له عمر: اجلس، فجلس، فقرأ عليه: ﴿يسمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِمِ الَّر تِلكَ آياتُ الكِتابِ المُبينِ إِنَا أُنزَلناهُ قُرآناً عَرَبيًّا لَعَلَّكُم تَعقِلونَ نَحْنُ نَتُعَمَّ عَلَيكَ أَحسَنَ التَّصحِ بِما أُوحَينا إِلَيكَ حَدًا القُرآنَ

- . سير أعلام النبلاء، ج٢، ص٤٤٧.
   ٢. راجع: تغير أبن كثير، ج٤، ص١٧.
  - ۲. الإمراثيليّات و الموضوعات، ص۸۹
  - ٤. سوس: مدينة شوش التي بها قبر دانيال، من أرض خوزستان.

۲۳۰ / التفسير و المفسّرون (ج۲) .

وَ إِن كُنتَ مِن قَبِلِهِ لَمِنَ الغافِلِينَ» \، فقرأها عليه ثلاثاً و ضربه ثلاثاً. فقال له الرجل: ما لي يا أمير المؤمنين؟ فقال: أنت الذي نسخت كتاب دانيال؟ قال: مُرني بأمرك أتَّبعه، قال: انطلق فامْحُه بالحميم و الصوف الأبيض، ثمّ لا تَقرأه و لا تُقرئه أحداً من الناس، فلئن بلغني عنك أنّك قرأته أو أقرأته أحداً من الناس لأنهكتك عقوبةً.

ثمّ قال له عمر: اجلس، فجلس بين يديه، فقال: انطلقت أنا فانتسخت كتاباً من أهل الكتاب، ثمّ جئت به في أديم. فقال لي رسول الله تشتيني: ما هذا في يدك يا عمر؟! قلت: كتاب نسخته لنزداد به علماً إلى علمنا، فغضب رسول الله تشتيني حتّى احمرّت وجنتاه، ثمّ نودي بالصلاة جامعةً، فقالت الأنصار: أغضب نبيكم؟، السلاح السلاح. فجاؤوا حتّى أحدقوا بمنبر رسول الله تشتيني، فقال: «يا أيّها الناس إنّي قعد أُوتيت جوامع الكملم و خواتيمه، و اختُصِر لي اختصاراً، و لقد أتيتكم بها بيضاء نقيّة، فلا تهوكوا و لا يغرنكم المتهوكون». قال عمر: فقمت و قلت: رضيت بالله ربّاً و بالإسلام ديناً و بك رسولاً، ثمّ نزل رسول الله تشتيني.

و يقرب من ذلك ما أخرجة الحافظ أحمد بن إبراهيم الإسماعيليّ عن جبير بن نضير، حدّتهم، قال: إنّ رجلين كانا بحمص في خلافة عمر، فأرسل إليهما في من أُرسل من أهل حمص، و كانا قد اكتتبا من اليهود صلاصفة ، فأخذاها معهما يستفتيان فيها أمير المؤمنين، يقولون: إن رضيها لنا أمير المؤمنين ازددنا فيها رغبة، و إن نهانا عنها رفضناها. فلمّا قدما عليه قالا: إنّا بأرض أهل الكتاب، و إنّا نسمع منهم كلاماً تقشعرً منه جلودنا، أفنأخذ منه أو نترك؟ فقال: لعلّكما كتبتما منه شيئاً! فقالا: لا. قال عمر: سأحدَّثكما:

انطلقت في حياة النبيَّ ﷺ حتَّى أتيت خيبر، فوجدت يهوديّاً يقول قولاً أعجبني، فقلت: هل أنت مُكتبي ممّا تقول؟ قال: نعم، فأتيت بأديم فأخذ يُملي عليّ حتّى كتبت في الأكراع<sup>٣</sup>. فلمّا رجعت، قلت: يا نبيّ الله \_و أخبر ته\_قال: ائتني به. فانطلقت أرغب عن

> ١. يوسف (١٢): ٦-١. ٣. الأكراع: جمع الكَرّع: مقدم عظم الساق، و المقصود: العظام الرقيقة.

الشي، رجاء أن أكون جئت رسول الله تلكي ببعض ما يُحبّ. فلمّا أتيت به قال: اجلس اقرأ عليّ. فقرأت ساعة، ثمّ نظرت إلى وجه رسول الله تلكي فإذا هو يتلوّن. فستحيّرت من الفَرَق ، فما استطعت أن أجيز منه حرفاً. فلمّا رأى الذي بي رفعه مثمّ جعل يتبعه رسماً رسماً فيمحوه بريقه، و هو يقول: لا تتّبعوا هؤلاء فإنّهم قد هَوِكوا و تهوّكوا ، حتّى محاه عن آخره حرفاً حرفاً.

قال عمر: فلو علمت أنّكما كتبتما شيئاً جعلتكما نكالاً لهذه الأمّة. قالا: والله ما نكتب منه شيئاً أبداً. فخرجا بصلاصفتهما، فحفرا لها، فلم يألُوَا أن يُعمّقا، و دفناها، فكان آخسر العهد منها<sup>ع</sup>.

# \* \* \*

و لكن هل أثّر تشديد عمر في الحدّ عن مراجعة أهل الكتاب؟ إنّه لم يشدّد على مراجعتهم، و إنّما شدّد على الكتابة من كتبهم كما شدّد على كتابة الحديث. و من ثَمَّ نراه قد أجاز للداري أن يقصّ على الناس، كما شاع القصّ في مسجد النبيّ الشيَّة فضلاً عن سائر المساجد ذلك العهد.

و هكذا سار على منهجه في إجازة القصّ في المساجد، من جاء بعده من الخــلفاء. وأصبح ذلك مرسوماً إسلاميّاً فيما بعد، كما حثّ عليه معاوية في إجازته لكعب أن يقصّ على الناس حسبما عرفت.

## \* \* \*

و بعد، فإنَّ عصر الصحابة و هي الفترة بين وفاة النبيَّ ﷺ و ظهور التابعين في عرصة الفُتَّيا و التفسير كان عصر نشوء الإسرائيليّات و تسرّبها في التفسير و الحديث، فضلاً عن التاريخ، ذلك أنَّ غالبيَّة الشؤون التاريخيَّة كانت ممّا يرجع عـهدها إلى تـاريخ الأمـم الماضية و الأنبياء الماضين، و كان المرجع الوحيد لدى العرب حينذاك لمعرفة أحوالهم

- ٢. أي أخذه منّى.
- ٨. الفَرَق: الفزع. ٣. الهَوَك: الحمق.
- حمق. ٤ راجع: تغسير ابن کثير، ج٢، ص٤٦٨-٤٦٨.

٦٣٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ــ

و تواريخهم هي التوراة و أهل الكتاب، فكانوا يراجعونهم و يأخذون عنهم بهذا الشأن. قال الأستاذ الذهبيّ: نستطيع أن نقول: إنّ دخول الإسرائيليّات في التفسير، أمر يرجع إلى عهد الصحابة، و ذلك نظراً لاتّفاق القرآن مع التوراة و الإنجيل في ذكر بعض المسائل<sup>1</sup> مع فارق واحد، هو الإيجاز في القرآن و البسط و الإطناب في التوراة و الإنجيل. و لقد كان الرجوع إلى أهل الكتاب، مصدراً من مصادر التفسير عند الصحابة<sup>7</sup>. فكان الصحابيّ إذا مرّ على قصّة من قصص القرآن يجد من نفسه ميلاً إلى أن يسأل عن بعض ما طواه و الترآن منها و لم يتعرّض له، فلا يجد من يجيبه على سؤاله سوى هؤلاء النفر الذين دخلوا في الإسلام، و حملوا إلى أهله ما معهم من ثقافة دينيّة، فألقوا إليهم ما ألقوا من الأخبار و القصص".

و نحن إذ نصادق الذهبيّ في أنّ الصحابة \_على وجه الإجمال\_كانوا يراجعون أهل الكتاب، فيما أُبهم عليهم من قصص القرآن، و كان أولئك يلقون إليهم ما كان لديهم من قصص و أساطير.

لكن لانصادقه في حكمه ذلك على الصحابة على وجه العموم؛ إذكان علماء الصحابة يأبون الرجوع إلى غيرهم من ذوي المعلومات الكاسدة، بل كانوا يستنكرون من يراجعهم في قليل أوكثير؛ حيث وفرة المعلومات الصحيحة لدى علماء الأصحاب الكبار. و قدكان مستقاها مسائلة الرسول التي مهبط الوحي و معدن علوم الأولين و الآخرين، فلم يدعوا صغيرة و لاكبيرة إلا سألوا عنها الرسول الكريم.

هذا ابن عبّاس حبر الأمّة و ترجمان القرآن ينادي برفيع صوته: هـلًا مـن مسـتفهم أو مستعلم. و يستنكر على أولئك الذين يراجعون أهل الكتاب و لديهم الرصيد الأوقر من

١. للأستاذ عبد الوهّاب النجّار في هصص الأتبياء محاولة في استخراج قصص القرآن من التوراة، و مقارنة بين ما جاء في القرآن بصورة موجزة، و جاءت في التوراة (العهد القديم) مبسطة. ٢. لا نصادقه في هذا الرأي، و إنّما كان يراجع أهل الكتاب من قلّت بضاعته من الأصحاب. ٣. التغيير و المغمّرون، ج١، ص ١٦٩.

ذخائر العلوم. فقد كان ابن عبّاس يُسيء الظنّ بأهل الكتاب حتّى المسلمة منهم. روى البخاريّ بإسناده إلى ابن عبّاس، كان يقول:

«يا معشر المسلمين كيف تسألون أهل الكتاب، وكتابكم الذي أُنزل على نبيّه تَشَكَّ أحدث الأخبار بالله تقرأونه لم يُشَبْ . و قد حدّثكم الله أنّ أهل الكتاب بدّلوا ما كتب الله و غيّروا بأيديهم الكتاب، فقالوا هو من عند الله ليشتروا به ثمناً قليلاً أفلا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مسائلتهم، و لا والله ما رأينا منهم رجلاً قطّ يسألكم عن الذي أنزل عليكم» . و هذا أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب، سفط العلم و باب مدينة علم الرسول، و كذا عبد الله بن مسعود و أُبيّ بن كعب و أمثالهم من أوعية العلم، لم يُحتمل بشأنهم الرجوع إلى كتابيّ قطّ. و هذا معلوم بالضرورة من التاريخ.

\* \*\*\*\*

نعم، إنّما كان يراجع أهل الكتاب من الأصحاب، مَن لا بضاعة له و لا سابقة عـلم، أمثال عبد الله بن عمرو بن العاص، و عبد الله بن عمر بن الخطّاب، و أبي هريرة و أضرابهم، من المفلّسين المعوزين.

و قد سمعت مراجعة عبد الله بن عمرو بن العاص إلى أهل الكتاب و لا سيِّما زاملتيه اللتين زعم أنَّه عثر عليهما في واقعة اليرموك، و كذا أبو هريرة تربية كعب الأحبار. و قد ذكر أصحاب التراجم: أنَّ عبد الله بن عمر بن الخطَّاب كان ممّن نشر علم كعب، وكان راوية له.

هذا عماد الدين ابن كثير عند كلامه عن قصّة هاروت و ماروت يحكم بوضع هـذه القصّة، و أنّ منشأها روايات إسرائيليّة تدور حول ما نقله عبد الله بن عمر بن الخطّاب عن كعب الأحبار، و هي ممّا ألصقها زنادقة أهل الكتاب بالإسلام، و أنّ روايات الرفـع إلى

١. لم يُشَب، أي كان محفوظاً عن الدسّ فيه، فهو كلام الله الخالص، من غير أن تشوّهه يد التدليس.

٢. راجع: جليع البخاديّ، جـ٩، ص٢٣٧ (باب لا يُسأل أهل الشرك عن الشهادة) و جـ٣، ص١٣٦ (باب لا تسألوا أهل الكتاب).

٦٣٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

النبيِّ ﷺ غريبة جدّاً، قال:

«و أقرب ما يكون في هذا أنّه من رواية عبد الله بن عمر عن كعب الأحـبار لا عـن النبيَّ اللهِ كما قال عبد الرزّاق في تفسيره عن الثوريّ عن موسى بن عقبة عن سالم عن ابن عمر عن كعب الأحبار. و هكذا روى ابن جرير بإسناده إلى سالم أنّه سمع ابن عمر يحدّث عن كعب الأحبار»<sup>1</sup>.

و هذا أبو هريرة يراجع كعباً و ابن سلام بشأن معرفة الساعة في يوم الجمعة، لا يوافقها عبد مسلم و هو قائم يصلّي، يسأل الله تعالى شيئاً إلّا أعطاه ـكما في الحديث عن رسول الله ﷺ -٢. فيسألهما عنها: أ هي في جمعة بخصوصها، و أيّ ساعة من ساعاتها؟

فيجيبه كعب بأنّها في جمعة واحدة من السَّنة. و عندما يعترض عليه أبو هريرة نظراً لإطلاق كلامهﷺ نرى كعباً يراجع التوراة، فيعود و يقول: الصواب مع أبي هريرة...

و هكذا يجيبه ابن سلام بأنّها آخر ساعة من يوم الجمعة... فيردّ عليه أبو هريرة بأنّ النبيّ ﷺ نهى عن الصلاة فيها، فكيف و هو يدعو في صلاته حينذاك؟! فيقول له ابن سلام: «من جُمَلِس مُعَلِساً يَتِنظر الصلاة فهو في صلاة...»؟.

#### \* \* \*

و هكذا تداومت مراجعة كتب العهدين و أهل الكتاب على عهد التـابعين و تـابعي التابعين و من بعدهم، على أثر تساهل السلف في ذلك، و صارت مهنة القصّ على الناس عادة مألوفة بين المسلمين على طول التاريخ.

فقد كانت هناك فئة تقصّ بالمساجد، و تذكّر الناس بمواعظها و ترغّبهم و تسرهّبهم. و لمّا كان هؤلاء \_على أمثال أسلافهم المعوزين\_ليسوا أهل علم و دراية، و كان غرضهم

- مناسر ابن كثير، ج ١، ص ١٣٨؟ راجع: البداية و النهاية، ج ١، ص ٣٢؟ تفسير الطيريّ، ج ١، ص ٣٦٣ (حيث يحدّث ابن عمر عن كعب صريحاً).
   ٢. جامع البخاريّ، ج٢، ص ١٦.
- ٣. إرشاد السادي للقسطلانيّ في شرحه لحديث الساعة، ج٢، ص ١٩٠؛ راجع: التفسير و المفسّرون، ج٢، ص ١٧٠-١٧١؛ الإسرائيليّات و السوضوعات، ص١٠٣-١٠٤. و لابن حجر إشارة إلى ذلك في فتع البادى، ج٢، ص ٣٤٥.

استمالة العوامّ، فجعلوا يختلقون القصص و الأساطير الخرافيّة، و روّجوا الأباطيل. و في هذا الكثير من الإسرائيليّات و الخرافات العامّيّة، ما يتصادم مع العقيدة الإسلاميّة، و قد تلقّفها الناس منهم؛ لأنّ من طبيعة العوام الميل إلى العجائب و الغرائب.

يقول ابن قتيبة بشأن القصّاصين و شعوذتهم:

إنّهم يميلون وجه العوامّ إليهم، و يستدرّون ما عندهم بالمناكير و الأكاذيب من الأحاديث. و من شأن العوامّ القعود عند القاصّ ما كان حديثه عجيباً خارجاً عن فطر العقول، أو كان رقيقاً يحزن القلوب. فإن ذكر الجنّة قال: فيها الحوراء من مسك أو زعفران، و عجيزتها ميل في ميل، و يبوَّئ الله وليّه قصراً من لؤلؤة بيضاء، فيها سبعون ألف مقصورة، في كلّ مقصورة سبعون ألف قبّة، و لا يزال هكذا في السبعين ألفاً، لا يتحوّل عنها<sup>١</sup>.

و من هؤلاء القُصّاص، من كان يبتغي الشهرة و الجاه بين الناس. و منهم، من كان يقصد التعيّش و الارتزاق. و منهم، من كان ستى التيّة خبيث الطويّة، يقصد الإفساد في عقائد الناس، و ربّما حَجْب جمال القرآن و تشويد سعة الإسلام، بما يأتي من تفاسير باطلة و خرافات تتنافى العقول.

قال أبو شهبة: و قد حدثت بدعة القصّ في آخر عهد عمر، و فيما بعد صارت حرفة، و دخل فيه من لا خلاق له في العلم، و قد ساعدهم على الإختلاق، أنّهم لم يكونوا من أهل الحديث و الحفظ، و غالب من يحضرهم جُهّال. فجالوا و صالوا في هذا الميدان و أتوا بما لا يقضي منه العجب<sup>٢</sup>.

و يظهر أنّه انّخذ القَصَص أداةً سياسيّة وراء ستار التذكير و الترهيب، يستعين بـها أرباب السياسات في دعم سياساتهم و توجيه العامّة نحوها، كالتي نشاهدها. و قد حدثت في عهد معاوية، و هو أوّل من أبدع مزج السياسة بالوعظ الإرشاديّ، و من ثَمَّ ارتفع شأن القصص حتّى أصبح عملاً رسميّاً يعهد إلى رجال رسميّين يُعطَون عليه أجراً. و في كتاب

۲۸۰۰۲۷۹، ص۹۹۰، من ۲۷۹۰۰، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، من ۲۸۰۰۰، ۲۰۰۰.

٦٣٦ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ۔

القضاة للكنديّ أنّ كَثيراً من القضاة كانوا يعيّنون قُصّاصاً أيضاً. و أوّل من قـصَّ بـمصر سليمان بن عتر التُجيبيّ في سنة (٣٨ هـ)، و جمع له القضاء و القصص، ثمّ عـزل عـن القضاء و أفرد بالقصص.

و هكذا أمر معاوية \_في هذا الوقت\_رجالاً يقصّون في المساجد بعد صلاة الصبح وبعد المغرب، يدعون له و لأهل ولايته كلّ صباح و مساء.

و صورة القصص: أن يجلس القاصّ في المسجد و حوله الناس، فيذكّرهم الله و يقصّ عليهم حكايات و أحدديث و قمصصاً عن الأمم السدالفة، و أسداطير و نحو ذلك، و لا يتحرّون الصدق ما دام الغرض هو الترغيب و الترهيب و التوجيه الخاصّ، مهما كانت الوسيلة، جرياً مع قاعدة «الغاية تُبرّر الواسطة».

قال اللّيث بن سعد: هما قصصان: قصص العامّة و قصص الخاصّة. فأمّا قصص العامّة فهو الذي يجتمع إليه النفر من الناس يعظهم و يذكّرهم. فذلك مكروه لمن فعله و لمن استمعه.

و أمّا قصص الخاصّة فهو الذي جعله معاوية، ولّى رجلاً على القصص، فإذا سلّم من صلاة الصبح جلس و ذكر الله و حققة و مجدمو صلّى على النبيّ، و دعا للخليفة و لأهل ولايته و حشمه و جنوده، و دعا على أهل حربه و على المشركين كافّة <sup>(</sup>.

و قد نما القَصَص بسرعة؛ لأنَّه كان يتَّفق و مـيول العـامّة، فـضلاً عـن اتَّـفاقها مـع الاتِّجاهات السياسيَّة الظالمة في الأغلب. و قدأَكْثَرَ القُصّاصُ من الأكاذيب و الافتعالات، يصحبها كثير من التَّهم و الافتراءات، فأتوا بالطامّات الكبرى و ضلالات.

و قد عدّ الغزّاليّ ذلك من منكرات المساجد المحرّمة و السبتدعات الساطلة، قسال: فلا يجوز حضور مجلسه، إلّا على قصد إظهار الردّ عليه، فإن لم يقدر فلا يجوز سسماع البدعة، قال الله تعالى لنبيّه: ﴿فَأَعرِض عَنهُم خَقٌ يَخوضوا في حَدِيثٍ غَيرِهِ﴾ <sup>ت</sup>.

٢. إحياء العلوم لأبي حامد الغزَّاليّ، ج٢، ص ٣٣١ (ط ١٩٣٩). الأنعام (٦): ٦٨.

١. الخطط المقريزية، ج٢، ص١٩٩، منشورات دار العرفان، مطبعة الساحل الجنوبيّ ـ شيّاحـ لبنان؛ فـجر الاسلام. ص١٦٠.

و قد عرفت أنّ الإمام أمير المؤمنين الله طردهم من المساجد . و من صفاقاتهم في ذلك، ما رُوِي أنّه صلّى أحمد بن حنبل، و يحيى بن معين بمسجد الرصافة. فقام بين أيديهم قاصّ، فقال: حدّثنا أحمد بن حنبل و يحيى بن معين، قـالا: حدّثنا عبد الرزّاق عن معمّر عن قتادة عن أنس، قال: قال رسول الله تشكير : «من قال: لا إله إلّا الله خلق الله من كلّ كلمة طيراً منقاره من ذهب و ريشه من مرجان...» و أخذ في قصّةٍ نحواً من عشرين ورقة.

فجعل أحمد ينظر إلى يحيى، و يحيى ينظر إلى أحمد، يسأل أحدهما الآخر: هل أنت حدّثته بهذا؟! قال: والله ما سمعت بهذا إلّا هذه الساعة.

فلمّا انتهى الخطيب القاصّ أشار إليه يحيى، فجاء متوهّماً نوالاً، فقال له: من حدّئك بهذا؟ قال: أحمد بن حنبل و يحيى بن معين فقال يحيى: أنا يحيى بن معين و هذا أحمد بن حنبل، ما سمعنا بهذا قطّ في حديث رسول الله فإن كان و لا بدّ مِن الكذب فعلى غيرنا فقال القاصّ: لم أزل أسمع أنّ يحيى بن معين و أحمد بن حنبل أحمقان، ما تحققته إلّا السّاعة. فقال له يحيى: و كيف؟ قال: كانّه ليس في الدئيا أحمد بن حنبل و يحيى بن معين غيركما. لقد كتبت عن سبعة عشر أحمد بن حنبل و يحيى بن معين إلا أن رضيا من النقاش بالسلامة '

و من يدري، فلعلّهما لو أطالا معد القول، لنالهما ما نال الشعبيّ، فقد دخل مسجداً، فإذا رجل عظيم اللحية، و حوله أناس يحدّثهم، و هو يقول: إنّ الله خلق صورين، في كلّ صور نفختان. قال: فخففت صلاتي، ثمّ قلت له: اتّق الله يا شيخ، إنّ الله لم يخلق إلّا صوراً واحداً. فقال لي: يا فاجر، أنا يحدّثني فلان و فلان، و تردّ عَلَيّا ثمّ رفع نعله و ضربني، فتتابع القوم عَلَيّ ضرباً. فوالله ما أقلعوا عنّي حتّى قلت لهم: إنّ الله خلق ثلاثين صوراً في كلّ صور نفختان!!

۲. راجع: تفسير الفرطين، ج۱، ص۷۹.

- ا. فجر الإسلام، ص١٦٠.١٥٩.
- ٣. الإسرائيليّات و الموضوعات، ص ٩٠.

٦٣٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_\_\_\_\_\_\_\_ و هكذاكان القُصّاص مصدر شرٍّ و بلاءٍ على الإسلام و المسلمين.

أقسام الإسرائيليّات قسّم الأستاذ الذهبيّ، الإسرائيليّات تقسيمات ثلاثة: ١. تقسيمها إلى صحيح أو ضعيف أو موضوع. ٢. و إلى موافقتها لما في شريعتنا أو مخالفتها أو مسكوت عنها. ٣. و إلى ما يتعلّق بالعقائد أو بالأحكام أو بالمواعظ و الحوادث و العبر. و أخيراً حكم عليها بأنّها متداخلة، يمكن إرجاع بعضها إلى بعض، كما يمكن أن ندخلها تحت الأقسام الثلاثة التالية: مقبول، و مردود، و متردّد فيه بين القبول و الردّ<sup>٢</sup>. فالأحسن تقسيمها \_حسب تقسيم الدكتور أبي شهبة- إلى موافق لما في شرعنا، و مخالف، و مسكوت عنه<sup>٢</sup>.

و تقسيم آخر أيضاً لعلّه أولى: إمّا منقول بالحكاية شفاهاً \_و هو الأكثر المرويّ عن كعب الأحبار و ابن سلام و ابن منته و أمثالهم-أو موجود بـالفعل فـي كـتب العـهدين الموجودة بأيدينا اليوم، و هذا كأكثر ما ينقله أئمّة الهدى، و لا سيّما الإمام أبو الحسـن الرضاطة احتجاجاً على أهل الكتاب، و ليس اعتقاداً بمضمونه.

ثمّ إنّ المنقول شفاهاً أو الموجود عيناً إمّا موافق لشرعنا أو مخالف أو مسكوت عنه. و لكلّ حكمه الخاصّ، نوجزه فيما يلي:

أمّا المنقولات الشفاهيّة، حسبما يحكيه أمثال كعب و ابن سلام و غيرهما، فجلّها إن لم نقل كلّها، موضوع مختلق، لا أساس له، و إنّما مصدرها شائعات عـامّيّة أسطوريّة، أو أكاذيب افتعلها مثل كعب و ابن سلام، أو عبد الله بن عمرو و أضرابهم؛ إذ لم نجد في المرويّات عن هؤلاء ما يمكن الوثوق إليه. فهي بـمجموعتها مـردودة عـندنا، حسبما تقتضيه قواعد النقد و التمحيص.

الإسرائيليات في التفسير و التحديث، ص٤٤-٥٤.
 ١١٤موضوهات، ص١٠٢-١٤.

إنّنا نُسيء الظنّ بأمثال هؤلاء ممّن لم يُخلصوا الولاء للإسلام و لم يمحضوا النـصح للمسلمين، كما لا نثق بصحّة معلوماتهم غير الصادرة عن تحقيق رصين، سوى الاعتماد على الشائعات العامّيّة المبتذلة إن لم تكن مفتعلة. إنّنا نجد في طيّات كلامهم بعض الخبث و اللّؤم المتّخذ تجاه موضع الإسلام القويم، و ربّما كان حقداً على ظهور الإسلام و غلبة المسلمين. فحاولوا التشويه من سمعة الإسلام و التزعزع من عقائد المسلمين.

هذا هو الطابع العامّ الذي يتّسم به وجه الإسرانيليّات على وجه العموم.

قال الأستاذ أحمد أمين؛ و أمّا كعب الأحبار أو كعب بن ماتع اليهوديّ، كان من اليمن، و كان من أكبر من تسرّبت منهم أخبار اليهود إلى المسلمين، و كان كلّ تعاليمه \_على ما وصل إلينا\_شفويّة، و ما نُقل عنه يدلّ على علمه الواسع بالثقافة اليهوديّة و أساطيرها.

قال: و نرى أنَّ هذا القَصَص هو الذي أدخل على المسلمين كثيراً من أساطير الأمسم الأخرى كاليهوديّة و النصرانيّة، كما كان باباً دخل منه على الحديث كذب كثير، و أفسد التاريخ بما تسرّب منه من حكاية وقائع و حوادث مزيّفة، أتعبت الناقد و أضاعت معالم الحقّ<sup>ر</sup>.

و هكذا قال ابن خلدون فيما سبق من كلامه: فإنّما يسألون أهل الكتاب قبلهم، و هم أهل التوراة من اليهود و من تبع دينهم من النصارى. و أهل التوراة الذين بين العرب يومئذ باديةُ مثلهم، و لا يعرفون من ذلك إلّا ما تعرفه العامّة من أهل الكتاب، و معظمهم من حمير الذين أخذوا بدين اليهوديّة، فلمّا أسلموا بقوا على ما كان عندهم، و هؤلاء مثل كعب الأحبار و وهب بن منبّه و عبدالله بن سلام و أمثالهم، فامتلأت التفاسير من المستقولات عندهم، و هي أخبار موقوفة عليهم. و تساهل المفسّرون في مثل ذلك و ملأوا كـتب التفسير بهذه المنقولات، و أصلها حما قلنا من الموراة الذين يسكنون البادية، و لا تحقيق عندهم بمعرفة ما ينقلونه من ذلك<sup>7</sup>.

فجر الإسلام، ص ١٦١-١٦١.
 ٢. مقدمة ابن خلدون، ص ٤٣٩-٤٤.

٦٤٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

### \* \* \*

فعلى ما ذكر العلّامة ابن خلدون تكون جلّ المنقولات عن هؤلاء الكتابيّين، لا وثوق بها؛ حيث مصدرها الشياع القوميّ، و لكلّ قوم أساطيرها المسطّرة في تاريخ حياتها، يحكونها و ينقلونها يداً بيد، و هذا التنقّل حصل فيها التحريف و التبديل الكثير، بما ألحقها بالخرافات و الأوهام، و هؤلاء أصحاب القوميّات المختلفة، دخلوا في الإسلام و معهم ثقافاتهم و تاريخهم، أتوابها و بثّوها بين المسلمين.

قال الأستاذ أحمد أمين: إنّ كثيراً من الشعوب المختلفة ذوات التواريخ دخلت في الإسلام، فأخذوا يُدخلون تاريخ أممهم و يبتّونه بين المسلمين، إمّا عصبيّة لقومهم أو نحو ذلك. فكثير من اليهود أسلموا و معهم ما يعلمون من تاريخ اليهوديّة و أخبار الحوادث، حسبما روت التوراة و شروحها، فأخذوا يحدّثون المسلمين بها، و هؤلاء ربطوها بتفسير القرآن أحياناً، و بتاريخ الأمم الأخرى أحياناً. إن شئت فاقرأ ما في الجزء الأوّل من تاريخ العبريّ تجد منه الشيء الكثير، مثل ما أسند عن عبد الله بن سلام، أنّه تعالى بدأ بالخلق يوم الأحد، و فرغ في آخر ساعة من يوم الجنعة، فخلق فيها آدم على عجل أحسبما جاء في التوراة و كثير من هذا النوع رُوي حول ما ورد في القرآن من قصص الأنبياء.

كذلك كان للفرس تاريخ، و كان لهم أساطير، فلمّا أسـلموا رووا تـاريخهم و رووا أساطيرهم، و كذلك فعل النصارى. فكانت هذه الروايات و الأساطير عن الأمم المختلفة مبثوثة بين المسلمين، و مصدراً من مصادر الحركة التاريخيّة عندهم <sup>ت</sup>.

وعليه فنشطب على جميع ما ينقل عن أهل الكتاب فيما يمسّ تفسير القرآن أو تاريخ الأنبياء إذا كان نقلاً بالشفاه و ليس مستنداً إلى نصّ كتاب قديم معتمد؛ حيث مصدرها الشياع العامّ، و لااعتبار به أصلاً. و سنورد أمثلة لإسرائيليّات دخلت على الإسلام، وكان مصدرها الشياع و الأسطوريّة.

١. تاريخ الطيريِّ، ج ١، ص ٣٢، مطبعة استقامة مصر، ١٣٥٨.

٢. فجر الإسلام، ص١٥٧.

## \* \* \*

و لعلّك تقول: بعض ما نقل عن أهل الكتاب كان مصدره النقل من الكتاب، إمّا يكتبونه منه أو ينقلونه عنه، كما في زاملتي عبد الله بن عمرو بن العاص، كان ينقل من كتب زعم العثور عليها في واقعة يرموك. وكما في نسخة عمر بن الخطّاب التي جاء بها إلى النبيّ، اكتتبها من كتب اليهود فيما حسب.

لكن لا يذهب عليك أن لا وثوق بنقلهم و لو عن كتاب، مادام الدسّ و التزوير شيمة يهوديّة جُبلوا عليها من قديم كانوا ﴿يَكْتُبُونَ الكِتابَ بِأَيديهِمَ﴾ أي من عند أنـفسهم ﴿ثُمَّ يَقُولُونَ هٰذا مِن عِندِ اللهِ﴾ كذباً و زوراً ﴿لِيَشتَرُوا بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً﴾ \.

و هذا هو الذي فهمه ابن عبّاس منذ أوّل يومه فحذّر الأخذ عنهم بتاتاً، قائلاً: و قــد حدّثكم الله أنّ أهل الكتاب بدّلوا ما كتب الله و غيّروا بأيديهم الكتاب، فقالوا هو من عند الله ليشتروا به ثمناً قليلاً، أفلا ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مسائلتهم".

أمّا المراجعة إلى كتب السلف و تواريخهم من يونان أو فـرس أو الهـند أو اليـهود أو غيرهم، فإنّ ذلك شيء آخر، يُعَبّ العمل فيد وفق سنن النقد و التـمحيص، و عـلى مناهج السبر و التحقيق، حسب المتعارف المعهود.

أمّا التوراة، ففيها من الغنّ و السمين الشيء الكثير، و هو الكتاب الوحيد الذي احتوى على تاريخ الأنبياء و أممهم فيما سلف، مصحوباً بالأساطير و الخرافات، شأن سائر كتب التاريخ القديمة. و التوراة كتاب تاريخ، قبل أن يكون كتاباً سماويّاً، و إنّها سمّيت بالتوراة، لاحتوائها على تعاليم اليهود، و التي جاء بها موسى من شرائع وقعت موضع الدسّ و التحريف، و من ثَمّ فالمراجعة إليها بحاجة إلى نقد و تحقيق، و ليس أخذاً برأسه. و في العهد القديم جاءت تفاصيل الحوادث ممّا أوجز بها القرآن و طواها في سرد

قضايا قصار، أخذاً بمواضع عِبرها دون بيان التـفصيل، فـتجوز المـراجـعة إلى تـلكم

٢. جامع البخاري، ج٣، ص٢٣٧.

۱. البقرة (۲): ۷۹.

٦٤٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

التفاصيل لرفع بعض المبهمات في القضايا القرآنيَّة، و لكن على حذر تامَّ وفق التفصيل التالي:

فالموجود في كتب السلف ــفيما يمسّ المسائل القرآنيّةــ إمّا موافق مع شرعنا فني أصول مبانيه و في الفروع، أو مخالف أو مسكوت عنه.

فالمخالف منبوذ لا محالة، لأنّ ما خالف شريعة الله فهو كذب باطل، و أمّا المسكوت عنه فالأخذ به و تركه سواء، شأن سائر أحداث التاريخ. و إليك أمثلة على ذلك:

أمثلة على الموافقة

أ) جاء في المزامير، المزمور (٣٧) عدد (١٠): «أمّا الوُدَعاء فيرثون الأرض ويتلذّذون في كثرة السلامة». و في عدد (٢٢): «لأنّ المباركين منه يرثون الأرض و الملعونين منه يُقطعون». و في عدد (٢٩): «الصدّيقون يرثون الأرض ويسكنونها إلى الأبد». و جاء تصديق ذلك في القرآن، في قوله تعالى، في سورة الأنبياء: ﴿وَ لَقَد كَتَبْنا فِي الزَّبورِ مِن بَعدِ الذَّكرِ أَنَّ الأرض يَرِثُها عِبادِيَ الصّالِحونَ»<sup>1</sup>. قوله: فمن بَعدِ الذَّكرِ أَنَّ الأرض حيث البشارة في مزامير داود (الزبور) جاءت بعد مواعظ و تذكير.

ب) و جاء في سفر التثنية إصحاح (٣٢) ع (٣) وصيّة جامعة لنبيّ الله موسى الله جاء فيها وصف الربّ تعالى بالعدل و الحكمة و العظمة، على ما جاء به القرآن الكريم. يقول فيها: «إنّي باسم الربّ أُنادي، أعطوا عظمة لإلهنا، هو الصخر الكامل صنيعه <sup>٢</sup>، إنّ جميع سبله عدل، إله أمانة لا جور فيه، صديق و عادل هو».

> ١. الأنبياء (٢١): ١٠٥. ٣. الصخر هنا: كناية عن الحجر الأساسي، فيه القوّة و الصلابة.

ج) و جاء في لاويين إصحاح (١٢) ع (٤) شريعة الختان، كما هو في الإسلام: «و في اليوم الثامن يُخْتَن لحم غُرلته». و الغُرلة: القُلفَة، و هي جلدة عضو التناسل. د) و في سفر التثنية إصحاح (١٤) ع (٨) جاء تحريم لحم الخنزير، لانّه نجس لا يجترّ. «... و الخنزير، لانّه يشقّ الظلف، لكنّه لا يجترّ، فهو نجس لكم».

# ٢. أمثلة على المخالفة

و الأمثلة على مخالفة ما جاء في التوراة الموجودة مع ما في القرآن فهي كثيرة جدّاً، فضلاً عن مخالفته للفطرة و العقل الرشيد، على ما فصّلناه فسي مباحثنا عــن الإعـجاز التشريعيّ للقرآن، و مقارنة بعض ما جاء فيه، مع ما في كتب العهدين <sup>(</sup>.

إنَّك تجد في كتب العهدين مخالفات كثيرة مع شريعة العقل فضلاً عن شريعة السماء، فمثلاً تجد فيها ما يتنافَى و مقام عصمة الأنبياء ما يُذهلك:

ففي سفر التكوين (إصحاح المديمة (المعالم) أنَّ ابسنتَي لوط سقتا أبـاهما الخـمر فاضطجعتا معه.

و في الملوك الأوّل (إصحاح ١١): أنّ سليمان عَبَد أوثاناً، نزولاً إلى رغبة نسائه. و في الخروج (إصحاح ٣٢، ع٢١-٢٤): أنّ هارون هـو الذي صـنع العـجل و ليس السامريّ.

- كما تفرض التوراة عقوبة البهائم (الخروج، إصحاح ٢١، ٢٨٤). و نجاسة من مسّ ميتاً إلى سبعة أيّام (سفر العدد، إصحاح ١٩، ع١١-١٦). و أمثالها كثير.
- ٣. أمثلة على المسكوت عنه و الأمثلة على المسكوت عنه في شرعنا على ما جاء في كتب السالفين أيضاً كثيرة في

١. التمهيد في علوم الغرآن، ج٦، ص ٢١٠٢.٣١

٦٤٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ـــ

كثير، كان شأنها شأن سائر الأحداث التاريخيّة التي جاءت في الكتب القديمة. و لعلّ الحديث الوارد: «لا تصدّقوا أهل الكتاب و لا تكذّبوهم» <sup>(</sup> ناظر إلى هذا النوع من المسكوت عنه في شرعنا، لا نعلم صدقه عن كذبه؛ لأنّهم خلطوا الحقّ بالباطل. فلو صدّقناه فلعلّه الباطل، أو كذّبناه فلعلّه الحقّ. قال تَشْتُنْ : «فيخبروكم بحقّ فستكذّبوا به، أو بباطل فتصدّقوا به» <sup>٢</sup>.

و هکذا قال عبد الله بن مسعود:

«لا تسألوا أهل الكتاب، فإنّهم لن يهدوكم \_أي لن يخلصوا لكم النصح\_و قد أضلّوا أنفسهم، فتكذّبوا بحقّ أو تصدّقوا بباطل»<sup>٣</sup>.

و عليه فيجب الحذر فيما لم نجد صدقه و لاكذبه في المأثور من شرعنا الإسلاميّ و يلزم إجراء قواعد النقد و التمحيص التثبّت-فيما وجدناه في كتب القـوم مـن آثـار و أخبار.

هذه قصّة يوسف الله جاءت مواضع عبرها في القرآن و ترك الباقي، و قـد تـعرّض لتفاصيلها العهد القديم. و هكذا سائر قصص الأنبياء، و فيها الغثّ و السمين.

نماذج من إسرائيليّات مبثوثة في التغسير

سبق القول بأنّ في التفسير من الإسرائيليّات طامّات و ظلمات، أصبحت مثاراً للشكّ و الطعن و التقوّل على الإسلام و مقدّساته. و يرجع أكثر اللّوم على الأوائل الذين زجّوا بتلكم الأساطير اليهوديّة و غيرها في التفسير و الحديث و التاريخ، و هكذا تساهل أهل الحديث في جمع و ثبت تلكم الإسرائيليّات في كتبهم، أمثال أبي جعفر الطبريّ، و جلال الدين السيوطيّ، و أضرابهما من أرباب كتب التفسير بالمأثور.

و قد أُخذ على نغسير ابن جرير، أنَّه يذكر الروايات من غير بيان و تمييز بين صحيحها

۲. مىند أحمد، ج۲، ص ۳۸۷.

جامع البخاري، ج ٩، ص ١٣٦.

٣. فتح الباري، ج٢٢، ص ٢٥٩.

و سقيمها، و لعلّه كان يحسب أنّ ذكر السند \_و لو لم ينصّ على درجة الرواية قوّة و ضعفاً\_ يخلي المؤلّف عن المؤاخذة و التبعات. و تفسيره هـذا مشحون بـالروايـات الواهـية و المنكرة و الموضوعات و الإسرائيليّات، و ذلك فيما يذكره في الملاحم و الفتن و في قصص الأنبياء، و حتّى في مثل قصص نبيّنا الله كما في قصّة زينب بنت جحش، على ما يرويها القُصّاص و المبطلون، و أمثالها كثير.

كما أخذ على تفسير الدر المتنور، أنّه و إن عَزَى الروايات إلى مُخرجيها، لكن لم يبيّن منزلتها من الصحّة و الضعف أو الوضع، و ليس كلّ قارئ يمكنه معرفة ذلك بمجرّد ذكر السند أو المصدر المخرج منه، و لا سيّما في عصورنا المتأخّرة. و لعلّه أيضاً من المحدّثين الذين يرون أنّ إبراز السند أو المخرج يخلي من العهدة و التبعة. و في الكتاب إسرائيليّات و بلايا كثيرة، و لا سيّما في قصص الأنبياء؛ و ذلك مثل ما ذكره في قصّة هاروت و ماروت، و في قصّة الذبيح و أنّه إسحاق، و في قصّة يوسف، و في قصّة داود، و سليمان، و في قصّة إلياس. و أسرف في ذكر العرويّات في بلاء أيّوب. و معظمها ممّا لا يسمح و في قصّة إلياس. و أسرف في ذكر العرويّات في بلاء أيّوب. و معظمها ممّا لا يسمح و هذان التفسيران هما الأساس لبثّ و نشر الإسرائيليّات، فيما تأخّر من كتب التفسير. و هذان التفسيران هما الأساس لبثّ و نشر الإسرائيليّات، فيما تأخّر من كتب التفسير.

الإسرائيليّات في قصّة هاروت و ماروت<sup>(</sup>

روى السيوطيّ في الدرّ المنثور، في تفسير قوله تعالى: ﴿وَ ما أُنزِلَ عَلَى المَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هاروتَ وَ ماروتَ﴾ <sup>٢</sup>روايات كثيرة و قصصاً عجيبة، رويت عن ابن عمر، و ابن مسعود، و ابن عبّاس، و مجاهد، و كعب، و الربيع، و السُدّيّ. رواها ابن جرير الطبريّ في تفسيره، و ابن مردويه، و الحاكم، و ابن المنذر، و ابن أبي الدنيا، و البيهقيّ، و الخطيب في تفاسيرهم

 ٢. تركنا الفذم هنا بيد الدكتور محمّد بن محمّد أبي شهبة في كتابه الإسرائيليّات و الموضوحات، فقد استوفى هذا الجانب استيفاءً كاملاً و استقصى الإسرائيليّات بشكل رتيب، و من ثمّ فقد اقتبسنا ممّا ذكره، مع شيء من التصرّف أحياناً. راجع: كتابه، ص ١٥٩- ٢٠٥.

٦٤٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢)

وكتبهم'.

و خلاصتها: أنَّه لمَّا وقع الناس من بني آدم فيما وقعوا فيه من المعاصي و الكفر بالله، قالت الملائكة في السماء: أي ربٍّ، هذا العالَم إنَّما خلقتهم لعبادتك، و طاعتك، و قد ركبوا الكفر، و قَتْل النفس الحرام، و أكْل المال الحرام، و السرقة، و الزنيٰ، و شرْب الخمر، فجعلوا يدعون عليهم، و لا يُعذرونهم، فقيل لهم: إنَّهم في غيب، فسلم يـعذروهم. و فسي بـعض الروايات: أنَّ الله قال لهم: لو كنتم مكانهم لعملتم مثل أعمالهم، قالوا: سبحانك، ما كـان ينبغي لنا. و في رواية: قالوا: لا، فقيل لهم: اختاروا منكم ملَكَين آمرهما بأمري، و أنَّهاهما عن معصيتي. فاختاروا هاروت و ماروت، فأهبطا إلى الأرض، و ركّبت فيهما الشهوة، و أمرا أن يعبدا الله، و لا يشركا به شيئاً، و نُهيا عن قتْل النفس الحرام، و أكْل المال الحرام. والسرقة، و الزني و شرَّب الخمر. فلبثا على ذلك في الأرض زماناً، يحكمان بين الناس بالحق، و ذلك في زمان إدريس وفي ذلك الزمان امرأة حُسنها في سائر الناس كحُسن الزهرة في سائر الكواكب و أنَّها أتت إليهما فخضعا لها بالقول، و أنَّهما راوداها عن نفسها، فأبت إلا أن يكونا على أمرها و دينها، و أنهما سألاها عن دينها، فأخرجت لهما صنماً، فقالا: لا حاجة لنا في عبادة هذا. فذهبا فصبرا ما شاء الله، ثمَّ أتيا عليها، فخضعا لها بالقول، و راوداها فأبت إلّا أن يكونا على دينها، و أن يعبدا الصنم الذي تعبده، فأبيا، فلمّا رأت أنَّهما قد أبيا أن يعبدا الصنم، قالت لهما: اختارا إحدى الخلال الثلاث: إمَّا أن تعبدا هـذا الصنم، أو تقتلا النفس، أو تشربا هذا الخمر. فقالا: كلِّ هذا لا ينبغي، و أهون الثلاثة شرْب الخمر، و سَقَتهما الخمرَ، حتَّى إذا أخذت الخمر فيهما وقعا بها. فمرَّ بهما إنسان، و هما في ذلك، فخشيا أن يُقشى عليهما، فقتلاه، فلمّا أن ذهب عنهما السُكر، عرفا ما قد وقعا فيه من الخطيئة، و أرادا أن يصعدا إلى السماء، فلم يستطيعا. و كشف الغطاءُ فيما بينهما، و بين أهل السماء، فنظرت الملائكة إلى ما قد وقعا فيه من الذنوب، و عرفوا أنَّ من كان في غيب فهو

الدة المتنور، ج١، ص١٠٣-١٠٢؛ تفسير أبن جرير، ج١، ص٣٦٢-٣٦٧ (ط بولاق).

أقلَّ خشية؛ فجعلوا بعد ذلك يستغفرون لمن في الأرض. فلمّا وقعا فيما وقعا فيد من الخطيئة، قيل لهما: اختارا عذاب الدنيا، أو عذاب الآخرة، فقالا: أمّا عذاب الدنيا فينقطع، و يذهب و أمّا عذاب الآخرة فلا انقطاع له، فاختارا عذاب الدنيا، فجُعلا ببابل، فهما بها يُعذّبان معلّقين بأرجلهما. و في بعض الروايات، أنّهما علّماها الكلمة التي يصعدان بها إلى السماء، فصعدت، فمسخها الله، فهي هذا الكوكب المعروف بالزهرة.

و يذكر السيوطيّ و ابن جرير، و ابن أبي حاتم، و الحاكم، و البيهقيّ في مسننه. عـن عائشة: أنّها قدمت عليها امرأة من دومة الجندل، و أنّها أخبرتها أنّها جيء لهـا بكـلبين أسودين فركبت كلباً، و ركبت امرأة أخرى الكلب الآخر، و لم يمض غير قـليل، حـتّى وقفتا ببابل. فإذا هما برجلين معلّقَين بأرجلهما، و هما هاروت و ماروت، و استرسلت المرأة التي قدمت على عائشة في ذكر قصّة عجيبة غريبة.

و يذكر ايضاً: أنّ ابن المنذر أخرج من طريق الأوزاعيّ، عن هارون بن رباب، قال: دخلت على عبد الملك بن مروان و عند رجل قد ثنيّت له وسادة، و هو متّكيّ عليها، فقالوا: هذا قد لقي هاروت و ماروت، فقلت هذا، قالوا: نعم، فقلت: حدّثنا رحمك الله، فأنشأ الرجل يحدّث بقصّة عجيبة غريبة <sup>1</sup>.

وكلّ هذا من خرافات بني إسرائيل، و أكاذيبهم التي لا يشهد لها عقل و لا نقل و لا شرع، و لم يقف بعض رواة هذا القَصَص الخرافيّ الباطل عند روايته عن بعض الصحابة و التابعين، و لكنّهم أوغلوا باب الإثم، و التجنّي الفاضح، فألصقوا هذا الزور إلى النبيّ تَقْتَقُوْنَهُمُ و رفعوه إليه.

فقد قال السيوطيّ: أخرج سعيد، و ابن جرير، و الخطيب في تاريخه، عن نافع، قال: سافرت مع عبد الله بن عمر، فلمّاكان من آخر الليل قال: يا نافع، انظر هل طلعت الحمراءُ؟ قلت: لا، مرّتين أو ثلاثاً، ثمّ قلت: قد طلعت. قال: لا مرحباً بها، و لا أهلاً. قلت: سبحان

الدر المنثور، ج ١، ص ١٠١؛ تفسير الطبري، ج ١، ص ١٣٦٦.

٦٤٨/ التفسير و المفسّرون (ج٢) ـ

الله!! نجم مسخَّر، سامع، مطيع!! قال: ما قلت لك إلاّ ما سمعت من رسول الله الله النّ الم إنّ الملائكة قالت: يا ربّ كيف صبرك على بني آدم في الخطايا و الذنوب؟ قال: إنّي ابتليتهم و عافيتكم. قالوا: لو كنّا مكانهم ما عصيناك. قال: فاختاروا ملَكَين منكم، فلم يألوا جهداً أن يختاروا فاختاروا هاروت و ماروت، فنزلا، فألقى الله عليهم الشبق. قلت: و ما الشبق؟ قال: الشهوة، فجاءت امرأة يقال لها: الزهرة، فوقعت في قلبيهما، فجعل كلّ واحد منهما يُخفي عن صاحبه ما في نفسه، ثمّ قال أحدهما للآخر: هل وقع في نفسك ما وقع في قلبي؟ قال: نعم، فطلباها لأنفسهما، فقالت: لا أُمكّنكما حتّى تعلّماني الاسم الذي تعرجان به إلى السماء، و تهبطان، فأبيا، ثمّ سألاها أيضاً، فأبت، ففعلا، فلمّا استطيرت عميما الله كوكباً، و قطع أجنحتهما. ثمّ سألاها أيضاً، فأبت، ففعلا، فلما استطيرت وعذاب الآخرة، فاختارا عذاب الدنيا على عذاب الآخرة، فأوحى الله إليهما؛ أن انستيا يو ما القيامة.

ثمّ ذكر أيضاً رواية أخرى. مرفوعة إلى النبيّ تشكّر لا تخرج في معناها عمّا ذكرنا<sup>٢</sup>. ولا ينبغي أن يشكّ مسلم عاقل فضلاً عن طالب حديث فسي أنّ هـذا مـوضوع عـلى النبيّ تشكّر مهما بلغت أسانيده من الثبوت، فما بالك إذا كانت أسانيدها واهية، سـاقطة، ولا تخلو من وضّاع، أو ضعيف، أو مجهول؟! و نصّ على وضعه أئمّة الحديث.<sup>٣</sup> و هكذا فنّده الأئمّة من آل البيت بشكا:

قال الإمام أبو محمّد الحسن بن عليّ العسكريّ ﷺ و قد سُئل عن الذي يقوله الناس بشأن الملكَين هاروت و ماروت، و أنّهما عصيا الله، قال: «معاذ الله من ذلك، إنّ الملائكة معصومون محفوظون من الكفر و القبائح بألطاف الله تعالى.

- بابل: بلد من أوساط العراق قُرب الحلّة.
- ٢. الدرَّ المتور، ج١، ص٩٧؛ تقسير الطبريِّ، ج١، ص ٢٦٤- ٣٦٥.
- ٣. راجع؛ الموضوعات، ج ١، ص١٨٧؛ البداية و التهاية، ج ١، ص٣٧.

فقد قال الله في فيهم: ﴿لا يَعْصُونَ اللهُ مَا أَمَرَهُم وَ يَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ﴾ ﴿

و قال: ﴿وَ لَهُ مَن فِي الشَّبَاوَاتِ وَ الأَرضِ رَ مَن عِندَهُ ـ يعني الملائكةـ لا يَستَكْبِرُونَ عَن عِبادَتِهِ وَ لا يَستَحسِرُونَ يُسَبَّحونَ اللَّيلَ وَ النَّهَارَ لا يَغْتُرُونَ﴾ [.

و قال ــفي الملائكةــ: ﴿بَل عِبادُ مُكرَمونَ لا يَسبِقونَهُ بِالتَولِ وَ هُم بِأَمرِهِ يَعمَلوٰنَ يَعلَمُ ما بَينَ أَيديهِم وَ ما خَلفَهُم وَ لا يَشفَعونَ إِلَّا لِمَنِ ارتَضِيٰ وَ هُم مِن خَشيَتِهِ مُشفِقونَ» <sup>٢</sup>.

و هكذا سأل الخليفة المأمونُ العبّاسيّ الإمامَ عليّ بن موسى الرضاظةِ عمّا يـرويه الناس من أمر «الزهرة» و أنّها كانت امرأة، فتن بها هاروت و ماروت، و ما يرويه الناس من أمر «سهيل»، و أنّه كان عشّاراً باليمن.

فقال الإمام: كذبوا في قولهم: إنّهما كوكبان، و إنّما كانتا دابّتين من دوابّ البحر. و غلط الناس إنّهما كوكبان، و ما كان الله تعالى ليمسخ أعداءه أنواراً مضيئة، ثمّ يُبقيهما ما بقيت السماء و الأرض.<sup>ع</sup>

و قال الإمام جعفر بن محمّد الصادق الله في تفسير الآية:

كان بعد نوح الله قد كثرت السخرة و المموّقون، فبعث الله تعالى ملَكَين إلى نبيّ ذلك الزمان بذكر ما يسحر به السحرة و ذكر ما يبطل به سحرهم و بردّكيدهم. فتلقّاه النبيّ عن الملكَين و أدّاه إلى عباد الله بأمر الله، و أمرهم أن يقفوا به على السحر و أن يبطلوه، و نهاهم أن يسحروا به الناس. و هذاكما يدلّ على السَّمّ ما هو، و على ما يدفع به غائلته. ثمّ يقال لمتعلّم ذلك: هذا السَّمّ فمن رأيته سُمّ فادفع غائلته بكذا، و إيّاك أن تقتل بالسَّمّ أحداً.<sup>0</sup>

و قال الإمام أبو جعفر محمّد بن عليّ الباقر ﷺ بشأن الشياطين في الآية: لمّا مات سليمان النبيّ ﷺ وضع الشيطان السحر وكتبه في كتاب ثمّ طواه، و كتب على

٢. الآنبياء (٢١): ٢٩-٢٠.

عيون أخبار الرضا، ج ١، ص ٢١١ (ط نجف).
 ٥. تفسير الإمام الحسن العسكري، ص٤٧٣.

١. التحريم (٦٦): ٦.

٣. الأنبياء (٢١): ٢٦-٢٨؛ راجع: تفسير الإمام الحسن العسكريّ، ص ٤٧٥ حيون أخبار الوضا للصدوق، ج١، ص٢٠٨ـ٢١١ (ط نجف)؛ البرهان في تفسير القرآن، ج١، ص ٢٩٤ـ ٢٩٩.

٦٥٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

ظهره: هذا ما وضع آصف بن برخيا للملِك سليمان بن داود من ذخائر كنوز العلم، من أراد كذا فليعمل كذا، ثمّ دفنه تحت سرير سليمان، ثمّ استثاره لهم فقرأه، فقال الكافرون: ماكان سليمان يغلبنا إلّا بهذا، فقال الله: ﴿وَ ما كَفَرَ سُلَيَانُ ـبأعمال السحر\_وَ لَكِنَّ الشَّياطينَ كَفَروا يُعَلِّمونَ النَّاسَ السِّحرَ» \.

\* \* \*

٢. إسرائيليّة في المسوخ
و يوغل بعض مسلمة أهل الكتاب، فيضعون على النبيّ ﷺ خرافات في خلق بعض أنواع الحيوانات التي زعموا أنّها مسخت. و لو أنّ هذه الخرافات نسبت إلى كعب الأحبار وأمثاله أو إلى بعض الصحابة و التابعين، لهان الأمر، و لكن عظم الإثم أن ينسب ذلك إلى المعصوم ﷺ، و هذا اللّون من الوضع و الدسّ من أخبت و أقذر أنواع الكيد للإسلام و نبيّ الإسلام.

فقد قال السيوطيّ بعد ما ذكر طامّات و بلايا في قصّة هاروت و ماروت، من غير أن يعلّق عليها بكلمة:

أخرج الزبير بن بكّار في المسونةيّات، و ابس مسردويه، و الديسلميّ، عسن عسليّ: أنّ النبيَّ للَّشِيَّ اللَّهِ سئل عن المسوخ ، فقال: هم ثلاثة عشر: الفيل، و الدبّ، و الخنزير، و القرد، و الجرّيث ، و الضبّ، و الوطواط، و العسقرب، و الدعسموص، و العسنكبوت، و الأرنب، و سهيل، و الزهرة. فقيل: يا رسول الله، و ما سبب مسخهنّ؟ و إليك التخريف و الكذب الذي نُبرّئُ ساحة رسول الله منهما\_فقال:

أمّا الفيل فكان رجلاً جبّاراً لوطيّاً، لا يدع رطباً و لا يابساً. و أمّا الدبّ فكان مـوُنَّثاً يدعو الناس إلى نفسه. و أمّا الخنزير فكان من النصاري الذين سألوا المائدة، فلمّا نزلت

جمع مسخ، أي الممسوخ من حالة إلى حالة أخرى.

- ١. تفسير القبني، ج١، ص٥٥ (ط نجف).
- ٣. في القاموس والجزيث كسكّين: سمك».

كفروا. و أمّا القردة فيهود اعتدوا في السبت. و أمّا الجرّيث فكان ديّو ثاً ، يدعو الرجال إلى حليلته. و أمّا الضبّ فكان أعرابيّاً يسرق الحاجّ بمحجنه. و أمّا الوطواط فكان رجلاً يسرق الثمار من رؤوس النخل. و أمّا العقرب فكان رجلاً لا يسلم أحد من لسانه. و أمّا الدعموص <sup>ت</sup> فكان نمّاماً يفرّق بين الأحبّة. و أمّا العنكبوت فامرأة سحرت زوجها. و أمّا الأرنب فامرأة كانت لا تطهّر من حيضها. و أمّا سهيل فكان عشّاراً باليمن. و أمّا الزهرة فكانت بنتاً لبعض ملوك بني إسرائيل افتتن بها هاروت و ماروت!!

ألا قبِّح الله من وضع هذا الزور و الباطل، و نسبه إلى من لا ينطق عن الهوى.

و ممّا لا يقضي منه العجب أن السيوطيّ ذكر هذا الهراء من غير سند، و لم يعقّبُ عليه بكلمة استنكار. و مثل هذا لا يشكّ طالب علم في بطلانه، فضلاً عن عالم كبير. و قد حكم عليه ابن الجوزيّ بالوضع، و قد ذكره السيوطيّ في اللثاليّ، و تعقّبه بما لا يجدي، وكان من الأمانة العلميّة أن يشير إلى هذا.

و بعد هذا الكذب و التخريف ينقل السيوطيّ ما روا، الطبرانيّ في الأوسط عن عسر ابن الخطّاب، قال: جاء جبرئيل إلى النبيّ للنظّ في غير حينه، ثمّ ذكر قصّة طويلة فسي وصف النار، و أنّ النبيّ بكى، و جبريل بكى، حتّى نسوديا: لا تسخافا إنّ الله أمّسنكما أن تعصياه<sup>7</sup>.

\* \* \*

٣. الإسرائيليّات في بناء الكعبة: البيت الحرام و الحجر الأسود و كذلك أكثر السيوطيّ في تفسيره الدرّ المنثور عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَ إِذ يَسرفَعُ إبراهيمُ القواعِدَ مِنَ البَيتِ وَ إسماعيلُ رَبَّنا تَقَبَّلْ مِنّا إِنَّكَ أَنتَ السَّميعُ العَليمُ <sup>ع</sup>: من النقل عن الأزرقيّ، و أمثاله من المؤرّخين و المفسّرين الذين هم كحاطبي ليل.

> ١. الديّوث: الذي لا يغار على زوجته. ٢. الدّعموص -بضمّ الدال-: دويبة أو دودة سوداء، تكون في الغدران إذا أخذ ماؤها في النّضوب. ٣. الدرّ المتور، ج١، ص١٠٢ و ١٠٣. ٤. (٢): ١٢٧.

٦٥٢ / التفسير و المفسرون (ج٢)

و لا يميّزون بين الغثّ و السمين، و المقبول و المردود، في بناء البيت، و مَن بــناه قــبل إيراهيم؛ أهم الملائكة أم آدم؟ و الحجر الأسود؛ و من أين جاء؟ و ما ورد في فضلهما. و قد استغرق في هذا النقل الذي معظمه من الإسرائيليّات التي أُخذت عن أهل الكتاب بضع عشرة صحيفة <sup>(</sup>، لا يزيد ما صحّ منها أو ثبت عن عُشر هذا المقدار.

و في الحقّ: أنّ ابن جرير كان مقتصداً في الإكثار من ذكر الإسرائ يليّات في هذا الموضع، و إن كان لم يسلم منها، و ذكر بعضها؛ و ذلك مثل ما رواه بسنده عن عبد الله بن عمرو بن العاص، قال: لمّا أهبط الله آدم من الجنّة قال: إنّي مهبط معك بيتاً يطاف حوله كما يطاف حول عرشي، و يُصلَّى عنده، كما يُصلَّى عند عرشي. فلمّا كان زمن الطوفان، رُفع، فكان الأنبياء يحجّونه، و لا يعلمون مكانه ، حتّى بوّاًه الله إبراهيم للله و أعلمه مكانه، فبناه من خمسة أجبل: من حراء، و ثبير، وليتان، و جبل الطور، و جبل الحمر، و هو جبل بيت المقدس.

و أعجب من ذلك ما رواه بسند، عن عطاء بن أبي رباح، قال: «لمّا أهبط الله آدم من الجنّة كان رجلاه في الأرض، و رأسد في الملماء اليسمع كلام أهل السماء، و دعماءهم، يأنس إليهم؛ فهابته الملائكة، حتّى شكت إلى الله في دعائها، و في صلاتها فَخَفَضَه إلى الأرض فلمّا فقد ما كان يسمع منهم استوحش حتّى شكا ذلك إلى الله في دعائه و في صلاته، فَوُجّه إلى مكّة، فكان موضع قدمه قرية، و خطوه مفازة، حتّى انتهى إلى مكّة، و أنزل الله ياقوتة من ياقوت الجنّة، فكانت على موضع البيت الآن، فلم يزل يطوف به، حتّى أنزل الله الطوفان، فرُفعت تلك الياقوتة، حتّى بعث الله إبراهيم فبناه؛ فذلك قول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ بَوَانا لإبراهيمَ مَكانَ البَيتِ ﴾ "إلى غير ذلك ممّا مرجعه إلى أخبار بني إسرائيل و خرافاتهم.

\* \* \*

۱. الدرّ المتلود، ج۱، ص ۱۲۵-۱۳۷۷.

٣. تغيير فين جرير، ج ١، ص٤٢٨ و ٤٢٩. الحجّ (٢٢): ٢٦.

۲. و لا أدري كيف يحْجّونه و لا يعلمون مكانه؟

٤. الإسرائيليّات في قصّة إخراج آدم الله ﴿فَأَزَلَهُمَا الشَّيطانُ عَنها فَأَخْرَجَهُما مِمّا كانا فيدِهِ `

فمن تلك الإسرائيليّات ما رواه ابن جرير في تغسيره بسنده عن وهب بن منبّه قال: لمّا أسكن الله آدم و زوجته و نهاهما عن الشجرة، و كانت شجرة غصونها متشعّبة بعضها في بعض، و كان لها ثمر تأكله الملائكة لخلدهم ٬ و هـي الثـمرة التـي نـهى الله آدم عـنها و زوجته، فلمّا أراد إيليس أن يستزلُّهما دخل في جوف الحيَّة، و كانت للحيَّة أربعة قوائم، كأنُّها بُختيَّة ٣ من أحسن دابَّة خلقها الله. فلمَّا دخلت الحيَّة الجنَّة خرج من جوفها إبليس، فأخذ من الشجرة التي نهى الله عنها آدم و زوجته، فجاء بها إلى حوّاء، فقال: انظري إلى هذه الشجرة، ما أطيب ريحها، و أطيب طعمها، و أحسن لونها! فأخذت حوّاء فأكلت منها، ثمّ ذهبت بها إلى آدم، فقالت له مثل ذلك، حتّى أكل منها؛ فبدت لهما سوءاتهما. فدخل آدم في جوف الشجرة، فناداه ربِّه: يا آدم أين أَنْتَ؟ قال: أنا هنا يا ربٍّ. قال: ألا تخرج؟ قال: أستحيى منك يا ربّ. قال: ملعونة الأرض التي خُلقت منها، لعنة يتحوّل ثمرها شوكاً. ثمّ قال: يا حوّاء، أنتِ التي غررت عَبَدَي فَإِنَّكُ لا تحملين حملاً إلّا حملتيه كرهاً، فإذا أردت أن تضعي ما في بطنك أشرفت على الموت مراراً. و قال للحيَّة: أنتِ التي دخل الملعون في جوفك حتّى غرّ عبدي، ملعونة أنت لعنة تتحوّل قوائمك في بطنك، و لا يكن لك رزق إلَّا التراب، أنتِ عدوّة بني آدم، و هم أعداؤك. قال عمرو<sup>٤</sup>: قيل لوهب: و ما كانت الملائكة تأكل؟! قال: يفعل الله ما يشاء<sup>°</sup>.

ثمّ ذكر ابن جرير بسنده عن ابن عبّاس، و عن ابن مسعود، و عن ناس من الصحابة نحو هذا الكلام<sup>7</sup>.

٦٥٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ...

وكذلك ذكر السيوطيّ في الدرّ المنثور ما رواه ابن جرير و غيره في هذا، ممّا رُوي عن ابن عبّاس و ابن مسعود، و لكنّه لم يذكر الرواية عن وهب بن منبّه <sup>(</sup>، و أغلب كتب التفسير بالرأي ذكرت هذا أيضاً. و كلّ هذا من قَصَص بني إسرائيل الذي تزيَّدوا فيه، و خلطوا حقّاً بباطل، ثمّ حمله عنهم الضعفاء من الصحابة و التابعين، و فسّروا به القرآن الكريم.

و لقد أحسن ابن جرير، فقد أشار بذكره الرواية عن وهب إلى أنّ ما يرويه عن ابن عبّاس، و ابن مسعود، إنّما مرجعه إلى وهب و غيره من مسلمة أهل الكتاب، و يا ليـته لم ينقل شيئاً من هذا، و يا ليت من جاء بعده من المفسّرين صانوا تفاسيرهم عن مثل هذا. و في رواية ابن جرير الأولى ما يدلّ على أنّ الذين رووا عن وهب و غيره كانوا يشكّون فيما يروونه لهم، فقد جاء في آخرها: (قال عمرو: قيل لوهب: و ماكانت الملائكة تأكل؟! قال: يفعل الله ما يشاء) فهم قد استشكلوا عليه؛ كيف أنّ الملائكة تأكل؟! و هو لم يأت بجواب يُعتدّ به.

و وسوسة إيليس لآدم الله لا تتوقّف على دخوله في بطن الحيّة؛ إذ الوسوسة لا تحتاج إلى قرب و لا مشافهة، و قد يوسوس إليه و هو على بعد أميال منه. و الحيّة خلقها الله يوم خلقها على هذا، و لم تكن لها قوائم كالبختيّ، و لا شيء من هذا<sup>؟</sup>.

\* \* \*

الإسرائيليات في عظم خلق الجبّارين

و من الإسرائيليّات التي اشتملت عليها كتب التفسير، ما يذكره بعض المفسّرين، عند تفسير قوله تعالى: ﴿قالوا يا مُوسىٰ إِنَّ فيها قَوماً جَبّارينَ رَ إِنَّا لَن نَــدخُلَها حَـتَّىٰ يَخـرُجوا مِنها﴾ <sup>٢</sup>.

فقد ذكر الجلال السيوطيّ في الدرّ المنثور كثيراً من الروايات في صفة هؤلاء القوم،

 الدو المتود، ج ١، ص٥٣.
 ١. الدو المتود، ج ١، ص٥٣.
 ٢. راجع: سفر التكوين، إصحاح ٣، لتزيد اطمئناناً أنها من الإمبرائيليّات! ٣. المائدة (٥): ٢٢.

وعظم أجسادهم، ممّا لا يتّفق و سنّة الله في خلقه، و يخالف ما ثـبت فـي الأحـاديث الصحيحة، و ذلك مثل ما أخرجه ابن عبد الحكم عن أبي ضمرة قال: استظلَّ سبعون رجلاً من قوم موسى في خُفٍّ رجل من العماليق!! و مثل ما أخرجه البيهقيِّ في شعب الإيمان عن يزيد بن أسلم قال: بلغني أنَّه رؤيت ضبع و أولادها رابضة في فجاج عــين رجــل مــن العماليق!! و مثل ما رواه ابن جرير، و ابن أبي حاتم عن ابن عبّاس، قال: أمر موسى أن يدخل مدينة الجبّارين، فسار بمن معه، حتّى نزل قريباً من المدينة، و هي «أريحاء» فبعث إليهم اثني عشر نقيباً، من كلِّ سبط منهم عين، ليأتوه بخبر القوم، فدخلوا المدينة. فرأوا أمراً عظيماً من هيبتهم، و جسمهم و عظمهم، فدخلوا حائطاً \_أي بستاناً\_لبعضهم، فجاء صاحب الحائط ليجنى الثمار، فنظر إلى آثارهم فتبعهم، فكلَّما أصاب واحداً منهم أخذه. فجعله في كُمَّه مع الفاكهة و ذهب إلى مَلِكِهِم، فنثرهم بين يديه، فقال الملك: قد رأيستم شأننا و أمرنا، اذهبوا فأخبروا صاحبكم، قال، فرجعوا إلى موسى فأخبروه بما عاينوه من أمرهم، فقال: اكتموا عنًّا، فجعل الرجل يخبر أخاه و صديقه، و يقول: اكتم عنَّى، فأشيع في عسكرهم، و لم يكتم منهم إلَّا رَجَلانٌ، يُوَشَعُ بِنَ تَوْنَ، وَ كَالَبَ بِن يُوحنَّا، و هما اللذان أنزل الله فيهما: ﴿قَالَ رَجُلانٍ مِنَ الَّذِينَ يَخافونَ أَنعَمَ اللهُ عَلَيهِمَا ادْخُلُوا عَلَيهِمُ الباب فَإِذا دَخَلتُموهُ فَإِنَّكُم غَالِبُونَ ﴾ `

و يَروي ابن جرير بسنده، عن مجاهد، نحواً ممّا قدّمنا، ثمّ يـذكر أن عـنقود عـنبهم لا يحمله إلّا خمسة أنفس، بينهم في خشبة، و يدخل في شطر الرمّانة إذا نزع حَبّها خمسة أنفس أو أربعة <sup>ت</sup>، إلى غير ذلك من الإسرائيليّات الباطلة.

٦. خرافة عوج بن عوق<sup>٣</sup> و من الإسرائيليّات الظاهرة البطلان، التي ولع بذكرها بعض المفسّرين و الأخباريّين،

١. المائدة (٥): ٢٣. ٣. منهم من يقول: ابن عوق، و منهم من يقول: ابن عنق كما ذكر ابن كثير، و في القاموس: «و عُوج بن عُوق رجل ولد في منزل آدم فعاش إلى زمن موسى، و ذكر من عظم خلقه شناعةٌ».

٦٥٦ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ۔

عند ذكر الجبّارين: قصّة عُوج بن عُوق، و أنّه كان طوله ثلاثة آلاف ذراع، و أنّه كان يمسك الحوت، فيشويه في عين الشمس، و أنّ طوفان نوح لم يصل إلى ركبتيه <sup>(</sup>، و أنّه امتنع عن ركوب السفينة مع نوح، و أنّ موسى كان طوله عشرة أذرع و عصاه عشرة أذرع، و وثب في الهواء عشرة أذرع، فأصاب كعب عُوج فقتله، فكان جسراً لأهل النيل سنة، إلى نحو ذلك من الخرافات، و الأباطيل التي تصادم العقل و النقل، و تخالف سنن الله في الخليقة.

فمن تلك الروايات الباطلة المخترعة ما رواه ابن جرير بسنده عن أسباط، عن السُدّيّ، في قصّة ذكرها من أمر موسى و بني إسرائيل، و بعث موسى النقباء الاثني عشر، و فيها: فلقيهم رجل من الجبّارين يقال له: عُوج، فأخذ الاثني عشر، فجعلهم في حجزته <sup>7</sup>، و على رأسه حملة حطب، و انطلق يهم إلى امرأته، فقال: انظرى إلى هؤلاء القوم الذين يزعمون أنّهم يريدون أن يقاتلونا، فطرحهم بين يديها، فقال: ألا أطحنهم برجلي؟، فقالت امرأته: بل خلً عنهم، حتّى يُخبروا قومهم بما رأوا، ففعل ذلك. و كذلك ذكر مثل هذا و أشنع منه غير ابن جرير و السيوطيّ بعض المفسّرين و القصّيصين، و هي كما قال ابن قسيبة: أحاديث خرافة، كانت مشهورة في الجاهاية، أُلصقت بالحديث بقصد الإفساد ".

و إليك ما ذكره الإمام الحافظ الناقد ابن كثير في تخسيره، قال: و قد ذكر كـ شير مس المفسّرين هاهنا أخباراً من وضع بني إسرائيل، في عظمة خلق هـ ولاء الجـ بّارين، و أنّ منهم عُوج بن عُنق بنت آدم الله ، و أنّه كان طوله ثـ لاثة آلاف ذراع و ثـ لمثمائة و ثـ لاثة و ثلاثون ذراعاً، و ثلث ذراع، تحرير الحساب، و هذا شيء يُستحى من ذكره، ثــمّ هـو مخالف لما ثبت في الصحيحين: أنّ رسول الله تَلَائِنَ قال: «إنّ الله خلق آدم، و طوله ستّون ذراعاً، نمّ لم يزل الخلق ينقص حتّى الآن»<sup>3</sup>، ثمّ ذكروا: أنّ هذا الرجل كان كافراً، و أنّه كان

٩. لعلّه كان أشمخ من أعلى الجبال على الأرض!!
 ٢. الحجزة: موضع التكة من السروال.
 ٣. تأويل مختلف الحديث، ص ٢٨٤؛ دوح المعاني للألوسيّ، ج٢، ص ٩٥.
 ٤. هذا أيضاً حديث باطل! و قد نبّهنا عليه في التفسير.

ولد زنيّة، و أنّه امتنع من ركوب سفينة نوح، و أنّ الطوفان لم يصل إلى ركبتيه. و هذا كذب و افتراء، فإنّ الله تعالى ذكر: أنّ نوحاً دعا على أهل الأرض من الكافرين، فـقال: ﴿رَبَّ لا تَذَر عَلَى الأَرضِ مِنَ الكافِرينَ دَيَّاراًه <sup>(</sup>. و قال تعالى: ﴿فَأَنْجَيناهُ وَ مَـن مَـعَهُ فِي النُّـلكِ المَسْحونِ ثُمَّ أَغرَقنا يَعدُ الباقينَ <sup>(</sup>. و قال تعالى: ﴿فَأَنْجَيناهُ وَ مَـن مَـعَهُ فِي النُّـلكِ و إذا كان ابن نوح الكافر غرق، فكيف يبقى عُوج بن عُنق، و هو كافر، و ولد زنيّة؟! هذا لا يسوغ في عقل، و لا شرع، ثمّ في وجود رجل يقال له: عوج بن عنق، نظر، و الله أعلم<sup>3</sup>. و قال ابن قيّم الجوزيّة، بعد أن ذكر حديث عُوج: «و ليس العجب من جرأة من وضع

هذا الحديث، وكذب على الله، و إنّما العجب ممّن يدخل هذا في كتب العلم من التفسير و غيره، فكلّ ذلك من وضع زنادقة أهل الكتاب الذين قصدوا الاستهزاء، و السخريّة بالرسل و أتباعهم».

قال أبو شهبة: و سواء أكان عُوج بن عَوَق مُخصية وجدت حقيقة، أو شخصية خياليّة، فالذي ننكره هو: ما أضفوه عليه من صفات و ما حاكوه حوله من أثواب الزور و الكذب و التجرُّو، على أن يفسّر كتاب الله يُهذا الهراء. و ليس في نصّ القرآن ما يشير إلى ما حكوه و ذكروه، و لو من بُعد، أو وجه الاحتمال، ثمّ أين زمن نوح من زمن موسى للمُثْل و ما يدلّ عليه آية: (قالوا يا موسى إنَّ فيها قَوماً جَبَّارينَ وَ إِنَّا لَن نَدخُلُها حَتَّى يَخرُجوا مِنها) <sup>م</sup>كان في زمن موسى قطعاً، و لا مرية في هذا، فهل طالت الحياة بعوج حتّى زمن موسى؟! بل قالوا! إنّ موسى هو الذي قتله، ألا لعن الله اليهود، فكم من علم أفسدوا و كم من خرافات و أباطيل وضعوا<sup>7</sup>.

قلت: و سامح الله أولئك الذين نقلوا هذه الأساطير و دبّجوها في مدوّناتهم!!

\* \* \*

۱. نوح (۲۱): ۲۲. ۲۱. الشعراء (۲۲): ۱۹۹-۱۲۰. ۳. هود (۱۱): ۵۳. ۵. المائدة (۵): ۲۲. ۲۰ ۲۰ ۲۲.

٦٥٨/ التفسير و المفسّرون (ج٢) ـــــــ

٧. الإسرائيليّات في قصّة التيه

فمن هذه الأخبار العجيبة التي رويت في قصّة التيه، ما رواه ابن جرير بسنده عن الربيع، قال: لمّا قال لهم القوم ما قالوا، و دعا موسى عليهم، أوحى الله إلى موسى: إنّها محرّمة عليهم أربعين سنة، يَتيهون في الأرض، فلا تأسّ على القوم الفاسقين، و هم يومئذ ستّ مائة ألف مقاتل؛ فجعلهم فاسقين بما عصوا، فلبثوا أربعين سنة في فراسخ ستّة، أو دون ذلك، يسيرون كلّ يوم جادّين، لكي يخرجوا منها، حتّى يمسوا و ينزلوا، فإذا هم في الدار التي منها ارتحلوا، و أنّهم اشتكوا إلى موسى ما فعل بهم، فأنزل عليهم المن و السلوى ، و أعطوا من الكسوة ما هي قائمة لهم، ينشأ الناشي فتكون معه على هيئته. و سأل موسى ربّه أن يسقيهم، فأتى «بحجر الطور»، و هو حجر أبيض، إذا ما أنزل القوم ضربه بعصاه، فيخرج منه اثنتا عشرة عيناً، لكلّ سبط منهم عين، قد علم كلّ أنساس مشربهم. و كذلك روى: أنّ ثيابهم ما كانت تُبلي، و لا تتّسخ. و كذلك نقل بعض المغسرين كالز مخشرين

وكذلك ذكروا أنّ الحجركان من الجنّة، ولم يكن حجراً أرضيّاً. و منهم من قال:كان على هيئة رأس إنسان. و منهم من قال:كان على هيئة رأس شاة. و قيل:كان طوله عشرة أذرع، و له شعبتان تتّقدان في الظلام، إلى غير ذلك من تزيّدات بني إسرائيل. و ليس في القرآن ما يدلّ على هذا الذي ذكروه في وصف الحجر، مع أنّه لو أريد بالحجر الجنس، و أن يضرب أيّ حجر ما؛ لكان أدلّ على القدرة، و أظهر في الإعجاز.

و قد لاحظ ابن خلدون \_من قبل\_المَغالطَ التي تدخل في مثل هذه المرويّات، فقال في مقدّمته المشهورة:

اعلم أنّ فنّ التاريخ فنّ عزيز المذهب، جمّ الفوائد، شريف الغاية؛ إذ هو يوقفنا على أحوال الماضين من الأمم في أخلاقهم، و الأنبياء في سيرهم، و الملوك في دولهم،

١. المنَّ: شيء كالعسل كان ينزل على الشجر من السماء فيأخذونه و يأكلونه، و السلوي: طير كالسَّمانيَّ.

و سياستهم، حتّى تتمّ فائدة الاقتداء في ذلك لمن يرومه في أحوال الدين و الدنيا، فهو محتاج إلى مآخذ متعدّدة، و معارف متنوّعة، و حسن نظر و تثبّت، يُفضيان بصاحبهما إلى الحقّ، و ينكّبان به عن المزلّات و المَغالط؛ لأنَّ الأخبار إذا اعتُمد فيها على مجرّد النقل، ولم تحكم أصول العادة، و قواعد السياسة، و طبيعة العمران، و الأحوال في الاجــتماع الإنساني، و لو قيس الغاتب منها بالشاهد، و الحاضر بالذاهب، فربِّما لم يؤمن فيها مـن العثور، و مزلَّة القدم، و الحَيد عن جادَّة الصدق، و كثيراً ما وقع للمؤرَّخين و المفسِّرين و أئمَّة النقل من المَغالط في الحكايات و الوقائع؛ لاعتمادهم فيها على مجرّد النقل غثّاً أو سميناً، و لم يعرضوها على أصولها، و لا قاسوها بأشباهها، و لا سبروها بمعيار الحكمة، و الوقوف على طبائع الكائنات و تحكيم النظر و البصيرة في الأخبار، فضلُّوا عن الحقِّ، و تاهوا في بيداء الوهم و الغلط، و لا سيّعا في إحصاء الأعداد من الأموال و العساكر إذا عرضت في الحكايات؛ إذ هي مظنَّة الكذب و مطيَّة الهذر، و لا بدَّ من ردَّها إلى الأصول، و عرضها على القواعد. و هذا: كما نقل المسعوديُّ و كثير من المؤرِّخين في جيوش بني إسرائيل. و أنَّ موسى أحصاهم في التيه. بعد أن أجاز من كان يطيق حمل السلاح خاصَّة من ابن عشرين، فما فوقها، فكانوا ستَّ مائة ألف أو يزيدون، و يذهل في ذلك عن تقدير مصر و الشام، و اتّساعهما لمثل هذا العدد من الجيوش، لكلّ مملكة حصّة من الحمامية تتّسع لها، و تقوم بوظائفها، و تضيق عمّا فوقها، تشهد بذلك العوائد المعروفة، و الأحوال المألوفة.

و لقد كان مُلك الفرس و دولتهم أعظم من مُلك بني إسرائيل بكثير، يشهد لذلك: ما كان من غلب بختنصر لهم، و التهامه بلادهم، و استيلائه على أمرهم، و تخريب بيت المقدس قاعدة ملّتهم و سلطانهم، و هو من بعض عمّال مملكة فارس. و كانت ممالكهم بالعراقين، و خراسان، و ما وراء النهر، و الأبواب، أوسع من ممالك بني إسرائيل بكثير، و مع ذلك لم تبلغ جيوش الفرس قطّ مثل هذا العدد و لا قريباً منه. و أعظم ما كانت جموعهم بالقادسيّة مائة و عشرين ألفاً، كلّهم متبوع، على ما نقله «سيف». قال: و كانوا في أتباعهم

٦٦٠/ التفسير و المفسرون (ج٢)

أكثر من مائتي ألف. و عن عائشة، و الزهريَّ: أنَّ جموع رستم التـي حـفَّ بـهم سـعد بالقادسيّة إنّما كانوا ستّين ألفاً كلّهم متبوع.

و أيضاً: فلو بلغ بنو إسرائيل مثل هذا العدد، لاتسع نبطاق ملكهم، و انفسح مدى دولتهم، فإن العِمالات و الممالك في الدول، على نسبة الحامية، و القبيل القائمين بها في قلّتها و كثرتها حسبما نبيّن ذلك في فصل الممالك من الكتاب الأوّل'، و القوم لم تتّسع ممالكهم إلى غير الأردن، و فلسطين من الشام، و بلاد يثرب، و خيبر من الحجاز، على ما هو المعروف.

و أيضاً: فالذي بين موسى و إسرائيل، إن هو إلاّ أربعة آباء، على ما ذكره المحقّقون، فإنّ موسى بن عمران بن يصهر بن قاهت -بفتح الهاء و كسرها- بن لاوى -بكسر الواو و فتحها- بن يعقوب و هو: إسرائيل، فكذا نسبه في التوراة. و المدّة بينهما على ما نسقله المسعوديّ، قال: دخل إسرائيل مصر مع ولده الأسباط، و أولادهم، حين أتوا إلى يوسف سبعين نفساً، و كان مقامهم بعصر إلى أن خرجوا مع موسى الله إلى التيه، مانتين و عشرين سنة، تتداولهم ملوك القبط من الفراعند. و يبعد أن يتشعّب النسل في أربعة أجيال إلى مثل هذا العدد!! و إن زعموا أنّ عدد تلك الجيوش إنّما كان في زمن سليمان و من بعده، فبعيد أيضاً؛ إذ ليس بين سليمان و إسرائيل إلاّ أحد عشر أباً، و لا يتشعّب النسل في أحد عشر من الولد إلى هذا العدد الذي زعموه، اللّهمّ إلاّ المائين و الآلاف، فربّما يكون. و أمّا أن يتجاوز هذا إلى ما بعدهما من عقود الأعداد فبعيد، و اعتبر ذلك في الحاضر المشاهد، و القريب المعروف تجد زعمهم باطلاً، و تقلهم كاذباً.

قال: و الذي ثبت في «الإسرائيليّات» أنّ جنود سليمان كانت اثني عشر ألفاً خاصّة، و أنّ مقرباته كانت ألفاً، و أربع مائة فرس مرتبطة على أبواب. هـذا هـو الصحيح مـن أخبارهم، و لا يلتفت إلى خرافات العامّة منهم، و في أيّام سليمان ﷺ، و ملكه كان عنفوان

بريد بالكتاب الأول، الفصل الأول من «مقدّمته المشهورة» و قد قسمها إلى فصول.

دولتهم، و اتّساع ملكهم<sup>ا</sup>. و هذا الفصل من النفاسة بمكان؛ فلذلك حرصنا على ذكره؛ لأنّه يفيدنا في ردّ الكثير من الإسرائيليّات التي وقعت فيها المَغالط، و الأخبار الباطلة، و الخرافات التـي كـانت سائدة في العصور الأولى.

\* \* \*

٨. الإسرائيليّات في «سؤال موسى ربّه الرؤية»

و من الإسرائيليّات ما يذكره بعض المفسّرين عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَ لَمَّا جَاءَ هُوَمَىٰ لِمِعَاتِنَا وَ كَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبَّ أَرِنِي أَنظُر إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرانِي رَ لَكِنِ انظُر إِلَى الجَبَلِ فَإِنِ استَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوفَ تَرانِي فَلَهَا تَجَلَّىٰ رَبُّهُ لِلجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَاً وَ خَرَّ هُومىٰ صَعِقاً فَلَهَا أَفاقَ قَالَ شَبِحَانَكَ تُبتُ إِلَيْكَ وَ أَنَا أَوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ» <sup>٢</sup>، فقد ذكر التعليي، و البغوي، و غيرهما عن وهب بن منبّه، و ابن إسحاق، قالا:

«لمّا سأل موسى ربّه الرؤية أرسل الله الدوابّ، و الصواعق، و الظلمة، و الرعد، و البرق و أحاط بالجبل الذي عليه موسى أربّعة فراسخ من كلّ جانب، و أمر الله ملائكة السماوات أن يعترضوا على موسى، فمرّت به ملائكة السماء الدنيا كثيران البقر<sup>٣</sup>، تـنبع أفـواهـهم بالتسبيح و التقديس بأصوات عظيمة كصوت الرعد الشديد.

ثمّ أمر الله ملائكة السماء الثانية أن اهبطوا على موسى، فاعترضوا عليه. فهبطوا عليه أمثال الأُسود، لهم لجب<sup>٤</sup> بالتسبيح و التقديس، ففزع العبد الضعيف (ابن عمران) ممّا رأى، و سمع، و اقشعرّت كلّ شعرة في رأسة و جسده، ثمّ قال: لقد ندمت على مسألتي، فهل ينجيني من مكاني الذي أنا فيه؟ فقال له خير الملائكة و رأسهم<sup>٥</sup>: يا موسى اصبر لمسا

٢. الأعراف (٧): ١٤٣. مقدّمة ابن خلدرت ص ١١.٩. ٣. جمع ثور، و هذا من سوء أدب بني إسرائيل مع الملائكة. ٤. اللجب: تزاحم الأصوات. و يقال لصهيل الفرس ايضاً. ٥. لعله جبريل ظلير.

٦٦٢/ التفسير و المفسّرون (ج٢) ۔

سألت، فقليل من كثير ما رأيت.

ثمّ أمر الله ملائكة السماء الثالثة أن اهبطوا على موسى، فاعترضوا عليه. فهبطوا أمثال النسور، لهم قصف، و رجف، و لجب شديد، و أفواههم تنبع بالتسبيح، و التقديس كجلب الجيش العظيم، ألوانهم كلهب النار. ففزع موسى، و اشتدّ فزعه، و أيس من الحياة، فقال له خير الملائكة: مكانك حتّى ترى ما لا تصبر عليه.

ثمّ أمر الله ملائكة السماء الرابعة أن اهبطوا، فاعترضوا على موسى بن عمران. فهبطوا عليه، لايشبههم شيءٌ من الذين مرّوا به قبلهم، ألوانهم كلهب النار، و سائر خلقهم كالتلج الأبيض، أصواتهم عالية بالتقديس و التسبيح، لا يقاربهم شيء من أصوات الذين مرّوا به من قبلهم؛ فاصطكّت ركبتاه، و ارتعد قلبه، و اشتدّ بكاؤه، فقال له خير الملائكة و رأسهم: يا ابن عمران اصبر لما سألت، فقليل من كثير ما رأيت.

ثمّ أمر الله ملائكة السماء الخامسة أن المبطوا، فاعترضوا على موسى. فهبطوا عليه، لهم سبعة ألوان، فلم يستطع موسى أن يتبعهم بصره، لم ير مثلهم، و لم يسمع مثل أصواتهم؛ فامتلأ جوفه خوفاً، و اشتدّ حزفة، و كثر بكاؤه، فقال له خير الملائكة و رأسهم: يا ابس عمران مكانك، حتّى ترى بعض ما لا تصبر عليه.

ثمّ أمر الله ملائكة السماء السادسة أن اهبطوا على موسى فاعترضوا عليه. فهبطوا عليه في يدكلّ ملك منهم مثل النخلة الطويلة ناراً أشدّ ضوءاً من الشمس، و لباسهم كلهب النار، إذا سبّحوا و قدّسوا جاويهم من كان قبلهم من ملائكة السماوات كلّهم، يقولون بشدّة أصواتهم: سبّوح قدّوس، ربّ الملائكة و الروح، ربّ العزّة أبداً لا يموت. و في رأس كلّ ملّك منهم أربعة أوجه. فلمّا رآهم موسى رفع صوته، يسبّح معهم حين سبّحوا، و هو يبكي و يقول: ربّ اذكرني و لا تنس عبدك، لا أدري أ أنفلت ممّا أنا فيه أم لا؟ إن خرجت احترقت، و إن مكت متّ، فقال له كبير الملائكة و رأسهم: قد أوشكت يا ابن عمران أن يشتدّ خوفك، و ينخلع قلبك، فاصبر للذي سألت.

ثمَّ أمر الله أن يحمل عرشه ملائكة السماء السابعة، فلمَّا بدا نور العرش، انفرج الجبل

من عظمة الربّ جلّ جلاله و رفعت ملائكة السماوات أصواتهم جميعاً، يقولون: سبحان الملك القدّوس، ربّ العزّة أبداً لا يموت، بشدّة أصواتهم. فارتيج الجبل، و انـدكّت كـلّ شجرة كانت فيه، و خرّ العبد الضعيف موسى صعقاً على وجهه، ليس معه روحه، فأر سل الله برحمته الروح، فتغشّاه، و قلب عليه الحجر الذي كان عليه موسى، و جعله كهيئة القبّة، لللا يحترق موسى، فأقام موسى يسبّح الله، و يقول: آمنت بك ربّي، و صدّقت أنّه لا يراك أحد، فيحيا، من نظر إلى ملائكتك انخلع قلبه، فما أعظمك و أعظم مـلائكتك، أنت ربّ الأرباب و إله الآلهة و ملك الملوك، و لا يَعْدِلك شيء، و لا يقوم لك شيء، ربّ تبت إليك، الحمد لله لا شريك لك، ما أعظمك، و ما أجلّك ربّ العالمين، فذلك قوله تعالى: ﴿ فَلَهَا تَعَبَّلْ

و هذه المرويّات و أمثالها ممّا لا تشكّ أنّها من إسرائيليّات بني إسرائيل، و كذبهم على الله، و على الأنبياء، و على الملائكة، فلا تلق إليه بالأبو ليس تفسير الآية في حاجة إلى هذه المرويّات، و الآية ظاهرة واضحة.

و من ذلك أيضاً: ما ذكره الثعلبيّ، و البغويّ، عند قوله تعالى: ﴿وَ خَرَّ مُوسىٰ صَعِقاً﴾ أي مغشيّاً عليه، و ليس المراد ميتاً كما قال قتادة.

فقد قال البغويّ، في بعض الكتب: إنّ ملائكة السماوات أَتوا موسى و هو مغشيّ عليه، فجعلوا يركلونه بأرجلهم، و يقولون: يا ابن النساء الحيّض، أ طمعت في رؤية ربّ العزّة؟ <sup>٢</sup>!! و هذا و أمثاله ممّا لا نشكّ أنّه كلام ساقط لا يعوّل عليه بوجه، فإنّ الملائكة ﷺ ممّا يجب تبرئتهم من إهانة الكليم بالوكز بالرجل، و الغضّ في الخطاب.

\* \* \*

تفسير البغوي، ج٢، ص ١٩٥-١٩٨.

۲. المصدر نفسه، ص۱۹۸.

٦٦٤/ التفسير و المفسّرون (ج٢) .

٩. الإسرائيليّات في ألواح التوراة

و من الإسرائيليّات ما ذكره الثعلبيّ و البغويّ و القرطبيّ و الآلوسيّ و غيرهم، عــند تفسير قوله تعالى: ﴿وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الأَلُواحِ مِن كُلُّ شَيءٍ مَوعِظَةً وَ تَفْصِيلاً لِكُلُّ شَيءٍ فَخُذها بِقُوَةٍ وَ أَمُر قَومَكَ يَأْخُذُوا بِأَحسَنِها سَأُوريَكُم دارَ الفاسِتينَ﴾ \

فقد ذكر في الألواح: ممّ هي؟ و ما عددها؟ أقوالاً كثيرة عن بعض الصحابة و التابعين، و عن كعب و وهب، من أهل الكتاب الذين أسلموا، ممّا يشير إلى منبع هذه الروايات، و أنّها من إسرائيليّات بني إسرائيل، و فيها من المرويّات ما يخالف المعقول و المنقول، و إليك ما ذكره البغويّ في هذا، قال:

قوله تعالى: ﴿وَكَتَبَنا لَهُ﴾، يعنّي لموسى ﴿فِي الألواحِ﴾، قال ابن عـبّاس: يـريد ألواح التوراة، و في الحديث: «كانت من سدر الجنّة، طول اللّوح اثنا عشر ذراعاً»، و جاء في الحديث: «خلق الله آدم بيده، وكتب التوراة بيده، و غرس شجرة طوبى بيده» <sup>ت</sup>.

و قال الحسن: كانت الألواح من خضب، و قال الكلبيّ: كانت من زبرجدة خضراء. و قال سعيد بن جبير: كَانُتْ مَنْ يَاقُوتُ أُحمر، و قال الربيع: كانت الألواح من برد<sup>٣</sup>. و قال ابن جريج: كانت من زمرّد، أمر الله جبريل حتّى جاء بها من عدن، وكتبها بالقلم الذى كتب به الذكر، و استمدّ من نهر النوراا.

و قال وهب: أمر الله بقطع الألواح من صخرة صمّاء، ليّنها الله له، فقطّعها بيده، ثمّ شقّقها بيده، و سمع موسى صرير القلم بالكلمات العشر، و كان ذلك في أوّل يوم من ذي القعدة، وكانت الألواح عشرة أذرع، على طول موسى!!.

آفات التفسير بالمأثور / ٦٦٥

و قال مقاتل و وهب: **﴿وَكَتَبَنا لَهُ فِي الأَلُواحِ﴾**: كنقش الخاتم. و قال الربيع بن أنس: نزلت التوراة و هي سبعون وقر بعير، يُقرأ الجزء منه في ســنة، لم يقرأها إلاّ أربعة نفر: موسى، و يوشع، و عزير، و عيسى.

فكلَّ هذه الروايات المتضاربة التي يردَّ بعضها بعضاً ممَّا نحيل أن يكسون مسرجعها المعصومﷺ و إنَّما هي من إسرائيليّات بني إسرائيل، حسملها عسنهم بسعض الصحابة و التابعين بحسن نيّة، و ليس تفسير الآية متوقَّفاً على كلَّ هذا الذي رووه.

و من ذلك: ما يذكره بعض المفسّرين في قوله تعالى: فمن كُلَّ هَيم مَوعِظَةً وَ تَعْصِيلاً لِكُلَّ شَيمهِ، فقد جعلوا التوراة مشتملة على كلّ ما كان و كلّ ما يكون، و هذا ممّا لا يعقل، و لا يصدّق، فمن ذلك: ما ذكره الآلوسيّ في تفسيره، قال: و ما أخرجه الطبرانيّ، و البيهةيّ في الدلائل عن محمّد بن يزيد الثقفيّ، قال: اصطحب قيس بن خرشة، و كعب الأحبار حتّى إذا بلغا صنّين، وقف كعب، ثمّ نظر ساعة، ثمّ قال: ليهراقن بهذه المعقة من دماء المسلمين شيء لا يهراق ببقعة من الأرض مثله. فقال قيس: ما يدريك؟ فإنّ هذا من الغيب الذي استأثر الله تعالى بعدًا. فقال كعب: ما من الأرض شعر إلّ مكتوب في التوراة التي أنزل الله تعالى على موسى، ما يكون عليه، و ما يخرج منه إلى يسوم القيامة!!.

و هو من المبالغات التي رُوي أمثالها عن كعب و لا نصدّق ذلك، و لعلّها من الكذب الذي لاحظه عليه معاوية بن أبي سفيان على ما أسلفنا سابقاً، و لا يعقل قطّ أن يكون في التوراة كلّ أحداث الدنيا إلى يوم القيامة.

و المحقّقون من المفسّرين سلفاً و خلفاً، على أنّ المراد أنّ فيها تفصيلاً لكلّ شيء. ممّا يحتاجون إليه في الحلال و الحرام، و المحاسن و القبائح ممّا يلائم شريعة موسى و عصره، إلّا فقد جاء القرآن الكريم بأحكام و آداب، و أخلاق، لا توجد في التوراة قطّ.

و قد ساق الآلوسيّ هـذا الخـبر، للاسـتدلال بــه لمــن يـقول: إنّ كــلّ شــيء عــامّ. وكأنّه استشعر بُعدَه، فقال عقبه: «و لعلّ ذكـر ذلك مــن بــاب الرمــز، كــما نــدّعيه فــي

٦٦٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) ۔

القرآن». ` قال أبو شهبة: و لا بدّ أن نقول للآلوسيّ و من لفّ لفّه: إنّ هذا مردود و غير مقبول، و نحن لا نسلّم بأنّ في القرآن رموزاً، و إشارات لأحداث، و إن قاله البعض، و الحقّ أحقّ أن يُتّبع. `

\* \* \*

١٠ خرافات في بني إسرائيل
 و من الإسرائيليّات و الخرافات ما ذكره بعض المفسّرين، عند تفسير قـوله تـعالى:
 ﴿ وَمِن قُومٍ مُوسىٰ أُمَّةً يَهدونَ بِالحَقَّ وَ بِهِ يَعدِلونَ ﴾ ".

فقد ذكر ابن جرير في تفسير <sup>ع</sup>َ هذه الآية خبراً عجيباً، فقال: حدَّثنا القاسم، قال: حدَّثنا حجَّاج عن ابن جريج قوله: ﴿وَ مِن قَومٍ موسىٰ أُمَّةً يَهدونَ بِالحَقِّ وَ بِدِ يَعدِلونَ﴾.

قال: بلغني أنَّ بني إسرائيل لمّا قتلوا أنبياءهم، وكفروا، وكانوا اثني عشر سبطاً، تبرّأ سبط منهم ممّا صنعوا، و اعتذروا و سألوا الله في أن يفرّق بينهم، و بينهم، ففتح الله لهم نفقاً في الأرض، فساروا، حتّى خرجوا من وراء الصين، فهم هنالك حنفاءُ مسلمون، يستقبلون قبلتنا.

قال ابن جريج: قال ابن عبّاس: فذلك قوله: ﴿وَ قُلنا مِن بَعدِهِ لِـبَنِي إِسرائــيلَ اسكُـنُوا الأَرضَ فَإِذا جاءَ وَعدُ الآخِرَةِ جِنْنا بِكُم لَفيفاً﴾ <sup>0</sup>.

و وعد الآخرة: عيسي بن مريم.

قال ابن جريج: قال ابن عبّاس: ساروا في السرب سنة و نصفاً، و قال ابن عيينة، عن صدقة، عن أبي الهذيل، عن السدّيّ: ﴿وَ مِن قَومٍ موسىٰ أُمَّةً يَهدونَ بِالحَقَّ وَ بِهِ يَعدِلونَ﴾ قال: قوم بينكم و بينهم نهر من شهد، و قد وصف ابن كثير ما رواه ابن جرير بأنّه خبر عجيب!<sup>٦</sup> و قال البغويّ في تفسيره: قال الكلبيّ، و الضحّاك و الربيع: هم قوم خلف الصين، بأقصى

١٩ المصدر نفسه، ج٩، ص٥٦ و ٥٧، ط منير.
 ٢٠ الإسرائيليات و الموضوحات، ص٢٠٤.
 ٣. الأعراف (٧): ١٥٩.
 ٢. تضير الطبري، ج٩، ص٢٥.
 ٥. إسراء (١٧): ١٠٤.

آفات التغسير بالمأثور / ٦٦٧

الشرق، على نهر مجرى الرمل، يُسمّى نهر أردن، ليس لأحد منهم مال دون صاحبه، يعطرون بالليل، و يسقون بالنهار، و يزرعون، لا يصل إليهم منّا أحد، و هم على دين الحقّ، و ذكر: أنّ جبريل علا ذهب بالنبيّ تلقي ليلة أُسري به إليهم، فكلّمهم، فقال لهم جبريل: هل تعرفون من تكلّمون؟ قالوا: لا، فقال لهم: هذا محمّد النبيّ الأُمّيّ، فآمنوا به فقالوا: يا رسول الله، إنّ موسى أوصانا أنّ مَن أدرك منكم أحمد. فليقرأ عليه منّي السلام، فردّ النبيّ تلقي على موسى و عليهم، ثمّ أقرأهم عشر سور من القرآن نزلت بمكّة، و أمرهم بالصلاة و الزكاة، و أمرهم أن يقيموا مكانهم، و كانوا يسبتون<sup>1</sup>، فأمرهم أن يُمجوعوا، و يتركوا السبت. و قيل: هم الذين أسلموا من اليهود في زمن النبيّ تلقي و الأوّل أصحّ!!<sup>1</sup> و هي من خرافات بني إسرائيل و لا محالة، و العجب من السخويّ أن يبجعل هذه الأكاذيب أصحّ من القول الآخر الذي هو أحدر بالقبول و أولى بالصحّة، و نحن لا نشكّ في

أنَّ ابن جريج و غيره معِّن رووا ذلك، إنْمَا أَحْدُو، عن أهـل الكتاب الذيس أسـلموا، ولا يمكن أبدأ أن يكون متلقياً عن المعصوم المُحَدّد. مرَزِّمَة تَكْتِرُ مِنْ مِنْ مَعْنَ المُعَصَوم المُحَدِّدِ عن

التفسير الصحيح للآية

أي يعظمون السبت كاليهود.

و الذي يترجّح عندنا: أنّ المراد بهم أناس من قوم موسى للله اهتدوا إلى الحقّ، و دعوا الناس إليه، و بالحقّ يعدلون فيما يُعرّض لهم من الأحكام و القضايا. و أنّ هؤلاء الناس وجدوا في عهد موسى، و بعده، بل و في عهد نبيّنا للله الله تبارك و تعالى بهذا: أنّ اليهود و إن كانت الكثرة الكاثرة فيهم تجحد الحقّ و تنكره، و تجور في الأحكام، و تعادي الأنبياء، و تقتل بعضهم، و تكذّب البعض الآخر، و فيهم من شكاسة الأخلاق و الطباع ما فيهم، فهنالك أمّة كثيرة منهم: يهدون بالحقّ، و به يعدلون، فهم لا يتأبّون عن الحقّ، ففيه شهادة و تزكية لهؤلاء، و تعريض بالكثرة الغالبة منهم، التي ليست كـذلك، و القباع ما فيهم، فينا عمرة لهؤلاء، و تعريض بالكثرة الغالبة منهم، التي ليست كـذلك، و والتي جحدت نبوّة نبيّنا محمّد المحقيّة فيمن جحدها من طوائف البشر، و ناصبَته العداوة

٢. تفسير البغويّ، ج٢، ص٢٠٦.

٦٦٨/ التفسير و المفسّرون (ج٢) ــ

والبغضاء، و هو ما يُشْعِرُ به قوله سبحانه قَبْلُ: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُم جَمِعاً الَّذِي لَهُ مُلكُ السَّباواتِ وَ الأَرضِ لا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ يُحيي وَ يُمِيتُ فَآمِنوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ النَّبِيُّ الأُمَيِّ الَّذِي يُؤمِنُ بِاللَّهِ وَ كَلِياتِهِ وَ اتَّبِعوهُ لَعَلَّكُم تَهتَدونَ﴾ ﴿ و بذلك تظهر المناسبة بين هذه الآية والتي قبلها مباشرة، و الآيات التي قبل ذلك.

أمّا ما ذكروه فليس هناك ما يشهد له من عقل، و لا نقل صحيح، بل هو يخالف الواقع الملموس، و المشاهد المتيقّن، و قد أصبحت الصين و ما وراءها معلوماً كلّ شبر فيها، فأين هم؟ ثمّ ما هذا النهر من الشهد؟! و ما هذا النهر من الرمل؟! و أين هما؟! ثمّ أيّ فائدة تعود على الإسلام و المسلمين من التمسّك بهذه الروايات التي لا خطام لها، و لا زمام؟! و ماذا يكون موقف الداعية إلى الإسلام في هذا العصر الذي نعيش فيه، إذا انتصر لمثل هذه المرويّات الخرافيّة الباطلة؟! إنّ هذه الروايات لو صحّت أسانيدها لكان لهما بسبب مخالفتها للمعتول، و المشاهد العلموس ما يجعلنا في حلّ من عدم قبولها، فكيف و أسانيدها ضعيفة واهية؟! و قد نتهنا غير مرّة أنّ كونها صحيحة السند فرضاً لا يسافي و أسانيدها من الإسرائيليّات.

\* \* \*

١١. الإسرائيليّات في سفينة نوح

و من الإسرائيليّات التي اشتملت عليها بعض كتب التفسير، كتفسير ابن جرير، و الدرّ المتثور، و غيرهما ما روي في سفينة نوح الله فقد أحاطوها بهالة من العجائب و الغرائب، من أيّ خشب صنعت؟ و ما طولها؟ و ما عرضها؟ و ما ارتفاعها؟ و كيف كانت طبقاتها؟ وذكروا خرافات في خلقة بعض الحيوانات من الأخرى، و قد بلغ ببعض الرواة أنّهم نسبوا بعض هذا إلى النبيّ الله؟ قال صاحب الدرّ؛ و أخرج أبو الشيخ، و ابن مردويه، عن ابن عبّاس الله عن النبيّ الله؟ قال: «كانت سفينة نوح الله لها أجنحة، و تحت الأجنحة إيوان»،

۱. الأعراف (۷): ۱۵۸.

أقول: قَبِّح الله من نسب مثل هذا إلى النبيَّ ﷺ.

و أخرج ابن مردويه عن سمرة بن جندب في أنّ رسول المُتَعَلَيَّة قبال: «سام أبو العرب، و حام أبو الحبش، و يافث أبو الروم» و ذكر: أنّ طول السفينة كان ثلاث مائة ذراع، و عرضها خمسون ذراعاً، و طولها في السماء ثلاثون ذراعاً، و بابها في عرضها، ثمّ ذكر عن ابن عبّاس مثل ذلك: في طولها، و ارتفاعها، ثمّ قال: و أخرج إسحاق بن بشر، و ابن عساكر، عن ابن عبّاس: «أنّ نوحاً لمّا أُمر أن يصنع الفلك، قال: يا ربّ، و أين الخشب؟ قال: اغرس الشجر، فغرس الساج عشرين سنة، إلى أن قال: فجعل السفينة ستّ مائة ذراع و أُمر أن يطليها بالقار<sup>7</sup>، و لم يكن في الأرض قار، ففجر الله له عين القار؛ حيث تنحت و أُمر أن يطليها بالقار<sup>7</sup>، و لم يكن في الأرض قار، ففجر الله له عين القار؛ حيث تنحت السفينة، تغلي غلياناً، حتى طلاها، فلمّا فرغ منها جعل لها ثلاثة أبواب، و أطبقها، و حمل فيها السباع، و الدوابّ، فألتى الله على الأسم الحكرى، و شغله بنفسه عن الدوابّ، و جعل الوحش و الطير في الباب الثاني، ثمّ أطبق عليهما.

و أخرج ابن جرير، و أبو الشيخ عن المحسن، قال الكان طول سفينة نوح ﷺ ألف ذراع و مائتي ذراع، و عرضها ستّ مائة ذراع»

و إليك ما ذكره بعد هذا من العجب العجاب، قال: و أخرج ابن جرير، عن ابن عبّاس قال: قال الجواريّون لعيسى بن مريم للم لله لو بعثت لنا رجلاً شهد السفينة، فحدّثنا عسنها. فانطلق بهم، حتّى انتهى إلى كثيب من تراب، فأخذ كفّاً من ذلك التراب، قال: أ تدرون ما هذا؟ قالوا: الله و رسوله أعلم، قال: هذا كعب حام بن نوح، فضرب الكثيب بعصاه، قال: قم بإذن الله، فإذا هو قائم ينفضّ التراب عن رأسه، قد شاب، قال له عيسى لله: هكذا هلكت؟ قال: لا، متّ و أنا شابّ، و لكنّني ظننت أنّها الساعة، فمن ثمّ شِبت، قال: حدّثنا عن سفينة

١. لا ندري بأيّ رواية نصدّق، أ برواية ابن عبّاس هذه، أم بالسابقة، و هذا الاضطراب أمارة الاختلاق ممّن وضعوها أوّلاً، و أسندوها إلى ابن عبّاس و غيره.

٢. في القاموس: القير، و القار: شيء أسود تُطلَّى به الإيل، أو هو: الزقت.

٦٧٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ــ

نوح، قال: كان طولها ألف ذراع، و مائتي ذراع، و عرضها ستّ مائة ذراع، كانت تسلات طبقات، فطبقة فيها الدوابّ و الوحش، و طبقة فيها الإنس، و طبقة فيها الطير. فلمّا كثر أروات الدوابّ أوحى الله إلى نوح: أن اغمز ذنب الفيل، فغمزه، فوقع منه خنزير و خنزيرة!! فأقبلا على الروث، فلمّا وقع الفأر جعل يخرّب السفينة بقرضه أوحى الله إلى نـوح: أن اضرب بين عيني الأسد، فخرج من منخره سنّور و سنّورة، فأقبلا على الفأر فأكلاه.

و في رواية أخرى: أنّ الأسد عطس، فخرج من منخره سنّوران، ذكر و أنثى، فأكلا الفار، و أنّ الفيل عطس، فخرج من منخره خنزيران، ذكر و أنثى، فأكلا أذي السفينة. و أنّه لمّا أراد الحمار أن يدخل السفينة أخذ نوح بأُذني الحمار، و أخذ إبليس بـذنبه، فـجعل نوح الله يجذبه، و جعل إبليس يجذبه، فقال نوح: ادخل يا شيطان \_و يريد به الحمار فدخل الحمار، و دخل معه إبليس. فلمّا سارت السفينة جلس إبليس في أذنابها يتغنّى، فقال له نوح الله: ويلك من أذن لك؟ إقال: أنت المقال: متى؟ اقال: أن قلت للحمار؛ ادخل يا شيطان، فدخلت بإذنك.

و زعموا أيضاً: أنّ الماعرُ لَمَّا لِسَتَصَعَبُ عَلَى تُوَكَّمُ أن تدخل السفينة فدفعها في ذنبها، فمن ثمّ انكسر، و بدا حياها، و مضت النعجة فدخلت من غير معاكسة، فمسح على ذنبها، فستر الله حياها \_ يعني فرجها \_ و زعموا أيضاً: أنّ سفينة نوح الله طافت بالبيت أُسبوعاً، بل رووا عن عبد الرحمان بن زيد بن أسلم، عن أبيه، عن جدّه، عن النبيّ اللَّيْسَ الْقُوْفَ الْعَاقِ اللهُ عَانَ سفينة نوح طافت بالبيت سبعاً، و صلّت عند المقام ركعتين»ا!

و هذا من تفاهات عبدالرحمان هذا، و قد ثبت عنه من طرق أخرى، نقلها صاحب التهذيب (ج٦، ص١٧٩) عن الساجتي، عن الربيع، عن الشافعتي، قال: «قيل لعبد الرحمان ابن زيد بن أسلم: حدّثك أبوك عن جدّك؛ أنّ رسول الله كَالَيْتَكَةِ قال: «إنّ سفينة نوح طافت بالبيت، و صلّت خلف المقام ركعتين؟»ا! قال: نعم، و قد عرف عبد الرحمان بمثل هذه العجائب المخالفة للعقل، و تندر به العلماء. قال الشافعتي فيما نقل في التهذيب أيضاً: «ذكر رجل لمالك حديثاً منقطعاً، فقال: اذهب إلى عبد الرحمان بن زيد يحدّثك عن أبيه، عن

نوح»!

و أن لممّا رَسَت السفينة على الجوديّ و كان يوم عاشورا، صام نوح، و أمر جميع من معه من الوحش و الدوابّ فصاموا شكراً لله، إلى غير ذلك من التخريفات و الأباطيل <sup>(</sup> التي لا نزال نسمعها، و أمثالها من العوامّ و العجائز، و هذا لا يمكن أن يمتّ إلى الإسلام بصلة، و إنّا لننزّه المعصوم الشيّلة من أن يصدر عنه ما نسبوه إليه، و إنّما هي أحاديث خرافة اختلقها اليهود و أضرابهم على توالي العصور، و كانت شائعة مشهورة في الجاهليّة، فلمّا جاء الإسلام نشرها أهل الكتاب الذين أسلموا بين المسلمين، و أوغل زنادقة اليهود و أمثالهم في الكيد للإسلام و نبيّه، فزوّروا بعضها على النبيّ النبيّ هذه الخرافات و الأباطيل. عرير، و لا للسيوطيّ، و لا لغيرهما أن يسوّدوا صحائف كتبهم بهذه الخرافات و الأباطيل. فاحذر منها أيّها القارئ في أيّ كتاب من كتب التفسير وجدتها، و ألقَ بها دبر أُذنيك، و كن عن الحقّ منافحاً و للباطل مزيِّفاً.

١٢. الإسرائيليّات في قوله تعالى: ﴿ وَ لَقَدَ هُمَّتَ بِهِ وَ هُمَّ بِهَا لَولا أَن رَأَى بُرَحانَ رَبِّهِ ﴾ `

و من الإسرائيليّات المكذوبة التي لا توافق عقلاً و لا نقلاً ما ذكر ابس جسرير فسي تفسيره، و صاحب الدرّ المنثور و غيرهما من المفسّرين، في قوله تعالى: ﴿وَ لَقَد هَمَّت بِهِ وَهَمَّ بِها لَولا أَن رَأَىٰ بُرهانَ رَبُّهِ ﴾ فقد ذكروا في همّ يوسفﷺ ما ينافي عصمة الأنبياء و ما يخجل القلم من تسطيره. لولاأنّ المقام مقام بيان و تحذير من الكذب على الله و على رسله، و هو من أوجب الواجبات على أهل العلم.

فقد رووا عن ابن عبّاس \_رضوان الله عليه\_أنّه سُئل عن همّ يوسفﷺ ما بلغ؟ قال: حلّ الهميان \_يعنى السراويل\_و جلس منها مجلس الخائن، فصيح به، يا يوسف لا تكن

١٢ يوسف (١٢): ٢٤، ص ٢١-٢٩؛ الدؤ الستور، ج٢، ص ٣٢٧- ٣٣٥.
 ٢. يوسف (١٢): ٢٤.

٦٧٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .\_

کالطير له ريش، فإذا زنی قعد ليس له ريش. و رووا مثل هذا عن عليَّ ظافي و عن مجاهد. و عن سعيد بن جبير.

و رووا أيضاً في البرهان الذي رآه، و لولاه لوقع في الفاحشة بأنَّه نودي: أنت مكتوب في الأنبياء، و تعمل عمل السفهاء، و قيل: رأى صورة أبيه يعقوب في الحائط، و قيل: في سقف الحجرة، و أنَّه رآه عاضًّا على إيهامه، و أنَّه لم يتَّعظ بالنداء، حتَّى رأى أباه على هذه ألحال. بل أسرف واضعو هذه الإسرائيليّات الباطلة، فزعموا أنَّه لمَّا لم يَرْعَوِ مـن رؤيـة صورة أبيه عاضّاً على أصابعه، ضربه أبوه يعقوب، فخرجت شهو ته من أنامله! و لأجل أن يؤيِّد هؤلاء الذين افتروا على الله و نبيَّه يوسف هذا الافتراء، يزعمون أيضاً: أنَّ كلَّ أبناء يعقوب قد ولد له اثنا عشر ولداً ما عدا يوسف، فإنَّه نقص يتلك الشهوة التي خرجت من أنامله ولداً، فلم يولد له غير أحد عشر ولداً. بل زعموا أيضاً في تفسير البرهان، فيما روي عن ابن عبّاس: أنَّه رأى ثلاث آيات من كتاب الله: قوله تعالى: ﴿ وَ إِنَّ عَلَيكُم لَحافِظينَ كِراماً كاتِبِينَ﴾ `، و قوله تعالى: ﴿ وَ ما تَكُونُ فِي شَارٍ وَأَما تَتَلُو مِنْهُ مِن قُرآنٍ وَ لا تُعمَلُونَ مِن عَمَلِ إِلَّا كُنَّا عَلَيكُم شُهوداً إِذْ تُعَيضُونَ فِيهِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿أَ فَمَن هُوَ قَائِمُ عَلَى كُـل نَـفس بِـا كَسَبَت ﴾ "، و قيل: رأى ﴿ وَ لا تَعْرَبُوا الزُّنا إِنَّهُ كَانَ فاحِشَةً وَ ساءَ سَبِيلاً ﴾ "ا! و من البديهي أنّ هذه الآيات بهذا اللفظ العربيّ لم تنزل على أحد قبل نبيّتا محمّد ﷺ و إن كان الذيس افتروا هذا لا يعدمون جواباً. بأن يقولوا: رأى ما يدلُّ على معانى هذه الآيات بِلُغَتهم التي يعرفونها، بل قيل في البرهان: إنَّه أَري تمثال الملك، و هو العزيز، و قيل: خياله °. و كلَّ ذلك مرجعه إلى أخبار بني إسرائيل و أكاذيبهم التي افتجروها على الله، و على رسله، و حمله إلى بعض الصحابة و التابعين: كعب الأحبار، و وهب بن منبِّه، و أمثالهما.

> > ۳. الرعد (۱۳): ۳۳.

٥. تفسير الطبريّ، ج١٢، ص١٠٨-١١٤ اللهزّ المستثور، ج٤، ص١٣ و ١٤ تسفسير ابسن كمثير، ج٢، ص٤٧٤ و ٤٧٥؛ شغسير البغويّ، ج٢، ص١٨هـ٤٢٠٤.

٤. الإسراء (١٧): ٣٢.

آفات التفسير بالمأثور / ٦٧٣

و ليس أدلّ على هذا، ممّا رُوي عن وهب بن حبّة قال: «لمّا خلا يوسف و امرأة العزيز، خرجت كفُّ بلا جسد بينهما، مكتوب عليها بالعبرانيّة: ﴿ أَ فَن هُوَ قَائِم عَلىٰ كُلَّ نَفَسٍ عِما كَسَبَتَ»، ثمّ انصرفت الكفّ، و قاما مقامهما، ثمّ رجعت الكفّ بينهما، مكتوب عليها بالعبرانيّة: ﴿إِنَّ عَلَيكُم لَحافِظينَ كِراماً كاتِبِينَ يَعلَمونَ ما تفعلونَ»، ثمّ انصرفت الكفّ، و قاما مقامهما، فعادت الكفّ الثالثة مكتوب عليها: ﴿وَ لا تَعَرَبُوا الزَّنَا إِنَّهُ كَانَ فَعاجِشَةً وَ ساء سَبِيلاً» و انصرفت الكفّ الثالثة مكتوب عليها: ﴿وَ لا تَعَرَبُوا الزَّنَا إِنَّهُ كانَ فعاجِشَةً وَ ساء وَوَ اتَقُوا يَوماً تُرجَعونَ فيهِ إِلَى اللهِ ثُمَّ تُوَقىٰ كُلُّ نَفْسٍ ما كَسَبَت وَ هُم لا يُظلَمونَ» ، فولى يوسف ظلاً هارياً .

و قد كان وهب أو من نقل عنه وهب ذكيّاً بارعاً، حينما زعم أنّ ذلك كان مكتوباً بالعبرانيّة؛ و بذلك أجاب عمّا استشكلناه، و لكن مع هذا لن يجوز هذا الكذب إلّا على الأغرار و السذّج من أهل الحديث و لاندري أيّ معنى يبقى للعصمة بعد أن جلس بين فخذيها، و خلع سرواله؟! و ما امتناعه عن الزنى على مرويّاتهم المفتراة إلّا و هو مقهور مغلوب؟!

و لو أنَّ عربيداً رأى صورة أبيه بعد مماته تحذّره من معصية لكَفَّ عنها، و انزجر، فأيَّ فضل ليوسف إذاً، و هو نبيّ من سلالة أنبياء؟!!

بل أيّ فضل له في عدم مقارفته الفاحشة، بعد ما خرجت شهوته من أنامل قدميه؟! و ما امتناعه حينئذ إلّا قسريّ جبريّ!!

ثمّ ما هذا الاضطراب الفاحش في الروايـات؟! أ ليس الاضـطراب الذي لا يـمكن التوفيق بينها. و هذا من العلل التي ردّ المحدّثون بسببها الكثير من المرويّات؟! لأنّها أمارة من أمارات الكذب و الاختلاق.

ثمّ كيف يتّفق ما حيك حول نبيٍّ الله يوسف، الله و قول الحقّ تبارك و تعالى عقب ذكر

٢. الدرّ المتور، ج ٤ ص ١٤.

٦٧٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

الهمّ: ﴿كَذَلِكَ لِتَصرِفَ عَنهُ السّوءَ وَ الفَحشاءَ إِنَّهُ مِن عِبادِنَا الْمُخلَصينَ﴾ ﴿، فهل يستحقّ هذا الثناء من حلّ التكّة، و خلع السروال، و جلس بين رجليها؟! و لا أدري أ نصدّق الله تبارك و تعالى أم نصدّق كذبة بني إسرائيل و مخرفيهم؟!!

بل كيف يتفق ما روى هو و ما حكاء الله تكل عن زليخا بطلة المراودة، حيث قالت: ﴿ أَنَا راوَدتُهُ عَن نَفسِهِ وَ إِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقينَ ﴾ <sup>7</sup> و هو اعتراف صريح من البطلة التي أعيتها الحيل عن طريق التزيّن حيناً، و التودّد إليه بمعسول القول حيناً آخر، و الإرهاب و التخويف حيناً ثالثاً، فلم تفلح: ﴿لَبُن لَم يَفعَل ما آمَرُهُ لَيُسجَنَنَ وَ لَيَكوناً مِنَ الصَّاغِرِينَ ﴾ <sup>7</sup>

و انظر ماذاكان جواب السيّد العفيف، الكريم ابن الكريم: ﴿قَالَ رَبَّ السَّجنُ أَحَبُّ إِلَيْ مِمَّا يَدعونَنِي إِلَيهِ وَ إِلَّا تَصَعِف عَنِّي كَيدَهُنَّ أَصبُ إِلَيهِنَّ وَ أَكُن مِنَ الجاهِلينَ فَاستَجابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَتَ عَنهُ كَيدَهُنَّ إِنَّهُ هُوَ السَّحيعُ العَلَمُ \* و قصده الله بقوله: ﴿وَ إِلَّا تَصَعِف عَنِي تَيدَهُنُ... : تبرّؤُ من الحول و الطول، و أَنَّ الحول و القوّة إِنَّما هما من الله، و سؤال منه لربّه، و استعانة به على أن يصرف عنه كيدهن، و هكذا شأن الأنبياء.

بل قد شهد الشيطان نفسة ليوسف قلة في ضمن قوله، كما حكاه الله سبحانه عنه بقوله: ﴿قالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأَغوِيَتُهُم أَجَعَينَ إِلَّا عِبادَكَ مِنهُمُ الْمُفَصِينَ» °، و يوسف بشهادة الحقّ السالفة من المخلصين.

وكذلك شهد ليوسف شاهد من أهلها<sup>٦</sup>، فقال: ﴿إِن كَانَ قَمِصُهُ قُدَّ مِن قُبُلٍ فَصَدَقَت وَ هُوَ مِنَ الكاذِبينَ وَ إِن كانَ قَمِصُهُ قُدَّ مِن دُبُرٍ فَكَذَبَت وَ هُوَ مِنَ الصّادِقينَ فَلَيّا رَأَىٰ قَمِصَهُ قُدَّ مِن دُبُرٍ قالَ إِنَّهُ مِن كَمِدِكُنَّ إِنَّ كَمِدَكُنَّ عَظيمٌ <sup>٧</sup>، و قد أسفر التحقيق عن براءة يوسف و إدانــة

| فتح اللام، أي الدين اصطفاهم و اختارهم لنبوته و رسالته.                                                                      | ١. يوسف (١٢): ٢٤. قرئ في السبع بضمَّ الميم و     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| فتح اللام، أي الذين اصطفاهم و اختارهم لنبوّته و رسالته.<br>د و العيادة، و المعنى الثاني لازم للأوّل، فمن اصطفاء الله لا بدّ | و قرق بكسر اللام، أي الذِّين أخلصوا له التوحي    |
|                                                                                                                             | أن يكون مخلصاً.                                  |
| ٣. يوسف (١٢): ٣٢.                                                                                                           | ۲. يوسف (۱۲): ٥١.                                |
| ه. ص. (۳۸): ۸۲ و ۸۳.                                                                                                        | ٤. يوسف (١٢): ٣٣ و ٣٤.                           |
| لملك، وكان من أهلها، و قيل:كان صبيّاً في المهد وكان ذلك                                                                     | ٦. قيل: كان رجلاً عاقلاً حكيماً مجرباً من خاصة ا |
| ۷. یوسف (۱۲): ۲۱-۲۸.                                                                                                        | إرهاصاً بين يدي نبوّة يوسف، إكراماً له.          |
|                                                                                                                             |                                                  |

زليخا، امرأة العزيز.

فكيف تتّفق كلّ هذه الشهادات الناصعة الصادقة، و تلك الروايات المزوّرة؟!! و قد ذكر الكثير من هذه الروايات ابن جرير الطبريّ، و الثعلبيّ، و البغويّ، و ابن كثير، و السيوطيّ، و قد مرّ بها ابن كثير بعد أن نقلها حاكياً من غير أن ينبّه إلى زيفها، و هذا غريب!!

و من العجيب حقّاً أنّ ابن جرير يحاول أن يُضعُف في تغسير. مذهب الخلف الذيس ينفون هذا الزور و البهتان. و يفسّرون الآيات على حسب ما تقتضيه اللغة و قواعد الشرع. و ما جاء في القرآن و السنّة الصحيحة الثابتة. و يعتبر هذه المرويّات التي سقنا لك زوراً منها آنفاً: هي قول جميع أهل العلم بتأويل القرآن الذين يؤخذ عنهم `، و كذلك تابعهُ على مقالته تلك الثعلبيّ و البغويّ في تفسيريهما `!!

و هذه المرويّات الغثّة المكذوبة التي يأياها النظم الكريم، و يـجزم العـقل و النـقل باستحالتها على الأنبياء للمنّية هي التي اعتبرها الطبريّ و من تبعه «أقوال السلف»!!

بل يسير في خطّ اعتبار هذه المرويّات، فيورد على نفسه سؤالاً، فيقول: فإن قال قائل: و كيف يجوز أن يوصف يوسف بمثل هذا و هو لله نبيّ؟! ثمّ أجاب بما لا طائل تـحته، و لا يليق بمقام الأنبياء". قاله الواحديّ في تفسيره البسيط.

و أعجب من ذلك ما ذهب إليه الواحديّ في البسيط قال: قال المفسّرون الموثوق بعلمهم، المرجوع إلى روايتهم، الآخذون للتأويل، عمّن شاهدوا التنزيل: هَمّ يوسف ظلّهُ بهذه المرأة همّاً صحيحاً، و جلس منها مجلس الرجل من المرأة، فلمّا رأى البرهان من ربّه زالت كلّ شهوة منه.

و هي غفلة شديدة من هؤلاء الأثمّة لا نرضاها، و لولا أنّنا ننزّه لساننا و قلمنا عن الهجر من القول، و أنّهم خلطوا في مؤلّفاتهم عملاً صالحاً و آخر سيّتاً لقسونا عليهم، و حقّ لنا هذا. و العصمة لله.

- ١. تغسير الطبري، ج١٢، ص ١١٠. ٢. تغسير البغوي، ج٢، ص ٤٢٢.
  - ۳. تغسیر الطبری، ج۱۲، ص۱۰۹ و ۱۱۰.

٦٧٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) --

و هذه الأقوال التي أسرف في ذكرها هؤلاء المفسّرون: إمّا إسرائيليّات و خرافـات، وضعها زنادقة أهل الكتاب القدماء، الذي أرادوا بها النيل من الأنبياء و المـرسلين، ثـمّ حملها معهم أهل الكتاب الذين أسلموا، و تلقّاها عنهم بعض الصحابة، و التابعين.

و إمّا أن تكون مدسوسة على هؤلاء الأثمّة، دَسّها عليهم أعداء الأديان، كي تـروّج تحت هذا الستار؛ و بذلك يَصِلون إلى ما يريدون من إفساد العقائد، و تعكير صفو الثقافة الإسلاميّة الأصيلة الصحيحة.

\* \*.\*

١٣. الفرية على المعصوم تَالَيْنَةُ في قول الله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ لِيَعَلَمَ أَنَّي لَم أَخُنهُ بِالغَيبِ... \ '

الأنبياء، واختلقوا على النبيَّ تَلَقَّقُ زوراً، وقوَّلوه ما لم يقله، قال صاحب الدرُّ:

و أخرج الفريابي، و ابن جليو، و إبن المنذر، و ابن أبي حاتم، و أبو الشيخ، و البيهقي في شعب الإيمان عن ابن عبّلس حضوان الله عليه قال: لمّا جمع الملك النسوة قال لهنّ: أنتنّ راودتنّ يوسف عن نفسه؟ ﴿قُلْنَ حاشَ ثِلُهِ مَا عَلِمنا عَلَيهِ مِن سوءٍ قالَتِ امرَأَةُ العَزيزِ الآنَ حَصحَصَ الحَقُ أَنَا راوَدتُهُ عَن نَفسِهِ وَ إِنَّهُ لَمِنَ الصّادِقينَ `، قال يوسف: ﴿ذَلِكَ لِيَعلَمَ أَنِي لَمَ أَخُنهُ بِالغَيبِ»، فَعَمزه جبريل عَلَمُ فقال: و لا حين هَمَمت بها؟ فقال: ﴿ مَا أَبَرًى نَفسي إِنَّ

قال: و أخرج ابن جرير عن مجاهد، و قتادة، و الضحّاك، و ابن زيد، و السُدّيّ مثله، و أخرج الحاكم في تاريخه، و ابن مردويه و الديلميّ عن أنس في: أنّ رسول الله تشكّ قرأ هذه الآية: ﴿ذَلِكَ لِيَعلَمَ أَنِّي لَم أَخْنَهُ بِالغَيْبِ﴾ قال: لمّا قال يوسف ذلك قال له جبريل فيه: و لا يوم هممت بما هَمَمت به؟ فقال: ﴿وَ ما أُبَرَّئُ نَفسي إِنَّ النَّعْسَ لَأَمّارَةً بِالسّومِ»، قال:

۱. یوسف (۱۳): ٥٢.

۳. يوسف (۱۲): ۵۳.

۲. يوسف (۱۲): ۵۱.

آفات التفسير بالمأثور / ٦٧٧

وأخرج ابن جرير عن عكرمة مثله. وأخرج سعيد بن منصور، وابن أبي حاتم عن حكيم بن جابر في قوله: فولاً لِيَعلَمَ أَنَّي لَم أَخْنهُ بِالغَيبِ فَال جبريل: و لا حين حللت السراويل؟ إلى غير ذلك من المرويّات المكذوبة، و الإسرائيليّات الباطلة، التي خرّجها بعض المفسّرين الذين كان منهجهم ذكر المرويّات، و جمع أكبر قدر منها، سواء منها ما صحّ و ما لم يصحّ. و الإخباريّون الذين لا تحقيق عندهم للمرويّات، و ليس أدلّ على ذلك من أنّها لم يخرجها أحد من أهل الكتب

القرآن يردّ هذه الأكاذيب

و قد فات هؤلاء الدسماسين الكذّابين أنّ قوله تعالى: ﴿ذَلِكَ لِيَعَلَمَ أَنِّي لَمَ أَخُنهُ بِالغَيبِ...﴾ الآيتين، ليس من مقالة سيّدنا يوسف الله و أنما هو من مقالة امرأة العزيز، و هو ما يتفق و سياق الآية، ذلك: أنّ العزيز لمّا أرسل رسوله إلى يوسف لإحضاره من السجن، قال له: ارجع إلى ربّك، فاسأله ما بال التسوة اللاتي قطّعن أيديهن؟ فأحضر النسوة، و سألهن، و شهدن ببراءة يوسف، فلم تجد امرأة العزيز بُداً من الاعتراف، فقالت: ﴿الآنَ حَصَحَتَ المَحَهُ إلى قوله: ﴿وَ ما أَبَوْئُ نَفسي إِنَّ النَّعْسَ لَأَمارَةً بِالسّومِ فَكلّ ذلك من قولها؛ و لم يكن يوسف حاضراً ثمّ، بل كان في السجن، فكيف يعقل أن يصدر منه ذلك في مجلس التحقيق الذي عقده العزيز؟ و قد انتصر لهذا الرأي الذي يوائم السياق و السباق الإمام الشيخ محمّد عبده، في تفسير المنار. و هو آخر ما رقمه في تفسير القرآن.

و هكذا قال الحافظ ابن كثير في تفسير، ﴿ذَٰلِكَ لِيَعْلَمَ أَنِّي لَمُ أَخْنَهُ بِالْغَيبِ﴾:

تقول: إنّما اعترفتُ بهذا على نفسي، ليعلم زوجي أنّي لم أخنه بالغيب في نفس الأمر. و لا وقع المحذور الأكبر. و إنّما راودت هذا الشابّ مراودة، فامتنع؛ فلهذا اعترفت ليعلم أنّي بريئة، ﴿وَ أَنَّ اللهَ لا يَهدي كَيدَ الخائِنينَ وَ ما أُبَرَى نَفسي﴾ تقول المرأة: و لست أُبرّى نفسي، فإنّ النفس تتحدّث، و تتمنّى؛ و لهذا راودته؛ لأنّ ﴿النُّعْسَ لَأَمّارَةً بِالسّوءِ إِلّا ما رَحِمَ

٦٧٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ــ

رَبِّي﴾ أي إلَّا مَن عصمه الله تعالى ﴿إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾.

قال: و هذا القول هو الأشهر و الأليق و الأنسب بسياق القصّة و معاني الكلام، و قد حكاه الماورديّ في تفسيره، و جعله أوّل الوجهين في تفسير الآية.

و بعد أن ذكر بعض ما ذكره ابن جرير الذي ذكرناه آنفاً عن ابن عبّاس، و تلاميذه، وغيره قال: و القول الأوّل أقوى و أظهر؛ لأنّ سياق الكلام كلّه من كـلام امـرأة العـزيز بحضرة الملك، و لم يكن يوسفﷺ عندهم، بل بعد ذلك أحضره الملك<sup>(</sup>.

التفسير الصحيح لقوله تعالى: ﴿ وَ لَقَدْ هَمَّت بِهِ وَ هُمَّ بِهِ إَ

قال أبو شهبة: و الصحيح في تفسير قوله تعالى: ﴿وَ لَقَد هَنَّت بِهِ وَ هَمَّ بِهَا لَولا أَن رَأَىٰ بُرهانَ رَبُوبُ أَنَّ الكلام تم عند قوله تعالى: ﴿وَ لَقَد هَنَّت بِهِ و ليس من شكّ في أن همّها كان بقصد الفاحشة، ﴿وَ هُمَّ بِها لَولا أَن رَأَىٰ بُرهانَ رَبُّهِ ﴾. الكلام من قبيل التقديم و التأخير، و التقدير: و لولا أن رأى برهان ربع لهمَّ بها، فقوله تعالى: ﴿وَ هُمَّ بِها ﴾، جواب «لولا» مقدّم عليها، و معروف في العربيّة أن «لولا» حرف امتناع لوجود، أي امتناع الجواب لوجود الشرط؛ فيكون «الهمّ» ممتنعاً؛ لوجود البرهان الذي ركّزه الله في فطرته. و المقدّم إلى الجواب، أو دليله، على الخلاف في هذا بين النحويّين، و المراد بالبرهان: هو حجّة الله الباهرة الدالة على قبع الزّني، و هو شيء مركوز في فطر الأنبياء. و معرفة ذلك عندهم وصل إلى عين اليقين، و هو ما نعبّر عنه بالعصمة، و هي التي تحول بين الأنبياء و المرسلين، و بين وقوعهم في المعصية.

و يرحم الله الإمام جعفر بن محمّد الصادقﷺ حيث قال: البرهان: النبوّة التي أودعها الله في صدره، حالت بينه و بين ما يُسخط الله؟

و هذا هو القول الجزل الذي يوافق ما دلَّ عليه العقل من عصمة الأنبياء، و يدعو إليه

ا. تغییر این کلیر، ج۲، ص ۸۱ ۸۵-۸۲ و راجع: تقییر الماوردي، ج۳، ص٤٤ المنار، ج۱۲، ص۳۲۳.
 ۲. یوسف (۱۲): ۲۶.

- أفات التفسير بالماثور / ٦٧٩

السابق و اللاحق. و أمّاكون جواب «لولا» لا يجوز أن يتقدّم عليها، فهذا أمر ليس ذا خطر، حتّى نعدل عن هذا الرأي الصواب، إلى التفسيرات الأخرى الساطلة، لسهم يسوسف ظلّا، و القرآن هو أصل اللغة، فورود أيّ أسلوب في القرآن يكفي في كونه أسلوباً عربيّاً فصيحاً، و في تأصيل أيّ قاعدة من القواعد النحويّة، فلا يجوز لأجل الأخذ بقاعدة نحويّة، أن نقع في محظور لا يليق بالأنبياء كهذا. و الصحيح أنّ الجواب محذوف بقرينة المذكور، و هو ما تقدّم على «لولا»؛ ليكون ذلك قرينة على الجواب المحذوف.

و قيل: إنَّ ما حصل من «هَمَّ يوسف» كان خطرة، و حديث نفس بـمقتضى الفـطرة البشريّة، و لم يستقرّ، و لم يظهر له أثره. قال البغويّ في تغسيره: «قال بعض أهل الحقائق: الهُمَّ هَمَّانِ: همّ ثابت، و هو إذا كان معه عزم، و عقد، و رضا، مثل هَمَّ امرأة العزيز، و العبد مأخوذ به؛ و هَمَّ عارض، و هو الخطرة، و حديث النفس من غير اختيار و لا عزم، مثل همّ موسف ظير و العبد غير مأخوذ به، ما لم يتكلّم به أو يعمل» ، و قيل: همّت به همّ شهوة و قصدٍ للفاحشة، و همّ هو بضريها. و لا أدري كيف يتفق هذا القول، و قوله تعالى: فرلولا أن رأى بُرهانَ رَبُوم.

و القول الجزل الفحل هو ما ذكرناه أوّلاً، و صرّحت به الرواية الصحيحة عن الإمام أبي عبد الله جعفر بن محمّد الصادق للله. و السرّ في إظهاره فسي هـذا الأسـلوب \_و الله أعلم-: تصوير المشهد المثير المُغري العرم، الذي هيّاًته امرأة العزيز لنبيّ الله يوسف، و أنّه لولا عصمة الله له، و فطرته النبويّة الزكيّة، لكانت الاستجابة لها، و الهمَّ بها أمراً محقّقاً. و في هذا تكريم ليوسف، و شهادة له بالعفّة البالغة، و الطهارة الفائقة.

\* \* \*

١٤. الإسرائيليّات في سبب لبث يوسف في السجن و من الإسرائيليّات ما يذكره بعض المفسّرين في مدّة سجن يوسف الله و في سبب

تغيير البغوي، ج٢، ص٤١٩.

٦٨٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢) -

لبند في السجن بضع سنين، و ذلك عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَ قَالَ لِلَّذِي ظَنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِن هُمَّا اذكُرني عِندَ رَبُّكَ فَأَنساهُ الشَّيطانُ ذِكرَ رَبَّهِ فَلَبِتَ فِي السَّجنِ بِضِعَ سِنينَ ﴾ \

فقد ذكر ابن جرير، و الثعلبيّ، و البغويّ، و غيرهم أقوالاً كثيرة في هذا، فقد قال وهب إبن منبّد: أصاب أيّوب البلاء سبع سنين، و ترك يوسف في السجن سبع سنين، و عذّب بختنصر يجول في السباع سبع سنين <sup>7</sup>.

و قال مالك بن دينار: لمّا قال يوسف للساقي: اذكرني عند ربّك. قيل له: يا يـوسف اتّخذت من دوني وكيلاً، لأُطيلنّ حبسك، فبكى يوسف، و قال: يا ربّ أنسى قلبي كثرة البلوى؛ فقلت كلمة، و لن أعود.

و قال الحسن البصريّ: دخل جبريل على يوسف في السجن، فلمّا رآه يـوسف عرفه، فقال له: يا أخا المنذرين، إنّي أراك بين الخاطئين! فقال له جبريل: يا طاهر يا ابن الطاهرين يقرأ عليك السلام ربّ العالمين، و يقول لك: أمّا استحيت منّي أن استشفعت بالآدميّين؟! فو عزّتي و جلالي لألبثنك في السجن بضع سنين، فقال يوسف: و هو في ذلك عنّي راض، قال: نعم، قال: إذاً لا أبالي.

و قال كعب الأحبار: قال جبريل ليوسف: إنَّ الله تعالى يقول: مَن خلقك؟ قال: الله <sup>(1</sup> قال: فمن حبّبك إلى أبيك؟ قال: الله، قال: فمن نجاك من كرب البتر؟ قال: الله، قال فسمن علّمك تأويل الرؤيا؟ قال: الله، قال: فمن صرف عنك السوء، و الفحشاء؟ قال: الله، قال: فكيف استشفعت بآدميّ مثلك؟ "فلمّا انقضت سبع سنين ـقال الكلبيّ: و هذه السبع سوى الخمسة <sup>1</sup> التي قبل ذلك ـجاءه الفرج من الله، فرأى الملك ما رأى من الرؤيا العجيبة، و عجز الملأ عن تفسيرها، تذكّر الساقي يوسف، و صدق تعبيره للـرؤى، فـذهب إلى

- ١. يوسف (١٢): ٤٢ ٢. لا ندري ما المناسبة بين نبيّ الله، و بختنصر الذي أذلّ اليهود و سباهم؟. ٣. تغـير البغريّ: ج٢، ص٤٢٨. ٣. تغـير البغريّ: ج٢، ص١٨ تحد الله ما حد ١٣ ما حد أقما إذاك م لا أدرى ما
- ٤. بعض المفسّرين لا يكتفي بالسبع بل يضمّ إليها خمساً قبل ذلك. و لا أدري ما مستنده في هذا؟ و ظاهر القرآن لا يشهد له. و لو كان كذلك لصرّح به القرآن، أو لأشار إليه.

. آفات التفسير بالمأثور / ٦٨١

يوسف، فعبّرها له خير تعبير؛ فكان ذلك سبب نجاته من السجن، و قول امرأة العزيز: ﴿الآنَ حَصحَصَ الحَقُّ أَنَا راوَدتُهُ عَن نَفْسِهِ رَ إِنَّهُ لَمِنَ الصّادِقينَ».

و أغلب الظنّ عندنا أنّ هذا من الإسرائيليّات، فقد صوّرت سجن يوسف عـلى أنّــه عقوبة من الله لأجل الكلمة التي قالها، مع أنّه ظلم لم يقل هجراً، و لا منكراً، فالأخذ في أسباب النجاة العاديّة، و في أسباب إظهار البراءة و الحقّ، لا ينافي قطّ التوكّل على الله تعالى. و البلاء للأنبياء ليس عقوبة، و إنّما هو لرفع درجاتهم، و ليكونوا أسـوة و قـدوة لغيرهم، في باب الابتلاء. و في الحديث الصحيح عن النـبيّ تُلْكَنُوْ: «أشـدّ النـاس بـلاءً الأنبياء، ثمّ الأمثل فالأمثل».

و قد روى ابن جرير هاهنا حديثاً مرفوعاً، فقال: حدّثنا ابن وكيع قال: حدّثنا عمرو بن محمّد، عن إيراهيم بن يزيد، عن عمرو بن دينار، عن عكرمة، عن ابن عبّاس مرفوعاً، قال: قال النبيَ ﷺ: «لو لم يقل \_يعني يوسف الكلمة التي قالها، ما لبث في السجن طول ما لبث، حيث يبتغي الفرج من عند غير الله،

و لو أنّ هذا الحديث كان صحيحاً أو حسناً لكان للمتمسّكين بمثل هذه الإسرائيليّات التي أظهرت سيّدنا يوسف بمظهر الرجل المذنب المدان وجهة، و لكنّ الحديث شـديد الضعف، لا يجوز الاحتجاج به أبداً.

قال الحافظ ابن كثير: «و هذا الحديث ضعيف جدّاً ؛ لأنّ سفيان بن وكيع \_الراوي عنه ابن جرير\_ضعيف، و إيراهيم بن يزيد أضعف منه أيضاً، و قد روى عن الحسن و قتادة مرسلاً عن كلّ منهما، و هذه المرسلات هاهنا لا تقبل <sup>7</sup>، و لو قبل المرسل من حيث هو في غير هذا الموطن، و الله أعلم»<sup>7</sup>. و قد تكلّف بعض المفسّرين للإجابة عمّا يدلّ عليه هذا

١. الضعيف جداً لا يحتجّ به لا في الأحكام و لا في الفضائل، فما بالك في مثل هذا؟ ٢. لأنّ المرسل احتجّ به بعض المحدّثين إذا تضافر أمّا في مثل هذا الذي فيه إدانة بعض الأنبياء، و إلقاء اللـوم عليه فلا. ٣. تغسير لين كثير، ج٢، ص٤٧٩.

٦٨٢ / التفسير و المفسّرون (ج ٢) ـ

الحديث. و حاله كما سمعت. بل تكلّف بعضهم، فجعل الضمير في «فأنساه» ليوسف، و هو غير صحيح، لأنّ الضمير يعود إلى الذي نجا منهما؛ بدليل قوله تعالى بعد ذلك: ﴿وَ ادْكَرَ بَعدَ أُمَّةٍ...﴾ فالذي تذكر هو الذي أنساه الشيطان، و الذي يجب أن نعتقده أنّ يوسف ظلِّلا مكت في السجن ـكما قال الله تعالى ـ بضع سنين.

و البضع: من الثلاث إلى التسع، أو إلى العشر، من غير تحديد للمدّة، فجائز أن تكون سبعاً، و جائز أن تكون تسعاً، و جائز أن تكون خمساً، ما دام ليس هناك نقل صحيح عن المعصومﷺ، وكذلك نعتقد أنّه لم يكن عقوبة على كلمة، و إنّما هو بلاء و رفعة درجة.

١٥. الإسرائيليّات في شجرة طوبى

و من الإسرائيليّات ما ذكره بعض المفسّرين عند تفسير قوله تعالى: ﴿ٱلَّذَينَ آمَـنوا رَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ طُوبِيٰ لَمُم وَ حُسنُ مَآتِ ا

فمن ذلك ما رواه ابن جرير بلمنده عن وهم، قال: إنّ في الجنّة شجرة يقال لها: طوبي، يسير الراكب في ظلّها مائة عام لا يقطعها، زهرتها رياض، و ورقها برود، و قضبانها عنبر، و بطحاؤها ياقوت، و ترابها كافور، و وحلها مسك؛ يخرج من أصلها أنهار الخمر، و اللبن، و العسل، و هي مجلس لأهل الجنّة، فبينما هم في مجلسهم إذ أتتهم ملائكة من ربّهم، يقودون نجباً مزمومة بسلاسل من ذهب، وجوهها كالمصابيح حسناً، و وبرها كخزً المرعزيّ من لينه، عليها رحال<sup>7</sup> ألواحها من ياقوت، و دفوفها من ذهب، و شيابها من سندس، و إستبرق، فينيخونها، و يقولون: إنّ ربّنا أرسلنا إليكم لتزوروه، و تسلّموا عليه. قال: فيركبونها في أسرع من الطائر، و أوطاً من الفراش، نجباً من غير مهنة، يسير الرجل إلى جنب أخيه، و هو يكلّمه، و يناجيه، لا تصيب أذن راحلة منها أذن الأخرى، و لابرك<sup>2</sup>

> ١. الوعد (١٣): ٣٩. ٣. الوحال: ما يوضع على البعير ليركب عليه. ٤. البرك : الصدر.

آفات التفسير بالمأثور / ٦٨٣

قال: فيأتون إلى الرحمان الرحيم، فيسفر لهم عن وجهه الكريم، حتّى ينظروا إليه، فـإذا رأوه قالوا: اللَّهمَّ أنت السلام، و منك السلام، و حقَّ لك الجلال و الإكرام. قال: فيقول تعالى عند ذلك: أنا السلام، و منّي السلام، و عليكم السلام، حقّت رحمتي، و محبّتي، مرحــباً بعبادي الذين خشوني بغيب، و أطاعوا أمري. قال: فيقولون: ربّنا لم نعبدك حقّ عبادتك، ولم نقدرك حقَّ قدرك، فأذن لنا في السجود قُدَّامك. قال: فيقول الله: إنَّها ليست بدار نصب، و لا عبادة، و لكنُّها دار ملك و نعيم، و إنِّي قد رفعت عنكم نصب العبادة فسلوني ما شئتم، فإنَّ لكلِّ رجل منكم أُمنيَّته. فيسألونه، حتَّى أنَّ أقصرهم أَمنيَّة ليقول: ربّي تنافس أهـل الدنيا في دنياهم، فتضايقوا فيها، ربَّ فآتني كلَّ شيء كانوا فيه، من يوم خلقتها إلى أن انتهت الدنيا، فيقول الله تعالى: لقد قصرت بك أمنيّتك، و لقد سألت دون منزلتك، هذا لك منِّي و سأتحفك بمنزلتي؛ لأنَّه ليس في عطائي نكد، و لا قصر يد. قال: ثمَّ يقول: أعرضوا على عبادي ما لم يبلغ أمانيَّهم و لم يخطر لهم على بال. قال: فُـيعرضون عـليهم حـتَّى يقضوهم أمانيّهم التي في أنفسهم، فيكون فيما يعرضون عليهم براذين مقرنة، على كـلّ أربعة منها سرير من ياقوتة واحدَّة على كلَّ سوير منها قبّة من ذهب مفرغة، في كل قبّة منها فرشٌ من فرش الجنَّة، متظاهرة، في كلَّ قبَّة منها جاريتان من الحور العين، على كلَّ جارية منهنَّ ثوبان من ثياب الجنَّة. و ليس في الجنَّة لون إلَّا و هو فيهما، و لا ريح و لا طيب إلَّا قد عبق بهما، ينفذ ضوء وجوههما غلظ القبَّة، حتَّى يظنَّ من يراهما أنَّهما دون القبَّة، يرى مخَّهما من فوق سوقهما كالسلك الأبيض من ياقوتة حسمراء، تسريان له مــن الفضل على صاحبته كفضل الشمس على الحجارة أو أفضل، و يرى هو لهما مثل ذلك. ثمّ يدخل إليهما فتحيّيانه و تقبّلانه، و تعانقانه، و تقولان له: والله ما ظننًا أنَّ الله يخلق مثلك. ثمّ يأمر الله تعالى الملائكة فيسيرون بهم صفّاً في الجنّة، حتّى ينتهي كلِّ رجل منهم إلى منزلته التي أعدّت له`.

١. تفسير الطيريِّ عند تفسير هذه الآية، ج١٣، ص١٤٨ (ط٢)؛ الدرَّ المتنود، ج٤، ص١٠.

٦٨٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) -

و قد وصف ابن كثير في تفسير، هذا الأثر بأنَّه غريب عجيب و ساقه. و قد روى هذا الأثر ابن أبي حاتم بسنده، عن وهب أيضاً، و زاد زيادات أخرى .

الإسرائيليّات في قصّة أصحاب الكهف

و من قِصَص الماضين التي أكثر فيها المفسّرون من ذكر الإسرائيليّات قصّة أصحاب الكهف، فقد ذكر ابن جرير، و ابن مردويه، و غيرهما الكثير من أخبارهم التي لا يدلّ عليها كتاب الله تعالى، و لا يتوقّف فَهم القرآن و تدبّره عليها.

فمن ذلك ما ذكر، ابن جرير في تغسير، عن ابن إسحاق، صاحب السيرة في قصّتهم، فقد ذكر نحو ثلاث ورقات، و ذكر عن وهب بن منبّه، و ابن عبّاس و مجاهد أخباراً كثيرة أخرى ، وكذلك ذكر السيوطيّ في الذر المنثور ، الكثير ممّا ذكره المفسّرون عن أصحاب الكهف، عن هويّتهم، و من كانوا؟ و في أي زمان و مكان وجدوا؟ و أسمائهم؟ و اسم كلبهم؟ و أ هو قطمير أم غيره؟ و عن لونه أ هو أصفر أم أحمر؟ بل روى ابن أبي حاتم من طريق سفيان، قال: رجل بالكوفة يقال له: عبيد -و كان لا يُتّهم بالكذب! - قمال: رأيت كلب أصحاب الكهف أحمر، كانّه كساء أنبجانيّ ، و لا أدري كيف كان لا يُتّهم بالكذب! و ما زعم كذب لا شكّ فيه، فهل بقي كلب أصحاب الكهف حتّى عصر الإسلام؟! و كذلك ذكروا أخباراً غرائب في الرقيم، فمن قائل: إنّه قرية، و روى ذلك عن كعب الأحبار، و من قائل: إنّه واد بفلسطين، بقرب أيلة، و قيل: اسم جبل أصحاب الكهف إلى غير ذلك. مع أنّ الظاهر أنه كما قال كثير من السلف: إنّه الكتاب أو الحجر الذي دوّن فيه قصّتهم و أخبارهم، أو غير ذلك، مما الله أعلم به، فهو فعيل بمعنى مفعول، أي مرقوم، و في الكتاب الكريم؛ وما زعم كذب لا شك قلم به، فهو فعيل بعني ما بحرا أصحاب الكهف حتى عصر الإسلام؟! و كذلك وما زم مان المام أله و المام المام المام المام المحاب الكهف الى غير ذلك. مع أنّ و ما زم مان الذكما قال كثير من السلف: إنّه الكتاب أو الحجر الذي دُوّن فيه قصّتهم و أخبارهم، و أو غير ذلك، مما الله أعلم به، فهو فعيل بمعنى مفعول، أي مرقوم، و في الكتاب الكريم: و أو غير ذلك، مما الله أعلم به، فهو فعيل بمعنى مفعول، أي مرقوم، و في الكتاب الكريم:

٢. تفسير أبن كثير، ج٢، ص١٥١٣ تفسير البغوي، ج٣، ص١٨.
 ٢. تفسير الطبري، ج٢٥، ص١٣٣ و ما بعدها.
 ٣. الدرّ المتلور، ج٤، ص١٢٣ و ما بعدها.
 ٤. نسبة إلى أنبج بلد تعرف بصنع الأكسية.

مَرقومٌ}`.

و في هذه الأخبار: الحقّ و الباطل، و الصدق و الكذب، و فيها ما هو محتمل للصدق و الكذب، و لكن فيما عندنا غنية عنه، و لا فائدة من الاشتغال بمعرفته و تفسير القرآن به، كما أسلفنا، بل الأولى و الأحسن أن نضرب عنه صفحاً، و قد أدّبنا الله بذلك؛ حيث قال لنبيّه بعد ذكر اختلاف أهل الكتاب في عدد أصحاب الكهف: ﴿قُل رَبِي أَعلَمُ بِعِدَّتِهِم ما يُعلَمُهُم إِلَا قَليلُ فَلا تُمَارٍ فيهم إِلَا مِراءً ظاهِراً وَ لا تَستَفتِ فيهم مِنهُم أَحَداً» .

و غالب ذلك ما أشرنا إليه و غيره متلقًى عن أهل الكتاب الذين أسلموا. و حمله عنهم بعض الصحابة و التابعين لغرابته و العجب منه، قال ابن كثير في تغسيره: «و في تسميتهم بهذه الأسماء، و اسم كلبهم، نظر في صحّته ..و الله أعلم..، فإنّ غالب ذلك متلقًى من أهل الكتاب، و قد قال تعالى: ﴿فَلا تُمَارٍ فيهم إلا مراءً ظاهراً ﴾ أي سهلاً هيّتاً ليّناً، فإنّ الأمر في معرفة ذلك لا يترتّب عليه كبير فائدة فو لا تستعت فيهم مِنهُم أَحداً ﴾ أي فيها مناه فإنّ الأمر في بذلك إلا ما يقولونه من تلقاء أنفسهم، رجعاً بالغيب، أي من غير استناد إلى كلام معصوم، و قد جاءك الله يا محمّد بالحق الذي لا تشك فيه و لا مرية فيه، فهو المقدّم على كلّ ما تقدّمه من الكتب و الأقوال»<sup>7</sup>.

\* \* \*

الإسرائيليّات في قصّة ذي القرنين

و من الإسرائيليّات التي طفحت بها بعض كتب التفسير ما يذكرونه في تفاسيرهم، عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَ يَسأَلُونَكَ عَن ذِي القَرنَيْنِ قُل سَأَتلوا عَلَيْكُم مِنهُ ذِكراً إِنّا مَكْنًا لَهُ فِي الأَرضِ وَ آتَيناهُ مِن كُلُّ فَيٍ مِنبَهاً فَأَتبَعَ سَبَهاً...﴾ <sup>٤</sup>.

و قد ذكر ابن جرير في تغسيره بسنده، عن وهب بن منبِّه اليسمانيِّ ــو كسان له عــلم

۱. المطفّفين (۸۳): ۸ و ۹.
 ۲. الكهف (۱۸): ۲ و ۹.
 ۲. تغسير اين كثير عند قوله تعالى: ﴿ تَتّقُولُونَ قَلَاقَةً وَابِعُهُم كَلَيْهُم ﴾، ج٢، ص٧٨.
 ٤. الكهف (۱۸): ۸۳ و ما بعدها.

٦٨٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) .

بالأحاديث الأولى-أنَّه كان يقول: «ذو القرنين رجل من الروم، ابن عجوز من عجائزهم، ليس لها ولد غيره، و كان اسمه الإسكندر، و إنَّما سمِّي ذا القرنين؛ لأنَّ صفْحَتي رأسه كانتا من نحاس، فلمّا بلغ و كان عبداً صالحاً، قال الله ﷺ له: يا ذا القرنين إنّى باعثك إلى أمم الأرض، و هي أمم مختلفة ألسنتهم، و هم جميع أهل الأرض، و منهم أمّتان بينهما طول الأرض كلُّه، و منهم أمَّتان بينهما عرض الأرض كلُّه، و أمم في وسط الأرض منهم الجنّ والإنس، و يأجوج و مأجوج. ثمّ استرسل في ذكر أوصافه، و ما وهـيه الله مـن العــلم و الحكمة، و أوصاف الأقوام الذين لقيهم، و ما قال لهم، و ما قالوا له، و في أثناء ذلك يذكر ما لا يشهد له عقل و لا نقل. و قد سوّد بهذه الأخبار نحو أربعة صحائف مـن كـتابه'، وكذلك ذكر روايات أخرى في سبب تسميته بذي القرنين، بما لا يـخلو عـن تـخليط و تخبّط. و قد ذكر ذلك ــعن غير ابن جرير السيوطيّ في الدرّ، قــال: «و أخـرج ابــن إسحاق، و ابن المنذر، و ابن أبي حاتم، و الشيرازيّ في الألغاب، و أبو الشيخ، عن وهب بن منبَّه اليماني \_و كان له علم بالأحاديث الأولى \_ أنَّه كان يقول: كان ذو القرنين رجلاً من الروم، ابن عجوز من عجائزهم، ليش لها وله غير، أو كان اسمه الإسكندر، و إنَّما سمَّى ذا القرنين؛ أنَّ صفَّحَتي رأسه كانتا من نحاس...» ` و أنا لا أشكَّ في أنَّ ذلك ممَّا تلقاه وهب عن كتبهم، و فيها ما فيها من الباطل و الكذب، ثمّ حملها عنه بعض التابعين، و أخذها عنهم ابن إسحاق و غيره من أصحاب كتب التفسير و السير و الأخبار. و لقد أجاد الحافظ ابن كثير، حيث قال في تفسيره: «و قد ذكر ابن جرير هاهنا عن وهب بن منبِّه أثراً طويلاً. عجيباً في سير ذي القرنين، و بنائه السدّ، و كيفيّة ما جرى له، و فسيه طـول، و غـرابـة. و نكارة، في أشكالهم، و صفاتهم و طولهم، و قصر بعضهم، و آذانهم. و روى ابن أبي حاتم عن أبيه في ذلك أحاديث غريبة، لا تصحّ أسانيدها، و الله أعلم» <sup>7</sup>. و حتّى لو صحّ الإسناد فيها، فلا شكٍّ في أنَّها من الإسرائيليَّات؛ لأنَّه لا تنافي بين الأمرين، فهي صحيحة إلى من

٢٤ تغسير الطبري، ج١٦، ص١٤-١٨.
 ٢٤ تغسير البنوي، ج٢، ص١٤-١٤ تغسير البنوي، ج٢، ص١٧٨.

. آفات التفسير بالمأثور / ٦٨٧

رويت عنه، لكنّها في نفسها من قصص بني إسرائيل الباطل، و أخبارهم الكاذبة.

و لو أنَّ هذه الإسرائيليّات وقف بها عند منابعها، أو مَن حملها عــنهم مــن الصـحابة و التابعين؛ لكان الأمر محتملاً، و لكنّ الإثم، و كبر الكذب أن تنسب هذه الأخــبار إلى النبيَّ الشَّلُ و لو أنَّها كما أسلفنا كانت صحيحة في معناها و مبناها لما حــلّ نسـبتها إلى رسول الله أبداً، فما بالك و هي أكاذيب ملفّقة، و أخبار باطلة؟!

و قد روى ابن جرير و غيره عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَ يَسَأَلُونَكَ عَن ذِي القُرنَيْنِ...﴾ حديثاً مرفوعاً إلى النبيَّ ﷺ قال:

«حدَّثنا أبو كريب قال: حدَّثنا زيد بن حباب، عن ابـن لهـيعة، قـال: حـدَّثني عـبد الرحمان بن زياد بن أنعم، عن شيخين من تجيب، أنَّهما انطلقا إلى عمقبة بين عمامر، فقالا له: جئنا لتحدّثنا، فقال: كنتُ يوماً أخدم رسول الله تَلْتُعَالَيْ مُ من عنده، فلقيني قوم من أهل الكتاب، فقالوا: تريد أن نسأل رسول الله المن فاستأذِن لنا عمليه، فدخلتُ عليه فأخبرته، فقال: ما لي وَ مَا لهم ما لي علم إلا ما علمني الله، ثم قال: اسكب لي ماءً، فتوضَّأ، ثمَّ صلَّى، قال: فعا في غ حيثي عـرفت السرور عـلي وجـهد، ثمّ قال: أدخلهم عليَّ، و من رأيت من أصحابي، فمدخلوا، فمقاموا بمين يديه، فمقال: إن شئتم سألتم فأخبر تُكم عمّا تجدونه في كتابكم مكتوباً. و إن شئتم أخبر تُكم، قـالوا: بلي، أخبرنا، قال: جئتم تسألون عن ذي القرنين، و ما تجدونه في كـتابكم: كـان شـابّاً من الروم، فجاء، فبني مدينة مصر الإسكندريَّة، فلمَّا فرغ جاءه ملَكٌ فعَلا به في السماء، فقال له: ما ترى؟ فقال: أرى مدينتي، و مدائن، ثمّ علا به، فقال: ما تمرى؟ فمقال: أرى مدينتي، ثمّ علابه، فقال: ما ترى؟ قال: أرى الأرض، قال: فهذا اليمّ محيط بالدنيا، إنَّ الله بعثني إليك تعلُّم الجاهل، و تُثبت العالم، فأتى به السدَّ، و هو جبلان ليِّتان يزلق عنهما كلَّ شيء، ثمّ مضي به حتّى جاوز يأجوج و مأجوج، ثمّ مضي به إلى أمّة أخرى، وجموههم وجوه الكلاب، يقاتلون يأجوج و مأجوج، ثمّ مضي به حتّى قطع به أمّة أخرى يقاتلون هؤلاء الذين وجوههم وجوه الكلاب، ثمّ مضي حتّى قطع به هؤلاء إلى أمّة أخـري قـد

٦٨٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

سماهم» <sup>(</sup>، ثمّ عقّب ذلك بسرد المرويّات في سبب تسميته بذي القرنين. و ذكر السيوطيّ في الدرّ المنتور <sup>ت</sup>مثل ذلك، و قال: إنّه أخرجه ابن عبد الحكم في تاريخ مصر، و ابن أبي حاتم، و أبو الشيخ، و البيهقيّ في الدلائل.

و كلّ هذا من الإسرائيليّات التي دُسّت على النبيّ ﷺ و لو شئت أن أقسم بين الركن و المقام أنّ رسول الله ﷺ ما قال هذا، لأقسمت، و ابن لهيعة ضعيف في الحديث.

\* \* \*

و لعلَّك تجد الشرح الوافي بشأن شخصيَّة ذي القرنين و أعمال قام بها، فــي كــتابنا شبهات و ردود. و من المحتمل القريب أنَّه الملك الفارسيّ «كورش» الهخامنشيّ الكبير.

الإسرائيليّات في قضة يأجوج و مأجوج؟

من الإسرائيليّات التي اتّسمت بالغرابة، والخروج عن سنّة الله في الفطرة، و خلق بني آدم ما ذكره بعض المفسّرين في تفاسير هم، عند قوله تعالى: ﴿قالوا يا ذَا القَرنَينِ إِنَّ يَأْجُوجُ رَ مَأْجُوجَ مُغْسِدُونَ فِي الأَرضِ فَهُلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرَجًا عَلَى أَن تَجْعَلَ بَينَنا وَ بَينَهُم سَدًاً ؟

فقد ذكروا عن يأجوج ومأجوج الشيء الكثير من العجائب والغرائب، قال السيوطيّ في الدرّ المتور<sup>ع</sup>: أخرج ابن أبي حاتم، و ابن مردويه، و ابن عديّ، و ابن عساكر، و ابن النجّار، عن حذيفة قال: سألت رسول الله تشتين عن يأجوج ومأجوج، فقال: «يأجوج و مأجوج أمّة، كلّ أمّة أربع مائة ألف أمّة، لا يموت أحدهم حتّى ينظر إلى ألف رجل من صلبه، كلّ حمل السلاح». قلت: يا رسول الله، صفهم لنا، قال: «هم ثلاثة أصناف: صنف منهم أمثال الأرز». قلت: و ما الأرز؟ قال: «شجر بالشام طول الشجرة عشرون و مائة ذراع في السماء. قال رسول الله تشتين: هؤلاء الذين لا يقوم لهم جبل، و لا حديد. و صنف منهم يفترش إحدى

- ۲. تغییر الطبري، ج۱۲، ص∨و ۸.
  - ٣. الكهف (١٨): ٩٤.

٢. اللدرّ المتثور، ج٤، ص ٢٤١.

٤. الدز المتور، ج٥، ص ٢٥٠ و ٢٥١.

آفات التفسير بالمأثور / ٦٨٩

أَذنيه، و يلتحف بالأخرى، لا يمرّون بفيل، و لا وحش، و لا جمل، و لاخنزير إلا أكلوه، و من مات منهم أكلوه، مقدّمتهم بالشام و ساقتهم يشربون أنهار المشرق، و بحيرة طبريّة». و قد ذكر ابن جرير في تفسيره هذه الرواية و غيرها من الروايّات الموقوفة، و كذلك صنع القرطبيّ في تفسيره. و إذا كان بعض الزنادقة استباحوا لأنفسهم نسبة هذا إلى رسول الله تَلَيَّضَيَّ فكيف استباح هؤلاء الأئمّة ذكر هذه المرويّات المختلقة المكذوبة على رسول الله في كتبهم؟!

و هذا الحديث المرفوع نصّ الإمام أبو الفرج ابن الجوزيّ \_في موضوعاته و غيره\_على أنّه موضوع، و وافقه السيوطيّ في اللئالئ<sup>\</sup> فكيف يذكره في تفسيره و لا يعقّب عليه؟!

و حقّ له أن يكون موضوعاً، فالمعصوم اللي أجلّ من أن يُروى عنه مثل هذه الخرافات. و في كتب التفسير من هذا الخلط و أحاديث الخرافة شيء كثير، و رووا في هذا عن عبد الله بن عمرو، و عبد الله بن عمر، و عبد الله بن مسعود، و عن كعب الأحبار. و لكي تتأكّد أنّ ما رفع إلى رسول الله إنّما هي إسرائيليّات، و قد نسبت إلى النبيّ زوراً و كذباً، نذكر لك ما روي عن كعب، قال: الحُلق يأجوج و مأجوج، ثلاثة أصناف: صنف كالأرز، و صنف أربعة أذرع طول، و أربعة أذرع عرض، و صنف يفتر شون آذانهم، و يسلتحفون بالأخرى، يأكلون مشائم <sup>7</sup> نسائهم».

و على حين نراهم يذكرون من هول و عظم خلقهم ما سمعت؛ إذ هم يروون عن ابن عبّاس لله أنّه قال: «إنّ يأجوج و مأجوج شبر، و شبران، و أطولهم ثلاثة أشبار، و هم من وِلْد آدم»، بل رووا عنه أنّه قال: قال رسول الله ﷺ: «بعثني الله ليلة أُسري بي إلى يأجوج و مأجوج، فدعوتهم إلى دين الله و عبادته فأبوا أن يجيبوني، فهم في النار، مع من عصى من وِلْد آدم و إيليس».

و العجب أنَّ السَّيوطيَّ قال عن هذا الحديث: إنَّ سنده واهٍ. و لا أدري لِمَّ ذكره مع وهاء

١. اللثالئ المصنوهة في الأحاديث للموضوهة، ج١، ص١٧٣ فما بعد. ٢. جمع مشيمة، و هي ما ينزل مع الجنين حين يولّد، و بها يتغذّى في بطن أمّه.

٦٩٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢) -

سنده؟! قال في تغسيره: و أخرج عبد بن حميد، و ابن المنذر، و الطبرانيّ و البيهقيّ فسي البعث، و ابن مردويه، و ابن عساكر عن ابن عمر، عن النسبيّ ﷺ قسال: «إنّ يأجـوج و مأجوج من وِلْد آدم، و لو أُرسلوا لأفسدوا على الناس معانشهم، و لا يموت رجل منهم إلّا ترك من ذرّيّته ألفاً فصاعداً، و إنّ مِن ورائهم ثلاث أمم: تاويل، و تاريس، و منسك». قال: و أخرج أحمد، و الترمذيّ \_و حسّنهـ و ابن ماجة، و ابـن حـبّان، و الحـاكـم

و مهما كان سند مثل هذا فهو من الإسرائيليّات عن كعب و أمثاله، و قد يكون رفعها إلى النبيّ غلطاً و خطأً من بعض الرواة، أو كيداً يكيد به الزنادقة اليهود للإسلام. و إظهار رسوله بمظهر من يروي ما يخالف القرآن، فالقرآن قد نصّ بما لا يحتمل الشكّ على أنّهم لم يستطيعوا أن يعلوا السدّ، و لا أن ينقبوه، قال تعالى: ﴿فَمَا اسطاعوا أَن يَـظهَرُوهُ وَ مَـا استَطاعوا لَهُ تَقبأُهُ<sup>0</sup>.<sup>7</sup>

| ه، يعني إلاَّ أن يشاء الله تعالى.                  | <ol> <li>د يعني يقول: «إن شاء الله» لأنها في معنى الاستثنا</li> </ol> |
|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| فنم، وأحده: نغفة.                                  | ٢. النغف ـ محرّكة ـ: دود يكون في أنوف الإيل و ال                      |
| ٤. الدرّ المنثور، ج٤، ص ٢٥١.                       | ٣. أي تسمن سمناً.                                                     |
| ٦. راجع تحقيقناً بهذا الصدد، في كتاب شيهات و ردود. | ٥. الكهف (١٨): ٩٧.                                                    |

١٩. الإسرائيليّات في قصّة بلقيس ملكة سبأ

و من الإسرائيليّات ما ذكره بعض المفسّرين، عند تفسير قوله تعالى: ﴿قَيلَ لَمَا ادخُلِي الصَّرحَ فَلَمَّا رَأَتهُ حَسِبَتهُ لَجُنَّهُ وَ كَشَفَت عَن ساقَيها قالَ إِنَّهُ صَرحُ ثُمَرَدٌ مِن قَواريرَ قالَت رَبَّ إِنِّي ظُلَمتُ نَفسي وَ أُسلَمتُ مَعَ سُلَيهانَ لِلهِ رَبَّ العالَمينَ» \.

فقد ذكر ابن جرير، و الثعلبيّ، و البغويّ، و الخازن، و غيرهم «أنّ سليمان أراد أن يتزوّجها، فقيل له: إنّ رجليها كحافر الحمار، و هي شعراء الساقين، فأمرهم، فبنوا له هذا القصر على هذه الصفة، فلمّا رأته حسبته لجّة، و كشفت عن ساقيها لتخوضه، فينظر سليمان، فإذا هي أحسن الناس قدماً و ساقاً، إلّا أنّها كانت شعراء الساقين، فكره ذلك، فسأل الإنس، ما يذهب هذا؟ قالوا: الموسى <sup>7</sup>، فقالت بلقيس: لم تمسّني حديدة قطّ، و كره سليمان ذلك، خشية أن تقطع ساقيها، فسأل الجنّ، فقالوا: لا ندري، ثمّ سأل الشياطين فقالوا: إنّا نحتال لك حتى تكون كالفضة البيضاء، فاتّخذوا لها النورة <sup>7</sup> و الحمّام، فكانت النورة و الحمّام من يومئذ»<sup>3</sup>.

و قد روي هذا عن ابن عبّاس رضوان الله عليه و مجاهد، و عكرمة، و محمّد بن كعب القرظيّ، و السدّيّ، و ابن جريج و غيرهم. و روي أيضاً أنّها سألت سيّدنا سليمان عن أمرين، قالت له: أريد ماءً ليس من أرض و لا من سماءٍ!! فسأل سليمان الإنس، ثمّ الجنّ. ثمّ الشياطين، فقالت الشياطين: هذا هيّن، أَجْرِ الخيل، ثمّ خذ عرقها، ثمّ إملاً منه الآنية، فأمر بالخيل فأُجريت، ثمّ أخذ العرق، فملاً منه الآنية!!

و سألته عن لون اللهﷺ فوثب سليمان عن سريره، و فزع من السؤال، و قـــال: لقــد سألتني يا ربّ عن أمر، إنّه ليتعاظم في قلبي أن أذكره لك، و لكنّ الله أنساه، و أنساهم ما

٨. النمل (٢٧): ٤٤.
 ٣. مادّة يزال بها الشعر.
 ٣. مادّة يزال بها الشعر.
 ٣. مادّة يزال بها الشعر.
 ٢. كذب ظاهر، كأنَّ النورة و الحمّام لم يكونا إلا لها، و كأنَّ سليمان ظَيَّةٌ لم يكن له همّ إلاّ إزانة شعر ساقيها، و هو تجرّ ظاهر، كأنَّ النورة و الحمّام لم يكونا إلاّ لها، و كأنَّ سليمان ظَيَّةٌ لم يكن له همّ إلاّ إزانة شعر ساقيها، و هو تجرّ ظاهر، كأنَّ النورة و الحمّام لم يكونا إلاّ لها، و كأنَّ سليمان ظَيَّةٌ لم يكن له همّ إلاّ إزانة شعر ساقيها، و هو تجرّ ضارخ على الأبياء، و إظهارهم بمظهر المتهالك على النساء و محاسنهن، فقيّح الله اليهود و سامح الله المتسالمين لهم!

٦٩٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

سألته عنه.

و أنَّ الشياطين خافوا لو تزوّجها سليمان، و جاءت بولد، أن يبقوا في عبوديّته، فصنعوا له هذا الصرح الممرّد'، فظنّته ماءً، فكشفت عمن ساقيها لتـعبره، فـإذا همي شـعراء، فاستشارهم سليمان، ما يذهبه؟ فجعلت له الشياطين النورة <sup>٢</sup>.

قال ابن كثير في تفسيره، بعد أن ذكر بعض المرويّات: و الأقرب في مثل هذه السياقات أنّها متلقّاة عن أهل الكتاب، ممّا وجد في صحفهم، كرواية كعب، و وهب، فيما نقلاه إلى هذه الأمّة من أخبار بني إسرائيل من الأوابد<sup>7</sup>، و الغرائب، و العجائب مـمّا كـان، و مـا لم يكن، و ممّا حُرّف، و بُدّل، و نُسخ. و قد أغنانا الله عن ذلك بما هو أصحّ منه، و أنفع، وأوضح، و أبلغ، و لله الحمد و المنّة.

\* \* \*

و الحقّ أنّ سليمان الله أراد بينائه الصرح أن يريها عظمة مُلكه، و سلطانه، و أنّ الله -سبحانه و تعالى أعطاه من الملك، و من أسباب العمران و الحضارة ما لم يعطها، فضلاً عن النبوّة التي هي فوق المُلك، و التي دونها أيّة لعمة، و حاشا لسليمان لله و هو الذي سأل الله أن يعطيه حكماً يوافق حكمه \_أي الله-، فأوتيه أن يتحايل هذا التحايل، حتّى ينظر إلى ما حرّم الله عليه، و هما ساقاها، و هو أجلّ من ذلك و أسعى.

و لولا أنّها رأت من سليمان ما كان عليه من الدين المتين، و الخُلق الرفيع، لما أذعنت إليه لمّا دعاها إلى الله الواحد الحقّ، و لما ندمت على ما فرط منها من عبادة الكواكب و الشمس، و أسلمت مع سليمان لله رب العالمين.

\* \* \*

- ١. الصرح: هو القصر المشيّد المحكم البناء، المرتفع في السماء، و المـمرّد: النـاعم الأمـلـــ. القــواريـر: الزجـاج الشديد الصفاء. ٢. تقـير لين كثير، ج٢، ص٢٣٦؟ تفيير البغويّ، ج٢، ص ٤٢١ و ٤٢٢.
- ٣. جمع آبدة، و هي الأمور المشكلة البعيدة المعاني، و أصل الآبدة: النافرة من الوحش التي يُستعصى أخذها، شمّ شبّه بها الكلام المشكل العويص المعاني.

. آفات التفسير بالمأثور / ٦٩٣

٢٠. الإسرائيليّات في هديّة ملكة سبأ لسيّدنا سليمان

و من الإسرائيليّات ما ذكره كثير من المفسّرين، كابن جرير، و الشعلبيّ، و البغويّ، و صاحب الدرّ، في الهديّة التي أرسلتها بلقيس إلى سيّدنا سليمان للله، و إليك ما ذكره البغويّ في نفسيره، و ذلك عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَ إِنِّي مُوسِلَةً إِلَيهِم بِهديَّةٍ فَسَاظِرَةً بِمَ يَرجِعُ المُرسَلونَ» <sup>(</sup>. قال البغويّ: فأهدت إليه وُصفاء و وصائف. قال ابن عبّاس: ألبستهم لباساً واحداً كي لا يُعرف الذكر من الأنثى. و قال مجاهد: ألبس الغلمان لباس الجواري، و ألبس الجواري ألبسة الغلمان. و اختلفوا في عددهم، فقال ابن عبّاس: مائة وصيف، و مائة وصيفة <sup>(</sup>. و قال مجاهد و مقاتل، و مائت جرير، و قال معادين بن عبّاس. مائة و و مائة و منه البسته الغلمان. و اختلفوا في عددهم، فقال ابن عبّاس. مائة و مسيف، و مائة و ميفة <sup>(</sup>. و قال مجاهد و مقاتل، مائتا غلام، و مائتا جارية. و قال قتادة و سعيد بن

و قال وهب و غيره: عمدت بلقيس إلى خمس مائة غلام، و خمس مائة جارية، فألبست الغلمان لباس الجواري، و معلت في سواعدهم أساور من ذهب، و في أعناقهم أطواقاً من ذهب، و في آذانهم أقراطاً، و شتوفاً مرصّعات بأنواع الجواهر. و ألبست الجواري لباس الغلمان: الأقبية و المناطق، و ضبعت الجواري على خمس مائة رمكة <sup>7</sup> و الغلمان على خمس مائة برذون<sup>2</sup>، على كلّ فرس لجام من ذهب مرصّع بالجواهر، و غواشيها من الديباج الملوّن. و بعثت إليه خمس مائة لبنة من ذهب مرصّع بالجواهر، و غواشيها من الديباج الملوّن. و بعثت إليه خمس مائة لبنة من ذهب و خمس مائة لبنة من فضّة، و تاجأً مكلّلاً بالدرّ و الياقوت. و أرسلت إليه المسك و العنبر و العود، و عمدت إلى حُقّة، فجعلت فيها درّة ثمينة غير مثقوبة، و خرزة مثقوبة معوجة الثقب. و أرسلت مع الهديّة رجالاً من عقلاء قومها، و كتبت معهم كتاباً إلى سليمان بالهديّة. و قالت: إن كنت نبياً فميّز لي بين الوصائف و الوصفاء، و أخبرني بما في الحُقّة قبل أن تفتحها، و اثقب الدرّ ثباً مستوياً، و أدخل خيطاً في الخرزة المثقوبة من غير علاج إنس و لا جن. و رووا أيضاً: أنّ سليمان علي أمر الجنّ أن يضربوا لبنات الذهب و لبنات الفضّة، فنعلوا،

٣. أي خادم، و خادمة.

- ۱. النمل (۲۷): ۳۵.
  - ٣. أنثى البغال.

ع البغل.

٦٩٤/ التفسير و المفسّرون (ج٢) .

ثمّ أمرهم أن يفرشوا الطريق من موضعه الذي هو فيه إلى تسعة فراسخ ميداناً واحداً، بلبنات الذهب و الفضّة!! و أن يُعدّوا في الميدان أعجب دوابّ البرّ و البحر، فأعدّوها. ثمّ قعد على سريره، و أمر الشياطين أن يصطفّوا صفوفاً فراسخ، و أمر الإنس فاصطفّوا فراسخ، و أمر الوحوش و السباع و الهوامّ و الطير، فاصطفّوا فراسخ عن يمينه و عن يساره، فلمّا دنا القوم من الميدان، و نظروا إلى ملك سليمان، و رأوا الدوابّ التي لم تر أعينهم مثلها تروث على لَبِنِ الذهب و الفضّة، تقاصرت أنفسهم، و رموا بما معهم من الهدايا. ثمّ كان أن استعان سليمان بجبريل و الشياطين، و الأرضة في الإجابة عمّا سألته عنه <sup>1</sup>

و معظم ذلك ممّا لا نشكّ أنّه من الإسرائيليّات المكذوبة <sup>٢</sup>، و أيّ ملك في الدنيا يتّسع لفرش تسعة فراسخ بلبنات الذهب و الفضّة؟!! و في رواية وهب ما يدلّ على الأصل الذي جاءت منه هذه المرويّات. و أنّ من روى ذلك من السلف فإنّما أخذه عن مسلمة أهل الكتاب. و ما كان أجدر بكتب التفسير أن تُنزّه عن مثل هذا اللغو و الخرافات التي تدسّست إلى الرواية الإسلاميّة فأساعت إليها.

مرکز تحقیقات کا میتو <del>از</del> او جنسی ک

٢١. الإسرائيليّات في قصّة الذبيح و أنَّه إسحاق

و من الإسرائيليّات ما يذكر، كثير من المفسّرين، عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَ قَالَ إِنِّي ذاهِبٌ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهدينِ رَبٌ هَب لي مِنَ الصَّالِحِينَ فَبَشَّرناهُ بِغُلامٍ حَليمٍ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعيَ قَالَ يا بُنَيُّ إِنِّي آرىٰ فِي المَنامِ أَنِّي أَدْبَحُكَ فَانظُر ماذا تَرىٰ قالَ يا أَبَتِ أَفعَل ما تُؤمَرُ سَتَجِدُني إِن شاء اللهُ مِنَ الصَّابِرينَ فَلَمَا أَنِّي أَدْبَحُكَ فَانظُر ماذا تَرىٰ قالَ يا أَبَتِ أَفعَل ما تُؤمَرُ سَتَجِدُني إِن شاء عَنِي اللهُ مِنَ الصَّابِرينَ فَلَمَا أَنِي أَدْبَحُكَ فَانظُر ماذا تَرىٰ قالَ يا أَبَتِ أَفعَل ما تُؤمَرُ سَتَجِدُني إِن شاء اللهُ مِنَ الصَّابِرينَ فَلَمَا أَنِي أَدْبَحُكَ فَانظُر ماذا تَرىٰ قالَ يا أَبَتِ أَفعَل ما تُؤمَرُ سَتَجِدُني أ عَذِي الصَّابِرينَ فَلَمَا أَنَي أَسَلَهُ أَنَي أَسَلَهُ وَ تَلَمُ لِلجَبِينِ آوَ نادَيناهُ أَن يا إبراهيمُ قَد صَدَّقتَ الوُّويا إِنَّا كَذَلِكَ عَبَرِي الْحَسِنِينَ إِنَّ هٰذا لَمُو البَلاءُ المَبِينَ وَ فَدَيناهُ لِذِبِحٍ عَظِيمٍ وَ تَرَكنا عَلَيهِ فِي الآخِرِينَ سَلامُ

د تغسير البغوي، ج٢، ص٤١٧ و ٤١٨.
 ٢٠ تغسير ابن كثير، ج٢، ص٣٦٣.

٣. أضجعه على جبينه على الأرض، و للإنسان جبينان و الجبهة بينهما.

آفات التفسير بالمأثور / ٦٩٥

وَ بَارَكْنَا عَلَيْهِ وَ عَلَىٰ إِسْحَاقَ وَ مِن ذُرَّيَّتِهِمَا مُحْسِنُ وَ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ مُبِينُه \

فقد روى كثير من المفسّرين، منهم ابن جرير<sup>۲</sup>، و البغويّ<sup>٣</sup>، و صاحب الدرّ<sup>2</sup> في هذا روايات كثيرة، عن بعض الصحابة و التابعين و كعب الأحبار: أنَّ الذبيح هو إسحاق.

و لم يقف الأمر عند الموقوف على الصحابة و التــابعين، بــل رفــعوا ذلك زوراً إلى النبتي تَلَيْقُنُوْ.

روى ابن جرير، عن أبي كريب، عن زيد بن حباب، عن الحسن بن دينار، عن عليَّ بن زيد بن جدعان، عن الحسن، عن الأحنف بن قيس عن العبّاس بن عبد المطَّلب، عـن النبيّ ﷺ قال: «الذبيح إسحاق».

و هو حديث ضعيف ساقط لا يصحّ الاحتجاج به؛ فالحسن بن دينار متروك، و شيخه عليّ بن زيد بن جدعان منكر الحديث <sup>م</sup>

و أخرج الديلميّ في مسند الغردو من يسنده عن أبي سعيد الخدريّ، قال: قال رسول الله ﷺ: «إنَّ داود سأل ربَّه مسألة، فقال اجعلني مثل إيراهيم، و إسحاق، و يـعقوب، فأوحى الله إليه: إنّي ابتليت إبراهيم بالثار قصبر، و ابتليت إسحاق بالذبح فصبر، و ابتليت يعقوب فصبر».

و بما أخرجه الدارقطنيّ، و الديلميّ في مسند الفردوس بسندهما عن ابن مسعود، قال: قال رسول الله ﷺ : «الذبيح إسحاق».

و هي أحاديث لا تصحّ و لا تثبت، و أحاديث الديلميّ في مسـند الفـردوس شأنــها معروف، و الدارقطنيّ ربّما يخرج في سننه ما هو موضوع ٢

و أخرج الطبرانيّ في الأوسط، و ابن أبي حاتم في تغسير، من طريق الوليد بن مسلم، عن عبد الرحمان بن زيد بن أسلم، عن أبيه عن عطاء بن يسار، عن أبي هريرة، قال: قال

- ۱. الصافًات (۲۷): ۱۹۹-۱۱۳ ٢. تغسير الطبري، ج٢٣، ص ٥١. ٣. قضير البغوي، ج٤، ص٣٢.
- ۵. تغسير ابن کثير، ج ٤، ص ١٧. ٦. راجع: أهلام المحذثين للأستاذ أبي شهبة.
- الذر الستور، ج ٥، ص ٢٧٩-٢٨٤.

٦٩٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) –

رسول الله تلايشيني: «إنّ الله تعالى خيّرني بين أن يغفر لنصف أمّتي أو شفاعتي، فساخترت شفاعتي و رجوت أن تكون أعمّ لأمّتي، و لولا الذي سبقني إليه العبد الصالح لعجّلت دعوتي، إنّ الله تعالى لمّا فرّج عن إسحاق كرب الذبح قيل له: يا إسحاق سل تُعطه قال: أما والله لأتعجّلنّها قبل نزغات الشيطان، اللّهمّ من مات لايشرك بالله شيئاً قد أحسن فاغفر له» .

و الحقّ أنّ المرويّات في أنّ الذبيح إسحاق هي من إسرائيليّات أهل الكتاب، و قد نقلها من أسلم منهم، ككعب الأحبار. و حملها عنهم بعض الصحابة و التابعين تحسيناً للـظنّ بهم، فذهبوا إليه. و جاء بعدهم العلماء فاغترّوا بها، و ذهبوا إلى أنّ الذبيح إسحاق <sup>7</sup>. و ما من كتاب من كتب التفسير، و السير، و التواريخ إلّا و يذكر فيه الخلاف بين السلف في هذا، إلّا أنّ منهم من يعقّب ببيان وجه الحقّ في هذا؛ و منهم من لا يعقّب اقتناعاً بها، أو تسليماً لها. و حقيقة هذه المرويّات أنّها من وضع أهل الكتاب، لعداوتهم المستأصّلة من قديم

و حقيقة هذه المرويات الله من وضع الله من وضع الله بالمناب، للداونهم الملك على النبيّ فضلُ أنّه الزمان للنبيّ الأميّ العربيّ، فقد أرادوا أن لا يكون لإسماعيل الجدّ الأعلى للنبيّ فضلُ أنّه الذبيح حتى لا ينجرّ ذلك إلى النبيّ تلاتي، و إلى المسلمين.

## تحريفهم للتوراة

و لأجل أن يكون هذا الفضل لجدّهم إسحاق الله لا لأخيه إسماعيل حرّفوا التوراة في هذا، و لكنّ الله أبى إلا أن يغفلوا عمّا يدلّ على هذه الجريمة النكراء؛ و الجاني غالباً يترك من الآثار ما يدلّ على جريمته، و الحقّ يبقى له شعاع، و لو خافِتٌ، يدلّ عليه، مهما حاول المبطلون إخفاءَ نوره، و طمس معالمه. فقد حذفوا من التوراة لفظ «إسماعيل»، و وضعوا بدله لفظ «إسحاق»، و لكنّهم غفلوا عن كلمة كشغت عن هذا التزوير، و ذاك الدسّ المشين.

## نص التورأة

فغي التوراة (الإصحاح الثاني و العشرون، الفقرة ٢): «فقال الربّ: خذ ابنك وحيدك

۱. روح المعانى، ج٢٢، ص١٢٣. ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠. تغسير ابن كثير، ج٤، ص١٢-١٧.

الذي تُحبّه إسحاق، و اذهب إلى أرض المريا، و أصعده هناك محرقة على أحد الجــبال الذي أقول لك...»`.

و ليس أدلّ على كذب هذا، من كلمة «وحيدك»، و إسحاقﷺ لم يكن وحيداً قطًّا لاَنَه وُلِدَ و لإسماعيل نحو أربع عشرة سنة، كما هو صريح توراتهم في هذا. و قــد بــقي إسماعيلﷺ حتّى مات أبوه الخليل، و حضر وفاته، و دفنه، و إليك ما ورد في هذا: ففي سفر التكوين (الإصحاح السادس عشر، الفقرة ١٦) ما نصّه: «و كان أبرام ــيعني إيراهيمـابن ستّ و ثمانين ســنة، لمّـا ولدت هـاجر إسـماعيل

لأبرام»، و في سفر التكوين: (الإصحاح الحادي و العشرون، الفقرة ٥) ما نصّه: «و كان إبراهيم ابن مائة سنة، حين ولد له إسحاق ابنه».

و في الفقرة ٩ و ما بعدها ما نصّه:

(٩) و رأت سارة ابن هاجر المصرئة الذي ولدتمه لإبراهميم يسمرح (١٠) فسقالت لإبراهيم: اطرد هذه الجارية و ابنها، لأنّ ابن هذه الجارية لا يرث مع ابني إسحاق (١١) فقبح الكلام جدّاً في عيني إبراهيم لسبب ابنه (٢٢) فقال الله لإبراهيم: لا يقبح في عينيك من أجل الغلام، و من أجل جاريتك، في كلّ ما تقول سارة اسمع لقولها، لأنّه بإسحاق يُدعى لك نسل (١٣) و ابن الجارية أيضاً سأجعله أمّة، لأنّه نسلك» <sup>ت</sup>إلى آخر القصّة.

فما قولكم يا أيّها اليهود المحرّفون؟! وكيف يتأتّى أن يكون إسحاق وحيداً؟! مع هذه النصوص التي هي من توراتكم التي تعتقدون صحّتها، و تزعمون أنّها ليست محرّفة!! ثمّ ما رأيكم أيّها المغترّون بروايات أنّ الذبيح إسحاق، بعد ما تأكّدتم تحريف التوراة في هذا؟ و قد دلّ القرآن الكريم، و دلّت التوراة، و رواية البخاريّ و غـيره عـلى أنّ الخـليل

- ١. و قد ذكرت القصّة في التوراة في ١٤ فقرة، فليرجع إليها من يشاء لنكون لنا الحجّة عليهم، من نفس كمتابهم المقدّس.
- ٢. و يصدّق هذاكتاب الله الشاهد على الكتب السماويّة كلّها، قوله سبحانه حكاية لمقالة إبراهيم، وإسماعيل فلتَرْق بعد أن بنيا البيت: ﴿ وَيُنا وَ اجتلنا مُسلِمَيْنِ لَكَ وَ مِن ذَرَيْتِنا أُمَّةً مُسلِمَةً لَكَ ﴾ و لو أنّ اليهود وعوا ما جاء في التوراة و القرآن، لعلموا أنه ستكون أمّة لها شأنها من نسل إسماعيل، و لما حسدوا المسلمين على هذا الفضل.

٦٩٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

إبراهيم الله أسكن هاجر و ابنها عند مكان البيت المحرّم؛ حيث بنى فيما بعد، و قامت مكّة بجواره. و قد عبّرت التوراة بأنّهما كانا في بريّة فاران، و فاران هي مكّة، كما يعبّر عنها في العهد القديم. و هذا هو الحقّ في أنّ قصّة الذبح كان مسرحها بمكّة و منى، و فيها يـذبح الحُجّاج ذبائحهم اليوم. و قد حرّف اليهود النصّ الأوّل و جعلوه «جبل المريا»، و هو الذي تقع عليه مدينة أورشليم القديمة \_مدينة القدس اليوم\_ليتمّ لهم ما أرادوا، فأبى الحقّ إلّ

و قد ذكر ابن كثير: أنّ في بعض نسخ التوراة «بِكرك» ` بدل «وحيدك» و هو أظهر في البطلان، و أدلّ على التحريف؛ إذ لم يكن إسحاق بِكراً للخليل بنصّ التوراة، كما ذكرنا آنفاً.

## الذبيح هو إسماعيل ﷺ

و الحقّ أنّ الذبيح هو إسماعيل الله، و هو الذي يدلّ عليه ظواهر الآيات القـرآنـيّة، و الآثار عن الصحابة و التابعين، و منها ما له حكم الرفع بتقرير النبيّ ﷺ له.

فلا عجب أن ذهب إليه جمهرة الصحابة، و التابعين، و من بـعدهم، و أنـمّة العـلم و الحديث، منهم الصحابة النجباء، و السادة العلماء: الإمام أمير المؤمنين عليّ للله، و سعيد ابن جبير، و مجاهد، و الشعبيّ، و الحسن البصريّ، و محمّد بن كعب القرظيّ، و سعيد بن المسيّب، و الإمام أبو جعفر محمّد الباقر للله، و أبو صالح، و الربيع بن أنس، و أبو عمرو ابن العلاء، و أحمد بن حنبل و غيرهم، و هو إحدى الروايتين، و أقواهما عن ابن عبّاس. و في زاد المعاد لابن القيّم: أنّه الصواب عند علماء الصحابة و التابعين فمن بعدهم.

و هذا الرأي هو المشهور عند العرب قبل البعثة، نقلوه بالتواتر جيلاً عن جيل، و ذكره أميّة بن أبي الصلت في شعر له.

قال: و لا خلاف بين النسّابين أنّ عدنان من وِلْد إسماعيل ﷺ، و إسماعيل هو القول الصواب عند علماء الصحابة و التابعين و من بعدهم. و أمّا القول بأنّه إسحاق فباطل من

أول مولود يولد للشخص. راجع: تغيير إن كثير، ج٤، ص١٤.

. آفات التفسير بالمأثور / ٦٩٩

عشرين وجهاً. قال ابن تيميّة: هذا القول متلقّى عن أهل الكتاب، مع أنّــه بــاطل بــنصّ كتابهم، فإنّ فيه: «إنّ الله أمر إبراهيم بذبح ابنه بكره»، و في لفظ «وحيده» و لا يشكّ أهل الكتاب مع المسلمين أنّ إسماعيل هو بكر أولاده، و الذي غرّ هؤلاء أنّه في التوراة التي بأيديهم: «اذبح ابنك إسحاق». قال: و هذه الزيادة من تحريفهم و كذبهم؛ لأنّها تــناقض قوله: «اذبح بكرك و وحيدك»، و لكنّ اليهود حسدت بني إسماعيل على هذا الشـرف، و أحبّوا أن يكون لهم، و أن يسوقوه إليهم، و يختاروه لأنفسهم دون المسلمين، و يأبى الله إلّا أن يجعل فضله لأهله.

و كيف يسوغ أن يقال: إنّ الذبيح إسحاق؟ و الله تعالى قد بشّر أمّ إسحاق به، و بابنه يعقوب، قال تعالى: ﴿فَبَشَّرناها بِإِسحاقَ وَ مِن وَراءِ إِسحاقَ يَعقوبَ﴾ \

فمحال أن يبشّرها بأن يكون لها ولد، و للولد ولد، ثمّ يأسر بدنبحه. و لا ريب أنّ يعقوب الله داخل في البشارة، و يدلّ عليه أيضاً أنّ الله ذكر قصّة إيراهيم و ابنه الذبيح في سورة الصافّات، ثمّ قال دبعدها۔: **لور بَشَرنا، بإسحاق** نَب**يّاً مِنَ المُتَالِحِينَ»** <sup>7</sup>. و هذا ظاهر جداً في أنّ المُبشَّر به غير الأوّل، بل هو كالنصّ فيه، و غير معقول في أفصح الكلام و أبلغه أن يُبشِّر بإسحاق بعد قصّة يكون فيها هو الذبيح، فتعيّن أن يكون الذبيح غيره.

و أيضاً فلا ريب أنّ الذبيح كان بمكّة؛ و لذلك جُعلت القرابين يوم النحر بها، كما جُعل السعي بين الصفا و المروة، و رمي الجمار تذكيراً لشأن إسماعيل و أمّد، و إقامته لذكر الله، و معلوم أنّ إسماعيل و أمّه هما اللذان كانا بمكّة دون إسحاق و أمّه.

و لو كان الذبح بالشام كما يزعم أهل الكتاب؛ لكانت القرابين و النحر بالشام، لا بمكّة، و أيضاً فإنّ الله سبحانه سمّى الذبيح حليماً؛ لأنّه لا أحلم ممّن أسلم نفسه للذبح طاعة لربّه، و لمّا ذكر إسحاق سمّاه عليماً: **﴿قالوا لا تَخَف وَ بَشَروهُ بِفُلامٍ عَليمٍ»**؟. و هذا إسحاق بلا ريب؛ لأنّه من امرأته و هي المبشّرة به، و أمّا إسماعيل فمن السرية<sup>2</sup>، و أيضاً فلانّهما

۲. الصافًات (۲۷): ۱۱۲.

- ۱. هود (۱۱): ۷۱.
- ٣. الذاربات (٥١); ٢٨.

أي الجارية.

۷۰۰ / التفسير و المفسّرون (ج۲) .

بُشّرا به على الكبر و اليأس من الولد، فكان ابتلاؤهما بذبحه أمراً بعيداً، و أمّا إسماعيل فإنّه وُلِدَ قبل ذلك... إلى آخر ما قال .

\* \* \*

٢٢. الإسرائيليّات في قصّة داود ﷺ

و من الإسرائيليّات التي تخلّ بمقام الأنبياء، و تُـنافي عـصمتهم، مـا ذكـره بـعض المفسّرين في قصّة سيّدنا داودﷺ عند تفسير قوله تعالى:

﴿ قُلْ أَتَاكَ نَبَأُ الحَصمِ إِذْ تَسَوَّرُوا الجَرَابَ إِذْ دَخَلُوا عَلَىٰ دارُدَ فَنَزِعَ مِنهُم قالوا لا تَخْف خُصانِ بَعَىٰ بَعَضُنا عَلَىٰ بَعَضٍ فَاحكُم بَينَنا بِالحَقُّ وَ لا تُسْطِط وَ اهدِنا إِلَىٰ سَواءِ الصَّراطِ إِنَّ هٰذا أَخي لَهُ تِسعٌ وَ تِسعونَ نَعجَةً وَ لِيَ نَعجَةُ واحِدَةً قَقَالَ أَكْفِلنها ﴿ وَ عَزَّتِي ﴾ فِي الخِطابِ قالَ لَدَد ظَلَمَكَ بِسُوْالِ نَعجَتِكَ إِلَىٰ نِعاجِهِ وَ إِنَّ تَنْبِعَةً واحِدَةً قَقَالَ أَكْفِلنها ﴿ وَ عَزَّتِي ﴾ فِي الخِطابِ قالَ لَدَد ظَلَمَكَ بِسُوْالِ نَعجَتِكَ إِلَىٰ نِعاجِهِ وَ إِنَّ تَعْبَةُ واحِدَةً قَقَالَ أَكْفِلنها ﴿ وَ عَزَّتِي ؟ لَمَنوا وَ عَبِلُوا الصَّالِحَاتِ وَ قَلْيلُ مَا هُمَ وَ ظَنَّ دَارُدُ أَنَّا فَتَنَاهُ قَاسَتَغَفَرَ رَبَّهُ وَ خَرَّ راكِعاً وَ آنَابَ مَنوا وَ عَبِلُوا الصَّالِحَاتِ وَ قَلْيلُ ما هُمَ وَ ظَنَّ دَارُدُ أَنَّا فَتَنَاهُ قَاسَتَغَفَرَ رَبَّهُ وَ خَرَ راكِعاً وَ أَنَابَ مَنوا وَ عَبِلُوا الصَّالِحَاتِ وَ قَلْيلُ ما هُمَ وَ ظَنَّ دَارُدُ أَنَّا فَتَنَاهُ قَاسَتَغَفَرَ رَبَّهُ وَ خَرُ راكِعاً وَ أَنَابَ مَنوا لَهُ ذَلِكَ وَ إِنَّ لَهُ عَندَنا لَوُلَىٰ وَ عُسَنَ مَابٍ ﴾ \*

فقد ذكر ابن جرير، و ابن أبي حاتم، و البغوي، و السيوطيّ في الدر المنثور<sup>6</sup> من الأخبار ما تقشعرّ منه الأبدان، و لا يوافق عقلاً، و لا نقلاً، عن ابن عبّاس، و مجاهد، ووهب بن منبّه، و كعب الأحبار، و السدّيّ، و غيرهم ما مُحصَّلها: أنّ داود الله حدّت نفسه؛ إن ابتُلي أن يعتصم، فقيل له: إنّك ستبتلي و ستعلم اليوم الذي تبتلي فيه، فخذ حذرك، فقيل له: هذا اليوم الذي تبتلي فيه، فأخذ الزبور<sup>7</sup>، و دخل المحراب، و أغلق بابه، و أقعد خادمه على الباب، و قال: لا تأذن لأحد اليوم. فبينما هو يقرأ الزبور، إذ جاء طائر مذهّب يدرج بين يديه، فدنا منه، فأمكن أن يأخذه، فطار فوقع على كوّة المحراب، فذا

٢. أكغلنيها: ضمّها إلى. د المعاد لابن قيم، ج ١، ص ١٣-١٤ ٣. عزّني: غلبني في القول لقوّته، و جاهه و ضعفي. ٥. الدرّ المتلور، ج ٥، ص ٢٠٠٠. ٤. ص (٣٨): ٢١ ـ ٢٥. ٦. كتاب داود الثلا.

منه ليأخذه، فطار، فأشرف عليه لينظر أين وقع، فإذا هو بامرأة عند بركتها تختسل من الحيض، فلمّا رأت ظلّه نفضت شعرها، فغطّت جسدها به، و كان زوجها غازياً في سبيل الله، فكتب داود إلى رأس الغزاة: أن اجعله في حملة التابوت ، و كان حملة التابوت إمّا أن يُفتح عليهم، و إمّا أن يُقتلوا، فقدّمه في حملة التابوت، فقُتل.

و في بعض هذه الروايات الباطلة: أنّه فعل ذلك ثلاث مرّات، حتّى قُتل في الثالثة، فلمّا انقضت عدّتها، خطبها داودللهُ:، فتسوّر عليه العلكان، وكان ماكان، ممّا حكاه الله تعالى.

و لم يقف الأمر عند هذه الروايات الموقوفة عن بعض الصحابة و التابعين، و مسلمة أهل الكتاب، بل جاء بعضها مرفوعاً إلى النبيَّ الثيَّةِ.

قال صاحب الدرّ: و أخرج الحكيم الترمذيّ في نوادر الأصول، و ابن جرير، و ابن أبي حاتم بسند ضعيف، عن أنس على قال سمعت رسول الله تشتي يقول: «إنّ داود على حين نظر إلى المرأة، قطع على بني إسرائيل، و أوصى صاحب الجيش، فقال: إذا حضر العدوّ فقرّب فلاناً بين يدي التابوت»، و كان التابوت في ذلك الزمان يستنصر به من قدم بين يدي التابوت، لم يرجع حتى يقتل أو ينهزم معه الجيش، فقتل، و تزوّج المرأة، و نزل الملكان على داود للله فسجد، فمكث أربعين ليلة ساجداً، حتى نبت الزرع من دموعه على رأسه، فأكلت الأرض جبينه، و هو يقول في سجوده: «ربّ زلّ داود زلّة أبعد ممّا بين المشرق و المغرب، ربّ إن لم ترحم ضعف داود، و تغفر ذنوبه جعلت ذنبه حديثاً في و قد عرفت أنّ الله عدل لا يميل، فقال: يا دود زلّة أبعد ممّا بين المخلوق من بعده. فجاء جبريل عليه من بعد أربعين ليلة، فقال: يا داود إنّ الله قد غفر لك، على رأسه، فأكلت الأرض جبينه، و هو يقول في سجوده: «ربّ زلّ داود إنّ أله قد غفر لك، على رأسه، فأكلت الأرض جنينه، و هو يقول في سجوده: هوب زلّ داود زلّة أبعد ممّا بين على رأسه، فأكلت الأرض جنينه، و هو يقول في سجوده: هرب زلّ داود زلّة أبعد ممّا بين على رأسه، فأكلت الأرض جنينه، و هو يقول في سجوده، ورب ترلّ داود زلّة أبعد ممّا بين على رأسه، فأكلت الأرض جنينه، و هو يقول في سجوده، ورب ترلّ داود زلّة أبعد ممّا بين على رأسه، فأكلت الأرض جنينه، و هو يقول في سجوده، ورب ترلّ داود و زلّة أبعد منا بين المخلوق من بعده. فجاء جبريل عليه من بعد أربعين ليلة، فقال: يا داود إنّ الله قد غفر لك، و قد عرفت أنّ الله عدل لا يميل، فكيف بفلان إذا جاء يوم القيامة، فقال: يا ربّ دمي الذي عند داود، قال جبريل: ما سألت ربّك عن ذلك، فإن شئت لأفعلن، فيقال: نعم، فيقر عند داود، قال جبريل: ما سألت ربّك عن ذلك، فإن شئت لأفعلن، فعال: داه، فقال الذي ما مند يورب أور عان الذي

١. صندوق فيه بعض مخلفات أنبياء بني إسرائيل، فكانوا يقدّمونه بين يدى الجيش كي ينصروا. ٢. هي هكذا في الدرّ المتور، و في تفسير البغوى، ج٤، ص٦٢: فاهتمّ فقطع. و في بعض النسخ: فهم أن يجمع.

۲۰۲ / التفسير و المفسرون (ج۲) .

عند داود، فيقول: هو لك يا ربّ، فيقول: فإنّ لك في الجنّة ما شئت، و ما اشتهيت عوضاً. و قد رواها البغويّ أيضاً عن طريق الثعلبيّ ، و الرواية منكرة مختلقة على الرسول. و في سند هذه الرواية المختلقة على رسول الله تشيَّتُ ابن لهيعة، و هو مضعف في الحديث، و في سندها أيضاً يزيد بن أبان الرقاشيّ، كان ضعيفاً في الحديث.

و قال فيه النسائتيّ، و الحاكم أبو أحمد: إنّه متروك، و قال فيه ابن حبّان: كان من خيار عباد الله، من البكّائين بالليل، غفل عن حفظ الحديث شغلاً بالعبادة، حتّى كان يقلب كلام الحسن يجعله عن أنس عن النبيّ ﷺ، فلا تحلّ الرواية عنه إلّا على جهة التعجّب <sup>ت</sup>.

و قال العلّامة ابن كثير في تغسيره: «و قد ذكر المفسّرون هاهنا قصّة؛ أكثرها مأخوذ من الإسرائيليّات، و لم يثبت فيها عن المعصوم حديث يـجب اتّـباعد، و لكــن روى ابــن أبي حاتم هنا حديثاً لا يصحّ سنده؛ لأنه من رواية يزيد الرقاشيّ، عن أنسﷺ، و يزيد و إن كان من الصالحين، لكنّه ضعيف الحديث عند الأئمّة»<sup>7</sup>.

و من ثمّ يتبيّن لنا كذب رفع هذه الرواية المنكرة إلى رسول الله تلقيمي و لا نكاد نصدّق ورود هذا عن المعصوم، و إنّما هي اختلافات، و أكاذيب من إسرائيليّات أهل الكتاب، و هل يشكّ مؤمن عاقل يقرّ بعصمة الأنبياء، في استحالة صدور هذا عن داود للله، شمّ يكون على لسان مَن؟ على لسان مَن كان حريصاً على تنزيه إخوانه الأنبياء عمّا لا يليق بعصمتهم، و هو نبيّنا محمّد تلقيّ و مثل هذا التدبير السيّئ، و الاسترسال فيه على ما رووا، لو صدر من رجل من سوقة الناس و عامّتهم، لاعتبر هذا أمراً مستهجناً مستقبحاً، فكيف يصدر من رسول جاء لهداية الناس، زكت نفسه، و طهرت سريرته، و عصمه الله من الفواحش ما ظهر منها و ما بطن، و هو الأسوة الحسنة لمن أرسل إليهم؟ا!

و لو أنّ القصّة كانت صحيحة لذهبت بعصمة داود، و لنفرت منه الناس، و لكان لهــم العذر في عدم الإيمان به، فلا يحصل المقصد الذي من أجله أرسل الرسل، و كيف يكون

> ١. تغسير البغويّ، جـ٤، ص٢٥ ـ ٥٩؛ الدرّ المنتور، جـ٥، ص ٣٠٠ ـ ٣٠١. ٢. تهذيب النهذيب، جـ١١، ص ٣٠٩. ٢. تهذيب النهذيب، جـ١١، ص ٣٠٩.

على هذه الحال من قال الله تعالى في شأنه: ﴿وَ إِنَّ لَهُ عِندَنا لَزُلُنَىٰ وَ حُسنَ مَآبٍ ؟ قال ابن كثير في تفسيرها: «و إنّ له يوم القيامة لقربة يقرّبه الله الله يها و حسن مرجع، و هو الدرجات العالية في الجنّة لنبوّته و عدله التامّ في مُلكه، كما جاء في الصحيح: «المقسطون على منابر من نور عن يمين الرحمان، وكلتا يديه يمين، الذين يقسطون في أهليهم، و ما ولوا»، و قال رسول الله تلكيّني : «إنّ أحبّ الناس إليّ يوم القيامة و أقربهم منّي مجلساً إمام عادل، و إنّ أبغض الناس إليّ يوم القيامة، و أشدتهم عداباً إمام جاءر أوربهم منّي مجلساً إمام والترمذيّ .

و لكي يستقيم هذا الباطل قالوا: إنّ المراد بالنعجة هي المرأة، و أنّ القـصّة خـرجت مخرج الرمز و الإشارة، و رووا: أنّ الملكين لمّا سمعا حكم داود، و قضاءه بظلم صاحب التسع و التسعين نعجة لصاحب النعجة، قالاله: و ما جزاء من فعل ذلك؟ قال: يقطع هذا، و أشار إلى عنقه. و في رواية: «يضرب من هاهنا، و هاهنا، و هاهنا» و أشار إلى جبهته، و أنفه، و ما تحته، فضحكا، و قالا، «أنت أحق بذلك منه، ثمّ صعدا».

و ذكر البغويّ في تفسير، و غير، عن وهيد بن منبه: أنّ داود لمّا تاب الله عليه بكى على خطيئته ثلاثين سنة، لا يرقاً دمعه ليلاً و لا نهاراً، و كان أصاب الخطيئة، و هو ابن سبعين سنة، فقسّم الدهر بعد الخطيئة على أربعة أيّام: يوم للقضاء بين بني إسرائيل، و يوم لنسائه، و يوم يسيح في الفيافي، و الجبال، و السواحل، و يوم يخلو في دار له فيها أربعة آلاف محراب، فيجتمع إليه الرهبان فينوح معهم على نفسه، فيساعدونه على ذلك. فإذا كان يوم نياحته يخرج في الفيافي، فيرفع صوته بالمزامير، فيبكي، و يبكي معه الشجر، و الرمال، و الطير، و الوحش، حتّى يسيل من دموعهم مثل الأنهار، ثمّ يجيء إلى الجبال فيرفع صوته بالمزامير، فيبكي، و تبكي معه الجبال، و الحجارة، و الدوابّ، و الطير، حتّى تسيل من بكائهم الأودية، ثمّ يجيء إلى الساحل فيرفع صوته بالمزامير، فيبكي، و يبكي معه الشجر،

. تغبير ابن كثير، ج ٤. ص ٣٥.

٢٠٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

معه الحيتان، و دوابّ البحر و طير الماء و السباع \ و الحقّ: أنّ الآيات ليس فيها شيء ممّا ذكروا، و ليس هذا في شيء من كتب الحديث المعتمدة، و هي التي عليها المعوّل، و ليس هناك ما يصرف لفظ النعجة من حقيقته إلى مجازه، و لا ما يصرف القصّة عن ظاهرها إلى الرمز و الإشارة.

و ما أحسن ما قال الإمام القاضي عياض: «لا تلتفت إلى ما سطّره الإخباريّون من أهل الكتاب، الذين بدّلوا، و غيّروا، و نقله بعض المفسّرين، و لم ينصّ الله تعالى على شيء من ذلك في كتابه، و لا ورد في حديث صحيح، و الذي نصّ عليه في قصّة داود: ﴿وَ ظَنَّ دَاوُدُ أَمَّا فَتَنَاهُ﴾ و ليس في قصّة داود، و أوريا خبر ثابت <sup>1</sup>.

و المحقّقون ذهبوا إلى ما ذهب إليه القاضي، قال الداوديّ: ليس في قصّة داود و أوريا خبر يثبت، و لا يظنّ بنبيّ محبّة قتل مسلم، و قد روي عن الإمام أمير المؤمنين ﷺ أنّه قال: من حدّث بحديث داود على ما يرويه القُصّاص جلّدته مائة و ستّين جلدة، و ذلك حدّ الفرية على الأنبياء <sup>7</sup>، و هو كلام مقبول و مرويّ عن الإمام الصادقﷺ أيضاً<sup>3</sup>.

التفسير الصحيح للآيات

و إذا كان ما روي من الإسرائيليّات الباطلة التي لا يجوز أن تفسّر بها الآيات، فــما التفسير الصحيح لها إذاً؟

و الجواب: أنّ داودﷺ كان قد وزّع مهامّ أعماله، و مسؤوليّاته نحو نفسه، و نحو الرعيّة على الأيّام، و خصّ كلّ يوم بـعمل، فـجعل يـوماً للـعبادة، و يـوماً للـقضاء و فـصل الخصومات، و يوماً للاشتغال بشؤون نفسه و أهله، و يوماً لوعظ بني إسرائيل.

ففي يوم العبادة بينما كان مشتغلاً بعبادة ربّه في محرابه، إذ دخل عليه خصمان تسوّرا

٢. تفسير البغوي، ج٤، ص٥٥ ٥٥.
 ٢. الشفايالتعريف بحقوق المصطفى، ج٢، ص١٥٨.
 ٣. لأنَّ حدَّ الفَذَف لغير الأنبياء ثمانين، قرأى تلى تضعيفه بالنسبة إلى الأنبياء و في الكذب عليهم رمى لهم بما
 ٣. لأنَّ حدَّ الفَذف لغير الأنبياء ثمانين، قرأى تلى تضعيفه بالنسبة إلى الأنبياء و في الكذب عليهم رمى لهم بما
 ٣. لأنَّ حدَّ الفَذف لغير الأنبياء ثمانين، قرأى تلى تضعيفه بالنسبة إلى الأنبياء و في الكذب عليهم رمى لهم بما
 ٣. لأنَّ حدَّ الفَذف لغير الأنبياء ثمانين، قرأى تلى تضعيفه بالنسبة إلى الأنبياء و في الكذب عليهم رمى لهم بما
 ٣. لأنَّ حدَّ الفَذف لغير الأنبياء ثمانين، قرأى تلى تضعيفه بالنسبة إلى الأنبياء و في الكذب عليهم رمى لهم بما
 ٣. لأنَّ حدَّ الفَذف لغير الأنبياء ثمانين، قرأى تلكى تضعيفه بالنسبة إلى الأنبياء و في الكذب عليهم رمى لهم بما
 ٣. لأنَّ حدَّ الفَذف لغير الأنبياء ثمانين، قرأى تلكى تضعيفه بالنسبة إلى الأنبياء و في الكذب عليهم رمى لهم بما
 ٣. لأنَ حدَّ الفَذف لذاود بالتعذي على حرمات الأعراض و التحايل في سببل ذلك.
 ٢. راجع: مجمع اليان، ج٥، ص٢٤، القذود بالتعان، حدَ ٢٠ ص٢٩، رقم ٦

عليه من السور، و لم يدخلا من المدخل المعتاد، فارتاع منهما، و فزع فزعاً لا يليق بمثله من المؤمنين، فضلاً عن الأنبياء المتوكّلين على الله غاية التوكّل، الواثقين بمحفظه، و رعايته، و ظنّ بهما سوءاً، و أنّهما جاءا ليقتلاه، أو يبغيا به شرّاً، و لكن تبيّن له أنّ الأمر على خلاف ما ظنّ، و أنّهما خصمان جاءا يحتكمان إليه. فلمّا قضى بينهما، و تبيّن له أنّهما بريئان ممّا ظنّه بهما، استغفر ربّه، و خرّ ساجداً لله تعالى تحقيقاً لصدق توبته و الإخلاص له، و أناب إلى الله غاية الإنابة.

و مثل الأنبياء في علوّ شأنهم، و قوّة ثقتهم بالله و التوكّل عليه أن لا تُعلّق نفوسهم بمثل هذه الظنون بالأبرياء، و مثل هذا الظنّ و إن لم يكن ذنباً في العادة، إلّا أنّه بالنسبة للأنبياء يعتبر خلاف الأولى و الأليق بهم، و قديماً قيل: «حسنات الأبرار سيّتات المقرّيين»، فالرجلان خصمان حقيقة، و ليسا ملكين كما زعموا، و النعاج على حقيقتها، و ليس ثمّة رموز و لا إشارات.

و هذا التأويل هو الذي يوافق نظم القرآن و يتفق و عصمة الأنبياء، فالواجب الأخذ به. و نبذ الخرافات و الأباطيل، التي هي من صنع بني إسرائيل، و تلقّفها القُصّاص و أمثالهم متن لا علم عندهم، و لا تمييز بين الغتّ و السمين.

٢٣. الإسرائيليّات في قصّة أيوب ﷺ

و من القصص التي تزيّد فيها المتزيّدون، و استغلّها القصّاصون، و أطلقوا فيها لخيالهم العنان: قصّة سيّدنا أيّوبﷺ، فقد رووا فيها ما عصم الله أنبياءه عنه. و صوّروه بـصورة لا يرضاها الله لرسول من رسله.

فقد ذكر بعض المفسّرين عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَ اذْكُر عَبدَنا أَيُّوبَ إِذْ نادىٰ رَبَّهُ أَنِّي مَشَيْ الشَّيطانُ بِنُصبٍ وَ عَذابٍ اركُض بِرِجلِكَ هٰذا مُغتَسَلُ بارِدٌ وَ شَرابٌ وَ وَهَبنا لَهُ أَهلَهُ وَمِثلَهُم مَعَهُم رَحمَةً مِنَّا وَ ذِكرى لِأُولِي الأَلبابِ وَ خُذ بِيَدِكَ ضِغْناً فَاضْرِب بِهِ وَ لا تَحنَت إِنّا

۲۰٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢).

وَجَدناهُ صابِراً نِعمَ العَبدُ إِنَّهُ أَوَّابُ \ . ذكر السيوطيّ في الدرّ المنثور و غيره، عن قتادة الله في قوله تعالى: ﴿وَ اذكُر عَبدَنا أَيَّوبَ...)، قال: ذهاب الأهل و المال، و الضرّ الذي أصابه في جسده، قال: ابتلى سبع سنين و أشهُراً، فألقي على كناسة بني إسرائيل، تختلف الدوابّ في جسده، ففرّج الله عنه، و أعظم له الأجر، و أحسن.

قال: و أخرج أحمد في الزهد، و ابن أبي حاتم، و ابن عساكر عن ابن عبّاس، قال: إنّ الشيطان عرج إلى السماء فقال: يا ربَّ سلَّطني على أيُّوب على الله: قد سلَّطتك على ماله، و ولده، و لم أسلُّطك على جسده، فنزل، فجمع جنوده، فقال لهم: قد سلُّطت على أيُّوب ﷺ فأروني سلطانكم، فصاروا نيراناً، ثمَّ صاروا ماءً، فبينما هم بـالمشرق إذا هـم بالمغرب، و بينما هم بالمغرب إذا هم بالمشرق، فأرسل طائفة منهم إلى زرعه، و طائفة إلى أهله، و طائفة إلى بقره، و طائفة إلى غنيه، و قال: إنَّه لا يعتصم منكم إلَّا بالمعروف، فأتوه بالمصائب، بعضها على بعض، فجاء صاحب الزرع، فقال: يا أيّوب، ألم تر إلى ربّك، أرسل على زرعك عدوّاً، فذهب به. و جاء صحب الإبل، و قال: ألم تر إلى ربّك، أرسل على إيلك عدوّاً، فذهب بها. ثمَّ جاءً صاحبُ البقر، فقال: ألم تر إلى ربِّك، أرسل على بـقرك عدوّاً، فذهب بها. و تفرّد هو ببنيه، جمعهم في بيت أكبرهم، فبينما هم يأكلون، و يشربون، إذ هبّت ريح، فأخذت بأركان البيت، فألقته عليهم، فجاء الشيطان إلى أيّوب بصورة غلام، فقال: يا أيّوب، ألم تر إلى ربّك جمع بنيك في بيت أكبرهم، فبينما هم يأكلون، و يشربون، إذ هبّت ريح، فأخذت بأركان البيت، فألقته عليهم. فلو رأيتهم حين اختلطت دماؤهم و لحومهم بطعامهم، و شرابهم. فقال له أيُّوب: أنت الشيطان، ثمَّ قال له: أنَّا اليَّـوم كَـيوم ولدتني أمّي، فقام، فحلق رأسه، و قام يصلّي، فرنّ إيليس رنّة سمع بها أهل السماء، و أهل الأرض، ثمّ خرج إلى السماء، فقال: أي ربّ، إنَّه قد اعتصم، فسلَّطني عليه، فاإنَّى لا أستطيعه إلّا بسلطانك، قال: قد سلَّطتك على جسده، و لم أسلِّطك على قلبه، فنزل، فنفخ

۱. ص (۳۸): ٤٤-٤١.

تحت قدمه نفخة، قرح ما بين قدميه إلى قرنه، فصار قرحة واحدة، و ألقى على الرماد، حتّى بدا حجاب قلبه، فكانت امرأته تسعى إليه، حتّى قالت له: أما ترى يا أيّوب قد نزل بي والله من الجهد و الفاقة ما إن بعت قروني برغيف، فأطعمك، فادع الله أن يشفيك، و يريحك، قال: ويحك، كنّا في النعيم سبعين عاماً، فاصبري حتّى نكون في الضرّ سبعين عاماً، فكان في البلاء سبع سنين، و دعا، فجاء جبريل ظلّا يوماً فأخذ بيده، ثمّ قال: قم، فقام، فنحاه عن مكانه، و قال: اركض برجلك، هذا مغتسل بارد و شراب، فركض برجله، فقام، فنحاه عن مكانه، و قال: اركض برجلك، هذا مغتسل بارد و شراب، فركض برجله، فنبعت عين، فقال: اغتسل، فاغتسل منها، ثمّ جاء أيضاً، فقال: اركض برجلك فنبعت عين أخرى، فقال له: اشرب منها، و هو قوله: فأركض برجلك هذا مغتسل بارد و شراب، فركض برجله، أخرى القلاب الله عنه مكانه، و مو قوله: في بعلي في ناحية، و جاءت امرأته، فلم تعرفه، و ألبسه الله حلّة من الجنّة. فتنحتى أيوب، فجلس في ناحية، و جاءت امرأته، فلم تعرفه، و ألبسه الله حلّة من الجنة. فتنحتى أيوب، فعلس في ناحية، و جاءت امرأته، فلم تعرفه، و مناته، فتحان يا عبد الله، أين المبتلى الذي كان هنا؟ لعل الكلاب ذهبت به، أو الذئاب، و جعلت و مناسه الله منه، أين المبتلى الذي كان هنا؟ لعل الكلاب ذهبت به، أو الذئاب، و جعلت و مناسه معهم أي

قال: و أخرج أحمد في الزهد، عن عبد الرحمان بن جبير في الا: ابتلي أيّوب بماله، و ولده، و جسده، و طُرح في المزبلة، فجاءت امرأته تخرج، فتكتسب عليه ما تُـطعمه، فحسده الشيطان بذلك، فكان يأتي أصحاب الخير و الغنى، فيقول: اطردوا هذه المرأة التي تغشاكم، فإنّها تُعالج صاحبها، و تلمسه بيدها، فالناس يتقذّرون طعامكم من أجـلها، فجعلوا لا يدنونها منهم، و يقولون: تباعدي و نحن نُطعمك، و لا تقربينا.

و قد ذكر ابن جرير، و ابن أبي حاتم الكثيرَ من هذه الروايات في تفسيريهما، منها: ما هو موقوف، و بعضها مرفوع إلى النبيّ تَلَقَّقُ ، وكذلك ذكر ابن جرير، و البغويّ، و غيرهما، عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَ أَيُوبَ إِذِ نَادَىٰ رَبَّـهُ أَنِّي مَشَـنِيَ الظُّرُ وَ أَنتَ أَرحَـمُ الرَّاحِـينَ فَاسْتَجَيْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا ما بِهِ مِن ضُرُّ وَ آتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَ مِثْلَهُم مَعَهُم رَحَةً مِن عِندِنا وَ ذِكْرَىٰ

۱. الدرّ المتور، ج۵، ص ۳۱۵ و ۳۱۲.

۲۰۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲) –

لِلعابِدينَ ﴾ ( الكثير من الإسرائيليّات.

فقد رويا قصّة أيّوب و بلائه عن وهب بن منبّه، في بضع صحائف، و قد التبس فيها الحقّ بالباطل، و الصدق بالكذب؟.

و قال ابن كثير في تفسير. عند هذه الآية: «و قد روي عن وهب بن منبّه فسي خـبر. ـ يعني أيّوبـ قصّة طويلة، ساقها ابن جرير، و ابن أبي حاتم بالسند عنه، و ذكرها غير واحد من متأخّري المفسّرين، و فيها غرابة، تركناها لحال الطول.

و من العجيب أنّ الحافظ ابن كثير وقع فيما وقع فيه غيره في قصّة أيّوب، من ذكـر الكثير من الإسرائيليّات و لم يعقب عليه <sup>7</sup>، مع أن عهدنا به أنّه لا يذكر شيئاً من ذلك إلّا و ينبّه على مصدره، و من أين دخل في الرواية الإسلاميّة، و لا أظنّ أنّه يرى في هذا أنّه ممّا تباح روايته!!

فقد ذكر أنّه يقال: إنّه أصيب بالحدام في سائر بدنه، و لم يبق منه سليم سوى قىلبه ولسانه، يذكر بهما الله تخذ حتى عاقة الجليس، و صار منبوذاً في ناحية من البلد، و لم يبق أحد من الناس يحنو عليه غير روجته، و تحمّلت في بلائه ما تحمّلت، حتّى صارت تخدم الناس، بل قد باعت شعرها بسبب ذلك، ثمّ قال: و قد روي، أنّه مكث في البلاء مدّة طويلة، ثمّ اختلفوا في السبب المهيّج له على هذا الدعاء، فقال الحسن \_ يعني البصريّ و قتادة: ابتُلي أيّوب عليه صنين و أشهراً؛ ملقى على كناسة بني إسرائيل، تختلف الدوابّ في جسده، ففرّج الله عنه، و أعظم له الأجر، و أحسن عليه الثناء. و قال وهب بن منبّه: مكث في البلاء ثلاث سنين، لا يزيد و لا ينقص. و قال السدّيّ: تساقط لحم أيّوب، حتّى لم يبق إلّا العصب و العظام. ثمّ ذكر قصّة طويلة.

ثمَّ ذكر ما رواه ابن أبي حاتم بسنده، عن الزهريّ، عن أنس بن مالك: أنَّ النبيَّ ﷺ قال: «إنَّ نبيّ الله أيّوب لبث به بلاؤُه ثماني عشرة سنة، فرفضه القريب و البعيد، إلّا رجلين

۲. تغمیر این کثیر، ج۳، ص۱۸۸-۱۹۰.

٢. تفسير البغوي، ج٣، ص٢٥٦-٢٦٤.

١. الأنبياء (٢١): ٨٣ و ٨٤.

من إخوانه، كانا من أخص إخوانه له، كانا يغدوان إليه و يروحان، فقال أحدهما لصاحبه: تعلم \_والله\_ لقد أذنب أيّوب ذنباً ما أذنبه أحد من العالمين، فقال له صاحبه: و ما ذاك؟ قال: منذ ثماني عشرة سنة لم يرحمه الله، فيكشف ما به. فلمّا راحا إليه لم يصبر الرجل حتّى ذكر ذلك له، فقال أيّوب للله: ما أدري ما تقول، غير أنّ الله كلا يعلم أنّي كنت أمرّ على الرجلين يتنازعان، فيذكران الله، فأرجع إلى بيتي، فأُكفّر عنهما كراهية أن يذكرا الله إلا في حقّ. قال: وكان يخرج في حاجته، فإذا قضاها أمسكت امرأته بيده، حتّى يبلغ، فلمّا كان ذات يوم أبطأت عليه، فأوحى الله إلى أيّوب في مكانه: أن اركض برجلك هذا مغتسل بارد و شراب».

و قال ابن كثير: رَفْع هذا الحديث غريب جدّاً ، و قال الحافظ ابن حجر: و أصحّ ما ورد في قصّته ما أخرجه ابن أبي حاتم و ابن جرير، و صحّحه ابن حبّان و الحاكم، بسند عن أنس: أنَّ أيّوب ... ثمّ ذكر مثل ذلك.

و المحقّقون من العلماء على أن نسبة هذا إلى المعصوم المشير إمّا من عسل بعض الوضّاعين الذين يركبون الأسانيد للمتون، أو من غلط بعض الرواة، و أنّ ذلك من إسرائيليّات بني إسرائيل و افتراءاتهم على الأنبياء. على أنّ صحّة السند في مصطلحهم لا تنافي أنّ أصله من الإسرائيليّات، و ابن حجر على مكانته في الحديث ربّما يوافق على تصحيح ما يخالف الأدلّة العقليّة و النقليّة، كما فعل في قصّة الغرانيق، و هاروت و ماروت، و كلّ ما روي موقوفاً أو مرفوعاً لا يخرج عمّا ذكره وهب بن منبّه، في قصّة أيّوب، التي أشرنا إليها آنفاً، و ما روي عن ابن إسحاق أيضاً، فهو ممّا أُخذ عن وهب، و غيره.

و هذا يدلّ أعظم الدلالة على أنّ معظم ما روي في قصّة أيّوب ممّا أُخذ عــن أهــل الكتاب الذين أسلموا، و جاء القصّاصون المولَعون بالغرائب، فزادوا فــي قـصّة أيّــوب، و أذاعوها، حتّى اتّخذ منها الشحّاذون، و المتسوّلون وسيلة لاسترقاق قــلوب النــاس،

۱. نخسیو این کثیر، ج۲، ص۱۸۹.

٧١٠/ التفسير و المفسّرون (ج٢) -

و استدرار العطف عليهم.

الحقّ في هذه القصّة

و قد دلّ كتاب الله الصادق، على لسان نبيّه محمّد الصادق، على أنّ الله تبارك و تعالى ابتلى نبيّه أيّوب لللا في جسده، و أهله، و ماله، و أنّه صبر حتّى صار مضرب الأمثال في ذلك، و قد أثنى الله عليه هذا الثناء المستطاب، قال عزّ شأنه: ﴿إِنَّا وَجَدناهُ صابِراً نِعمَ العَبدُ إِنَّهُ أَوَّابَ»، فالبلاء ممّا لا يجوز أن يشكّ فيه أبداً، و الواجب على المسلم أن يقف عند كتاب الله، و لا يتزيّد في القصّة كما تزيّد زنادقة أهل الكتاب، و ألصقوا بالأنبياء ما لا يليق بهم، و ليس هذا بعجيب من بني إسرائيل الذين لم يتجرّأوا على أنبياء الله و رسله فحسب، بل تجرّأوا على الله تبارك و تعالى و نالوا منه، و فحشوا عليه، و نسبوا إليه ما قامت الأدلّة العقليّة و النقليّة المتواترة على استحالته عليه سبحانه و تعالى من قولهم: ﴿إِنَّ اللهُ فَعَمَرُ و رَعَنُ أَغْنِياءً» ، و قولهم: ﴿يَدُ اللهُ مَعْلُولَةُ عُلَّتَ أَيديمٍ وَ لُعِنوا عِالي من قولهم: فإنَّه اللهُ ت و الذي يجب أن نعتقده أنه ابتحالته عليه سبحانه و تعالى من قولهم: فإنَّ الله فقية الله. و الذي يجب أن نعتقده أنه ابتلى، و لكن بلاءه لم يصل إلى حدّ هذه الأديب، من أنه و الذي يجب أن نعتقده أنه ابتلى، و لكن بلاءه لم يصل إلى حدّ هذه الأكاني، من أنه أصيب بالجذام ، و أنَّ جسمه أصبح قرحة، و أنّه ألقى على كناسة بنى إسرائيل، يرعى في

جسد، الدود، و تعبث به دوابّ بني إسرائيل، أو أنَّه أصيب بمرض الجدريّ.

و أيّوبﷺ أكرم على الله من أن يُلقَى على مزبلة، و أن يصاب بمرض ينفّر الناس من دعوته، و يقرّزهم منه، و أيّ فائدة تحصل من الرسالة، و هو على هذه الحال المزريّة، التي لا يرضاها الله لأنبيائه و رسله؟.

و الأنبياء إنّما يبعثون من أوساط<sup>ع</sup> قومهم، فأين كانت عشير تد فتواريد، و تطعمه؟! بدل أن تخدم امرأته الناس، بل و تبيع ضفير تيها في سبيل إطعامه!! بل أين كان أتباعد، و المؤمنُون منه، فهل تخلّوا عنه في بلائه؟! و كيف و الإيمان ينافي

١٨ عمران (٣): ١٨١.
 ٢. المائدة (٥): ٦٤.
 ٣. الجذام: مرض من أخبث الأمراض و أقذرها.
 ٤. خيارهم و أكرمهم نسباً و عشيرة.

ذلك؟!

الحقّ أنّ نسج القصّة مُهلْهَل، لا يثبت أمام النقد، و لا يؤيّده عـقل سـليم، و لا نـقل صحيح، و أنّ ما أصيب به أيّوب من المرض إنّما كان من النوع غير المنفّر، و المقرّز، و أنّه من الأمراض التي لا يظهر أثرها على البشرة، كالروماتيزم، و أمراض المفاصل، و العظام و نحوها. و يؤيّد ذلك أنّ الله لمّا أمره أن يضرب الأرض بقدمه، فـضرب فـنبعت عـين، فاغتسل منها و شرب، فبرأ بإذن الله.

قال العلّامة الطبرسيّ: قال أهل التحقيق: إنّه لا يجوز أن يكون بصفة يستقذره الناس عليها، لأنّ في ذلك تنفيراً. فأمّا المرض و الفقر و ذهاب الأهل، فسيجوز أن يسمتحنه الله بذلك`

٢٤. الإسرائيليّات في قصّة ﴿إِرَمَ ذاتِ العِمَادِي و من الإسرائيليّات ما يذكره بعض المفسّرين كالطبريّ، و الشعلبيّ، و الزمـخشريّ، و غيرهم في تفسير قوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرْكَيْفَ فَعَلَّ رَبُّكَ بِعَادٍ إِرَمَ ذاتِ العِهادِ الَّتي لَم يُخلَق مِثلُها في البِلادِ» <sup>٢</sup>.

فقد زعموا أنّ «إرم» مدينة، و ذكروا في بنائها و زخارفها ما هو من قسبيل الخسيال، ورووا في ذلك أنّه كان لعاد ابنان: شداد، شديد، فملكا و قهرا، ثمّ مات شديد و خلص الأمر لشداد فملك الدنيا، فسمع بذكر الجنّة، فقال: أَبني مثلها، فسبنَى «إرم» فسي بـ عض صحاري عدن، في ثلاث مائة سنة، و كان عمره تسع مائّة سنة، و هي مـدينة عـظيمة، و سورها من الذهب و الفضّة، و أساطينها من الزبرجد و الياقوت. و لمّا تمّ بناؤها سار إليها بأهب<sup>7</sup> مملكته، فلمّاكان منها مسيرة يوم و ليلة بعث الله تعالى صيحة من السماء، فهلكوا.

> ١. مجمع البيانة، جـ٨، ص٢٦٤. ٣. جمع أهبة، و الأهبة ـ يضمّ الهمزة ـ العدّة كما في القاموس.

۷۱۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲) -

و روى وهب بن منبّه عن عبد الله بن قلابة: أنّه خرج في طلب إبل له، فوقع عمليها ميعني مدينة «إرم»م، فحمل منها ما قدر عليه، و بلغ خبره معاوية، فاستحضره، و قصّ عليه، فبعث إلى كعب الأحبار، فسأله عنها فقال: هي إرم ذات العماد، و سيدخلها رجل من المسلمين في زمانه أحمر، أشقر، قصير، على حاجبه خال، ثمّ التفت، فأبصر ابن قلابة، فقال: هذا و الله ذاك الرجل .

و هذه القصّة موضوعة، كما نبّه إلى ذلك الحفّاظ، و آثار الوضع لائحة عليه، و كذلك ما روي: أنّ «إرم» مدينة دمشق، و قيل: مدينة الإسكندريّة. قال السيوطيّ في الدرّ المعتور: وأخرج عبد بن حميد، و ابن أبي حاتم، عن عكرمة، قال: «إرم» هى دمشق، و أخرج ابن جرير، و عبد بن حميد، و ابن عساكر عن سعيد المقبريّ مثله، و أخرج ابن عساكر، عن سعيد بن المسيّب، مثله، قال: و أخرج ابن جرير، و ابن المنذر، عس محمّد بسن كعب القرظيّ، قال: «إرم» هي الإسكندريّة

و كلّ ذلك من خرافات بني إسرائيل. و من وضع زنادقتهم، ثمّ رواها مسلمة أهـل الكتاب فيما رووا، و حملها عنهم بعض الصحابة و التابعين، و ألصقت بــتفسير القـرآن الكريم.

قال ابن كثير في تغسيره: و من زعم أنّ المراد بقوله: ﴿ إِرَمَ ذاتِ العِمادِ»: مدينة إمّا دمشق، أو إسكندريّة، أو غيرهما، ففيه نظر، فإنّه كيف يلتئم الكلام على هذا ﴿ أَلَم تَرَكَيفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعادٍ إِرَمَ ذاتِ العِمادِ» أن جُعل بدلاً أو عطف بيان؟ " فإنّه لا يتّسق الكلام حينئذ، ثمّ المراد: إنّما هو الإخبار عن إهلاك القبيلة المسمّاة بعاد، و ما أحلّ الله بهم من بأسه الذي لا يُردّ، لا أنّ المراد: الإخبار عن مدينة أو إقليم، و إنّما نتهت على ذلك لئلًا يغترّ بكثير ممّا ذكره جماعة من المفسّرين عن هذه الآية، من ذكر مدينة يقال لها: إرم ذات العماد، مبنيّة

 راجع: الكثاف، ج٤، ص٧٤٨ (عند نفسير هذه الآية)؛ شفسير البخوي، ج٤، ص٤٨٤، و النسفيّ، و الخازن عند نفسير هذه الآية.
 ٢. الدر المتور، ج٦، ص٣٤٧.

بلبن الذهب و الفضّة، و أنَّ حصباءها لتالئ و جواهر، و ترابها بنادق المسك... فإنَّ هذا كلَّه من خرافات الإسرائيليِّين، من وضع بعض زنادقتهم، ليختبروا بذلك القول الجهلة من الناس أن تصدَّقهم في جميع ذلك. و قال فيما روي عن ابن قلابة: فهذه الحكاية ليس يصح إسنادها، و لو صحّ إلى ذلك الأعرابيَّ فقد يكون اختلق ذلك، أو أصابه نوع من الهوس، و الخبال، فاعتقد أنَّ ذلك له حقيقة في الخارج، و هذا ما يقطع بعدم صحّته. و هذا قريب ممّا يخبر به كثير من الجهلة، و الطامعين، و المتحيّلين من وجود مطالب تحت الأرض فيها قناطير الذهب و الفضّة، فيحتالون على أموال الأغنياء و الضعفة، و السفهاء، فيأكلونها بالباطل، في صرفها في بخاخير، و عقاقير، و نحو ذلك من الهذيانات، و يطنزون بهم.

و الصحيح في تفسير الآية؛ أنّ المراد فيعاد إزمّ ذاتِ العِادِ قبيلة عاد المشهورة، التي كانت تسكن الأحقاف، شمالي حضر موت، وهي عاد الأولى، التي ذكرها الله سبحانه في سورة النجم، قال سبحانه: فو أنّهُ أَهلَكَ عاداً الأولى، و يقال لمن بعدهم: عاد الآخرة، وهم ولد عاد بن إرم بن عوص بن سام بن نوح، قاله ابن إسحاق و غيره، و هم الذين بعث فيهم رسول الله هوداً لمله فكذّبوه، و خالفوه، فأنجاه الله من بين أظهرهم، و مَن آمن معه منهم، و أهلكهم فيريح صَرصَرٍ عاتِيَةٍ سَخَّرَها عَلَيهِم سَبحَ لَيالٍ وَ نَمَانِيَةَ أَيَّامٍ حُسوماً فَتَرَى التَومَ فيها صَرعىٰ كَأَنَّهُم أَعجازُ نَخلٍ خاويَةٍ فَهَل تَرىٰ هَمْ مِن باقِيَةٍ ﴾ آ.

و قد ذكر الله قصّتهم في القرآن في غير ما موضع، ليعتبر بمصرعهم المؤمنون، فقوله تعالى: ﴿إِرَمَ ذاتِ العِادِ»، بدل من «عاد» أو عطف بيان زيادة تعريف بهم، و قوله تعالى: ﴿ذاتِ العِادِ»؛ لأنّهم كانوا في زمانهم أشدّ الناس خلقة، و أعظمهم أجساماً، و أقـواهـم بطشاً. و قيل: ذات الأبنية التي بنوها، و الدور، و المصانع التي شادوها. و قيل: لأنّهم كانوا يسكنون بيوت الشَعر التي تُرفع بالأعمدة الغلاظ الشـداد. و الأوّل أصبح و أولى، فـقد

۱. تغسير ابن كثير، ج٤. ص٥٠٧ ـ ٥٠٨. ٢. الحاقَّة (٦٩): ٦. ٨.

٧١٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

ذكرهم نبيّهم هود بهذه النعمة، و أرشدهم إلى أن يستعملوها في طاعة الله ـ تبارك و تعالى ـ الذي خلقهم و منحهم هذه القوّة، فقال: ﴿وَ اذكُروا إِذَ جَعَلَكُم خُلَفاء مِن بَعدِ قَومِ نوحٍ وَ زادَكُم في الخَلقِ بَسطَةً فَاذكُروا آلاءَ اللهِ لَعَلَّكُم تُفلِحونَهُ `، و قال تعالى: ﴿فَأَمَّا عادٌ فَاستَّكْبَروا في الأرضِ بِغَيرِ الحَقِّ وَ قالوا مَن أَشَدُ مِنَا قُوَّةً أَوَ لَم يَرَوا أَنَّ اللهَ الَّذي خَلَقَهُم هُوَ أَشَدُ مِنهُم قُوَّةُهُ `، و قوله هنا: ﴿آلَتي لَم يُخلَق مِثْلُها فِي البِلادِهِ أي القبيلة المعروفة المشهورة التي لم يخلق مثلها في بلادهم، و في زمانهم، لقوَّتهم، و شدَّتهم، و عظم تركيبهم.

و مهما يكن من تفسير ذات العماد: فالمراد القبيلة، و ليس المراد مدينة، فالحديث في السورة إنّما هو عمّن مضى من الأقوام الذين مكّن الله لهم في الأرض، و لمّا لم يشكروا نعم الله عليهم، و لم يؤمنوا به و برسله، بطش بهم، و أخذهم أخذ عزيز مقتدر. ففيه تخويف لكفّار مكّة، الذين هم دون هؤلاء في كلّ شيء، و تحذيرهم أن يصيبهم مثل ما أصاب هؤلاء.

ما رُوي في عظم طولهم 🛛 🗸

و ليس معنى قوّتهم، و عظم خلقهم، و شدّة بطشهم أنّهم خارجون عن المألوف في الفطرة، فمن ثمّ لا نكاد نصدّق ما روي في عظم أجسامهم، و خروج طولهم عن المألوف المعروف، حتّى في هذه الأزمنة، فقد روى ابن جرير في تغسير، و ابن أبي حاتم و غيرهما عن قتادة، قال: كنّا نحدّث أنّ «إرم» قبيلة من عاد، كان يقال لهم: ذات العماد، كانوا أهل عمود، ﴿ أَلَتي لَم يُحْلَق مِثلُها في البِلادِ، قال: ذُكر لنا أنّهم كانوا اثني عشر ذراعاً طولاً في السماء، و هذا من جنس ما روي في العماليق. و أغلب الظنّ عندنا أنّ من ذكر لهم ذلك هم أهل الكتاب الذين أسلموا، و أنّه من الإسرائيليّات المختلقة.

و أيضاً لا نكاد نصدّق، ما روي عن المعصوم ﷺ في هذا، فقد روى ابن أبي حاتم،

۲. فصّلت (٤١): ١٥.

۱. الأعراف (۷): ۲۹. ۳. حوالي ستّة أمتار أو تزيد.

قال: حدَّثنا أبي، قال: حدَّثنا أبو صالح كاتب الليث، قال: حدَّثني معاوية بن صالح، عمّن حدَّثه، عن المقدام بن معديكرب، عن النبيَّ الثَّقَّ: أنَّه ذكر ﴿إِرَمَ ذاتِ العِادِ) فقال: «كان الرجل منهم يأتي إلى الصخرة، فيحملها على كاهله، فيلقيها على أيَّ حيَّ أراد فيهلكهم» ﴿ و لعلَّ البلاء، و الاختلاق فيه من المجهول، و روى مثله ابن مردويه ؟

و أخزى الله من نسب مثل هذا الباطل إلى النبيّ تلكيمًا، و لا نشكّ أنّ هذا من عمل زنادقة أهل الكتاب و غيرهم، الذين عجزوا أن يقاوموا سلطان الإسلام، فسلكوا في محاربته مسلك الدسّ، و الاختلاق، بنسبة أمثال هذه الخرافات إلى المعصوم تلكيمًا، و إنّا لنعجب لمسلم يقبل أمثال هذه المرويّات التي تُزري بالإسلام، و تنفّر منه، و لا سيّما في هذا العصر الذي تقدّمت فيه العلوم، و المعارف، و أصبح ذكر مثل هذا يـثير السخريّة. والاستنكار و الاستهزاء.

٢٥. الإسرائيليّات و الخرافات فيما يتعلّق بعمر الدنيا و بدء الخلق، و أسرار الوجود، و تـعليل بعض الظواهر الكونيّة

بعض الظواه الكونيّة و من الإسرائيليّات و الموضوعات التي اشتملت عليها كتب التفسير و غيرها كثير ممّا يتعلّق بعمر الدنيا و بدء الخلق، و أسرار الوجود، و أسباب الكمائنات، و تسعليل بسعض الظواهر الكونيّة تعليلاً باطلاً غير صحيح، و قد جماء مسعظمه مسوقوفاً عسلى الصحابة و التابعين، و جاء بعضه مرفوعاً إلى النبيّ تلكيّني، و هنا تكون الطامّة؛ لأنّ هذه الروايات متهافتة باطلة، فنسبتها إلى المعصوم تلكيّني من الخطورة بمكان.

و كأنَّ هؤلاء الذين وضعوها و ألصقوها بالنبيَّ ﷺ زوراً؛ كانوا يدركون ببعد نظرهم أنَّه سيأتي اليوم الذي تتكشَّف فيه الحقائق العلميَّة لهذه الأمور الكونيَّة، و معرفة التعليلات الصحيحة لسنن الله في الكون، فنسبوا إليه هذه الخرافيات، كي يُشكّكوا في عيصمة النبيَّ ﷺ، و أنَّه ما ينطق عن الهوى، و يقلّلوا الثقة بالأنبياء، و هم قوم من الزنادقة الذين

۱. تغسير ابن كثير، ج٤، ص٠٧.٥.

٧١٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

جمعوا بين الزندقة، و العلم، و المعرفة ببعض الظواهر، و العلوم الكونيّة، و هـم أعـظم الطوائف كيداً للإسلام، لخبث نيّاتهم، و إحكام كيدهم.

و لا ندري ماذا يكون موقف الداعي إلى الله فـي المـجتمعات العـلميّة، و البـيئات المتحضرة إذا وُوجه بمثل هذه الروايات الباطلة التي تغضّ من شأن الإسلام، و هو منها براء؟

و لو أنَّ هذه المرويّات صحّت أسانيدها لربّما كان للمتمسّكين بها، و المنتصرين لها بعض المعذرة، أمّا و هي ضعيفة أسانيدها، واهية مخارجها، فالواجب ردّها و لاكرامة. نعم، إنَّ معظم هذه المرويّات في الأمور الكونيّة تخالف مخالفة ظاهرة، المقرّرات و الحقائق العلميّة التي أصبحت في حكم البديهيّات و المسلّمات ككرويّة الأرض، و دورانها، و سبب حدوث الخسوف و الكسوف و نحوها، و الانتصار لهذه المرويّات التي تصادم الحقائق العلميّة الثابتة، ممّا بعود على الإسلام بالضرر و النقص، و ينفر منه المفكّرون و ذوو العلم، و المعرفة، بل هي أضرّ على الإسلام من طعن أعدائه فيه.

ما يتعلّق بعمر الدنيا

فقد ذكروا في عمر الدنيا أنّه سبعة آلاف سنة، و أنّ النبيّ محمّداً ﷺ، بعث في آخر السادسة، فقد ورد ذلك مرفوعاً إلى النبيّ ﷺ، و حكم عليه ابن الجوزيّ بالوضع فسي كتابه الموضوعات، و أحرّ به أن يكون مختلقاً مكذوباً على رسول الله ﷺ.

و كذلك جاء بعض هذه الأخبار موقوفاً على ابن عبّاس لله ورد ذكر ذلك في كــتب التفسير، و بعض كتب الحديث، و كتب التواريخ و نحوها، و قــد قــال السـيوطيّ: إنّـها صحيحة!!

و لا ندري ماذا يقول المنتصرون لمثل هذه الأباطيل، فيما هو ثابت من أنَّ عمر الدنيا أضعاف أضعاف ذلك، حتَّى أصبح ذلك من البديهيّات المسلّمات، و إنّ التمسّك بمثل هذه الروايات أضرّ على الدين من طعن أعدائه.

و لو أنّ النبيّ ﷺ بُعث كما يقولون في آخر المائة السادسة، لقامت القيامة من زمن مضي، فظهر أنّ الواقع و المشاهدة يكذّبان ذلك أيضاً، و يردّانه.

ما يتعلَّق بخلق الشمس و القمر

و من ذلك أيضاً: ما ذكره ابن جرير، و ابن أبي حاتم، و ابن مردويه و الثعلبيّ، و غيرهم من المفسّرين، عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَ جَعَلنَا اللَّيلَ وَ النَّهارَ آيَتَينِ فَمَعَونا آيَـةَ اللَّـيلِ وَجَعَلنا آيَةَ النَّهارِ مُبصِرَةً لِتَبتَغوا فَضلاً مِنْ رَبُّكُم رَ لِتَعلَموا عَدَدَ السُّنينَ وَ الحِسابَ وَ كُـلَّ شيءٍ فَصَّلناهُ تَفصيلاً﴾ \.

فقد رووا عن ابن عبّاس أنّه قال: سمعت رسول الله تلكيم يقول: «إنّ الله لمّا أبرم خلقه، فلم يبق من خلقه غير آدم يليم، خلق شمساً من نور عرشه، فأمّا ما كان في سابق علم الله أن يدعها شمساً، فإنّه خلقها مثل الدنيا، ما بين مشارقها و مغاربها، و أمّا ما كان في سابق علمه أن يطمسها و يحوّلها قمراً، فإنه تخلقها مثل الشمس في الضوء، و إنّما يرى الناس صغرهما لشدّة ارتفاعهما، و لو تركهما الله كما خلقهما في بدء الأمر لم يعرف الليل من النهار، و لا النهار من الليل، و لكان الأجير ليس له وقت يستريح فيه، و لكان الصائم لا يدري إلى متى يصوم، و متى يفطر، إلى أن قال: فأرسل جبريل، فأمرّ جناحه على وجه القمر ثلاث مرّات، و هو يومئذ شمس فمحا عنه الضوء، و بقي فيه النور، فذلك قوله تعالى: فو جعلنا الليل و النهار آنهم يومئذ شمس فمحا عنه الضوء، و بقي فيه النور، فذلك العالى

و كذلك روى هذا الباطل ابن أبي حاتم، و ابن مردويه، و سنده واه؛ لأنّ فيه نوح بن أبي مريم، و هو وضّاع دجّال، و قد حكم عليه ابن الجوزيّ بالوضع و الاختلاق <sup>٢</sup>، و منشؤه من الإسرائيليّات التي ألصقت بالنبيّ زوراً، و فيه من الركاكة اللفظيّة، و المعنويّة ما يشهد بوضعه على النبيّ، و ليس عليه شيء من نور النبوّة.

١. الإسراء (١٧): ١٢.

اللثالي المصنوعة في الأحاديث الموضوعة، ج ١، ص ٢٤ و ما بعدها.

۷۱۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲) ۔

و ما كان رسول الله تلكي يتعرّض للكونيّات بهذا التفصيل، و لمّا سئل عن الهلال لِمَ يبدو صغيراً ثمّ يكبر، حتّى يصير بدراً، ثمّ يصغر؟ أجاب بالفائدة، فقال: ﴿عِيَ مَواقعيتُ لِلنّاسِ وَ الحَجَّ» لأنّ بالأهلّة تُعرف السنون، و الشهور، و عليها تستوقّف مصالح النساس الدينيّة و الدنيويّة، فبها يعرفون حجّهم، و صومهم، و إخراج زكماتهم، و حسلول آجمال ديونهم و نحوها، و ليس من الحكمة التعرّض لمثل هذه الكونيّات بالتفصيل، فتركُها لعقول الناس، و إدراكاتهم أولى، و لاسيّما أنّه لا يتوقّف على معرفة الأمّة لمثل هذه الأمور فائدة دينيّة، و القرآن و السنّة النبويّة حينما يعرضان للحديث عن الكونيّات يكون غرضهما انتزاع العبرة، و الاستدلال بما أودع فيهما على وجود الله حجل و علا... و وحدانيّته و قدر ته، و علمه، و سائر صفاته، و لذلك لا تقف فيما صحّ و ثبت من الأحاديث على مثل هذه التفصيلات النبويّة حينما يعرضان للحديث عن الكونيّات يكون غرضهما

ما يتعلّق بتعليل بعض الظواهر الكونيَّة

و من ذلك ما يذكره بعض المفسّرين، و ما يوجد في بعض كتب الحديث في غروب الشمس، و أنّها إذا غربت ابتلعها حوت، و ما يتعلّق بالسماوات، و الأجرام السماويّة، و من أيّ الجواهر هي؛ و الأرض و علامَ استقرّت، و أنّها على ظهر حوت، و ما يذكرونه في تعليل برودة الآبار في الصيف، و سخونتها في الشتاء، و عن منشأ الرعد و البرق، و عن منشأ السحاب، إلى نحو ذلك ممّا لا نصدّق وروده عن المعصوم الشيّر. و ما ورد منه موقوفاً، فمرجعه إلى الإسرائييليّات الباطلة، أو إلى الزنادقة الذين أرادوا أن يُظهروا الإسلام بمظهر الدين الخرافيّ الذي ينافي العلم، و السنن الكونيّة.

فقد روي عن أبي أمامة الباهليّ: أنّ رسول الله تَلَكَنَ قال: «وُكُل بالشمس تسعة أملاك، يرمونها بالثلج كلّ يوم، لولا ذلك ما أتت على شيء إلّا أحرقته» رواه الطبرانيّ. و من أحد رواته عقير بن معدان، و هو ضعيف جداً، و لو أن الحديثّ صحيح السند، أو ثابت، لتمحّلنا، و قلنا: إنّه من قبيل التمثيل، أمّا و هو بهذا الضعف فلتلق به دبر آذاننا.

و عن ابن عمر، قال: «سئل النبي ﷺ فقيل: أ رأيت الأرض على ما هي؟ قمال: «الأرض على الماء» قيل: الماء على ما هو؟ قال: «على صخرة» فقيل: الصخرة على ما هي؟ قال: «هي على ظهر حوت يلتقي طرفاه بالعرش»!! قيل: الحوت على ما هو؟ قال: «على كاهل ملك، قدماه على الهواء». رواه البرّار عن شيخه عبد الله بن أحمد، يعني ابن شبيب، و هو ضعيف. و عن الربيع بن أنس قال: «السماء الدنيا موج مكفوف، و الشانية: صخرة، و الثالثة: حديد، و الرابعة: نحاس، و الخامسة: فضّة، و السادسة: ذهب، و السابعة: ياقوت». رواه الطبرانيّ في الأوسط هكذا موقوفاً على الربيع، و فيه أبو جعفر الرازيّ، وثقه أبو حاتم و غيره، و ضعّفه النسائيّ و غيره<sup>\.</sup>

و روى الطبرانيّ في الأوسط بسنده، فقال: حدّثنا محمّد بن يعقوب الأهوازيّ الخطيب، قال: حدّثنا محمّد بن عبد الرحمان بن عبد الصمد السلميّ، قـال : حـدّثنا أبو عـمران الحرّانيّ، قال: حدّثنا ابن جريج عن عطاء، عن جابر بن عبد الله، أنّ خزيمة بن ثابت ـو هو ليس بالأنصاريّ المشهور ـكان في عير لخديجة، و أنّ النبيّ تلاشي كان معه في تلك العير، فقال له: يا محمّد، أرى فيك خصّالاً، و أشهد أنّك النبيّ الذي يخرج من تهامة، و قد آمنت بك، فإذا سمعت بخروجك أتيتك. فأبطأ عن النبيّ تلاشيّ ، حتّى كان يوم فتح مكّة أتاه، فلمّا

ثمّ قال: يا رسول الله، أخبرني عن ضوء النهار، و ظلمة الليل، و عن حرّ الماء فـي الشتاء، و عن برده في الصيف، و عن البلد الأمين، و عن منشأ السحاب، و عن مـخرج الجراد، و عن الرعد و البرق، و عن ما للرجل من الولد، و ما للمرأة؟

فقال رسول الله ﷺ: أمّا ظلمة الليل، و ضوء النهار، فإنّ الشمس إذا سقطت تـحت الأرض، فأظلم الليل لذلك، و إذا أضاء الصبح، ابتدرها سبعون ألف ملَك، و هي تقاعس كراهية أن تعبد من دون الله، حتّى تطلع، فتضيء، فيطول الليل بطول مكثها، فيسخن الماء

۱. مجمع الزرائد، ج۸، ص ۱۳۱.

٧٢٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

لذلك. و إذا كان الصيف، قلّ مكثها، قبرد الماء لذلك. و أمّا الجراد، فإنّه نثرة حوت في البحر، يقال له: «الأبوات»، و فيه يهلك. و أمّا منشأ السحاب، فإنّه ينشأ من قبل الخافقين، و من بين الخافقَين تلجمه الصبا و الجنوب، و يستدبره الشمال و الدبور. و أمّا الرعد، فإنّه ملك بيده مخراق <sup>(</sup> يُدني القاصية، و يؤخّر الدانية، فإذا رفع برقت، و إذا زجر رعدت، و إذا ضرب صعقت. و أمّا ما للرجل من الولد، و ما للمرأة، فإنّ للمرجل العظام، و العروق، و العصب، و للمرأة اللحم، و الدم، و الشعر. و أمّا البلد الأمين، فمكّة».

و قال الهيثميّ في زوانده: رواه الطبرانيّ فــي الأرسط، و فــيه يــوسف بــن يــعقوب أبو عمران، ذكر الذهبيّ هذا الحديث في ترجمته، و لم يذكر تضعيفه عن أحدا<sup>٢</sup>.

و الحقّ أنّ الذهبيّ حكم ببطلان هذا الخبر، و قال: إنّ راويه عن يوسف بن يسعقوب مجهول، و هو محمّد بن عبد الرحمان السلميّ المذكور، و أحرّ به أن يكون باطلاً، و لقد صدق الإمام الحافظ أبو عبد الله الذهبيّ، الذي أبان لنا قيمة هذه المرويّات الباطلة، منذ بضعة قرون.

و إليك ما قاله الذهبيّ بنطّية، قال يوسف بن يعقوب أبو عمران عن ابن جريج، بخبر باطل طويل، و عنه إنسان مجهول و اسمه عبد الرحمان السلميّ، قال الطبرانــيّ: حــدّثنا محمّد بن يعقوب الأهوازيّ الخطيب.

ثمّ ذكر الإسناد الذي ذكرته آنفاً، و بعض المتن إلّا أنّه قال: «إنّ خــزيمة بــن ثــابت الأنصاريّ»، و قال: ذكره أبو موسى في الطوالات، و روى بعضه عبدان الأهوازيّ، عــن السلميّ هذا".

فكيف يقول الهيثميّ: ذكر الذهبيّ هذا الحديث في ترجمته، ولم ينقل تضعيفه عن أحد؟! إنّه \_والله\_العجب!! و قد وافق الذهبيّ فيما قاله الإمام الحافظ ابن حجر في لسان الميزان<sup>ع</sup>،

١. المخراق: خرق تفتل و يُضرب به الصبيان بعضهم بعضاً، و المراد هنا آلة تزجر بها الملائكة السحاب. ٢. مجمع الزواند، ج٨، ص١٣٢. ٤. نسان الميزان، ج٦، ص ٣٣٠، ط الهند.

فقد ذكر ما ذكره الذهبيّ، غير أنّه قال، عن جابر بن عبد الله: أنّ خزيمة بن ثابت ـو ليس بالأنصاريّـ. كان في عير لخديجة، و ذكر القصّة السابقة.

و ما ذكره الحافظ ابن حجر في لسان الميزان من أنّد ليس بالأنصاريّ هو الصحيح، فهو خزيمة بن حكيم السلميّ، و يقال له: ابن ثابت أيضاً، كان صهر خديجة أمّ المؤمنين، فهو غير خزيمة بن ثابت الأنصاريّ، المشهور بأنّه ذو الشهادتين قطعاً .

و ممّا يروَى في مثل هذا، ما روي عن صباح بن أشرس، قال: «سنل ابن عبّاس عن المدّ و الجزر، فقال: إنّ ملَكاً موكّلاً بناموس البحر، فإذا وضع رجله فاضت، و إذا رفعها غاضت»، قال الهيثميّ: رواه أحمد، و فيه من لم أعرفه، أقول: و البلاء غالباً، إنّما يكون من المجاهيل.

و عن معاذ بن جبل، عن النبي تلتي قال: «المجرّة التي في السماء هي عرق حيّة تحت العرش»، رواه الطبرانيّ في المعجم الكبير و الأوسط، و قال: لا يروى عن النبيّ للشّق إلّا بهذا الإسناد، و فيه: عبد الأعلى بن أبي سجرة، و لم أعرفه، و بقيّة رجاله ثقات، أقـول: و البلاء من هذا الذي لا يعرف. كَرَمْمَ مَكْمَرْمَ مَكْمَرْمَ مَكْمَرْمَ مَكْمَرْمَ مَكْمَرْمُ مَكْمَرْمُ مُكْمَ

و عن جابر بن عبد الله ــرضوان الله عليهــقال: قال رسول الله ﷺ: «يا معاذ، إنّـي مرسلك إلى قوم أهل عناد، فإذا سئلت عن المجرّة التي في السماء فقل: هي لعاب حيّة تحت العرش» رواه الطبرانيّ، و فيه الفضل بن المختار و هو ضعيف ، أقول: و أحرّ بمثل هذا أن لا يروى إلّا من طريق ضعيف.

وكلّ هذا الذي ذكرناه، و أمثاله ممّا لا نصدّق وروده عن المعصوم ﷺ و إنّما هو من أكاذيب بني إسرائيل و خرافاتهم، أو من وضع الزنادقة الخبثاء، و أُلصق بالنبيّ زوراً، و ما كان رسول الله ﷺ ليتكلّم في الكونيّات، و الفلكيّات، و أسباب الكائنات بهذا التفصيل، كما حقّقنا لك آنفاً. و في هذه المرويّات من السذاجة العلميّة، و التفاهات، ما لا يـليق

١. الإصابة، ج١، ص٤٢٧، رقم ٢٢٥٨. ٢. ٢. مجمع الزوائد، ج٨، ص١٣٥.

Y۲۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲) –

بعاقل، فضلاً عن أعقل العقلاء، الذي ما كان ينطق عن الهوي.

و أيضاً فهذه التعليلات لا تتفق هي و المقرّرات العلميّة المستقرّة الثابتة، التي أصبحت في حكم اليقينيّات اليوم. و لا ندري، كيف يكون حال الداعية إلى الإسلام اليوم في البلاد المتقدّمة في العلم و المعرفة إذا لهج بمثل هذه الأباطيل التي تضرّ بالدين أكثر ممّا ينال منه أعداؤه؟ و لو أنّ هذه المرويّات كانت في كتب معتمدة من كتب الحديث و الرواية التي تعنى بذكر الأحاديث الصحيحة و الحسنة، لكان للمنتصرين لها بعض العذر. أمّا و هي كما علمت غير معتدّ بها لضعف أسانيدها، و مخالفتها للعقل، و العلم اليقينيّ، فاضرب بسها عرض الحائط و لاكرامة.

ما ذكره المفسّرون في الرعد و البرق في كتبهم

و معظم كتب التفاسير بالمأثور و غيره ذكرت: أنَّ الرعد اسم ملك يسوق السحاب، وأنَّ الصوت المسموع صوت زجرة السحاب، أو صوت تسبيحه، و أنَّ البرق أثر من المِخراق الذي يزجر به السحاب، أو لهب ينبعث منه، على أنَّ المِخراق من نار، و ذلك عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَ يُسَبِّعُ الرُّعدُ بِحَدِهِ وَ المَلَائِكَةُ مِن خيفَتِهِ ﴾ الآية، و يكاد لم يسلم من ذلك أحد منهم، إلا أنَّ منهم من يحاول أن يوفَق بين ظاهر الآية و ما قاله الفلاسفة الطبيعيّون في الرعد و البرق، فيؤول الآية، و منهم من يُبقي الآية على ظاهرها، و ينحي باللائمة على الفلاسفة و أضرابهم؛ الذين قاربوا أن يصلوا إلى ما وصل إليه العلماء في العصر الحديث. ففي تغسير المخازن قال أكثر المفسّرين: على أنَّ الرعد اسم للملك الذي يسوق السحاب، و الصوت المسموع منه تسبيحه، ثمّ أورد على هذا القول أنَّ ما عطف عليه، و هو قوله تعالى: ﴿وَ المَلَائِكَةُ مِن خيفَتِهِ ﴾ يقتضي أن يكون المعطوف عليه مغايراً للمعطوف، لأنه الأصل، ثمّ أجاب: بأنّه من قبيل ذكر الخاصّ قبل العام تشريفاً

و قد بسّط الآلوسيّ في تغسيره ـ كما هي عادته ـ الأقوال في الآية، و ذكر أنّ للعلماء في

۱. الرعد (۱۳): ۱۴.

إسناد التسبيح إلى الرعد قولين: أنّ في الكلام حذفاً، أي سامعو الرعــد، أو أنّ الإســناد مجازيّ من قبيل الإسناد إلى السبب و الحامل عليه، و الباء في «بحمده» للملابسة، أي يسبّح السامعون لذلك الصوت متلبّسين بحمد الله، فيقولون: سبحان الله، و الحمد لله.

و من العلماء من قال: إنّ تسبيح الرعد بلسان الحال لا بلسان المقال. حيث شُبّه دلالة الرعد على قدرة الله و عظمته، و إحكام صنعته، و تنزيهه عن الشريك و العجز، بالتسبيح والتنزيه، و التحميد اللفظيّ، ثمّ استعار لفظ يسبّح لهذا المعنى. و قالوا: إنّ هـذا المـعنى أنسب.

و كلّ هذا من العلماء في الحقيقة تخلّص من حمل الآية على ظاهرها، و أنّ المراد بالرعد: الملك الموكّل بالسحاب. ثمّ قال الآلوسيّ: و الذي اختار، أكثر المحدّثين أنّ الإسناد حقيقيّ؛ بناءً على أنّ الرعد اسم للملك الذي يسوق السحاب. فقد روى أحمد، و الترمذيّ و صحّحه، و النسائيّ، و آخرون عن ابن عبّاس –رضوان الله عليه..: أنّ اليهود سألوا رسول الله تشكّر ، فقالوا: أخبرنا ما هذا الرعد؟ فقال ثلاثة : «ملك من ملائكة الله موكّل بالسحاب، بيديه مخراق من نار، يزجر به السحاب، يسوقه حيث أمره الله تعالى»، قالوا: فما ذلك الصوت الذي نسمعه؟ قال: «صوته» قالوا: «صدقت».

و هذا الحديث إن صحّ يمكن حمله على التمثيل، و لكن لا يطمئن القسلب إليه، و لا يكاد يصدّق وروده عن المعصوم الشيخ و إنّما هو من إسرائيليّات بني إسرائيل ألصقت بالنبيّ الشيخ زوراً، ثمّ كيف يتلاءم ما روي مع قوله قبل: فكو الّذي يُسريكُمُ البَرق خَوفاً وَ طَمَعاً وَ يُنشِئُ السَّحابَ الثَّقالَ، و قوله بعد: فو يُرسِلُ الصَّواعِق فَيُصببُ بِها مَن يَشاءً ، فالآية في بيان قدرة الله و عظمته في إحداث هذه الآيات الكونيّة، على حسب ما خلقه الله في الكون من نواميس، و أسباب عاديّة! و إنّما المناسب أن نفسّر تسبيح «الرعـد» بلسان الحال، و عطف الملائكة على «الرعد» يقتضي أن يكون «الرعد» غيرها لما ذكرنا،

۱. الرعد (۱۳): ۱۲ و ۱۳.

٧٢٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) –

و كأنَّ السرَّ في الجمع بينهما بيان أنَّه تواطأ على تعظيم الله و تنزيهه الجمادات و العقلاء، وأنَّ ما لا يعقل منقاد لله و خاضع كانقياد العقلاء سواءً بسواء، و لا سيِّما الملائكة الذين هم مفطورون على الطاعة و الانقياد.

و من الحقِّ أن نذكر؛ أنَّ بعض المفسَّرين كانت لهم محاولات جادَّة؛ بناء على ما كان من العلم بهذه الظواهر الكونيَّة في عصرهم، في تفسير: الرعد و البرق، كابن عطيَّة ( فقد قال: و قيل: إنَّ «الرعد» ريح تخفق بين السحاب. و روى ذلك عن ابن عبّاس، و اعترض عليه أبو حيّان، و اعتبر ذلك من نزغات الطبيعيّين، مع أنَّ قول ابن عطيَّة أقرب إلى الصواب من تفسير «الرعد» بصوت «الملّك» الذي يسوق السحاب، و البرق بضوء مخراقه. و قد حاول الإمام الرازيّ التوفيق بين ما قاله المحققون من الحكماء، و ما ورد في هذه الأحاديث و الآثار، و قد أنكر عليه أبو حيّان هذا أيضاً.

ثمّ ذكر الآلوسيّ آراء الفلاسفة في حدوث الرعد، و البرق، و تكوّن السحاب، و أنّــه عبارة عن أبخرة متصاعدة قد بلغت في صعودها إلى الطبقة الباردة من الهواء، ثمّ تكثّفت بسبب البرد، و لم يقدر الهواء على حصلها، فاجتمعت و تقاطرت، و يقال لها: مطر.

هذا، و قد أصابوا في تكوّن السحاب و نزول المطر، فآخر ما وصل إليه العلم اليوم هو هذا. و أمّا في تكوّن الرعد، و البرق، فقد حاولوا، و قاربوا، و إن لم يصلوا إلى الحقيقة العلميّة المعروفة اليوم.

و بعد أن ذكر الآلوسيّ الردود و الاعتراضات على ما قاله الفلاسفة، و هي \_و الحقّ يقال\_لا تنهض أن تكون أدلّة في ردّكلامهم، قال: و قال بعض المحقّقين: لا يبعد أن يكون في تكوّن ما ذكر أسباب عاديّة، كما في الكثير من أفعاله تعالى، و ذلك لا ينافي نسبته إلى المُحدث الحكيم \_جلّ شأند.، و من أنصف لم يسعه إنكار الأسباب بالكليّة، فإنّ بعضها كالمعلوم بالضرورة، قال: و بهذا أنا أقول \. و نحن أيضاً بهذا نقول، و كون الظواهر الكونيّة

۱. دوج المعاني، ج١٣، ص١٠٦ و ١٠٧ (ط منير).

قد جعل الله نواميس خاصّة لحدوثها، لا ينافي قطّ أنّه سبحانه الخالق للكون، و المدبّر له سبحانه، فهو \_تعالى\_ هو الموجد لهذه النواميس، و هو الموجد لهذه السنن التي يسير عليها الكون، فإنَّ بعض هذه النواميس و السنن أصبحت معلومة فإنكارها باسم الدين. أو التشكيك فيها \_و منها تكوّن السحب، و حدوث الرعد، و البرق، و الصواعق\_إنّما يعود على الدين بالضعف، و يضرّه أكثر من طعن أعدائه فيه.

\* \* \*

رأي العلم في حدوث الرعد، و البرق، و الصواعق و إكمالاً للفائدة: سنذكر ما وصل إليه العلم في حدوث هذه الظواهر الكونيّة، فنقول، و بالله التوفيق: يقول الدكتور محمّد أحمد الغمراويّ في كتابه سنن الله الكونيّة:

الرياح. و الكهربانيَّة الجوِّيَّة

إنَّ الكهربائيَّة التي تتولَّد في الهواء يحتسبها السحاب عند تكوّنه على الأيونات التي تحملها تلك الكهربائيَّة في الطبقات العليا الجوَيَّة، و لا يُدرى الآن، كيف يفصَّل الله الأيونات السالبة، من الأيونات الموجبة، قبل تكاثف البخار عليها، إن كان هناك فصل لهما؟ أم كيف يكون السحاب عظيم التكهرب إمّا بنوع من الكهرياء، و إمّا بالنوع الآخر، إذا حدث التكاثف على الأيونات، و هي مختلطة. و مهما يكن من سرّ ذلك، فإنّ السحاب مكهرب من غير شكّ، كما أثبت ذلك فرانكلن لأوّل مرّة في عام (١٧٥٢ م.) و كما أثبت غيره، عظم تكهربه بشتّى الطرق بعده، و أنت تعرف أنّ نوعي الكهربائيّة يتجاذبان، و أنّ الموجب و الموجب، أو السالب و السالب يتدافعان، أو يتنافران، كما تشاء أن تقول.

هذا التدافع أو التنافر من شأنه تفريق الكهربائيّة، ثمّ إذا شاء الله ساق السحاب بالريح، حتّى يقترب السحاب الموجب، من السحاب السالب قرباً كافياً، في اتّجاء أفقيّ، أو في اتّجاه رأسيّ أو فيما شاء الله من الاتّجاهات، فإذا اقتربا تجاذبا. و من شأن اقترابهما هذا أن يزيد في كهربائيّة مجموع السحاب بالتأثير، و لا يزالان يتجاذبان، و يـتقاربان، حـتّى

٧٢٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) -

لا يكون محيص من اختلاطهما و اتّحاد كهربائيّتهما أو من اتّحاد كهربائيّتهما من بـعد، و عندئذ تحدث شبه شرارة عُظمى كهربائيّة، هي البرق الذي كثيراً ما يُـرى فـي البـلاد الكثيرة الأمطار.

و «المطر» نتيجة لازمة لحدوث ذلك الاتّحاد الكهربائيّ، سواء حدث في هدوء أو بالإبراق، فإذا حدث بهدوء، حدث بين القطيرات المختلفة في السحابتين، فتجذب كلّ منها قرينتها أو قريناتها، حتّى تتّحد، و تكوّن قطرة فيها ثقل، فتنزل، و تكبر أثناء نزولها بما تكتسب من كهربائيّة، و ما تجتذب من قطيرات، أثناء اختراقها السحاب المكهرب، الذي يكون بعضه فوق بعض في السحاب الركام، أمّا إذا حدث الاتّحاد الكهربائيّ في شدّة البرق، و عنفه، فإنّه يحدث لا بين القطيرات، و لكن بين الكتل من السحاب، و يسهل

و «البرق» يمثّل قوّة كهربائيّة هائلة، تستطيع أن تكوّن فكرة عنها إذا عرفت أنّ شرار ته قد تبلغ ثلاثة أميال، في طولها أو تزيد، وأنّ أكبر شرارة كهربائيّة أحدثها الإنسان لا تزيد عن بضعة أمتار.

فالحرارة الناشئة عن البرق لا شكّ هائلة، فهي تُمدُّد الهواء بشدّة، و تحدث مناطق جوّيّة عظيمة مخلخلة، الضغط داخلها يعادل الضغط خارجها، ما دام الهواء داخل المنطقة ساخناً، حتّى إذا تشعّعت حرارته و بردت تلك المناطق برودة كافية، و ما أسرع ما تبرد، خفّ منها الضغط، و صار أقلّ كثيراً من ضغط الطبقات الهوائيّة السحابيّة المحيطة بسها، فهجمت عليها فجأة بحكم الفرق العظيم بين الضغطين و تمدّدت فيها، و حدث لذلك صوت شديد، هو صوت الرعد و هزيمه، هذا الصوت قد يكون له صدىً بسين كستل السحاب، يتردّد، فنسمّيه قعقعة الرعد، أمّا صوت الشرارة الكهربائيّة البرقيّة، فسهو بدء ورعد، و يكون ضعيفاً بالنسبة لهزيمه و قعقعته، لذلك تسمع الرعد ضعيفاً في الأوّل ثمّ يزداد، كانّما أوّله إيذان بتضخّمه، كما قد تُوذن الطلقة الفردة بانطلاق بطاريّات برمّتها، من المدافع الضخمة في الحروب. فالرعد يحدث لا عند اتّحاد الكهربائيّتين حين يحدث

البرق فقط، و لكن يحدث أكثره بعد ذلك عند تمدّد الكتل الهوائيّة الهاجمة في المنطقة المُفرَغة، و هي إذا تمدّدت بردت برودة شديدة، فيتكاثف ما فيها من البخار، و من كتل السحاب، فينزل على الأرض إمّا مطراً، و إمّا بَرَداً، حسب مقدار البرودة الحادثة في تلك المناطق، و هذا هو السبب في أنّ الرعد و البرق يعقّبهما في الغالب مطرات شديدة، سواء أكانت المطرة مائيّة، أم برديّة، و قطرات الماء أو حبّات البَرد تنمو بعد ذلك باختراقها كتل السحاب المتراكم، تحت المنطقة التي حدث فيها التفريغ <sup>٢</sup>.

الصواعق

و قد يحدث التفريغ الكهربائي بين السحاب و الأرض، بـدلاً من بـين السحاب والسحاب، و هذا يكون عادة إذا كان السحاب عظيم الكهربائية، قريباً من الأرض، فإذا حدث التفريغ ظهر له كالعادة ضوء و صرت، نستي مجموعهما بالصاعقة، أي أنّ الصاعقة: تفريغ كهربائي بين السحاب و الأرض، إذا أصاب حيواناً أو نباتاً أحرقه، و هو يحدث أكثر ما يحدث بين الأجسام المدبّبة على سطح الأرض من شجر أو نحوه، و بين السحاب، ولذا كان من الخطأ الاستظلال بالشجر، أو المظلات في العواصف ذات البرق، عـلى أنّ ولذا كان من الخطأ الاستظلال بالشجر، أو المظلات في العواصف ذات البرق، عـلى أنّ من الانسان قد استخدم سهولة حدوث التفريغ بين الأجسام المدبّبة، و السحاب لوقاية الأبنية من الصواعق، و ذلك بإقامته على سطوحها قضاناً حديديّة أو نحاسيّة، مُديّبة الأطراف، من الصواعق، و ذلك بإقامته على سطوحها قضاناً حديديّة أو نحاسيّة، مُديّبة الأطراف، متصلاً بلوح فلزيّ مدفون في أرض رطبة، و من شأن الأطراف المدبّبة أن يكون كلّ منها بعيث يكون طرف القضيب المدبّب أعلى قليلاً من أعلى نقطة في البناء، و الطرف الآخر متصلاً بلوح فلزيّ مدفون في أرض رطبة، و من شأن الأطراف المدبّبة أن يكون كلّ منها التفريغ، أي الاتحاد بين كهربائيّة الأرض، و كهربائيّة السحاب الذي يظلّه، فيحدث ما المواعق، و ذلك باقامته على السطح تدريجاً إلى السحاب الذي يظلّه، فيحدث متصلاً بلوح فلزيّ مدفون في أرض رطبة، و من شأن الأطراف المدبّبة أن يكون كلّ منها بعيش يلوب فلزيّ مدفون في أرض رطبة، و من شأن الأطراف المدبّبة أن يكون كلّ منها متصلاً بلوح فلزيّ مدفون في أرض رطبة، و من شأن الأطراف المدبّبة أن يكون كلّ منها بعراباً تخرج منه الكهربائيّة المتجمّعة على السطح تدريجاً إلى السحاب الذي يظلّه، فيحدث مالتفريغ، أي الاتحاد بين كهربائيّة الأرض، وكهربائيّة السحاب تدريجاً، فيمتنع ذلك التفريغ الفجائيّ المعروف بالصاعقة، على أنه إذا نزلت الصاعقة بالبناء رغم ذلك فالأرجص التفريغ الفريخ الفجائيّ المدوف بالصاعقة، على أنه إذا نزلت الصاعقة البناء رغم ذلك فالأرجص، وهزاً أنها تصيب التهرب التمين و منصر أن ما تصيب، و تنصرف الكهربائيّة إلى الأرض، بدلاً

سنن الله الكونية للغمراوي، ص١٥٨-١٦٠.

۷۲۸ / التفسير و المغسّرون (ج٢) -

من أن تدكّ البناء؛ و لذا يسمّى مثل هذا القضيب المدبّب الواصل إلى الأرض بمصارفة الصواعق، و قد وجدوا أنّ السطح الخارجيّ للقضيب هو الطريق الذي تمرّ به الكهربائيّة إلى الأرض، لذلك كلّما كان هذا السطح أكبر كان الصرف أعظم، و البناء أحصن؛ و لذا كانت الصفائح أفعل في حفظ الأبنية، من مثل كتلتها من الأسلاك<sup>(</sup>.

جبل «قاف» المزعوم، و حدوث الزلازل

و من ذلك ما ذكره بعضهم في تفسير قوله تعالى: ﴿قَ وَ القُرآنِ الْمجيدِ \* : فَ قَدْ ذَكَرَ صاحب الذرّ المنثور و غيره، روايات كثيرة عن ابن عبّاس \_رضوان الله تعالى عليه-قال: «خلق الله من وراء هذه الأرض بحراً محيطاً بها، ثمّ خلق من وراء ذلك البحر جبلاً يقال له: (قاف)، سماء الدنيا مرفوعة عليه، ثمّ خلق الله \_تعالى- من وراء ذلك الجبل أيضاً مثل تلك الأرض سبع مرّات، و استمرّ على هذا حتّى عدّ سبع أرضين، و سبعة أبحر، و سبعة أجبل، و سبع سماوات».

و هذا الأثر لا يصحّ سند، عن ابنّ عبّاس، و فيه انقطاع، و لعلّ البلاء فيه من المحذوف. و أخرج ابن أبي الدنيا، و أبو الشيخ عنه أيضاً، قال: خلق الله تعالى جبلاً يقال له : قاف،

محيط بالعالم، و عروقه إلى الصخرة التي عليها الأرض، فإذا أراد الله تعالى أن يزلزل قرية أمر ذلك الجبل فيحرّك العرق الذي يلي تلك القرية، فيزلزلها، و يحرّكها، ثمّ تُحرَّك القرية دون القرية.

و كلّ ذلك كما قال القرافيّ لا وجود له، و لا يجوز اعتماد ما لا دليل عليه، و هو من خرافات بني إسرائيل الذين يقع في كلامهم الكذب، و التغيير، و التسبديل، دسّت عسلى السُذّج من المفسّرين، أو تقبّلوها بحسن نيّة. و رووها لغرابتها، لا اعتقاداً بصحّتها، و نحمد الله أن وجد في علماء الأمّة من ردّهذا الباطل، و تنبّه له قبل أن تتقدّم العلوم الكونيّة، كما

۱. المصدر نفسه، ص۱٦۲.

۲. ق (۵۰): ۱.

هي عليه اليوم. و من العجيب أن يتعقّب كلام القرافيّ ابن حجر الهيثميّ، فقال: ما جاء عن ابن عبّاس مرويّ من طرق خرّجها الحفّاظ و جماعة، متّن التزموا تخريج الصحيح، و قول الصحابيّ فيما لا مجال للرأي فيه، حكمه حكم المرفوع إلى النبيّ.

و لكن نقول للشيخ الهيثميّ: إنّ تخريج من التزم الصحّة ليس بحجّة، وكم من ملتزم شيئاً لم يفِ به، و الشخص قد يسهو و يغلط مع عدالته، و أنظار العلماء تختلف، و الحاكم صحّح أحاديث، حكم عليها الذهبيّ و غيره بالوضع، وكذلك ابن جرير أخرج روايات في تفسيره، حكم عليها الحفّاظ بالوضع، و الكذب. و لو سلّمنا إسـنادها إلى ابـن عـبّاس، فلا ينافي ذلك أن تكون من الإسرائيليّات الباطلة، الموضوعة عنه.

ثمّ إنّا نقول للهيثميّ و من يرى رأيه: أيّ فائدة نجنيها من وراء هذه المرويّات التي لا تتقبّلها عقول تلاميذ المدارس، فضلاً عن العلماء؟!! اللّهمّ إلّا أنّنا نفتح \_بالانتصار لها\_ باباً للطعن في عصمة النبيّ للشّخ ، و إذا جاز هذا في عصور الجهل و الخرافات فلا يجوز اليوم، و قد أصبح روّاد الفضاء يطوقون حول الأرض، و يرونها معلّقة في الفضاء بلا عمد، و لا جبال، و لا بحار، و لا صحرة استقرّت عليها الأرض، فهذه الإسرائيليّات مخالفة للحسّ و المشاهدة قطعاً، فكيف نتعلّق بها؟!

\* \* \*

٢٦. الإسرائيليّات في تغسير ﴿ن وَ القَلَمِ﴾

و من ذلك ما يذكر كثير من المفسّرين في قوله تعالى: ﴿ن وَ القَلَمِ» <sup>(</sup> من أنّه الحوت الذي على ظهره الأرض، و يُسمّى «اليهموت»، و قد ذكر ابن جرير، و السيوطيّ روايات عن ابن عبّاس، منها: «أوّل ما خلق الله القلم، فجرى بما هو كائن، ثمّ رفع بخار الماء، و خلقت منه السماوات، ثمّ خلق النون، فبسطت الأرض عليه، فاضطرب النون، فـمادّت الأرض ، فأثبتت بالجبال. و قد روي عن ابن عبّاس أيضاً: أنّه الدواة، و لعلّ هـذا هـو

۱. القلم (۱۸): ۱.

۷۳۰ / التفسير و المفسّرون (ج ۲) 💶

الأقرب، والمناسب لذكر القلم. و قد أنكر الزمخشريّ ورود «نون» يمعنى الدواة، في اللغة، و روي عنه أيضاً: أنّه الحرف الذي في آخر كلمة ﴿الرَّحْنِ﴾، و أنَّ هذا الاسم الجليل فرق في ﴿الر﴾ و ﴿حم﴾ و ﴿ن﴾.

و اضطراب النقل عنه يقلّل الثقة بما روي عنه، و لا سيّما الأثر الأوّل عنه، و الظاهر أنّه افتراء عليه، أو هو من الإسرائيليّات أُلصق به.

و إليك ما قاله ابن قيّم الجوزيّة، قال في أثناء كلامه على الأحاديث الموضوعة: و من هذا حديث أنَّ قاف: جبل من زمرّدة خضراء، محيط بالدنيا كإحاطة الحائط بـالبستان، و السماء واضعة أكنافها عليه.

و من هذا حديث: أنَّ الأرض على صخرة، والصخرة على قرن ثور، فإذا حرَّك الثور قرند، تحرَّكت الصخرة، فهذا من وضع أهل الكتاب الذين قصدوا الاستهزاء بالرسل. و قال الإمام أبو حيّان في تفسيره: لا يصبح من ذلك شيء ما عدا كونه اسماً من أسماء حروف الهجاء .

٨. و الصحيح عندنا ـ على ما أسلفنا البحث فيه في التعهيد (ج ٥، ص ٣١٤.٣٥٥) ـ: أنَّ هذه الحروف المقطّعة في أواثل السور، هي إشارات رمزيّة إلى أسرار بين الله و رسوله، و لم يهتد إليها سوى المأمونين على وحيه. و لو كان يمكن الاطّلاع عليها لغيرهم لم تكن حاجة إلى الرمز بها. تعم، لا يبعد اشتمالها على حكم و فوائد تزيد في فخامة مواضعها في مفتتحات السور، حسيما احتملته قرائح العلماء، فيما ذكروه من فوائد. و الله العالم بحقائق أسراره.

## أهمّ كتب التفسير بالمأثور

أوّل ما بدئ التفسير بدئ أثريّاً و بنقل المأثور عن السلف الصالح: كانت الآية تُذكر و تُعَقَّب بذكر أقوال السلف من الأئمّة و الصحابة و التابعين، و أحياناً مع شيء من ترجيح بعض الأقوال، أو زيادة استشهاد بآية أو رواية أو إنشاد شعر. و كان ذلك ديدنهم فسي التفسير لا يتجاوزونه إلّا القليل. أمّا التعرّض لععاني الفلسفة أو الكلام أو الأدب، فشيء حصل متأخّراً عن العهد الأوّل، حيث توضّع المفسّرون فيما بعد إلى أنحاء الكلام فيه و النظر و الاجتهاد، و لم يزل يتطوّر التفسير مع تقدّم الزمان. و من ثمّ فجلّ تفاسير القدماء هي من النمط التفسير بالمأثور.

و التفسير الأثريّ عند ما تشكّل، تشكّل على نمطين:

أحدهما \_و هو النعط الأفضل\_: أن تـذكر الآيـة و تـفسّر بـالأثر الوارد مستوعباً وبأسانيد متصلة و في تنسيق رتيب، و مع شيء من النظر و التمحيص.. و أكثر تفاسير القداميٰ على هذا النمط، كتفسير مجاهد و السدّيّ الكبير و الكلبيّ و أبي حمزة التُماليّ و ابن جُرّيج و مقاتل بن سليمان و عبد الرزّاق الصنعانيّ و العيّاشيّ و ابـن أبـي حـاتم و القمّيّ و التعلبيّ.. و أجمعهم شمولاً، و أجودهم تنسيقاً و تمحيصاً، هو الإمام أبو جعفر محمّد بن جرير الطبريّ، حيث جمع فاستقصى و نظر فأوفى..

الثاني: أن تذكر الآيات متناسقة و تعقَّب كلَّ آية بأثر أو لمّة من آثار من غير ما نظم

٧٣٢ / التفسير و المفسّرون (ج ٢) ــــــ

أو ترتيب و لا نظر أو تمحيص.. و النموذج الأوفى لهذا النمط من التفسير الأثريّ المنتثر هو الدرّ المنثور لجلال الدين السيوطيّ، كما يبدو من اسمه!

و هكذا تفسير البرهان للسيّد هاشم البحرانيّ و نور الثقلين للحويزيّ، جمعا في تأليفهما ما عثرا عليه من آثار الأئمّة من آل البيت و بعض السلف، بشكل غير رتيب و لا متّسق.. و من هذا النوع تفسير البرغانيّ، غير أنّه قد يترك الأثر فيما إذا حسبه غير نقيّ.. و هي

و من عدا اللوع تنشير البرك في فيراد من يرك الريم و يرم . طريقة غير جيّدة حسبما نذكر..

\* \* \*

و التفسير الأثريّ مذنشأ كان موضع عناية العلماء و أهل الحديث إلى أمد ربما غير قصير، و لكن بعد ما توسّع النظر و الاجتهاد في شؤون الدين و رجحت كفّة أهل التحقيق، أخذ اعتبار الأثر يخف و ربما إلى حدّ الإعراض بعض الشيء، حيث تواجد المناكير في طيّه و خلط الغت بالسمين.. فقد دعت الحاجة و الحال هذه إلى إعادة النظر في تسلكم المرويّات الضخمة و تخليص السليم عن السقيم.. الأمر الذي دعي بنبهاء الأمّة و العلماء أن يعيروا اهتمامهم البالغ بهذا الشأن الخطير، و ليئقدوا تلكم الأخبار بميزان النقد النزيه و يميّزوا بين الصحيح و الزائف.. فظهرت من ذلك مدوّنات تفسيريّة على أساس التحقيق و التمحيص، حيث يتقبّلها العقل الرشيد.

و كان من أفضلها تفسير المنار بقلم السيّد رشيد رضا، جمع فيه آراء شيخه العـلّامة الأستاذ الشيخ محمّد عبده، لله ليسير على منهاجه من جاء بعده من أعلام..

و هكذا سيّدنا الأستاذ العلّامة السيّد محمّد حسين الطباطبائيّ؟ في تفسيره القـيّم المبزان، حيث توزين الآراء على أساس مكين. و انـتهج مـنهجه النـخبة مـن تـلامذته و غيرَهم من أعاظم العلماء.

و نحن بدورنا حاولنا مواكبة هذا الركب و في مساهمة من نخبة أفاضل الحوزة العلميّة بقم المقدّسة، لنقوم بجمع الروايات التفسيريّة مستقصىً حسب الإمكان و نقدها و النظر فيها أحياناً، فكانت مجموعة باسم التفسير الأثريّ الجامع. و ها نحن على مشارف الإكمال . أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٣٣

بحوله تعالى و هو المستعان. و الآن فإليك الأهمّ من التفاسير المعتمدة على النقل و الأثر:

- تفسير مجاهد
- هو أبو الحجّاج مجاهد بن جَبّر المكّيّ المخزوميّ (٢١-١٠٢ هـ).

و لعلّه أوّل تفسير أثريّ ظهر إلى الوجود. و هو برواية أبي يسار عبد الله بن أبي نُجيح الثقفيّ الكوفيّ (ت ١٣١ ه.) و قد اشتهر هذا التفسير باسمه. و كان أوفى منابع التفسير لمن تأخّر عنه. قيل عنه: إنّ تفسير ابن أبي نجيح عن مجاهد من أصحّ التفاسير، بل ليس بأيدي أهل التفسير كتاب في التفسير أصحّ من تفسيره. إذ معه ما يصدّقه، و هو قول مجاهد: عرضت المصحف على ابن عبّاس أقفه عند كلّ آية و أسأله عنها. قال ابن تيميّة: و أخصّ أصحاب ابن عبّاس بالتفسير مجاهد، و على تفسير مجاهد يعتمد أكثر الأئمّة كالثوريّ والشافعيّ و أحمد بن حنبل و البخاري. قال الثوريّ: إذا جاءك التفسير عن مجاهد فحسبك به. و الشافعيّ في كتبه أكثر الذي ينقله عن ابن عُبَينة عن ابن أبي نسير عن مجاهد، و كذلك البخاريّ في منجعه يعتمد على هذا التفسير أبن عُبَينة عن ابن أبي محمة مع محمول الثافعيّ في كتبه أكثر الذي ينقله عن ابن عُبَينة عن ابن أبي نسير عن مجاهد، و كذلك البخاريّ في منجعه يعتمد على هذا التفسير <sup>1</sup>

و هذا التفسير أوّل ما طبع باهتمام مجّمع البحوث الإسلاميّة بباكستان سنة ١٣٦٧ ق. في جزئين، بتحقيق عبد الرحمان طاهر بن محمّد السورتي. و هذا المطبوع أقلّ بكثير من المأثور عند في كتب التفسير و الحديث. و في الطبريّ وحده أكثر من سبع مائة موضع يروي عن مجاهد<sup>٢</sup>.

و قد ذكرنا في ترجمته شيئاً عن تفسيره هذا و مدى اعتباره لدى العلماء".

- ۲. تفسير السُدّي الكبير هو أبو محمد إسماعيل بن عبد الرحمان المعروف بالسدّي الكبير (ت ١٢٨ هـ)
  - ١. تفسير سورة الإخلاص لابن تيميّة، ص٩٤، مطبعة الانتصار، بغداد، ١٣٢٣ ه.ق.
     ٢. تاريخ الترات العربيّ لفؤاد سنركين، مج١، في علوم القرآن و الحديث، ج١، ص ٧١.
     ٣. في الجزء الأول من هذا الكتاب.

٢٣٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

حجازيّ سكن الكوفة. مفسّر كبير وكاتب قدير و لا سيّما في التاريخ و الغزوات. و يعدّ تفسيره من أهمّ المراجع التفسيريّة ذوات الشأن.

قال جلال الدين السيوطيّ: و تفسير إسماعيل السدّيّ يُورده بأسانيد إلى ابن مسعود و ابن عبّاس. و روى عنه الأثمّة، مثل الثوريّ و شعبة.. قال: و أمثل التفاسير تفسير السدّيّ <sup>(</sup>.

و قد ذكرنا طرفاً من تفسيره هذا و مدى اعتباره، عند الكلام عن الطريق الرابع إلى ابن عبّاس. قال فؤاد سزكين: و تفسيره هذا منتثر في أمّهات الكتب التفسيريّة كجامع البيان للطبريّ و تفسير الثعلبيّ و غيرهما. قال: و يمكن جمع نصوصه من هذه التفاسير و إعادة تكوينه من جديد آ. الأمر الذي فعله الدكتور محمّد عطا يوسف، جمع نصوصه من الدرّ المنثور و القرطبيّ و الشوكانيّ و ابن كثير و غيرها، و حقّقه و طبع<sup>٣</sup>.

٣. تفسير الكلبيّ

هو أبو النضر محمّد بن السائب الكلبيَّ الكوفيّ (ت ١٤٦ ه.). النسّابة المفسّر الشهير. قال ابن خلّكان: صاحب التفسير و علم النسب، كان إماماً في هذين العلمين<sup>٤</sup>. و هكذا ذكر ابن سعد:كان عالماً بالتفسير و أنساب العرب و أحاديثهم<sup>٥</sup>.

قال ابن النديم: من علماء الكوفة بالتفسير و الأخبار و أيّام الناس، و مقدّم الناس بعلم الأنساب. و حكي أنّ سليمان بن عليّ \_عمّ السفّاح و المنصور\_أقدم محمّد بن السائب من الكوفة إلى البصرة و أجلسه في داره، فجعل يُملي على الناس القرآن حتّى بلغ إلى آية في سورة براءة ففسّرها على خلاف ما يُعرَف! فقالوا: لا نكتب هذا التفسير! فقال محمّد: والله لا أمليت حرفاً حتّى يكتب تفسير هذه الآية على ما أنزله الله! فرفع ذلك إلى سليمان ابن عليّ فقال: اكتبوا ما يقول و دعوا ما سوى ذلك<sup>7</sup>.

و يـبدوا أنَّ الآيـة هــي قــوله تــعالى: ﴿فَأَنــزَلَ اللهُ سَكَـينَتَهُ عَـلَيهِ وَ أَيُّـدَهُ بِجُـنودٍ لَم

- ١. الإكفان ج٤، ص٢٠٨.
- ٣. ناريخ التغسير للطالقاني، ص ١٠٩.
- ٥. طبقات ابن سعد، ج٦، ص ٢٤٩ (ط ليدن).
- ٦. الغهرمت لابن النديم، ص ١٤٥، مطبعة الاستقامة، مصر.

٢. تاريخ التراث العربي، ج ١، ص ٧٨.

٤. وفيات الأحيان، ج٤، ص٦٠٩، رقم ٦٣٤.

أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٣٥

تَرَوها» <sup>(</sup>. حيث العامّة يرون عود الضمير \_في سكينته عليه\_إلى أبي بكر. و لكنّ جمهور المفسّرين على أنّه عائد إلى النبيّ ﷺ الذي أيّده بجنود لم تروها، نظراً لوحدة السياق! و لقوله تعالى \_في آيات سبقتها\_: ﴿ثُمَّ أَنزَلَ اللهُ سَكينَتَهُ عَلىٰ رَسولِهِ وَ عَلَى الْمُؤمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنوداً لَم تَرَوها» <sup>(</sup>. و كذا في سورة الفتح: ﴿فَأَنزَلَ اللهُ سَكينَتَهُ عَلىٰ رَسولِهِ وَ عَلَى المُؤمِنِينَ الْمُؤمِنِينَ» <sup>7</sup>.

هذا الإمام الطبريّ يرى من تفسير الآية، عود الضمير إلى رسول الله ﷺ و يجعله أوّل الوجهين و أولاهما. و يفسّر الآية قاطعاً به، يقول: يقول تعالى ذكره: فأنزل الله طمأنينته و سكونه على رسوله. و قد قيل على أبي بكر، و لم يزد شيئاً<sup>2</sup>.

و هكذا الحافظ ابن كثير يجعله أشهر القولين، قال: فأنزل الله سكينته عليه، أي تأييده و نصره عليه أى على الرسول تشكير في أشهر القولين. و قيل على أبي بكـر، قـالوا: لأنّ الرسول لم تزل معه سكينته!. قال: و هذا لا ينافي تجدّد سكينة خاصّة بتلك الحال، و لهذا قال تعالى: ﴿وَ أَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَم تَرَوها هُـ

و للشيخ أبي عليّ الطبرسيّ هنا كلام ضاف بجعل الكفّة مع القول المشهور، في تحقيق لطيف بعيد عن العصبيّة فراجع<sup>٦</sup>.

٤. تفسير أبي حمزة النمالي الأزدي الكوفي (ت ١٤٨ هـ) من الخواص النبلاء هو أبو حمزة ثابت بن دينار الثمالي الأزدي الكوفي (ت ١٤٨ هـ) من الخواص النبلاء صحب أربعة من أئمة أهل البيت (السجّاد و الباقر و الصادق و الكاظم للكلم) و له مع الإمام السجّاد مواقف مشهودة.. و يعدّ تفسيره من أهمّ المراجع القديمة في التفسير و الحديث. روى عنه الثعلبي و الطبرسيّ و ابن شهر آشوب و غيرهم. و يمتاز تفسيره باختلائه عن الإسرائيليّات، إلى جنب إشباعه بالصحيح من أسباب النزول و اهتمامه بين أهل البيت

- ۱. التوية (۹): ٤٠ . ۲. الفتح (٤٨): ۲٦. ۵. تفسير ابن كثير، ج۲، ص۳۵۸.
- ٢. التوبة (٩): ٢٦.
- ٤. تفسير الطبري، ج ١٠، ص ٩٦ (ط بولاق).
- ٦. مجمع البيان، ج ٥، ص٣٢ (ط إسلامية).

٧٣٦ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

في آيات تخصّهم أو تجعلهم في ذروة النازل بشأنهم.. و اعتناؤه كثيراً بإرجاع آيـة إلى أخرى نظيرتها، تحقيقاً لأولويّة تفسير القرآن بالقرآن.. و غير ذلك مــن مــيزات ذكـَرها المحقّق الأستاذ عبد الرزّاق حرز الدين في مقدّمة التفسير، وكان قد جمعه و حقّقه على أحسن وجه. و طبع سنة ١٤٢٠ ه.ق. بقم.

۲. تفسير ابن جُرَيج

هو عبد الملك بن عبد العزيز بن جُرَيج (ت ١٥٠ ه.). قال الإمام أحمد بن حنبل: هو أوّل من صنّف الكتب<sup>١</sup>. و قال الخليليّ<sup>٢</sup>: و روى محمّد بن ثور عن ابن جُرَيج نحو ثلاثة أجزاء كبار. و قد صحّحوه. و كذلك روى الحجّاج بن محمّد عنه نحو جزء، و ذلك صحيح متّفق عليه. و رووا عنه تفاسير أطولها ما يرويه بكر بن سهل الدمياطيّ عن عبد الغنيّ بن سعيد عن موسى بن محمّد. و فيه نظر

وكانت لدى السيّد ابن طاووس (ت ٦٦٤ ه.) نسخة نفيسة من تفسير ابن جريج، ينقل عنه قطفات في كتابه سعد السعود الذي ألفه سنة ٦٥٦ ه. يعبّر عنها بنسخة عتيقة جيّدة <sup>1</sup>.

و كان تفسير ابن جُرَيج مرجعاً عامًا لسائر التقاسير التي تأخّرت عـنه، كـالطبريّ و الثعلبيّ و القرطبيّ و السيوطيّ، و يكثرون النقل منه. لكنّ الأصل فقد، فجمع شتاته من أمّهات الكتب التفسيريّة الأستاذ عليّ حسن عبد الغنيّ، و طبع باستقلاله <sup>0</sup>.

و لابن جريج مكانته العلميَّة الراقية و اشتهر بالدقَّة و الإتقان حسبما أسلفنا في ترجمته.

٦. تفسير مقاتل بن سليمان
هو أبو الحسن مقاتل بن سليمان الأزديّ البلخيّ (ت ١٥٠ هـ) من أتباع التابعين. له

٢. تهذيب التهذيب، ج٦، ص٢٠٤-٤٠٤.
 ٢. هو أبو القاسم أحمد بن محمّد البلخيّ (ت ٤٩٢ هـ.) من مشايخ الحديث في ببلاد ماوراء النهر (الأبساب للسمعانيّ، ج٢، ص ٢٩٤).
 ٢. راجع: الإلفان، ج٤، ص ٢٩٤).
 ٢. راجع: الإلفان، ج٤، ص٢٠٨.
 ٢٠٨ معد السعود، ص ٢٢١ (ط نجف).

أهمَ كتب التفسير بالمأثور / ٧٣٧

تفسير كبير أخذه من ثلاثين شخصاً، اثنا عشر رجلاً منهم من كبار التابعين. منهم: عطاء بن أبي رباح و عكرمة و عطيّة و الشعبيّ و قتادة، و عمدتهم الإمام أبو جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين الله و من أتباع التابعين: الضحّاك بن مزاحم و شهر بن حوشب و الأعـمش و حمّاد و ابن أبي نجيح و سفيان الثوريّ و غيرهم..<sup>(</sup> و ترجمه الذهبيّ بقوله: كبير المفسّرين أبو الحسن مقاتل بن سليمان البلخيّ. و كفى الإشادة بشأنه ما قاله الإمام الشافعيّ: «من

نعم، كان مقاتل هو أوّل من بسط القول في التفسير و أخذ في النقد و التدليل، إلى جنب النقل و التحديث.. و سار على منهجه من جاء بعده من كبار المفسّرين. و يُعدّ من أكبر المفسّرين المراجع.. و تتبّع الدكتور شحّاتة نسخ هذا التفسير في مختلف المكتبات و قابل بعضها مع بعض و حقّتها و أخرجها للطباعة و النشر في خمس مجلّدات ضخام.. و كانت الطبعة الأولى بدار إحياء التراث العربي، بيروت، سنة ١٤٢٣ هـ / ٢٠٠٢ م.

٧. تفسير أبي الجارود

هو زياد بن المنذر الهمدانيّ الكوفيّ الخارفيّ (ت ح ١٥٥ ه.). أخذ من كبار التابعين و أتباع التابعين. منهم: عطيّة العوفيّ و الأصبغ بن نباتة و الحسن البصريّ و عبد الله بـن الحسن. و يُعدّ من صحابة الإمام أبي جعفر الباقر لللا و له عنه تفسير أدرج ضمن تفسير عليّ بن إبراهيم القمّيّ من سورة آل عمران حتّى نهاية القرآن، و لم يوجد مستقلًا. و له بعد قيام زيد الشهيد مواقف جرفته عن الاستقامة في الرأي و العـمل، و نشأت

على يده الفرقة السُرحوبيَّة <sup>٣</sup>من الزيديَّة و قام في مضادَّة الإمام الصادقﷺ فكان موضع سخطه عليه <sup>1</sup>. غير أنَّ المأثور من تفسيره مستقيم لا بأس به.

۱. راجع: مقدّمة تفسيره، ج۱، ص۲۵-۲۱.
 ۲. راجع: الدكتور شحّاتة محقّق التفسير، ج٥، ص٢٣ و ٥١.
 ٣. نسبة إلى سرحوب (بمعنى: طويل العنق خفيف الحركة) لقب أبي الجارود.
 ٤. معجم رجال الحديث للإمام الخوثي، ج٧، ص٣٢، رقم ٤٨٠٥.

۷۳۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲) .

۸. تفسير عبد الرزاق الصنعاني

هو عبد الرزّاق بن همّام بن نافع الحميريّ الصنعانيّ منسبة إلى صنعاء المسنر. هو عبد الرزّاق بن همّام بن يدي مَعْمَر بن راشد (ت ١٥٣ هـ) و من طريقه أخذ التفسير والحديث من كبار العلماء كابن جُرّيج و سفيان بن عُيّينة و أبان بن أبي عيّاش و سفيان الثوريّ و الأعمش و ابن أبي نجيح و غيرهم.. و قد أخذ عنه و اعتمده كمبار العماء والمحدّثين منهم أحمد بن حنبل و يحيى بن معين و ابن راهويه و وكميع بمن الجرّاح وإبراهيم الرازيّ و أضرابهم.. له تآليف في قنون العلم، أهمّها المصنَّف الكمبير و الجمامع و الأمالي و المغازي و السنن في الفقه و هذا التفسير. و هو تفسير موجز معتمد على النقل و الأرابي من غير نظر و لا متواصل الآيات. و قد تعرّض لشأن النزول و الناسخ و المنسوخ باختصار، لكنّه عن إتقان. و هذا من ميزاته.. و طبع هذا التفسير كراراً في بيروت و أخيراً بدراسة و تحقيق الدكتور محمود محمد عبده من كليّة الدعوة بجامعة الأزهر.. و نشرته دار الكتب العلميّة ببيروت (١٩ هذا هـ، أينا النوق بجامعة الأزهر.. و نشرته

#### ۹. جامع البيان للطبري تحقيق من من المحمد البيان للطبري المحمد البيان المطبري المحمد ال المحمد ا المحمد المحم المحم محمد المحمد محمد المحمد المحم المحمد المحم المحمد المحمد المحمد المحمد المحمم محمد محمد ا

هو الإمام أبو جعفر محمّد بن جرير الطبريّ ( ٢٢٤-٣١٠) نسبة إلى طبرستان. ولد بآمل من بلاد مازندران \_إيران، و رحل في طلب العلم و هو شابّ و طاف البلاد، فسمع بمصر و الشام و العراق، ثمّ ألقى رحله ببغداد و استقرّ بها و نشر علمه هناك حتّى توفّاه الله.

كان الرجل خبيراً بالتاريخ و بأقوال السلف، عالماً فاضلاً محبّاً للعلم و ناقداً بصيراً. وله بعض الاجتهاد في التفسير و النظر في التعادل و التراجيح.. و يُعَدّ أباً للتفسير كـما اعتبر أباً للتاريخ.. و ذلك باعتبار جامعيّة تفسيره و استقصائه لآراء السلف و أقوالهم، بذكر الأسانيد العالية، ممّا يستدعى الثقة بنقله، غير أنّه أكثر في النقل فخلطه بعض الغثّ الهزيل و لا سيّما جانب الإسرائيليّات و قد أكثر من نقلها.. و قد عيب عـليه ذلك مـمّا

١. راجع: مقدّمة التفسير.

أهم كتب التفسير بالمأثور / ٧٣٩

أوجب التمحيص في مرويّاته..

و تفسيره اليوم ــبما اشتمل على الروايات الضعاف\_ يُعدّ من خير المراجع التفسيريّة الجامعة لآراء السلف، و لولاه لربّما ضاعت أكثر تلكم الآراء و فيها الدرر الغالية.

قال أبو محمّد عبد العزيز بن محمّد الطبريّ: كان أبو جعفر من الفضل و العلم و الذكاء و الحفظ على ما لا يجهله أحد عَرَفه، لجمعه من علوم الإسلام ما لم نعلمه اجتمع لأحد من هذه الأمّة. و لا ظهر من كتب المصنّفين و انتشر من كتب المؤلّفين ما استشر له. و كان راجحاً في علوم القرآن و القراءات و علم التاريخ من الرسل و الخلفاء و الملوك. و اختلاف الفقهاء مع الرواية كذلك على ما في كتابه البسيط و التهذيب و أحكام القراءات، من غير تعويل على المناولات و الإجازات، و لا على ما قيل من الأقوال. بل يذكر ذلك بالأسانيد المشهورة. و قد بان فضله في علم اللغة و النحو، وكان له قدّم في علم الجدل.

و قال أبو عمر محمّد بن عبد الواحد الزاهد: سمعت ثعلباً يقول: قرأ عليّ أبسو جـ عفر الطبريّ شعر الشعراء قبل أن يكثر النّاس عندي بعدة.

قال عبد العزيز: كان أبو جعفر قد نظر في المنطق و الحساب و الجبر و المقابلة و كثير من فنون أبواب الحساب و في الطبّ.

وكان قد تخصّص في كلّ فنّ. كان عند القراءة كالقارئ الذي لا يعرف سوى القرآن. و عند التحديث كالمحدّث الذي لا يعرف سوى الحديث. و عند الفـقاهة كـالفقيه الذي لا يعرف سوى الفقه.. و كالنحويّ الذي لا يعرف سوى النحو. و كالحاسب الذي لا يعرف سوى الحساب. و كان عالماً بالعبادات جامعاً للعلوم..

قال: و إذا جمعت بين كتبه و كتب غير. وجدت لكتبه فضلاً على غـيرها. و كستابه المسمّى جامع البيان عن تأويل القرآن حاز السبق و حمل مَشرقاً و مَغرباً و قرأ. كلّ من كان في وقته من العلماء و كلّ فضّله و قدّمه.

قال أبو عمر الزاهد \_و كان يعيش دهراً بمقابلة الكتب\_: قابلت هذا الكتاب من أوّله

٧٤٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢) إلى آخره فما وجدت فيه حرفاً واحداً خطاًً في نحو و لا لغة. قال أبو جعفر: حدّثتني به نفسي و أنا صبيّ.. قال: استخرت الله تعالى في عمل كتاب التفسير و سألته العون على ما نويته ثلاث سنين قبل أن أعمله فأعانني! قال أبو بكر محمّد بن مجاهد: سمعت أبا جعفر يقول: إنّي أعجب مـمّن قـرأ القـرآن و لم يعلم تأويله كيف يلتذّ بقراءته <sup>(</sup>.

#### إلماعة عن هذا التفسير و عن منابعه

لياقوت الحموي وصف جامع عن تغسير الطبري و يذكر مراجعه في التفسير نذكره بنصد: قال: وكتاب التفسير كتاب ابتدأه بخطبة و رسالة التفسير، تدلّ على ما خصّ الله به القرآن العزيز من البلاغة و الإعجاز و الفصاحة التي نافى بها سائر الكلام. و ذكر من مقدّمات الكلام في التفسير و في وجوه التأويل و ما يُعلم تأويله، و ما ورد في جواز تفسيره و ما حُظر من ذلك. و الكلام في قول النبي تشتي : «أنزل القرآن على سبعة أحرف»، و بأيّ الألسنة نزل. و الردّ على من قال: إنّ فيه أشياء من غير الكلام العربي، و تفسير أسماء القرآن و السور، و غير ذلك ممّا قدّمه. ثمّ تلاه بتأويل القرآن حرفاً حرفاً، فذكر أسماء القرآن و السور، و غير ذلك ممّا قدّمه. ثمّ تلاه بتأويل القرآن حرفاً حرفاً، فذكر أول الصحابة و التابعين و من بعدهم من تابعي التابعين، و كلام أهل الإعراب من الكوفيّين و البصريّين، و جُمَلاً من القراءات و اختلاف القراءة، فيما فيه من المصادر و اللغات و الجمع و التنبية، و الكلام في ناسخه و منسوخه، و أحكام القرآن و الخلاف فيه و اللغات و البحم ين المن القراءات و اختلاف القراءة، فيما عليه من المصادر الموال المحابة و التابعين و من بعدهم من تابعي التابعين، و كلام أهم الإعراب من و اللغات و البحم ين، و جُمَلاً من القراءات و اختلاف القراءة، فيما فيه من المصادر و اللغات و البعم ين المن النظر فيما تكلّم في ناسخه و منسوخه، و أحكام القرآن و الخلاف فيه و الرد عليهم من كلام أهل النظر فيما تكلّم فيه بعض أهل البدع، و الردّ عليهم على مذاهب أهل الإثرات و مبتغي السنن. إلى آخر القرآن.

و ذكر فيه من كتب التفاسير المصنَّفة عن ابن عبّاس خمسة طرق، و عن سعيد بن جُبير طريقين، و عن مجاهد بن جَبَر ثلاثة طرق، و ربّما كان عنه في مواضع أكثر من ذلك. و عن قتادة بن دِعامة ثلاثة طرق، و عن الحسن البصريّ ثلاثة طرق، و عن عكرمة ثلاثة طرق،

١. مُعجم الأدياء للحمويَّ، ج٥، ص ٢٥٤-٢٥٢.

أهمَ كتب التفسير بالمأثور / ٧٤١

وعن الضحّاك بن مزاحم طريقين، وعن عبد الله بن مسعود طريقاً، و تفسير عبد الرحمان ابن زيد بن أسلم، و تفسير ابن جُرَيج، و تفسير مقاتل بن حيّان، سوى ما فيه من مشهور الحديث عن المفسّرين و غيرهم. و فيه من المُسنَد حسب حاجته إليه، و لم يستعرّض لتفسير غير موثوق به، فإنّه لم يدخل في كتابه شيئاً عن كتاب محمّد بن السائب الكلبيّ، و لا مقاتل بن سليمان، و لا محمّد بن عمر الواقديّ، لاَنهم عنده أظنّاء <sup>(</sup>.

و كان إذا رجع إلى التاريخ و السِيَر و أخبار العرب، حكى عن محمّد بــن الســائب الكلبيّ و عن ابنه هشام، و عن محمّد بن عمر الواقديّ و غيرهم فيما يُفتقر إليه و لا يُؤخذ إلّا عنهم.

و ذكر فيد مجموع الكلام و المعاني من كتاب عليّ بن حمزة الكسائيّ، و من كتاب يحيى بن زياد الفرّاء، و من كتاب أبي الحسن الأخفش، و من كتاب أبي عـليّ قُـطرب و غيرهم ممّا يقتضيه الكلام عند حاجته إليه إذ كان هؤلاء هم المتكلّمون في المـعاني و عنهم يؤخذ معانيه و إعرابه، و ربّما لم يُستخم إذا ذكر شيئاً من كلامهم. و هذا كتاب يشتمل على عشرة آلاف ورقة أو دونها حسب سعة الخطّ أو ضيقه <sup>٢</sup>.

#### منهجه في التفسير و نقد الآراء

إنَّه يذكر الآية أوّلاً، ثمّ يعقّبها بتفسير غريب اللغة فيها، أو إعراب مشكلها، إذا دعت الحاجة إلى ذلك، و ربّما يستشهد بأشعار العرب و أمنالهم. و بعد ذلك يتعرّض لتأويـل الآية، أي تفسيرها على الوجه الراجح، فيأتي بحديث أو قول مأثور إن كان هـناك رأي واحد أمّا إذا ازدحمت الآراء، فعند ذلك يذكر كلّ تأويل على حدّه، و ربّما رجّح لدى تضارب الآراء أحدها و أتى بمرجّحاته إن لغةً أو إعتباراً، و ربّما فصّل الكلام في اللـغة والإعراب، و استشهاده بالشعر و الأدب.

١. أي متّهمون، جمع ظنين. مثلاً نجده عند القول في الحروف المقطّعة بأنّها من حساب الجمل ـو هو بـروايـة مقاتل بن سليمان (ج١، ص٨٥)ـ يقول: كرهنا ذكر الذي حُكي ذلك عنه إذكان الذي رواء ممّن لا يُعتمد على روايته و نقله. الطبريّ، ج١، ص٦٨ (بولاق). ٢٠ . معجم الأنباء، ج٥، ص٢٥٦ـ٢٥٢.

٧٤٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

مثلاً نراه عند قوله تعالى: ﴿سَواة عَلَيهِم أَ أَنذَرتَهُم أَم لَم تُنذِرهُم لا يُؤمِنونَ ﴾ يقول: و تأويل «سواء»: معتدل، مأخوذ من التساوي، كقولك: متساوٍ هذان الأمران عندي، و هما عندي سواء، أي هما متعادلان عندي. و منه قول الله \_جلّ ثناؤه..: ﴿فَانبِذ إلَىهِم عَلَىٰ سَواهٍ ﴾ يعني: أعلمهم و آذنهم بالحرب حتّى يستوي علمك و علمهم، بما عليه كلّ فريق منهم للفريق الآخر. فكذلك قوله: ﴿سَواة عَلَيهِم ﴾ معتدل عندهم أيّ الأمرين كان منك إليهم: الإنذار أم ترك الإنذار؛ لأنّهم كانوا لا يؤمنون، و قد ختمتُ على قلوبهم و سمعهم. و من ذلك قول عبد الله بن قيس الرقيّات:

تعذّبني الشهباء نحو ابن جعفر سواء عسليها ليسلها و نسهارها يعني بذلك: معتدل عندها في السير الليل و النهار؛ لأنّه لا فتور فيه. و منه قول الآخر:

و ليل يقول المرء من ظلماته لأنّ الصحيح لا يبضر فيه إلاً بصراً ضعيفاً من ظلمته.

و أمّا قوله: ﴿أَ أَنذَرتَهُم أَمْ لَمَ تُنْذِرتُهُم أَمْ لَمْ تُنْذِرتُهُم أَمْ لَمْ تَنْذِرتُهُم أَمْ لَمْ تَعْدَى، و أنت مخبر لا و هو خبر؛ لأنّه وقع موقع «أيّ»، كما تقول: لا نُبالي أ قـمت أم قـعدت، و أنت مخبر لا مستفهم، لوقوع ذلك موقع «أيّ»؛ و ذلك أنّ معناه \_إذا قلت ذلك\_: ما نبالي أيّ هذين كان منك، فكذلك ذلك في قوله: ﴿سَواءً عَلَيهِم أَ أَنذَرتَهُم أَم لَم تُنذِرهُم لمّا كان معنى الكلام: سواء عليهم أيّ هذين كان منك إليهم، حسن في موضعه مع سواء أفعلت أم لم تُعلى و قد كان بعض نحويي أهل البصرة يزعم أنّ حرف الاستفهام إنّما دخل مع «سواء» و ليس باستفهام؛ لأنّ المستفهم إذا استفهم غيره فقال: أ زيدً عندك أم عمرو، مستثبت صاحبه أيّهما عنده، فليس أحدهما أحقّ بالاستفهام من الآخر، فلمّا كان قوله: ﴿سَواءً عَلَيهِم إنهما عنده، فليس أحدهما أحقّ بالاستفهام من الآخر، فلمّا كان قوله: ﴿سَواءً عَلَيهِم

۱. البقرة (۲): ٦.

۲۰ الأتفال (۸): ۸۵.

. أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٤٣

بيِّنَّا الصواب في ذلك.

فتأويل الكلام: إذاً معتدل يا محمّد على هؤلاء الذين جحدوا نبوّتك من أحبار يهود المدينة، بعد علمهم بها، وكتموا بيان أمرك للناس بأنّك رسولي إلى خلقي، و قد أخذت عليهم العهد و الميثاق أن لا يكتموا ذلك و أن يبيّنوه للناس، و يخبروهم أنّهم يـجدون صفتك في كتبهم، أ أنذرتهم أم لم تنذرهم فإنّهم لا يـؤمنون و لا يـرجـعون إلى الحـقّ، و لا يصدّقون بك و بما جنتهم به

كما حدَّثنا محمَّد بن حميد، قال: حدَّثنا سلمة بن الفضل عن محمَّد بن إسحاق عن محمَّد بن أبي محمَّد مولى زيد بن ثابت عن عكرمة، أو عن سعيد بن جبير عن ابن عبّاس: (سَواءٌ عَلَيهِم أَ أَنذَرتَهُم أَم لَم تُنذِرهُم لا يُؤمِنونَ أي أنَهم قد كفروا بما عندهم من العلم من ذكر، و جحدوا ما أُخذ عليهم من الميثاق لك، فقد كفروا بما جاءك و بما عندهم ممَّا جاءهم به غيرك، فكيف يسمعون ملك إنذاراً و تحذيراً، و قد كفروا بما عندهم من علمك .

انظر إلى هذا التفصيل في مجال الأدب، الذي يُتبوَّك عن سعة اضطلاعه بـالأدب و بأقوال النحاة.

و نراه يقول في تأويل قوله ــجلّ ثناؤهــ:﴿خَمَّمَ اللهُ عَلَىٰ قُلوبِهِم وَ عَلَىٰ سَمِعِهِم﴾ <sup>ت</sup>ا و أصل الختم: الطبع، و الخاتم: الطابع، يقال: منه ختمت الكتاب، إذا طبعته.

فإن قال لنا قائل: وكيف يختم على القلوب، و إنّما الختم طبع على الأوعية و الظروف و الغلف؟

قيل: فإنَّ قلوب العباد أوعية لما أودعت من العلوم، و ظروف لما جـعل فـيها مـن المعارف بالأمور، فمعنى الختم عليها و على الأسماع التي بها تدرك المسموعات، و من قِبَلها يوصل إلى معرفة حقائق الأنباء عن المغيبات، نظير معنى الختم على سائر الأوعية

١. تغسير الطبري، ج١، ص٨٦

٢. البقرة (٢): ٧.

٧٤٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

والظروف.

فإن قال: فهل لذلك من صفة تصفها لنا فنفهمها، أ هي مثل الختم الذي يعرف لما ظهر للأبصار أم هي بخلاف ذلك؟ قيل: قد اختلف أهل التأويل في صفة ذلك، و سنخبر بصفته بعد ذكرنا قولهم.

ثمّ ذكر قول مجاهد، بإسناده عن الأعمش، قال: أرانا مجاهد بيده فقال: كانوا يرون أنّ القلب في مثل هذا، يعني الكفّ. فإذا أذنب العبد ذنباً ضمّ منه، و قال بإصبعه الخنصر هكذا. فإذا أذنب ضمّ، و قال بإصبع أخرى. فإذا أذنب ضمّ، و قال بإصبع أخرى هكذا، حتّى ضمّ أصابعه كلّها، قال: ثمّ يطبع بطابع. قال مجاهد: و كانوا يرون أنّ ذلك الرّين.

و ذكر قولاً آخر لبعضهم: أنّ «الختم» هنا كناية عن تكبّرهم و إعراضهم عن الاستماع لما دعوا إليه من الحقّ، كما يقال: إنّ فلاناً لأصمّ عن هذا الكلام، إذا امتنع من سماعه و رفع نفسه عن تفهّمه تكبّراً.

قال: و الحقّ في ذلك عندي ما صحّ بنظير، الخبر عن رسول الله ﷺ و هو ما رواه أبو هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ إن العوّمن إذا أذنب ذنباً كان نكتة سوداء في قلبه، فإن تاب و نزع و استغفر، صقل قلبه، فإن زاد زادت حتّى يغلف قلبه، فذلك «الران» الذي قال الله \_جلّ ثنائه..: ﴿كَلَا بَل رانَ عَلىٰ قُلُوبِهِم ماكانوا يَكسِبونَ﴾ `.

فأخبر للله أنّ الذنوب إذا تتابعت على القلوب أغلفتها، و إذا أغلفتها أتاها حـينئذ الختم من قبل الله في و الطبع، فلا يكون للإيمان إليها مسلك، و لا للكفر منها مخلص. ثمّ أخذ في مناقشة القول الثاني، و فصّل الكلام فيه على عادته في مناقشة الأقوال .

هذا منهجه في التفسير، و هو من خير المناهج المعروفة في التفسير بالمأثور، و مناقشة الآراء المتضاربة في التفسير. و حقّاً أنّه طويل الباع في هذا المجال، سواء في النقل أم في النقاش.

۱. المطغَّفين (۸۳): ۱٤.

۲. تغسير الطبري، ج ۱، ص ۸۷

أهمَ كتب التفسير بالمأثور / ٧٤٥

مرقفه تجاه أهل الرأي في التفسير

أنّه يقف في وجه أهل الرأي في التفسير موقفاً عنيفاً، و يرى من إعسال الرأي فسي تفسير كلام الله مخالفة بيّنة لظاهر دلائل الشرع، و يشدّد في ضرورة الرجوع إلى العسلم المأثور عن الصحابة و التابعين، و أنّ ذلك وحده هو علامة التفسير الصحيح.

فمثلاً عند ما تكلّم عن قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِن بَعدِ ذَلِكَ عامَ فَيهِ يُعَاتُ النَّاسُ وَ فَيهِ يَحَوِرُونَ ﴾ نجده يذكر ما ورد في تفسيرها عن السلف، مع توجيهه للأقوال و تـعرّضه للقراءات، بقدر ما يحتاج إليه تفسير الآية، ثمّ يعرّج بعد ذلك على من يفسّر القرآن برأيه، و بدون اعتماد منه على شيء إلاّ على مجرد اللغة، فيفنّد قوله و يحاول إيطال رأيه. فيقول ما نصّه: «و كان بعض من لا علم له بأقوال السلف من أهل التأويل، ممّن يفسّر القرآن برأيه على مذهب كلام العرب، يوجّه معنى قوله، ﴿وَ فِيهِ يَحِورُونَ ﴾ إلى: و فيه يستجون من الجدب و القحط بالغيث، و يزعم أنّه من العصر بمعنى المنجاة، كما جاء في قول أبي زبيد الطائي:

صادياً يستغيث غير معا*ني في المنجود* أي المقهور. و قول لبيد:

فبات و أسرى القـوم آخِـر ليـلهم و مــاكــان وقّـافاً بـغير مُـعصَّر قال: و ذلك تأويل يكفي من الشهادة على خطئه، خلافُه قول جميع أهل العلم مـن الصحابة و التابعين.

قال: و أمّا القول الذي روى الفرج بن فضالة عن عليّ بن أبي طـلحة ــأنّ يـعصرون بمعنى يحلبون\_فقول لا معنى له؛ لأنّه خلاف المعروف من كلام العرب، و خلاف ما يعرف من قول ابن عبّاس: إنّه عصر الأعناب و الثمرات <sup>٢</sup>.

۲. تفسیر الطیری، ج ۱۲، ص ۱۳۸.

۱. يوسف (۱۲): ٤٩.

٧٤٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢)

موقفه تجاه أهل الظاهر

كان أبو جعفر إذا رآى من ظاهر النقل ما ينافي العقل، يعمد إلى التأويل بوجه مقبول.. و يستنكر على أولئك الذين يقتنعون بظاهر التعبير من غير تعقّل أو تحصيل.. و هكذا إذا وجد ما يخالف ـ.بظاهره\_قواعد الأدب الرفيع.

نراه عند تفسير الاستواء من سورة البقرة ` يواجه آراءً يستنكرها و يؤوّل الآية بـما لا يستدعي التحيّز في ذاته تعالى.. الأمر الذي استنكر عليه مشايخ الحنابلة ببغداد، حينما حاولوا اختبار مذهبه عند عودته من بلاده (آمل ــطبرستان)<sup>٢</sup>..

ذكر ياقوت: لمّا قدم أبو جعفر إلى بغداد من طبرستان بعد رجوعه إليها، تعصّب عليه الحِصّاص و البيّاضيّ، و قصده الحنابلة، فسألوه عن أحمد بن حنبل ـفي الجـامع يـوم الجمعةـو عن حديث الجلوس على العرش! فقال أبو جعفر: أمّا أحمد بن حنبل فلا يعدّ خلافه.. و أمّا حديث الجلوس على العرش فمحال. ثمّ أنشد:

سبحان من ليس لغ أنيتيس الحراب الحديث وثبوا و رموه بمحابر هم.. فقام أبو جعفر فلمًا سمع ذلك الحنابلة منه و أصحاب الحديث وثبوا و رموه بمحابر هم.. فقام أبو جعفر بنفسه و دخل داره، فرموا داره بالحجارة حتّى صار على بابه كالتلّ العظيم. و ركب نازوك صاحب الشرطة يمنع عنه العامّة، و وقف على بابه يوماً إلى الليل و أمر برفع الصجارة عنه..<sup>7</sup>.

و قال عند تفسيره للآية \_من سورة البقرة\_: اختلفوا في تأويله، فقال بـعضهم: هـو يمعنى أقبل عليها.. و قال بعضهم: عمد إليها<sup>ع</sup>.. و قال بعضهم: الاستواء هو العلوّ، و العلوّ هو

۱. الآنة ۲۹. ۲. همى بلاد مازندران كانت و لا تزال مهد التشبّع و الولاء لآل البيت في المنظر. ٣. معجّم الأدباما ج ٥، ص ٢٥٢-٢٥٢ (دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١١ هـ / ١٩٩١ م.). ٤. و منه قول الزمخشريّ: ثمّ استوى إلى السماء: قصد إليها بإرادته و مشيئتة (الكَثْنَاف، ج١، ص١٢٣).

اً أهمُ كتب التفسير بالمأثور / ٧٤٧

الارتفاع ـ يعني به الإشراف لغرض التدبير لا الارتفاع المكانيّ \ كما حدّث به عبد الله بن أبي جعفر عن أبيه عن الربيع بن أنس، قسال: ﴿ثُمَّ استَوىٰ إِلَى السُّهاءِ فِي يقول: ارتسفع إلى السماء..

قال أبو جعفر: الاستواء \_في كلام العرب\_ منصرف إلى وجوه، منها: انتهاء الشـباب. و منها: استقامة ما كان فيه أود. و منها: الإقبال على الشيء بالفعل، كما يقال: استوى فلان على فلان بما يكرهه و يسوؤه بعد الإحسان إليه. و منها: الاحتياز و الاستيلاء، كقولهم: استوى فلان على المملكة بمعنى: احتوى عليها و حازها . و منها: العلوّ و الارتفاع كقول القائل: استوى فلان على سريره يعني به علوّه عليه.

قال: و أولى المعاني بقول الله ...جلّ ثناؤه ـ.: ﴿ ثُمَّ استَوىٰ إِلَى السَّمَاءِ ﴾.. علا عليهنّ و ارتفع فدبّرهنّ بقدرته.. و فسّر العلوّ بعلوّ الملك و التدبير.. قال: علا عليها علوّ ملك و سلطان، لا علوّ انتقال و زوال..<sup>٣</sup>

و هكذا ذكر الزمخشري، قال: لما كان الاستواء على العرش و هو سرير الملك ممّا يردف المُلك، جعلوه كناية عن المُلك، فقالوا: استوى فلان على العرش يريدون مَلَك، و إن لم يجلس على السرير ألبتّة..<sup>2</sup>.

# موضع ولائه لآل البيت

لم نجد علماً من أعلام الأمّة إلّا و هو خاضع لولاء آل بيت الرسول ﷺ حيث الوفاء بأجر الرسالة و إكرام صاحب الرسالة، و إنّما يُحفظ المرء في ولده.. فلا غرو أن نجد من هذا العلم القرم موالياً لآل البيت و متواضعاً لدى أعتابهم العالية.. يقول عنه أبو عبد الله الذهبيّ: الإمام الجليل المفسّر، ثقة صادق، فيه تشيّع و موالاة

٢. حسبما يذكره هو فيما يأتي من كلامه.
 ٣. من ذلك قول الشاعر:
 ٤. من ذلك ميز سيف و دم مهراق
 ٣. تغيير الجري، ج١، ص١٥٠ (ط بولاق).
 ٤. الكشاف، ج٣، ص٢٥٠. ذيل الآية (٥) من سورة طه.

۲٤٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

لا تضرّ. <sup>(</sup> أي تشيّع من غير مغالاة، الأمر الذي عليه عامّة الموالين لآل البيت الصادقين. و من ثمّ فآثار هذا التشيّع و الولاء الصادق بادية أثناء تفسيره الجامع و كذا تاريخه الكبير.. لم يغضّ بصره عن الحقّ و لم يحاول \_كما حاول الآخرون\_طمس آثار فضائلهم المشهودة!

نراه عند تفسير آية التطهير (الأحزاب: ٣٣) يروى ستّة عشر حديثاً مسنداً متّصل الإسناد إلى أمّ سَلَمة و عائشة و أبي سعيد الخُدريّ و أنس و أبي الحمراء و واثلة بن الأسقع و أبي هريرة و ابن زمعة و عمرو بن أبي سَلَمة و عن الإمام زيـن العـابدين عـليّ بـن الحسين لله و عن سعد بن أبي وقّاص \_مؤكّداً\_انّها نزلت في عليّ و فاطمة و الحسسن و الحسين خاصة.. أو في النهاية يذكر رواية مقطوعة السند، واهية الاعتبار، عن عكرمة: أنّها نزلت في نساء النبيّ تلكيمً<sup>٣</sup>

و هذا من لطيف صنعه، يجعل من لمّة الروايسات الفخيمة ذوات الأسسانيد العسالية، و مسندة إلى كبار الصحابة و أمّهات المؤمنين إلى جانب، و الجانب الآخر رواية شساذّة موهونة الاعتبار، ساقطة إلى حَدَّ بغيدً

يرويه ابن حميد عن يحيى بن واضح \_ذكره ابن الجوزيّ في الضعفاء<sup>ء</sup> عن الأصبغ ابن نباتة عن علقمة بن قيس عن عكرمة مولى ابن عبّاس..

. أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٤٩

و رواية ابن واضح \_و هو من الطبقة التاسعة\_من ابن نباتة \_و هو من الطبقة الثالثة\_ مقطوعة بإسقاط الوسائط، إذن فهي مجهولة الإسناد!!`

و هكذا صنع في حديث الغار، من قوله تعالى: ﴿فَأَنزَلَ اللهُ سَكِيْنَتَهُ عَلَيهِ وَ أَيَّدَهُ بِجُنودٍ لَم تَرَوها﴾ <sup>٢</sup>. فسّر الآية بإرجاع الضمائر كلّها إلى الرسول ـنظراً لوحدة السياق. و لآيات أخرى نظيراتها<sup>٣</sup>.. قال: يقول تعالى ذكره: فأنزل الله طمأنينته و سكونه عملى رسوله.. و عقّبه بقوله: و قد قيل: على أبي بكر.. و لم يزدا<sup>٤</sup>.. نعم لأمر ما جَدَع قصير أنفه!! و كم له من أمثال هذه البدائع الظريفة المبرهنة على براعته في الصنع و التدبير!

و هكذا نراه بشأن حديث الغدير يصنّف كتاباً ضخماً في مجلّدين، جمع فيه أحاديث الغدير و طرق أسانيدها بغزارة.. و له تأليف آخر بشأن حديث «الطير المشويّ»، و يُعدّ من أفخم مناقب الإمام أمير المؤمنين ظلا ذكر طرق أسانيدها و اعتلائها، ممّا ينبؤك عن علم واسع و إيمان وثيق..<sup>0</sup>.

و حديث الطير المشويّ روام الأكابر بأسانية عالية: «أنّ النبيّ تَلَقَّقُو أُتي بفرخ مشويّ.. فقال: أللّهمّ ائتني بأحبّ خلقك إليك يأكل معي.. و لم يمدّ يده إلى الطعام حتّى جاءه عليّ ابن أبي طالب الله. فقال له النبيّ تَلَقَقَقُ ما أبطأ بك يا عليّ! فأمره أن يأكل معه..<sup>7</sup>

يقول ياقوت الحمويّ: و كان بعض شيوخ بغداد يقول بكذب غدير خمّ و إنكسار أن يكون عليّ ﷺ حاضراً ذلك اليوم.. فبلغ أبا جعفر ذلك، فابتدأ بالكلام في فضائل عليّ بن أبي طالبﷺ و ذكر طرق حديث خمّ فكثر الناس لاستماع ذلك..<sup>4</sup>

۱. راجع: تقريب التهذيب لابن حجر، ج۱، ص٥-٦ و ٨ و چ۲، ص٣٥٩. ٢. التوبة (٩): ٤٠. ٣. راجع: مجمع اليبان، ج٥، ص٣٢ و قد تحذَّر التحيَّزات المذهبيَّة بشدَّة! ٥. راجع: النهاية و البداية، ج ١١، ص١٤٧. ٤. تفسير الطبريّ: ج ١٠، ص٩٦ (ط بولاق). ٦. راجع: فضائل الخمسة للفيروز آبادي، ج٢، ص١٨٩- ١٩٥. ٧. معجم الأدباء ج٥، ص ٢٦٩.

٧٥٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

و ذكر أنّه دفن ليلاً خوفاً من العامّة، لانّه كان يُتّهم بالتشيّع.. قال الخطيب: و لم يؤذَن بموته أحد، و مع ذلك اجتمع على جنازته من لا يحصى عددهم، و صُلّي على قبره عدّة شهور ليلاً و نهاراً، و رثاه خلق كثير من أهل الدين و الأدب<sup>ا</sup>.

الأمر الذي دعا بابن أخواته، هو أبو بكر محمّد بن العبّاس الخوارزميّ، و أصله مــن «آمل» أن يفتخر بتشيّع أخواله بني جرير، يقول:

َبآمــل مـولدي، و بـنو جـرير فأخوالي، و يحكي المرءُ خالَه فــها أنـا رافـضيّ عـن تــراث و غيري رافـضيّ عـن كَـلا له

\* \* \*

و أمّا موضعه من حديث يوم الإنذار <sup>7</sup> حيث أبهم عنه في التغيير، و لكنّه أفصح عنه في التاريخ، فلعلّه من اتّقاء غوغاء العامّة حينذاك حسبما عرفت. و يبدوا أنّ مجاله في التاريخ كان أفسح ممّا كان عليه في التغسير. و من ثمّ نراه في سرد القضايا التساريخيّة، يستهج أحياناً منهج تعابير الخاصّة، فكلّما يذكر أحداً من أئمّة أهل البيت بي يعقّبه بالسلام عليه، على خلاف منهج العامّة بالاقتصار على الترضّي له. و كثيراً ما يترك التعصّب في غيرهم أياً كان.

و نجده يذكر فاطمة الزهراءﷺ و يعقّب بالسلام عليها و يكنّيها بأمّ أبيها، كما هو شيمة أهل الولاء لآل البيت عليهم السلام<sup>٤</sup>.

١. المصدر تقسه، ص ٢٤٢.

٢. راجع: ياقوت الحمويّ في معجم البلدان ج١، ص٥٥. و عبناً حاول ياقوت تكذيبه!
٣. لما نزلت الآية: ﴿ وَ أَنذِر عَشِيرَتَكَ الأَثْرَبِينَ ﴾ (الشعراء (٢٦): ٢١٤) جمع رسول المَتَأَثَّقَةُ عشيرته و أقرباء.
٥. لما نزلت الآية: ﴿ وَ أُنذِر عَشِيرَتَكَ الأَثْرَبِينَ ﴾ (الشعراء (٢٦): ٢١٤) جمع رسول المَتَأَثَقَةُ عشيرته و أقرباء.
٥. لما نزلت الآية: ﴿ وَ أُنذِر عَشِيرَتَكَ الأَثْرَبِينَ ﴾ (الشعراء (٢٦): ٢١٤) جمع رسول المَتَأَثَقَةُ عشيرته و أقرباء.
٥. لما نزلت الآية: ﴿ وَ أُنذِر عَشِيرَتَكَ العَابَقِ منهم إلى الإيمان سوف تناله الوصاية و الخلافة.. فكان الذي سبقهم هو عليق بن أبي طالب عليه؟ في عدّة مرّات... فأخذ برقبته و قال: إنّ هذا أخي و وصيّي و خليفتي فيكم.
٥. والحديث ذكره ابن جرير في التغبير (ج٩١، ص٥٥، ط بولاق) بلغظة: وإنّ هذا أخي و وصيّي و خليفتي فيكم.
٤ الحديث ذكره ابن جرير في التغبير (ج٩١ ص٥٥، ط بولاق) بلغظة: وإنّ هذا أخي و وصيّي و خليفتي فيكم.
٤ الحديث ذكره ابن جرير في التغبير (ج٩١ ص٥٥، ط بولاق) بلغظة: وإنّ هذا أخي و وصيّي و خليفتي فيكم.
٤ الحديث ذكره ابن جرير في التفسير (ج٩١ م٠) صرّح بقوله: وإنّ هذا أخي و وصيّي و خليفتي فيكمه!
٤ الحديث ذكره ابن جرير في التفسير (ج٩١ م.) صرّح بقوله: وإنّ هذا أخي و وصيّي و خليفتي فيكمه!
٤ الحديث ذكره ابن جرير في التفسير (ج٩١ م.) صرّح بقوله: وإنّ هذا أخي و وصيّي و خليفتي فيكمه!
٤ دلك إن دل فإنما يدل على تضايق عليه في التفسير دون التاريخ!

. أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٥١

.10 تفسير العيّاشيّ

تأليف أبي النضر محمّد بن مسعود بن محمّد بن عيّاش السلميّ السمرقنديّ المتوفَّى سنة ( ٣٢٠ ه.) كان من أعلام المحدّثين، سمع جماعة من شيوخ الكوفيّين و البغداديّين و القمّيّين. كانت داره معهد علم و دراسة، و كانت محل رُوّاد الحديث بين ناسخ أو مقابل أو قارٍ أو معلّق. و قد أنفق جميع تركة أبيه سثلاث مائة ألف ديـنار\_في طـلب العـلم و تحصيله و بنّه و نشره. قالوا: وكان أكثر أهل المشرق علماً و أدباً و فضلاً و فهماً و نُبلاً في زمانه. وكان له مجلسان: مجلس للخواصّ، و مجلس للعوامّ.

قال ابن النديم: إنّه من بني تميم، من فقهاء الشيعة الإماميّة، أوحَد دهره و زمانه في غزارة العلم

و لكتبه بنواحي خراسان شأن من الشأن. و هو شيخ أبي عمرو محمّد بن عمر بن عبد العزيز الكشّيّ، صاحب كتاب الرجال. وكتبه ما يتوفّ على مائتي كتاب و رسالة. كان في حداثة سنّه عامّيّ المذهب، ثمّ استبصر و خدم الإسلام في مصنّفاته الكـثيرة، و عـلمه الغزير.

و له كتاب التغسير، جمع فيه المأثور من أئمّة أهل البيت ﷺ في تفسير القرآن، و لقد أجاد و أفاد، و ذكر الروايات بأسانيدها في دقّة و اعتبار.

غير أنّ هذا التفسير لم يصل إلينا إلّا مبتوراً. فـقد بـتره أوّلاً نـاسخه؛ حـيث أسـقط الأسانيد، و اقتصر على متون الأحاديث، معتذراً بأنّه لم يجد في دياره من يكون عنده سماع أو إجازة من المؤلّف؛ فلذلك حذف الأسانيد و اكتفى بالباقي. و من ثمّ قال المولى المجلسيّ بشأنه: إنّ اعتذاره هذا أشنع من فعلته بحذف الأسانيد.

و الجهة الأخرى في بتر الكتاب، فقدان الجزء الثاني من جزئّي التـفسير، فـإنّ هـذا الموجود ينتهي إلى نهاية سورة الكهف، و لم توجد بقيّته.

نعم، هناك بعض المتقدّمين، نقلوا منه أحاديث بأسانيد كاملة، كانت عندهم منه نسخة كاملة، منهم الحافظ الكبير عبيد الله بن عبد الله الحاكم الحسكانيّ النيسابوريّ، من أعلام

٧٥٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

القرن الخامس، و من شيوخ مشايخ العلّامة الطبرسيّ، صاحب التفسير و ينقل عنه فـي تفسيره كثيراً. ففي «شواهد التنزيل» للحاكم الحسكانيّ كثير من روايات العيّاشيّ، ينقلها فيه بالأسانيد التامّة".

### منهجه في التفسير

إنّه يسترسل في ذكر الآيات، في ضمن أحاديث مأثورة، عن أهل البيت المَمْ تفسيراً و تأويلاً للآيات الكريمة. و لا يتعرّض لنقدها جرحاً أو تعديلاً، تـ اركاً ذلك إلى عـهدة الأسناد التي حُذفت مع الأسف. و يتعرّض لبعض القراءات الشاذّة المنسوبة إلى أئمّة أهل البيت، ممّا جاءت في سائر الكتب بأسانيد ضعاف، أو مرسلة لا حجّيّة فيها، و القرآن لا يثبت بغير التواتر باتّفاق الأمّة.

نراه عندما يتعرّض لقوله تعالى: ﴿ **عَافِطُوا عَلَى الصَّلُواتِ وَالصَّلَاةِ الوُسط**ىٰ وَ قوموا شِرِ قانِتينَ﴾ <sup>٢</sup> يُسند إلى الإمام أبي جعفر الباقر ﷺ أنّه قرأها: «حافظوا على الصلوات و الصلاة الوسطى و صلاة العصر» ثمّ قال: وكذلك كان يقرؤها رسول الله ﷺ.

و في رواية زرارة عنه الله العصر. بالنهار: صلاة الغداة، و صلاة العصر.

و قالﷺ في قوله تعالى: ﴿وَ قوموا شِرِ قانِتِينَ﴾: في الصلاة الوسطى، قال: نزلت هذه الآية يوم الجمعة و رسول اللهﷺ في سفر، فقنت فيها، و تركها على حالها في السـفر والحضر.

و عن زرارة و محمّد بن مسلم، أنّهما سألا أبا جعفر للله عن هذه الآية، فقال: صلاة الظهر. و فيها فرض الله الجمعة، و فيها الساعة التي لا يوافقها عبد مسلم، فيسأل خيراً إلّا أعطاه الله إيّاه.

١. راجع: مقدّمة تضير العيّاني المطبوع؛ الذريعة للطهرانيّ، ج٤، ص ٢٩٥؛ الكُنّى و الألقاب للقمّيّ، ج٢، ص ٤٩٠. ٢. البقرة (٢): ٢٣٨. أهمَ كتب التفسير بالمأثور / ٧٥٣

و عن الإمام الصادقﷺ قال: الصلاة الوسطى الظهر، ﴿وَ قـوموا فِيهِ قـانِتينَ﴾: إقـبال الرجل على صلاته، و محافظته على وقتها، حتّى لا يلهيه عنها و لا يشغله شيء. و أخيراً يذكر تأويلاً للآية: أنَّ الصلوات التي يجب المحافظة عليها هم: رسـول الله،

وعليّ، و فاطمة، و ابناهما، ﴿وَ قوموا لِلهِ قانِتِينَ﴾: طائعين للأئمّة للمَثِعُ `.

كما أنّه عندما يروي عن الصادقﷺ تفسير «السبع المثاني» بسورة الحمد، يعرج إلى نقل روايات تفسّر باطن الآية إلى الأئمّة. قال: إنّ ظاهرها: الحمد، و بـاطنها: ولد الولد. و السابع منها: القائمﷺ <sup>٢</sup>.

و من ثمّ فإنّه عندما يرد في التأويل، نراه غير مراع لضوابط التأويل الصحيح، على ما أسلفنا بيانه، من كونه مفهوماً عامّاً منتزعاً من الآية بعد إلغاء الخصوصيّات ليكون متناسباً مع ظاهر اللفظ، و إن كانت دلالته عليه غير بيّنة.

. تفسير ابن أبي حاتم الرازي

هو أبو محمّد عبد الرحمان بن محمّد بن إدريس الحنظليّ الرازيّ ( ٢٤٠-٣٢٧ه.) من أصل أصفهانيّ معروف بابن أبي حاتم. هاجر إلى الريّ و توفّي بها و دفن هناك. نشأ ابن أبي حاتم في رعاية والده الذي غرس فيه روح العلم و التُقى و حفظ القرآن في صغره. قال ابن أبي حاتم: لم يدعني أبي أشتغل في الحديث حتّى قرأت القرآن عسلى الفضل بس شاذان. ثمّ كتب الحديث. قال: رحل بي أبي سنة ٢٥٥ ه. و ما احتلمت بعد، فلمّا بلغنا ذا الحليفة احتلمت، فسُرَّ أبي حيث أدركت حجّة الإسلام. فسمعت في هذه السنة من محمّد ابن عبد الرحمان المقري.. و في سنة ٢٦٠ ه. ذهب إلى مكّة المكرّمة و فيها سمع من عام ٢٦٢ ه. رحل إلى أصبهان و لقي يونس بن حبيب.

٤٢١-٤١٦، رقم ٤٢١-٤٢١، رقم ٤٢١-٤٢١.

٢. المصدر نفسه، ج٢، ص ٢٥٠، الحجر (١٥): ٨٧.

٧٥٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

قال الخليليّ: أخذ أبو محمّد علم أبيه و أبي زرعة، و كان بحراً في العلوم و معرفة الرجال حتّى في الفقه و في اختلاف الصحابة و التابعين و علماء الأمصار. و قال الذهبيّ: كان بحراً لا تكدره الدلاء. و قال ابن كثير: كان من العبادة و الزهد و الورع و الحفظ على جانب كبير <sup>(</sup>.

# منهجه في التفسير

يبدأ تفسيره بعد الحمد لله بالصلاة على محمّد خاتم الأنبياء و على آله أجمعين.. ثمّ يقول: سألني جماعة من إخواني إخراج تفسير القرآن مختصراً بأصعّ الأسانيد و حذف الطرق و الشواهد و الحروف و الروايات، و تنزيل السور. و أن لا نقصد لإخراج التفسير مجرّداً دون غيره، متقصّين تفسير الآي حتّى لا نترك حرفاً من القرآن يوجد له تفسير إلّا أخرج ذلك.. فأجبتهم إلى ملتمسهم و بالله التوفيق..

فتحرّيت إخراج ذلك بأصح الأخبار إسناداً و أشبهها متناً، فإذا وجدتُ التفسير عن رسول الله الشيخي لم أذكر معد أحداً من الصحابة ممّن أتى بمثل ذلك. و إذا وجدته عن الصحابة فإن كانوا متّفقين ذكرته عن أعلاهم درجة بأصح الأسانيد، و سمّيت موافقيهم بحذف الإسناد. و إن كانوا مختلفين ذكرت اختلافهم و ذكرت لكلّ واحد منهم إسناداً.. فإن لم أجد عن الصحابة و وجدته عن التابعين عملت ما ذكرته في الصحابة. و ذكر أسانيده إلى أبي العالية و السدّيّ و الربيع و مقاتل، حيث يحذف الأسانيد إليهم في التفسير...<sup>7</sup>

\* \* \*

و المراجع لهذا التفسير يجد فيه غُرَراً و دُرَراً قلّما توجد في سائر التفاسير، حتّى من تأخّر عنه، و لعلّهم لم يعثروا على تفسيره.. هكذا ذكر محقّق الكتاب عند مقابلته لمرويّات السيوطيّ في الدرّ المنثور، حيث الإسناد إليه وحده دون من سواه.. و هكذا وجدناه عند

١. راجع: الأنساب للسمعانيّ، ج٤، ص١٢٨٧ مىير أهـلام النيلاء ج١٣، ص ٢٥٠-١٣٦١؛ تـذكرة الحفّاظ للـذهبيّ، ج٣، ص ٨٢٩ و ٩٧٦؛ أخيار أصيهانة ج٢، ص ٩٠؛ البداية و النهاية، ج١١، ص ١٩١. ٢. راجع: مقدّمته في التفسير، ج١، ص ١٤. . أهم كتب التفسير بالمأثور / ٧٥٥

مقابلتنا لمرويّاته مع سائر المرويّات في كتب تقدّمته أو تأخّرت عنه.. في تفسيرنا الأثريّ الجامع..

و من الذين أكثروا النقل عنه البغويّ و ابن تيميّة و ابن كثير و الشـوكانيّ و غـيرهم كثيرون. أمّا جلال الدين السيوطيّ فيقول: فقد لخّصت تفسير ابن أبي حاتم في كتابي، و هو الدرّ المنثور.

و هذا التفسير، قد حفظ لنا كثيراً من تفاسير أصبحت مفقودة، مثل تفسير سعيد بسن جبير و مقاتل بن حيّان و غيرهما\.

هذا التفسير \_مع الأسف\_لم يوجد بكامله؛ فقد وجد منه من سورة الفاتحة حتّى آخر سورة الرعد. و من سورة المؤمنون حتّى آخر سورة العنكبوت. و أكمل الباقي بالمقابلة مع تفاسير نقلت عنه، و طبع بصورة أنيقة.. و كانت طبعته الثانية سنة ١٤١٩ ه.ق. / ١٩٩٩ م.

### نزعته الفكريّة

كان ابن أبي حاتم مستقيم الرأي حسن العقيدة، شديد النزعة لآل بيت الرسول الم و يبدو ذلك من ثنايا تفسيره لآيات مرتبطة بهم الملك فقد بدأ تفسيره ـكما عرفت بعد التسمية و الحمد لله ربّ العالمين، بالصلاة على محمّد خاتم الأنبياء و على آلد أجمعين.. كما هي شيمة العائشين في ربوع فارس آنذاك و حتّى اليوم..

هو عند تفسير الآية: ﴿إِنَّ اللهَ وَ مَلائِكَتَهُ يُعْتَلُونَ عَلَى النَّبِيُّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنوا صَلُوا عَلَيهِ وَ سَلَّموا تَسليماً﴾ <sup>٢</sup>. يروي عن كعب بن عجرة قال: لمّا نزلت الآية قلنا: يا رسول الله قد علمنا السلام عليك فكيف الصلاة عليك؟ قال: قولوا: «اللّهمّ صلّ على محمّد و على آل محمّد، كما صلّيت على إبراهيم و على آل إبراهيم، إنّك حميد مجيد. و بارك على محمّد و على آل محمّد، كما باركت على إبراهيم و آل إبراهيم، إنّك حميد مجيد مجيد».

١. راجع: مقدّمة المحقّق لملتفير، ج١، ص ١٠-١١.
 ٢. الأحزاب (٢٣): ٥٦.
 ٣. تفسير فين في حاتم، ج١٠، ص ٣١٥١، برقم ١٧٧٦٩؛ الدرّ المنثور، ج٦، ١٥٧.

٧٥٦ / التفسير و المفسّرون (ج٢) –

و عند تفسير آية التطهير ليروي عن أبي سعيد الخدريّ و عائشة و واثلة بن الأسقع وأمّ سلمة و قتادة أنّها نزلت بشأن أهل البيت خاصّة.. و هو الذي يروي عـن أمّ سـلمة حديث الكساء و البرمة التي أتت بها فاطمة على فيها خزيرة......

و عند تفسير آية الإنذار <sup>٣</sup> يذكر النصّ: «و يكون خليفتي..)<sup>٤</sup>

و في ذيل الآية: ﴿وَ تَقَلَّبُكَ فِي السَّاجِدينَ﴾ <sup>٥</sup> يذكر شاخصة العقيدة الشسيعيّة القـائلة بعصمة آباء النبيّ و طهارتهم عن الشرك و الأدناس من لدن آدم فإلى أن أخرجه الله من صُلب عبد الله..<sup>1</sup> الأمر الذي أغفله الكثير، حتّى مثل الطبريّ المعاصر له.

١٢. تفسير القمّيّ

هو أبو الحسن عليَّ بن إبراهيم بن هاشم القمّيّ المستوفَّى سنة (٣٢٩) مسن مشايخ الحديث، روى عنه الكلينيّ وكان من مشايخه، واسع العلم، كثير التصانيف، وكان معتمّد الأصحاب. قال النجاشيّ: ثقة لبت معتمّد صحيح المذهب. و أكثر رواياته عن أبيه إبراهيم ابن هاشم، أصله من الكوفة و انتقل إلى قم. يقال: إنّه أوّل من نشر حديث الكوفيّين بقم، و هو أيضاً ثقة على الأرجح، حسن الحال.

و هذا التفسير، المنسوب إلى عليّ بن إبراهيم القمّيّ، هو من صنع تلميذه أبي الفضل العبّاس بن محمّد بن القاسم بن حمزة بن الإمام موسى بن جعفر ﷺ و هـو تـلفيق مـن إملاءات القمّيّ، و قسط وافر من تفسير أبي الجارود.

فكان ما أورده أبو الفضل في هذا التفسير من أحاديث الإمام الباقر، فهو من طريق أبي الجارود، و ما أورده من أحاديث الإمام الصادقﷺ فمن طريق عليّ بن إسراهيم، وأضاف إليهما بأسانيد عن غير طريقهما. فهو مؤلَّف ثلاثي المأخذ، و على أيّ حال فهو

١. الأحزاب (٢٣): ٢٣.
 ٢. تفسير ابن أبي حاتم، ج ١٠، ص ٢١٢٣-٣١٣.
 ٣. الشعراء (٢٦): ٢١٤.
 ٤. تقسير ابن أبي حاتم، ج ٩، ص ٢٨٢٧، رقم ١٦٠١٤.
 ٥. الشعراء (٢٦): ٢١٩.
 ٢. تفسير ابن أبي حاتم، ج ٩، ص ٢٨٢٨، رقمي ١٦٠٢٨ و ١٦٠٢٩ الدؤ المتور، ج ٥، ص ٩٨.

\_\_\_\_\_ أهمّ كنّب التفسير بالماثور / ٧٥٧ من صنع أبي الفضل، و نسب إلى شيخه؛ لأنّ أكثر رواياته عنه، و لعلّه كان الأصل فأضاف إليه أحاديث أبي الجارود و غيره؛ لغرض التكميل. و أبو الفضل هذا مجهول الحال، لا يعرف إلّا أنّه علويّ، و ربّما كان من تلاميذ عليّ بن إبراهيم؛ إذ لم يثبت ذلك يقيناً، من غير روايته في هذا التفسير عن شيخه القتيّ. كما أنّ الإسناد إليه أيضاً مجهول، لم يعرف مَن الراوي لهذا التفسير عن أبي الفضل هذا. و من ثمّ فانتساب هذا التفسير إلى عليّ بن إبراهيم أمر مشهور لا مستند له. أمّا الشيخ محمّد بن يعقوب الكلينيّ، فيروي أحاديث التفسير عن شيخه عليّ بن إبراهيم من غير هذا التفسير، و لم نجد من المشايخ العظام من اعتمد هذا التفسير أو نقل منه.

منهجه في التفسير يبدأ هذا التفسير بذكر مقدّمة يبيّن فيها صنوف أنواع الآيات الكريمة، من ناسخ و منسوخ، و محكم و متشابه، و خاصّ و عامّ، و مقدّم و مؤخّر، و ما هو لفظه جمع و معناه مفرد، أو مفرد معناه الجمع، أو ماض معناه مستقبل، أو مستقبل معناه ماضٍ، و ما إلى ذلك من أنواع الآيات و ليست بحاصرة.

و بعد ذلك يبدأ بالتفسير مرتّباً حسب ترتيب السور و الآيات آية فآية، فيذكر الآية و يعقّبها بما رواه عليّ بن إيراهيم، و يستمرّ على هذا النمط حتّى نهاية سورة البقرة. و من بدايات سورة آل عمران نراه يمزجه بما رواه عن أبي الجارود، و كذا عن غيره من سائر الرواة، و يستمرّ حتّى نهاية القرآن.

و هذا التفسير في ذات نفسه تفسير لا بأس به، يعتمد ظواهر القرآن و يجري على ما يبدو من ظاهر اللفظ، في إيجاز و اختصار بديع، و يتعرّض لمحض اللـغة و الشـواهـد التاريخيّة لدى المناسبة، أو اقتضاء الضرورة. لكنّه مع ذلك لا يغفل الأحاديث المأثورة عن أئمّة أهل البيت، مهما بلغ الإسناد من ضعف و وهن، أو إضطراب في المتن؛ و بذلك قد يخرج عن أسلوبه الذاتيّ فنراه يذكر بعض المناكير ممّا ترفضه العقول، و يتحاشاه أئمّة

٧٥٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

أهل البيت الأطهار. لكنّه قليل بالنسبة إلى سائر موارد تفسيره. فالتفسير فـي مـجموعه تفسير نفيس لولا وجود هذه القلّة من المناكير. و قد أشرنا إلى طرف من ذلك، عند الكلام عن التفاسير المعزوّة إلى أئمّة أهل البيت.

۲۰. تفسير الثعلبي (الكشف و البيان)

هو أبو إسحاق أحمد بن محمّد بن إبراهيم الثعلبيّ النيسابوريّ (ت ٤٢٧ ه.). قال ابن خلّكان: كان أوحد زمانه في علم التفسير و صنّف التفسير الكبير الذي فاق غيره من التفاسير<sup>1</sup>. و قال ابن كثير: كان كثير الحديث واسع السماع. و ذكره الفارسيّ في تاريخ نيشابور و أثنى عليه و قال: هو صحيح النقل موثوق به<sup>٢</sup>. و قال ابن عماد: كان حافظاً واعظاً، رأساً في التفسير و العربيّة، متين الديانة<sup>7</sup>. و قال القفطيّ: الثعلبيّ، المقرئ، المفسّر، الواعظ، الأديب، الثقة، الحافظ، صاحب التصانيف الجليلة، العالم سوجوه الإعسراب والقراءات. له التفسير الكبير و العرائس في قصص الأنبياء و نحو ذلك. سمع منه الواحديّ التفسير و أخذ عنه<sup>3</sup>.

ألقى الثعلبيّ ضوءاً على تفسيره و أبان عن منهجه و طريقته التي سلكها فيه، فـذكر اختلافه لدى العلماء منذ الصغر، و اجتهاده في الاقتباس من علومهم و لا سـيّما عـلم التفسير الذي هو أساس الدين و رأس العلوم الشرعيّة.. و ذكر مواصلته ظلام الليل بضوء الصباح بعزم أكيد و جهد جهيد، حتّى رزقه الله ما عرف به الحقّ من الباطل و الفاضل من المفضول، و الحديث من القديم، و البدعة من السنّة، و الحجّة من الشبهة.. و ظهر له أنّ المصنّفين في تفسير القرآن فرق و على طرائق مختلفة:

و فرقة ألفوا فأحسنوا، لكنَّهم خلطوا أباطيل المبتدعين بأقاويل السلف الصالحين..

٩. وفيات الأفيان، ج١، ص٧٩-٨٠.
 ٢. البداية ر النهاية ج١٢، ص٤٢.
 ٣. شذرات الذهب لابن عماد، ج٢، ص٢٣٠.
 ٤. الباء الرواة للقفطيّ، ج١، ص١٥٤، رقم ٥٩.
 ٥. و سمّاهم كما سمّى سائر الفرق. و قد تركناهم لمراجع التفسير ذائه.

. أهم كتب التفسير بالمأثور / ٧٥٩

و فرقة اقتصروا على مجرّد النقل و الرواية و تركوا النقد و الدراية..

و فرقة حذفت الأسانيد و نقلت من الصحف و الدفاتر و حرّرت على هوى الخواطر و ذكرت الغثّ و السمين و الواهي و المتين..

و فرقة حازوا قصب السبق في جودة التصنيف و الحذق، غير أنّهم طوّلوا و أطنبوا.. و فرقة جرّدت التفسير عن التعرّض للأحكام و بيان الحلال و الحرام، و الحـلّ عـن غوامض المشكلات و الردّ على أهل الزيغ و الشبهات..

ثمّ بيّن أنّه لم يعثر في كتب من تقدّمه على كتاب جامع شامل مهذّب معتمد عليه، هذا مع شدّة رغبة الناس إلى إخراج كتاب في تفسير القرآن جامع كامل يُغني اللبيب و يُروي الأديب و يَشفي الأريب.. قال: ثمّ استخرت الله تعالى في تصنيف كتاب شامل كامل مهذّب ملخّص مفهوم منظوم، مستخرج من زهاء مائة كتاب مجموعات مسموعات سوى ما التقطه من التعليقات و الأجزاء المتفرّقات، و تلقّاه عن أقوام من المشايخ الأثبات، و هم قريب من ثلاث مأة شيخ.. قال: فتسقته بأبلغ ما قدرت عليه من الإيجاز و الترتيب. قال: و خرّجت فيه الكلام على أربعة عشر تموا، ألبسائط و المقدّمات، و العدد و الترتيلات، و القصص و الروايات، و الوجوه و القراءات، و العدل و العدل المقاد، و العدد

والعربيّة واللغات، والإعراب والموازنات، والتفسير والتأويلات، والمعاني والجهات، و الغوامض و المشكلات، و الأحكام و الفقهيّات، و الحكم و الإشـارات، و الفـضائل والكرامات، و الأخبار و المتعلّقات.. أدرجتها ضمن الكتاب، بحذف الأبواب. و سمّيته: الكشف و البيان عن تفسير القرآن..

\* \* 4

أمّا المصادر التي اعتمدها الثعلبيّ فذكرها مع أسانيده إليها حسب التالي: التفاسير المأثورة عن ابن عبّاس و عكرمة و الكلبيّ و مجاهد و الحسن البصريّ و أبي العالية و الربيع و القرظيّ و مقاتل بن حيّان و مقاتل بن سليمان و ابن جُرَيج و سفيان الثوريّ و وكيع و شبل بن عباد و ورقاء و زيد بن أسلم و روح بن عبادة و الفراتيّ محمّد

٧٦٠/ التفسير و المفسّرون (ج٢) -

ابن يوسف و قبيصة بن عُقبة و سعيد بن منصور و النهديّ: أبو حذيفة موسى بن مسعود و ابن وهب و عبد الحميد بن حميد الكشّيّ و محمّد بن أيّوب الرازيّ و عبد الرحمان بن كيسان هو أبو بكر الأصمّ و تفسير أبي حمزة التُماليّ و تفسير المسيَّب بن شريك.. تلك مصادره من كُتُب تقدّمته. و انضمّ إليها مصادر ممّن عاصره، و هي:

تفسير عبد الله بن حامد، قرأ، عليه. تفسير أبي عمرو الفراتيّ الملقّب بالبستانيّ، أجاز لد بجميعه لفظاً و خطّاً. تفسير أبي بكر بن فورك، أملى عليه صدراً. تفسير أبي القاسم بن حبيب، سمعه غير مرّة. تفسير جبرئيل <sup>7</sup>، قرأه كلّه عـلى مصنّفه. و تـفسير الصيدلانيّ أبي الحسن محمّد بن القاسم الفقيه. سمع بعضه من مصنّفه و أجاز له بـالباقي، و يـعرف بتفسير النبيّ، حيث جمع فيه المرويّات عنه تلاتي و تفسير ابن المبارك الدينوريّ بالإسناد بتفسير النبيّ، حيث القاسم الفقيه. محمّد بن الحسن السُلَميّ، المسمّى بـه حقائن اليه. و تفسير السُلَميّ أبي عبد الرحمان محمّد بن الحسن السُلَميّ، المسمّى بـه حقائن مالك<sup>7</sup>.

و من كتب المعاني: معاني **القرآن الفرّان الفرّاء و معاني القرآن للكسائي، و لأبي عبيد القاسم** ابن سلام و الزجّاج و كتاب النظم للجرجانيّ و كتاب الغرائب لأبي عبيد معمر بن المثنّى التيميّ، و الغربب للأخفش.. كلّ ذلك بالأسانيد العالية..

و هذا من ميزات هذا الكتاب، قد حفظ لنا ميراثاً علميّاً ضخماً، تداركه قبل أن يندثر، فضمن له البقاء في ذمّة الخلود.. و جعلها كلمة باقية في عقبه..

\* \* \*

 المعتزليّ صاحب المقالات في الأصول. كان من أفصح الناس و أورعهم و أفقههم و له تفسير عجيب. ذكره عبد الجبّار الهمدانيّ في طبقاتهم (نسان الميزان لاين حجر، ج٣، ص٤٢٧، رقم ١٦٨٥).

- ٢. لملّه جبريل بن محمّد بن إسماعيل أبو القاسم الهُمَذانيّ صاحب المسند سمع أبا القاسم عبد الله بن محمّد البغويّ مصنّف المعجم الكبير للصحابة و فيوه من أهلام زماند توقّي سنة ٣٨٤ هـ. (الواقي بالوفيات للصفديّ، ج ٢١، ص٣٦، رقم ٢٢٧٣٠ سير أهلام النبلاء، ج٢١، ص٥٠٣، رقم ٢٧٣).
- ٢. و قد درّه، لولا أنه استقصي هذه الكتب و اجتنى تمارها اليانعة، لضاعت أكثرها مع الأبد و لما عرفنا منها شيئاً.. و هذا من ميزة هذا التفسير الجليل..

ـ أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٦١

و الحقّ أنّ هذا التفسير يمتاز بأمور قلّما تجمعها سائر التفاسير المعتبرة.. و بذلك أصبح من يومه مرجعاً فخماً لمن كتب بعده و حتّى اليوم هو من مراجع التفسير المفضّلة..

إنّه حذف الأسانيد اكتفاءً بذكرها في المقدّمة من غير حاجة إلى الإعادة و التكرار. كما تعرّض لشتّى المسائل اللغويّة و الأدبيّة بتحليل و استشهاد شعريّ قويم. و هكذا عند التعرّض للمسائل الفقهيّة، يردها بتوسّع و استقصاء للأقوال و مسائل الخلاف..

خذ لذلك مثلاً تفسيره للآية ١١ من سورة النساء، إنّه يُفيض في الكـلام عـن تـركة الميّت، و يذكر جملة الورثة و السهام المحدّدة، و يذكر من فرضه الربع، و من فرضه الثمن، و الثلثان، و الثلث، و السدس. و هكذا يتعرّض لنصيب الجدّ و الجدّة و الجدّات. ثمّ يتكلّم عن نظام الميراث في الجاهليّة، عن علم واسع.

أمّا المسائل الأدبيّة فحدّث عنها و لاحرج.. مثلاً تجده عند الآية ٩٠ من سورة البقرة يخوض في مسائل النحو و الكلام عن نعم و بنس بتفصيل فائق.. كما نجده يحلّل لفظة «ينعق» (الآية ١٧٣ من البقرة) تحليلاً دقيقاً و يصرفها علي وجوه بأسلوب متين.

كما أنّه لا يتوانى عن ذكر فَضَائل آل البيت عند كلّ مناسبة، و لا سيّما عند التعرّض لآيات نزلت بشأن الإمام أمير المؤمنين الله بكلّ جهد وإخلاص.. و هكذا يتطرّق الكتاب لنواح علميّة أخرى لا يكاد يجدها المراجع في سائر التفاسير. و من ثمّ كان هذا التفسير و لا يزال مرجعاً عامّاً للتفسير، حيث أريد الوقوف على آراء السلف و أقوالهم و نظرات المفسّرين القدامي و أهل التاريخ و الحديث بصورة مستوعبة.

فقد امتاز هذا التفسير بتوسّعه في اللغة و الأدب و وجوه القراءات و الإحاطة بكلام السلف و الإجادة في نقلها و بسطها، حيث كان مفسّر ناكثير الشيوخ كثير الحديث صحيح النقل موثوقاً به ` غير أنّه لم يتحرّ الصحّة فيما ينقله من تفاسير السلف، و من ثمّ وقع فيما وقع فيه كثير من المفسّرين المكثرين من النقل. و قد جرّ على نفسه و على تفسيره بسبب

۱. التغبير و المفترونة ج ۱، ص ۲۲۸ ـ ۲۳۵.

٧٦٢/ التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

هذه الكثرة من النقل ما جرّه أكثر المفسّرين القدامي المعتمدين على النقل و الأثر. و من امتيازات هذا التفسير أيضاً اعتماده على روايات الشيعة أكثر من غيره.. و تبعه على ذلك البغويّ و الواحديّ ممّن تأخّر عنه و أخذ منه.. فكانوا موضع عتاب الجهلاء..

هذا، و مع ذلك فنرى ابن تيميَّة قد تهافت في ظاهر كلامه عن هذا التفسير..

هو عند ما يُسأل عن أيّ التفاسير أقرب إلى الكتاب و السنّة: الزمخشريّ أم القرطبيّ أم البغويّ أم غير هؤلاء؟

يقول: أمّا التفاسير التي في أيدي الناس فأصحّها تفسير الطبريّ، فإنّه يذكر مقالات السلف بالأسانيد الثابتة، و ليس فيه بدعة، و لا ينقل عن المتّهمين. أمّا التفاسير الثلاثة المسؤول عنها، فأسلمها من البدعة و الأحاديث الضعيفة، البغويّ. لكنّه مختصر من تفسير الثعلبيّ، و حذف منه الأحاديث الموضوعة و البدع التي فيه..

و أمّا الواحديّ \_في تفاسيره الثلاثة؛ البسيط و الوسيط و الوجيز\_فإنّه تلميذ الثعلبيّ، و هو أخبر منه بالعربيّة. لكنّ الثعلبيّ فيه سلامة من البدع`! و إن ذكرها تقليداً لغيره..`

إذ لم يعرف من هذا الكلام أن تفسير الثعلبي هل هو خلو من البدع أم تتواجد فيه؟! و لعلّه أراد سلامة الثعلبيّ ذاته من الابتداع، و إن لم يسلم تفسيره من البدع التي ذكرها فيه عفواً و عن متابعة للآخرين و ليس عن اعتقاد بها..

و هذا التفسير طبع أخيراً و بعد انتظار طويل، بتحقيق ابن عاشور و مراجعة الأستاذ الساعديّ في عشر مجلّدات، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت: ١٤٢٢ ه. / ٢٠٠٢ م.

١٤. تفسير الماورديّ (النكت و العيون)

هــو أبـو الحسـن عـليّ بـن مـحمّد بـن حـبيب المـاورديّ <sup>٣</sup> البـصريّ الشـافعيّ. (٣٦٤ـ ٥٥٠ه.). ولد بالبصرة في أزهى عصور العبّاسيّين و نشأ بها و تلقّى علومه الأولى

١. يقصد من البدع -حسب زعمه- تأويلات المعتزلة.
 ٢. راجع: فتاوى لمن تبعية، ج٢، ص١٩٣؛ مقدّمة في أصول التفيير، ص٥٢ -٥٧.
 ٣. نسبة إلى ماء ورد. كان أبوه يعمله و يبيعه.

. أهمّ كتب التفسير بالماثور / ٧٦٣

على يد أبي القاسم الصيمريّ و هو عالم البصرة آنذاك، ثمّ رحل إلى بغداد و سكن في درب الزعفرانيّ، و فيها سمع الحديث و أخذ الفقه، و انسضمّ إلى حلقات أبي حامد الإسفرايينيّ لاستكمال ثقافته. و لمّا بلغ أشدّه و استوى تصدّر للستدريس في بغداد و البصرة و تنقّل في البلاد لنشر العلم ثمّ استقرّ به المقام في بغداد و حدّت يها و فسّر القرآن و آلف فيها كتبه في أصول الفقه و فروعه و غير ذلك. و جُعل إليه ولاية القضاء ببلدان كثيرة. و لُقّب بقاضي القضاة في سنة ٤٢٩ ه. و جرى من الفقهاء إنكار لهذه التسمية و كانت بدعة لم يسبقه بها أحد.. لكنّه لم يلتفت لأقوالهم و استمرّ له اللقب إلى أن مات، و جرت التسمية به و لُقّب به القضاة فيما بعد..

و يعتبر تفسير الماورديّ من أهمّ كتب التفسير، و قد اهتمّ به كثير ممّن تأخّر عنه كابن القيّم الجوزيّ في تفسيره زاد المسير، و القرطبيّ في الجامع لأحكام القرآن و غيرهما.

# منهجه في التفسير

هو تفسير كامل للقرآن، اقتصر فيه الماوردي على تفسير ما خفي من الآيمات، أمّما الجليّ الواضح فتركه لفهم القارئ. وقد جمع فيه بين أقاويل السلف و الخلف و أضاف إليه ما ظهر له من معنى محتمل. و رتّبه ترتيباً بديعاً، يحصر الأقوال الكثيرة في عهده، ثمّ يفصّلها الأوّل فالثاني فالثالث... مع توجيه لبعض الأقوال و ترجيح أحياناً.. و قد اعتنى بالتفسيرات اللغويّة، فيذكر أصول الكلمات و يوضّحها بضرب الأمثال و الاستشهاد عليها بالشعر و يربطها بالمعنى المراد من الآية في عبارة موجزة واضحة البيان.

و يمتاز هذا التفسير بجمعه للأقوال و تحليلاته للغويّة و منهجه الدقيق و جمعه بين المأثور و ذكر الوجوه من القراءات و الأحكام الفقهيّة.

و يعتمد في القراءة على كتب القراءات المعروفة ككمتاب القواءات لابسن خمالويه، وكتاب الحجّة للفارستي، و المحتسب لابن جنّيّ وكتب القيسيّ و الدانيّ و أمثالهم. و في التفسير على جامع البيان للطبريّ و هو من أهمّ مصادره. كما قد ينقل من تفسير

٧٦٤/ التفسير و المفسّرون (ج٢) .

مقاتل بن حيّان و غيره. و في الأدب يستمدّ من كتب كثيرة و متنوّعة. كما و يعتمد فسي الفسقه عسلى أقسوال الشافعيّ و يشير إلى سائر المذاهب أحياناً.

۲۵. تفسير ابن عطيّة (المحرّر الوجيز)

هو أبو محمّد عبد الحقّ بن غالب، المعروف بابن عطيّة، نسبة إلى جدّه الأعلى: عطيّة ابن خالد المحاربيّ، من ولد زيد بن محارب بن حفصة بن قـيس غـيلان مـن مـضر.. الأندلسيّ المغربيّ الغرناطيّ (٤٨١ـ ٥٤٦ هـ)..

نشأ في بيت علم و فضل، كان أبوه غالب ابن عطيّة إماماً حافظاً و عالماً جليلاً، رحل في طلب العلم و تفقّه على العلماء.. فكان جديراً أن يُشبه الفرع بالأصل..

كان أبو محمّد بن عطيّة غاية في الذكاء و حسن الفهم و جودة القريحة، شغوفاً بمطالعة الكتب، حتّى برع في فنون العلم و الأدب، و أصبح أديباً شاعراً مجيداً.. و قـد وصفه صاحب فلاتد العقيان بالبراعة في الأدب و النظم و التر.. و وصفه أبو حيّان فـي مـقدّمة تفسيره البحر المحيط بأنّه أجلّ من صنّف في علم التفسير، و أفضل من تعرّض فيه للتنقيح و التحرير..

يقول أبو حيّان عنه و عن الزمغشريّ: قد اشتهرا كاشتهار الشمس و خلدا في الأحياء، و كلامهما في التفسير يدلّ على تقدّمهما في علوم، من منثور و منظوم، و منقول و مفهوم، و تقلّب في فنون الآداب، و تمكّن من علمي المعاني و الإعراب. و في خطبتي كـتابهما وكذا في غضون كتاب الزمخشريّ ما يدلّ على أنّهما فارسا ميدان، و ممارسا فـصاحة و بيان..<sup>(</sup>

و تفسير. هذا من أعظم التفاسير الأثريّة، حيث جمع بين الأثر و النظر، و النقل و النقد. فكانت له قيمته العلميّة بين كتب التفسير. و قد أفضى عليه مؤلّفه مـن روحــه العــلميّة

١. البحر المحيط، ج ١، ص ٩-١٠.

أهمَ كتب التفسير بالمأثور / ٧٦٥

الفيّاضة ما أكسبه دقَّة و وراجاً و قبولاً.

و كذلك ابن تيميّة يعقد مقارنة بين الكتابين ..في فتاواه..فيقول: و تفسير ابن عطيّة خير من تفسير الزمخشريّ، و أصحّ نقلاً و بحثاً، و أبعد عن البدع، و إن اشتمل على بعضها، بل هو خير منه بكثير، بل لعلّه أرجح التفاسير <sup>(</sup>.

و كذا يقول في مقدمته في أصول التفسير: و تفسير ابن عطيّة و أمـثاله أتـبع للسـنّة والجماعة، و أسلم من البدعة.. و لو ذكر كلام السلف على وجهه لكان أحسن و أجمل، لكنّه ينقل من تفسير ابن جرير ـو هو من أجلّ التفاسير و أعظمها قدراًــ ثمّ يدع ما نقله ابن جرير عن السلف لا يحكيه بحال، و يذكر ما يزعم أنّه قول المحقّقين، و إنّما يعني بهم أهل الكلام ممّن قرّروا أصولهم على أصول المعتزلة..<sup>٢</sup>

و بهذه المناسبة يقول الأستاذ الذهبيّ. في أثناء قراءتي في تفسير ابن عطيّة رأيته عند تفسير الآية ٢٦ من سورة يونس وللدين أحسَنُوا الحُسنى وَ زِيادَةَ لَهُ يقول ما نصّه: «قالت فرقة هي الجمهور: الحسنى، الجنّة. و الزيادة، النظر إلى الله ـعزّ و جلّ و روي في نحو ذلك حديث عن النبيّ كَلَيْتَ رواد صَهيب وعن أبي بكر و حذيفة و أبي موسى الأشعريّ. ثمّ يقول: و قالت فرقة: الحسنى هي الحسنة. و الزيادة هي تضعيف الحسنات إلى سبع مائة فدونها، حسبما روي في نصّ الحديث عند تفسير قبوله تعالى: ﴿وَ اللهُ يُسْعاعِفُ لِمَن يَشاءَ \* .. قال: و هذا قول يعضده النظر.. قال: و لو لا عظم القائلين بالقول الأوّل، لترجّح هذا القول.. ثمّ أخذ في ذكر الدلائل على ترجيحه <sup>3</sup>.

قال الذهبيّ: و هذا يدلّنا على أنّه يميل إلى ما تميل إليه المعتزلة، أو على الأقلّ يقدّر ما ذهبت إليه المعتزلة في مسألة الرؤيّة، و إن كان يحترم مع ذلك رأي الجمهور.. و لعلّ مثل هذا التصرّف من ابن عطيّة هو الذي جعل ابن تيميّة يحكم عليه بحكمه السابق.<sup>1</sup>

- ١. فتارى اين تيمية، ج٢، ص١٩٤. ٢ ٢. مفلَّمة في أصول التقسير، ص٤٠.
  - ٣. البقرة (٢): ٢٦١؛ راجع: المحرّد الوجيز للذَّهينّ، ج١، ص ٢٥٥-٢٥٦.
- ٤. المحرّد الوجيز، ج٢، ص ١١٥. [3. التغمير و المغمّرون، ج١، ص ٢٤٢-٢٤٢.

٧٦٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

.1٦ تفسير البَغَويّ (معالم التنزيل)

هو أبو محمّد الحسين بن مسعود المعروف بالفرّاء \ البَغَويّ ` (٤٣٣ــ٥١٦ هـ) الفـقيه الشافعيّ، المحدّث، المفسّر. كان إماماً في الفقه و الحديث و التفسير.

و تفسيره هذا من أجلّ التفاسير و أجمعها لأقـوال السـلف و أبـعدها عـن السـرف و أوجزها في البيان و أجزلها في التبيان. و من ثمّ تداوله الناس و تدارسه روّاد العلم من أساتذة و طلّاب.. و هو مختصر من تفسير الثعلبيّ، مقتف منهجه في الاستقصاء و الإيفاء..

قال ابن تيميّة: و أسلم التفاسير من البدع<sup>٣</sup> و الأحداديث الضعيفة، تـفسير البـغويّ المقتبس من تفسير الثعلبيّ و المستخلص من شوائبه..<sup>غ</sup>

و قال علاء الدين عليّ بن محمّد البغداديّ (ت ٧٤١ هـ) صاحب تنفسير المخاذن -و الذي بدوره اختصر تفسير البغويّ في وصف هذا التفسير و السبب في انتخاب غرره و درره: «و لمّا كان كتاب معالم التزيل الذي صنّفه الشيخ الجليل و العبر النبيل.. الإمام البغويّ، من أجلّ المصنّفات في علم التفسير و أعلاها و أنبلها و أسناها، جامعاً للصحيح من الأقاويل، عارياً عن الشَّبَة و التصحيف و التبديل، محلّي بالأحاديث النبويّة، مطرّزاً بالأحكام الشرعيّة، موشّى بالقصص الغريبة و أخبار الماضين العجيبة، مرصّعاً بأحسن الإشارات، مخرجاً بأوضح العبارات، مفرغاً في قالب الجمال بأفصح مقال..<sup>٥</sup>

#### منهجه في التفسير

يتعرَّض لتفسير الآية بلفظ سهل جزل، و يذكر ما جاء عن السلف بلا ذكـر الســند، اعتماداً على ذكر الأسانيد في المقدّمة <sup>7</sup> و إذا روى بغير السند الذي ذكره في المقدّمة فإنّه

١. نسبة إلى عمل الفيراء و بيعه. ٢. يقصد من البدع: تأويلات المعتزلة كما نبّهنا. ٤. راجع: خادى ابن تيميته ج٢، ص١٩٣؛ مقتمة في أصول التفسير، ص٥٦. ٥. تضير الخازن (المقدّمة)، ج١، ص٢٤؟ ٣. فقد ذكر في المقدّمة أسانيده إلى أصحاب الكتب التي نقل عنها، على غرار ما فعله الثعلبيّ عيناً. راجع: معالم التنزيل (المقدّمة)، ج١، ص٥٤. أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٦٧

يذكره عند الرواية. كما أنَّه ـبحكم كونه من الحفَّاظ المتقنينـكان يتحرَّى الصحَّة فيما يسنده إلى الرسولﷺ أو أحد صحابته أو التابعين، و يعرض عن المناكير و ما لا تعلَّق له بالتفسير.

و قد أوضح هذا في المقدّمة، قال: «و ما ذكرت من أحاديث رسول الله الله الناء الكتاب على وفاق آية أو بيان حكم، فإنّ الكتاب يطلب بيانه من السنّة، و عليهما مدار الشرع و أمور الدين، فهي من الكتب المسموعة للحفّاظ و أئمّة الحديث. و أعرضت عن ذكر المناكير و ما لا يليق بحال التفسير..<sup>(</sup>

كما أنّه يتعرّض للقراءات و لكن من غير إسراف، و يستحاشا مـا ولع بـه كـثير مـن المفسّرين من مباحث الإعراب و نكت البلاغة و الاستطراد إلى علوم أخرى لا صلة لها بعلم التفسير.

نعم، قد يتعرّض للصناعات النحوية و ذلك إذا اقتضته ضرورة الكشف عن معاني القرآن، لكنّه مقلّ غير مكثر. و قد يذكر بعض الإسرائيليّات من غير تـعقيب عـليها <sup>٢</sup>. و أحياناً يتعرّض لإشكالات في ظاهر النظم ويجيب عليها إجابة وافية <sup>٢</sup>. كما و قد ينقل الخلاف عن السلف من غير ترجيح أو تضعيف لبعض و تصحيح لآخر.. و على العـموم فالتفسير في جملته من أجمل التفاسير و أسلمها عند نقل المأثور.. الأمـر الذي جـعله متداولاً بين أهل العلم.

هذا التفسير قد طبع عدّة مرّات و قد لمسه بعض التحريف، حتّى أعيد طبعه باهتمام دار إحياء التراث العربيّ ـ بيروت ( ١٤٢٠ هـ / ٢٠٠٠ م.) كُمّلاً و متقابلاً مع أصحّ النسخ و مع المنقول منه في سائر التفاسير<sup>ع</sup>. فأصبح كاملاً منقّحاً سليماً عن يد لامس.

 ۱. راجع: المصدر نفسه، ج ۱، ص ۵۵ ـ ۵۹. ۲. راجع ما ذکره في قصّة هاروت و ماروت و قصّة طالوت و جالوت و غيرهما.. ٣. راجع ما ذكره عند تفسير الآية ١١٧ من سورة البقرة.. ٤. راجع حديث يوم الإنذار، أورده كاملاً عند تفسير الآية ٢١٤ من سورة الشعراء، و قد صحف في طبعات سابقة، في حين أنَّ الخازن نقله عنه بتمامه وكملاً، حيث ورد في هذه الطبعة السليمة.

٧٦٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

١٧. تفسير القرطبيّ (الجامع لأحكام القرآن) هو أبو عبد الله محمّد بن أحمد الأنصاريّ الخزرجيّ، الأندلسيّ القرطبيّ. (ت ٦٧٦ه.). كان من العلماء العارفين، صاحب تصانيف ممتعة، منها هذا التفسير الذي يُعَدّ من أمثل التفاسير و أجودها تصنيفاً و ترصيفاً، و جمعاً للآراء و الأقوال، مع العناية البالغة باللغة و الأدب و الفقه و الكلام.. و قد عدّه بعضهم ـلذلك في عداد التفاسير الفقهيّة.. و لعلّه نظراً لعنوان الكتاب.. أمّا المحتوى فهو على غرار التفاسير الأثريّة الجامعة..

و قد بذل المؤلّف فيه جهداً كبيراً و عناية فائقة، يدلّان على عمق في البحث و مقدرة على فهم كتاب الله، و إلمامه بعلوم الشريعة أصولها و فروعها، يتجلّى ذلك عند تعرّضه لمباني الأحكام المستنبطة من نصوص الكتاب، حتّى ليكاد يستغني به القارئ عن دراسة كتب الفقه.. ثمّ استشهاده بكثير من النصوص الأدبيّة من لغة العرب و شعرها و نثرها، ممّا يشهد له بطول باع و سعة آفاق... و إن أخذ عليه بعض هنات و لعلّها يسيرة لا تحطّ من قدره و لا تغضّ من قيمته، فإنّ الجواد قد يكبو، والحسام قد ينبو!

وكان ذلك الذي فرط منه، على خلاف ما اشترطه على نفسه في المقدّمة، يقول فيها: «و شرطي في هذا الكتاب: إضافة الأقوال إلى قائليها، و الأحاديث إلى مصنّفيها، فإنّ من بركة العلم أن يضاف القول إلى قائله.. فلا يبقى من لا خبرة له حائراً.. و أضرب عن كثير من قصص المفسّرين و أخبار المؤرّخين، إلّا ما لا بدّ منه و لا غنى عنه للتبيين..»..

و قد خالف شرط في كثير من الأحيان.. إذ ليس ممّا لا بدّ منه أو لا غنى عنه، ما ينقله عن كعب الأحبار: «أنّ إبليس تغلغل إلى الحوت الذي على ظهره الأرض كلّها، فألقى في قلبه: أو تدري ما على ظهرك يا لوثيا<sup>؟</sup> من الأمم و الشجر و الدوابّ و الناس و الجبال! لو نفضتهم ألقيتهم عن ظهرك أجمع.. فهمّ لوثيا بفعل ذلك؛ فبعث الله دابّة فدخلت في منخره،

٢. اسم ذلك الحوت بالعبريَّة!

الجامع الأحكام الفرآن (المقدّمة) للفرطبي، ج١، ص٣.

. أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٦٩

فعجّ إلى الله فخرجت..»`.

و ليس ممّا لا بدّ منه: «أنّ الحيّة كانت خادم آدم في الجنّة فخانته، بأن مكّنت إيليس من نفسها و أظهرت العداوة له هناك، فلمّا أُهبطوا تأكّدت العداوة و جعل رزقها التراب» <sup>ت</sup>ـ

و ما يرويه عن ابن عبّاس: «سألت اليهودُ النبيَّ ﷺ عن الرعد، ما هو؟ قال: ملك من الملائكة معه مخاريق من نار، يسوق بها السحاب حيث شاء الله!»؟.

و ما ذكره عن كلب أصحاب الكهف و الاختلاف في لونه و في اسمه<sup>٤</sup>.

و ما يرويه عن الزُهريّ في قوله تعالى: ﴿جاعِلُ الملائِكَةِ رُسُلاً أُولي أَجنِعَةٍ مَثنىٰ وَ ثُلاثَ وَ رُباعَ﴾: أنَّ جبريل قال له: يا محمّد، لو رأيت إسرافيل، إنَّ له لاثني عشر ألف جناح، منها جناح بالمشرق و جناح بالمغرب، و إنَّ العرش لعلى كاهله، و إنّه في الأحايين ليتضاءل لعظمة الله حتّى يعود مثل الوَصَع<sup>0</sup>.

و ما ذكره في قوله تعالى: **(وَ يَحْمِلُ عَرَشُ رَبَّكَ فَوقَهُم يَومَنِذٍ ثَمَانِيَةٍ)**: أنَّ فوق السماء السابعة ثمانية أوعال<sup>٦</sup> بين أظلافهن و رُكْبِهن مثل ما بين سماء إلى سماء. و فوق ظهورهن العرش<sup>٧</sup>.

إلى غير ذلك من مـوارد جـارى فـيها مـن سـبقه مـن المـفسّرين الذيـن يـنقلون الإسرائيليّات و لا يتحرّون الدقّة في محتوياتها، هل هي معقولة أم مرفوضة؟!

قال مصحّح الكتاب أحمد البردونيّ: و للمؤلّف في ذلك كثير من العذر، لأنّه ساير مع ثقافة عصره و ما يجرى على ألسنة أهل الحديث آنذاك..

لكنّه عذر غير عاذر.. نعم في تفسيره كثير من الغرر و الدرر، و العبرة بها لا بالأسقاط و قد قيل ـفي المثلــ: قد يوجد في الأسقاط ما لا يوجد في الأسفاط..

 ۱. راجع: المصدر نفسه، ص ۲۵۷. ۲. المصدر تغسه، ص۳۱۳. ٣. المصدر نقسه، ص٣١٧. ٤. المصدر نفسه، ص ٣٧٠. ٥. المصدر نفسه، ج١٤ ص ٣٢٠. و الوَّصّع: عصفور صغيرا ٦. جمع وَعْل و هو النَّيْس الجبليّ. ۷. المصدر نفسه، ج ۱۸، ص ۲٦۷.

۷۷۰ / التفسير و المفسّرون (ج۳)

۲۸. تفسير الشيبانيّ (نهج البيان)

هو الشيخ الجليل محمّد بن الحسن الشيبانيّ الإماميّ صاحب تفسير نهج البيان عن كشف معاني القرآن الذي اهداه إلى خزانة المستنصر العبّاسيّ ( ٥٨٨ ــ ٦٤٠) و يبدو أنّه كمان في زمن حياته.. و من ثمّ فيكون صاحبنا الشيبانيّ قد عاش في العهد المستنصريّ الزاهر، مطالع القرن السابع المزدهر بالخير و البركات.

و تفسيره هذا حافل بالغرر و الدرر من آثار السلف و أئمّة أهل البيت ﷺ، منضمّاً إليها النكت و الظرف من اللغة و الأدب و النحو و التصريف، و تجنّب الإكـثار المـؤدّي إلى الإضجار، حسب تعبيره. كما و لم يتسلسل في تفسير الآيات، اقـتصاراً عملى مـوارد الحاجة إلى التفسير و التبيين، دون الواضح اللائح.. و هو يوضّح عن منهجه في التفسير، يقول ـما خلاصتهـ:

«كان يتردد في خاطري زمان شبابي حيث النشاط و الاشتغال، أن أجمع شيئاً من معاني كلام الله و أسباب نزوله ولبيان غريبه لولا مصادمة العوائق، حتّى اتّفق الاجتماع بعلماء أفاضل من أصدقاء صلحاء، ذوي النياهة و الأدب الرفيع.. فكانت منهم التفاتة إلى ما كان يخامرني قبل ذلك.. فسارعت إلى تلبيتهم.. فجمعت الكثير من أقوال السلف الصالح، و تخيّرت الأقرب إلى الوفاق و الأوجه لمعرفة الصواب، و ضممت إليها ما ورد في الصحيح من مذهب أهل البيت لليلا.. و لم أتعرّض للبواطن و الأسرار إلا ما ورد عن المعصوم النبيّ و آله الأطهار و صحابته الأخيار، حيث هم أهل التقرير و البيان. و قد سئل ابن عبّاس عن الراسخين في العلم الذين يعلمون تأويل القرآن؟ فقال: هم آل محمّد.. أمّا

٨. هو أبو جعفر المنصور بن الظاهر العبّاسي، السادس و الشلائون من الخلفاء العيّاسيّين. ولد سنة ٨٨ و استخلف بعد أبيه سنة ٦٢٣ و توفّي سنة ٢٤٠. عرف بعدله و بسط الأمن في بلاده، كان ساعياً في ترويج الدين و الترقية من منزلة العلماء و إحياء البلاد، فبنى الجسور و بلّط الطرق و شيّد المساجد و أسّس المدرسة الدين و الترقية من منزلة العلماء و إحياء البلاد، فبنى الجسور و بلّط الطرق و شيّد المساجد و أسّس المدرسة الدين و الترقية من منزلة العلماء و إحياء البلاد، فبنى الجسور و بلّط الطرق و شيّد المساجد و أسّس المدرسة الدين و الترقية من منزلة العلماء و إحياء البلاد، فبنى الجسور و بلّط الطرق و شيّد المساجد و أسّس المدرسة المستنصريّة في الجانب الشرقيّ من دجلة و جعل لها موقوفات و عيّن لها مدرّسين من المذاهب الأربعة. و لا تزال آثار هذه المدرسة قائمة إلى اليوم. كما أنشأ مستشفى كبيراً يضرب به المثل في الكفاءة و الخدمات العامة. و الخذات و الخذمات العلماء و المداه المناحية المساجد و أسّس المدرسة المستنصريّة في الجانب الشرقيّ من دجلة و جعل لها موقوفات و عيّن لها مدرّسين من المذاهب الأربعة.

- أهم كتب التفسير بالمأثور / ٧٧١

النحو و الأدب و القراءات فاقتصرت عـلى اليسـير مـمّا يـرفع الحـاجة المـلحّة، دون الاستقصاء و الإسهاب المملّ. فابتدأت بذكر ما رفع إلى النبيّ و عن الصحابة المعروفين، و التابعين ممّن روى عن أئمّة أهل البيتﷺ

و قد وسمته بـ «نهج البيان عن كشف معاني القرآن»، و أهديته للخزانة المعظّمة المظفّرة المنصورة العزيزة الإماميّة المستنصريّة \_رفع الله دعوتها و ملّكها نواصي العباد و صياصي البلاد، بمحمّد و آله الطاهرين الأمجاد..».

و جعل لتفسيره مقدّمات، ذكر في أولاها: ما روى عن السلف بشأن نىزول القرآن وعدد سورها و آيها.. و في ثانيتها: حديث الأحرف السبعة و تفسيرها من وجوه. و فضائل بعض السور. و في ثالثتها: استقاق لفظة «القرآن» و السورة و الآية.. و معانيها. و في رابعتها: فيما استمل عليه القرآن من أمّ هات المقاصد. و في خامستها: بيان مصطلحات أصوليّة و تفسيريّة لا بدّ من معرفتها لمن أراد التفسير، و بيان الوجوه و النظائر في القرآن، و بسط القول في بيان وجوه معاني القرآن بما أفاد و أجاد.

ثمّ يبدأ بتفسير الاستعادة، و البسمانة، و بعده بتفسير سورة الحمد و سائر السور.

و في التفسير يبدأ بما روي عن الأئمّة المعصومين الثيّلا ثمّ عن سائر الصحابة و التابعين و المعروفين من كبار المفسّرين من السلف أمثال قتادة و مجاهد و الربيع بن أنس و زيد ابن أسلم و الحسن و الكلبيّ و مقاتل بن سليمان و أبي العالية و الضحّاك و أبي عسبيدة و القُتَيبيّ.

و ينقل عن الطبريّ و المفيد و الطوسيّ و الجبّائيّ و الرمّانيّ و الزبعّاج و عبد الغــنيّ و الحلبيّ و ابن الأنباريّ و الفرّاء و أمثالهم..

و هو في ضمن التفسير قد يتعرّض لمباحث هي من أمّهات المسائل القرآنيّة، فيخوضها بقوّة و يخرج منها بسلام.. أمثال مسألة الناسخ و المنسوخ في القرآن و ما شاكل..

و بالجملة، فتفسيره \_على صغر حجمه\_كبير الفائدة عظيم العائدة، لا غنى عنها لمن حام حول معاني القرآن الكريم و حاول اقتناء مجانيه اليانعة..

۲۷۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲)

فرائد تفرّد بها

هناك فرائد تفرّد بها مفسّرنا الجليل، أودعها كتابه، قد لا توجد في سِفر سواه. الأمر الذي يدلّنا على طول باع و سعة اطّلاع، ذلك العهد المزدهر بمتنوّع العـلوم و المـعارف و الثقافات.. و قد قصرت أيدينا عن أن تنال جلّها فضلاً عن كلّها..

من ذلك ما ذكره عن الإمام محمّد بن إدريس الشافعيّ، تفسيراً لآل محمّدﷺ. قال: سُئل الشافعيّ: مَن «آل محمّد»؟ فقال: «إن لم يكن عليّ و فاطمة و الحسن و الحسين، فوالله، لا أعلم من هما» (

إنّها فريدة شهد بها إمام فقيه و خبير بصير، فضلاً عن كونه عربيّاً في الصميم.. و يحمل في طيّه ولاءً صادقاً لآل بيت الرسولﷺ. و هو القائل:

يا آل بيت رسول الله، حبيكم فرض من الله في القرآن أنزله كفاكم من عظيم القدر أنكم م من لا يصلّي عليكم لا صلاة له<sup>٢</sup>

قال ابن النديم: كان الشافعي شديداً في التشيّع. و ذكر له رجل يوماً مسألة، فأجاب فيها. فقال له الرجل: خالفت في ذلك عليّ بن أبي طالب الله! فـاستغرب الشـافعيّ ذلك و قال له: تَبَّت لي هذا عن عليّ بن أبي طالب، حتّى أضع خدّي على التراب و أقول: قد أخطأتُ و أرجعُ عن قولي إلى قوله..

و حضر ذات يوم مجلساً فيه بعض الطالبيّين، فقال: لا أتكلّم في مجلس بحضرة أحدهم، هم أحقّ بالكلام، و لهم الرئاسة و الفضل..<sup>٣</sup> إلى غيرها من مآثر تدلّك على شدّة ولاء الرجل لهذا البيت الرفيع!<sup>٤</sup>

\* \* \*

١. فهيج البيانة ج١، ص ١٣٥، ذيل الآية ٤٩ من سورة البقرة. ٢. برواية ابن حجر للهيثميّ، للصواعق المحرقة ص٨٨ باب ١١، فصل ١، ذيل الآية ٥٦ من سورة الأحزاب. ٣. الفهرست لابن النديم، ص٣٠٩ (في أخبار الشافعيّ و أصحابه). ٤. راجع: أبياته في مديح آل البيت، الكتن و الأثقاب، ج٢، ص٣٤٧ــ ٣٥٩ الصواعق المحرقة، ص٧٩ و ٨٨. و منها: ما رواه عن حبر الأمّة عبد الله بن عبّاس، في تفسير قوله تعالى: ﴿وَ مَا يَعَلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ وَ الرّاسِخُونَ فِي العِلْمِ﴾ \.. قال: هم آل محمّدﷺ \.

أهم كتب التفسير بالمأثور / ٧٧٣

و هكذا ذكر عند تفسير الآية من سورة آل عمران.. قال: قال ابن عبّاس: هم النبيّ و آله الطاهرون. قال: و هو المرويّ عن أبي جعفر و أبي عبد الله للمُؤلمّ ؟.

و تفسير الراسخين في العلم ــهناــبآل محمّد ــاختصاصاً بهمــ ممّا تفرّد الشــيبانيّ بروايته عن ابن عبّاس.. و أكرم به من مفسّر قدير..

و الشيبانيّ في حديثه صدوق، و من ثمّ رتّب عليه قوله: و هذا السيّد العالم الحـبر، و قوله حجّة في التفسير... بإجماع.. لأنّ النبيّ الثّيُّ دعا له قال: «اللّهمّ فقّهه في الديسن و علّمه التأويل»<sup>٤</sup>..

قال: و كذا أثنى عليه الإمام أمير المؤمنين الله قال: «كنيف مليَّ علماً» <sup>و</sup>.

و هذا الحديث أيضاً ممّا تفرّد بنقله الشيباني ولم يُعهد في غير هذا الكتاب. إذ المأثور أنّه قول عمر بشأن ابن مسعود. كمّا في طبقات ابن سعد (ج٣، ص١٥٦) و الاستيعاب (ج٢، ص٣١٥).

لكن رنّة الكلام تحاكي كلام الإمام أمير المؤمنينﷺ. و مناسبته تلوح بملامح ابــن عبّاس، العلم الحبر الجهبذيّ.

**١٩. تفسير الخازن (لباب التأويل في معاني التنزيل)** هو علاء الدين أبو العسن عليّ بن محمّد الشيحيّ<sup>7</sup> البغداديّ<sup>٧</sup>. (٦٧٨ ــ ٧٤١ هـ.)

٦. آل عمران (٣): ٧.
 ٢. قهج البيان (المفدّمة)، ج ١، ص ١٠.
 ٣. المصدر نفسه، ج٢، ص١٤.
 ٥. قهج البيان، ج ١، ص ١١. الكُنيف مصغَّر الكِنْف: وعاء يكون فيه متاع التاجر أو الراعي.
 ٦. بالحاء المهملة، نسبة إلى بلدة اسمها «شيحة» من أعمال حلب.
 ٧. كانت ولادته ببغداد و سمع بها.

٧٧٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ۔

الشافعيّ، الصوفيّ المشتهر بالخازن، لأنّه كان خازن كتب خانقاه السمياطيّة بدمشق. ولد ببغداد و سمع بها من ابن الدواليبيّ و قدم دمشق فسمع من ابن المظفّر. قال ابن قاضي شهبة: كان من أهل العلم، جمع و ألّف و خلّف كتباً جمّة في فنون مختلفة، و من أهمّها التفسير الذي اختصره من تفسير البغويّ، و ضمّ إليه ما نقله و لخّصه من سائر التفاسير، و ليس له \_كما يقول\_سوى النقل و الانتخاب، مع حذف الأسانيد و تجنّب التطويل و الإسهاب.

يقول هو عن تفسيره: «و لممّا كان كتاب معالم المستزيل الذي صنّفه الشيخ الجليل أبو محمّد الحسين بن مسعود البغويّ من أجلّ المصنّفات في علم التنفسير.. أحببت أن أنتخب من غرر فوائده و درر فرائده و زواهر نصوصه و جواهر فصوصه. مختصراً جامعاً لمعاني التفسير و لباب التأويل، حاوياً لخلاصة منقوله، متضمّناً لنكته و أصوله، مع فوائد نقلتها و نخصتها من سائر التفاسير، و لم أجعل لنفسي تصرّفاً سوى النقل و الانتخاب.. و حذفت الأسانيد لأنه أقرب إلى تحصيل المراد..

غير أنّه يتوسّع في الإسرائيليّات ينقلها من كتب متفرّقة ` و لا ينقدها كما ينقدها خلفه ابن كثير. كما يسهب في سرد قضايا تاريخيّة بكلّ مناسبة مهما كانت ضئيلة `، و لا حاجة إلى الإسهاب..

و هو باعتبار كونه فقيهاً، يُعنى جدًاً بالناحية الفقهيّة و يستطرد في ذكـر المـذاهب و دلائلهم، و يتعرّض لفروع كثيرة ممّا لا يُهتمّ به في مجال التفسير<sup>٢</sup>.

أمّا عنايته بالمواعظ و الأخلاق، فكثيراً ما يتعرّض للمواعظ الرقاق و يسوق أحاديث في الترغيب و الترهيب<sup>2</sup>. و لعلّ نزعته الصوفيّة دعته إلى ذلك و استطرد فيه. نعم، كانت شهرته القصصيّة و سمعته الإسرائيليّة الأسطوريّة، هي التي جرّت عـليه

| : الآيات ٢٤-٣١ من سورة ص، يسرد قصصاً هي أشبه بالخرافات. و الآية ١٠ مـن سـورة الكمهف يـذكر | ۱. راجع |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| سة في غاية الطول و الغرابة، و لا يعقبها.                                                  |         |
| : الآية ٩ من سورة الأحزاب. وكذا الآية ٢٧ من نفس السورة.                                   |         |
| : الأيات ٢٢٦- ٢٢٩ من سورة البقرة وكذا آية الظهار في أوَّل سورة المجادلة.                  |         |
| ; الآية ١٦ من سورة السجدة                                                                 | \$ راجع |

. أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٧٥

الويل، و أبعدته عن ساحة العلماء إلى ساحة الغوغاء من العوامٍّ .

۲۰. تفسیر ابن کثیر

هو أبو الفداء الحافظ عماد الدين، إسماعيل بن عمرو بن كثير، الدمشقيّ الفقيه المؤرّخ الشافعيّ أخذ عن ابن تيميّة، و شغف بحبّه، و امتحن بسببه. قال ابن شهبة في طبقاته: إنّه كانت له خصوصيّة بابن تيميّة، و مناضلة عنه، و اتّباع له في كثير من آرائه. و كان يُفتي برأيه في مسألة الطلاق، و امتحن بسبب ذلك و أُوذي. توفّي سنة ( ٧٧٤ هـ)، و دُفن بمقبرة الصوفيّة عند شيخه ابن تيميّة. و كان قد كُفّ بصره في آخر عمره الذي ناهز السبعين.

و هو صاحب التاريخ الذي سمّاه: البداية و النهاية فكان مؤرّخاً مفسّراً كابن جـرير الطبريّ.

و تفسيره هذا من أشهر ما دُوّن في التفسير المأثور، بل من أجوده؛ حيث اعتنى فيه مؤلّفه بالرواية عن مفسّري السلف. ففسّركلام الله تعالى بالأحاديث و الآثار مسندة إلى أصحابها، مع الكلام عمّا يحتاج إليه جرحاً و تعديلاً، و نقداً و تحليلاً، و قدّم له بمقدّمة، تعرّض فيها لأمور لها تعلّق بالقرآن و تفسيره. و لكن أغلب هذه المقدّمة مأخوذ بنصّه من كلام شيخه ابن تيميّة الذي ذكره في مقدّمته في أصول التفسير.

و يمتاز في طريقته في التفسير بأن يذكر الآية، ثمّ يفسّرها بعبارة سهلة جزلة، و إن أمكن توضيح الآية بآية أو آيات أخرى ذكرها، و قارن بينهما حتّى يتبيّن المعنى و يظهر المراد، و هو شديد العناية و كثير الإحاطة بهذا الجانب من تفسير القرآن بالقرآن، و لعلّ هذا الكتاب من أكثر ما عرف من كتب التفسير سرداً للآيات المتناسبة، و مقارنة بعضها مع البعض، لكشف المعنى المراد.

و بعد ذلك يشرع في سرد الأحاديث المرفوعة التي لها تعلّق بالآية، و يُبين ما يحتجّ به و ما لا يحتجّ به منها، ثمّ يردفها بأقوال الصحابة و التابعين، و من يليهم من علماء السلف.

۱. راجع: التفسير و المفسّرون، ج۱، ص ۳۱۰ـ۳۱۲.

٧٧٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) ــــ

و نجده أحياناً يرجّح بعض الأقوال على بعض، و يضعّف بعض الروايات، و يصحّح بعضاً آخر منها، و يعدل بعض الرواة، و يجرح بعضاً آخر، و هذا يرجع إلى ماكان عليه من المعرفة بأصول نقد الحديث، و معرفة أحوال الرجال.

و ممّا يمتاز به أنّه ينبّه بين حين و آخر إلى ما في التـفسير المأثـور مـن مـنكرات الإسرائيليّات و الموضوعات، و يحذّر منها على وجه الإجمال تارة، و على وجه التعيين و البيان لبعض منكراتها تارة أخرى.

مثلاً، هو في قصّة هاروت و ماروت، يراها متصادمة مع ما ورد من الدلائل على عصمة الملائكة، فإن كان و لابدً فهو تخصيص، كما في شأن إيليس على القول بأنّه من الملائكة، ثمّ يذكر القصّة نقلاً عن الإمام أحمد في مسنده، يرفعها إلى النبيّ، لكنّه يشكّك في صحّة السند و رفعه. و أخيراً يستغربها. و يذكرها أيضاً بطريقين آخرين و يستغربهما، و في نهاية الأمر يقول: و أقرب ما يكون في هذا أنه من رواية عبد الله بن عمر عن كعب الأحبار، لا عن النبيّ، إذن فدار الحديث و رجع إلى نقل كعب الأحبار، عن كتب بني إسرائيل.

ثمّ يذكر الآثار الواردة في ذلك عن الصحابة و التابعين. و يذكر عن عليّ لله لعن الزهرة، لأنّها فتنت الملكين. و يعقّبه بقوله: و هذا أيضاً لا يصحّ و هو منكر جدّاً.

و يذكر عن ابن مسعود و ابن عبّاس و عن مجاهد أيضاً، ثمّ يقول: و هذا إسناد جيّد إلى عبد الله بن عمر، و أضاف: و قد تقدّم أنّه من روايته عن كعب الأحبار.

و أخيراً يقول: و قد روي في قصّة هاروت و ماروت عن جماعة من التابعين و قصّها خلق من المفسّرين من المتقدّمين و المتأخّرين، و حاصلها راجع في تفصيلها إلى أخبار بني إسرائيل؛ إذ ليس فيها حديث مرفوع صحيح، متّصل الإسناد إلى الصادق المصدّق المعصوم الذي لا ينطق عن الهوى<sup>(</sup>.

انظر إلى هذا التحقيق الأنيق بشأن خرافة إسرائيليَّة غفل عنها أكثر المفسِّرين.

تغسير ابن كثير، ج١، ص١٤٧-١٤١.

أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٧٧

و كذا في قصّة البقرة، نراه يقصّ علينا قصّة طويلة مسهبة و غريبة عـلى مـا ذكـره المفسّرون و يعقّبها بقوله: و هذه السياقات عن عبيدة و أبي العالية و السدّيّ و غيرهم، فيها اختلاف، و الظاهر أنّها مأخوذة من كتب بني إسرائيل، و هي ممّا يـجوز نـقلها، و لكـن لا تصدّق و لا تكذّب، فلهذا لا يُعتمد عليها إلّا ما وافق الحقّ عندنا .

قوله: «و هي ممّا يجوز نقلها» هذا إنّما تبع في ذلك شيخه ابن تيميّة في تجويز الحديث عن بني إسرائيل، و لكن من غير تكذيب و لا تصديق. و قد تكلّمنا في ذلك عند الكلام عن الإسرائيليّات، و أنّه يجب نبذها و عدم نقلها، و لا سيّما إذا كمانت مين الشمائعات عندهم، غير مثبتة في كتبهم، و الأكثر هو من هذا القبيل.

و هكذا في تفسير سورة «ق»، يذكر عن بعض السلف أنّه جبل محيط بالأرض، ثمّ يعقّبه بقوله: و كأنّ هذا \_و الله أعلم\_من خرافات بني إسرائيل التي أخذها عسنهم، مممّا لا يصدّق و لا يكذّب، و عندي أنّ هذا و أمثاله و أشباهه من اختلاق بعض زنادقتهم، يلبسون به على الناس أمر دينهم. كما افتري في هذه الأمّة \_مع جلالة قدر علمائها و حفّاظها و أنتتها\_أحاديث عن النبيّ و ما بالعهد من قدم، فكيف بأمّة بني إسرائيل مع طول المدى و قلّة الحفّاظ النقّاد فيهم، و شريهم للخمور، و تحريف علمائهم الكلم عن مواضعه، و تبديل كتب الله و آياته. وإنّما أباح الشارع الرواية عنهم في قوله: «حدّثوا عن بني إسرائيل و لا حرج» فيما قد يجوّزه العقل، فأمّا فيما تُحيله العقول و يحكم فسيه بالطلان و يغلب على الظنون كذبه، فليس من هذا القبيل <sup>7</sup>

### ٢١. تفسير الثعالبيّ (الجواهر الحسان)

هو أبو زيد عبد الرحمان بن محمّد بن مخلوف الثعالبيّ، توفّي سنة (٨٧٦ هـ). كان من الأُثمّة الرحّالين في طلب العلم. و طار صيته بالفضل و الزهد عن الدنيا. و أصبح آية في علم الحديث، و خلّف كتباً كثيراً ألّفها على نمط أهل الحديث المكثرين.

۱. المصدر نفسه، ص۱۰۰\_۱۰

٢. المصدر نفسه: جـ٤ ص ٢٢١.

YYA / التفسير و المفسرون (ج٢) –

إنّه يتعرّض للقراءات أحياناً، و يدخل في الصناعة النحويّة نقلاً عن غـيره، و يـذكر الروايات المأثور في التفسير، يذكرها بلا إسناد، و يخوض الإسرائسيليّات خـوضاً بـلا هوادة، و فيه من آثار التعصّب الشيّ الكثير. و الخلاصة: أنّ تفسيره هذا لا يوازن نظائره من تفاسير أسلافه!

٢٢. الدرّ المنثور في التفسير بالمأثور

لجلال الدين أبي الفضل، عبد الرحمان بن أبي بكر بن محمّد السيوطيّ المتوقّى سنة (٩١١ ه.). انحدر من أُسرة كان مقرّها مدينة أسيوط. قيل: كانت الأُسرة من أصل فارسيّ، كانت تعيش في بغداد، ثمّ ارتحلت إلى مصر.

كان جلال الدين من أكبر الحفّاظ و الرواة، جمّاعاً للأحاديث، مولعاً بمطالعة الكتب و النقل عنها، و بذلك أصبح رأساً في التأليف و التصنيف، و جُلّ تآليفه ذات فوائد جمّة شريفة، ممّا يشهد بتبحّره و سعة اطلاعه.

و قد ألف السيوطيّ تفسيراً مبسّطاً جمع فيه من الآثار بأسانيد الكتب المخرجة منها، ثمّ اختصره بحذف الأسانيد، و هو المعروف اليوم بـ الدرّ المتنور في التفسير بـ المأثوره. يقول هو:

قلمًا ألّفت كتاب ترجمان القرآن و هو التفسير المسند عن رسول الله تشيئة و أصحابه، و تمّ بحمد الله في مجلّدات. فكان ما أوردته فيه من الآثار بأسانيد الكتب المخرج منها، رأيت قصور أكثر الهمم عن تحصيله، و رغبتهم في الاقتصار على متون الأحاديث، دون الإسناد و تطويله، فلخّصت منه هذا المختصر، مقتصراً فيه على متن الأثر، مصدّراً بالعزو والتخريج إلى كلّ كتاب معتبر، و سمّيته بـ الدرّ المتور في التفسير بالمأثوره<sup>1</sup>. وكان قد شرع في تفسير أبسط و أوسع، جامع بين فنون الكلام و أنواع التفسير، لكنّه

لم يُعرف إتمامه. يقول عنه: وقد شرعت في تفسير جامع لجميع ما يحتاج إليـه مـن

١. الذرَّ المتور، ج ١، ص ٩.

أهمَ كتب التفسير بالمأثور / ٧٧٩

التفاسير المنقولة، و الأقوال المقولة و الاستنباطات و الإشارات و الأعاريب و اللـغات و نكت البلاغة و محاسن البدائع و غير ذلك؛ بحيث لا يحتاج معه إلى غيره أصلاً، و سمّيته بـ دمجمع البحرين و مطلع البدرين. و هو الذي جعلت هذا الكتاب الإتقان مقدّمة له. و الله أسأل أن يعين على إكماله بمحمّد و آله .

و قد اقتصر المؤلّف في الدرّ المستور على مجرّد ذكر الروايات ذيل كلّ آية، بـلا أن يتكلّم فيها أو يرجّح أو ينقد أو يمحّص. فهذا التفسير فريد في باب، من حيث الاقتصار على نقل الآثار، و توسّعه في ذلك. و مع ذلك فإنّه لم يتحرّ الصحّة، و إنّما جمع بين الغتّ والسمين، و أورد فيه الكثير من الإسرائيليّات و الأحاديث الموضوعة، عن لسان الأئمّة السلف. و من ثمّ فإن الأخذ منه يحتاج إلى إمعان نظر و دقّة و تمييز.

٢٣. منهج الصادقين

هو المولى فتح الله بن المولى تسكر الله الكاشانيّ (ت ٩٨٨ هـ) فقيه مستكلّم مـفسّر، جليل عظيم القدر، من أعيان العلماء على عهد السلطان طهماسب الصفويّ. ولد بـبلدة كاشان، و انتقل إلى أصفهان و تلقّى العلّم لدى المفسّر الكبير عليّ بن الحسن الأصفهانيّ الزواريّ صاحب التفسير المعروف باسمه. و أخذ عنه العلم الأوحديّ الشيخ عليّ بن عبد العالي الكركيّ. و كانت وفاته بكشمير في رحلته هناك.

له تفسير وجيز كتبه بالعربيّة باسم زبدة الشفاسير. و هذا التفسير كتبه باللغة الفارسيّة بالتماس كبراء الدولة البهيّة، و ذلك رداً لفعل سابق فسي هذا المجال: كمان الواعط السبزواريّ كمال الدين الحسين بن عليّ المعروف بالكاشفيّ (ت ٩١٠هـ) العائش على عهد التيموريّة و في ظلال ملكهم، كتب تفسيره المواهب العليّة على طريقة الجماعة، من

- ١. الإيغان، ج٤، ص٢١٤.٢١٣.
- ٢. أوعز السّاء عبّاس الثاني الصفويّ، إلى المولى محسن الفيض الكاشانيّ (ت ١٠٩١ ه.) أن يتعاهد هـذا الآثـر و يعدّ له وفق مذهب آل البيت، و سمّاء تتوبر العواهيد و تفسير الكاشفيّ بنتصّه الفارسيّ. طبع في الهند و باكستان و أخيراً في إيران بتحقيق الأستاذ جلاليّ النائينيّ و ثمّ طبعه في طهران سنة ١٣١٧ ه.ش.

۷۸۰ / التفسير و المغسّرون (ج ۲) ...

غير تعرّض لأحاديث أهل البيت ﷺ.

فعمد المولى فتح الله و شيخه الزواريّ إلى تعديل هذا الأثر، على مذهب أهل البيت. فشرحاه و استدركا ما فاته من أحاديث الأثمّة من آل البيت.

فكانت حصيلة تلك الجهود و المحاولات أن ظهر إلى الوجود تفسير كامل و جامع. شامل لمناحي الكلام، و هو تفسير مستقلّ كبير باللغة الفارسيّة، حظي بحفاوة و إجلال منذ ذلك العهد و لا يزال.. و هذا التفسير قد تأثّر كثيراً بتفاسير أعاظم القـدماء و أهـمتها تفسير أبي الفتوح الرازيّ رَوض الجِنان و رَوح الجَنان.

و هكذا اعتمد على تسفسير عسرفانيّ جسليل كشبف الأسرار للسميبديّ. و الكشّاف للزمخشريّ و البيضاويّ.. مضافاً إليه أحاديث أهل البيت الكِلا.

يقول المؤلّف في المقدّمة: «.. بعد أن قرأت التفاسير، فارسيّها و عربيّها، وكتب التاريخ و الحديث، و عالجت الكلام و الأصول و الفقاحة، عزمت أن أكتب تفسيراً جامعاً مشتملاً على حلّ المعاني، وفق القراءات السبعة المشهورة، لا غيرها، و أن أتعرّض للصحيح من أسباب النزول، و أحاديث سيّد البريّة و عشرته الطيّبين، و أردفها بقصص الأنبياء و الأمم السالفة ما صحّ منها...».

منهجه في التفسير طريقته في التفسير أن يبدأ باسم السورة و معناها و بيان مكّيّها و مدنيّها و شواب قراءتها، ثمّ يترجم الآية و يعقّبها بذكر المعنى اللغويّ و وجوه الإعراب و البلاغة و تناسب الآى و السور. و يتعرّض للقراءات السبعة و لا يتعدّاها إلى الشواذّ. و يذكر أسباب النزول و ما ورد من أحاديث الرسول و الأثمّة من عتر ته لي و يذكر الآثار المنقولة بشأن الأنبياء و الأمم السالفة، و يتعرّض للمسائل الفقهيّة المستنبطة من الآية بالمناسبة، و هكذا بيان مناقب العترة إن أفسع المجال.

قال العلّامة الشعراني في تقديمه للكتاب:

أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٨١

«كان المفسّر في الغالب متأثّراً بتفسير البيضاويّ و ينقل عن الكشّاف و عن مجمع البيان فيما يخصّ القصص و الآثار. كما اعتمد على تفاسير أخرى كالتبيان للمطوسيّ و روض الجنان لأبي الفتوح الرازيّ و جلاء الأذهان للكّازر و غيرهم»<sup>(</sup>.

و يتعرّض للمسائل الفقهيّة و يناقش الأقوال فيها، مناقشة موضوعيّة حرّة، من غير ما تعصّب أو تعسّف في الرأي.. و هكذا موقفه في المسائل العَقَديّة، و يتوسّع فسيها حسب مقتضى الحال بإيجاز و إيفاء.

كما أنَّه عند ما يتعرّض للإسرائيليَّات نراه أحياناً ينبِّه على موضع سخافتها و منافرتها مع بداهة العقول..

و من ثمّ فهو تفسير جامع وكافل لمناحي البحث و التحقيق في المسائل التفسيريّة في أبعادها المترامية. فهو أوسع تفسير ظهر إلى الوجود باللغة الفارسيّة المسرنة، عـلى عـهد الصفويّ الزاهر.

و هو تفسير جيّد جميل يحتوي على أراء من سبقه من أعلام الأمّة و وجو. الطائفة. مستقصى مستوفى. يغني المراجع عن مراجعة المتفرّقات..

و هذا التفسير طبع عدّة طبعات في تبريز و طهران. و طبع بتحقيق الدكتور الغـفّاريّ و تقديم و تعليق المرتضويّ عام ١٣٨٥ ق و أيضاً بتحقيق و تقديم العلّامة أبي الحسن الشعرانيّ عام ١٣٨٦ ق في عشر مجلّدات.

و للمفسّر تفسير آخر باللغة العربيّة زبدة التفامير في عشر مجلّدات أيضاً، كتبه بعد ما أتمّ تفسيره الفارسيّ. و هو في متناول الطبع أيضاً.

٢٤. تفسير الصافي

للمولى محسن محمّد بن المرتضى المعروف بالفيض الكاشانيّ، المتوفّى ( ١٠٩١ ه.). هو المحدّث الفقيه و الفيلسوف العـارف، ولد بكـاشان و نشأ بـها نشأة عــلميّة راقــية،

١. منهج الصادقين، ج ١، ص ٦٨.

۲۸۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲)

له تفسير كبير و مـتوسّط و مـوجز، و سُـمّيت عـلى التـرتيب بـ«العـافي و الأصـفى و المُصفّى».

يعتبر تفسير. هذا مزجاً من الرواية و الدراية. تفسيراً شاملاً لجميع آي القرآن. و قد اعتمد المؤلِّف في نقل عباراته على تفسير البيضاويّ. ثمّ على نصوص الأحاديث المرويّة عن أثمّة أهل البيت.

و قدّم لتفسيره مقدّمة تشتمل على اثني عشر فصلاً، بحث فيها عن مختلف شــؤون القرآن و فضله و تلاوته و تفسيره و تأويله.

و تُعتبر هذه المقدّمة من أحسن المقدّمات التفسيريّة، التي أوضح فيها المولّف مواضع أهل التفسير في النقل و الاعتماد على الرأي، و ما يجب توفّره لدى المفسّر عند تفسيره للقرآن، من مؤهّلات ضروريّة.

و هذه الفصول سمّاهن مقدّمات كانت المقدّمة الأولى -بعد الديباجة - في نقل ما جاء في فضل القرآن، و الوصيّة بالتمسّك بد و الثالية في أنّ عسلم القرآن كسلّه عند أهسل البيت الميلا، هم يعلمون ظاهر القرآن و باطند، علماً شساملاً لجسميع آي القرآن الكريم. و الثالثة في أن جُلّ القرآن وارد بشأن أولياء الله و معاداة أعداء الله. و الرابعة في بيان وجوه معاني الآيات من التفسير و التأويل، و الظهر و البطن، و المحكم و المتشابد، و النساسخ و المنسوخ، و غير ذلك. و الخامسة في المنع من التفسير بالرأي و بيان المراد منه. و السادسة في صيانة القرآن من التحريف. و السابعة في أنّ القرآن تبيان لكلّ شيء، فيه و المنسوخ، و غير ذلك. و الخامسة في المنع من التفسير بالرأي و بيان المراد منه. أصول معارف الدين، و قواعد الشرع المبين. و الثامنة في القراءات و اعتبارها. و التاسعة في نزول القرآن الدفعيّ و التدريجيّ. و العاشرة في شفاعة القرآن و ثواب تلاوته و حفظه. و الحادية عشرة في التلاوة و آدابها. و الثانية عشرة في بيان مصطلحات تفسيرية اعتمدها المؤلّف في الكتارة و آدابها. و الثانية عشرة في بيان مصطلحات تفسيرية

و هذا التفسير \_علَى جَملته\_من نفائس التفاسير الجامعة لجُلَّ المرويّات عن أنــمّة أهل البيت إن تفسيراً أو تأويلاً. و إن كان فيه بعض الخلط بين الغثّ و السمين. أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٨٣

منهجه في التفسير

يعتمد اللغة أوّلاً، ثمّ الأعاريب أحياناً، و بعد ذلك يتعرّض للمأثور من روايات أهل البيت للمي<sup>(1</sup>)، معتمداً على تفسير القمّيّ و العيّاشيّ، و غيرها من كتب الحديث المعروفة. لكنّه لا يتحرّى الصحّة في النقل، و يتخلّى بنفسه لمجرّد ذكر مصدر الحديث، الأمر الذي يؤخذ عليه؛ حيث في بعض الأحيان نراه يذكر الحديث، وكان ظاهره الاعتماد عليه، ممّا يوجب إغراء الجاهل، فيظنّه تفسيراً قطعيّاً للآية الكريمة، و فيه من الإسرائيليّات والروايات الضعاف الشيء الكثير.

و له في بعض الأحيان بيانات عرفانيّة قد تشبه تأويلات غير متلائمة مع ظاهر النصّ، بل و مع دليل العقل و الفطرة.

مثلاً نراء عندما يذكر قصّة هاروت و ماروت \_ حسب الروايات الإسرائيليّة ـ و تبعاً لما ذكره البيضاويّ في تفسيره: أنّهما شريا الغمر و سجدا للصنم و زنيا، نراء يُؤوّل ذلك تأويلاً غريباً، يقول: لعلّ المراد بالملكين! الروح و القلب، فإنّهما من العالم الروحانيّ، أُهبطا إلى العالم الجسمانيّ، لإقامة الحقّ، فاقتتنا يزهر العياة الدنيا، و وقعا في شبكة الشهوة، فشربا خمر الففلة، و عبدا صنم الهوى، و قتلا عقلهما الناصح لهما، بمنع تغذيته بالعلم و التقوى، و محو أثر نصحه عن أنفسهما، و تهيّتا للزنى يبغي الدنيا الدفيّة التي تلي تسريية النشساط و الطرب فيها الكوكب المستى بزهرة، فهربت الدنيا منهما و فاتتهما، لمّا كان من عاداتها أن تهرب من طالبيها؛ لأنها متاع الغرور، و بقي إشراق حسنها في موضع مرتفع؛ يسحيث لا تنالها أيدي طلّابها، ما دامت الزهرة باقية في السماء. و حملهما حبها في قلبهما إلى أن وضعا طرائق من السحر، و هو ما لطف مأخذه و دق، فعُيَّرا للتخلّص منهما، فاختارا بعد التنبّه و عود العقل إليهما أهون العذاتين، ثمّ رُفعا إلى البرزخ مُعذّين، و رأسهما بحدً إلى أسفل، إلى يوم القيامة.

١. تغيير الصافي، ج١، ص ١٣٠، ذيل الآية ١٠٣ من سورة البقرة.

٢٨٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

و لقد كان الأجدر به \_و هو الفقيه النابه المحقّق\_أن ينبذ تلكم الروايات الإسرائيليّة المشوّهة، حتّى و لو كانت بصورة الرواية عن أهل البيت افتراءً عليهم، كان الأجدر به أن يتركها دون ارتكاب التأويل.

#### \* \* \*

أمًا تفسير الأوسط الأصفى فهو منتقاة من تفسيره الكبير الصافي و ملخّص فيه بإيجاز و إيفاء. و قد احتوى على أمّهات المسائل التفسيريّة في أوفى بيان الأمر الذي ينبؤك عن قدرة المؤلّف في التأدية و البيان، و الجمع بين الرواية و الدراية و الوصول إلى الهـدف الأقصى في أقرب مسير و أقصر خطوات ممكنة.

و على الجملة فهذا التفسير يعدّ من أجمل التفاسير الموجزة و أوفاها بحقيقة المراد.

# و التفسير الوجيز المصنّى هو خلاصة الخلاصات، الموفية بأقصى المرادات في أقصر خطى و أقرب المسافات. و هو تفسير جدّ جميل، يصلح رفيقاً في الحـلّ و التـرحـال و شفيقاً في جميع الأحوال.. فله هرّ مؤلّقه من علّامة خبير و فهّامة بصير..

و التفاسير الثلاثة محظيّة بالطبع و النشر و تداولتها المحقّقون العــلماء فــي حــفاوة وتبجيل في كِلّ الأصقاع و البلدان..

#### ٢٥. تفسير البحرانيّ (البرهان)

هو السيّد هاشم بن سليمان بن إسماعيل الحسينيّ البحرانيّ الكتكانيّ. و هي قرية من قرى توبلى من أعمال البحرين توفّي سنة (١١٠٧ هـ). كان من المحدّثين الأفاضل متتبّعاً للأخبار جمّاعاً للأحاديث، من غير أن يتكلّم فيها بجرح أو تعديل، أو تأويل ما يخالف العقل أو النقل الصريح، كما هو دأب أكثر الأخباريّين المتطرّفين.

و في تفسيره هذا يعتمد كتباً لا اعتبار بـها أمـثال: التـفسير المـنسّوب إلى الإمـام العسكريّ ﷺ الذي هو من صنع أبي يعقوب يوسف بن محمّد بن زياد، و أبي الحسن عليّ . أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٨٥

ابن محمّد بـن سـيّار، الأسـترآبـاديّين و لم يُـعلم وجـه انـتسابه إلى الإمـام الحسـن العسكريَّ ﷺ و التفسير المنسوب إلى عليّ بن إبراهيم بن هاشم القمّيّ و هو مـن صـنع أبي الفضل العبّاس بن محمّد العلويّ، و نسب إلى القمّيّ من غير وجـه وجـيه و كـتاب الاحتجاج المنسوب إلى الطبرسيّ و لم يعرف لحدّ الآن و كتاب صليم بن قيس الهـلالي، المدسوس فيه، و غير ذلك من كتب لا اعتبار فيها، فضلاً عن ضعف الإسناد أو الإرسال في أكثر الأحاديث التي ينقلها من هذه الكتب.

و ممّا يؤخذ على هذا التفسير أنّه يُسند القول في التفسير إلى الإمام المعصوم، إسناداً رأساً، في حين أنّه وجده في كتاب منسوب إليه صرفاً، مثلاً يقول: قال الإمام أبو محمّد العسكريّ في تفسير الآية كذا و كذا، الأمر الذي ترفضه شريعة الاحتياط في الدين <sup>(</sup>.

و هذا التفسير غير جامع للآيات، و إنّما تعرّض لآيات جاء في ذيلها حديث، و لو في شطر كلمة. و من ثمّ فهو تفسير غير كامل، فضلاً عن ضعف الأسانيد و إرسالها، و وهن غالبيّة الكتب التي اعتمدها، كما هو خال عن أيّ تسرجيح أو تأويسل، عـند مـختلف الروايات، و لدى تعارض بعضها مع بعض بي من من من

منهجه في التفسير

بدأ المؤلّف بمقدّمة يذكر فيها فضل العلم و المتعلّم، و فضل القرآن، و حديث الثقلين، و النهي عن تفسير القرآن بالرأي، و إنّ للقرآن ظاهراً و باطناً، و أنّه مشتمل على أقسام من الكلام، و ما إلى ذلك.

و يبدأ التفسير بعد المقدّمات بمطلع جاء في مقدّمة التفسير المنسوب إلى عليّ بـن إبراهيم القمّيّ، من ذكر أنواع الآيات و صنوفها، حسبما جاء في التفسير المـنسوب إلى محمّد بن إبراهيم النعمانيّ، و هي رسالة مجهولة النسب لم يُعرف مؤلّفها لحدّ الآن. و بعد ذلك يرد في تفسير الآيات حسب ترتيب السور فيذكر الآية أوّلاً ثمّ يعقّبها بما

١. راجع ـ مثلاً ـ الجزء الأوّل، ص٢٣، ٧٩، ٧٧ و ٩١ و هو كثير منتشر في الكتاب.

٧٨٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) -

ورد في شأنها من حديث مأثور عن أحد الأئمّة المعصومين، من غير مـلاحظة ضـعف السند أو قوّته، أو صحّة المتن أو سقمه.

نعم، لا يعني ذلك أنَّ الكتاب ساقط كلَّه، بل فيه من الأحاديث الغرر و الكلمات الدرر. الصادرة عن أهل بيت الهدى و مصابيح الدجى، ما يُروي الغليل و يشفي العليل. و الكتاب بحاجة إلى تمحيص و نقد و تحقيق، ليمتاز سليمه عن السقيم، و الصحيح المقبول عن الضعيف الموهون.

فالكتاب بمجموعته موسوعة فريدة، جمعت في طيّها الآثار الكريمة التي زخرت بها ينابيع العلم و الهدى، يجدها الباحث اللبيب عند البحث و التنقيب، في هذا التأليف الذي جمع بين الغثّ و السمين.

#### ٢٦. تفسير الحويزيّ (نور الثقلين)

تأليف عبد عليّ بن جمعة العروسيّ الحويزيّ، من محدّثي القرن الحادي عشر، المتوفَّى سنة (١١١٢ هـ). كان على مشرب الأخباريّة، كان محدّثاً فقيهاً، و شاعراً أديباً جامعاً. سكن شيراز و حدّث بها، و تتلمد على يديه جماعة، منهم السيّد نعمة الله الجزائريّ، و غيره.

إنّه جمع ما عثر عليه من روايات معزوّة إلى أئمّة أهل البيت ﷺ ممّا يـرتبط نـحو ارتباط بآي الذكر الحكيم، تفسيراً أو تأويلاً، أو استشهاداً أو تأييداً. و في الأغـلب لا مساس ذاتيّاً للحديث مع الآية في صلب مفهومها أو دلالتها، و إنّما تعرّض لها بالعرض لغرض الاستشهاد، و نحو ذلك، هذا فضلاً عن ضـعف الأسـانيد أو إرسـالها إلّا القـليل المنقول من المجامع الحديثيّة المعتبرة.

و هو لا يستوعب جمع آي القرآن، كما أنَّه لا يذكر النصّ القرآنيّ، سوى سرده للروايات تباعاً، حسب ترتيب الآيات و السور. و لا يتعرّض لنقد الروايات و لا علاج معارضاتها. يقول المؤلّف في المقدّمة: «و أمّا ما نقلت ممّا ظاهره يخالف لإجماع الطائفة فلم أقصد اً أهمَّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٨٧

به بيان اعتقاد و لا عمل، و إنّما أوردته ليعلم الناظر المطّلع كيف نقل و عمّن نقل، ليطلب له من التوجيه ما يخرجه من ذلك، مع أنّي لم أخل موضعاً من تلك المواضع عن نسقل ما يضادّه، و يكون عليه المعوّل في الكشف و الإبداء»<sup>(</sup>.

و بذلك يتخلّص بنفسه عن مأزق تبعات ما أورد. في كتابه من مناقضات و مخالفات صريحة، مع أسس قواعد المذهب الحنيف، و يوكل النظر و التحقيق في ذلك إلى عاتق القارئ.

و نحن نرى أنّه قصّر في ذلك؛ إذ كان من وظيفته الإعلام و البيان لمواضع الإبـهام والإجمال،كما فعله المجلسيّ العظيم في بحار أنواره؛ إذ رُبَّ روايةٍ أوهنت من شأن الدين فلا ينبغي السكوت عليها و المرور عليها مرور الكرام، ممّا فيه إغراء الجاهلين أحـياناً، أو ضعضعة عقيدة بالنسبة إلى مقام أئمّة أهل البيت للمَثِلُا فلم يكن ينبغي نقل الرواية و تركها على عواهنها، الأمر الذي أوجب مشاكل في عقائد المسلمين.

من ذلك أنّه يذكر في ذيل قوله تعالى: فإنَّ الله لا يَستَحيي أَن يَضعِرِبَ مَثَلًا ما بَعوضَةً قَمَّا فَوقَها﴾ ` رواية مشوّهة مـوهونة، و يَستَسبِه إلى الإصام الصـادق للله: «فـالبعوضة: أمـير المؤمنين، و ما فوقها: رسول الله» `.

كما أنّه ينقل أخباراً مشتملة على الغلوّ و الوهن بشأن الأئمّة. و يسترسل فسي نـقل الإسرائيليّات و الموضوعات كما في قصّة هاروت و ماروت، و أنّ الزهرة كانت امسرأة فمسخت، و أنّ الملكين زنيا بها. و نحو ذلك من الأسـاطير الإسسرائـيليّة و الأكـاذيب الفاضحة <sup>3</sup>، ملأ بها كتابه، و شحنه شحناً بلا هوادة.

**منهجه في التفسير** نعم، إنّه يسرد الروايات سرداً تباعاً من غير هوادة، يذكر الرواية تلو الأخرى أيّاً كان

١. نور التقلين (المقدّمة)، ج١، ص٢.
 ٢٠. البقرة (٢): ٢٦.
 ٣٠. نور التقلين، ج١، ص٢٢- ٢٦.
 ٢٠. نور التقلين، ج١، ص٢٢- ٢٦.

٧٨٨ / التفسير و المفسّرون (ج ٢)

نمطها، و في أيّ بُنية كانت صيغتها، إنّما يذكرها لأنّها رواية تعرّضت لجانب من جوانب الآية بأيّ أشكال التعرّض.

مثلاً في سورة النساء يبدأ بذكر ثواب قراءتها، فيذكر رواية مرسلة عن النبي الله منلاً في سورة النساء يبدأ بذكر ثواب قراءتها، فيذكر رواية مرسلة عن النبي الله أنّ من قرأها فكانَما تصدّق على كلّ من ورث ميراثاً، و لعلّ المناسبة أنّ السورة تعرّضت لأحكام المواريث، ثمّ يأتي لتفسير قوله تعالى: ﴿يا أَيّهَا النّاسُ اتّقوا رَبّكُمُ الّذي خَلَقَكُم مِن نُفسٍ واحِدَةٍ» ( فيذكر رواية: أنّهم قرابة الرسول و سيّدهم أمير المؤمنين، أُمروا بمودّتهم فخالفوا ما أُمروا به. لم نعرف وجه المناسبة بين هذا الكلام و الآية الكريمة.

ثمّ يروي: أنّ حوّاء إنّما سمّيت حوّاء؛ لأنّها خلقت من حيّ. فلو صحّ، لكان الأولى أن يقال لها: حيّاً. و هكذا يروي أنّ المرأة سمّيت بذلك؛ لأنّها مخلوقة من المرء، أي الرجل، لانّها خلقت من ضلع آدم. ثمّ يناقض ذلك بذكر رواية تنفي أن تكون خُلقت من ضلع آدم، بل إنّها خُلقت من فاضل طينته

في حين أنَّ الصحيح في فهم الآية: أنَّ حوَّاء خُلقت من جنس آدم ليسكن إليها، كما في قوله تعالى: ﴿خَلَقَ لَكُم مِنَ أَنْفُسِكُم أَزْ وَإِجاً لِتَسَكُنُوا إِلَيها» .

و يذكر: أنّ النساء إنّما سُمّين نساء: لانّ آدم أنس بحوّاء، فلو كان كذلك لكان الأولى أن يقال لهنّ: «أُنّساء».

و يتعرّض بعد ذلك لكيفيّة تزاوج وِلْد آدم، و ينفي أن يكون قد تزوّج الذكر من كلّ بطن مع الأنثى من بطن آخر؛ لأنّ ذلك مستنكر حتّى عند البهائم. و بلغه أنّ بهيمة تنكّرت له أُخته فنزا عليها، فلمّا كشف عنها أنّها أُختها قطع غُرموله آ بأسنانه و خرّ ميّتاً.

و هكذا يذكر الروايات تباعاً من غير نظر في الأسناد و المتون، و لا مقارنتها مع أصول المذهب أو دلالة العقول.

و نحن نجلٍّ مقام الأئمَّة المعصومين عن الإفادة بمثل هذه التافهات الصبيانيَّة، التي

۲. الروم (۳۰): ۲۱.

۱. النساء (٤): ۱.

٣. الغرمول: الذَّكّر.

- أهمّ كتب التفسير بالماثور / ٧٨٩

تحطَّ من مقامهم الرفيع، فضلاً عن منافاتها مع رفعة شأن القرآن الكريم. نعم، قد يوجد خلال هذه التافهات بعض الكلام المتين؛ إذ قد يوجد في الأسقاط ما لا يوجد في الأسفاط، لكنَّه من خلط السليم بالسقيم، الذي يتحاشاه أئمّة أهل البيت للمَّكْلُ

### ٢٧. تفسير المشهديّ (كنز الدقائق و بحر الغرائب)

للميرزا<sup>( م</sup>حمّد بن محمّد رضا بن إسماعيل بـن جـمال الديـن القـمّيّ المَـعروف بالمشهديّ؛ لأنه نشأ بمشهد الإمام عليّ بن موسى الرضائظ. و تتلمدَ على يد المـولى محسن الفيض الكاشانيّ، و سار على منهجه في التفسير. كان فاضلاً أديباً جامعاً، و محدّثاً فقيهاً عَلَماً القرن الثاني عشر، توفّي حدود سنة (١١٢٥ هـ).

و تفسير، هذا هو حصيلة ما سبقه من أمّهات تفاسير أصحابنا الإماميّة، جمع فيد لباب البيان و عباب التعبير أينما وجده، طيّ الكتب و التآليف السابقة عليه. فقد اختار حسن تعبير أبي سعيد الشيرازيّ البيضاويّ كما فعله استاذه و شيخه المقدّم المولى الفيض الكاشانيّ من قبل كما انتخب من أسلوب الطبرسيّ في المجمع ترتيبه و تبويبه، مضيفاً إليه ما استحسنه من كشّاف الزمخشريّ و حواشي العلّامة الشيخ البهائيّ، فصار تأليفه مجموعة من خير الأقوال و أحسن الآثار كما صرّح هو في مقدّمة تفسيره، و حسبما جاء في تقريظ العلّامة المجلسيّ، و المحقّق الخوانساريّ على الكتاب.

قال السيّد الأمين: وجدنا من كتاب كنز الدقانق مجلّداً كبيراً مخطوطاً و عملى ظهر النسخة تقريظ بخطّ آقا جمال الدين الخوانساريّ قال فيه: أمّا بعد، فقد أيّـد الله تـعالى بفضله الكامل، جناب المولى العالم العارف الألمعيّ الفـاضل، مجمع فـظائل الشـيم، جامع جوامع العلوم و الحكم، عالم معالم التـنزيل و أنـواره، عـارف مـعارف التأويـل وأسراره، حلّال كلّ شبهة عارضة، كشّاف كلّ مسألة دقيقة غامضة، الذي أحرق بشواظ طبعه الوقّاد شوك الشكوك و الشبهات، و نقد بلحاظ ذهنه النقّاد نقود الأحكام الشرعيّة

٧٩٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

المستفادة من الآيات و الروايات، أعني المكرّم بكرامة الله الأحد الصمد، مولانا ميرزا محمّد، أعانه الله في كلّ باب، و أثابه جزيل الثواب، إذ وفّقه الله لتأليف هذا الكتاب الكريم في تفسير القرآن، و جمعه من التفاسير المعتبرة، و سائر كتب الأخبار المشتهرة، فهو كاسمه كنز الدقائق و بحر الغرائب الذي يصادف بغوص النظر قيه أصداف درر الحقائق، فنع الله به الطالبين، و جعله ذخراً لمؤلّفه الفاضل يوم الدين. و أنا العبد المفتقر إلى عفو ربّه الباري، جمال الدين محمّد بن حسين الخوانساري، أعانهما الله تعالى يوم الحساب، و أوتيا فيه بيمينهما الكتاب. و قد كتب ذلك في شهر محرّم الحرام من شهور سنة ١١٠٧ ه.

وكتب المجلسيّ عليه أيضاً بعد البسملة ما صورته .: لله درّ المولى الأولى الفاضل الكامل المحقّق المدقّق البدل النحرين، كشّاف دقائق المعاني بفكره الشاقب، و مخرج جواهر الحقائق برأيه الصائب أعني الغبير الأسعد الأرشد مولانا ميرزا محمّد، مؤلّف هذا التفسير، لا زال مؤيّداً بتأييدات الربّ القدير. فلقد أحسن و أتقن، و أفاد و أجاد فسّر الآيات البيّنات بالآثار المرويّة عن الأنقة الأطياب، فامتاز من القشر اللباب، و جمع بين السنّة و الكتاب، و بذل جهده في استخراج ما تعلّق بذلك من الأخبار، و ضمّ إليها لطائف المعاني و الأسرار، جزاه الله عن الإيمان و أهله خير جزاء المحسنين، و حشره مع الأئمّة الطاهرين صلوات الله عليهم أجمعين. كتب بيمناه الوازرة الدائرة أفقر العباد إلى عفو ربّه الغنيّ محمّد باقر بن محمّد تقيّ، أوتيا كتابهما بيمناهما، و حوسبا حساباً يسيراً، في يوم عيد الغدير العبارك من سنة ألف و مائة و اثنتين، و الحمد لله أولاً و آخراً، و الصلاة على سيّد المرسلين محمّد و عترته الأكرمين الأطهرين .

و من هذين التقريظين من هذين العلمين تعرف قيمة هذا التفسير و محلّه الأرقى من التحقيق و الجمع و التدقيق. كما يبدو منهما جلالة مؤلّفه و مكانته السـامية مـن العـلم

العبان الشيعة، ج ٩، ص٤٠٨، ط دار التعارف، بيروت.

أهمَ كتب التفسير بالمأثور / ٧٩١

و الأدب و الفضيلة. و الأمر كذلك بعد مراجعة التفسير نفسه فإنّه لله و إن جهد في مراجعة أمّهات كتب التفسير و الحديث مضافاً إلى الأدب و البيان، لكنّه بفضل تضلّعه في فنون الأدب و اللغة و الفقه و التفسير و الحديث و الكلام و الحكمة المتعالية نراه قد أخذ و لكن أخذ تحقيق، و نقل و لكن نقل تمحيص، مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ألّذينَ يَستَمِعونَ القَولَ فَيَتَّبِعونَ أَحسَنَهُ﴾ أو هذا هو عين التحقيق و ليس تقليداً مقيتاً كما زعم.

و عليه فبحقّ أقول: إنّ هذا التفسير جامع كامل و كاف شاف، يغني عناء مراجعة كثير من التفاسير المعتبرة بعد هذا الغناء و الكفاية، فلله درّ مـؤلّفه و جـزاه الله عــن الإســلام و القرآن خير جزاء.

و إليك ما ذكره العلّامة المتتبّع الشيخ آغا بزرگ الطهرانيّ بشأن هذا التفسير، قال: و هذا التفسير مقصور على ما ورد عن أهل البيت لليّلا نظير تفسير نور الثقلين لكنّه أحسن منه بجهات: لذكره الأسانيد و بيان ربط الآيات و ذكر الإعراب، و كأنّه مقتبس مـنه لكـنّه بزيادات فصار أكبر حجماً. و قد يتكلّم بما هو مخالف لما في نور الثقلين <sup>1</sup>.

و قال المحقّق النوريّ: هو من أحسَن التفاسير وأجمعها و أتمّها. و هو أنفع من المصافي و نور الثقلين".

و ذلك لأنّ هذا التفسير قد جمع بين الرواية و الدراية، أمّا الرواية فأتقنها، و أمّا الدراية فحقّقها بدقّة نظر و حدّة بصر، و بذلك قد امتاز على سائر التفاسير الأثريّة التسي كمانت دارجة لذلك العهد.. فجاء أدقّ التفاسير الأثريّة رواية و أعمقها دراية.

و بحقّ ـكما لم يسبقه نظير\_لم يلحقه بديل، فيما وصلنا من تفاسير معتمدة على النقل و العقل معاً.. و قد ضمّ إليهما مباحث أدبيّة و أخرى كلاميّة و أحياناً عرفانيّة، و لكن من النمط الأعلى..

و من ثمَّ فقد فاق الجميع و حاز القدح المعلَّىٰ في ذلك المضمار الرهيب.

٢. الذريعة لآغا بزرگ الطهرانيّ، ج١٨، ص١٥٢.

- ۱. الزمر (۳۹): ۱۸.
- ٣. الفيض القدسيّ للمحقّق النوريّ، ص ١٠٠.

۲۹۲ / التفسير و المفسرون (ج۲) \_\_\_\_\_

**و الخلاصة**: كان لهذا التفسير مكانته في الجمع بين الرواية و الدراية، و إعطاء صورة واضحة للتفسير عند الإماميّة، و يشتمل على ما في كتب التفسير من اللغة و الإعـراب و البيان، بشكل موجز رائع

فهو تفسير جامع شامل لجوانب عدَّة من الكلام، حول تفسير آي القرآن، الأمر الذي جعله فذَّاً في بابه، و فرداً في أسلوبه، و ممتازاً على تفاسير جاءت إلى عرصة الوجود، ذلك العهد.

\* \* \*

أمًا موقفه من الإسرائيليّات و الموضوعات فهو موضع الردّ و الاجتناب عنها، دون ذكر التفصيل، مثلاً يذكر في قصّة هاروت و ماروت ما يفنّدها؛ حيث يقول: و ما روي أنّهما مُثلا بشرين و ركب فيهما الشهوة... فمحكيّ عن اليهود.

و أمّا موضعه من مسألة التحريف فموضع مُشرِّف، وقف صموداً مدافعاً عن قـدسيّة القرآن الكريم، و رفض احتمال كلَّ تحريف فيه، سواء بزيادة أم بـنقيصة أم بـغير ذلك، رفضاً باتًا \_على خلاف ما سلكه الحشويّة و الأخباريّون في هذا المجال\_فوقف وقفته الحازمة تبعاً للمحقّقين من علماء الطائفة الأعلام..

قال \_ذيل الآية ٩ من سورة الحجر\_: قوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذَّكرَ» ردَّ لإنكارهم واستهزائهم. و لذلك أكّده من وجوه و قرّره بقوله: ﴿وَ إِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ» أي من التحريف والزيادة و النقص، بأن جعلناه معجزاً مبايناً لكلام البشر، بحيث لا يخفى تغيير نظمه على أهل اللسان، أو نفى تطرّق الخلل إليه، في الدوام بضمان الحفظ له، كما نفى أن يطعن فيه بأنّه المنزل له..<sup>(</sup>.

و الكتاب أخرج إلى الطباعة، بعد أن مرّ عليه عهد طويل كان تابعاً في زاوية الخمول. فكانت طبعاته جيّدة لولا اختلاف النسخ، و يرجى رفعه بعد حين إن شاء الله تعالى.

کنز الدقائق، ج٥، ص٢٢٨، ط جامعة المدرّسين.

أهمَ كتب التفسير بالمأثور / ٧٩٣

۲۸. تفسير شُبَّر (الكبير و الوسيط و الوجيز)

هو الشريف السيّد عبد الله بن محمّد رضا العلويّ الحسينيّ من آل شبّر (أسرة علويّة يتّصل نسبها بالإمام زين العابدين عليّ بن الحسين للله من أعرق الأسر العراقيّة) أسرة علميّة مشتهرة بالعلم و الفضيلة <sup>(</sup>. ولد في النجف الأشرف سنة (١٨٨ ه.) و انتقل بصحبة والده إلى بلدة الكاظميّين وكان بها حتّى وافته المنيّة سنة (١٢٤ ه.). كان من مشاهير العلماء الذين لهم الصيت الذائع في الفنون الإسلاميّة، فهو إلى جنب فقاهته التي هي الأصل في ثقافته، معروف بالتبحّر في التفسير و الحديث و الكلام و غيرها. و له في كلّ هذه المناحي مؤلّفات شائعة هي في الطبعة من مؤلّفات مشاهير العلماء. له كتاب جامع الأصل في ثقافته، معروف بالتبحّر في التفسير و الحديث و الكلام و غيرها. و له في كلّ المعارف و الأحكام، ما يوازي كتاب بحار الأثوار للمجلسيّ العلماء. له كتاب جامع الأمول في حلّ مشكلات الأخبار، جاء فيه من درر الأفكار و غرر الأنظار، ما يكنسف التقاب عن وجه كثير من خبيئات الآثان، في هو تصنيف جيّد لطيف قلّما يوجد نظيره في مصنَّفات الأصحاب. و غيرهما من آثار علميّة حينة جميلة إلى حدّ بعيد. مصنَّفات الأصحاب. و غيرهما من آثار علميّة حينه من و الوجيز.

\* \* \*

أمَّا التفسير الكبير فهو المعروف بصفوة التفاسير، لا يـزال مـخطوطاً، فـي مـجلَّدين كبيرين، يوجد المجلَّد الأوَّل منه في خزانة المخطوطات فـي مكـتبة المـرعشيّ بـقم، و المجلَّد الثاني في مكتبة المجلس بطهران..

هذا التفسير يشتمل على مقدّمة في ١٦ فصلاً بحث فيها المؤلّف عن مناحي مختلفة من شؤون القرآن الكريم، و هي بنفسها رسالة كبيرة جامعة لشتات علوم القرآن. و التفسير

د حكذا قرّظهم السماويّ في منظومته:
 و أسسرة لتُسبير التسبريف
 و جامع التستات بالتصنيف
 من كلّ فرد فناضل قـد جمعا
 إلى عسلومه التسفى و الورعا
 ٢. تنوف على الستّين أثراً في مختلف المعارف و العلوم. (مقدّة المصابح)

۲۹٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ۔

كتب بصورة مزج \_و هكذا في تفسيريد الآخرين. و لعلّه أسهل فهماً إلى معاني الآيات. و الذي يمتاز به مؤلّفنا في جميع تآليفه، جودة ذوقه و حسن قريحته في كلّ ما يكتب، فقهاً كان أو تفسيراً أو الكلام أو شرحاً للأحاديث. فهو في كلّ ذلك جيّد التصنيف جميل التأليف، بحيث لا يملّ القارئ الأريب و لا يسأمه المطالع الأديب.. و مـن ثـمّ احـتفل العلماء و الأدباء و سائر الأصناف بكتب علّامتنا السيّد شبَّر الله

و هذا التفسير معتمد على الأثر و مشبع بالنقد و النظر، جمعاً بين الرواية \_في إتقان\_ والدراية \_في إحكام\_..

#### \* \* \*

و التفسير الوسيط الجوهر الشمين في تغسير الكتاب المبين كتب على نـمط التـفسير الكبير في حجم أقلّ، مع مقدّمة وجيزة موفية يقول فيها: «إنّي بعد مـا صـرفت عـمري وأفنيت دهري بفضل الله و منّه و توفيقه... اشتدّ شوقي إلى تفسير الكتاب المجيد.. و كان يمنعني من ذلك قصور الباع و قلّة الاطّلاع في هذه الصناعة.. فرأيت بعد أن استخرت الله سبحانه، أن أحرّر تفسيراً يشير إلى جملة من النكات اللطيفة و المعانى، و تصحيح القراءة و المباني، و يشتمل على جملة من الأخبار و الآثار المرويّة عن النبيّ و آله الأطهار...»<sup>1</sup>.

و قد اعتمد في تفسيره هذا في بيان اللغة و المعاني على البيضاويّ نقلاً بالنصّ، مع توضيح و شرح، مدعماً بنقل أحاديث أهل البيتﷺ مع رعاية الاختصار و الاقتصار على حلّ مشكلات الآثار..

و في النقل اعتمد كثيراً على القمّيّ و المجلسيّ في البحار.. و لم يسرف في النقل إلّا على قدر الحاجة و اقتضاء الضرورة..

**و الخلاصة**: إنّ تفسير ال**جوهر الثمين يعدَّ من التفاسير المعتمدة لدى العلماء، بما حبي** من الدقَّة و الإيجاز و الإيفاء، مع الإحاطة بجوانب الكلام في رعاية بالغة. و قد طبع طبعة

١. الجوهر الثنين، ج١، ص٤٨.

. أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٩٥

أنيقة و تداوله أهل التحقيق و التدقيق برحابة.. و طبع في ستّ مجلّدات فسي الكـويت (مكتبة الألفين) سنة ١٤٠٧ ه. / ١٩٨٦ م. قدّم له السيّد محمّد بحر العلوم.

\* \* 4

و التفسير الوجيز قد حبي بحفاوة منذ عهد قديم.. فقد احتفلت به المجامع العلميّة في شتّى البلاد، لو جازته و كفاءته في الإيفاء بمعاني كلام الله في أقصر بيان و أحسن تبيان.. قال الأستاذ حامد حفنيّ: و أمّا وجه هذا الحسن الذي نعنيه، فإنّه يدور حول منهج المفسّر، حيث جمع في تفسيره بين الدقّة في أداء المعنى، و الإيجاز في إرسال العبارة و تحريرها في غاية الدقّة. و لا زلنا نسمع في مجالس العلم ـحتّى اليوم- إطراء العلماء بشأن تغسير الجلالين.. و إذا كنّا نؤيّدهم في هذا الحكم فإنّ تفسير العلّامة السيّد شُـبَّر، قياساً على المنهج الذي سلكه: يعتبر للمنتهين و المبتدئين، أمّا عن كونه للمنتهين، فلاّته غاية في التركيز و الإيجاز و الحرص على إيراد مصطلحات علم التفسير.

و أمّا عن كونه للمبتدئين، فلانّه جاء في أسلوب سهل ميسَّر، يجمع بين منهج التبسيط و منهج التعليل، و لا يكاد يجد النّائِشي و العَبَّدي مشقّة في الوقوف على معنى الآيات لما فيه من الوضوح و البيان..

و المؤلَّف أشار في المقدِّمة إلى كرامة بيت النـبوّة و أصـالة مـعدنهم فـي المـعارف الأخرويّة و الدنيويّة، و أنَّه استقى من نورهم جواهر تفسيره.. و نحن نتصفَح هذا التفسير نلحظ بعين الفاحص المدقّق أنَّ المفسّر لله وفّى بما وعد، و أسند جواهر تفسيره و جيّد آرائه إلى معينه الأصليّ من علوم الأئمّة الاثنى عشر..<sup>(</sup>

### ٢٩. فتح القدير للشوكانيّ الزيديّ

َ هو للعلّامة محمّد بن عليّ بن عبد الله الشوكانيّ الإمام الزيديّ (١١٧٣ــ١٢٥٠ هـ). ولد في بلدة هجرة شوكان و نشأ في صنعاء اليمن. تربّى في حجر أبيه برعاية فائقة، و أخذ

١. تقدمة التفسير للدكتور حامد حفني أستاذ الأدب العربي بكلية الألسن بالقاهرة.

٧٩٦ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ــ

في طلب العلم و السماع من العلماء الأعلام، و قد شُغف بمطالعة كتب التاريخ و مجاميع الأدب، و سار على هذه الطريقة ما بين مطالعة و حفظ، و ما بين سماع و تلقَّ، إلى أن صار إماماً يُعوَّل عليه و رأساً يُرحل إليه. و قد خلَف آتاراً نافعة أهمّها: نيل الأرطار في شرح منتعى الأخبار، و هذا الكتاب (فتح القدير) في التفسير، و قد جمع فيه بين الرواية و الدراية، و أصبح مرجعاً من مراجع التفسير و أصلاً من أصوله، و طار صيته عند العلماء. فقد توسّع في باب الرواية، كما أجاد في باب الدراية.. و قد اعتمد في تنفسيره على أبسي جعفر النحاس و ابن عطيّة الدمشقيّ و ابن عطيّة الأندلسيّ و القرطبيّ و الزمخشريّ و غيرهم من أعيان المفسّرين.

قال في المقدّمة: فهذا التفسير و إن كبر حجمه، فقد كثر علمه، و اشتمل على ما فسي كتب التفسير من بدائع فوائد، مع زوائد فرائد و قواعد شوارد.. فكان لبّ اللباب و ذخيرة الطلّاب..

و هذا التفسير يعتمد على الأثر ويعقبه ألحياناً بالنقد و النظر، و هو في ذلك متأرجح بين المذاهب في الأصول والقروع، فتارة يعيل مع أهل الظاهر، فيأخذ من ظواهر التعابير حجّة قاطعة و يرفض آراء المعتزلة..كما في مسألة الرؤية و العرش و الكرسيّ و الاستواء و ما شابه. فهو في ذلك سلفيّ بحت<sup>1</sup>.

و أخرى يقف من طريقة الجمهور موقف المعارض، فنراه في مسألة التوسّل بالأنبياء والأولياء يقف موقف المعارضة، و يفيض في الإنكار على من يـفعل ذلك، بـحجّة أنّ الأنبياء هم أنفسهم لا يملكون لأنفسهم نفعاً و لا ضرّاً، فكيف التوسّل بـهم فـي بـؤس أو ضرّ؟! أو هكذا يرفض التقليد بتاتاً و يؤكّد على لزوم مراجعة الكتاب و السنّة، و نبذ مذاهب الفقهاء.. يقول في ذلك: فدعواكتباًكتبها لكم الأموات من أسلافكم و استبدلوا بها كتاب الله و أقوال إمامكم محمّد بن عبد الله..

> ۱. راجع: فتح القدير، ج۱، ص۷۷ و ۲٤٤ و ج۲، ص۱۹٦ و ۲۰۱ و ج۳، ص۳۸ و ج٤ ص٤٥٤. ۲. المصدر نفسه، ج۱، ص٣٦٥ و ج۲، ص٤٢٩.

. أهمّ كتب التفسير بالمأثور / ٧٩٧

دعوا كلّ قول عند قول محمّد فما آمِنُ في دينه كمخاطر و قد أثار ذلك ضجّة في المنطقة فبين معارض و مؤالف، و قد أنكر عليه بعض العلماء. و ثالثه يقف موقف المحايد، لا إلى هؤلاء، و لا إلى هؤلاء. كما في مسألة خلق القرآن، فلم يرض موقف أهل السنّة و لا موقف المعتزلة، و رضى أن يكون محايداً في هـذه المسألة فلم يجزم فيها برأى، و راح ينحى باللائمة عـلى من يـقطع بأنّ القـرآن قـديم أو مخلوق <sup>7</sup>.

و أمّا موقفه من آيات الولاية (النازلة بشأن أهل البيتﷺ) فموقف رصين، يـذكر عندها الروايات الواردة بشأن نزولها و تأويلها، و إن كان يتركها و دراية القرّاء و فهمهم عنها..<sup>٣</sup>

و بالجملة فهذا التفسير يعطي حرّيّة مؤلّفه حرّيّة واسعة، خوّلت له أن يسخّر من عقول العامّة و أن يهزأ من تعاليم أصحاب المذاهب في الأصول و الفروع.. قال الذهبيّ: و أحسب أنّ الرجل قد دخله شيء من الغرور العلميّ، قراح يوجّه لومه لهؤلاء و هؤلاء، و ليته وقف منهم جميعاً موقف الحاكم النؤية و الثاقد العفّ ... و عملي الجملة ف الكتاب له قسيمته و مكانته في عالم التفسير.. و الكمال لله الواحد القهّار..

و قد طبع الكتاب في خمس مجلّدات طبعة أنيقة. كانت الطبعة الأولى سنة ١٤١٣ هـ.، القاهرة دار الحديث.

٣٠. تفسير **البرغانيّ (بحر العرفان)** للمولى صالح بن آغا محمّد البـرغانيّ القـزوينيّ الحـائريّ المـتوفَّى حـدود سـنة (١٢٧٠هـ).

له ثلاثة تفاسير: كبير في سبعة عشر مجلَّداً، مخطوط، محفوظ في خزانة كتبه، لدى

۱. المصدر تقسه، ج۲، ص۱۸۹ و ۲۳۷ و ج۲، ص۳۹۸. ۲. المصدر نفسه، ج۲، ص۱۸۶. ٤. التغییر و المفترون، ج۲، ص۲۹۹.

٧٩٨ / التفسير و المفسّرون (ج ٢) .

ورثته بقزوين. و وسيط في تسعة مجلّدات. و صغير في مجلّد واحد. استقصى فيه الأحاديث المرويّة عن الأئمّة الأطهار فـي التـفسير، و رتّـبها حسب ترتيب الآيات و السور، و لكنّه إنّما ذكر الروايات التي زعمها صالحة، و ترك ما زعمه باطلاً، صادراً من جراب النورة حسب تعبيره.

فنراه عند سرد روايات بدء النسل، يقتصر على رواية التزاوج بـالحوريّة و الجـنّيّة، زاعماً صحّتها، و يترك رواية تزاوج الذكر من حمل و الأنثى من حمل آخر، لزعم بطلانه. فهو تفسير بالمأثور مع إعمال النظر في الأخذ و الترك فحسب.



النمط الثاني التفسير الاجتهادي التفسير الفقهيّ (آيات الأحكام) 😽 التفاسير الجامعة 🛞 التفسير في المصر الحدي التفاسير الأوبية ويراس ، التفاسير اللفويّة 😔 التفاسير الموجزة التفاسير العرفانيَّة (التفسير الرمزيَّ و الإشاريَّ) 🛭 التفسير في اتِّجادٍ عصريَّ 



, a

,

. '

۵

### النمط الثاني: التفسير الاجتهاديّ

و التفسير الاجتهاديّ يعتمد العقل و النظر أكثر ممّا يعتمد النقل و الأثر؛ ليكون المناط في النقد و التمحيص هو دلالة العقل الرشيد و الرأي السديد، دون مجرّد الاعتماد على المنقول من الآثار و الأخبار. نعم، لا نتكر أنّ مزال الأقدام في هذا المجال كثيرة، و عواقبه وخيمة، و من ثمّ تجب الحيطة و الحذر و إمعان النظر، بعد التوكّل على الله و الاستعانة به، الأمر الذي يحصل عند حسن النيّة و الإخلاص في العمل المستمرّ، و الله من وراء القصد.

و العمل الاجتهاديّ في التفسير شيء حصل في وقت مبكّر، في عهد التابعين؛ حيث انفتح باب الاجتهاد و إعمال الرأي و النظر في التفسير، و شاع النـقد و التـمحيص فـي المنقول من الآثار و الأخبار. و لم يزل يتوسّع دائرة ذلك مع تقادم الزمان، و مـع تـنوّع العلوم و المعارف التي ما زالت تتوفّر في الأوساط الإسلاميّة حينذاك.

و قد أسبقنا أنَّ من ميزات تفسير التابعين، فتح باب الاجتهاد و التوسّع فيه، و هكذا دأب مَنْ جاء بعدهم على التوسّع في النظر، و التنوّع في أبعاده و مراميه.

نعم، كانت آفة ذلك \_لدى الخروج عن دائرة التوقيف، و ولوج باب النظر و إعـمال الرأي\_هو خشية أن ينخرط التفسير في سلك التفسير بالرأي الممقوت عقلاً، و الممنوع شرعاً؛ حيث لا يؤمن من عاقبة ذلك أن تزلّ قدم أو تهوي إلى مكان سحيق، و بالفعل قد سقط أناس كثير.

۸۰۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲) ۔

و من ثمّ تجب معرفة حدود «التفسير بالرأي» و الوقوف على ثغوره، و جوانبه و أبعاده؛ لغاية الاجتناب عنه.

و نحن قد أوفينا الكلام حول مسألة «التفسير بالرّأي» و يتلخّص في أنّ الممنوع منه هو ماكان بأحد وجهين:

و أيضاً فإنَّ علم التفسير، علم انحدر من نقطة أُولى ثمّ توسّع و تنوّع، كسائر العلوم التي ورثتها البشريّة من أسلافها العلماء. و لا ينبغي لعالم أن يُعفي ما حقّقه الأسلاف، و ليس له أن يبدأ بما بدأ به الأولون، و إلّا لم تكن العلوم لتزدهر و تتوسّع مع اطّراد الزمان.

و الخلاصة: إنّ مراجعة الدلائل و الشواهد القرآنيّة، إلى جنب أقوال السلف و آرائهم، شرط أساسيّ في معرفة كلام الله، فمن استبدّ برأيه من دون مراجعة ذلك، هلك و أهلك.

و هذا معنى الحديث الوارد: «من تكلّم في القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ» <sup>٢</sup> فلو فرض أنّه ربّما أصاب الواقع صدفة، لكنّه قد أخطأ الطريق التي تُؤمّن عليه الإصابة لدى العقلاء. ٢. أن يعمد إلى آية فيحاول تطبيقها على رأيه \_مذهب أو عقيدة أو سـلوك\_ليـبرّر

عند البحث عن صلاحية المفسّر في الجزء الأول، ص٤٤٤، و ماكاد يزلّه لو لم يتحذّر.

٢. مية المريد للشهيد الثاني، ص٢١٦-٢١٧.

موضعه من ذلك، أو يجعل ذلك داعية لعقيدته أو سلوكه، و هو ـفي الأغلب\_يعلم أن لا موضعه من ذلك، أو يجعل ذلك داعية لعقيدته أو سلوكه، و هو ـفي الأغلب\_يعلم أن لا مساس للآية بذلك، و إنّما هو تحميل عليها.

و العمدة: أنَّه لم يَرُم فهم معنى الآية و تفسيرها الواقعيّ، و إنَّما رام دعم مذهبه و عقيدته بأيّ وسيلة كانت، و منها الآية إن وافق التقدير.

فهذا تحميل على الآية، و ليس تفسيراً لها، و من ثمّ فليتبوّأ مقعده من النار.

روى أبو جعفر الصدوق بإسناده إلى الإمام أمير المؤمنين علم قال: قال رسول الله عَلَيْتَةَ: قال الله تَنْتَذ «ما آمن بي من فسّر برأيه كلامي» \.

و روى أبو جعفر الطبريّ بإسناده عن ابن عبّاس عن النبيّ ﷺ قال: «من قال فــي القرآن برأيه فليتبوّأ مقعده من النار» <sup>ب</sup>

إذن فمن سلك طريقة العقلاء في فهم الكلام، و اعتمد الدلائل و الشواهد، و راجع أقوال السلف الصالح، ثمّ أعمل نظره في فهم كلام الله، لم يكن مفسّراً بالرأي، لا مستبدّاً برأيه و لا مُحمِّلاً برأيه على القرآن الكريم، و العصمة بالله سبحانه.

تنوع التفسير الاجتهادي

و مممّا يجدر التنبّه له، أنّ التفسير الاجتهاديّ المبتني على إعمال الرأي و النظر، يتنوّع تنوّعاً حسب مواهب المفسّرين و قدراتهم العلميّة و الأدبيّة، و معطياتهم في العلوم والمعارف؛ إذ كلّ صاحب فنّ و علم إنّما يجعل من صناعته العلميّة وسيلة لفهم القرآن، و ينظر إليه من الزاوية التي كانت مقدرته متركّزة عليها، و من ثمّ تختلف براعة كلّ مفسّر عن غيره، في الجهة التي كانت قدرته العلميّة أبرع و أمتن. فصاحب الأدب الرفيع، إنّما يفوق غيره في براعته الأدبيّة في التفسير، و هكذا صاحب الفلسفة و الفقه و اللغة، و حتّى صاحب العلوم الطبيعيّة و الرياضيّات و الأفلاك، و نحو ذلك. فكلّ صاحب مهنة إنّما يبرع في عمله، إذا خاض التفسير من جهة صناعته، و من زاوية اختصاصه، الأمر

١٢ الأمال للصدوق، ص٦، المجلس الثاني.
 ٢. تغسير الطبري، ج١، ص٢٧.

٨٠٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) -

الذي جعل من التفسير متنوّعاً، حسب معطيات أصحاب التفاسير. و من ثمّ نستطيع أن ننوّع ألوان التفسير إلى: أدبيّ و لغويّ، كلاميّ و فلسفيّ و عرفانيّ، اجتماعيّ و علميّ، و جامع بين أمرين أو أمور من ذلك؛ ليكون من النوع الجامع، الذي يغلب أكثر التفاسير. و ليس معنى ذلك أنّ الأديب يتمحّض تفسيره في الأدب و اللـغة محضاً أو الفقيه في الفقه محضاً، و كذا المتكلّم و الفيلسوف و العارف و غيرهم، بل إنّما يغلب على تفسير الأديب صياغته الأدبيّة، و على تفسير الفقيه صياغته الفقهيّة، و هكذا... و إن كان لا يخلو سائر أنواع التفسير ممّاكان في بعضها من اختصاص.

أمّا تفاسير أصحاب المذاهب كالمعتزلة و الخوارج و الصوفيّة و أمثالهم، فهي إمّا داخلة في النوع الكلاميّ أو العرفانيّ، و ليس بخارج عن هذين اللونين، و لذلك كــان تــنويعنا للتفسير يختلف عن تنويع الآخرين بعض الشيء.

و عليه فينقسم التفسير الاحتهادي إلى: أدبيّ، و فقهيّ، و كلاميّ، و فلسفيّ، و عرفانيّ رمزيّ، و صوفيّ إشاريّ، و اجتماعيّ، و علميّ، و جامع.

تلك أقسام للتفسير الغالبة عليه حسب ألوان الاجتهاد فيه. و لنتعرّض للأهم من كتب التفسير المدوّنة على هذه الألوان.

## التفسير الفقهيّ لآيات الأحكام (لمحة عن تطوّر التفسير الفقهيّ)

١. التفسير الفقهي في عهده الأول. نزل القرآن و في طيّه آيات تتضنن أحكاماً شرعيّة ـمن تكليف أو وضع تستعلّق بمصالح العباد و نظم أمورهم في الحياة و ما يرجع إلى المعاد. و كان المسلمون إذ ذاك ـو على عهد الرسالة ـ يفهمون ما تحمله هذه الآيات من أحكام و تكاليف، بمقتضى سليقتهم الأولى السليمة. و كان إذا أشكل عليهم شيء منه رجعوا إلى النبي تلكي فيحل لهم مشكلتهم بسلام.. و هكذا جرت سيرة صحابته الأعلام من بعده، يستحاكمون إلى الآيات و ما تلقّوه من الرسول نصاً صريحاً سوياً، فينزلوه على ما جدّت من أحداث طول والاجتهاد في العمل وفق الضوابط العامة المتلقاة من الشارع الحكيم.

و الصحابة في نظراتهم لآيات الأحكام كانوا قد يتّفقون على الحكم المستنبط مـنه.

١. الأحكام التكليفيّة هي التي تنضمن تكاليف إلزاميّة ـإيجاب أو تحريمـ و غير إلزاميّة ـ نـدب أو كـراهـةـ يُـلزم المكلّف العمل به أو يترجّح العمل به. و الأحكام الوضعيّة هي التي تتضمّن اعتباراً ما. في مثل الزوجيّة و الملكيّة و الضمان، أو النجاسة و الطهارة و الحدث و الجنابة.. و ما شاكل ذلك ممّا يقع موضوعاً لأحكام للتكليف كالملكيّة و الزوجيّة. أو يـنشأ مـن تكليف كإلضمان و ما شابه.

٨٠٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) ـ

و أحياناً يختلفون في فهم الآية، فكان تختلف أحكامهم في المسألة، و كان الرأي الغالب هو المحكّم حينذاك، ما داموا على الوفاق في الوصول إلى الحقيقة، و من غيير عناد أو لجاج..

من ذلك حديث عمّار مع عمر بن الخطَّاب، حيث فهم عمر من آية التيمّم اختصاصها بالحدث الأصغر، أمّا المجنب فيدع الصلاة حتّى يبلغ الماء.. فعارضه عمّار، و ذكّره ما صنع على عهد رسول الله ﷺ فأمره بالتيمّم إذا أجنب و لم يجد الماء.. \

و هكذا تمارى ابن مسعود و عمّار في الرجل تصيبه الجنابة و لا يجد الماء، فقال ابن مسعود: لا يصلّي حتّى يجد الماء! و قال عمّار \_و حدّث بقصّته مع رسول الله <sup>٢</sup>\_و لم يقتنع ابن مسعود في بادئ بدء..

و روى البخاريّ في صحيحه (ج ١، ص ٩٥): أنَّ أبا موسى الأشعريّ قال لعبد الله بن مسعود: أ رأيت \_يا أبا عبد الرحمان إذا أجنب أحدكم فلم يجد ماءً، كيف يصنع؟ فقال عبد الله: لا يصلّي، حتّى يجد الماء! فقال أبو موسى: فكيف تصنع بقول عمّار، حين قال له النبيّ تَشَرَّكُ : كان يكفيك \_أى التيتم آرا قال ابن مسعود: ألم تر عمر لم يقنع بذلك.. و في حديث آخر: قال: إنّي لم أر عمر قنع بقول عمّار.ا<sup>ع</sup>.

١. روى مسلم أنّ رجلاً أتى عمر فقال: إتي أجتنب فلم أجد مامَّ؟ فقال: لا تصلّ افقال عمّار: أما تذكر يا أمير المرمنين ـ و ذكر قصّته مع رسول الله. فقال عمر: اتن الله يا عمّارا قال عمّار: إن شئت لم أحدّث به (صحيح مسلم، ج ١، ص١٩٣).
و في حديث عبد الله بن مسعود مع أبي موصى الأشعريّ ـ رواه مسلم-: «أو لم تَزَ عُمَرَ لم يقنع بقول عمّارا».
و في حديث عبد الله بن مسعود مع أبي موصى الأشعريّ ـ رواه مسلم-: «أو لم تَزَ عُمَرَ لم يقنع بقول عمّارا».
و في حديث عبد الله بن مسعود مع أبي موصى الأشعريّ ـ رواه مسلم-: «أو لم تَزَ عُمَرَ لم يقنع بقول عمّارا».
تمم، كان عمر قد أُصرَ على رأيه حتى أصبح مشهوراً به. قال ابن حجر: و هذا مذهب مشهور عن عمر.
و وافقه عليه عبد الله بن مسعود. و جرت فيه مناظرة بين أبي موسى و ابن مسعود (فتح الدي، ج١٠ ص٢٧٦).
تكنّه ذكر بعد ذلك: أن لم يكن لابن مسعود عذر في التوقف عن قبول حديث عمّار، فلهذا جاء عنه: أنه رجع عن المئة، ذكر بعد ذلك.
تمم، كان عمر قد أُصرَ على رأيه حتى أصبح مشهوراً به. قال ابن حجر: و هذا مذهب مشهور عن عمر.
و وافقه عليه عبد الله بن مسعود. و جرت فيه مناظرة بين أبي موسى و ابن مسعود (فتح الدي، ج١٠ ص٢٧٦).
تكنّه ذكر بعد ذلك: أن لم يكن لابن مسعود عذر في التوقف عن قبول حديث عمّار، فلهذا جاء عنه: أنه رجع عن الفتيا بذلك. كما أخرجه ابن أبي شيبة. (المصدر نفسه، ص٣٨٧).
٣. رواه البيهقيّ في السن الكبرى، ج ١٠ ص ٢٢٠.
عن الفتيا بذلك. كما أخرجه ابن أبي شيبة. (المصدر نفسه، ص٣٨٧).
عن الفتيا بذلك. كما أخرجه ابن أبي شيبة. (المصدر نفسه، ص٣٨٧).
عن الفتيا بذلك. كما أخرجه ابن أبي شيبة. (المصدر نفسه، ص٣٨٧).
عن الفتيا بذلك. كما أخرجه ابن أبي شيبة. (المصدر نفسه، عمر ٢٢٠).
عن الفتيا بذلك. كما أخرجه ابن أبي شيبة. (المصدر نفسه، عمر ٢٢٠).
عن الفتيا بذلك. كما أخرجه ابن أبي شيبة. (المصدر نفسه، عرم عبد الله بن مسعود و أبي موسى الأشعري، عررواه البيهقيّ في السن الجوه، جا، ص٢٢٠.

فقال أبو موسى: فدعنا من قول عمّار، كيف تصنع بهذه الآية (المائدة: ٦)؟! فما درى عبد الله ما يقول! ثمّ قال: إنّا لو رخّصنا لهم في هذا لأوشك إذا بَرَد على أحدهم الماء أن يدعه و يتيمّم.. قال شعبة \_راوي الحديث عن شقيق بن سلمة\_: قلت لشقيق: فإنّما كره عبد الله لهذا؟ قال: نعم!

قلت: و هذا يعني أنّه أخذ بالقياس و الاستحسان و ترك الأخـذ بـعموم النـصّ بـل صريحه في المحدث و المجنب كلاهما يتيمّمان إذا فقدا الماء!!

و لا أظنَّ ابن مسعود بقي على رأيه، بل رجع إلى عموم القرآن كما قال ابن حجر (.

بل و هذا الذي تحاشا، و تحذّر، ابن مسعود ...إن صحّت الرواية...نرى النـبيَ تَكَثَّ<sup>نَ</sup> لم يتحذّر، بل أجازه.. ذكر البخاري أنّ عمرو بن العاص أجنب في ليلة باردة فتيمّم و تلا: (وَ لا تَعْتَلُوا أَنْفُسَكُم إِنَّ الله كانَ بِكُم رَحِيماً) `. فذكر ذلك للنبيّ تَكْثُوا أَنْفُسَكُم إِنَّ الله و لعلّ عمر أيضاً رجع عن رأيه بعد أن وضحت له صراحـة القـرآن فـي الشـمول.. و لا سيّما و لم نجد أحداً شايعه في ذلك لا من الصحابة و التابعين و لا من الفقهاء.. بل

إجماع المسلمين على أنَّ التيمَّم يَقُومُ مُقَامَ الوَضُوءَ وَ الْعُسل كما قال الجزيريُّ <sup>ع</sup>.

- ۲. النساء (٤): ۲۹.
- ٣. أى لم يلُمه و لم يُشدّد عليه. و الرواية ذكرها ابن حجر و فيها: أنّه لمّا قصّ على النبيّ ٱلمُتَثَلَقُ قصّته و استناده إلى الآية، ضحك النبيّ ٱلمَثَنَقَةُ و لم يقل شيئاً (الفتح (١): ٣٨٥).
- ٤. الغَمَّه هلى المذاهب الأربعة للجزيريّ، ج١، ص١٥٠. و ذكر حديث عمران بـن حصين: أنّ رسـول الله رآى رجـالاً معتزلاً لم يصلّ مع القوم، فقال: ما يمنعك يا فلان أن تصلّي في القوم؟ فقال: يا رسـول الفَالَمُؤْتَنَكُمُ أصـابتني جنابة و لا ماء! فقال: عليك بالصعيد فإنّه يكفيك. رواه مسلم و البخاريّ، ج١، ص٤٤ و أحمد، ج٤، ص٤٤.

۸۰۸ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

و بعد فتلك محاورة رشيقة دارت بين كبار الصحابة في فهم آية تشتمل على حكم شرعيَّ عامٍّ، و قد فهمه البعض خاصًّا، لكنَّه رجع بعد التفاهم و الحوار..

قال الذهبيّ: مثل هذا الخلاف كان يقع مع الصحابة حسبما يفهمه كلٌّ منهم في النصّ التمرآني، و ما يحيط به من أدلَّة خارجيَّة. و مع هذا الاختلاف فقد كان كـلَّ واحـد مـن المختلفين يطلب الحقّ وحده، فإن ظهر له أنَّه في جانب من خالفه رجع إلى رأيه و أخذ يد`

و هكذا لمّا رفعت امرأة إلى عمر وكانت قد ولدت لستّة أشهر، فهمّ عمر أن يرجمها لولا أن تداركها الإمام أمير المؤمنين ﷺ و قال: إنَّ لها عذراً فــى كــتاب الله، يــقول تــعالى: ﴿ وَالوالِداتُ يُرضِعنَ أُولادَهُنَّ حَولَينِ كَامِلَينِ ﴾ [. و قال: ﴿ وَ حَلْهُ وَ فِصالُهُ ثَلاثونَ شهراً ﴾ [.. فإذاكان الفصال \_و هي مدّة الرضاع\_عامين، فالباقي للحمل ستّة أشهر.. فاقتنع عمر بذلك و خلّى سبيلها<sup>ع</sup>.. ثمّ قال: اللّهمّ لا تُبقني لمعضلة ليس لها ابن أبي طالب<sup>°</sup>..

و مثل هذا الحادث وقع لعمر مع أبن عبّاس أيضاً.. قال ابن عبّاس: فاستراح عمر إلى ليتريح وزاجني سدوي قولى . هكذا يؤثّر التفاهم جيت كان نزيهاً!.

٢. و بعد أن ظهرت المذاهب الفقهيّة و على هذا المنوال جرت سيرتهم في مسائل الخلاف، و التي كانت تنتهي إلى الوفاق في نهاية المطاف..

لهلك

أمّا و بعد ما ظهرت المذاهب الفقهيّة و جدّت مسائل كثيرة للمسلمين لم تكن معهودة من ذي قبلُ، فقد أخذ كلّ فقيه \_باعتباره إمام مذهب\_ ينظر في هذه المسائل تحت ضوء القرآن و السنّة و غيرهما من مصادر التشريع عندهم، و هم مختلفون في المباني، فكان يحكم فيها كلّ، حسب ما ينقدح في ذهنه، و يبدو له وفق مبناه، و يراه حقّاً لا غبار عليه عنده، و من ثمّ كان الاختلاف حتميّاً أحياناً حسب اختلاف المباني.

و كان في بادئ ذي بدء يسطو على الجميع روح التفاهم، حيث التآخسي و نشدان الحقيقة هو رائدهم.. فكم من مسائل الخلاف توافقوا عليه بعد الحوار و المناشدة الحرّة، و لم يكن عزيزاً على أحدهم أن يرجع إلى رأي مخالفه إن ظهر له الحقّ في جانبه.

هذا هو الإمام الشافعيّ كان يقول: إذا صعّ عندكم الحديث عن رسول الله فهو رأيي . و ذكر ابن النديم: أنّ رجلاً سأله عن مسألة فأجاب فيها، فقال له الرجل: خالفتّ عليّ بن أبي طالب الله الفقال الشافعيّ: ثبّت لي هذا عن عليّ بن أبي طالب، حتّى أضع خدّي على التراب و أقول: قد أخطأتُ و أرجع عن قولي إلى قوله . و كان يقول لأحمد بسن حسنبل \_و هو تلميذه في الفقه\_: «أنتم أعلم بالأفيار الصحاح منّا، فإذا كان خبر صحيح فأعلمني حتّى أذهب إليه .

و قال الربيع: سمعت الشافعيّ يقول: ما من أحد إلّا و تذهب عليه سنّة لرسول الله ﷺ و تعزب عنه. فمهما قلت من قول، و أصّلت من أصل، فيه عن رسول الله ﷺ خلاف ما

١. قال أبو الفداء: و قد قال غير واحد عنه: إذا صبح عندكم الحديث عن رسول الفكاني فقولوا به و دعوا قولي. فإنمي أقول به، و إن لم تسمعوا منّي. و في رواية: فلا تقلّدوني. و في أخرى: فلا تلتفتوا إلى قولي. و في رواية: فاضربوا بقولي عرض الحائط، فلا قول لي مع رسول الفكاني (البداية و النهاية ج١٠، ص٢٥٣-٢٥٤) (في حوادث سنة ٢٠٤).

و قال ابن حجر: قد اشتهر عنه: «إذا صبّح الحديث فهو مذهبي». قال ابن القيّم: هذا صريح في أنَّ مذهبه ما دلَّ عليه الحديث لا قول له غيره، و لا يجوز أن ينسب إليه ما خالف الحديث (الإمام الصادق و المذاهب الأربعة لأسد حيدر، ج٢، ص ١٥٠). و تاريخ التشريع الإسلامي للخضري: ص ٢٥٢-٢٥٤. و الذهبيّ، ج٢، ص ٤٣٤. ٣. القهرست لابن النديم، ص٣٠٩). و ماريخ الشريع الإسلامي للخضريّ: ص ٢٥٣-٢٥٤. و الذهبيّ، ج٢، ص ٤٣٤. ٣. طبقات الحنابلة لابن أبي يعلى، ج٢، ص٢٨٣؛ أداب الشاقعيّ لابن أبي حاتم، ص ٩٥.

۸۱۰ / التفسير و المفسّرون (ج۲) 🗅

قلت، فالقول ما قاله رسول الله، و هو قولي.. و جعل يردّد هذه الكلمات.. و قال \_أيضاً..: أجمع الناس على أنّ من استبانت له سنّة رسول الله ﷺ لم يكن ليدعها لقول أحد.. إلى أمثالها و هي كثير <sup>(</sup>.

\* \* \*

و هذا الإمام مالك -شيخ الشافعيّ-كان يتحذّر الإفتاء و يكثر القول بلا أدري.. و كان يرى أنَّ في الناس من هو أعلم منه.. و من ثمّ كان لا يجيب على المسائل في كثير مس الأحيان. قصده رجل من العراق بأربعين مسألة فأجاب عن خمس و ثلاثين بلا أدري. قال ابن المهديّ: كنّا عند مالك فجاءه رجل فسأله، فقال: لا أُحسِن! فقال الرجل: و أيّ شيء أقول إذا رجعتُ إلى بلادي؟ قال: تقول لهم: قال مالك بن أنس: لا أُحسن.. آهذا في حين أنّ العبّاسيّين كانوا يجهدون في ترفيع مالك ليجمع الناس على علمه م، أمّا هو فكان يتحذّر هذا المقام.. و إذا كان الأمر كذلك فكيف يباهي أو يماري؟!

أمّا الإمام أحمد بن حنبل فقد قال عند صاحب المنار: و قد كان هذا الإمام الجليل متأخّراً قليلاً عن الأثمّة الثلاثة، و إن أدرك بعضهم و صحب أحدهم، و كان قد رآى بوادر التزام تقليد الذين تكلّموا في الأحكام و كتبوا فيها، و علم أنّ مالكاً قد ندم قبل موته، إذ نُقلت أقواله و فتاويه قبل موته، و لذلك لم يدوّن مذهباً و اقتصر على كستابه الحديث، و لكنّ أصحابه جمعوا من أقواله و أجوبته و أعماله ماكان مجموعه مذهباً، كما قال العلّامة ابن القيّم..<sup>3</sup>

كان أحمد متّهماً بالميل للعلويّين، و ممّا يحكى عنه في ذلك: أنَّ عبد الله قال لأبيه

د. راجع: الإمام الصادق و المذاهب الأربعة، ج٣، ص ١٥٠.
 ٢. المصدر نفسة، ص ١٤٩) الموافقات للشاطبيّ، ج٤، ص ٢٨٧-٢٨٨.
 ٣. راجع: الإمام الصادق و المذاهب الأربعة، ج١، ص ١٦٥.
 ٤. المصدر نفسه، ج٣، ص ١٥١ الوحدة الإصلامية للسيّد رشيد رضا، ص ١١٧.

(أحمد بن حنبل) ما تقول في التفضيل؟ قال: في الخلافة أبو بكر و عمر و عثمان.. قلت: فعليَّ؟ قال: يا بنيّ، عليّ بن أبي طالب من أهل بيت لا يقاس بهم أحد<sup>ا</sup>.

و قال ــأيضاًــ: كنت بين يدي أبي جالساً ذات يوم فجاءت طائفة مــن الكــرخــيّة، فذكروا خلافة أبي بكر و عمر و عثمان و عليّ، فزادوا و أطالوا، فرفع أبي رأسه إليهم فقال: يا هؤلاء قد أكثرتم القول في عليّ و الخلافة، إنّ الخلافة لم تزيّن عليّاً، بل عليٌّ زيّنها..

قال ابن أبي الحديد: و هذا الكلام يدلّ بفحوا. و مفهومه على أنّ غير. ازدان بالخلافة. و تمّت نقيصته بها.. و أنّ عليّاً لم يكن فيه نقص يحتاج إلى أن يتمّم بالخلافة.. بل الخلافة كانت ذات نقص فتمّم نقصها في ولايته إيّاها..<sup>٢</sup>.

و لمّا سأله إسحاق بن إبراهيم ـعن القرآن و أنّه ليس بمخلوقــ: عمّن تحكي أنّه ليس بمخلوق؟ فقال: جعفر بن محمّد الصادق، قال: ليس بخالق و لا مـخلوق! فسكت ابـن إسحاق!<sup>٣</sup>.

و أمَّا أبو حنيفة فكان صاحب رأي و نظر في المسائل الفقهية، و كان شديد العـجب بآرائه، و ربّما كان يغلظ على من خالفه أو يأتي بما يخالفه في الرأى، و ربّـما إلى حـدً الجفاء.. كان يرى مِن نفسه و مَن سبقه من الرجال على حدّ سواء، إن لم يكن هو أفضل منهم..

نُقل عنه \_بشأن التفسير المأثور\_: ما جاءنا عن رسول الله ﷺ قبلناه عـلى الرأس والعين. و ما جاء عن الصحابة اخترنا منه و لم نخرج عن قولهم. و ما جاءنا عن التابعين، فهم رجال و نحن رجال.ا<sup>ع</sup>

۸۱۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲) .

و يروى عنه أنّ رجلاً سأله عن مسألة في الصرف، فأفتاه. فقال له ســفيان ــو كــان بحضر تهـــ: إنّ أصحاب محمّدﷺ قد اختلفوا في هذها.. فغضب أبو حنيفة و قال للّذي استفتاه: اذهب فاعمل بها، فما كان فيها من إثم فهو عَلَيَّ !

و يروى عنه الكثير من مخالفات لآراء الصحابة و كذلك ردّه للكثير مىن أحـاديث مأثورة عن رسول الله كانت مستفيضة..

كان يرى من سهم الراجل و الفارس من الغنائم سواء.. فقيل له: فما تقول في قـول رسول الله ﷺ: «للراجل سهم و للفارس سهمان»؟! قال: لا أجعل سهم بهيمة أكثر من سهم المؤمن!

وكان رسول الله ﷺ أشعر هو و أصحابه البُدْنَ.. فقال أبو حنيفة: الإشعار مثلة.ا `

و كان يرى أنّ البيع إذا وجب فلا خيار.. و لم يأخذ بقول رسول الله تليَّيَّة: «البـيّعان بالخيار ما لم يفترقا».. و كان يقول لو أدركني رسول الله و أدركته لأخذ بكثير من أقوالي.. قال: و هل الدين إلّا الرأي الحسن!

و بذلك قيل عنه: أنّه ردُّعلَق وَحَوْل الله تَكْتُلُ أَربِع مائة حديث.. قال أبو السائب: سمعت وكيعاً يقول: وجدنا أبا حنيفة خالف مائتي حديث. و قال أحمد بن حنبل: حدّثنا مؤمّل قال: سمعت حمّاد بن سَلَمة ـو ذكر أبا حنيفة ـ فقال: إنّه استقبل الآثار و السنن فردّها برأيه<sup>٢</sup>.

و من ثمّ قال ابن خلدون: إنّ الأثمّة المجتهدين تفاوتوا في الإكثار من هذه الصناعة (صناعة علم الحديث) و الإقلال: فأبو حنيفة يقال: بلغت روايته إلى سبعة عشر حديثاً أو نحوها..<sup>1</sup>.

و هذا المنقول عن أبي حنيفة قد يكون مبالغاً فيه، غير أنّه إن دلّ فإنّما يدلّ على جرأته في تقديم النظر على الأثر و ترك النصّ و الأخذ بالقياس..

الأمر الذي أنَّبه الإمام الصادق عليه في مواقف عدّة كان يختلف فيها إلى الإمامﷺ ويتساءل معه و أحياناً يتحاجج لديه.. فكان ينصاع لنصحه و يرعوى من غلوائه..`

فقد كانت مدرسة الإمام الصادق جامعة إسلاميّة يؤمّها الناس من مختلف الطوائف والنحل، فهي مدار الحركة الفكريّة، و المحور الذي تدور عليه آمال الموجّهين و حملة الدعوة الإسلاميّة. و قد أثّرت تعاليمه ﷺ في كثير من أولئك الرجال فاعتدلوا في آرائهم..

والإمام أبوحنيفة المعروف بكثرة القياس يكشف لنا عن أهميّية هذه المدرسة و عظيم أثرها، إذ يقول: «لولا السَنتان لهلك النعمان» <sup>7</sup>. و السَنتان هما اللّتان حضر بهما عند الإمام الصادق، و كان الإمام يشتد عليه في كثرة القياس و يناظره في ذلك. و بهذا يتضح أنّ أبا حنيفة، في أخذه بأقوال الإمام الصادق، و اتّباع أوامره، يعدّ نفسه في نجاة من هلكة كانت تهدّده. و ربّما كان ذلك في التقليل الأحذ بالقياس، و اللجوء إلى الأحاديث أكثر.. نعم، كان أبو حنيفة معجباً بموضع الإمام و ياه فقد و أهيب الناس كلّهم، و هو القائل: «ما رأيت أفقه من جعفر من محمّد الصادق»<sup>7</sup>.

١. قد احتفظ لنا التاريخ بكثير من تلك المواقف، التي كان فيها لأبي حنيفة موقف تسليم، لأنه أمام أمر واقع لا مجال للجدل و المناقشة، و هو يعرف الإمام الصادق و خطّته في مناظراته التي لا يريد بها إلا توجيه المسلمين توجيهاً صحيحاً. وكان ببته يختلط فيه أشتات الناس على اختلاف آرائهم و مبادئهم و نحلهم، وكان ميدان المعترك الفكري واسعاً في جميع الأنحاء، فكان ظلّم في مناظراته التي لا يريد بها إلا توجيه وكان ميدان المعترك الفكري واسعاً في جميع الأنحاء، فكان ظلّم في مناظراته التي لا يريد بها إلا توجيه وكان ميدان المعترك الفكري واسعاً في جميع الأنحاء، فكان ظلّم في ذلك العهد مرجعاً لكلّ مشكلة و مهمة، وكان ميدان المعترك الفكري واسعاً في جميع الأنحاء، فكان ظلّم في ذلك العهد مرجعاً لكلّ مشكلة و مهمة، يقصده طلّاب الحقيفة من الأنحاء القاصية، و يختلف إليه أهل الجذل و النظر، فيكون جوابه هو القول الفصل والحكم العدل. و هكذا كان يتا ورد الكوفة معهد العلوم الإسلامية آنذاك احتلف إليه مو العلم، في ذلك العهد مرجعاً لكلّ مشكلة و مهمة، والحمل المعترك المعترك الفكري واسعاً في جميع الأنحاء، فكان ظلّم في ذلك العهد مرجعاً لكلّ مشكلة و مهمة، وكان ميدان المعترك المو الحذل و النظر، فيكون جوابه هو القول الفصل والحكم العدل. و هكذا كان إذا ورد الكوفة معهد العلوم الإسلامية آنذاك اختلف إليه علماؤها و أحاط به والعمان العدل. و هكذا كان إذا ورد الكوفة معهد العلوم الإسلامية آنذاك اختلف إليه علماؤها و أحاط به والعمار والمعان و المار من فيض علمه. و هو محل تقديرهم و إكبارهم.

وكان أبو حنيفة ممتن يختلف إلى الإمام و يسأله عن كثير من المسائل مع أدب و احترام و لا يخاطبه إلا بقوله: جُعلتُ فداك يا ابن رسول الله. و قد روى أبو حنيفة عن الإمام الصادق للحلا و حدّث عنه و اتّصل به في المدينة مدّة من الزمن. و رواياته عنه أثبتها رواة مسانيده و ورد منها في كتاب الآلاد لأبي يوسف.. (الإمام الصادق و المذالب الأربعة ج1، ص ٣١٤-٣١٧).

۱. ۲۰ ۲۰ المصدر نفسه، ج۱، ص ۳۱۵.

۲. المصدر نقسه، ج۳، ص۱۱۳.

٨١٤/ التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

و هكذا الإمام مالك كان يختلف إليه و تُعجبه روعته و جلال عظمته، قال: «اختلفتُ إليه زماناً، فما كنتُ أراه إلّا على ثلاث خصال، إمّا مصلّ و إمّا صائم و إمّا يقرأ القسرآن. و ما رأيته يحدّث إلّا على طهارة \..

و قال: «و ما رأت عين و لا سمعت أذن و لا خطر على قلب بشر أفضل من جعفر بن محمّد الصادق، علماً و عبادةً و ورعاً» <sup>٢</sup>.

## ٣. دور تحكّم التقليد و التعصّب المذهبيّ

تلك كانت مشية السلف و التي جرى عليها أئمّة المذاهب و الفقهاء العظام من الميل إلى الوئام و الوفاق ما رافقهم الدليل و اليقين و حيث كان رائدهم نشدان الحقّ لا غير.. الأمر الذي يدلّ على انتشار روح التقدير و الوداد يين أولئك الفقهاء، و هي سنّة أسلافهم من الصحابة و التابعين.

ثمّ خلف من بعد هؤلاء الأثمّة خلف سرت فيهم روح التقليد الذي يقوم على التعصّب المذهبيّ، و لا يعرف التسامح، و لا يطلب الحقّ لذاته، و لا ينشده تحت ضوء السحث الحرّ، و النقد البرئ..

قال الأستاذ الذهبيّ: و لقد بلغ الأمر ببعض هؤلاء المقلّدة إلى أن نظروا إلى أقـوال أنمّتهم كما ينظرون إلى نصّ الشارع، فوقفوا جهدهم العلميّ على نصرة مذهب إمـامهم و ترويجه، و بذلواكلّ ما في وسعهم لإبطال مذهب المخالف و تفنيده، و كان من أثر ذلك أنّ نظر هذا البعض إلى آيات الأحكام. فأوّلها حسبما يشهد لمذهبه إن أمكنه التأويل، وإلّا فلا أقلّ من أن يؤوّلها تأويلاً يجعلها به لا تصلح أن تكون في جانب مخالفيه. و أحياناً يلجأ إلى القول بالنسخ أو التخصيص، و ذلك إن سُدّت عليه كلّ مسالك التأويل.

هذا عبد الله الكرخيّ المتوفّى سنة ( ٣٤٠ هـ) و هو أحد المتعصّبين لمذهب أبي حنيفة

١. المصدر نفسه، ج ١، ص ٥٣؛ تهذيب التهذيب لابن حجر، ج٢، ص ١٠٤ ـ ١٠٥.

٢. المجالس السُنيَّة، ج٥، و قد ذكر ابن تيميَّة في كتاب التوميَّل و الوميلة، ص٢٥، ط٦، هذه العبارة في جملة طويلة كانت ضمنها..

يقول: «كلَّ آية أو حديث يخالف ما عليه أصحابنا فهو مؤوَّل أو منسوخ» . كما لم يجيزوا لأحد من أتباع المذاهب الأربعة أن يجتهد حرّاً إلّا في إطار المذهب و على أصول و مباني صاحب المذهب لا غير.. في حين أنّ الالتزام بمذهب قديم كان بدعة ابتدعتها السياسة منذ القرن الرابع، على غير أساس دينيّ و لا مبرّر له..<sup>٢</sup>

نعم، كان لهؤلاء المتعصّبين أثر ظاهر في التفسير الفقهيّ، حيث ينظرون إلى الآيات من خلال مذهبهم و يفسّرونها حسب مبانيهم التي هم مهدوها من قبل.. فيعدمون البحث الحرّ عن فهم القرآن.. فكانت مغبّة ذلك أن عُدمنا إنتاج التفسير الفقهيّ بعيداً عن التعسّف في التأويل.. الأمر الذي يبدو بوضوح عند ما نتعرّض للكتب المدوّنة في آيات الأحكمام، وكانت على يد أصحاب المذاهب التقليديّة.. و من ثمّ كانت متنوّعة حسب اختلاف المذاهب..

٤. أوار التعصّب في عهد متأخّر

نعم، كان أئمّة المذاهب وكبار الفقهاء قد أخضعهم الحقّ حيثما توجّهوا. و عرفت منهم التحاشي عن الإفتاء مهما أُفسح لهم المجال. إلا في مواقع ضرورة.. و قد رافـقهم الورع و التقوى و الحذر من الفتوى مهما أمكن.. و لا سيّما الإمام أحمد بن حنبل، كان يتورّع عن الإفتاء و يحذّر عن التقليد و يحبّذ الرجوع إلى نصوص الشريعة، و هي ناصعة، لائحة، بيضاء.. من غير حاجة إلى معين غير قيادة العلم النزيه".

١. التغير و المفترون ج٢، ص٤٢٤.
٢. راجع: الإمام الصادق و المذاهب الأربعة ج٢، ص١٤١ فعا بعد.
٢. راجع: الإمام الصادق و المذاهب الأربعة ج٢، ص١٤١ فعا بعد.
٢. راجع: الإمام الصادق و المذاهب الأربعة ج٢، ص١٤١ فعا بعد.
٢. كان يقول: كثرة التقليد عمى في البصيرة. و كان ينهى عن الكتابة عنه و يقول: لا تكتبوا عنّي و لا تعقّدوني و لا تعقّدوا يتقلدوا فلاناً و فلاناً، و تحذوا من حيث أخذوا. و قال: من قلّة فقه الرجل أن يتقلد دينه الرجال.. و من ثمّ قال و لا تعلّدوا فلاناً و فلاناً، و تحذوا من حيث أخذوا. و قال: من قلّة فقه الرجل أن يقلد دينه الرجال.. و من ثمّ قال صاحب المنار: كان هذا الإمام متأخراً عن الأثمة الثلاثة. و كان قد رآى بوادر النزام التقليد، و علم أنّ مالكاً ندم صاحب المنار: كان هذا الإمام متأخراً عن الأثمة الثلاثة. و كان قد رآى بوادر النزام التقليد، و علم أنّ مالكاً ندم قلل موته.. و لذلك لم يدون أحمد مذهباً، و أنّ أصحابه هم جمعوا من أقواله و أجوبته ما صار مذهباً له.. (بعلام الموته.. و ما الموقين لابن الغيّم الجوزية، ج٢، ص١٨٢.

٨١٦/ التقسير و المفسّرون (ج ٢) 🚞

هذا، و مع ذلك نرى من أصحابه و مقلّديه مبالغة ظاهرة، في تشييد مذهبه إلى حــدّ التحميل القاسي..`

و أحمد، لم ينل مذهبه شهرة كغيره من المذاهب، وكانت خُطَى انتشاره قصيرة جدّاً. أمّا في بغداد فلم تكن له شهرة إلّا بين طبقة عرفوا بالمُنف و الشدّة في سيرتهم، و تحاملهم على غيرهم من المذاهب . وكان سبب عدم انتشار مذهبه \_هـو ابـتعاده عـن مـعالم الاجتهاد. حسبما ذكره ابن خلدون، قال: أمّا أحمد فـمقلّده قـليل لبـعد مـذهبه عـن الاجتهاد، و أصالته في معاضدة الرواية و للأخبار بعضها ببعض...؟

و كانت الغلبة في بغداد للمذهب الشيعيّ<sup>٤</sup>، و قد قامت الحنابلة بدور صراع عنيف مع الشيعة و لكن لم يستطيعوا التغلّب عليه.. و في سنة ٣٢٣ ه. عظم أمر الحنابلة و قويت شوكتهم و صاروا يكبسون دور القُوّاد و العامّة للتفتيش، و قاموا بالأمر بالمعروف و النهي عن المنكر في حملة شعواء و من غير هوادة، فأرهجوا بغداد، و أقلقوا بال الحكومة، و من فعلتهم الدنيئة أن استظهروا بالعميان الذين يأوون إلى المساجد، فإذا مترّ بـهم شـافعيّ المذهب أغروا به العميان. فيضربونه بعصتهم حتّى يكاد يموت.

فخرج توقيع الخليفة الراضي بالله، بما يقرأ على الجنابلة ينكر عليهم شنعتهم و يوبّخهم على تحميل معتقداتهم في التشبيه و غيره. جاء فيه: «تارة إنّكم تزعمون صورة وجوهكم القبيحة السمجة على مثال ربّ العالمين، و هيأتكم الرذيلة على هيأته، و تذكرون الكفّ و الأصابع و الرجلين و النعلين المُذَهَّبين و الشعر القطط، و الصعود إلى السماء، و النزول إلى الدنيا –تعالى الله عمّا يقول الظالمون و الجاحدون علواً كبيراً- ثمّ طعنكم على خيار الأمّة و نسبتكم شيعة آل محمّد للمين إلى الكفر و الضلال، ثمّ استدعاؤكم المسلمين إلى

- ١. الأمر الذي نقاسيه حتّى اليوم في أتباع السّلَفيَّة الجافية، و في غلظة تأباها روح الشريعة السهلة السمحة. ٢. و قد عرفت ما أفجعوا بابن جرير الطبريّ، ذلك العالم الكبير صاحب التفسير، أوجعوه ضرباً و شتماً و تشريداً، حسبما ذكرناه في ترجمته..
  - ٣. مقتمة أين خلدون، ص ٤٤٨.
  - ٤. راجع: أحسن الثقاميم لشمس الدين الشاري (الإمام الصادق و المذاهب الأربعة، ج٤، ص٥،٩).

الدين بالبدع الظاهرة، و المذاهب الفاجرة، التي لا يشهد بها القرآن. و إنكاركم زيارة قبور الأئمّة، و تشنيعكم على زوّارها بالابتداع، و أنتم مع ذلك تجتمعون على زيارة قبر رجل من العوامّ، ليس بذى شرف و لا نسب و لا سبب برسول الله، و تأمرون بـزيارة قـبره و الخشوع لدى تربته و التضرّع عند حفرته، و تدعون له معجزات الأنبياء و كـرامـات الأولياء. فلعن الله شيطاناً حملكم على هذه المنكرات ما أرداه، و زيّنها لكم ما أغراه..<sup>١</sup>

و أمير المؤمنين (أي الراضي) يُقسم بالله قسماً جهداً إليه يلزمه الوفاء به، لئن لم تنتهوا عن مذموم مذهبكم، و معوّج طريقتكم، ليوسّعنّكم ضرباً و تشريداً، و قــتلاً و تــبديداً، و ليستعملنّ السيف في رقابكم، و النار في منازلكم و محالّكم..»<sup>ت</sup>ـ

تلك كانت محنة الخلف عند افتقادهم وداعة السلف و استسلامهم لقـيادة النـفس الأمّارة بالسوء..

تنوع التفسير الفقهي تبعاً لتنوع الفرق الإسلامية

و على ضوء هذا التعصّب الحذهبيّ القائم يومذاك نرى التآليف في التـفسير الفـقهيّ المتأخّرة عن ذلك العهد، متأثّرة شدّيد التأثّر باللون المذهبيّ، بما قد يتناسى و موضوعيّة البحث في ضوء نشدان الحقيقة الذاتية.. اللّهمّ إلّا القليل.

قال الأستاذ الذهبيّ: و إذا نحن تتبّعنا التفسير الفقهيّ، منذ بدايته، وجدناه يسير بعيداً عن الأهواء و الأغراض.. إلى أوان ظهور المذاهب المختلفة، ثمّ بعد ذلك نجده يسير تبعاً للمذاهب و يتنوّع بتنوّعها، فلأهل السنّة تفسير فقهيّ بدأ نظيفاً من التعصّب، ثمّ لم يلبث أن تلوّث به. و للظاهريّة تفسير فقهيّ يقوم على الوقوف عند ظواهر القرآن، دون أن يحيد

- ١. لعلَّه الشيخ عبد القادر الجيلانيّ (٤٩١ـ٥٦١ هـ) شيخ الحنابلة، صاحب المقامات و الكرامات. كان إمام زمانه و قطب عصره و شيخ الشيوخ بلا مدافع. و نقلت له كرامات و طار صيته في الآفاق.. و قبره ببغداد مزار معروف (الوافي بالوفياتٍ، ج١٩، ص٢٧، رقم ٧١٥٨).
- ٢. الكامل لابن الأثير، ج٨، ص٣٠٧-٣٠٩، دار صادر، بيروت، و ج٦، ص٢٤٨، دار الكتاب العربيّ، بيروت. و جاء التوقيع كملاً في تجادب الأمم لابـن مسكـويه، ج٥، ص٤١٤ـ٤١٥، تـحقيق الدكمتور أبـو القـاسم الإمـاميّ، دار سروش، طهران، ١٩٩٨ م. و صحّحنا التوقيع على هذا الأخير.

۸۱۸/ التفسير و المفسّرون (ج۲) .

عنها. و للخوارج تفسير فقهيّ يخصّهم <sup>(</sup> . و للشيعة تفسير فقهيّ يخالفون به من عداهم <sup>٢</sup>... وكلّ فريق من هؤلاء يجتهد في تأويل النصوص القرآنيّة، حتّى تشهد له، أو لا تعارضه على الأقلّ.. ممّا أدّى يبعضهم إلى التعسّف في التأويل، و الخروج بالألفاظ القرآنيّة عن معانيها و مدلولاتها<sup>٣</sup>.

#### ٦. الإنتاج التفسيريّ للفقهاء

لم نكد نعثر على إنتاج تفسيريّ للفقهاء قـبل عـصر التـدوين إلّا عـلى مـقتطفات و مختصرات متفرّقة مأثورة عن فقهاء الصحابة و التابعين، يرويها عنهم أصحاب الكتب المختلفة. أمّا و بعد عصر التدوين فنجد الكثير من الفقهاء ألّفوا تفاسير فقهيّة و لكن على ضوء مذاهبهم في طريقة الاستنباط..

ذكر الإمام الزركشيّ للشافعيّة ما جمعه البيهقيّ من كلام الإمـام الشـافعيّ، و بـعده الكيا الهرّاسيّ. و من الحنفيّة: أبو بكر الرازيّ الجصّاص. و من المالكيّة: القاضي إسماعيل و القشيريّ و ابن العربيّ. و من الحنابلة: أبو يعلي الكبير<sup>؟</sup>

و من الزيديّة الحسين بن أحمد النجريّ من أهل القرن الثامن الهجريّ، له شرح المخمس مائة آية. و شمس الدين بن يوسف (القرن التاسع): الثمرات الميانعة و الأحكم الواضحة القاطعة. و محمّد بن الحسين بن القاسم (القرن الحادي عشر): منتهى المرام، شرح آيات الأحكام<sup>6</sup>.

٢. و سيوافيك الكلام عن التفسير الفقهيّ الشيعيّ و كانت مخالفته لسائر المذاهب هي في التنسيق، إذ قـد رُتَب على نسق أبواب الفقه.. و قد تجرّد عن كلّ تعصّب أو تعسّف في التأويل، و هذه كتبهم منبئة و في متناول الجميع، يجرون على مبانيهم في الأصول، و يناقشون الآراء في ضوء البحث الحرّ و يقوّة البرهان، و من غير حاجة إلى ارتكاب تعسّف أو تعريض..

٣. التغيير و المغمّرون، ج٢، ص٤٣٥. ٤. هو القاضي محمّد بن الحسين بن محمّد الفرّاء أبو يعلي الحنبليّ. إليه انتهت رئاسة الحنابلة في زمانه و توفّي سنة ٤٥٨ هـ (النجوم الزاهرة ج٥، ص٧٨). البوهان للزركشيّ، ج٢، ص٣. ٥. التغمير و المفمّرون، ج٢، ص٤٣٧. و للحاجّيّ خليفة قائمة بأسماء من كتب في ذلك، ذكر نحواً من أربعة عشر مؤلَّفاً <sup>٢</sup>. و هكذا ذكر الشيخ آغا بزرك الطهرانيّ نحواً من ثلاثين كـتاباً و رسـالة فـي آيـات الأحكام، عثر عليها ضمن تأليف أصحابنا الإماميّة، منذ البدء فحتّى العصر الحاضر..<sup>٣</sup>. و ذكر السيّد المرعشيّ فهرساً عن مؤلّفي التفاسير الفقهيّة من مختلف المـذاهب مـا تجاوز الخمسين رسالة<sup>٤</sup>.. فضلاً عمّاكتب متأخّراً و في عصر حاضر و لا يزال..

٧. تعداد آيات الأحكام

اصطلحوا على إطلاق هذه السمة، على كل آية اشتملت على حكم شرعيّ فرعيّ عمليّ، من تكليف أو وضع، بمعناه المعهود في الكتب الفقهيّة، عبادة كانت أو معاملة. قالوا: إنّها تقرب من خمس مائة آية بما فيها من تكرار.. و أوّل من عبّر بهذا العدد هو مقاتل بن سليمان (ت ١٥٠ هـ). كان له تفسير \_غير تفسيره الكبير\_اشتهر باسم: تفسير مقاتل بن سليمان (ت ١٥٠ هـ). كان له تفسير \_غير تفسيره الكبير\_اشتهر باسم: تفسير فقهيّاً آنذاك..<sup>0</sup>. و لم يكن أوّل تفسير كتب ذلك العهد، فقد سبقه إلى ذلك محمّد بن السائب الكلبيّ (ت ١٤٦ هـ). غير أنّ ذكر هذا العدد وقع عن لسان مقاتل و راج عند المفسّرين. هذا ابن المتوّج<sup>1</sup> أيضاً أسمى كتابه في التفسير الفقهيّ: «النهابة في تفسير الخمس مائة

ص ٨٥ معجم المغسّرين

| ١. مسالك الأقهام (المقدّمة) للفاضل الكاظميّ، ج ١، ص٧٨٠.                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢. كشف الظنون لحاجّي خليفة، ج ١، ص ٢٠.                                                 |
| ٢. الذريعة، ج ١، ص ، عُـ ٤٤.                                                           |
| ٤. مسالك الأفهام (المقدّمة)، ج ١، ص ٥ - ١٣.                                            |
| ٥. مخطوط. طبقات السفسَرين للداووديّ، ج٢، ص ٢٣١؛ تاريخ التواث العرميّ لفؤاد سنزكين، ج١، |
| لعادل نویهض، ج۲، ص٦٨٣.                                                                 |
| ٦. هو فخر الدين أحمد بن عبد الله بن المتوَّج البحراني توفّي بعد سنة ٧٧١ ه.             |

۸۲۰ / التفسير و المفسّرون (ج۲) 🗕

آية». وكان لسميّه ( أيضاً كتاب بهذا الاسم: «منهاج الهداية في تفسير آيات الأحكام الخمس مائةه ] .

و هكذا جرى عليه المفسّرون لآيات الأحكام.

قال الفاضل المقداد<sup>٣</sup>: اشتهر بين القوم أنَّ الآيات المبحوث عــنها ــفــي المـجالات الفقهيّةــنحوُ من خمس مائة آية. و ذلك إنّما هو بالمتكرّر و المتداخل، وإلّا فهي لا تبلغ ذلك..

و علَّل هذا التقليل من آيات الأحكام، بأنَّ القرآن في جلَّ آياته يهدف إلى الأصول أكثر من الفروع، و قد تكفَّلها بيان الرسول.. حيث كانت السنّة الشريفة تكملة للكــتاب العزيز..<sup>1</sup>.

و قد عدّدنا الآيات التي تعرّض لها في الكتاب فوجدناها تقرب من ثمان مائة آية.. و هكذا في سائر الكتب التفسيرية لآيات الأحكام.. و لعلّ الزيـادة جـاءت مـن قـبل الاستثنهاد بالنظائر و ما شاكل..

هذا لو فسّرنا آية الحكم بما اشتمل على حكم شرعيّ فرعيّ عمليّ، حسب مصطلح الفقهاء.. أمّا إذا ما لاحظنا الأهداف التي تستهدفها رسالة القرآن الكريم، و التي تتلخّص في إسعاد الإنسان في حياته، إن مادّيّة أو معنويّة، إن في دنيا عاجلة أو آخرة آجلة.. فهذا المعنى يشمل جلّ آيات القرآن الكريم، بل كلّها و هي تحمل رسالتها إلى الإنسان: كيف يعيش سعيداً.. الأمر الذي يعمّ مسائل الحياة الاجـتماعيّة و السـياسيّة و الاقـتصاديّة و الثقافيّة، في جميع أبعادها المترامية.. فيشمل كلّ تصرّفاته في الحياة: إن عبادة أو أخلاق

سماه:

أو معاملة، في معناها العامّ.. إذن فأيّ آية في القرآن لا تهدف إلى جانب من هذه الأهداف السامية و التي شملت حياة الإنسان عبر الوجود؟!

الأمر الذي تنبّه له المتأخّرون من أصحاب التفسير العصريّ، فعنوا بجانب التشـريع السياسيّ ــ الاجتماعيّ في القرآن أكثر من إلمامهم بـجانب العـبادات الفـرديّة و أنـواع المعاملات الخاصّة ــ المبحوث عنها داخل إطار الفقه التقليديّ القديمــ فخرجوا بالقرآن إلى آفاق أوسع و أبعاد قد لا تتناهى إلى حدّ.

نعم، هذا هو شأن القرآن، ذلك الكتاب الخالد بتشريعاته عبر الوجود.. و عليه فجميع آيات الذكر الحكيم آيات الأحكام؛ و في كلّ آية منه دستور عامّ؛ تلك هي رسالة القرآن الشاملة الباقية مع الأبد.

قال: تم هو قسمان: احدهما ما صرّح به في الاحكام، و هو كمثير. و سمورة البـقرة والنساء و المائدة و الأنعام مشتملة على كثير من ذلك.

و الثاني ما يؤخذ بطريق الاستنباط. ثمّ هو على نوعين:

أحدهما ما يستنبط من غير ضميمة إلى آية أخرى \_بل بدلالة الفحوى\_كـاستنباط الشافعيَّ تحريم الاستمناء باليد من قسوله تــعالى: ﴿فَــَنِ ابستَغَىٰ وَراءَ ذَلِكَ فَأُولَــئِكَ هُـمُ العادونَ﴾.. بعد قوله: ﴿إِلَّا عَلَىٰ أَزواجِهِم أَو ما مَلَكَت أَيمانُهُم﴾..<sup>ت</sup>.

۱. و سنذکر شیئاً عنه. ۲ و ۲. المؤمنون (۲۳): ۲ و ۷.

۸۲۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲) \_

و استنباط صحّة أنكحة الكفّار من قوله تعالى: ﴿امرَأَةَ فِرعَونَ﴾ ﴿ وَ ﴿امـرَأَتُهُ حَسَّالَةً الحَطَبِ﴾ `.. أي بدلالة التقرير..

و استنباطه عتق الأصل و الفرع بمجرّد الملك، من قوله تعالى: ﴿وَ مَا يَنبَغِي لِلرَّحَانِ أَن يَتَّخِذَ وَلَداً إِن كُلُّ مَن فِي السَّباراتِ وَ الأَرضِ إِلَّا آتِي الرَّحانِ عَبداً» <sup>7</sup>. فجعل العبوديّة منافية للولادة، حيث ذكرت في مقابلتها؛ فدلّ على أنّهما لا يجتمعان.

و استنباطه حجّيّة الإجماع من قوله: ﴿وَ يَتَّبِع غَيرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ﴾ ٤.

و استنباطه صحّة صوم الجنب من قوله تعالى: ﴿فَالآنَ بِاشِروهُنَّ –إلى قوله–حَقَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الخَيطُ الأَبِيَضُ مِنَ الخَيطِ الأَسوَدِ مَنِ الفَجرِ. <sup>٥</sup>. فدلّ على جواز الوقاع في جميع الليل. و يلزم منه تأخير الغُسل إلى النهار، وإلّا لوجب أن يحرم الوطئ إلى آخر جزء من الليل بمقدار ما يقع..

و من ذلك ما استنبطناه من قولة تعالى فأو من يُتَشَأُ في الحِليَةِ وَ هُوَ فِي الحِصامِ غَيرُ مُبينٍ أ. أنّ المرأة لا تصلح لتصدّي أمر الولاية ولا سيّما القضاء.. حيث كانت الشؤون الإداريّة الشائكة بحاجة إلى صلابة و شدّة و عزيمة فائقة، الأمر الذي تعوزه المرأة و هي عائشة في نعومة و أحاسيسها رقيقة، فتغلبها العاطفة أكثر من صمود العقل الرشيد.. إنّها تعيش عيشتها في الابتهاج بالزينة و زبرجتها خائرة القوى، لا شأن لها و معارك الحياة القاسية، و هي لا تملك الدفاع عن نفسها لدى الخصام، فكيف بها و فصل الخصومات في غوغاء المعارك..

و الثاني ما يستنبط مع ضميمة آية أخـرى، كـاستنباط الإمـام أمـير المـؤمنينﷺ و ابن عبّاسﷺ: أنّ أقلّ الحمل ستّة أشهر من قوله تـعالى: ﴿رَ حَمـلُهُ رَ فِـصالُهُ فَـلائونَ

> ۱. التحريم (۲٦): ۱۱. ۲. ۲. مريم (۱۹): ۹۲-۹۲. ٤ النساء (٤): ۱۱٥. ۵. البقرة (۲): ۱۸۷ ۲. الزخرف (٤٣): ۱۸.

شَهراً» (، مع قوله: ﴿ وَ فِصالُهُ فِي عامَينِ ﴾ ٢. و عليه جرى الشافعيّ.. ٣

من ذلك ما أثر عن الإمام محمّد بن عليّ الجوادﷺ بشأن سارق رفع إلى الخمليفة (المعتصم) فجمع الخليفة لذلك الفقهاء و قد أحضر الإمام أيضاً. فسألهم عن موضع القطع.. فقال ابن أبي داوود: من الكرسوع (طرف الزند) و استدلّ بآية التيمّم.. و قال آخرون: من المرفق، نظراً إلى آية الوضوء.

فالتفت الخليفة إلى الإمام مستفهماً رأيه.. فاستعفاه الإمام، لكنّه أصرّ عليه و أقسم عليه بالله أن يُخبره برأيه.. فقال الإمام: أمّا إذا أقسمت عليّ بالله، إنّي أقول: يجب القطع من أصول الأصابع (الأشاجع) فيترك الكفّ (الراحة). فسأله الخليفة عن الحجّة في ذلك؟

فقال الإمام: قول رسول الله تلكي «السجود على سبعة أعضاء...» فإذا قطعت يده من الكرسوع أو المرفق، فعلى م يسجد؟ و قد قال تعالى: ﴿وَ أَنَّ المساجِدَ فِهُوَ»؛ يعني به هذه الأعضاء السبعة التي تسجد عليها. ﴿فَلا تَدْعُوا مَعَ اللهِ أَحَداً» <sup>4</sup>. و ما كان لله فلا يقطع..<sup>0</sup> و روى العيّاشيّ \_أيضاً-: أنّ الإمام أمير المؤمنين للله كان إذا قطع السارق، تـرك له الإيهام و الراحة<sup>7</sup>.

\* \* \*

قال الشيخ عزّ الدين بن عبد السلام في كتاب الإمام في أدلّة الأحكام: معظم آي القرآن لا يخلو من أحكام مشتملة على آداب حسنة و أخلاق جميلة. ثمّ من الآيات ما صُرّح فيه بالأحكام أو يؤخذ بطريق الاستنباط. إمّا بضمّ آية أخرى أو بلاضمّ. كما تقدّم في كلام الزركشيّ:

قال: و يستدلّ على الأحكام تارة بالصيغة، و هو ظاهر. و تارة بالإخبار مثل ﴿ أَحِلَّ

١. الأحقاف (٤٦): ١٥.
 ٢. المحان (٣١): ١٤.
 ٣. البوهان للزركشيّ، ج٢، ص٣٥-٥.
 ٤. الجنّ (٧٧): ١٨.
 ٥. تفسير الايكشيّ ج٢، ص٣٦-٢٠. وسائل الشيعة، ج٢٨، ص٢٥٣، باب ٤، حدّ القطع، رقم ٥.
 ٣. المصدر نفسه، ص٦. و هكذا ذكر ابن حزم: أنّ عليّاً ظَيْرٌ كان يقطع الأصابع.. وكان عمر يقطع من المفصل. أمّا الخوارج فيرون القطع من المرفق أو المنكب (المحلّي لابن حزم، ج٢١، ص٣٥، رقم ٢٥.

٨٢٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ----

لكُم» ( و (حُرَّمَت عَلَيكُمُ المَيَّةُ» )، (كُتِبَ عَلَيكُمُ الصَّيامُ» ). و تارة بما رتّب عليها في العاجل أو الآجل من خير أو شرّ، أو نفع أو ضرّ.. و قد نوّع الشارع ذلك أنـواعاً كـثيرة، ترغيباً لعباده و ترهيباً و تقريباً إلى أفهامهم. فكلّ فعل عظّمه الشرع أو مدحه أو مـدح غاعله لأجله، أو أحبّه أو أحبّ فاعله، أو رضي بـه أو رضي عـن فـاعله، أو وصفه بالاستقامة أو البركة أو الطيب، أو أقسم به أو بفاعله.. أو نصبه سبباً لذكره لعبده أو لمحبّته، أو لثواب عاجل أو آجل، أو لشكره له، أو لهدايته إيّاه، أو لإرضاء فاعله، أو لمعبّته، و تكفير سيّتاته، أو لقبوله أو لنصرة فاعله أو بشارته، أو وصفه بالطيّب أو كونه معروفاً و نحو ذلك من التعابير الكثيرة الواردة في القرآن، تنمّ عن مشروعيّة عـمل أو رجـحانه أو العكس.. فكلّ ذلك يستنبط منه حكم شرعيّ لازم أو راجح فعله أو تركه..<sup>3</sup>

و هذا الذي ذكر، هو الصحيح، نظراً لما نتهنا عليه من أنّ كلّ آية في القرآن الكريم، هي تحمل رسالة إلى الناس جميعاً عبر الأبدية، و ما هي إلّا ذلك الدستور العامّ المستفاد إمّا صريحاً من اللفظ أو تلويحاً و بدلالة فحوى الكلام و مفهومه العامّ المستخرج من بطن الآية بدلالة الالتزام.

و هذه قصص القرآن و أمثاله، لم تذكر تسلية للقارئ أو المستمع، و أنّما هي تذكّرات و عبر و عظات تستهدفها الآيات في فحوئ عامّ. إذن فكلّ آي القرآن آيات أحكام..

### أهمّ كتب آيات الأحكام

و لعلَّ أوَّل من كتب في آيات الأحكام هو الإمام المفسَّر أبو النضر محمَّد بن السائب الكلبيِّ (ت ١٤٦ ه.)، كتبه رواية عن ابن عبّاس. ذكره ابن النديم ضمن من كتب في آيات الأحكام من الأوائل<sup>6</sup>.

و بعده بقليل المفسّر الجليل مقاتل بن سليمان (ت ١٥٠ ه.) كتب رسالة باسم تغسير

د. البقرة (٢): ص١٨٧.
 ٣. المائدة (٥): ٣.
 ٣. البقرة (٢): ١٨٣.
 ٢. البقرة (٢): ١٨٣.
 ٢. البقرة (٢): ٣٨٠.
 ٢. البقرميت لابن النديم، ص٦٣.

خمس مانة آية، تناول فيها لما ورد من الأوامر و النواهي في القرآن الكريم و بحث عنها فقهيّاً..<sup>ا</sup>.

ثمّ سار على منهجهما من جاء بعدهما من فقهاء و مفسّرين من مختلف المذاهب، على ما أسلفنا.. غير أنّ منهج أصحابنا الإماميّة يختلف عن غيرهم، بذكر الآيات حسب أبواب الكتب الفقهيّة، فيبحثون عن الآيات المرتبطة بالعبادات و يجمعونها في أبوابها الخاصّة، و هكذا الآيات المرتبطة بالمعاملات كلاً في بابه الخاصّ به. و ذلك تسهيلاً للمراجع و استقصاء لكلّ باب ما يخصّه من آيات.. أمّا غيرهم فيأتون بالآيات حسب ترتيبها في المصحف ضمن السور، كلاً في موضعه الخاصّ من السورة.

و إليك الأهمّ من التفاسير الفقهيّة لمختلف المذاهب، نذكرها حسب تسلسل التاريخ:

**١. أحكام القرآن للجصّاص الحنفيّ** 

هو أبو بكر أحمد بن عليّ الرازيّ المشهور بالحصّاص، توفّي سنة ( ٣٧٠ ه.). كان إمام الحنفيّة في وقته و إليه انتهت رئاسة الأصحاب. صاحب التآليف الكثيرة، منها: أحكام القرآن، كتبه على مباني مذهب أبيّ حنيفة، و يُعدّ من أهمّ الكتب المدوّنة في الموضوع، و لعلّه أبسط الكتب في ذلك، و قد تعرّض فيه لجوانب كثيرة من معاني آيات الأحكام بصورة مسهبة، و مستوعبة لكلّ جوانب الكلام <sup>7</sup>، بعيداً عن التعصّب المذهبيّ في غالب ما يكتبه، و إن كان الأستاذ الذهبيّ قد رماه بالتعصّب لمذهب أبي حنيفة، و تحامله على سائر الأئمة. لكنّا لم نر تحاملاً منه و لا تعصّباً أعمى و إنّما هو بيان الحقّ، حسبما يراه. مثلاً عندما تعرّض لقوله تعالى: ﴿ثُمَّ أَيَّوُوا الصّيامَ إِلَى اللَيلِ ٢ نجده يحاول أن يسجعل

الآية دالَّة على أنَّ من دخل في صوم التطوّع لزم إتمامه ٤.

مخطوط. طبقات المغشرين، ج٢، ص ٣٣١.

٢. خذ لذلك مثلاً ما ذكره ذيلَ آية التيمُّم من سورة المائدة، حيث استخرج منها أحداً و سبعين فرعاً في المسألة، ممّا يدلُّ على عمق نظر و قوّة استنباط، فلمّا يوجد في نظائره (أحكام القرآن للجصّاص، ج٢، ص٣٩٦.٣٩٢). ٤. أحكام القرآن للجصّاص، ج ١، ص ٢٧٤ - ٢٨٥. ٣. البقرة (٢): ١٨٧.

٨٢٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) .

و قد عدّ الذهبيّ ذلك منه تعسّفاً و تعصّباً لرأي أبي حنيفة في ذلك <sup>(</sup>. لكن لا تعسّف و لا تعصّب، بعد ظهور الآية في ذلك، نظراً لإطلاق لفظها، و هو مذهب المالكيّة أيضاً. و عند الشافعيّ و أحمد الإتمام مسنون <sup>ت</sup>.

و الاختلاف في قضاء صوم التطوّع إذا لم يكن عن عذر، ناشٍ عن اختلاف الأحاديث في ذلك<sup>٣</sup>. و الجصّاص رجّح القضاء استناداً إلى ظاهر إطلاق الآية، فـلم يكـن هـناك تعسّف؛ لأنّه استند إلى ظاهر الدليل. كما لم يكن تعصّباً لمذهب أبي حنيفة بعد ذهـاب مالك إليه أيضاً.

و أمّا عند الشيعة الإماميّة فهو بالخيار في صوم التطوّع ما بينه و بين الزوال، و يُكره بعد الزوال<sup>ع</sup>.

\* \* 1

و عندما تعرّض لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا طَلْقَتُمُ النَّسَاءَ فَبَتَلَغَنَ أَجَلَهُنَّ فَلا تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِعنَ أَزواجَهُنَّ﴾ °قال الذهبيّ: نجده يحاول أن يستدلّ بالآية، من عدّة وجوه، على أنَّ للمرأة أن تعقد نفسها بغير الوليّ و بغير إذْنُو أَنْ يَسْتَدُلُ مِنْ مَنْ

و هذا أيضاً استظهار لطيف من الآية الكريمة، و لعلّ الآخرين أغفلوها، على أنّ مسألة الولاية إنّما تكون على الأبكار غير المتزوّجات؛ و ذلك على القول بِه، و المشهور عدم الولاية إطلاقاً. نعم هو مندوب إليه.

و عندما تعرّض لقوله تعالى: ﴿وَ آثُوا التِتامَىٰ أَموالَهُم وَ لا تَتَبَدَّلُوا الْحَبِيثَ بِالطَّيْبِ﴾ <sup>٧</sup> وقوله: ﴿وَ ابْتَلُوا البَتامَىٰ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغُوا النَّكَاحَ فَــإِن آنَسَتُم مِـنهُم رُشَـداً فَـادفَعوا إِلَـيوم أموالَحُم﴾ مقال الذهبيّ: نجده يـحاول أن يأخــذ مـن مـجموع الآيستين دليـلاً لمـذهب

١. التفسير و المغشرون، ج٢، ص ٤٤٠ الفقه على المذاهب الأربعة، ج ١، ص٥٥٨. ٣. راجع: بدية المجتهد لابن رشد الأندلسي، ج ١، ص ٣٢٢. ٤. راجع: الخلاف للشيخ الطومين، ج١، ص ٤٠٠، ٨٣ ٥. البقرة (٢): ٢٣٢. أحكام القرآن للجضّاص، ج ١، ص ٤٠٠. ٧. النساء (٤): ٢. ٨ النساء (٤): ٦.

أبي حنيفة، القائل بوجوب دفع المال لليتيم إذا بلغ خمساً و عشرين سنة، و إن لم يؤنس منه الرشد<sup>ر</sup>.

نعم، هنا تعسّف في الرأي؛ لأنّه أخذ بإطلاق الآية الأولى و حملها على ما بعد هذا السنّ؛ و ذلك لاتّفاق الفقهاء على الاشتراط بإيناس الرشد قبل ذلك، فما لم يبلغ خمساً و عشرين، لا يُدفع إليه ما لم يؤنس منه الرشد، و أمّا إذا بلغها فيُدفع إليه مطلقاً؛ و ذلك عملاً بالآيتين. و هذا تعسّف في الاستدلال؛ لأنّه حملٌ للظاهر على بعض صوره من غير دليل، على

و هذا تعسف في الاستدلال؛ لانه حمل للطاهر على بعض طوره من عير دنيل، طعى أنَّ الإطلاق في الآية الأولى يجب تقييده بالآية الثانية، و حمل المطلق على المقيّد ليس إيطالاً للمطلق، كما زعمه الجصّاص.

\* \* 4

و ممّا أخذ عليه الذهبيّ حملته على مخالفيه؛ بحيث لا يعفّ لسانه عنهم. قال: ثمّ إنّ الجصّاص مع تعصّبه لمذهبه و تعسّفه في التأويل، ليس عفّ اللسان مع الإمام الشافعيّ، و لا مع غيره من الأثمّة.

و كثيراً ما نراه يرمي الشافعي و غير ومن مخالفي الحنفيّة بعبارات شديدة، لا تليق من مثل الجصّاص، فمثلاً عندما تعرّض لآية المحرّمات من النساء نجده يعرض الخلاف الذي بين الحنفيّة و الشافعيّة، في حكم من زني بامرأة، هل يجوز التزويج ببنتها أو لا؟

و تمسّك الشافعيّ بأنّ الحرام لا يحرّم الحلال، ثمّ ذكر مناظرة له مع سائل سأله: كيف تُحرّم بنت المنكوحة و لا تحرّم بنت المزنيّ بها؟ فأجابه الشافعيّ بأنّ ذاك حلال و هذا حرام، و لم يزد في الفرق بينهما على ذلك. و هنا يقول الجصّاص : فقد بان أنّ ما قاله الشافعيّ و ما سلّمه له السائل كلام فارغ لا معنى تحته في حكم ما سئل عنه. ثمّ يقول: ما ظننت أنّ أحداً متن ينتدب لمناظرة خصم، يبلغ به الإفلاس من الحجاج، إلى أن يلجأ إلى مثل هذا، مع سخافة عقل السائل و غباوته<sup>؟</sup>.

أحكام القرآن للجصّاص، ج٢، ص٤٩.
 ٢. المصدر نفسه، ص١١٨.

٨٢٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

و في هذا الكلام إهانة بموضع الشافعيّ، و فرضه فيمن لا يُعتَدّ بشأنهم. قلت: لا شكّ أنّ استدلال الشافعيّ هنا ضعيف؛ إذكثير من المحرّمات حرّمن المحلّات، كما في مسألة اللواط يُحَرّم أخته و أمّه و بنته على اللاطـي، و كـالعقد عـلى المـعتدّة و الدخول بها، و الزنى بذات البعل.

و حديث «الحرام لا يُحرّم الحلال» وارد فيمن أُحلّ له فرّج ثمّ زنى بأمّها أو بنتها <sup>(</sup> فهو ناظر إلى السابق، أي الحلال الفعليّ لا الحلال الشأنيّ. و من الغريب أنّ الشافعيّ هنا أخذ بالقياس مع الفارق.

\* \* \*

و هكذا أخذ عليه الذهبيّ ميله إلى مذهب الاعتزال، وكذا تحامله على معاوية. أمّا ميله إلى الاعتزال فلأنّه نفى إمكان رؤيته تعالى، و حمله أخبار الرؤية على العلم لو صحّت<sup>٢</sup>.

قلت: و هذا من كمال فضله حيث حكم العقل على النقل، و هو دأب المحصّلين. و أمّا تحامله على معاوية قمن ثبات عقيدته وصلابته في دينه. إنّ معاوية بغى على إمام زمانه و خرج عليه بالسيف، فعلى كلّ مسلم منابذته و التحامل عليه بالسيف، فضلاً عن اللسان و السكوت في ذلك مراوغة خبينة.

يقول الذهبيّ: إنّنا نلاحظ على الجصّاص أنّه تبدو منه البغضاء لمعاوية، و يتأثّر بذلك في تفسيره، فمثلاً عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقاتَلُونَ بِأَنَّهُم ظُلِموا رَ إِنَّ اللَّهَ عَل نَصحِهِم لَقَديرُ الَّذِينَ أُخرِجوا مِن دِيارِهِم بِغَيرِ حَقَّ إلى قوله-الَّذينَ إِن مَكْنَاهُم فِي الأَرضِ أتامُوا الصَّلاة رَ آتَوًا الزَّكاة وَ أَمَروا بِالمَعروفِ وَ نَهَوا عَنِ المُنكَرِ و ثِفِ عاقِبَةُ الأُمورِ <sup>٢</sup> يقول: و هذه صفة الخلفاء الراشدين الذين مكّنهم الله في الأرض... و هذه صفة الخلفاء الراضي على على الأرض على المُورِ و تَهوا عن الأرض و عنه المُورِ و يقول: و هذه صفة الخلفاء الراشدين الذين مكّنهم الله في الأرض... و فيه الدلالة الواضحة على

داجع: العروة الونقى، المسألة (٢٨) من أحكام المصاهرة.

٢. أحكام القرآن للجصَّاص، ج٣، ص٤-٥. ٢٠ ٣. الحجّ (٢٢): ٤١-٣٩.

مُكَنوا في الأرض، فوجب أن يكونوا أئمّة قائمين بأوامر الله، منتهين عن زواجره و نواهيه. و لا يدخل معاوية في هؤلاء؛ لأنّ الله إنّما وصف بذلك المهاجرين الذين أُخرجوا سن ديارهم، و ليس معاوية من المهاجرين، بل هو من الطلقاء <sup>(</sup>.

و عند قوله تعالى: ﴿وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنوا مِنكُم وَ عَـمِلُوا الصَّـالِحاتِ لَـيَستَخلِفَنَّهُم فِي الأَرضِ﴾ ` يقول: و فيه الدلالة على إمامة الخلفاء الأربعة أيضاً؛ لأنَّ الله استخلفهم فسي الأرض و مكن لهم كما جاء الوعد، و لا يدخل فيهم معاوية؛ لأنَّه لم يكن مؤمناً في ذلك الوقت<sup>"</sup>.

و عند قوله: ﴿وَ إِن طَائِفَتَانِ مِنَ المُؤْمِنِينَ اقتَتَلُوا فَأَصلِحوا بَينَهُما فَإِن بَغَت إِحداهُما عَلَى الأخرىٰ فَقاتِلُوا الَّتي تَبغي حَتَّىٰ تَنيءَ إِلَىٰ أَمرِ اللهِ <sup>4</sup>. نجده يجعل عليّاً ﷺ هو المحقّ في قتاله، و معه كبراء الصحابة و أهل بدر مَن قد عُلَم مكانهم، و كان معاوية مـن الفـئة البـاغية، لحديث عمّار، و لم ينكره معاوية، بل حاول تأويله<sup>6</sup>. قال الذهبيّ: فجعل عليّاً هو المحقّ و أمّا معاوية و من معه فهم الفئة الباغية، وكذلك كلّ من خرج على عليّ ظلّيًا.

قال: و ما كان أولى بصاحب*تا أن يترك هذا التحامل ع*لى معاوية الصحابيّ! و يفوّض أمره إلى الله، و لا يلوي مثل هذه الآيات إلى ميوله و هواه<sup>٢</sup>. قلت: و لعلّ نحوسة الدفاع عن معاوية قد أخذت صاحبنا الذهبيّ فانجرفت بــه إلى

مهاوي الضلال. و أخيراً إلى شرّ قتلة. حشره الله مع مواليه ٧.

۲. أحكام القرآن (المنسوب إلى الإمام الشافعيّ) جمعه الحافظ الكبير أبو بكر أحمد بن الحسين بن عليّ البيهقيّ النيسابوريّ الشافعيّ،

أحكام القرآن للجصّاص، ج٢، ص٢٤٦.
 أحكام القرآن للجصّاص، ج٢، ص٢٤٦.
 أحكام القرآن للجصّاص، ج٢، ص٣٢٩.
 أحكام القرآن للجصّاص، ج٢، ص٣٢٩.
 أحكام القرآن للجصّاص، ج٢، ص٣٤٥.
 أحكام القرآن للجصّاص، ج٢، ص٢٩٥.
 أحكام القرآن للجصّاص، ج٢، ص٢٤٦.
 أحكام القرآن للجصّاص، ج٢، ص٢٤٦.
 أحكام القرآن للجصّاص، ج٢، ص٢٢٩.
 أحكام القرآن للجصّاص، ج٢، ص٢٩٥.
 أحكام القرآن اللجصّاص، ج٢، ص٢٩٥.
 أحكام القرآن الجماح، أحكام ٢٩٥.
 أحكام القرآن أحكام ١٩٩٧.
 أحكام أحكام أحكام ١٩٩٧.
 أحكام أحكام أحكام ١٩٩٧.
 أحكام أحكام أحكام ١٩٩٧.
 أحكام أحك

۸۳۰ / التفسير و المفسّرون (ج ۲) \_

صاحب السنن الكبرى، المتوفَّى سنة (٤٥٨ ه.).

و الكتاب يشتمل على ما جاء في كلام الإمام محمّد بن إدريس الشافعيّ، من استناد واستشهاد بآيات قرآنيّة، في عامّة أبواب الفقه، فعمد البيهقيّ إلى جمعه و ترتيبه و إيدائه في صورة تأليف مستقلّ. قال البيهقيّ: فرأيتُ مَن دلّت الدلالة على صحّة قوله \_أبا عبدالله محمّد بن إدريس الشافعيّ المطّلبيّ ابن عمّ محمّد رسول الله تَلْكَنَّ \_ قد أتى على بيان ما يجب علينا معرفته من أحكام القرآن، وكان ذلك مفرّقاً في كتبه المصنّفة في الأصول و الأحكام، فميّزته و جمعته في هذه الأجزاء على ترتيب المختصر؛ ليكون طلب ذلك منه على من أراد أيسر، و اقتصرت في حكاية كلامه على ما يتبيّن منه المراد دون الإطناب، و نقلت من كلامه في أصول الفقه، و استشهاده بالآيات التي احتاج إليه من الكتاب، على غاية الاختصار، ما يليق بهذا الكتاب

و ممّا استند إليه الشافعيّ في مسائل العقيدة، قوله تعالى: ﴿كَلَا إِنَّهُم عَن رَبِّهِم يَومَئِذٍ لَحَجوبونَ﴾ `قال: فلمّا حجبهم في السخط، كان في هذا دليل على أنّهم يرونه في الرضا. و هكذا استدلّ على أنَّ المُشيئة لله بِقوله تعالى: ﴿وَ ما تَشاؤونَ إِلّا أَن يَشاءَ اللهُ ﴾ `قال:

و محدة المندل على ان الجربيد موريتري ويوري ومن مناوون إد ان يساد الله عن فأعلم خلقه أن المشيئة له ".

و في مسائل أصول الفقه، استند في حجّيّة خبر الواحد بآيات بعث الرسل، إلى كلّ أمّة برسول واحد، ثمّ جعل يسرد الآيات في ذلك: ﴿إِنَّا أَرسَلنا نوحاً إِلَىٰ قَومِدٍ...﴾<sup>٤</sup>. ﴿وَ إِلَىٰ عَادٍ أَخاهُم هوداً...﴾<sup>٥</sup>، ﴿وَ إِلَىٰ تَمُودَ أَخاهُم صالِحاً...﴾<sup>٢</sup> و غير ذلك من آيات. قال: فأقام ...جلّ ثناؤه..حجّته على خلقه في أنبيائه بالأعلام التي باينوا بها خلقه سواهم، و كانت الحجّة على من شاهد أمور الأنبياء دلائلهم التي باينوا بها غيرهم، و على من بعدهم ــو كـان الواحد في ذلك و أكثر منه سواء.. تقوم الحجّة بالواحد منهم قيامها بالأكثر... و كذا أقام

١. المطفَّقين (٨٣): ١٥.

- ٣. أحكام الفرآن للشافعيّ (البيهقيّ)، ج ١، ص ٤٠.
  - ه. الأعراف (٧): ٦٥.

- ۲. الإنسان (۲۷): ۴۰. ٤. نوح (۷۱): ۱.
- ٦. الأعراف (٧): ٧٣.

الحجّة على الأمم بواحد.

قال البيهةيّ: و احتجّ الشافعيّ بالآيات التي وردت في القرآن في فرض طاعة رسول اللهﷺ و من بعده إلى يوم القيامة واحداً واحداً، في أنّ على كلّ واحد طاعته، و لم يكن أحد غاب عن رؤية رسول الله، يعلم أمره إلّا بالخبر عنه، و بسط الكلام فيه\.

و ممّا استدلّ به في مسائل الأحكام و هي الكثرة الكثيرة ما حدّث الشافعيّ بإسناده إلى مجاهد، قال: أقرب ما يكون العبد من الله \_أو إلى الله\_إذا كان ساجداً، ألم تر إلى قوله تعالى: ﴿وَ اسجُد و اقتَرِب﴾ <sup>ت</sup>ا يعنى: افعل و اقرب. قال الشافعيّ: و يشبه ما قال مجاهد، والله أعلم ما قال، أي ما قاله النبيّ تَلَكَنَكَ<sup>تَ</sup>؟.

و في رواية حرملة عنه في قوله تعالى: ﴿يَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّداً﴾ <sup>ع</sup> قــال الشــافعيّ: واحتمل السجود: أن يخرّ، و ذقنه \_إذا خرّــ تلى الأرضَ، ثمّ يكون سجوده عــلى غــير الذقن.<sup>0</sup>

و استدلَّ بآية ﴿إِنَّ اللهَ وَ مَلائِكَتُهُ يُعَلَّونَ عَلَى النَّبِيَّ يا أَتَّهَا الَّذِينَ آمَنوا صَلُوا عَلَيهِ وَسَلَّموا تَسليماً﴾ <sup>(</sup>بوجوب الصلاة عليه الشَّقَة في الصلوات الفرائض. قال: فلم يكن فرض الصلاة عليه في موضع، أولى منه في الصلاة <sup>V</sup>.

و من غريب استدلاله: أنّه فهم من قوله تعالى: ﴿وَ بَدَأَ خَلَقَ الإِنسانِ مِن طَيْزٍ ثُمَّ جَعَلَ نَسلَهُ مِن سُلالَةٍ مِن ماءٍ مَهينٍ﴾^أنّ المنيّ طاهر؛ حيث كان أصل الإنسان من ماء و تراب، و هما طاهران، فخلق النسل من ماء يدلّ على طهارته أيضاً. قال: بدأ الله خلق آدم من ماء و طين، و جعلهما معاً طهارة، و بدأ خلق وُلْده من ماء دافق. فكان في ابتداء خلق آدم من

۲. العلق (۹٦): ۱۹. احكام القرآن للشافعي، ج١، ص٣٢. ٣. ممّا أثبته الشافعيّ قبل حديث مجاهد. و قد أغفله البيهقيّ هنا ـو إن كـان أخـرجـه فـي السنن الكبرى (ج٢، ص ١١٠) . و هو قوله ٢٠٠٠ : ٦. فأمّا الركوع فعظَّموا فيه الربَّ، و أمّا السجود فاجتهدوا فيه من الدعاء، فقمِنّ أن يستجاب لكم، (الأمَّ للشافعي، ج١، ص١٣٨، باب الذكر في السجود). أحكام القرآن للشافعت، ج١، ص٧١. ٤. الإسراء (١٧): ١٠٧. ۷۲-۷۱ الفرآن للشافعت، ج ۱، ص ۷۲-۷۱. ٦. الأحزاب (٢٣); ٥٦. ٨. السجدة (٣٢): ٧.٨

۸۳۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲) \_

الطاهرَين اللذّين هما الطهارة دلالة لابتداء خلق غيره أنّه من ماء طاهر لا نجس. قال: المنيّ ليس بنجس؛ لأنّ الله أكرمُ من أن يبتدئ خلق من كرّمه من نجس. قال: و لو لم يكن في هذا \_أي طهارة المنيّ\_ خبر عن النبيّ؛ لكان ينبغي أن تكون العقول تـعلم أنّ الله لا يبتدئ خلق من كرّمه و أسكنه جنّته من نجس. ثمّ ذكر الخبر الوارد في أنّ النبيّ تَلَكُنُ لُمُ

و الكتاب مطبوع جزأين في مجلّد واحد.

٣. أحكام القرآن لأبي يعلى الحنبليّ

هو القاضي أبو يعلي محمّد بن الحسين بن محمّد بن خَلَف المعروف بـابن الفـرّاء ( ٣٨٠ ـ ٤٥٨ ه.) شيخ الحنابلة في عصره. كان عالماً في الأصول و الفروع و أنواع الفنون. ارتفعت مكانته عند القادر و القائم العبّاسيَّين، و ولّاه الخليفة القائم قضاء دار الخـلافة و الحريم، و حرّان و حلوان.. قال الخطيب: كان أحد الفقهاء الحنابلة و له تصانيف على مذهب أحمد، درس و أفتى سنين كثيرة و ولي النظر بحريم دار الخلافة <sup>1</sup>

و كان قد نقمه الحنابلة ضعف مقدر ته العلميَّة في الأصول و الفروع..

قال ابن عساكر: سمعت أبا غالب الحنبليّ يقول: لمّا مات أبو يعلي ذهبت مع أبي إلى داره بباب المراتب، فلقينا أبو محمّد التميميّ الحنبليّ، فقال: إلى أين؟ قـال أبـي: مـات القاضي أبو يعلي! فقال أبو محمّد: لا رحمه الله، فقد بال في الحنابلة البولة الكبيرة التي لا تُغسل إلى يوم القيامة.. يعني مقالته في التشبيه..

و قال شمس الدين الذهبيّ: لم يكن له خبرة بعلل الحديث و لا بسرجساله، و احستجّ بأحاديث كثيرة واهية في الأصول و الفروع. و أمّا في الفقه و مذاهب الناس و نصوص أحمد و اختلافها فإمام لا يجارى؟.

١. أحكام القرآن للشافعتي، ج١، ص٨١-٨٢.

۲. تاریخ بغلاد، ج۲، ص۲۵۲، رقم ۷۳۰.

٣. الوافي بالوفيات للصفديّ، ج٣، ص٨، رقم ٨٦٥.

أحكام القرآن لكيا الهرّاسيّ الشافعيّ

هو عماد الدين أبو الحسن عليّ بن محمّد بن عليّ الطبريّ المعروف بالكيا<sup>، ا</sup>الهرّاسي. فقيه شافعيّ، أصله من خراسان ثمّ رحل إلى نيسابور، و تفقّه على إمام الحرمين الجوينيّ مدّة حتّى برع، ثمّ خرج إلى بيهق ثمّ إلى العراق، و تولّى التدريس بـالمدرسة النـظاميّة ببغداد، إلى أن تُوفّي سنة (٤٠٤ هـ).

يعتبر كتابه هذا من أهمّ المؤلّفات في أحكام القرآن عند الشافعيّة؛ ذلك لتعصّب المؤلّف فيه لمذهب الشافعيّ، محاولاً بكلّ جهده تفسير الآيات في صالح مذهبه. يـقول في مقدّمته: «إنّ مذهب الشافعيّ أسدّ المذاهب و أقومها و أرشدها و أحكمها، و إنّ نظر الشافعيّ في أكثر آرائه و معظم أبحاثه، يترقّى عن حدّ الظنّ و التخمين إلى درجة الحقّ و اليقين. و السبب في ذلك أنّ الشافعيّ بنى مذهبه على كتاب الله <sup>7</sup> الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه و لا من خلفه تنزيل من حكيم حميد. و أنّه أتيح له دَرَك <sup>7</sup> غوامض معانيه، و الغوص على تيّار بحره لاستخراج ما فيه. و أنّ الله فتح له من أبوابه، و يسّر عليه من أسبابه، و رفع له من حجابه ما لم يُسَمَّل لمن سواه، و في يتأت لمن عداه».

و نحن لا ننكر فضل الإمام الشافعيّ و تقدّمه. و لكن تقديم الكتاب بمثل هذا الكلام ناطق بأنّ الرجل متعصّب لمذهبه \_كما قال الأستاذ الذهبيّ\_ و شاهد عليه بأنّـه سـوف يسلك في تفسيره مسلك الدفاع عن قواعد الفقه الشافعيّ و فروع مذهبه، حتّى و إن أدّاه ذلك إلى التعسّف في التأويل..<sup>1</sup>.

و الهرّاسيّ و إن كان عفّ لسانه و قلمه مع أئمّة سائر المذاهب، و كلّ من يتعرّض للردّ عليه ممّن خالفه في المذهب، فلم يخض فيهم كما خاض الجصّاص في الشافعيّ و غيره.. غير أنّه وقف من الجصّاص موقفاً شديد المراس، عنيف الجدال، قاسي العبارة، فرماه

۸۳٤ / التفسير و المفسّرون (ج ۲)

بعبارات ساخرة و ألفاظ مقدّعة؛ إنّه إذ عرض لأهمّ مواضع الخلاف التي ذكرها الجصّاص و عاب قيها مذهب الشافعيّ، نراه كأنّه اقتصّ للشافعيّ، جزاءً من جنس العمل..

فمثلاً عند تفسير الآية (٢٣) من سورة النساء: ﴿حُرَّمَت عَلَيْكُم أُمَّهاتُكُم﴾ نجده يردّ على الجصّاص ما استدلّ به لمذهبه القائل بأنّ الزنا بامرأة يورث حرمة أصول المرأة و فروعها، و يفنّد ما ذكره الجصّاص ردّاً على الشافعيّ.. و يعقّبه بقوله: «إنّه لم يفهم معنى كلام الشافعيّ و لم يميّز بين محلّ و محلّ، و لكلّ مقام مقال. و لتفهّم معاني كـتاب الله رجال، ليس هو منهم..

كما يقول: و ذكر الشافعيّ مناظرة بينه و بين مسترشد طلب الحقّ في هذه المسألة.. فأوردها الجصّاص متعجّباً منها، و منبّهاً على ضعف كلام الشافعيّ فيها، قال: و لا شيء أدلّ على جهل الرازيّ (الجصّاص) و قلّة معرفته بمعاني الكلام من سياقه لهذه المناظرة، و اعتراضاته عليها..

ثمّ يقول \_بعد قليل\_: و لم يعلم هذا الجالهل معنى كلام الشافعيّ فاعترض عليه بما قال. و عجب الناس من ذلك فقال: في هذه المناظرة أعجوبة لمن تأمّل. فكان كما قال القائل:

و كم من عائب قولاً صحيحاً و آفــته مــن الفـهم الســقيم! و هذا الكتاب طبع أخيراً في أربعة أجزاء، في مجلّدين.

0 . أحكام القرآن لابن العربيّ المالكيّ

.

هو أبو بكر محمّد بن عبد الله بن محمّد المعافريّ الأندلسيّ، ختام علماء الأنسدلس و آخر أنمّتها و حفّاظها، تُوفّي سنة (٥٤٣ هـ). كان من أهل التفنّن في العلوم و التبحّر فيها، متكلّماً في أنواعها، نافذاً في جمعها، حريصاً في طلبها.

و يعتبر هذا الكتاب مرجعاً مهمّاً للتفسير الفقهيّ عند المالكيّة؛ حيث مــؤلّفه مــالكيّ متأثّر بمذهبه، فظهرت عليه في تفسيره روح التعصّب و الدفاع عنه، و ربّما حمل على

مخالفيد حملة عشواء، بما لا يتناسب و مقام الفقهاء العظام.

و على أيّ حال، فهو كتاب حافل بالأدب و اللغة مضافاً إلى عرض مذاهب السلف في الفُتيا، و الاستظهار من كتاب الله. تراه قد يطيل البحث بالقيل و القال، و ردّاً على مخالفي رأي أصحابه، من غير جدوى. نجده عند آية الوضوء <sup>(</sup> يتعرّض لأصحاب الشافعيّ في اعتبارهم النيّة في الوضوء، يقول: ظنّ ظانّون من أصحاب الشافعيّ الذين يوجبون النيّة في الوضوء، أنّه لمّا أوجب الوضوء عند القيام إلى الصلاة دلّ على أنّه أوجبه لأجله، و أنّه أوجب به النيّة.

و هذا لا يصحّ، فإنّ إيجاب الله سبحانه الوضوء لأجل الحدث لا يدلّ على أنّه يجب عليه أن ينوي ذلك، بل يجوز أن يجب لأجله، و يحصل دون قصد تعليق الطهارة بالصلاة و بنيّتها لأجله... و يسهب في الكلام هنا. و ينتهي إلى قوله: فركب على هـذا سـفاسفة المغتين، و أوردوا فيها نصّاً عمّن لا يفرّق بين الظنّ و اليقين.

و ينتقل بعد ذلك إلى الكلام حول **ور أيديخُم،** فيقول: اليد عبارة عمّا بين المنكب والظفر، و هي ذات أجزاء و أسمام، منها المنكب و منها الكفّ و الأصابع، و هـو مـحلّ البطش و التصرّف العامّ في المنافع، و هو معنى اليد. و غسـلهما فـي الوضـوء مـرّتين: إحداهما عند أوّل محاولة الوضوء و هو سنة، و الثانية في أثناء الوضوء و هو فرض. قوله: ﴿إِلَى المَرافِقِ﴾. و ذكر أهل التأويل في ذلك ثلاثة أقاويل:

الأوّل: أنّ «إلى» بمعنى «مع»، كما قال تعالى: ﴿وَ لا تَأْكُلُوا أَمُواهُم إِلَىٰ أَمُوالِكُم﴾ ` معناه: مع أموالكم.

الثاني: أنَّ «إلى» حدَّّ، و الحدّ إذا كان من جنس المحدود دخل فيه. الثالث: أنَّ المرافق حدّ الساقط لا حدّ المفروض. قاله القاضي عبد الوهّاب، و ما رأيته لغيره.

۱, المائدة (٥): ٦.

۲. النساء (٤): ۲.

۸۳٦/ التفسير و المفسّرون (ج۲) ...

و تحقيقه أنّ قوله: ﴿وَ أَيديكُم﴾ يقتضي بمطلقه من الظفر إلى المنكب، فلمّا قال: إلى المرافق أسقط ما بين المنكب و المرافق، و بقيت المرافق مغسولة إلى الظفر. و هذا كلام صحيح يجري على الأصول، لغة و معنى.

و أمَّا قولهم: إنَّ «إلى» بمعنى «مع» فلاسبيل إلى وضع حرف موضع حرف، و إنَّما يكون كلَّ حرف بمعناه، و تتصرّف معاني الأفعال، و يكون التأويل فيها لا في الحروف. و معنى قوله: ﴿إِلَى المَرافِـقِ﴾ على التأويل الأوّل: فاغسلوا أيديكم مضافة، إلى المرافق. و كذلك قوله: ﴿وَ لا تَأْكُلُوا أَمواهَم إِلىٰ أَموالِكُم﴾ معناه: مضافة إلى أموالكم.

و قد روى الدارقطنيّ و غيره، عن جابر بن عبد الله: أنّ النبيّ ﷺ لمّا توضّأ أدار الماء على مرفقيه`.

\* \* \*

و مممّا يمتاز به هذا الكتاب كراهته للإسرائيليّات، كما أنّه شديد النفرة من الخوض فيها، فهو عندما تعرّض لقوله تعالى، فإنَّ الله يَأْمُرُكُم أَن تَـذَبحوا بَـقَرَةُ مَ نَـجده يـقول: «المسألة الثانية» في الحديث عن بني إسرائيل، كثر استرسال العلماء في الحديث عنهم في كلّ طريق. و قد ثبت عن النبيّ أنّه قال: «حدّثوا عن بني إسرائيل و لا حرج» و معنى هذا الخبر: الحديث عنهم بما يُخبرون به عن أنفسهم و قصصهم، لا بما يُخبرون به عن غيرهم؛ لأنّ إخبارهم عن غيرهم مفتقرة إلى العدالة و الثبوت إلى منتهى الخبر، و ما يُخبرون به عن أنفسهم فيكون من باب إقرار المرء على نفسه أو قومه، فهو أعلم بذلك. وإذا أخبروا عن شرع لم يلزم قبوله. ففي رواية مالك عن عمر، أنّه قال: رآني رسول الله تلاتي أو أنا أمسك مصحفاً قد تشرّمت حواشيه <sup>7</sup>. فقال: ما هذا؟ حرب أنه قال التوراة؟ فغضب و قال: والله لو كان موسى حيّاً ما وسعه إلاّ اتباعي .

١. أحكام الفرآن لابن العربي، ج٢، ص٥٦٢ ـ ٥٦٥.
 ٢. البقرة (٢): ٦٧.
 ٣. المصحف: مجموعة صحائف. تشرّم: تشقّق و تمزّق.
 ٤. أحكام القرآن لابن العربي، ج١، ص٢٣.

#### \* \* \*

هذا الكتاب يعتبر مرجعاً مهمّاً للتفسير الفقهيّ عند المالكيّة، حيث مؤلّفه مالكيّ متأثّر بمذهبه، و قد ظهرت عليه روح التعصّب له و الدفاع عنه، بحيث قد يجرفه إلى التعسّف في التهجّم على مخالفه، فيقذفه بكلمات لاذعة أحياناً، حتّى و لو كـان إمـاماً و له قـيمته و مركزه في مذهبه!. تارة بالتصريح و أخرى بالتلويح..

مثلاً عند التعرّض للآية ٨٦ من سورة النساء: ﴿وَ إِذَا حُيّيتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيّوا بِأَحسَنَ مِنها أو رُدُوها».. يقول: استدلّ علماؤنا على أنّ هذه الآية دليل على وجوب الثواب في الهبة للعين.. لأنّها تحيّة يجب ردّها.. و قال الشافعيّ: ليس في هبة الأجنبيّ ثواب.. و هذا فاسد، لأنّ المرأ إنّما يُعطي ليُعطى، و هذا هو الأصل في الهبة. إذ أنّا لا نعمل عملاً لمولانا إلّا ليثيبنا، فكيف عمل بعضنا لبعض!

\* \* \*

و عند الآية ٤٣ من سورة النساء: ﴿.. فَلَم تَجِدوا ماء..﴾ يقول: قال أبو حنيفة: هذا نفي

أحكام القرآن لابن العربي، ج ١، ص ٤٦٧-٤٦٨.
 ٢. المصدر نفسه، ص ١٩٥.

۸۳۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲) .

في نكرة و هو يعمّ لغةً، فيكون مفيداً جواز الوضوء بالماء المتغيّر و غير المتغيّر، لإطلاق اسم الماء عليه..

قلنا: استنوق الجمل \ الآن يستدلّ أصحاب أبي حنيفة باللغات، و يقولون على ألسنة العرب، و هم ينبذونها في أكثر المسائل بالعراء!

و اعلموا أنّ النفي في النكرة يعمّ كما قلتم، و لكن في الجنس؛ فهو عامّ في كلّ مكان من سماء أو بئر أو عين أو نهر أو بحر عذب أو ملح؛ فأمّا غير الجنس فهو المتغيّر فلا يدخل فيه، كما لم يدخل فيه ماء الباقلاء!

قال: و من هاهنا و هم الشافعيّ في قوله: إنّه إذا وجد من الماء ما لا يكفيه لأعضاء الوضوء كلّها، أنّه يستعمله فيما كفاه و يتيمّم لبـاقيه! فـخالف مـقتضى اللـغة و أصـولَ الشريعة!<sup>٢</sup>.

و في موضع من كتابه يرمي أبا حنيفة بأنّه كثيراً ما يترك الظواهر و النصوص للأقيسة.. و يقول عنه في موضع آخر: إنّه سكن دار الضرب فكثر عنده المدلّس.. و لو سكن المعدن \_كما قيّض الله المالك\_لما صدر عنه إلّا إبريز الدين و إكسير الملّة، كما صدر عن مالك.

\* \* \*

و عند الآية ٦ من سورة المائدة: ﴿.. فَاغْسِلُوا وُجوهَكُم.. يقول في تعريض ساخر: وظنّ الشافعيّ ..و هو عند أصحابه معدّ بن عدنان في الفصاحة، بله أبي حنيفة و سواه...أنّ الغسل صبّ الماء على المغسول من غير عرك.. و قد بيّتًا فساد ذلك في مسائل الخلاف.. وحقّقنا أنّ الغسل مسّ اليد مع إمرار الماء، أو ما في معنى اليد..<sup>٣</sup>

مثل يضرب للرجل الواهن الرأي المخلَّط في كلامه.
 ٢. المصدر نفسه، ص٤٤٦.

و عند الآية ٣ من سورة النساء: ﴿.. ذَلِكَ أَدنىٰ أَلَا تَعولوا..﴾.. يقول: اختلفوا في تأويله على ثلاثة أقوال: الأوّل: أن لا يكثر عيالكم.. قاله الشافعيّ.. الثاني: أن لا تضلّوا.. قـاله مجاهد.. الثالث: أن لا تميلوا.. قاله ابن عبّاس و الناس..

قلنا: أعجب أصحاب الشافعيّ بكلامه هذا، و قالوا: هو حجّة، لمنزلة الشافعيّ في اللغة، و شهرته في العربيّة، و الاعتراف له بالفصاحة، حتّى لقد قال الجوينيّ بشأنه: هو أفصح من نطق بالضاد، مع غوصه على المعاني، و معرفته بالأصول؛ و اعـتقدوا أنّ مـعنى الآيـة: فانكحوا واحدة إن خفتم أن يكثر عيالكم، فذلك أقرب إلى أن تنتفي عنكم كثرة العيال! قال ابن العربيّ: كلّ ما قال الشافعيّ أو قيل عنه أو وصف به، فهو كلّه جزء من مالك

ونغبة من بحره<sup>(</sup>؛ و مالك أوعى سمعاً، و أثقب فهماً، و أفصح لساناً، و أبرع بياناً، و أبدع وصفاً.. و يدلّك على ذلك مقابلة قول بقول في كلّ مسألة و فصل..

\* \* \*

و عند الآية ٢٥ من سورة النساء: ﴿.. فَمِن ما مَلَكَت أَبِمانُكُم..﴾.. يقول: قال أبو بكـر الرازيّ (الجصّاص) إمام الحنفيّة، ليس نكاح الأمة ضرورة، لأنّ الضرورة ما يخاف منه تلف نفس أو تلف عضو، و ليس في مسألتنا شيء من ذلك!

قلنا: هذاكلام جاهل بمنهاج الشرع، أو متهكّم لا يبالي بموارد القول".. و نحن لم نقل: إنّه حكم نيط بالضرورة، إنّما قلنا: إنّه حكم علّق بالرخصة المقرونة بالحاجة، و لكلّ واحد منهما حكم يختصّ به، و حالة يعتبر فيها.. و من لم يفرّق بين الضرورة و الحاجة التـي تكون معها الرخصة، فلا يُعنىٰ بالكلام معه، فإنّه معاند أو جاهل. و تـقرير ذلك إتـعاب

١. النغبة: الجرعة. و هي بفتح النون و ضمّها..
 ٢. المصدر نفسه، ج١، ص٣١٤..٣١٤.
 ٣. المتهكم: المستهزء..

٨٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

للنفس عند من لا ينتفع به`.

إلى غيرها من أمثلة تجدها ضمن الكتاب، تنبؤك أنّ الرجل لم يكن عفّ اللسان مع الأئمّة و لامع أتباعهم.. و هي ظاهرة من ظواهر التعصّب المذهبيّ، الذي يقود صاحبه إلى ما لا يليق به، و يدفعه إلى الخروج عن حدّ اللطافة و الكياسة <sup>٢</sup>.

و الكتاب مطبوع في أربع مجلّدات، طبعة أنيقة. كانت طبعته الثانية سنة ١٣٨٧ ه./ ١٩٦٧ م. بزيادة ضبط و شرح و تعليق.

٦. أحكام القرآن للراونديّ (فقه القرآن)

هو الشيخ الإمام المحدّث الفقيه الأديب قطب الدين أبو الحسين سعيد بن عبد الله بن الحسين بن هبة الله الراونديّ و يعرف اختصاراً بسعيد بن هبة الله الراون ديّ نسبة إلى جدّه.. توفّي سنة (٥٧٣ هـ). كان فاضلاً و عالماً جامعاً لأنواع العلوم<sup>2</sup>. له مصنّفات في مختلف العلوم الإسلاميّة فيما يقرب من ستّين مؤلّفاً، له في كلّ منها القدح الأعلى<sup>6</sup>. من أجملها: منهاج البراعة، في شرح نهج البلاغة. و عليه اعتمد ابن أبي الحديد في شرح النهج. و منها هذا الكتاب الذي نحن بصدده، و هو من خير كتب أحكام القرآن و أقدمها و أجلّها.

و هو من آثار قدمائنا التي تعتزّ بها المكتبة الإسلاميّة في أصالتها و المـادّة العـلميّة الثريّة التي تحويها، إنّه مع اختصاره النسبيّ شامل لأطراف الموضوع، جامع لما يجب أن يقال، غنيّ بما تناوله من الاستدلال.. عرض البحث عن آيات الأحكام عـلى تسرتيب الكتب الفقهيّة و ذكر كلّ آية في الباب الذي يخصّها، و مـن ثـمّ فـهو أشـبه بـالتفسير

المصدر نفسه، ص٢٩٤.
 ٢٠ الثغبير و المغبرون، ج٢، ص ٤٥٥.

٣. راوند، بليدة قرب كاشان. قيل: أصله رهاوند.

- ٤. قال ابن حجر المسفلاميّ: كان فاضلاً في جميع العلوم، له مصنّفات كثيرة في كـلّ نـوع.. (لمسان الميزان، ج٢، ص٤٨).
- ٥. فقد كتب في التفسير و الكلام و الفلسفة و الفقه و الحديث و التاريخ و غيرها، و عرفت كتبه بالأصالة و عمق البحث و الدراسة. و أصبحت تآليفه موضع عناية العلماء و الدارسين منذ عصره و لا تزال.. (مقدّمة الكتاب، ص11).

الموضوعيّ للآيات ذات الصلة بالأحكام.. كـلّ ذلك مـع رعـاية المـباحث التـفسيريّة و الفقهيّة معاً، فأشبعها بحثاً و تعمّقاً، حيث كانت المسألة بحاجة إلى ذلك.

و الراونديّ في هذا الكتاب شديد التأثّر بآراء شيخ الطائفة أبي جعفر محمّد بن الحسن الطوسيّ (ت ٤٦٠ هـ) في كتابيه التبيان في تفسير القرآن و الاستبصار فيما اختلف فيه من الأخبار. كما أنّه يبدوا عليه التأثّر الكبير أيضاً بآراء الشريف المرتضى عليّ بن الحسين البغداديّ (ت ٤٣٦ هـ) في كتابه الانتصار في انفرادات الاماميّة. و بـعض أجـوبته عـلى المسائل. ففي كثير من المسائل نجده يتتبّع ما قالاه و خاصّة الأوّل منهما، بل ربّما يأتي بعباراتهما عيناً من غير تصرّف.

و هذا لا يعني إطلاقاً أنّ الراونديّ ليس له جديد في كتابه هذا، بل له محاولات موفّقة في مسائل جليلة يستعرضها بانطلاق في الاستنباط، مستعيناً بالقدرة العلميّة العـظيمة التي يملك نواصيها و يذلّل مصاعبها، فيدخل في خضمّها دخول العالم المـتمكّن الذي أوتي نصيباً وافراً من المبادئ العلميّة الفخيمة.

و يمتاز هذا الكتاب بأنّه يحاول حبلة جمهده في الجمع بسين الآراء، و خساصّة التفسيريّة منها، إذا ظهر عليها الاختلاف، فيوفّق بينها ما وجد إلى ذلك سبيلاً. و لذلك ترى بعض مسائل مطروحة في كتب الفقه و التفسير بشكل يبدوا عليها أنّها معترك الآراء بين العلماء. و لكنّك عند ما تعود إليها في هذا الكتاب تجد نقطة تنتهي إليها أقسوال أولئك، و لا يبقى شيء من الخلاف..

كما أنّه يمتاز أيضاً بما حواه من مسائل الخلاف بين المذاهب، و التي وجدت العناية الكافية في تبسيطها و عرضها و النقاش فيها و الاستدلال عليها، فربّما كـتب المـوَلَف فصولاً عديدة في مسألة واحدة، يتحدّث عنها في كلّ فصل، و يعود عليها في فصل آخر ليتكلّم فيها من زاوية أخرى غير التي تكلّم عنها..

و من ثمّ فهذا الكتاب يُعَدُّ أثراً علميّاً فخيماً من آثار أعلامنا الأقدمين، بذل فيه مؤلّفه القطب الراونديّ جهداً كبيراً موفّقاً. و نقدّر أنّه سيبقى مرجعاً ضخماً يرجع إليه المؤلّفون

٨٤٢ / التفسير و المفسّرون (ج ٢) \_

في الفقد و التفسير.. ما دامت الأيّام مهلّلاً بالدراسات و التحقيق..<sup>\</sup> قال مؤلّفه في المقدّمة ـ: الذي حملني على جمع هذا الكتاب، أنّي لم أجد من علماء الإسلام قديماً و حديثاً <sup>7</sup> من ألّف كتاباً مفرداً يشتمل على الفقه الذي ينطق به كتاب الله، و لم يتعرّض أحد منهم لاستيعاب ما نصّه عليه، لفظه أو معناه، ظاهره أو فحواه، في مجموع كان على الانفراد، صائب هدف المراد..

فرأيت أن أؤلّف كتاباً في دفقه القرآن، يُغني عن غيره بحسن مبانيه، و لا يقصر فهم القارئ عن [إدراك] معانيه. متجنّباً الإطالة و التكثير، و متحرّياً الإيجاز و التيسير، ليكون الناظر فيه أنيساً يصادقه، و للفقيه ردءاً يصدّقه، فجمعت منه بعون الله جملة مشروحة أخرجها الاستقراء، و ذكرت إنّ نسيئ الأجل ما يقتضيه الاستقصاء.. و الله الموفّق لما يشاء.. منهج الكتاب

يقول في مفتتح كتاب الطهارة. أنه تعالى ذكر أحكام الطهارة في القرآن، على سبيل التفصيل في موضعين. ونبّه عليها جعلةً في مواضع شتّى، في خصوص أو عموم، بتصريح أو تلويح.. وأنا -إن شاء الله -أورِدَّ جعيع ذلك أو أكثر ما فيه، على غاية ما يمكن تلخيصه، و أستوفيه و أومئ إلى تعليله و جهة دليله. و أذكر أقوال العلماء و المفسّرين في ذلك، و الصحيح منها و الأقوى. و أقتصر في جعيع ما يُحتاج إليه، على مجرّد ما روي عن السلف حرحمهم الله من المعاني سوى القليل.. و أقتنع بألفاظهم المنقولة.. و هذا شرطي إلى آخر الكتاب.

قال: و أكثر الآيات التي نتكلّم عليها في هذا المعنى. فهو كما نبّهَنا عليه الأئمّة من آل محمّدﷺ و هم معدن التأويل و محطّ التنزيل..<sup>٣</sup>

و للمؤلِّف طريقة حكيمة عند مواجهة مختلف النظرات و الآراء، لخَّـصتها مـلحوظة

١. راجع: مقدّمة التحقيق، ص ١٠-١١. ٢. يقصد التأليف على وجه البسط و التصنيف، و منسَّقاً على ترصيف كتب الفقه دون التفسير. ٣. أحكام الفرأن للراونديّ، ج١، ص٥٠٦.

قدِّمها نصيحة لروّاد العلم و طلَّاب الفضيلة..

قال: وكلّ مسألة شرعيّة لها شعب و وجوه، فإذا سألك عنها سائل، فثبّت في الجواب، فلا تجبه بلا أو بنعم على العَجّلة، و تصفّح حال المستفتي، فإن كان عامّيّاً يطلب الجواب ليعمل به و يعوّل عليه، فاستفسره عن الذي يقصده و يريد الجواب عنه، فإذا عرفت ما يريده بعينه أجبته عنه و لا تتجاوز إلى غيره من الوجوه. فليس مقصود هذا السائل إلّا الوجه الذي يريد بيان حكمه ليعمل به.

و إذا كان السائل معانداً يريد الإعنات. تستفسره أيضاً عن الوجه الذي يسريد مسن المسألة، فإذا ذكره أفتيته عنه بعينه و لا تتجاوزه إلى غيره أيضاً. فليس مقصوده طلب الفائدة، و إنّما هو يطلب المعاندة، فضيّق عليه سبيل العناد.

و إن كان السائل مستفيداً يطلب بيان وجوه المسألة و الجواب عن كلّ وجه ليعلمه و يستفيده، فأوضح له الوجوه كلّها و اجعل الكلام منقسماً، لئلّا يذهب شيء من بـابه. و هذا لعمري استظهار للعالم في جميع العلوم إن شاء الله تعالى.<sup>(</sup>

و من هذه النصيحة القيّمة يبدو للمعجلة وزائة المؤلّف وكياسته لدى مواجهة المشاكل من مسائل الخلاف، فلا يجفو لا يقسو و لا تحمله العصبيّة على أن يخرج عن حدّه، كما حملت غيره ممّن تقدّم ذكرهم.. و هذا ظاهر لمن تصفّح الكتاب.. و هذه هي شيمة من تأدّب بأدب الأئمّة من أهل بيت العصمة للكظّ.

و الكتاب مطبوع في جزئين بتحقيق الأستاذ السيّد أحمد الحسينيّ ــ قم المــقدّسة. ١٣٩٧ ه.

# ٧. أحكام القرآن للسيوري (كنز العرفان في فقد القرآن) هو أبو عبدالله جمال الدين المقداد بن عبدالله بن محمّد بن الحسين بن محمّد السُيوري <sup>٢</sup>

١. المصدر نفسه، ص١٤. ٢. نسبة إلى عمل الشيور: جمع السير. و هي أن تفطع الجلود الدقاق و يحاط بها السروج (الأساب للسمعانيّ، ج٣٣. ص٣٦٦).

٨٤٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

الحلّيّ الأسديّ (ت ٨٢٨هـ) من أجلّاء العلماء و عظماء المشايخ '، عالم فاضل، و متكلّم بصير، و فقيه خبير.. له تآليف قيّمة في الفقه و الأدب و الكلام، كلّها جيّدة، منها: تجويد البراعة في شرح تجريد البلاغة، في علم المعاني و البيان. و المتن للشيخ كمال الدين ميثم ابن عليّ بن ميثم البحرانيّ. و يعرف بأصول البلاغة.. و منها: التنغيح الرائح، في شرح المختصر النافع للمحقّق صاحب الشرائع.. و هو كتاب جدّ جليل، جامع لأبواب الفقه من الطهارة حتّى الديات. بحثاً مستوفيّ أجاد فيه و أفاد.. و لا يزال موضع عناية العلماء.. و منها: النافع يوم الحشر، في شرح الماب الحادي عشر، في مباحث الكلام.. و غير ذلك من تتباول لآيات الأحكام و درسها دراسة وافية على غرار دراستها في الكتب الفقهيّة ـ كما تنهنا. و تعمّق النظر فيها و خاض فيها خوض المضطلع الخبير..

كما أنّه أودع فيها فوائد هي فرائد جُمان، ممّا استلفت إليه الأنظار و استجلب دقائق الأفكار.. فكان من جاء بعده عيالة عليه. يستمدّ من موائده الثريّة، و يستلهم من عوائده الغنيّة..

قال مؤلّفه في المقدّمة..: و لقد كانت الآيات الكريمة التي هي مرجع جلّ المسائل و الفتاوى، قد اعتنى الفقهاء بالبحث عنها و استخراج السرّ الدفين فيها، غير أنّي لم أظفر بكتاب منقَّح و في نفس الوقت جامع لما يبتغيه الراغب و يستطرفه الطالب.. عزمت على وضع كتاب يشتمل على فوائد خلا عنها سائر التفاسير و فرائد قلّما يجدها إلّا نحرير.. و أضفتها بوابل من فروع فقهيّة يستدعيها نصوص الكتاب و ظواهر الآيات.. و أردفتها بنكات و دقائق رائقة تلمع لدى الفضلاء أزهارها، و تزهو لدى العلماء أنوارها..

و هو يتعرّض لمختلف الآراء و يناقشها مناقشة حرّة من غير ما يجرفه التعصّب أو يزلّ

١. كان من خواص شيخنا الشهيد السميد محمّد بن مكّيّ العامليّ. و رتّب قواهد الغقية و نضّدها و سمّيت بنضد القواهد. كما أنّه سأل شيخه مسائل، فجمع الأسئلة مع أجوبتها في كتاب و سمّيت بالمسائل المقداديّة و كانت موضع انتفاع الفقها، في مجال واسع. و هو الذي شرح قصّة استشهاده على يد أعداء الدين و الإسلام. التفسير الفقهيّ لآيات الأحكام / ٨٤٥

به التعسّف، فهو إن كان ينصر مذهبه يتكلّم في ضوء برهان و استدلال برئ.. ممّا ينبؤك عن سعة باع و تضلّع في الأدب و اللغة و البيان. و طبع هذا الكتاب جزئين في مجلّد واحد طبعة أنيقة..

٨. الثمرات اليانعة و الأحكام الواضحة القاطعة

للإمام الزيديّ شمس الدين يوسف بن أحمد بن محمّد اليمانيّ الثّلائيّ (ت ٨٣٢ هـ) فقيه زيديّ عارف بالتفسير و الفقه و الحديث، من أهل هجرة العين، من تُـلا بـاليمن<sup>١</sup>. صاحب تآليف، منها: برهان التحقيق و صناعة التدقيق، في المساحة و الضرب. و الجواهر و الغرر في كشف أسرار الدرر، في الفـرائـض. و الريـاض الظـاهرة و الجواهر النـاضرة و اليواقيت الباهرة، الموضّحة لفرانب التذكرة الفاخرة. مختصر الانتصار. و هـذا الكـتاب: الثمرات اليانعة و الأحكام الواضحة القاطعة في تفسير آيات الأحكام.. في ثلاث مجلّدات. مخطوط<sup>٢</sup>.

و ذكر السيّد شهاب الدين العرعتشيّ كتباً أخرى في التفسير الفقهيّ لآيات الأحكام للزيديّة، منها القديمة و منها المعاصرة، فراجع .

٩. زبدة البيان في أحكام القرآن للمحقّق الأردبيليّ
٩. زبدة البيان في أحكام القرآن للمحقّق الأردبيليّ (ت ٩٩٣ هـ) كان أعلم أهل زمانه هو المولى الفقيه المحقّق أحمد بن محمّد الأردبيليّ (ت ٩٩٣ هـ) كان أعلم أهل زمانه في الفقه و الكلام، و إليه انتهت رئاسة الفتيا و المرجعيّة العليا في العهد الصفويّ الزاهر.
وكانت منزلته الفقهيّة ممّا يشار إليه بالبنان، وكتابه الفقهيّ مجمع الغائدة كان قـد حـاز السبق الأوفى، و لا يزال مرجعاً للفقهاء و محطّ أنظارهم في الفقهم في الفقية مقام أهل زمانه وكانت منزلته الفقهيّة ممّا يشار إليه بالبنان، وكتابه الفقهيّ مجمع الغائدة كان قـد حـاز السبق الأوفى، و لا يزال مرجعاً للفقهاء و محطّ أنظارهم في الاستنباط و مقام الإفـتاء،

 بالضم مقصوراً. من حصون اليمن. مدينة واقعة في جنوبيّ جزيرة العرب، هي أغنى مُدُن اليمن بعد صنعاء. فيها أنقاض قلعة تسمّى «حصن الغراب».
 عدية العادفين لإسماعيل باشا، ج٢، ص٥٥٩ معجم المقسّرين لعادل نويهض، ج٢، ص٧٤٢.
 مسالك الأقهام (المقدّمة)، ج٢، ص٧٥٨.

٨٤٦/ التفسير و المغسّرون (ج٢) ــ

وحتَّى في المسائل المستجدَّة.. الأمر الذي يدلَّك على بعد نظره و عمق فِكَره في مسائل الأصول و الفروع..

و كتابه في التفسير الفقهيّ لآيات الأحكام.. جاء صفوة من ذلك البحر الخضمّ و زبدة من ذلك العَلَم الأشمّ.. فقد أودعه تدقيقات و تحقيقات لم يحظ بها سائر الكتب ممّا نسج على منواله..

يكفيك مثلاً: أنّ هذا الكتاب و إن كان نسج على منوال كنز العرفان و احتذى أثره في المنهج و الأخذ بجوانب الكلام.. غير أنّه غذّاه بوقرة التحقيق و التعميق ممّا زاد عليه و بلغ به مرتبة الكمال..

خذ لذلك مثلاً مسألة التيمّم -حسبما جاءت في القرآن-جاءت في آيتين:

الأولى قوله تعالى: ﴿يا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنوا لا تَتَرَبُوا الصَّلاةَ وَ أَنتُم سُكارىٰ حَتَّىٰ تَعلَموا ما تقولونَ وَ لا جُنُبًا إِلا عابِري سَبيلٍ عَتَى تَغْتَسلوا وَ إِن كُنتُم مَرضىٰ أَو عَلىٰ سَفَرٍ أَو جاءَ أَحَدٌ مِنكُم مِنَ الغائِطِ أَو لامَستُمُ النَّساة قَلَم تَحِدوا ماء فَتَيَسَّموا مَعيداً طَيَّبًا فَامسَموا بِوُجوهِكُم وَ آَيدِيكُم إِنَّ الله كانَ عَلُواً غَلُوراً فَا يَسْبِيلُ مَنْ مَعْدَيْ الْسَاءِ وَ إِنْ كُنتُم مَوضَىٰ أَو عَلىٰ سَفَرٍ أَو جاءَ أَحَدُ

ففي هاتين الآيتين جاء شرط التيمّم أحد أمور ثلاثة: المرض، السفر، فقدان الماء.. غير أنّ هذا الشرط بأنحائه الثلاثة وقع مورد إشكال و إيهام لدى المفسّرين، و عـدّه الآلوسيّ من المعضلات. قال: «نعم، الآية من معضلات القرآن و لعلّها تحتاج بعدُ إلى نظر دقيق..»<sup>7</sup>.

١. النساء (٤): ٤٣.

٣. دوح المعاني، ج٥، ص ٣٩.

۲. المائدة (٥): ٦.

هذا.. و لم نجد ممّن كتب في التفسير الفقهيّ من تنبّه لهذه العويصة غير شيخنا المحقّق الأردبيليّ في قال: «ثمّ لا يخفى أنّ نظم هذه الآية مثل الآية الأخرى، لا يخلو من إشكال -حسب فهمنا- و جعل يعدّد مواضع الإبهام في الآية، ثمّ قال: و كأنّه لذلك ذكر صاحب كشف الكشّاف لو نعم ما قال-و الآية من معضلات القرآن...

قال المحقّق الأردبيليّ: و لعلّ السرّ في ذلك الترغيب على الجدّ و الاجتهاد، و تحصيل العلوم لنيل السعادات..

و قد ذكر طرفاً من العويصة و أخذ في حلّها و إزاحة النقاب عن وجهها، بَشكل فنّيّ رائع، ممّا يتناسب و مقدرته العلميّة الفائقة ال

و هذا الكتاب طبع طبعات أنيقة كان أجعلها بتحقيق رضا أستادي و علي أكبر زماني نژاد..

10. مسالك الأفهام إلى آيات الأحكام

۱. العتار، ج ٥، ص ۱۱۹.

هو شمس الدين أبو عبد الله محمّد الجواد المعروف بالفاضل الكاظميّ. من أعلام القرن الحادي عشر. كتب في آيات الأحكام في حجم كبير، مستوفى و مستقصى للأقـوال و الآراء على مختلف المذاهب، و في مناقشة حرّة على صعيد من النقد النزيه. و يعدّ من أوسع التفاسير الفقهيّة و أشملها بحثاً و تحقيقاً على مشرب الإماميّة.

و للسيّد شهاب الدين المرعشيّ مقدّمة منيفة على الكتاب و قد وسّع الكلام حـول التفاسير الفقهيّة منذ الصدر فإلى العصر الحاضر.. من مختلف المذاهب الإسلاميّة.. فهي مقدّمة نافعة و جامعة.

٢. تعليقة نفيسة على الكشَّاف.

٣. زبدة البيان للمحقّق الأردبيليّ، ص٤٥. و قد ذكر الطبرسيّ أبعاد هذه العويصة و أبان وجه حلّها بـإجمال فـي مجمع البيان، ج٣، ص٥٢.

٨٤٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢) 💶

و طبع طبعة أنيقة بتحقيق الأستاذ شريف زاده، علّق عليه و استخرج أحاديثه. و أخرج في أربعة أجزاء في مجلّدين كبيرين.

**١١. قلائد الدرر في بيان الأحكام بالأثر** 

للشيخ أحمد بن إسماعيل بن عبد النبيّ الجزائريّ (توفّي ١١٥١ ه.). وكتابه هذا من أجلّ الكتب المدوّنة في التفسير الفقهيّ و أنفعها و أسملها للوجوه و الأقوال، مزداناً بالآثار المرويّة عن أئمّة أهل البيت لليّلا، مستوعباً مستقصى، مع تحقيق و تدقيق بالغين. على غرار معاصره الكاظميّ، في بعد الصيت و حسن السمت. و قد طبع عدّة طبعات في إيران و العراق في ثلاث مجلّدات. و قد احتفل به العلماء في الحوزتين.

\* \* \*

و هناك للعلماء الأفاضل تفاسير فقهية جليلة، امتداداً لهذا المشروع الجلل.. و لزميلنا المحقّق الجليل السيّد محمّد علي أيازي تأليف لطيف بحث فيه عن مناحي الفقه القرآنيّ، بشكل فنيّ و على أساس من التحقيق عن مسألة الاستنباط القرآنيّ و أبعادها و شمولها، و أبدع في ذلك.. و لا تزال الكتابة في ذلك مستمرّة عبر التحقيق عن المسائل الإسلاميّة المستجدّة. وفق الله الجميع.

\* \* \*

100 B

و هو ثالث أنواع التفسير التي ظهرت إلى الوجود: التفسير النقليّ (التفسير بالمأثور). ثمّ التفسير الفقهيّ (آيات الأحكام)، و ثالثاً التفاسير الاجتهاديّة الجامعة، و التي تعرضت لجوانب من الكلام النظريّ حول تفسير القرآن.

و هذه التفاسير الاجتهاديّة الجامعة من أقدم أنواع التفسير بـعد التـفسير بـالمأثور، و تشمل الكلام في جوانب مختلفة من التفسير، لغة و أدباً و فقهاً و كلاماً، حسب تنوّع العلوم و المعارف التي كانت دارجة ذلك العهد. نعم، كان قد يغلب على بعض هذه التفاسير لون التخصّص الذي كان يتخصّص فيه صاحب التفسير، من براعة في أدب أو فقه أو كلام. غير أنّ ذلك لم يكد يخرج بالتفسير عن كونه من التفسير الاجتهاديّ الجامع، و ليس في طابع ذي لون واحد.

و نحن ذاكرون الأهمّ من هذه التفاسير التي احتلّت المحلّ الأرفع في الأوساط العلميّة، طول عهد الإسلام، و نضعها موضع دراستنا، بحثاً وراء معرفة قيمتها في عالم التفسير:

التبيان في تفسير القرآن لأبي جعفر الطوسيّ (ت ٤٦٠ هـ) هو الشيخ أبو جعفر محمّد بن الحسن بن عليّ بن الحسن الطوسيّ، نسبة إلى «طوس» من بلاد خراسان، الآهلة بالعلم و الثقافة و العمران، و لا تزال معهداً للدراسات الإسلاميّة؛

۸۵۰ / التفسير و المفسّرون (ج۲) ۔

حيث مثوى الإمام عليّ بن موسى الرضائظ، و تعدّ اليوم من أكبر مدن إيران الإسلاميّة المزدهرة.

و شيخنا العلّامة الطوسيّ، يُعدّ عَلَماً من أعلام الطائفة و شيخها المقدّم و إمامها الأسبق. سبّاق العلوم و المعارف الإسلاميّة، و القدوة العليا لمن كتب و ألّف في شتّى شؤون العلوم الإسلاميّة، من فقه و تفسير و كلام، فضلاً عن الأصول و الرجال و الحديث.

و لُقّب بشيخ الطائفة؛ لأنّه زعيمها و قائدها و سائقها و معلّمها الأوّل في مختلف العلوم.

ولد بطوس في شهر رمضان سنة (٣٨٥ هـ). و هاجر إلى بغداد سنة (٤٠٨ هـ) أيّام زعامة عميد الطائفة محمّد بن محمّد بن النعمان المشتهر بالشيخ المفيد. فلازمه ملازمة الظلّ، و عكف على الاستفادة منه، و أدرك ابن الغضائريّ و شارك النجاشيّ. و بعد وفاة شيخه المفيد سنة (٣١ ٢ هـ) و انتقال الزعامة إلى علم الهدى السيّد المرتضى، انحاز الشيخ إليه و لازم الحضور تحت منبره، و عنى به المرتضى و بالغ في توجيهه و تلقينه. و بقي ملازماً له طيلة (٢٣) سنة، حتى تُوفي السيّد سنة (٤٣٦ هـ) فاستقلّ شيخ الطائفة بأعباء وكانت داره في الكرخ مأوى الأمّة و مقصد الوُفّاد، يأتونه من كلّ صوب و مكان. و تصدّر كرسيّ الكلام في بغداد، بطلب من الخليفة القادر بالله العبّاسيّ؛ حيث لم يكن في بغداد يومذاك من يفوقه قدراً أو يُفضّل عليه علماً و معرفة، بمباني الشريعة و أصول الكلام فيها.

و لم يزل شيخنا المعظم إمام عصره و عزيز مصره، حتّى ثارت القلاقل و حدثت الفتن في بغداد، و اتّسع ذلك على عهد طغرل بيك أوّل ملوك السلاجقة، فإنّه ورد بغداد و كان أوّل ما فعل أن شنّ الإغارة على الكرخ، و أحرق مكتبة الشيعة هناك، و التي أنشأها أبو نصر سابور بن أردشير، وزير بهاء الدولة البويهيّ. و كان قد جمع فيها من كتب فارس و العراق، و استجلب من بلاد الهند و الصين و الروم. فكانت مكتبة ضخمة شريّة، ربّما تنوف كتبها على عشرات الألوف، و أكثرها نسخ الأصل بخطوط المؤلّفين.

و من ثمّ اضطرّ شيخنا أبو جعفر إلى الهمجرة إلى النمجف الأشمرف سمنة (٤٤٩ ه.).

واستفرغ للعكوف على التأليف و التصنيف، و فيها خرجت أمّهات كتبه و تآليفه، أمثال: المبسوط، و الخلاف، و النهاية في الفقه، و التبيان في التفسير، و التهذيب، و الاستبصار في الحديث، و الاقتصاد، و التمهيد في الكلام، و سائر كتبه الرجاليّة و غيرها.

فيا له من منبع علم و مدّخر فضيلة، ازدهر به العالم الإسلاميّ، نوراً و علماً و حـياة نابضة، فقد بارك الله فيه و في عمره (٣٨٥\_٣٨٠ ه.)=٧٥

## التعريف بهذا التفسير

هو تفسير حافل جامع، و شامل لمختلف أبعاد الكلام حول القرآن، لغةً و أدباً. قراءةً و نحواً. تفسيراً و تأويلاً. فقهاً و كلاماً ... بحيث لم يترك جانباً من جوانب هذا الكـلام الإلهيّ الخالد، إلّا و بحث عنه بحثاً وافياً. في وجازة و إيفاء بيان.

يبدو من إرجاعات الشيخ في تفسير، إلى كتبه الفقهيّة و الأصوليّة و الكلاميّة، أنَّه كتب التفسير متأخّراً عن سائر كتبه في سائر العلوم، و من ثمّ فإنّ هذا الكتاب يُـحظى بـقوّة و متانة و قدرة علميّة فائقة، شأن أيّ كتاب جاء تأليفه في سنين عالية من حياة المؤلّف.

و بحقّ فإنّ هذا التفسير حاز قصب السبق من بين سائر التفاسير التي كانت دارجة لحدّ ذاك الوقت، و التي كانت أكثرها مختصرات، تعالج جانباً من التفسير دون جميع جوانبه، ممّا أوجب أن يكون هذا التفسير جامعاً لكلّ ما ذكره المفسّرون من قبل، و حاوياً لجميع ما بحثه السابقون عليه.

قال الشيخ في مقدّمة تغسيره: فإنّ الذي حملني على الشروع في عمل هذا الكتاب، أنّي لم أجد أحداً من أصحابنا قديماً و حديثاً من عمل كتاباً يحتوي على تفسير جميع القرآن، و يشتمل على فنون معانيه، و إنّما سلك جماعة منهم في جمع ما رواه و نقله وانتهى إليه في الكتب المرويّة في الحديث، و لم يستعرّض أحد منهم لاسستيفاء ذلك و تفسير ما يحتاج إليه، فوجدت من شرع في تفسير القرآن من علماء الأمّة، بين مطيل في جميع معانيه، و استيعاب ما قيل فيه من فنونه \_كالطبريّ و غيرهـو بين مقصّر اقتصر على

۸٥٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) 🗕

ذكر غريبه، و معاني ألفاظه. و سلك الباقون المتوسّطون في ذلك مسلك ما قـويت فـيه مُنّتهم'، و تركوا ما لا معرفة لهم به قال: و أنا إن شاء الله تعالى أشرع في ذلك على وجه الإيجاز و الاختصار لكلّ فنّ من فنونه، و لا أطيل فيملّه الناظر فيه، و لا اختصر اختصاراً يقصر فهمه عن معانيه.

فهو تفسير وسط جامع شامل، حاوياً لمحاسن من تقدّمه، تاركاً فضول الكلام فيه ممّا يملّ قارئيه، فجاء في أحسن ترتيب و أجمل تأليف؛ فلله درّه و عليه أجره.

# منهجه في التفسير

أمًا المنهج الذي سلكه في تفسير القرآن، فهو المنهج الصحيح الذي مشى عليه أكثر المفسّرين المتقنين، فيبدأ بذكر مقدّمات تمهيديّة، تقع نافعة في معرفة أساليب القـرآن، و مناهج بيانه و سائر شؤونه، متا يرتبط بالتفسير و التأويل، و المحكم و المـتشابه، و الناسخ و المنسوخ، و معرفة وجوه إعجاز القرآن، و أحكام تلاوته و قراءته، و أنّه نزل بحرف واحد، و الكلام عن الحديث المعروف، نؤل القرآن على سبعة أحرف. و التعرّض لأسامي القرآن و أسامي سوره و آياته، و ما إلى ذلك.

أمّا صلب التفسير، فيبدأ بذكر الآية، و يتعرّض لغريب لغتها، و اختلاف القراءة فيها، ثمّ التعرّض لمختلف الأقوال و الآراء و ينتهي إلى تفسير الآية تفسيراً معنويّاً في غاية الوجازة و الإيفاء. و هكذا يذكر أسباب النزول، و المسائل الكلاميّة المستفادة من ظاهر الآية، حسب إمكان اللغة و الأدب الرفيع، كما يتعرّض للمسائل الخلافيّة في الفقه و الأحكام، و مسائل الاعتقاد و نحوها. كلّ ذلك مع عفّ اللسان و حسن الأدب في التعبير. و ممّا يجدر التنبّه له، أنّ هذا التفسير يتعرّض لمسائل علم الكلام، في صبغة أدبيّة رفيعة، و لا يترك موضعاً من الآيات الكريمة التي جاءت فيها الإشارة إلى جانب من مسائل العقيدة، إلّا و تعرّض لها، و أكثر في تفصيل و بسط كلام. و هذا من اختصاص هذا

المُنّة - بضم الميم-: القوّة. و الكلمة من الأضداد.

التفسير.

يقول المؤلّف في المقدّمة: و سمعت جماعة من أصحابنا قديماً و حديثاً يرغبون في كتاب مقتصد، يجتمع على جميع فنون علم القرآن: من القراءة، و المعاني، و الإعـراب، و الكلام على المتشابه، و الجواب عن مطاعن الملحدين فيه، و أنواع المبطلين كالمجبرة و المشبّهة و المجسّمة و غيرهم، و ذكر ما يختصّ أصحابنا به من الاستدلال بمواضع كثيرة منه، على صحّة مذهبهم في أصول الديانات و فروعها. و أنا إن شاء الله تعالى أشرع في ذلك على وجه الإيجاز و الاختصار لكلّ فنّ من فنونه، و لا أُطيل، فيملّه النـاظر فـيه، و لا اختصر اختصاراً يقصر فهمه عن معانيه.

و لنذكر أمثلة على ذلك:

مثلاً عند تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا وَلِيُكُمُ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا الَّـذِينَ يُـقيمونَ الصَّلاةَ وَ يُؤتونَ الزَّكاةَ وَ هُم راكِعونَ﴾ يقول:

و اعلم أنّ هذه الآية من الأدلّة الواضحة على إمالمة أميرالمؤمنين إلا بعد النبيّ بلا فصل. وجه الدلالة فيها أنّه قد ثبت أنَّ الوليّ في الآية يمعنى الأولى و الأحقّ، و ثبت أيضاً أنّ المعنيّ بقوله: ﴿ رَ الَّذِينَ آمَنوا﴾ أمير المؤمنين. فإذا ثبت هذان الأصلان، دلّ على إمامته. ثمّ أخذ في بيان كون المراد من «الوليّ» في الآية هو الأولى بالأمر؛ لأنّه المتبادر من

للفظ. و استشهد بقول العرب، و بآيات و أشعار، و شواهد أخر. و أخذ في بسيان دلالة «إنّما» على الحصر، كما أثبت من رواية أكثر المفسّرين على نزولها في عليّ ﷺ <sup>٢</sup>.

و عند قوله تعالى: ﴿وَ لَمُو رَدُوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَ إِلَىٰ أُولِي الأَمْدِ مِسْبَهُم لَـعَلِمَةُ الَّـذِينَ يَستَنبِطونَهُ مِنهُم﴾<sup>٣</sup> يروي عن الإمام أبي جعفرﷺ: أنَّهم الأَثمَّة المعصومون، و قيل: هـم أمراء السرايا و الولاة، و قيل: هم أهل العلم و الفقه الملازمين للنبيَ ﷺ. قال الجبّائيّ: هذا لا يجوز؛ لأنَّ «أُولى الأمر»، من لهم الأمر على الناس بولاية. قال الشـيخ؛ و الأوّل

۲. التبيان، ج۲، ص۵۵۹.

٣. النساء (٤): ٨٣.

۱. المائدة (٥): ٥٥.

٨٥٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

أقوى؛ لأنَّه تعالى بيِّن أنَّهم متى ردّوه إلى أولى العلم علموه، و الردَّ إلى من ليس بمعصوم، لا يوجب العلم؛ لجواز الخطأ عليه بلا خلاف، سواء أكانوا أمراء السرايا، أو العلماء (.

و عند قوله تعالى: ﴿إِلَّا تَنصُرُوهُ فَقَد نَصَرَهُ اللهُ إِذَ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثنَينِ إِذ هُما بِي الغارِ إذ يَقُولُ لِصاحِبِهِ لا تَحَزَّن إِنَّ اللهَ مَعَنا فَأَنزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيهِ وَ أَيَّدَهُ بِجُنودٍ لَم تَسرَوها وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفَرُوا السُّغليٰ وَكَلِمَةُ اللهِ هِيَ العُليا و اللهُ عَزِيزُ حَكِمٍ﴾ ﴿

قال: فيمن تعود «الهاء» إليه قولان: أحدهما: قال الزجّاج: إنَّها تعود إلى النبيَّ ﷺ. و الثاني: قال الجبّائيّ: تعود إلى أبي بكر؛ لانّه كان الخائف و احتاج إلى الأمن. قال الشيخ: و الأوّل أصحّ؛ لأنّ جميع الكنايات قبل هذا و بعده راجعة إلى النبيّ ﷺ فلا يـليق أن يتخلّل ذلك كلّه كناية عن غيره.

ثمَّ قال: و ليس في الآية ما يدلُّ على تفضيل أبي بكر؛ لانَّ قوله: ﴿ثَانِيَ اتْنَيْنِ﴾ مجرَّد الإخبار أنَّ النبيَّ الله خرج و معه غيره. و كذلك قوله: ﴿إِذْ هُما فِي الغارِ ﴾ خبر عن كونهما فيد. و قوله: ﴿إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ ﴾ لا مدم فيه أيضاً؛ لانَّ تسمية الصاحب لا تفيد فضيلة، ألا ترى أنَّ الله تعالى قال في صَمَّة العَوْمَنِ وَالْحَافَرُ؛ ﴿قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَ هُوَ بُحَاوِرُهُ أَكْفَرت بِإلَّذي خَلَقَكَ» ٣، و قوله: «لا تحزن» إن لم يكن ذمّاً فليس بمدح، بل هو نهي محض عن الخوف. قوله: ﴿إِنَّ اللهُ مَعَنا)، قيل: إنَّ المراد به النبيَّ عَظَّيُّ، و لو أريد به أبو بكر معه لم يكن فيه فضيلة؛ لأنَّه يحتمل أن يكون ذلك على وجه التهديد. إلى أن يسقول: فأيسن مسوضع الفضيلة للرجل لولا العناد. ثمَّ أضاف: و لم نذكر هذا للطعن على أبي بكـر، بـل بـيِّنا أنَّ الاستدلال بالآية على الفضل غير صحيح ؟.

و في مسألة «العدل» و تحكيم العقل في معرفة الصفات، نراه يـذهب مـذهب أهـل الاعتدال في النظر، فيؤوّل الآيات على خلاف ما يراه أهل الظاهر من الصفاتيّين، من الأشاعرة و أهل القول بالجبر و التشبيه.

- ۱. التيبان، ج۳، ص۲۷۳. ٢. التوبة (٩): ٤٠. ۳. الکهف (۱۸): ۳۷.
- ٤. الثيبان، ج ٥، ص ٢٢٠-٢٢٣.

مثلاً، في قوله تعالى: ﴿خُتَمَ اللهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِم وَ عَلَىٰ سَمِعِهِم وَ عَلَىٰ أَبصارِهِم غِشاوَةُ ﴾ يقول: ﴿خَتَمَ اللهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِم ﴾ أي شهد عليها بأنّها لا تقبل الحقّ. يقول القـائل: أراك تختم على كلّ ما يقول فلان، أي تشهد به و تصدّقه، و ذلك استعارة. و قيل: «ختم» بمعنى طبع فيها أثراً للذنوب، كالسمة و العلامة، لتعرفها الملائكة فيتبرّأوا منهم، و لا يوالوهـم، و لا يستغفروا لهم. و قيل: المعنى أنّه ذمّهم بأنّها كالمختوم عـليها في أنّها لا يدخلها في الإيمان، و لا يخرج عنها الكفر. قال الشاعر:

لقد أسمعت لو ناديت حــيّاً و لكن لا حياة لمن تنادي ً

و عند قوله: فرصم بُكم عُمى فَهُم لا يَرجِعونَ ؟ يقول: و المعنى أنّهم صمّ عن الحقّ لا يعرفونه؛ لأنّهم كانوا يسمعون بآذانهم. و بكم عن الحقّ لا ينطقون. مع أنّ ألسنتهم صحيحة، عمي لا يعرفون الحقّ و أعينهم صحيحة، كما قال: فرّ تراهُم يَنظُرونَ إلَيكَ وَ هُم لا يُبصِرونَ ٤ على لا يعرفون الحقّ و أعينهم صحيحة، كما قال: فرّ تراهُم يَنظُرونَ إلَيكَ وَ هُم لا يُبصِرونَ ٤ على الله على أن قوله فحقم الله على قُلوبِهم و فرطبَعَ الله على لا يبص هو على وجه الحيلولة بينهم و بين الإيمان؛ لانه وصفهم بالصمّ و البكم و العمى مع صحّة حواسّهم، و إنّما أخبر بذلك عن إلفهم الكفر و استثقالهم للحقّ و الإيمان، كأنّهم ما سمعوه و لا رأوه، فلذلك قال: فرطبَعَ الله على قُلوبِهم ؟ و فرأَعتَهُم و أَعمى سمعوه و لا رأوه، فلذلك قال: فرطبَعَ الله على قُلوبِهم ؟ و فرأَعتَهُم و أَعمى ابصارَهُم ؟ من الحيوان الذه إلمان الله على قُلوبِهم ؟ و فرأَعتَهُم و الإيمان، كأنّهم ما إحماز عما أحدثوه عند امتحان الله إلى من فرهم الكفر و استثقالهم للحق و الإيمان، كأنّهم ما معت مواسمهم، و إنّما أخبر بذلك عن إلفهم الكفر و استثقالهم للحق و الإيمان، كأنّهم ما المعارَهُم ؟ من الإيمان الله إلمان الله على قلوبِهم ؟ و فرأَعتَهُم ؟ و فرأَعتيمُهم و أَعمى معن معوانهم من الإيمان على قلوبِهم أكنتُهُم ؟ و فرأَعتَهُم ؟ من ما يعنى ما ما معنهم ما الم الحق من الإيمان ما ما منعهم من الإيمان. وله عند امتحان الله إيّاهم، و أمره لهم بالطاعة و الإيمان؛ لابَنه ما ما منعهم من الإيمان.

و قد يقول الرجل: حبَّ المال قد أعمى فلاناً و أصمَّه، و لا يريد بذلك نفي حاسَّتِه، لكنَّه

١. البقرة (٢): ٢.
 ٣. البقرة (٢): ٢.
 ٢. البقرة (٢): ٢.
 ٢. البقرة (٢): ٢٨.
 ٢. التوبة (٩): ٣٩؛ النحل (٢١): ٢٠٩٠ محمّد (٤٤): ٢٢.
 ٢. طه (٢٠): ٢٥.
 ٨. محمّد (٤٤): ٣٢.
 ٩. الأنعام (٦): ٢٥؛ الإسراء (٢٧): ٢٤؛ الكهف (١٨): ٥٥.

٨٥٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) -

إذا شغلد عن الحقوق و القيام بما يجب عليه، قيل: أصمّه و أعماه. و كما قيل في المثل: حبّك الشيء يُعمي و يُصِمّ، و يريدون ما قلناه. و قال مسكين الدارميّ: أعمى إذا ما جارتي خبرجت حتّى يواري جارتي الخِدرُ و يُسصَمّ عسمًا كمان بسينهما سمعي و ما بسي غبيره وقبر و قال آخر: أصمّ عمّا ساءه سميع، فجمع الوصفين .

و عند قوله: ﴿ كَذَلِكَ نَطبَعُ عَلَىٰ قُلُوبِ المُعتَدينَ﴾ <sup>٢</sup> يقول: و ليس المراد بالطبع \_في الآية\_ المنع من الإيمان؛ لأنّ مع المنع من الإيمان لا يحسن تكليف الإيمان<sup>٣</sup>.

مجمع البيان في تفسير القرآن لأبي عليّ الطبرسيّ هو أمين الإسلام أبو عليّ الفضل بن الحسن بن الفضل الطبرسيّ، نسبة إلى «طَبْرَس» على وزان جعفر معرّب «تفرش» بكسر الراء مدينة عامرة قرب «ساوة» من بلاد إيران. أمّا النسبة إلى «طبرستان» فهو طبريّ، كما هو معروف.

علم شامخ من أعلام الإجامية، علّامة فاضل جامع أديب، و مفسّر فقيه، تتلمذ لدى مشايخ عصره الأجلّاء، منهم: الشيخ أبو عليّ ابن شيخ الطائفة الطوسيّ، و الشيخ أبو الوفاء الرازيّ، و السيّد أبو طالب الجرجانيّ، و السيّد أبو الحمد مهديّ بن نزار الحسينيّ القاينيّ، عن الحاكم أبي القاسم عبيد الله بن عبد الله الحسكانيّ، و غيرهم. هو من أعلام القرن السادس، تُوفّي سنة (٥٤٨ هـ) وكان قد بلغ سنّه حدود التسعين على ما جاء في دوضات الجنّات<sup>2</sup>.

و هو تفسير حاشد بالأدب و اللغة و القراءات و حججها، و يختصّ بالإحاطة بآراء المفسّرين السلف. وكان المؤلّف قد جعل تفسير التبيان لشيخ الطائفة أسوة له فسي هـذا المجال، فجعله أصلاً بني عليه زيادات المباني و الفروع. ذكر المؤلّف بهذا الشأن:

- ٣. الثبيان، ج ٥، ص ٤١٢.
- ٤. روخدات الجنَّات للخو انساري، تحقيق إسماعيليان، ج٥، ص ٢٥٩.

۱. التيبان، ج۱، ص۸۸-۹۰. ۲. يونس (۱۰): ۷۲.

و قد خاض العلماء قديماً و حديثاً في علم تفسير القرآن، و اجتهدوا في إبراز مكنونه و إظهار مصونه، و ألفوا فيه كتباً جمّة، غاصوا في كثير منها إلى أعماق لججه، و شـقّقوا الشعر في إيضاح حججه، و حقّقوا في تنقيح أبوابه، و تغلغل شعابه، إلا أنّ أصحابنا لم يدوّنوا في ذلك غير مختصرات، نقلوا فيها ما وصل إليهم في ذلك من الأخبار، ولم يعنوا ببسط المعاني و كشف الأسرار، إلا ما جمعه الشيخ الأجلّ السعيد أبو جعفر محمّد بن الحسن الطوسيّ ثلا من كتاب النبيان، فإنّه الكتاب الذي يُقتبس منه ضياء الحقّ، و يلوح عليه رواء الصدق، قد تضمّن من المعاني الأسرار البديعة، و احتضن من الألفاظ اللغة الوسيعة، و لم يقنع بتدوينها دون تبيينها، و لا بتنميقها دون تحقيقها، و هو القدوة استضيء بأنواره، و أطأ مواقع آثاره.

قدّم على تفسيره مقدّمات سبع، بحث فيها عن تعداد آي القـرآن، و أسـامى القُـرّاء المشهورين، و ذكر التفسير و التأويل، و أسامي القرآن، و علومه و فضله و تلاوته، و أثبت فيها صيانة القرآن من التحريف و الزيادة و التقصان، و بيّن إجماع علماء الإماميّة على ذلك، و اتّفاق آرائهم فيه.

منهجه في التفسير

أمّا المنهج الذي سار عليه مفسّرنا فهو منهج رتيب، يبدأ بالقراءات، فيذكر ما جاء عن اختلاف القراءة في الآية، و يعقّبها بذكر الحجج التي استندت إليها كلّ قراءة، ثمّ اللغة ثمّ الإعراب، و أخيراً المعنى. و قد يتعرّض لأسباب النزول، و القصص التي لها بعض الصلة بالآيات. و بحقّ قد وضع تفسيره على أحسن ترتيب و أجمل تبويب. يقول هو عن تفسيره: و ابتدأت بتأليف كتاب هو في غاية التلخيص و التهذيب، و حسن النظم و الترتيب، يجمع

أنواع هذا العلم و فنونه، و يحوي فصوصه و عيونه، من علم قراءته و إعرابه و لغـاته و أنواع هذا العلم و فنونه، و يحوي فصوصه و عيونه، من علم قراءته و إعرابه و لغـاته و غوامضه و مشكلاته، و معانيه و جهاته، و نزوله و أخباره، و قصصه و آثاره، و حدوده و أحكامه، و حلاله و حرامه. و الكلام عن مطاعن المبطلين فيه، و ذكـر مـا يـنفرد بـه

۸۵۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲) 🗉

أصحابنا إن الاستدلالات بمواضع كثيرة منه، على صحّة ما يعتقدونه من الأصول والفروع، و المعقول و المسموع، على وجه الاعتدال و الاختصار، فوق الإيجاز و دون الإكثار. فإنّ الخواطر في هذا الزمان لا تحتمل أعباء العلوم الكثيرة، و تضعف عن الإجراء في الحلبات الخطيرة؛ إذ لم يبق من العلماء إلّا الأسماء، و من العلوم إلّا الذماء و هو بقيّة الروح في المذبوح.

قال: و قدّمت في مطلع كلّ سورة ذكر مكّيّها و مدنيّها، ثمّ ذكر الاختلاف في عـدد آياتها، ثمّ ذكر فضل تلاوتها، ثمّ أُقدم في كلّ آية الاختلاف في القراءات، ثمّ ذكر العلل و الاحتجاجات، ثمّ ذكر العربيّة و اللغات، ثمّ ذكر الإعراب و المشكلات، ثمّ ذكر الأسباب و النزولات، ثمّ ذكر المعاني و الأحكام و التأويلات، و القصص و الجهات، ثمّ ذكر انتظام الآيات.

ثمّ إنّي قد جمعت في عربيّته كلّ غرّة لاتحة، و في إعرابه كلّ حجّة واضحة، و في معانيه كلّ قول متين، و في مشكلاته كلّ برهان مبين. و هو بـحمد الله للأديب عُـمدة، و للنحويّ عُدّة، و للمقرئ بصيرة، و للنامك ذخيرة، و للمتكلّم حجّة، و للمحدّث محجّة، و للفقيه دلالة، و للواعظ آلة.

قال الذهبيّ بشأن هذا التفسير: و الحقّ أنّ تفسير الطبرسيّ -بصرف النظر عمّا فيه من نزعات تشيّعيّة و آراء اعتزاليّة كتاب عظيم في بابه، يدلّ على تبحّر صاحبه في فنون مختلفة من العلم و المعرفة. و الكتاب يجري على الطريقة التي أوضحها لنا صاحبه، في تناسق تامّ، و ترتيب جميل. و هو يجيد في كلّ ناحية من النواحي التي يتكلّم عنها. فإذا تكلّم عن القراءات و وجوهها أجاد، و إذا تكلّم عن المعاني اللغويّة للمفردات أجاد، و إذا تكلّم عن وجوه الإعراب أجاد، و إذا تكلّم عن المعاني اللغويّة للمفردات أجاد، و إذا أسباب النزول و شرح القصص استوفى الأقوال و أفاض، و إذا تكلّم عن الأحكام تعرّض لمذاهب الفقهاء، و جهر بمذهبه و نصره إن كانت هناك مخالفة منه للفقهاء، و إذا ربط بين المذاهب الفقهاء، و إذا ربط بنا عن حسن السبك و جسمال النظم، و إذا عـرض لمشكلات القرآن أذهب الإشكال و أراح البال. و هو ينقل أقوال من تقدّمه من المفسّرين معزوّةً لأصحابها، و يرجّح و يوجّه ما يختار منها.

ثمّ يقول عنه الذهبيّ: و إذا كان لنا بعض المآخذ عليه فهو تشيّعه لمذهبه و انتصاره له، و حمله لكتاب الله على ما يتّفق و عقيدته، و تنزيله لآيات الأحكام على ما يتناسب مع الاجتهادات التي خالف فيها هو و من على شاكلته. و روايـته لكـثير مـن الأحـاديث الموضوعة. غير أنّه ـو الحقّ يقال\_ليس مغالياً في تشيّعه، و لا متطرّفاً في عقيدته، كما هو شأن كثير غيره، من علماء الإماميّة <sup>(</sup>.

ثمّ يذكر الذهبيّ أمثلة لما ظنّه مؤاخذة على مفسّرنا الجليل، و حسب أنّه تعصّب لها انتصاراً لمذهبه في التشيّع، في حين أنّه أدّى الكلام حقّه و لم يُفرِط في القول، كما أنّـه لم يُفرط كما فرّط الآخرون من سائر المفسّرين.

مثلاً في قصّة الخاتم عند تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا وَلِيُحُمُ اللهُ وَ رَسولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقيمونَ الصَّلاةَ وَ يُؤتونَ الزَّكاةَ وَ هُم واكِمونَ كَنْ نراء يفصّل في الكلام عن شأن نزول الآية، و دلالتها الصريحة في إمامة مولانا أمير المؤمنين عَنْدُ بما أتمّ الحجّة و بلّغ في البيان.

أمّا الأستاذ الذهبيّ فلم يرقه ذلك، و قال ناقماً عليه: و لا شكّ أنّ هذه محاولة فاشلة، فإنّ حديث «تصدَّقَ عليّ بخاتمه في الصّلاة» \_و هو محور الكلّام. حديث موضوع لا أصل له. و قد تكفّل العلّامة ابن تيميّة بالردّ على هذه الدعوى في كتابه منهاج السنّة (ج٤، ص٣\_٩.

قلت: أ ترى ابن تيميّة لم يتعصّب لمذهبه في النصب لعليّ و آل الرسول، في إنكاره لمنقبة هي من أكبر المناقب التي نزل بها القرآن الكريم، و أذعن لها أهل العلم و التحقيق، في الحديث و التفسير.

إنَّ لهذا الحديث أسناداً متظافرة \_إن لم تكن متواترة\_أوردها جلَّ أهل الحديث، حتَّى

- ٢. المائدة (٥): ٥٥.
- ۲. التغيير و المفترون، ج۲، ص۱۰۹.

التفسير و المفسّرون، ج٢، ص ١٠٤- ١٠٥.

۸٦٠/ التفسير و المفسّرون (ج٢) ـ

أنَّ الحاكم النيسابوريِّ عدَّه من الأحاديث التي رواها أهل مدينة عن أهل مدينة، فقد رواه الرازيّون عن الكوفيّين`، و قد تعدّدت طرقه و كثرت مخارجه.

قال ابن حجر العسقلانيّ: و إذا كثرت الطرق و تباينت مخارجها دلّ ذلك على أنّ لها أصلاً<sup>7</sup>.

كيف، و هذا الحديث قد أخرجها الأئمّة الحفّاظ بعدّة أسانيد، و فيها الصحاح. صرّح بذلك الحافظ أبو بكر ابن مردويه الأصبهانيّ، قال: إسناد صحيح، رجــاله كــلّهم ثــقات، و هكذا ابن أبي حاتم الرازيّ <sup>٣</sup>.

و أورده جلال الدين السيوطيّ، في أسباب النزول، بعدّة طرق، و ذكر له شواهد، ثمّ قال: فهذه شواهد يقوّي بعضها بعضاً<sup>ع</sup>.

و قد استقصى العلّامة الأمينيّ موارد ذكر الحديث، فأنهاء إلى (٦٦) مورداً في أمّهات الكتب الحديثيّة، وكتب المناقب و التقسير و الكلام°.

و هذا الحديث ممّا سارت به الركبان، و أنشد فيه الشعراء، منهم حسّان بن ثابت شاعر رسول الله تلاقي حيث يقول*: أرمّيت كيير/سي سري*ك

أبا حسن أفديك نفسي و مهجتي و كلّ بَطيء في الهدى و مسارع أ يذهب مدحي ذا المُحبَّر ضائعاً و ما المدح في ذات الإله بـضائع فأنت الذي أعطيت إذ كنت راكعاً فدتك نفوس القوم يا خير راكع بخاتمك الميمون يـا خـير سيّد و يا خير شارٍ ثمّ يـا خـير بـائع فأنسزل فــيك الله خـير ولايـة و بيّنها في محكمات الشـرائـع<sup>1</sup>

كلَّ ذلك يدلَّ على شيوعه و استفاضته بما لا يكاد يمكن إنكاره، إلَّا مَن عمى قلبه وأعمته عصبيَّته أمثال الذهبيّ، و من قبله ابن تيميّة.

هذا و قد أرسله الفقهاء و هم أبصر بمواضع الأحاديث إرسال المسلّمات، و أخذوه حجّة على أنّ الفعل القليل لا يبطل الصلاة، و من ثمّ عدّوا هذه الآية من آيات الأحكام، الأمر الذي ينمّ عن اتّفاقهم على صحّة الحديث. هكذا أورد الجصّاص هذه الآية دليـلاً على جواز العمل اليسير في الصلاة، و روى نزولها في عليّ ﷺ عن مجاهد و السـدّيّ وأبي جعفر و عتبة بن أبي حكيم<sup>اً</sup>.

كما استوفى الكلام فيه الحاكم الحسكانيّ و أورده بإسناده إلى جـماعة مـن كـبار الصحابة، أمثال: عمّار بن ياسر، و المقداد بن الأسود، و جابر بن عبد الله الأنصاريّ، و عبد الله بن عبّاس، و أنس بن مالك، و أبي ذرّ الغفاريّ، فضلاً عن أقوال التـابعين فـي ذلك، فراجع . و راجع ــأيضاً- فضائل الخمسة للسيّد الفيروز آباديّ".

و تعرّض الذهبيّ لمسائل في الأصول والفروع ممّا اختصّت الشيعة القول به، مـثل: «الرجعة» و «المهديّ» و «التقيّر» و «العسم على الأوجل» و نحوها، ممّا صـرَّحت بـه الآيات، أو جاء به النقل المتواتر متوافقاً مع ظاهر القرآن. و قد أشاد به شيخنا الطبرسيّ في تفسيره حسب مسلكه، في تحكيم ظواهر القرآن عند تزاحم الآراء في مسائل الخلاف.

و أخيراً يقول عنه: و الطبرسيّ معتدل في تشيّعه غير مغال فيه، كغيره مـن مـتطرفي الإماميّة، و لقد قرأنا في تفسيره فلم نلمس عليه تعصّباً كبيراً، و لم نأخذ عليه أنّه كفّر أحداً من الصحابة، أو طعن فيهم بما يذهب بعدالتهم و دينهم، كما أنّه لم يغال في شأن عليّ بما يجعله في مرتبة الإله أو مصافّ الأنبياء، و إن كان يقول بالعصمة.

وكلّ ما لاحظناه عليه من تعصّبه لمذهب أنّه يدافع بكلّ قوّة عن أصول مذهبه و عقائد أصحابه. كما أنّه إذا روى أقوال المفسّرين في آية من الآيات، و نقل أقوال المفسّرين من

- أحكام القرآن للجصاص، ج٢، ص٤٤٦.
  - ٣. فضائل الخمسة، ج٢، ص١٢- ١٩.

د فتزيل للحاكم الحسكاني، ج١، ص ١٦١-١٨٤.

٨٦٢/ التفسير و المفسّرون (ج٢) .

أهل مذهبه فيها، نجده يرتضي قول علماء مذهبه و يؤيّده، بما يظهر له من الدليل <sup>١</sup>. قلت: و قد أساء الظنّ بالشيعة و لعلّه تعمّدُ مقيت حيث حسب منهم من يجعل عليّاً ﷺ في مرتبة الإله؛ إذ لم نجد من ينتمي إلى الشيعة من يزعم ذلك، اللّـهمّ إلّا الغـلاة و هـم خارجون عن الملّة، و تحكم الشيعة عليهم بالكفر و الإلحاد.

أمّا مَصافّ الأنبياء، فهو بلوغ مرتبة توازي مرتبة الأنبياء في الفضيلة دون النبوّة، فهو أمر معقول. و قد جعل النبيَ تَلَكُنُ العلماء في مصافّ الأنبياء؛ حيث قال: عــلماء أمّـتي كأنبياء بني إسرائيل <sup>7</sup>. و العلماء ورثة الأنبياء<sup>7</sup>. و قال بشأن عليّ للله: أنت مـنّي بــمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبيّ بعدي. حديث متواتر مســتفيض، و قــد رواه أصـحاب الصحاح و المسانيد من أهل الحديث.<sup>3</sup>

و أمّا المسائل التي تعرّض لها الذهبيّ؛ حيث وقعت مورد تأيـيد مـفسّري الشـيعة، فأظنّها خارجة عن اختصاص مثل الذهبيّ البعيد عن مسـائل الخـلاف بـين المـذاهب الإسلاميّة، في الأصول و في الفروع، كلّ يدافع عن رأيد، و يتكلّم حسب فهمه من الكتاب و السنّة و العقل الرشيد، ما لم يكن تحميلاً ظاهراً، الأمر الذي يتحاشاه أمثال الطبرسيّ و قبله الشيخ في الثبيان.

و ليعلم أنّ في الشيعة جماعة أخباريّة هم أصحاب جمود، نظير إخوانهم الحشويّة من أهل الحديث في السنّة و الجماعة، و لا تُحسب الطائفة على حساب هذه الفئة. و تفاسير علماء الشيعة من لدن شيخ الطائفة أمثال التبيان و دوح الجنان و مجمع البيان، كلّها على نمط واحد، تفاسير وضعت على أساس معقول لا إفراط فيها و لا قصور، و لا فيها شيء من التعصّب المقيت.

 التغيير و المفترون، ج٢، ص١٤٢-١٤٢. ٢. هوالي اللئالي، لابن أبّي جمهور الأحسائيّ، ج٤، ص٧٧، رقم ٦٧. ٣. المصدر نفسه، ج١، ص ٣٥٨، رقم ٢٩ وج٢، ص ٢٤١، رقم ٩؛ سن ابن ماجة، ج١، ص ٩٨. ٤. راجع: فضائل الخمسة ج ١، ص ٢٩٩ فما بعد.

و أمّا النزعة الاعتزاليّة التي نسبهم إليها أمنال الذهبيّ، فهي نسبة خاطئة، إنّ للشيعة الإماميّة مباني في أصول معارفها قد تتّفق مع مشرب الاعتزال، كمسألة العدل في الأفعال، و تجريد الذات عن مبادئ الصفات، و تحكيم العقل في معرفة الحسن و القبح في التكليف، و ما إلى ذلك. و هذا لا يعني أنّ الشيعة أخذت عن المعتزلة و لا العكس، بل هو اتّفاق نظر في مسائل من الكلام، كما اتّفقت الأمّة على مسائل في أصول العقيدة و فروع من مسائل الأحكام.

ففي مثل مسألة «الهداية و الضلال» حيث زعم الذهبيّ أنّ مفسّرنا الجليل وافحق المعتزلة في عقيدتهم و دافع عنها، و هدّم ما عداها لما إنّما هو توافق محض، و لعلّ الشيعة هم الأصل في هذا النظر؛ لأنّهم إنّما أخذوها عن أهل بيت الرسالة، و منّهم نُشر العلم والمعرفة في أرجاء الإسلام.

و كذا مسألة «الرؤية» و إنكار تأثير السحر لولا إذنه تعالى، و هكذا مسألة «الشفاعة» و معرفة حقيقة الإيمان، و ما إليها. فإنّا فوى الذهبي أخذها دليلاً على محاكاة الشيعة فيها لأصحاب الاعتزال، و لعلّ الصواتِ العكتي سري

رَوح الجِنان و رُوح الجَنان لأبي الفتوح الرازيّ

هو جمال الدين أبو الفتوح الحسين بن عليّ بن محمّد بن أحمد الخزاعيّ الرازيّ، من أحفاد نافع بن بديل بن ورقاء الخزاعيّ. و نافع و أبوه بديل من أصحاب رسول الله اللَّيْ اللَّيْ اللَّيْ و و استشهد نافع و مات بديل في حياة الرسول، و أخوه عبد الله بن بديل استشهد بصفّين في ركاب عليّ لللا يكنت أسرته متن هاجر إلى بلاد فارس و سكنت في مدينة نيسابور، و انتقل جدّه إلى الريّ، فاشتهر بها. و كان جدّه أبو بكر أحمد بن الحسين بن أحمد الخزاعيّ، نزيل الريّ من تلامذة السيّد المرتضى في و تتلمذ على يد السيّد ابن زهرة، و الشيخ أبي جعفر الطوسيّ أيضاً.

التفسير و المغشرون، ج٢، ص١٢٨.

٨٦٤/ التفسير و المفسّرون (ج٣) .

كان مترجمنا عالماً خبيراً بأحوال الرواة و المحدّثين، وكان له صيت في أرجاء البلاد، كان يرتحل إليه روّاد العلم و طلّاب الحديث و من أشهر تلاميذه ابن شهر آشوب و الشيخ منتجب الدين، و غيرهما من كبار العلماء. و تتلمذ على أيدي علماء مشاهير، أممثال الشيخ أبي الوفاء عبد الجبّار المقري تلميذ الشيخ الطوسيّ، و الشيخ أبي عليّ ابن الشيخ، و القاضي عماد الدين الأستر آباديّ قاضي الريّ، و جار الله الزمخشريّ و غيرهم.

من أشهر مؤلّفاته: المتغسير الكبير، المعروف برّوح المحِنان و رُوح المَحَنان، الذي وضعه باللغة الفارسيّة، التي كانت دارجة ذلك العهد، في بلاد إيران؛ و ذلك أن أحسّ بحاجة الأمّة إلى تفسير يقرب من متناول أهل تلك البلاد، فكان في نثر أدبيّ بليغ و سبك سهل بديع. يقول هو في سبب تأليفه: إنّ جماعة من أعاظم أهل العلم في بلده التمسوا منه أن يضع لهم تفسيراً يقرب من أفهامهم، و يسهل التناول منه لدى عامّة أهل زمانه؛ حيث إعوزازهم تفسيراً جامعاً و شاملاً و سهلاً على الناس، فأجاب لملتمسهم و أزاح الإشكال من نفوسهم. فوضع تفسيراً جامعاً و شاملاً، و في نفس الوقت متوسّطاً بين الإيجاز المخلّ و الإطناب المملّ. فقدّم على تفسيره مقدّمات، ذكر فيها: أقسام معاني القرآن، و أنواع آيه، و أسماءه، و معنى السورة و الآية، ثمّ ثواب تلاوته، و الترغيب في معرفة غريبه، و معنى التفسير و التأويل.

و هو تفسير جيّد متين، قد فصّل في الكلام عن معضلات الآيات، و شرحها شسرحاً وافياً في أوجز كلام و أخصر بيان. متعرّضاً لجوانب مختلفة من الكلام حول الآية، إن كلاميّة أو أدبيّة أو فقهيّة و نحو ذلك، و إنّما يتكلّم عن علم و معرفة واسعة، و يؤدّي المسألة حقّها بإيجاز و إيفاء.

\* \* \*

و لهذا التفسير مكانة رفيعة في كتب التفاسير، فكثير من كتب التفسير رست مبانيها على قواعده الركينة و بنت مسائلها على مباحثها الحكيمة. هـذا الإمـام الرازيّ، شـيخ المفسّرين، بنى تفسيره الكبير على مباني شيخنا أبي الفتوح، فيما فتح الله عـليه أمّـهات

المباحث الجليلة. قال العلّامة القاضي نور الله التستريّ المرعشيّ: إنّ هذا التفسير من خير التفاسير، و قد سمحت به قريحة شيخنا الرازيّ الوقّادة، و ممّا لا نظير له في كتب التفسير، في عذوبة ألفاظه و سلاسة عباراته، و ظرافة أسلوبه و دقّة اختياره، و قد بنى عليه الفخر الرازيّ في تغسيره الكبير، فأخذ منه اللباب، و زاد عليه بعض تشكـيكاته، ممّا زاد في الحجم، و لكنّ الأصل اللباب، هو ما ذكره مفسّرنا الرازيّ أبو الفتوح الكبير<sup>1</sup>.

و قد تتبّعتُ مواضع من التفسيرين، فوجدت الأمر كما ذكره القاضي، كان الأصل ما ذكره أبو الفتوح الرازيّ، و جاء تحقيق الفخر فرعاً عليه و مقتبساً منه، و لو مع زيادات. .

مثلاً عند قوله تعالى: ﴿فَسَجَدوا إِلاَ إِبِلِيسَ أَبِيٰ وَ استَكْبَرَ وَ كانَ مِنَ الكافِرِينَ﴾ ` ذهب أبو الفتوح إلى أنّ إبليس لم يزل كان كافراً، و أنّ المؤمن سوف لا يكفر؛ لأنّ الإيمان يوجب استحقاق الثواب الدائم، و كذا الكفر يوجب استحقاق العقاب الدائم، و الجمع بين الاستحقاقين محال".

و هكذا جاء الاستدلال في التفلير الكبير، قال: الوجه الثاني في تقرير أنّه كان كافراً أبداً، قول أصحاب الموافاة؛ و ذلك لأن الإيحان يوجيك استحقاق الثواب الدائم، و الكفر يوجب استحقاق العقاب الدائم، و الجمع بين الثواب الدائم و العقاب الدائم محال، فإذا صدر الإيمان من المكلّف في وقت ثمّ صدر عنه ـو العياذ باللهـ بعد ذلك كفر، فإمّا أن يبقى الاستحقاقان معاً و هو محال ـعلى ما بينّاهـ أو يكون الطارئ مزيلاً للسابق، و هو أيضاً محال؛ لأنّ القول بالإحباط باطل...<sup>1</sup>.

و يبحث الرازيّ عن قوله: ﴿وَكَانَ مِنَ الكَافِرِينَ﴾ هل كان هناك كفّار غير إيليس حتّى يكون واحداً منهم؟ فيجيب عن ذلك بجوابات، كلّها واردة في كلام أبي الفتوح الرازيّ<sup>°</sup>.

- ١. راجع: مجالس المؤمنين للقاضي التستريّ، ج١، ص٤٩٠. ٢. البقرة (٢): ٣٤. ٤. راجع: النفسير الكبير، ج٢، ص٢٣٧.
  - ٥. راجع: المصدر نفسه، ص ٢٣٧- ٢٣٨؛ تغبير في الفتوح، ج١، ص ١٣٩.

٢٦٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢)

#### \* \* \*

أمَّا **منهجه في التفسير، ف**جرى على منوال سائر التفاسير، فيبدأ بذكر السورة و أسمائها و فضلها و ثواب قراءتها، ثمّ يذكر جملة من الآيات، مع ترجمتها بالفارسيّة، و يفسّرها جملة جملة، فيبدأ باللغة و النحو و الصرف، ثمّ القراءة أحياناً ثمّ ذكر أسـباب النـزول، و التفسير أخيراً، كلّ ذلك باللغة الفارسيّة القديمة، و لكن في أسلوب سهل بديع.

\* \* \*

و من بواعته في اللغة: إحاطته بمفردات اللغة الفارسيّة المرادفة تماماً مع مفردات لغة العرب، في مثل: «فسوس» مرادفة لكلمة «الاستهزاء»، و «ديو» لكلمة «الشيطان»؛ لأنّه من الجنّ، و الجنّ في الفارسيّة: «ديو» و «پيمان» لكلمة «الميثاق» و «برفروزد» لقوله «استوقد» و «دوزخ» لجهنّم، و «كارشكسته» بمعنى «كاركشته» مرادفة لكلمة «ذلول» <sup>٢</sup> و «شكمش بياماسامد» بمعنى «انتفع بطنه» و «خداوندان علم» بمعنى «أولوا العلم»<sup>٤</sup> و «شكمش بياماسامد» بمعنى «انتفع بطنه» و «حداوندان علم» بمعنى «أولوا العلم»<sup>٤</sup> و «حاك باز شياراند» بمعنى «تثير الأرض» و «همتا» و «انباز» بمعنى «الشريك»<sup>٢</sup> و «حاك باز شياراند» بمعنى «تثير الأرض» دو «همتا» و «انباز» بمعنى «الشريك»<sup>٢</sup> بر سيدمانى» تعبير فارسى قديم<sup>٨</sup> و هكذا «و ما را بياى، و گوش نما» مرادفة لكلمة امير برميدمانى» تعبير فارسى قديم<sup>٨</sup> و هكذا «و ما را بياى، و گوش نما» مرادفة لكملم امير «راعنا» ألمير «راعنا» بيان مى كنى» ترجمة لعبارة: «أم إلي تشوقت» من كلام الإمام أمير «راعنا» ألمير «المين للإن مى كنى» ترجمة لعبارة: «أم إلي تشوقت» بالسين لتكون

و استعمل «مه» ــبكسر الميمــبمعنى «الأكبر» في قوله: «هارون در سال امن و عفو

٢. تغسير أبي القتوح، ج١، ص٧٧ و ٨٠
 ٢. المصدر نفسه، ص٧٢٥.
 ٢. المصدر نفسه، ج٢، ص٤٨٤.
 ٥. المصدر نفسه، ج٢، ص٢٥٥.
 ٢. المصدر نفسه، ص٢٤٠.
 ٢. المصدر نفسه، ص٢٤٠.

زاد و به يكسال مه موسى بود» <sup>(</sup>، و هو في مقابلة «كه» \_بكسر الكاف\_بمعنى «الأصغر». و قد جاء في كلام الشاعر الفارسيّ الملهم «سعديّ» الشيرازيّ چه از قومي يكي بي دانشي كرد نه كه را منزلت ماند نـه مه را

كما أنَّه لم يتقيّد بترجمة ظاهر الكلمة، و إنَّما فسَّر معناها تفسيراً يتطابق مع العـقل و الواقع.

مثلاً: فسّر قوله تـعالى: ﴿وَ إِذَا خَـلُوا إِلَىٰ شَـياطينِومِ...﴾ <sup>ت</sup>: بـإذا خـلوا إلى رؤســائهم وأكابرهم؛ لأنّه فسّر «الشيطان» بكلّ متمرّدٍ عاتٍ، سواء أكان من الجنّ أم الإنس، و حتّى الحيوان الخبيث يقال له: شيطان عند العرب، كالأفعى في قـوله تـعالى: ﴿كَأَنَّـهُ رُؤوسُ الشَّياطينِ﴾ <sup>ت</sup>أي رؤوس الأفاعيّ و الحيّات

و المُطالع في هذا التفسير يجد براعته الفائقة في مختلف العلوم الإسلاميّة، و لا سيّما الفقه و علم الكلام.

من ذلك نجده عند تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُوُكُم أَن تَذَبَحُوا بَقَرَةً...﴾ <sup>6</sup> يبحث هل كان بنو إسرائيل مكلّفين بالخصوصيّات من بدء الأمر؟ أَوَ ليس في ذلك تأخير للبيان عن وقت الخطاب؟ فيقول: هذا عند المعتزلة و أصحاب الحديث و أكثر أهل الكلام غير جائز، لكنّ السيّد المرتضى علم الهدى أجاز تأخير البيان عن وقت الخطاب إلى وقت الحاجة، و يأخذ الآية دليلاً على صحّة مذهب المرتضى<sup>7</sup>.

و هكذا يذهب إلى أنَّ المؤمن لا يرتدَّ و لا يكفر بعد الإيمان. و يــوَوَّل مــا ظــاهر. الخلاف، مستدلاً بأنَّ الإيمان عمل يستحقَّ صاحبه المثوبة الدائمة. و لا مثوبة مع موافاة

٢. تغير في الغنوج، ج١، ص١٧٩.
 ٢. المسافّات (٢٧): ١٤.
 ٣. المسافّات (٢٧): ٦٥.
 ٢. تفسير في الغنوج، ج١، ص ٢٢٠.
 ٥. البقرة (٢): ٦٧.

٨٦٨/ التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

الكفر، وكانت عقوبته دائمة أيضاً؛ إذ لا يجتمع تداوم الأمرين.

قال عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَ إِذْ قُلنا لِلعَلائِكَةِ اسجُدوا لِآدَمَ فَسَجَدوا إِلَّا إِبليسَ أَبِيُ وَاستَكْبَرَ وَ كَانَ مِنَ الكافِرِينَ﴾ (القائل بأنّ ذلك كفر من إيليس، جعلوا «كان» بـمعنى «صار» أي و صار من الكافرين، لكنّه خطأ من وجهين: أوّلاً: ذلك عدول عن ظاهر اللفظ بلا ضرورة تدعو إليه، ثانياً: جعل العمل الجوارحيّ كفراً، أي موجباً للكفر، في حين أنّه يوجب الفسق، حتّى و لو كانت كبيرة، على خلاف مذهب أهل الاعتزال: حيث جعلوا فعل الكبيرة موجباً للكفر، و هذا خلاف البرهان.

ثمّ أخذ في الاستدلال على أنَّ الإيمان لا يتعقّبه كفرُ أو نفاقٌ، و إنّما هو كاشف عن عدمه من قبل، و لم يكن سوى إيمان ظاهريّ لا واقعيّ. قال \_ما لفظه بالفارسيّة\_:

«و مذهب ما آن است که مؤمن حقیقی، که خدای تعالی از او ایمان داند، کافر نشود، برای منع دلیلی، و آن دلیل آن است که اجماع امّت است که مؤمن مستحق تواب ابد بود، و کافر مستحق عقاب ابد بود، و جمع بین استحقاقین بر سبیل تأبید محال بـود، چـه استحقاق در صحّت و استحالت، تیخ وطول باشد. و احباط بنزدیک ما بـاطل است، چنانکه بیانش کرده شود، پس دلیل مانع از ارتداد مؤمن این است که گفتیم. و ابلیس همیشه کافر بود و منافق ﴿وَکَانَ مِنَ الکافِرِینَ﴾ <sup>ت</sup>

يقول: انعقد إجماع الأمّة على أنّ المؤمن يستحقّ مثوبة دائمة، وكذلك الكافر يستحقّ عقوبة دائمة، و الجمع بين تداوم الاستحقاقين محال؛ ذلك لأنّ الاستحقاق يستدعي بلوغ الثواب و وصوله إليه. فإذا كان الإيمان متأخّراً كفّر ما قبله «الإسلام يجبّ ما قبله» <sup>7</sup> و أمّا الكفر المتأخّر فلا يوجب حبط الإيمان؛ لأنّ من يعمل مثقال ذرّة خيراً يره.

\* \* \*

١. البقرة (٢): ٣٤.

٢. تضير أبي الفتوح، ج١، ص١٣٨- ١٣٩؛ أيضاً راجع: ج٤، ص٢٣٣.

٣. المستدرك للنوريّ، ج٧، ص٤٤٨، رقم ١٦٢٥ بحاد الأتواد، ج٢١، ص١١٤.

و نجده يفصّل الكلام حول الإمام الثاني عشر المهديّ المنتظر، كلّما حَنَّ الكلام في تفسيره بالمناسبة.

مثلاً: يقول في تفسير «الغيب» من قوله تعالى: ﴿يُؤمِنُونَ بِالغَيبِ﴾ ﴿ جاء في تفسير أهل البيتﷺ: أنّ المراد به هو المهديّﷺ و هو الغائب الموعود في الكتاب و السنّة، أمّا الكتاب فقوله تعالى: ﴿وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُم وَ عَمِلُوا الصّالِحاتِ لَيَستَخلِفَنُهُم في الأَرضِ كَمَا استَخلَفَ الَّذِينَ مِن قَبلِهِم﴾ <sup>ت</sup>.

و أمّا الأحاديث، فكثيرة، منها قوله ﷺ: «لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم واحد لطوّل الله ذلك اليوم حتّى يخرج رجل من أهل بيتي يواطي اسمه اسمي و كنيته كنيتي، يملأ الأرض عدلاً و قسطاً كما ملئت جوراً و ظلماً».

و هذه الأوصاف لم تجتمع إلّا في شخص المهديّ المنتظر \_عجّل الله تعالى فـرجــه الشريفــ ثمّ يقول: كلّما مررنا بآية تعرّضت لهذا المعنى، استقصينا الأخبار بشأنه ".

و له في مباحث الهداية و الضلال بتكوين مذيلة. والفي نفس الوقت ممتعة، استفاض فيها الكلام من جميع جوانبه<sup>ع</sup>.

ثمّ إنّه لا يترك موضعاً من التفسير يناسب ذكر مسائل الخلاف إلّا بيّنه بتفصيل، و ذكر مواقف الشيعة الإماميّة في ذلك.

مثلاً، عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَ إِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا﴾ <sup>م</sup> يـتعرّض لأنحاء السجود، منها: السجود في الصلاة، و هو ركن من أركانها ــو يفسّر معنى الركنــ و سجدة السهو، و سجدة الشكر، و سجدة القرآن، و هذه الأخيرة إمّا واجبة فــي أربـعة

٢. النور (٢٤): ٥٥.

٣. تغسير أبي الغنوح، ج ١، ص ٦٤.

١. البقرة (٢): ٣.

٤ راجع: المصدر نفسه، ص١١٤ - ١١٥ (مباحثه عن «الضلال و الإضلال» ذيل تفسير قوله تعالى: ﴿ يُغْمِلْ بِهِ كَثِيرًا وَ مَعْ يُعْدَلُ بِهِ كَثِيرًا وَ مَا يُغْمِلُ بِهِ إِلاً الفليقينَ ، البقرة (٢): ٢٦).

۸۷۰ / التفسير و المفسّرون (ج ۲)

مواضع: الم تنزيل، حم السجدة، النجم، اقرأ. أو سنّة، ففي أحد عشر موضعاً، فالمجموع: خمسة عشر موضعاً عندنا. و عند الشافعيّ: أربعة عشر موضعاً، كلّها سنّة. ثمّ يفصّل في أحكام سور العزائم، ممّا يخصّ مذهب الإماميّة، و يذكر مواضع سجود السهو للمصلاة، و مذهب سائر المذاهب فيي ذلك. و يـذكر عـلائم المـؤمن الخـمس: الصـلاة إحـدى و خمسين، و زيارة الأربعين في اليوم العشرين من شهر صغر بكربلاء و التختّم باليمين، و تعفير الجبين، و الجهر ببسم الله الرحـمن الرحيم. و يـذكر سـبب اسـتحباب زيارة الحسين لي في يوم الأربعين بكربلاء، و هو يوم ورود جابر بكربلاء، بعد مقتل الحسين بأربعين يوماً<sup>1</sup>.

### \* \* \*

و مممّا يمتاز به هذا التفسير، إحاطة صاحبه بالتاريخ و السيرة الكريمة، وكذلك بالأحاديث الشريفة في مختلف شؤون الدين، و من ثمّ تراه في شتّى المناسبات يخوض المعركة، و يأتي بلباب القول باستيفاء و شمول. و قد يأتي على حوادث قلّ ما يوجد في سائر الكتب.

من ذلك حادثة يوم الصريخ، جاء بها ذيل الآية رقم (٥٤) من سورة المائدة؛ حيث قوله تعالى: ﴿فَسَوفَ يَأْتِي اللهُ بِقَومٍ يُحِبُّهُم وَ يُحِبُّونَهُ أَذِلَةٍ عَلَى المُؤمِنينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الكافِرينَ يُجاهِدونَ في سَبيلِ اللهِ وَ لا يَخافونَ لُومَةَ لائِمٍ﴾.

فذكر أوّلاً غزوة خيبر و فتحها على يد الإمام أميرالمؤمنين، و شعر حسّان بن ثابت فيه: وكسان عمليٌّ مَرْمَد العمين يسبتغي دواءً فمسلمًا لم يُسحسَّ مسداوياً رمساه رسسول الله مسنه بستفلة فسبورك مسرقياً و بسورك راقسياً و قال سأعطي الراية اليسوم صارماً كسميّاً مسحبًاً للسرسول مسوالياً<sup>٢</sup> يسبسحبّ الإلهَ و الإلهُ يسسحبّه بسه يسفتح الله الحصون الأوابيا<sup>٢</sup>

٢. تفسير في الفتوح، ج ١، ص ١٣٥ ـ ١٣٦.
 ٢. الكميّ: البطل الكفيّ.
 ٣. الأوابي: جمع آبية، أي حصينة ممتنجة.

عسليّاً و سسمّاه الوزيسر المؤاخيا فأصــفي بــها دون البــريّة كــلّها و بعد ذلك يذكر غزوة الصريخ، و فيها: خرج «أسد عويلم» مبارزاً، متترَّساً بـترس حديدي، يبلغ وزنه مثات الأمنان، وكان يعادل أربعين فارساً، و هو يرتجز و يقول: و جُردٍ شعالٍ و زَغفٍ مُذالٍ ﴿ و سُمرٍ عبوالٍ بأيدي رجبال كآساد ديسٍ و أشـبال خـيس 💿 غداةَ الخميس بـبيضٍ صـقال ً تُجيد الضرابَ و حَزَّ الرّقـاب أمـــامَ العُــقاب غـداةَ النـزال يَكيد الكذوبَ و يُجري الهبوب 💿 و يَروي الكعوبَ دماً غـير آلَ " فبرز إليه عليّ الله فقدّه نصفين، ثمّ أتى النبيّ عليٌّ و هو يقول:

> ضربته بـالسيف وسـط الهـامة بشــــفرة صـــارمة هـــدّامـــة<sup>٤</sup> فــبتَّكت مــن جسـمه عـظام<u>ه، و</u> بــيّنت مــن أنــفه إرغـامه<sup>ه</sup> أنـــا عــليّ صـاحب الصـمصامة ﴾ و صاحب الحوض لدى القيامة ٢ أخبو نسبتي الله ذو العسلامة مقد قسال إذ عسمتني العسمامة «أنت الذي بعدي له الإمامة» ٧

و هذه الغزوة بهذا الإسم غير معروفة، و لا أثبتها أصحاب السِيَر بهذا الشكل، و إنَّما ذلك من اختصاصات هذا الكتاب، و كم له من نظير.

و «أسد عويلم» غير معروف، سوى ما ذكره المحقّق الشعرانيّ في هامش الكـتاب^ و لم نجده فيما أرجعه من مصدر.

١. الجرد: الفرس القصار الشعر و هو من صفات حسنهنٍّ. و هنَّ أجرى في السباق. و الشعال: ما كان في أعالي ذنبها أو ناصيتها بياض، و الزغف: السرّد. و المذال: الواسعة. و السّمر: جمع أسمر: القناة. و العوالي: جمع عالية. ٢. أساد: جمع أسد. و الديس: الشجعان. و الأشبال: جمع شبل ولد الأسد. و الخيس: الغابة. و الخميس: الجند عند ما تنهيأ و تترتّب للقنال. ٣. العقاب: راية النضال. و غير آل: غير مقصر. ٤. الهامة: عظم فوق الرأس. و الشفرة: حدَّ السيف. ٥. بِتَكْت: فَرْقْت. و إرغام الأَنْف: تعفيره بالتراب. ٦. الصمصامة: السيف الصارم. ۷. راجع: تقسير أبى الفتوح، ج٤، ص٢٣٧\_٢٤.

٨ المصدر نفسه، ص ٢٤٠، رقم ٦.

۸۷۲ / التفسير و المفسّرون (ج ۲) \_

و ممّا امتاز به هذا التفسير أنّه لم يترك موضعاً جاءت مناسبة الوعظ و الإرشاد إلّا و قد استغلّ الفرصة، و أخذ في الوعظ و الزجر و الترغيب و الترهيب. من ذلك عند ذكره لقصّة آدم و توبته، و أنّه إنّما تقبّل الله منه التوبة بأمور ثلاثة تمثّلت في آدم، فليكن ذلك من كلّ تائب، و هي: الحياء، و الدعاء، و البكاء... ثمّ أخذ في الوعظ و الإرشاد، متمثّلاً بقول محمود الورّاق:

يا ناظراً يسرنو بسعيني راقد ومشساهداً للأمر غير مشاهد مَسَنَّتُكَ نَسفسُك ضلّة فأبحتها سبل الرجاء و هنّ غير قواصد تصل الذنوب إلى الذنوب و ترتجي درك الجنان بها و فوز العائد و نسبيت أنّ الله أخسرج آدماً منها إلى الدنيا بذنب واحد

التفسير الكبير (مفاتيح الغيب) للإمام فخر الدين محمّد بن عمر بن الحسين الرازيّ، المعروف بابن الخطيب، من أصل طبرستانيّ، نزل والده الريّ و اشتهر بها. في ظاهره أشعريّ شافعيّ المـذهب، صـاحب تصانيف ممتعة في فنون المعارف الإسلاميّة، مضطلعاً بـالأدب و الكـلام و الفـلسفة و العرفان. قال ابن خلّكان: إنّ كتبه ممتعة، و قد انتشرت تصانيفه في البلاد، و رُزق فـيها سعادة عظيمة، فإنّ الناس اشتغلوا بها و رفضواكتب المتقدّمين، توفّي سنة (٦٠٦هـ).

و تفسيره هذا من جلائل كتب التفسير، و قد استوفى الكلام فيه، بـما وسـعه مـن الاصطلاع بأنحاء المعارف و فنون العلوم، و لم يدع براعته متجوّلة في مختلف مسـائل الأصول و الفلسفة و الكلام، و سائر المسائل الاجتهاديّة النظريّة و العقليّة، و أسهب الكلام فيها، بما ربّما أخرجه عن حدّ الاعتدال. و كثيراً ما يـترك وراءه لمّـة مـن تشكـيكات و إيهامات بما يعرقل سبيل الباحثين في التفسير، و لكنّه مع ذلك فإنّه فتّاح لكثير من مغالق المسائل في أبحاث إسلاميّة عريقة.

۱. المصدر نفسه، ج۱، ص۱٤۹.

أمّا منهجه في التفسير، فإنّه يذكر الآية أوّلاً، و يعقّبها بموجز الكلام عنها بصورة إجماليّة، و يذكر أنّ فيها مسائل، يبحث في كلّ مسألة عن طرف من شؤون الآية: قراءة، و أدباً، و فقهاً، و كلاماً، و ما أشبه من المباحث المتعلّقة بتفسير الآية، و يستوفي الكلام في ذلك في نهاية المطاف. و هو من أحسن الأساليب التفسيريّة، تتجزّأ المسائل و تستركّز الأبحاث، مفصّلة كلاً في محلّها، من غير أن يختلط البحث أو تتشابك المطالب، و من ثمّ لا يترك القارئ حائراً في أمره من البحث الذي ورد فيه.

و من طريف الأمر أنّه لم يجعل لتفسيره مقدّمة ليشرح فيها موضعه من التـفسير، والغاية التي أقدم لأجلها على كتابة مثل هذا التفسير الضخم، و السفر الجلل العظيم، و كان لا بدّ أن يشرح ذلك. كما لم يذكر منابعه في التفسير، و لا الكتب التي اعتمدها في مثل هذا التصنيف، في حين أنّا نعلم أنّه اعتمد خير المؤلّفات لذاك العهد، و أحسن المصنّفات في ذلك الزمان، في مثل تفسير أبي مسلم الأصفهاني و الجبّائيّ و الطبريّ و أبي الفتوح الرازيّ، و أمثالهم من مشايخ عظام و علماء أجلّة معروفين حينذاك.

و تفسيره هذا، يغلب عليه اللون الكلامي الفلسفي لاضطلاعه بهذين العلمين، و من ثمّ نجده يكثر الكلام في ذلك كلّما أتاحت له الفرصة، فيغتنمها، و يسسهب الكـلام فـي مسائل فلسفيّة بعيدة الأغوار، بما ربّما أخرجه عن حدّ تفسير القرآن، إلى مباحث جدليّة كلاميّة، و ربّما كانت فارغة.

## \* \* \*

و هل أكمل تفسيره أم تركه ناقصاً ليكمله غيره من تلاميذ و أحفاد، كما قيل؟ قال ابن خلّكان: له التصانيف المفيدة في فنون عديدة، منها تفسير القـرآن الكـريم، جمع فيه كلّ غريب و غريبة، و هو كبير جدّاً، لكنّه لم يكمله<sup>\</sup>. قال ابن حجر: الذي أكمل تفسير فخر الدين الرازيّ، هو أحمد بن محمّد بن أبي حزم

د وفيات الاحيان، ج٤، ص٢٤٩، رقم ٢٠٠.

٨٧٤ / التفسير و المفسّرون (ج ٢) \_

نجم الدين المخزوميّ القموليّ، المتوفّى سنة (٧٢٧ هـ)، و هو مصريّ <sup>(</sup>

و قال حاجّيّ خليفة: صنّف الشيخ نجم الدين أحمد بن محمّد القـموليّ تكـملة له، و قاضي القضاة شهاب الدين أحمد بن خليل الخوئيّ الدمشقيّ كمّل ما نقص منه أيضاً. توفّي سنة (٦٣٩ هـ) \.

و قال ابن أبي أُصيبعة المتوفَّى سنة (٦٦٨ ﻫ.) في ترجمة أحمد بن خــليل الخــوئيّ: و لشمس الدين الخوئيّ من الكتب، تتمّة تفسير القرآن لابن الخطيب".

و أمَّا إلى أيَّ موضع بلغ الإمام الرازيَّ من تفسيره ليترك البقيَّة لغيره، فهذا مختلف فيد اختلافاً غريباً:

يقول الأستاذ محمّد حسين الذهبيّ: وجدنا على هامش كشف الظنون ما نصّه: «الذي رأيته بخطّ السيّد مرتضى نقلاً عن اشرح الشفاه للشهاب، أنّه وصل فيه إلى سورة الأنبياء»<sup>4</sup>. واحتمل بعضهم أنّ الرازيّ أتمّ تفسير، ما عدى سورة الواقعة؛ حيث فيها بعض التعليق من غيره، مثلاً جاء ذيل تفسير قوله تعالى: فيتزاء عاكنوا يَعمَلونَ»<sup>6</sup> و فيه مسائل، المسألة الأولى أصوليّة، ذكرها الإمام فخر الدين فاة في مواضع كثيرة، و نحن نذكر بعضها<sup>1</sup>.

قال الأستاذ الذهبيّ تعقيباً على هذا الكلام: و هذه العبارة تدلّ على أنّ الإمام الرازيّ لم يصل في تفسيره إلى هذه السورة<sup>٧</sup>.

ثمّ أبدى رأيه في حلّ الاختلاف قائلاً: «و الذي أستطيع أن أقوله كحلّ لهذا الاضطراب هو أنّ الإمام الرازيّ كتب تفسيره إلى سورة الأنبياء، فأتى بعده شهاب الدين الخوئيّ فشرع في تكملة هذا التفسير، و لكنّه لم يتمّه، فأتى بعده نجم الدين القموليّ فأكمل ما بقي منه. كما يجوز أن يكون الخوئيّ أكمله إلى النهاية، و القموليّ كتب تكملة أخرى غير التي

الدور الكامنة في أعيان المائة الثامنة لابن حجر العسقلاني، ج ١، ص ٢٠٤.
 ٢. كشف الظنون، ج ٢، ص١٧٥٦.
 ٣. عيون الأتباء لابن أبي أصيبعة، ج ٢، ص ١٧١ (الوازي مفسّراً لمحسن عبد الحميد، ص ٥٢).
 ٢. التفسير و المفسّرون ج ١، ص ٢٩٢.
 ١٣٢ من ١٥٦.
 ٢. راجع: التفسير الكبير، ج ٢٩، ص ١٥٦.

كتبها الخوئيّ. و هذا هو الظاهر من عبارة كشف الظنون»<sup>١</sup>.

قلت: و على ذلك، فإنّ الإمام الرازيّ لم يبلغ من تفسيره سوى حوالى النصف، الأمر الذي لا يمكن تصديقه، بل الظاهر أنّه فسّر القرآن كلّه حتّى آخر سورة منه، نظراً لوحدة الأسلوب و المنهج و القلم و البيان، فضلاً عن الشواهد الموفورة، على أنّ الإمام الرازيّ قد أكمل تفسيره حتّى النهاية، اللّهمّ إلّا بعض التعليق ممّا أضيف إليه بعد ذلك، فأُلحق بالمتن في الاستنساخات المتأخّرة.

و نذكر شاهداً على ذلك أنّه عند تفسير الآية رقم (٢٢) من سورة الزمر (رقسمها ٣٩ و رقم سورة الأنبياء ٢١) في تفسير قوله تعالى: ﴿ أَفَنَ شَرَحَ اللهُ صَدرَهُ لِلإِسلامِ قَهُوَ عَلَىٰ نورٍ مِن رَبِّهِ ﴾ آيقول: و اعلم أنّا بالغنا في تفسير سورة الأنعام في تفسير قوله تعالى: ﴿ قَنَ يُرِدٍ اللهُ أَن يَهدِيَهُ يَشرَح صَدرَهُ لِلإِسلامِ ﴾ <sup>7</sup> في تفسير شرح الصدر، و في تفسير الهداية <sup>٤</sup>. و أمثال هذه العبارة كثيرة في القسم المتأخر من التفسير.

عنايته بأهل البيت

له عناية خاصّة بآل بيت الرسول المُثَنَّة يَذَكّرهم بإجلال و إكبار، و يفخّم من شأنهم؛ ممّا ينبؤك عن ولاء متين بالنسبة إلى العترة الطاهرة، الذين هم عدل القرآن العظيم.

تجده يقول عند الكلام عن الجهر بـبسم الله الرحــمن الرحــيم: و أمّــا أنّ عــليّ بــن أبي طالب لللا كان يجهر بالتسمية، فقد ثبت بالتواتر، و من اقتدى فــي ديــنه بــعليّ بــن أبي طالب فقد اهتدى، و الدليل عليه قوله لللا: «اللّهمّ أدر الحقّ مع عليّ حيث دار».

ثمّ يقول عند ترجيحه للقول بوجوب الجهر: إنّ راوي قولنا عليّ بن أبي طـالبﷺ، و أخيراً يقول: و عمل عليّ بن أبي طالبﷺ معنا، و من اتّخذ عـليّاً إمـاماً لديـنه فـقد استمسك بالعروة الوثقى في دينه و نفسه<sup>ه</sup>.

> ۱. المصدر نفسه، ص۲۹۳. ۲۹ ۳. الأنعام (1): ۱۲۵. ۵. راجع: الثقسير الكبير، ج۲۱، ص۲۰٤ (تفسير سورة الفاتحة).

٨٧٦/ التفسير و المفسّرون (ج ٢) .

و من دأبه تعقيب أسماء أئمّة أهل البيت بـ«السلام عليهم» كتعقيبه لاسم النبيّ ﷺ. و قد عرفت تعقيب اسم عليّ بـ«السلام عليه»، و هكذا في تعقيب أسماء سائر الأئمّة. هو عندما يروي عن الإمام جعفر بن محمّد، يصفه أوّلاً بلقبه الفخيم «الصادق» ثـمّ يـعقّبه بـ«السلام عليه». قال في تفسير النعيم: قال جعفر بن محمّد الصادق السلام عليه: النعيم: المعرفة و المشاهدة، و الجحيم: ظلمات الشهوات .

و في كثير من عباراته: محمّد السلام عليه، عليّ السلام عليه على سواء، راجع تفسيره لسورة النصر<sup>7</sup>. و هكذا نجده يذكر أئمّة أهل البيت بإكبار و إجلال، هو عند ما يتعرّض لوفرة ذرّيّة الرسول في تفسير سورة الكوثر، يقول: انظر كم كان فيهم من الأكسابر من العلماء، كالباقر و الصادق و الكاظم و الرضا السلام عليهم، و النفس الزكيّة و أمىثالهم<sup>7</sup> والذي يجلب النظر أنّه عقّب أسماء الأئمّة الأربعة فقط بـ«السلام عليهم»، الأمـر الذي يدلّ بوضوح على مبلغ تشيّعه لآل البيت بي

هو عند ما يتعرّض لآية المتعقمين سورة النساء (٢٤) يقول: إنّها نسخت فـي حـياة الرسولﷺ، و يقول: إنّا لا فنكر أنّ العتعة كانت مباحة، إنّما الذي نقوله: إنّها صـارت منسوخة. و يقول بصدد نهي عمر عنها: إنّه لو كان مراده أنّ المتعة كانت مباحة في شرع محمّدﷺ و أنا أنهى عنها، لزم تكفيره و تكفير كلّ من لم يحاربه و ينازعه، و يُفضي ذلك إلى تكفير أمير المؤمنين؛ حيث لم يحاربه و لم يردّ ذلك القول عليه<sup>٤</sup>.

المقصود من «أمير المؤمنين» هو الإمام عليّ بن أبي طالب الله يصفه بهذا اللقب الفخم أيّام عهد عمر، و يعتقد في شخصيّته الكريمة حراسة لدين الله و حفظاً لحدوده، الأمر الذي جرى عليه أهل الولاء لهذا البيت الرفيع، و هكذا تعتقد الشيعة الإماميّة في أئمّتها الأطهار. و هكذا تمثّله بأبيات شعريّة تُنوَّه من شأن أهل البيت الله في كثير من مواضع تفسيره،

منها: استشهاده بشعر حسّان بن تابت، لغرض بيان أنَّ السجدة ليوسف إنَّما كان من جهة

- ۱. المصدر نفسه، ج ۳۱، ص ۸۵
  - ٢. المصدر نغسه، ص ١٢٤.

- ۲. المصدر نفسه، ج۲۲، ص۱۵۲.
- ٤. المصدر نفسه، ج ٢٠، ص ٥٣ ـ ٥٤.

أنّهم جعلوه قبلة في سجودهم، و استشهد لذلك بقوله: ما كنت أعرف أنّ الأمر منصرف عن هاشم ثمّ منها عن أبي الحسن أ ليس أوّل من صلّى لقبلتكم و أعرف الناس بالقرآن و السنن<sup>١</sup> و لا يخفى لطف الاستشهاد بهذين البيتين في محتواهما الرفيع! و أمّا ما نجده أحياناً من تحامله على الشيعة و ربّما لعنهم بعنوان «الروافض» فلعلّه من عمل النُسّاخ؛ إذ لا يليق بقلم كاتب أديب، و علّامة أريب أن يهدر في سفه الهذر، من يُعْنَ بالحمد لا ينطق بما سفة، و لم يحد عن سبيل الحلم و الأدب.

ذكر عند تفسير آية المودّة نقلاً عن صاحب الكشّاف الحديث المعروف: «من مات على حبّ آل محمّد مات شهيداً، ألا و من مات على حبّ آل محمّد مات مغفوراً له، ألا و من مات على حبّ آل محمّد مات تائباً، ألا و من مات على حبّ آل محمّد مات مؤمناً، مستكمل الإيمان، ألا و من مات على بغض آل محمّد جاء يوم القيامة مكتوباً بين عينيه: آيس من رحمة الله».

قال بعد نقل ذلك: و أنا أقول آل محمّد هم الذين يؤول أمرهم إليه، فكلّ من كان أمرهم إليه أشدّ و أكمل كانوا هم الآل، و لا شكّ أنّ قاطمة و عليّاً و الحسن و الحسين كان التعلّق بينهم و بين رسول الله أشدّ التعلّقات، و هذا كالمعلوم بالنقل المتواتر، فوجب أن يكونوا هم الآل.

و أيضاً اختلف الناس في «الآل» فقيل: هم الأقارب، و قيل: هم أمّته. فإن حملناه على القرابة فهم الآل، و إن حملناه على الأمّة الذين قبلوا دعوته فهم أيضاً آل، فثبت أنّ على جميع التقديرات هم الآل. و أمّا غيرهم فهل يدخلون تحت لفظ الآل؟ فمختلف فيه!

و روى صاحب الكشّاف: أنَّه لمّا نزلت هذه الآية قيل: يا رسول الله ﷺ من قرابتك هؤلاء الذين وجبت علينا مودّتهم؟ فقال: «عليّ و فاطمة و ابناهما»، فـثبت أنَّ هـؤلاء

١. المصدر نفسه، ج١٨، ص٢١٢. ٢١ ٢. راجع: المصدر نفسه، ج١٢، ص٢١ و ٢٩.

٨٧٨ / التفسير و المفسّرون (ج ٢ ) ــــ

الأربعة أقارب النبيِّ ﷺ و إذا ثبت هذا وجب أن يكونوا مخصوصين بمزيد التعظيم. و يدلّ عليه وجوه:

الأول: قوله تعالى: ﴿إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي التَّربيٰ﴾ و وجه الاستدلال به ما سبق.

الثاني: لا شكّ أنّ النبيّ تلكيمًا كان يُحبّ فاطمة الله قال تلكيمًا: «فساطمة بسضعة مسنّي يؤذيني ما يؤذيها». و ثبت بالنقل المتواتر عن رسسول الله تلكيمًا أنّسه كسان يسحبّ عسليّاً والحسن و الحسين، و إذا ثبت ذلك وجب على كلّ الأمّة مثله، لقوله: ﴿وَ اتَّبِعوهُ لَعَلَّكُم تَهتَدونَ﴾ و لقوله تعالى: ﴿فَليَحذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَن أَمرِهِ﴾. أو لقوله: ﴿قُل إِن كُنتُم تُحِبُّونَ اللهُ فَاتَّبِعوني يُحبِبكُمُ اللهُ﴾. أو لقوله سبحانه: ﴿لَقَد كانَ لَكُم في رَسولِ اللهِ أُسورَةً حَسَنَةً ﴾ أ

الثالث: إنّ الدعاء «للآل» منصب عظيم، و لذلك جعل هذا الدعاء خاتمة التشهّد في الصلاة، و هو قوله: «اللّهمّ صلّ على محمّد و على آل محمّد، و ارحم محمّداً و آل محمّد»، و هذا التعظيم لم يوجد في حقّ غير الآل. فكلّ ذلك يدلّ على أنّ حبّ آل محمّد واجب. و قال الشافعيّ على:

يا راكباً قدف بالمحص*ك عن معنى و اهتف* بساكن خيفها و النساهض سحراً إذا فساض الحجيج إلى منى فسيضاً كسملتطم الفرات الفسائض [أعسسلمهم أنّ التشسيّع مسذهبي إنّسي أقسول بسه و لستُ بناقض] إن كسان رفسضاً حبّ آل مسحمًد فسليشهد التسقلان أنّسي رافضيّ<sup>6</sup> و نقل ابن حجر العسقلانيّ عن ابن خليل السكّونيّ في كتابه «الزّد على الكشّاف» أنّه أسند عن ابن الطبّاخ: أنّ الفخر كان شيعيّاً، يقدّم محبّة أهل البيت، كمحبّة الشيعة، حتّى قال في بعض تصانيفه: «و كان علىّ ظلٍ شجاعاً بخلاف غيره»<sup>7</sup>.

> ١. الأعراف (٧): ١٥٨. ٣. آل عمران (٣): ٣١. ٥. التقسير الكبير، ج٢٧، ص ١٦٥- ١٦٦. صحّحنا الأبيات و أكملناها على المأثور من شعره. ٦. الماة البيزان، ج٤، ص ٤٢٩.

و قال الطوفيّ: إنّه يورد شبه المخالفين في المذهب، على غاية ما يكون مـن القـوّة و التحقيق، ثمّ يورد مذهب أهل السنّة و الحقّ على غاية من الوهاء (أو الدهـاء). قـال: و بعض الناس يتّهمه في هذا، و ينسب ذلك إلى أنّه كان ينصر بهذا الطريق، ما يـعتقده، و لا يجسر على التصريح به <sup>(</sup>.

و قال الشيخ محمّد بهاء الدين العامليّ في حوادث شهر شوّال، يوم عيد الفطر: «و فيه سنة ستّ و ستّ مائة، توفّي فخر الدين الرازيّ، الملقّب بالإمام، و أصله من مازندران، و ولد بالريّ، و كان يميل إلى التشيّع، كما لا يخفى على من تصفّح تفسير، الكبير. و قبره بمدينة هرات»<sup>٢</sup>.

إمام المشكّكين

و ممّا اختصّ به الإمام الرازيّ خوصه في أنحاء المسائل، من أدب وكلام و فسلسفة وأصول، و لكنّه لا يخرج منها في الأكثر إلا و يترك وراءه لمّة من تشكيكات و إيهامات في وجه المسألة، إنّه ربّما أثار إشكالاً أو إشكالات، لكنّه لا يجيب عسليها إلّا إجسابات ضعيفة و موهونه، يترك القارئ في حيرة، هل إنّ مثل الإمام الرازيّ عاجز عن الإجسابة لمثل تلكم المسائل، أم هناك تعمّد لغرض تقرير الإشكال حسب نظره؟!

المعروف عن الرازيّ أنّه أشعريّ المذهب في أصول العقيدة، جبريّ ظاهريّ، لكنّه عند عرضه لمسائل الكلام، يقرّر من مذاهب الخلاف بما يضعف به المذهب الأشعريّ أحياناً. و ربّما إلى حدّ الوهن و الافتضاح.

قال نجم الدين الطوفيّ البغداديّ ــمن أعلام القرن السابعــ: و أجمع مــا رأيــته مــن التفاسير لغالب علم التفسير كتاب القرطبيّ، و كتاب مغاتيح الغيب للإمام الرازيّ، و لعمري كم فيه من زلّة و عيب. و حكى لي الشيخ شرف الدين النصيبيّ المالكيّ: أنّ شيخه الإمام

الإكسير في علم التفسير للطوفت، ص٢٦؛ لسان الميزان، ج٤، ص٤٢٨.

٢. راجع: رسالته الوجيزة **«توضيح المقاصد» ص**٢٥، المطبوعة ضمن رسائل باسم **المجموعة التيسة» ص**٥٨٣، من مطبوعات مكتبة المرعشيّ يقم.

۸۸۰ / التفسير و المفسّرون (ج۲) .

الفاضل سراج الدين المغربيّ صنّف كتاب المآخذ على مفاتيح الغيب وبيّن فيه من البهرج و الزيف في نحو مجلّدين، و كان ينقم عليه كثيراً، خصوصاً إيراده شُبَه المخالفين في المذهب و الدين، على غاية ما يكون من القوّة، و إيراد جواب أهل الحقّ منها على غاية ما يكون من الدهاء. قال الطوفيّ: و لعمري إنّ هذا لدأب في غالب كتبه الكلاميّة و الحكميّة، كالأربعين، و المحصّل، و النهاية، و المعالم، و المباحث المشرقية، و نحوها. و بعض الناس يتّهمه في هذا و ينسبه إلى أنّه ينصر بهذا الطريق ما يعتقده، و لا يجسر على التصريح به.

و قال في سبب ذلك: إنّه كان شديد الاشتياق إلى الوقوف على الحقّ حكما صرّح به في وصيّته التي أملاها عند موتد فلهذا كان يستفرغ وسعه، و يكدّ قريحته في تقرير شبه الخصوم، حتّى لا يبقى لهم بعد ذلك مقال، فتضعف قريحته عن جوابها على الوجه، لاستفراغه قوّتها في تقرير الشبه. و نحن نعلم بالنفسيّة الوجدانيّة، أنّ أحدنا إذا استفرغ قوّة بدنه في شغل ما من الأشفال، ضعف عن شغل آخر، و قُوى النفس على وزان قُوَى البدن غالباً. و قد ذكر في مقدّمة كتاب نعابة العول ما يدلّ على صحّة ما أقول؛ لأنه التزم فيه أن يقرّر مذهب كلّ خصم، لو أراد ذلك الخصم تقريره، لما أمكنه الزيادة عليه أو أوفى بذلك. و لهذا السبب قرّر في كتاب الأربعين أدلّة القائلين بالجهة، ئمّ أراد الجواب عنها، فما تمكّن منه على الوجه، فغالط فيه في موضعين قبيحين، ذكرهما في مواضع كثيرة <sup>(</sup>.

و ممّا بحث على أصول مذهبه الأشعريّ في ظاهر الأمر ما ذكر عند تفسير الآية ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَروا سَواة عَلَيهِم أَ أَنذَرتَهُم أَم لَم تُنذِرهُم لَا يُؤمِنونَ ﴾ [

قال: احتجّ أهل السنّة \_يعنيَ بهم الأشاعرة\_بهذه الآية وكلّ ما أشبهها من قوله: ﴿لَقَد حَقَّ التُولُ عَلىٰ أَكثَرِهِمْ فَهُم لايُؤمِنونَ﴾ ٦، و قوله: ﴿ذَرنِي وَ مَن خَلَقتُ رَحيداً \_إلى قسوله\_

١٠ الإكسير في علم الخ ير، ص٢٦-٢٢، تحقيق عبد القادر حسين.
 ٢٠ البقرة (٢): ٦.

سِأُرهِتُهُ صَعوداً» \، و قوله: ﴿تَبَّت يَدا أَبِي لَمَبٍ» \ احتجّوا بأمثال هذه الآيات على جواز تكليف ما لا يطاق.

ثمَّ أخذ في تقرير هذا الاحتجاج من وجوه خمسة:

أوّلاً: أنّه تعالى أخبر عن أشخاص معيّتين أنّهم لا يؤمنون قطّ، فلو صدر منهم الإيمان، لزم انقلاب خبر الله تعالى الصدق كذباً.

و ثانياً: أنّه تعالى لمّا علم منهم الكفر، فكان صدور الإيمان منهم مستلزماً لانـقلاب علمه تعالى جهلاً.

و ثالثاً: أنَّ وجود الإيمان يستحيل أن يوجد مع العلم بعدم الإيمان؛ لأنَّه إنَّما يكون علماً لو كان مطابقاً للمعلوم، و العلم بعدم الإيمان إنّما يكسون مطابقاً لو حصل عـدم الإيمان، فلو وجد الإيمان مع العلم بعدم الإيمان، لزم أن يجتمع في الإيمان كونه موجوداً و معدوماً معاً، و هو محال، فالأمر بالإيمان مع وجود علم الله تعالى بعدم الإيمان، أمر بالجمع بين الضدّين، بل بالجمع بين العدم والوجود، و كلّ ذلك محال.

و رابعاً: أنّه تعالى كلّف هؤ*لاً في الذين أخير عنهم ب*أنّهم لا يؤمنون...بالإيمان ألبـتّة. والإيمان يعتبر فيه تصديق الله تعالى في كلّ ما أخبر عنه، و ممّا أخبر عنه أنّهم لا يؤمنون قطّ، فقد صاروا مكلّفين بأن يؤمنوا بأنّهم لا يؤمنون قطّ، و هذا تكليف بالجمع بين النفي والإثبات.

و خامساً: أنَّه تعالى عاب الكفار على أنَّهم حاولوا فعل شيء على خلاف ما أخبر الله عنه في قوله ﴿ يُريدونَ أَن يُبَدِّلوا كَلامَ اللهِ قُل لَن تَتَّبِعونا كَذْلِكُم قالَ اللهُ مِن قَبِلُ﴾ <sup>٣</sup>

فثبت أنّ القصد إلى تكوين ما أخبر الله تعالى عن عدم تكوينه. قصد لتبديل كلام الله. و ذلك منهيّ عنه. و هاهنا أخبر الله تعالى عنهم بأنّهم لا يؤمنون ألبتّة، فمحاولة الإيـمان منهم تكون قصداً إلى تبديل كلام الله، و ذلك منهيّ عنه. و ترك محاولة الإيعان يكون أيضاً

٢. المسد (١١١): ١.

۱. المدُثّر (۷٤): ۱۷-۱۷.

۲. الفتح (٤٨): ١٥.

۸۸۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲)

مخالفة لأمر الله تعالى. فيكون الذمّ حاصلاً على الترك و الفعل.

قال: فهذه هي الوجوه المذكورة في هذا الموضع. و هذا هو الكـلام الهـادم لأصـول الاعتزال. و لقد كان السلف و الخلف من المحقّقين معوّلين عليه في دفع أصول المعتزلة و هدم قواعدهم. و لقد قاموا \_أي المعتزلة\_و قعدوا و احتالوا على دفعه فما أتوا بشيء مقنع.

\* \* \*

هذه هي الوجوه الخمسة التي زعم منها دلائل ثابتة تدعم نظريّة أصحابه في جـواز التكليف بغير المستطاع، و حسب أنّ خصومهم أصحاب الاعتزال عجزوا عن ردّها مهما أوتوا من حول و قوّة.

في حين أنَّ آثار الوهن بادية عليها، لأنَّ أساسها العلم الأزليّ الإلهيّ المتعلّق بعدم إيمان الكافر الجاحد. و الحال أنَّ العلم فهما يكن فإنَّه ليس سبباً لوقوع المعلوم، بل إنَّ وقوع المعلوم في وقته سبب لحصول هذا العلم، فالعلم تبع للمعلوم. فلو فرض أنّهم كانوا يؤمنون: لكان العلم حاصلاً بإيمانهم فليس العلم القديم أصلاً، بل هو فرع تحقق المعلوم في حينه المتأخّر، كما قال أبو الحسين البصريّ: إنَّ العلم تبع المعلوم، فإذا فرض الواقع من العبد الإيمان، عرف أنَّ الحاصل في الأزل لله تعالى هو العلم بالإيمان، و العمدة أنَّ العبد مختار في الكفر و الإيمان، فأيّ منهما تحقّق منه، علمه الله في الأزل، و ليس علمه تعالى سبباً قهريّاً يسلب عن العبد اختياره في العمل.

و هذا واضح لمن تدبّر، و لا أظنّ خفاءه على مثل الإمام الرازيّ صـاحب الذهـنيّة الوقّادة، و لكن تظاهراً بالدفاع عن مذهبه الرسميّ المفروض عليه من قبل السـلطات، دعاه إلى ذكر مثل هذه الوجوه البادي عليها الضعف و الوهن. و تماشياً مع الجوّ الحاكم أجبر على الانسجام مع الوضع الراهن.

و من ثَمَّ نراه \_عند ما يذكر دلائل أصحاب الاعتزال\_نراه يذكرها بقوّة و دقّة و إحاطة و تفصيل، بما لا يدع مجالاً في إمكان قبول تلكم الوجوه الأشعريّة. ذكر دلائل أهل الاعتزال في ثلاث مقامات، أوّلاً: عدم المانع من الإيمان و الكمفر، و ثانياً: أنّ العلم لا يوجب منعاً في العمل، الثالث: نقض تلكم الوجوه الخمسة. ذكرهنّ بإسهاب و تفصيل، نقتطف منها ما يلي:

قال: و أنا أذكر أقصى ما ذكره أصحاب الاعتزال بعونه تعالى و توفيقه. و ذكر وجوهاً خمسة، في المقام الأوّل؛ و خلاصتها: أنّ القرآن مملوء من الآيات الدالّة على أنّه لا مانع لأحد من الإيمان، قال تعالى: ﴿وَ ما مَنَعَ النّاسَ أَن يُؤمِنوا إِذ جاءَهُمُ الحُدىٰ﴾ \، و ﴿ماذا عَلَيهِم لَو آمَنوا﴾ \، ﴿فَا لَهُم لا يُؤمِنونَ﴾ \.

قال الصاحب ابن عبّاد: کیف یأمر العبد بالإیمان و قد منعه عنه؟ا و ینهاه عن الکفر و قد حمله علیه؟!

و أيضاً فإنّ الله تعالى قال: ﴿رُسُلاً مُتِفَرِينَ وَ مُنذِرِينَ لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعدَ الرُّسُلِ» <sup>4</sup>، و قال: ﴿وَ لَو أَنَا أَهلكناهُم بِعَدَابٍ مِن قَبِلِهِ لَقالوا رَبَّنا لَولا أَرسَطتَ إِلَينا رَسولاً فَنَشَيحَ آياتِك مِن قَبلِ أَن نَذِلٌ وَ غَوْرِيْ﴾ <sup>6</sup>

فلمّا بيّن تعالى أنّه ما أبقى لهم عذراً إلّا و قد أزاله عنهم، فلو كان علمه بكفرهم و خبره عن كفرهم مانعاً لهم عن الإيمان، لكان ذلك من أعظم الأعذار، كما أنّ الذمّ على الكفر و الجحود، هو خير دليل على اختياريّته، و عدم وجود مانع قاهر عن الإيمان.

و ذكر في المقام الثاني وجوهاً عشرة على أنّ المعلوم لا ينقلب عمّا هو عليه بسبب العلم؛ لأنّ العلم إنّما يتعلّق بالمعلوم على ما هو عليه، فإن كان ممكناً عَلِمَهُ ممكناً، و إن كان واجباً علمه واجباً، و لا شكّ أنّ الإيمان و الكفر كلّ واحد بالنظر إلى ذاته ممكن الوجود، فلو صار واجباً بسبب العلم، كان العلم مؤثّراً في المعلوم، و هو باطل بالضرورة. و أيضاً فانّ الله تعالى قال: ﴿لا يُكَلُفُ اللهُ نَفَساً إِلّا وُسعَها﴾ ` و قال: ﴿ما جَعَلَ عَلَيكُم فِي

- ١. الإسراء (١٧): ٩٤.
- ٣. الانشفاق (٨٤): ٢٠.
  - ٥. طه (٢٠): ١٣٤.

- ۲. النساء (٤): ۳۹.
- ٤. النساء (٤): ١٦٥.
- ٦. البقرة (٢): ٢٨٦.

٨٨٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

الدّينِ مِن حَرَجٍ﴾ ﴿ وِ قال: ﴿وَ يَضَعُ عَنهُم إِصرَهُم وَ الأَغلالَ الَّتي كانَت عَـلَيهِم﴾ ` فكـيف يكلّف الله العبيد ما لا يطيقون؟!

و في المقام الثالث، نقل عن القاضي عبد الجبّار جواب المعتزلة عن الأشاعرة، و تخطئة انقلاب العلم جهلاً و الصدق كذباً. قال الكعبيّ و أبو الحسين البصريّ: إنّ العلم تبع المعلوم، فإذا فَرَضتَ الواقع من العبد الإيمان عَرَفت أنّ الحاصل في الأزل لله تعالى هو العلم بالإيمان، و متى فَرضتَ الواقع منه هو الكفر بدلاً عن الإيمان عرفت أنّ الحاصل في الأزل هو العلم بالكفر بدلاً عن الإيمان. فهذا فرض علم بدلاً عن علم آخر، لا أنّه تغيّر العلم. قال الإمام الرازيّ: فهذا الجواب هو الذي اعتمده جمهور المعتزلة.

قلت: و قد عرفت قوّة استدلالهم، و ضعف دلائل خصومهم، غير أنّ الإمام الرازيّ ترك وهن تلك الوجوه و قوّة هذه الدلائل بمعرض القارئ و مسمعه، ليحكم هو حسب ذهنيّته الفطريّة الحاكمة بأنّ العبد مختار في فعله، و الله تعالى لا يكلّف بما لا يُستطاع، الأمر الذي يجعل من دلائل أهل الاعتزال هي الكفّة الراجحة، و هذا شيء فعله الإمام الرازيّ، عن حسن نيّة و عن عمد فعله حسب الظاهر-إذ الظاهر أنّه ليُسيء الظنّ بمذاهب أصحابه الأشعريّين.

و ممّا يدلّك على ذلك، أنّه لم يطعن في دلائل أهل الاعتزال، و ذكرها تامّة وافية، كما هي عادته في كلّ أمر يعتقده صحيحاً.

#### \* \* \*

ثمّ إنّه بعد إيراد دلائل الطرفين، أورد شبهاته في المسألة و ذكر مقالاتٍ تشكـيكيّة، و أسندها إلى أهل التشكيك، ممّن فرضهم أهل العناد في مسائل الكلام.

قال: و اعلم أنّ هذا البحث صار منشأ لضلالات عظيمة، فمنها: أنّ منكري التكاليف و النبوّات قالوا: قد سمعنا كلام أهل الجبر \_يعني بهم الأشاعرة\_فوجدناه قـويّاً قـاطعاً.

۱. الحجّ (۲۲): ۷۸.

٢. الأعراف (٧): ١٥٧.

و هذان الجوابان اللذان ذكرهما المعتزلة يجريان مجرى الخرافة، و لا يلتفت العاقل إليهما! و سمعنا كلام المعتزلة في أنّ مع الجبر يقبح التكليف، و الجواب الذي ذكره أهل الجـبر ضعيف جدًاً، فصار مجموع الكلامين كلاماً قويّاً في نفي التكاليف، و متى بطل ذلك بطل القول بالنبوّات.

هكذا يُلقي التشكيك، عند عرض الآراء، سواء المخالف أم المؤالف.

ثمّ يذكر مطاعن أخر وجّهها الطاعنون في القرآن و في الإسلام، على أثر هذه المناظرة بين أهل الجبر و القدر، و يستنتج: أنّ الرجوع إلى العقليّات يورث الكفر و الضلال، و لهذا قيل: من تعمّق في الكلام تزندق.

ثمّ يذهب في تشكيكاته حيث يشاء، و يذكر في أثنائها حكاية طريفة يرويها عن ابن عمر، أنّ رجلاً قام إليه فقال: يا أبا عبد الرحمان إنّ أقواماً يعملون الكبائر و يقولون: كان ذلك في علم الله فلم نجد بُدّاً منه. فغضب و قال سبحان الله، قد كمان في عملمه أنّهم يفعلونها، فلم يحملهم علم الله على فعلها حدّثتي أبي أنّه سمع رسول الله تلافي يقول: مثل علم الله فيكم كمثل السماء التي أظلّتكم، و الأرض التي أقلّتكم. فكما لا تسبتطيعون الخروج من السماء و الأرض، فكذلك لا تستطيعون الخروج عن علم الله تعالى، و كما لا تحملكم السماء و الأرض، فكذلك لا تستطيعون الخروج عن علم الله تعالى، و كما

و المقصود: أنّ علمه تعالى الأزليّ محيط بأفعال العباد، و لكن من غير أن يكون علمه تعالى سبباً و علّةً في إيجادها؛ لأنّ علمه تعالى السابق، تبع لعمل العبد اللّاحق، فكيفما يعمل يعلمه تعالى من غير أن يكون هذا العلم مؤثّراً في إرادة العبد.

و هذا المعنى الواضح، لم يدركه مثل الإمام الرازيّ؟ و لعلّه تظاهر بعدم الفسهم! قسال تعقيباً على هذه الحكاية: إنّ في الأخبار التي يرويها الجبريّة و القدريّة كثرة، و الغرض من رواية هذا الحديث بيان أنّه لا يليق بالرسولﷺ أن يقول ممثل ذلك؛ لأنّسه مستناقض و فاسد، أمّا المتناقض فلأنّ الصدر يدلّ على الجبر، و الذيل صريح في القدر. و أمّا أنّسه فاسد فلأنّ العلم بعدم الإيمان و وجود الإيمان متنافيان، فالتكليف بالإيمان مع وجود

٨٨٦/ التفسير و المفسرون (ج٢)

العلم بعدمه تكليف بالجمع بين النفي و الإثبات`. قلت: و لعلّ إمامنا الرازيّ طاعن في ضلاله القديم أو متظاهر بذلك.

و من ذلك أيضاً، ما ذكره عند تفسير قوله تعالى: ﴿قَالَ أَنْظِرْنِي إِلَىٰ يَومِ يُبْعَثُونَ قَالَ إِنَّكَ مِنَ الْمُنظَرِينَ قَالَ فَبِا أَغْوَيْتَنِي لَأَقْعُدَنَّ لَهُم مِعراطَكَ الْمُسْتَقِيمَ﴾ <sup>٢</sup>.

قال: احتج أصحابنا بهذه الآية في بيان أنّه لا يجب على الله رعاية مصالح العبد في دينه و لا في دنياه، و تقريره: أنّ إيليس استمهل الزمان الطويل فأمهله الله تعالى، ثمّ بيّن أنّه إنّما استمهله لإغواء الخلق و إضلالهم و إلقاء الوساوس في قلوبهم، و كان تعالى عالماً بأنّ أكثر الخلق يطيعونه و يقبلون وسوسته، كما قال تعالى: ﴿وَ لَقَد صَدَّقَ عَلَيهِم إليسُ ظَنَّهُ فَاتَّبَعوهُ إِلَا فَريقاً مِنَ المُومِنِينَ ﴾ فثبت بهذا أنّ إنظار إيليس و إمهاله هذه المدّة الطويلة يقتضي حصول المغاسد العظيمة و الكفر الكبير، فلو كان تعالى مراعياً لمصالح العباد لامتنع أن يُمهله و أن يمكنه من هذه المقاسم، فحيث أنظره و أمهله، علما أنّه لا يجب عليه شيء من رعاية المصالح أصلاً

و ممّا يقوي ذلك أنّه تعالى بعث الأنبياء دعاة إلى الخلق، و علم من حال إيليس أنّه لا يدعو إلّا إلى الكفر و الضلال، ثمّ إنّه تعالى أمات الأنبياء الذين هم الدعاة للخلق، و أبقى إيليس و سائر الشياطين الذين هم الدعاة للخلق إلى الكفر و الباطل، و من كان يسريد مصالح العباد امتنع منه أن يفعل ذلك.

قالت المعتزلة: اختلف شيوخنا في هذه المسألة، فقال الجبّائي: إنّه لا يختلف الحال بسبب وجوده و عدمه، و لا يضلّ بقوله أحد إلّا من لو فرضنا عدم إيليس لكان يضلّ أيضاً. و الدليل عليه قوله تعالى: **﴿ما أَنتُم عَلَيهِ بِفاتِنينَ إِلّا مَن هُوَ صالِ الجَحيمِ ﴾** <sup>ع</sup>؛ و لأنّه لو ضلّ به أحد لكان بقاؤه مفسدة. و قال أبو هاشم: يجوز أن يضلّ به قوم، و يكون خلقه جـارياً

١. راجع: التغسير الكبير، ج٢، ص٤٤-٤٤.
 ٢. الأعراف (٧): ١٦-١٦.
 ٣. الصافات (٢٧): ١٦٣-١٦٣.

مجرى خلق زيادة الشهوة، فإنَّ هذه الزيادة من الشهوة لا تـوجب فـعل القـبيح إلَّا أنَّ الامتناع منها يصير أشقّ، و لأجل تلك الزيادة من ا لمشقّة تحصل الزيادة في الشواب، فكذا هنا بسبب إيقاء إيليس يصير الامتناع من القبائع أشدَّ و أشقّ، و لكنّه لا ينتهي إلى حدّ الإلجاء و الإكراه.

و أجاب الرازيّ: أنّ الشيطان لا بدّ أن يزيّن القبائح، و معلوم أنّ حال الإنسان مع هذا التزيين لا يكون مساوياً مع عدمه. فحصول هذا التزيين يوجب الإقدام على القبائح، و هو إلقاء في المفسدة. و مسألة الزيادة في الشهوة حجّة أخرى لنا في أنّ الله لا يراعي مصلحة العباد بسبب خلق تلك الزيادة في شهوة الإنسان، و حصول الزيادة في الثواب لا حاجة إليه؛ حيث دفع العقاب المؤبّد من أعظم الحاجات، فلو كان إله العالم مراعياً لمصالح العباد لاستحال أن يهمل الأكمل الأعظم؛ لطلب الزيادة التي لا حاجة إليها و لا ضرورة <sup>(</sup>

انظر كيف فضح أصحابه بهذا النمط من البحث، و الخوض في مسألة تـمسّ جـانب حكمته تعالى، فينفي كونه تعالى حكيماً لا يفعل إلّا عن مصلحة، و المصلحة التي يُراعيها الخالق تعالى إنّما تعود إلى العباد أنفسهم؛ حيث في ذاته تعالى الغناء المطلق. كـما أنّـه يتنافى و قاعدة اللطف الناشئة عن مقام حكمته تعالى، بفعل ما يقرّب العباد إلى الطاعة، و يبعّدهم عن المعصية. و هو أساس التشريع و بعث الأنبياء و إنزال الكتب، الأمر الذي يعترف به الإمام الرازيّ.

نعم، لا شكّ أنّه تعالى حكيم لا يفعل إلّا عن مصلحة تعود إلى العباد أنفسهم؛ حيث إنّه تعالى غنيّ بالذات.

قال تعالى: ﴿إِنَّا أَوحَينا إِلَيكَ كَمَا أَوحَينَا إِلَىٰ نَوحٍ وَ النَّبِيِّينَ مِن بَعَدِهِ ـإلى قولهـرُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَ مُنذِرِينَ لِثَلا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللهُ عزيزاً حَكيماً﴾ `. فقد كان الله تعالى عزيزاً لا يُغالب على أمره، لكنّه لا يفعل إلّا ما تقتضيه حكـمته.

۲. التساء (٤): ۱٦٣ـ ١٦٥.

١. التغسير الكيبر، ج ١٤، ص ٣٩-٤٠.

٨٨٨ / التفسير و المفسِّرون (ج٢) \_

مراعياً فيها مصلحة العباد. فقد كان في مصلحتهم بعث الرسل و الأنبياء و إنزال الشرائع. وكان في طبيعتهم اقتضاء ذلك. فقد أجاب طلبهم إتماماً للحجّة عليهم، فلا تكون للناس على الله حجّة بعد الرسل.

و قد جاء في القرآن حوالي ثمانين موضعاً، جاء التصريح فيها بأنّه تعالى حكيم عليم، و حكيم خبير، و عزيز حكيم؛ ممّا ينبؤك عن علم و حكمة لا يفعل شيئاً إلّا عن إحاطة و قدرة و حكمة شاملة.

و أمّا مسألة خلق إبليس و إمهاله و تسليطه على إغواء الناس، فهذا أسر يـعود إلى مصلحة النظام القائم في الخلق، لا شيء إلّا و هو واقع بين قطبين: سلب و إيجاب، جذب و دفع؛ و بذلك استوى الوجود: فلولا دوافع الشرور، لم يكن في الاندفاع نحو المطلوب الخير كثير فضل، بل لم يكن هنا اندفاع نحو الخير؛ حيث لا دافع إلى الشرّ.

فالإنسان واقع بين دوافع الغير و دوافع الشرّ على سواء، و هو مختار في الانجذاب إلى أيّهما شاء، و يملك قدرته في الاختيار و عقله و إرادته التامّة في اخستيار الخسير أو الشرّ. فإذا اختار الخير فعن إرادته و تحكيم عقله فكانت فضيلة، و إذا اختار الشرّ فعن إرادته و الاستسلام لهوى نفسه فكانت رذيلة. و لا فضيلة و لا رذيلة إلّا إذا كانت همنا دوافع للخير و للشرّ معاً، و كان الإنسان يملك إرادته في الاختيار.

أمّا الشيطان فلا سلطة له على الإنسان سوى دعوته و بعثه إلى فعل الشرور ﴿وَ مَا كَانَ لِيَ عَلَيكُم مِن سُلطانٍ إِلا أَن دَعَوتُكُم فَاستَجَبتُم لِي﴾ \، نعم كان كيد الشيطان ضعيفاً \. و أنّ الله لهو القويّ العزيز " ﴿كَتَبَ اللهُ لَأَغلِبَنَّ أَنَا وَ رُسُلِي إِنَّ اللهَ قَويَّ عَزيزَ» <sup>ع</sup>، ﴿إِنَّا لَتَنصُرُ رُسُلَنا وَالَّذِينَ آمَنوا فِي الحَياةِ الدُّنيا﴾ <sup>0</sup>.

١. إبراهيم (١٤): ٢٢.
 ٢. قال تعالى: (أَنَّ كَيدَ الشَّيطَانِ كَانَ ضَعَيْقاً)، النساء (٤): ٧٦.
 ٣. قال تعالى: (أَنَّ رَبَّكَ هُوَ القُوعُ العَزِيزُ)، هود (١١): ٦٦.
 ٤. المجادلة (٥٨): ٢١.

و عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَ إِذِ ابْتَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِيهَاتٍ فَأَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَ مِن ذُرَيَّتِي قَالَ لا يَنَالُ عَهدِي الظَّالِدِيَ﴾ \

نراه يبحث عن مسائل الإمامة على مذهب الشيعة الإماميّة، و اشتراطهم العصمة في إمام المسلمين، و يذكر حججهم القاطعة في المسألة، ثمّ يجيب عـليها لا بـتلك القـوّة و المتانة.

قال عند الكلام عن قوله تعالى: ﴿قَالَ لَا يَنالُ عَهدِي الظَّالِمِينَ»: احتجّ الروافض بهذه الآية على القدح في إمامة الشيخين؛ حيث كانا كافرين و كانا حال كفرهما ظالمين؛ لأنّ الشرك ظلم عظيم. فوجب أن يصدق عليهما في تلك الحالة: أنّهما لا ينالان عهد الإمامة ألبتّة، و أيضاً فإنّهما لعدم عصمتهما حال الإمامة، كانا غير صالحين لها.

ثمّ حاول الإجابة على ذلك من وجهين؛ أحدهما؛ أنّ الاستدلال مُبتنٍ عـلى كـون المشتقّ حقيقة فيمن انقضى عنه المبدأ، كما هو حقيقة فيمن تلبّس. و ليس الأمر كذلك؛ لأنّ المشتقّ حقيقة فيمن تلبّس باتّقاق الأصوليّين؛ و لا يصدق على من انقضى عـنه المبدأ. و الثاني: أنّ المراد بالإمامة هنا هي النبوّة، فعن كفر بالله طرفة عين فإنّه لا يصلح للنبوّة <sup>1</sup>.

لكنّ استدلال الإماميّة لا يتوقّف على كون المشتقّ حقيقة في الأعسمّ مـمّن تسلبّس أو انقضى عند المبدأ، بل كما صرّح هو أيضاً: إنّه في حال التلبّس يتوجّه الخطاب بـعدم اللياقة. و النفي تأبيد شمل الظالم و وصمه بوصمة العار: أنّه غير صالح للإمامة أبداً. و من ثمّ فإنّ الكافر لا يصلح للنبوّة حتّى و لو تاب و آمن، و لا دليل عليه سوى شمول هذه الآية، حسبما صرّح به الرازيّ نفسه. إذن فالآية صالحة لسلب الصلاحيّة أبداً عمّن كفر و أشرك بالله طرفة عين.

فمن كفر بالله و أشرك فقد ظلم ربّه و ظلم نفسه، و الظالم مسلوب الصلاحيّة أبداً، حتّى

٢. التفسير الكبير، ج ٤. ص ٤٤. ٥٠.

١. البقرة (٢): ١٢٤.

۸۹۰ / التفسير و المفسّرون (ج۲) ۔

بعد توبته و إيمانه أيضاً؛ إذ يتوجّه إليه حينذاك \_أي حين ظلمه\_: لا ينالك عهدي أيّها الظالم الخائن لربّه. و هو نفي تأبيد مترتّب على ظلم، صادر من المكلّف. و هـذا مـن خاصّيّة الظلم؛ حيث يترتّب عليه حكم عامّ، نظير السرقة يترتّب عليها حكم القـطع، فيجب إجراؤه سواء حال سرقته أم بعدها. نعم إذا تاب السارق قبل إمكان القبض عليه، فإنّه يسقط حكم القطع، و لكنّه بدليل خاصّ، و إلّاكان الحكم ثابتاً على عمومه.

و مسألتنا الحاضرة من هذا القبيل، أي من قبيل السرقة و الزنى و شرب الخمر، يثبت أحكامها بمجرّد الصدور و صدق الموضوع خارجاً، و يدوم حتّى الإجراء.

فقوله تعالى: الظالم لا يناله عهدي، نظير قوله: السارق تُقطع يــده، و الزانــي يُــجلد، و الشارب يُحدّ، يجري الحكم بعد انقضاء المبدأ، و لا يختصّ بحال التلبّس.

و الإمامة \_هنا\_شيء وراء النبوّة، و هو القدوة للناس، التي ليست سوى إمامة الأمّة مطلقة؛ لأنّ هذه الإمامة إنّما جاءت إبراهيم، حال كونه نبيّاً، فهي رتبة الإمامة جاءته بعد النبوّة، و من ثمّ فإنّها تشمل الخلافة التي هي إمامة عامّة.

و إذاكانت الإمامة بهذا البعني لا تقال من كفو بالله طرفة عين، فلا يصلح للإمامة إلّا من كان معصوماً من الخطأ و الزلل.

و دليل آخر تمسّك به الإماميّة، أغفله الرازيّ، و هو: أنّ هذه الآية نفت صلاحيّة من كان يظلم نفسه، و لو بار تكاب الكبائر، غير الكفر و الشرك. فمن يحتمل في شأنه ار تكاب المعصية \_أي لم يكن معصوماً\_لم يطمئنّ خروجه عن شمول الآية بنفي لياقة الإمامة. و من ثمّ فإنّه يشترط في الإمام سواء النبيّ أم خليفته أن يكون معصوماً.

### مباحث تافهة

و هناك تجد في هذا التفسير الضخم الفخم بعض أبحاث تــافهة، لا تــمسّ مســائل الإنسان في الحياة، و لا تفيده علماً و لا عملاً، تعرّض لها الإمام الرازيّ، و أظنّه قد تفكّه بها، و لم يردها عن جدّ عقلانيّ، هذا فضلاً عن تلكم المجادلات العنيفة التي أضاع بها التفاسير الجامعة / ٨٩١

كثيراً من صفحات تفسيره، و لقد كان الكفِّ عنها أجدر.

من ذلك تفصيله الكلام حول مسألة تافهة للغاية، و هي: المسألة السادسة، فـي أنَّ السماء أفضل أم الأرض؟! و يأتي لتفضيل كلَّ منهما بوجوه`.

و هكذا عند تفسير قوله: ﴿السَّمَاءَ بِناءَ﴾ يأتي في المسألة الثانية بفضائل السماء من وجوه خمسة. ثمّ يأتي في المسألة الثالثة بفضائل السماء، و بيان فضائل ما فسيها من الشمس و القمر و النجوم، و يذكر لكلّ منها وجوهاً من فضائل .

و بهكذا أمور لا طائل تحتها يسوّد كثيراً من صفحات تفسيره، الأمر الذي يدلّ على فراغ و جدةٍ كان يتمتّع بهما مفسّرنا الخبير.

و ربّما يردّ المسائل، هي بالهزل أشبه منه إلى الجدّ ممّا لا يتناسب و مـقام عــلميّته الرفيعة.

مثلاً: عند تفسير قوله تعالى: ﴿قَهْرُ رَمَعْمَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيدٍ القُرآنُ» <sup>7</sup> يحاول تـوجيه نزول القرآن في شهر رمضان ــليلة القدر نزوله الدفعيّ جملة إلى سماء الدنيا، ثمّ نزوله التدريجيّ إلى الأرض نجوماً. يقول إنّها جرت الحال عـلى ذلك لما عـلمه الله مـن المصلحة، فإنّه لا يبعد أن يكون للملائكة الذين هم سكّان سماء الدنيا مصلحة، أو كان فيه مصلحة للرسول للإ في توقّع الوحي من أقرب الجهات، أو كان فيه مـصلحة لجبرئيل؛

تفسير البيضاويّ (أنوار التنزيل و أسرار التأويل) المؤلّف هو القاضي ناصر الدين أبو الخير، عبد الله بن عـمر بـن مـحمّد بـن عـليّ، البيضاويّ الشافعيّ، نسبة إلى بيضاء، مدينة كانت مشهورة بفارس، بينها و بسين شسيراز ثمانية فراسخ، ولِيّ قضاء شيراز، و كان إماماً بارزاً نظّاراً خيّراً كما قال السبكيّ توفّي سنة

١٩ المصدر نفسه، ج٢، ص١٠٥-١٠٦، حول الآية رقم (٢٠) من سورة البقرة.
 ٢. المصدر نفسه، ج٢، ص١٠٦-١٠٩.
 ١٢ المصيدر نفسه، ج٥، ص٩٣.

۸۹۲ / التفسير و المفسّرون (ج ۲)

( ٦٨٥ ه.). له مصنّفات جيّدة أهمّها هذا التفسير الذي اعتمد فيه على تـفسير الكشاف للزمخشريّ.

و هو تفسير جيّد لطيف، جمع فيه بين حسن العبارة و قوّة البيان، و من ثمّ اعتمده كثير من المفسّرين، كالمولى الفيض الكاشانيّ في تفسيره المصافي، و له نظرات و آراء دقيقة في حلّ معضلات الآيات، هو عند تفسير قوله تعالى: ﴿إِهدِنَا الصّراطَ المُستَفيمَ» من سورة الحمد، ينوّع الهداية إلى مراحل أربعة، مترتّبة بعضها إثر بعض، فإنّما يسأل العباد النيل إلى مراتب أعلى من هداية الله للعباد. و هذا تفسير طريف يوجّه سؤال الهداية في أمثال هذه الآية، ربّما لم يسبقه إليه أحد من المفسّرين.

يقال: إنّه أشعريّ المسلك، و من ثمّ إنّه أخذ من تفسير الكنّاف كثيراً. لكنّه ترك ما فيه من اعتزال، و هذا غير صحيح؛ لأنّه يذهب في تفسيره مذهب أهل العدل و التنزيه، و من ثمّ نراه يؤوّل كثيراً من ظواهر آيات تنافي دليل العقل.

مثلاً عند تفسير قوله تعالى: وألَّذين يَأْكُلُونَ الرُّبا لا يَقومونَ إِلَّا كَما يَقومُ الَّذي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيطانُ مِنَ المَسَ» <sup>(</sup>وجدئاء يقول إلا قياماً كقيام المصروع، و هو وارد على ما يزعمون أنَّ الشيطان يخبط الإنسان فيصرع. ثمّ يفسّر «المسّ» بالجنون، و يقول: و هذا أيضاً من زعماتهم أنّ الجنّيّ يمسّ الرجل فيختلط عقله <sup>ز</sup>.

و هذا الذي مشى عليه موافق مع مذهب الاعتزال الذي مشى عليه الزمخشريّ من أنّ الجنّ لا تسلّط لها على الإنسان، فيما عدا الوسوسة و الإغواء؛ حيث قوله تعالى حكاية عن إيليس فى مشهد القيامة: ﴿وَ مَا كَانَ لِيَ عَلَيكُم مِن سُلطانٍ إِلاّ أَن دَعَوتُكُم فَ استَجَبَتُم لي ٢ و قوله تعالى: ﴿وَ ما كَانَ لَهُ عَلَيهِم مِن سُلطانٍ ﴾ <sup>3</sup>.

\* \* \*

و هذا التفسير كما ذكرنا مختصر من تفسير الكشَّاف للزمخشريَّ و قد استمدَّ أيضاً من

| ٢. تغيير اليتضادي، ج ١، ص ٢٦٧. | ۱. البقرة (۲): ۲۷۵.  |
|--------------------------------|----------------------|
| ٤. سبأ (٣٤): ٢١.               | ۳. إبراهيم (١٤): ٢٢. |

التفسير الكبير للإمام الرازيّ، و من تفسير الراغب الأصفهانيّ، و ضمّ إلى ذلك بعض الآثار الواردة عن الصحابة و التابعين، لكنّه أعمل فيه عقله، فضمّنه نكتاً بارعة، و لطائف رائعة، و استنباطات دقيقة، كلّ هذا في أسلوب رائع موجز، و عبارة تدقّ أحياناً و تخفى إلّا على ذي بصيرة ثاقبة، و فطنة نيّرة. و هو يهتمّ أحياناً بذكر القراءات، و ربّما ذكر الشواذّ أيضاً، كما أنّه يعرض للصناعة النحويّة، و لكن بدون توسّع و استفاضة، كما أنّه يتعرّض عند آيات الأحكام لبعض المسائل الفقهيّة بدون توسّع منه في ذلك.

و ممّا يمتاز به البيضاويّ في تفسيره أنَّه مُقلٌّ جدّاً من ذكر الروايات الإسرائيليّة، و هو يصدّر الرواية بقوله: روي أو قيل، إشعاراً منه بضعفها.

ثمّ إنّد إذا عرض للآيات الكونيّة، فإنّه لا يتركها بدون أن يخوض في مباحث الكون الطبيعيّة، و لعلّ هذه الظاهرة سرت إليه عن طريق التفسير الكبير للإمام الرازيّ.

و إليك من نصّ عبارته الشارحة لمنهجه في التفسير، و المبيّنة للمصادر التي اعتمدها أو اختصرها في تفسيره، قال في مقدّمة تفسيره:

«و لطالما أحدّث نفسي بأن أصنف في هذا الفرّ أي التفسير ـ كتاباً يـ حتوي عـلى صفوة ما بلغني من عظماء الصحابة، و علماء التابعين، و من دونهم من السلف الصالحين. و ينطوي على نكات بارعة و لطائف رائعة، استنبطتها أنـا و مـن قـبلي مـن أفـاضل المتأخّرين، و أماثل المحقّقين، و يعرب عن وجوه القراءات المشهورة المعزيّة إلى الأئمّة الثمانية المشهورين، و الشواذّ المرويّة عن القرّاء المعتبرين».

و يقول في خاتمة الكتاب ما نصّه: «و قد اتّفق إتمام تعليق سواد هذا الكتاب المنطوي على فرائد فوائد ذوي الألباب، المشتمل على خلاصة أقوال أكابر الأثمّة، و صفوة آراء أعلام الأمّة، في تفسير القرآن و تحقيق معانيه، و الكشف عن عويصات ألفاظه و معجزات مبانيه، مع الإيجاز الخالي عن الإخلال، و التلخيص العاري عن الإضلال...».

يقول عنه صاحب كشف الظنون: «و تفسيره هذا كتاب عظيم الشأن، غنيّ عن البيان، لخّص فيه من الكشّاف. ما يتعلّق بالإعراب و المعاني و البيان، و من التغسير الكبير مــا

٨٩٤/ التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

يتعلَّق بالحكمة و الكلام، و من تنغسير الراغب ما يتعلَّق بالاشتقاق و غوامض الحقائق و لطائف الإشارات. و ضمّ إليه ما وري زناد فكره من الوجوه المعقولة، فَجَلا رين الشكَّ عن الصريرة، و زاد في العلم بسطة و بصيرة...»<sup>(</sup>.

غير أنّنا نجد البيضاويّ قد وقع فيما وقع فيه الكشّاف وغيره من المفسّرين، من ذكرهم في نهاية كلّ سورة حديثاً أو أحاديث في فضلها و فضل قارئها، و قد عرفنا قيمة هـذه الأحاديث، و إنّها موضوعة باتّفاق أهل الحديث. و لسنا نعرف كـيف اغـترّ بـها أمـتال البيضاويّ فرواها، و تابع الزمخشريّ و أمثاله في ذكرها، مع ما لهم من مكـانة عـلميّة وحصانة عقل و دراية.

و قد اعتذر عنه صاحب كشف الظنون بقوله: «و أمّا أكثر الأحاديث التي أوردها في أواخر السور، فإنّه لكونه ممّن صفت مرآة قلبه، و تعرّض لنـفحات ربّـه، تســامح فـيد، وأعرض عن أسباب التجريح و التعديل، و نعا نحو الترغيب و التأويل، عالماً بأنّها ممّا فاه صاحبه بزور و دلّى بغرور...» لكنّه اعتذار غير عاذر.

ثمّ إنّ هذا الكتاب رزق بحسن القيول عند الجمهور، فعكفوا عليه بالدرس و التحشية، فمنهم من علّق تعليقة على سورة منه، و منهم من حشّى تحشية تامّة، و منهم من كتب على بعض مواضع منه.

### تفسير النَّسَفيّ (مدارك التنزيل و حقائق التأويل)

تأليف أبي البركات، عبد الله بن أحمد بن محمود النسفيّ، نسبة إلى «نسف» معرَّب «نخشب» من بلاد ماوراء النهر <sup>7</sup>. كان إمام زمانه، رأساً في الفقه على المذهب الحــنفيّ، بارعاً في الحديث و التفسير، و له تصانيف في الفقه و الأصول، و منها هذا التفسير الذي اختصره من تغسير البيضاويّ و من الكشّاف للزمخشريّ، جمع فيه من وجــوه الإعـراب

- ١. كشف الطنونة ج ١، ص ١٨٧. ٢. المصدر نفسه، ص ١٨٨.
  - ٣. نسف معرّب «نخشب» ببلاد السند، بين جيحون و مىموقند.

والقراءات، و ضمّنه ما اشتمل عليه الكشّاف من النكت البلاغيّة و المحسّنات البديعيّة، وأورد فيه ما أورده الزمخشريّ من الأسئلة و الأجوبة، لكن لا صريحاً بل مدرجاً ضمن شرحه للآية. توفّي سنة (٧٠١ هـ)، و دفن بأيذج \_وزان أحمد معرّب «ايذه»\_ بلدة بين أهواز و أصفهان، من محافظة خوزستان.

#### \* \* \*

و هناك تفسير آخر بهذا الاسم فارسيّ يشبه الترجمة، لأبي حفص نجم الدين عمر بن محمّد النسفيّ الحنفيّ كان يلقّب بمفتى الثقلين، توفيّ سنة (٥٣٨ هـ) و قد طبع هذا التفسير في مجلّدين بطهران عدّة طبعات أنيقة أوّلها سنة (١٣٥٣ ش) بتصحيح الدكتور عزيز الله الجوينيّ. و قد تقدّم الكلام عنه عند البحث عن تراجم القرآن.

تفسير أبي السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم) لأبي السعود محمّد بن محمّد بن المصطفى العمادي، توفّي سنة (٩٨٢ هـ). كان من العلماء الترك و لازم السلطان سليمان القانوني، و تقلّد القضاء، و أُنيط إليه الإفتاء سنة (٩٥٢ هـ). كان حاضر الذهن، سريع البديهة، يكتب باللغات العربيّة و الفارسيّة و التركيّة، و قد مكّنت له معرفته بهذه اللغات الاطّلاع على الكثير من المؤلّفات.

كان منهوماً بتدريس الكشّاف و «البيضاويّ» معجباً بهما، و من ثمّ وضع تفسير، على منوالهما، فجاء صورة أخرى عنهما مع تغييرات يسيرة. و مع ذلك فهو من أجود التفاسير المشتملة على النكات الأدبيّة و الدقائق البلاغيّة، فكان غاية في حسن الصوغ و جمال التعبير، و من ثمّ ذاعت شهرته بين أهل العلم، و شهد له كثير من العلماء بأنّه مسن خير التفاسير.

و المطالع في تفسيره هذا يجده لا بالطويل المملّ، و لا بالقصير المخلّ، وسطاً مشتملاً على لطائف و نكات، و فوائد و إشارات.

و من مميّزات هذا التفسير إقلاله من القصص الإسرائيليّة، و إن ذكر منها شيئاً فـ إنّه

٨٩٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) .

يذكره مضعِّفاً له أو منكراً، و مبيِّناً منشأ بطلانه و ذلك كما صنع في قصّة هاروت و ماروت؛ حيث فنّد ما جاء حولها من أساطير إسرائيليّة، و لهذا نراه قد صنّف فيها رسالة خـاصّة و بيّن فيها جهات ضعفها. و مع ذلك نجده لم يخل من قصص إسرائيليّة، كما نجده في قصّة داوود و أوريا، و الخرافات التي حيكت حولها، و قد زعم المؤلّف: أنّ ذلك كان جائزاً في شريعة داوود `. هكذا يبرّر من غير تبرير. و هو أشعريّ في مسلكه، و يفسّر الآيات في ضوء ذلك المذهب البائد.

تفسير الآلوسيّ (روح المعاني)

للسيّد محمود أفنديّ الآلوسيّ البغداديّ المتوفَّى سنة ( ١٢٧٠ ه.). كان شيخ عسلماء الأحناف ببغداد، جمع بين المعقول و المنقول، حسبما أوتي من حظّ وافر فسي التـوسّع والتتبّع. كان عالماً بمبادئ الأصول و الفروع، محدّثاً و مفسّراً. و كان ذا حافظة غريبة، كان لا يحفظ شيئاً إلّا و قد حضره كان يقول: ما استودعت ذهني شيئاً فخانني. تقلّد إفتاء الحنفيّة سنة ( ١٢٤٢ ه.)، و تولّى أوقاف مدرسة المرجانيّة ببغداد. و في سنة ( ١٢٦٣ ه.) انفصل عن منصب الإفتاء و بقي مشتغلاً بتفسير القرآن، حـتّى أتـمّد، و سافر بـه إلى القسطنطينيّة، ليعرض تفسيره على السلطان عبد المجيد خان، لينال إعجابه و رضاه.

و تفسيره هذا جامع لآراء السلف و أقوال الخلف. مشتملاً على مقتطفات كثيرة من تفاسير من تقدّمه، كتفسير ابن عطيّة، و تفسير أبي حيّان، و تفسير الكشّاف، و أبي السعود، و ابن كثير، و البيضاويّ، و الأكثر من الفخر الرازيّ. و قلّما نقد المنقول من هذا التفسير.

و هو في تفسيره يتعصّب للمذهب السلفيّ أصولاً و فروعاً، بادٍ عليه تعصّبه، و لذلك نراه لم يراع أدب الكتابة في كثير من الأحيان.

مثلاً عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ٱللهُ يَستَهزِينُ بِهِم وَ يَمُدُهُم فِي طُغيانِهِم يَعمَهونَ﴾ ٪. يقول

۱. راجع: القصّة في تغيير أبي السعود، ج٧، ص٢٢٢.
 ۲. البقرة (٢): ١٥.

بعد كلام طويل و لجاج عنيف: و إضافته \_أي الطغيان\_إليهم؛ لأنّه فعلهم الصادر مـنهم، بقدرهم المؤثّرة بإذن الله تعالى، فالاختصاص المشعرة به الإضافة، إنّما هو بهذا الاعتبار، لا باعتبار المحلّيّة و الاتّصاف، فإنّه معلوم لا حاجة فيه إلى الإضافة، و لا باعتبار الإيجاد استقلالاً من غير توقّف على إذن الفعّال لما يريد، فإنّه اعتبار عليه غبار، بل غبار ليس له اعتبار. فلا تهولنّك جعجعة الزمخشريّ و قعقعته <sup>(</sup>.

\* \* \*

و هو تفسير فيه تفصيل و تطويل، و أحياناً بلا طائل. إنّه يستطرد إلى الكـلام فـي الصناعة النحويّة، و يتوسّع في ذلك ربّما إلى حدّ يكاد يخرج به عن وصف كونه مفسّراً. قال الذهبيّ: و لا أُحيلك على نقطة بعينها، فإنّه لا يكاد يخلو موضع من الكتاب من ذلك <sup>ت</sup>ـ

و هكذا يستطرد في المسائل الفقهيّة مستوعباً آراء الفقهاء و مناقشاتهم بما يخرجه عن كونه كتاب تفسير إلى كتاب فقه أمّا المسائل الكلاميّة فحديثه عنها مسـهب مـملّ لا يكاد يخرج من التعصّب في الغالب.

كما لم يفته أن يتكلّم عن التفسير الإنباري، بعد الفراغ عن الكلام في تفسير الظاهر من الآيات، و هو في ذلك يعتمد التفسير النيسابوريّ و القشيريّ و ابن العربيّ و أضرابسهم، و ربّما يتيه في وادي الخيال.

و جملة القول فهذا التفسير موسوعة تفسيريَّة مطوَّلة تطويلاً يكاد يخرجه عن مهمَّته التفسيريَّة في كثير من الأحيان. فتفسير الآلوسيَّ هذا هو أوسع تفسير ظهر بـعد الرازيَّ على الطريقة القديمة، بل هو نسخة ثانية من تفسير الرازيِّ مع بعض التغيير ـليس بالمهمّـ إذ كلِّ من قرأ تفسير الآلوسيَّ يجده معتمداً تفسير الرازيِّ كلِّ الاعتماد، و كان مصدره الأوَّل من مصادره في التفسير، كما قال الأستاذ عبد الحميد<sup>7</sup>.

\* \* \*

١. دوح المعالي، ج ١، ص ١٤٨.

۲. التضبير و المفسّرون، ج ۱، ص۳۵۸.

٣. الرازيّ مفسّراً لعبد الحميد، ص ١٧٠.

۸۹۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲) \_

و ممّا يلفت النظر في هذا التفسير، تلك افتراءاته على الأبرياء من غير تورّع.. مثلاً نراه يختلق على الشيعة الإماميّة \_و هم في جواره ببغداد\_كأنّه لم يرهم فيرميهم رمي عشواء، و كأنّما عن لسان ابن تيميّة سلفه في قذف الأبرياء..

هو عند تفسير الآية الكريمة (البقرة: ١٨٧): ﴿وَ كُلُوا وَ اشرَبُوا حَقَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الخَيطُ الأَبِيَضُ مِنَ الحَيطِ الأُسوَدِ مِنَ الفَجرِ».. يقول: اختلفوا في النهار الشرعيّ، فذهبت الأئمّة الأربعة إلى أنّه من طلوع الفجر. فلا يجوز فعل شيء من المحظورات بعده.. قال: و خالف في ذلك سليمان بن مهران الأعمش، و لا يتبعه إلّا الأعمى، فزعم أنّه من طلوع الشمس، و جوّز فعل المحظورات بعد طلوع الفجر.. قال: و كذا الإماميّة؟!\

و نراه هنا تهادي إلى وادي الضلال في سقطات ثلاث:

أوَّلاً: فريته على الأعمش بما لم يقله، و إنَّما ذهب إلى أنَّ الفجر الذي يجب الإمساك عنده هو فلق الصبح الصادق الذي يعلاً الأفق. لا البياض الصاعد إلى كبد السماء الزائل بعد دقائق، المعروف بالفجر الكاذب.

ثانياً: شنعته الشائنة و لسرائة البدّي مالعتجاسر على كبار السلف من الأئمّة الثقات.<sup>٣</sup> ثالثاً: أكذوبته الفاضحة له، على أمّة كبيرة هم أتـباع مـذهب أهـل البـيت مـن آل الرسولﷺ إذ لم يعهد من أحد منهم تجويز فعل المحظورات، بعد الفجر و قبل طلوع الشمس. إن هذا إلّا افتراء.. ﴿إِنَّمَا يَعْتَرِي الكَذِبَ الّذينَ لا يُؤمِنونَ»<sup>٤</sup>. و صدق الله العظيم..

\* \* \*

والأفضع اختلاقه سورة موهونة سمّاها سورة الولاية ..وفيها من السفاسف والمخاريق. نسب القول بها إلى أحد كبراء الشيعة (ابن شهر آشوب المازندرانيّ) في كتابه المثالب..<sup>٥</sup>

درج المعاتي، ج٢، ص٥٨.
 ٢. راجع: تغيير الطبري، ج٢، ص١٠١ (ط بولاق).
 ٣. حسبما جاء في تعبير الذهبيّ، قال بشأنه: هو من الأثمّة الشقات. وكذا غيره من أصحاب الشراجم (ميزان الاعتدال، ج٢، ص٢٢). رقم ٢٥١٧).
 ٢. نحل (٦٦): ٥٠١.
 ٥. ورح المعاتي، ج١، ص٢٣ (الفائدة السادسة من المقدّمة).

و هذا الكتاب كان مفقوداً منذ أزمان، حتّى عثر عليه أخيراً في المخطوطات بـبلاد الهند، فشاهدت منه نسختين، و طالعتهما بدقّة، و إذ ليس فيهما أثر من هذا المختلق، بل نجد المؤلّف قد جهد في كتابه هذا، ردّ مزعومة التحريف و تفنيد القول به، في ضوء دلالة البرهان..<sup>(</sup>

أ فهل كان من الإنصاف أن يقابل مروءة الرجل بمثل هذا الجفاء؟!

نعم، كان ما ذكره صاحبنا المفتري مقتبساً من شنعات زميله الدرويش المتسكّع، في كتاب جمعه من الطرقات و المقاهي، عند ما كان يدور في الأسواق و الشوارع، ليـملأ جعبته من مهازل و أضحوكات.. و قد اغترّ بسفاسفه بعض المغفَّلين و دبّجها في كتابه فصل الخطاب دليلاً على تحريف الكتاب.. و هكذا توارث أهل المهازل سفاسفهم يداً بيد!!

تفسير البلاغي (آلاء الرحمان)

للإمام المجاهد و العلّامة الناقد الشيخ محمّد جواد البلاغيّ النجفيّ. ولد سنة (١٢٨٢ه.) و تُوفّي سنة (١٣٥٢هـ) كمان في قد قضى حياته الكريمة في النضال و الدفاع عن حامية الإسلام، قلماً و قدماً . و له في كلا المجالين مواقف مشهودة. و مصنّفاته في الدفاع عن حريم الإسلام معروفة. منها: الرحلة المدرسيّة، في ثلاثة أجزاء، حاول فيها الردّ على شُبّه المسيحيّين ضدّ الإسلام. و منها: الهدى إلى دين المصطفى، دافع فيه عن كرامة القرآن العتيدة في جزئين كبيرين. و غيرهما من كتب و رسائل عنيت بأهم المسائل الإسلاميّة العريقة.

و هذا التفسير من أفضلها؛ حيث كان من آخر تآليفه، فكان أدقّها و أمتنها. سوى أنّه من المؤسف جدًاً إذ لم يُمهله الأجل، فقضى نحبه عند بلوغه لتفسير قوله تعالى: ﴿وَ الَّذينَ آمَنوا وَ عَمِلُوا الصّالِحاتِ سَنُدخِلُهُم جَنّاتٍ تَجري مِن تَحتِّهَا الأَنهارُ خالِدينَ فيها أَبَداً لَهُم فيها

د. راجع ما حققناه بهذا الصدد في كتاب صيانة الفرأن من التحريف عند البحث عن مفتريات العامة!
 ٢. شارك في حركة العراق الاستقلالية ضد الإنجليز، في ثورة (١٩٢٠ م.) الدامية.

٩٠٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

**أَزواجٌ مُطَهَّرَةٌ وَ نُدخِلُهُم ظِلًا ظَليلاً» \** فأكمل تفسير الآية و لحق بجوار ربّه الكريم ليوفّيه أجره حسبما وعد في الآية، و الكريم إذا وعد وفي.

وكان شيخنا العلّامة البلاغيّ عارفاً باللغات العبريّة و الإنجليزيّة و الفارسيّة الى لغته العربيّة. مُجيداً فيها، ممّا ساعده على مراجعة أهمّ المصادر للتحقيق عن مبادئ الأديان القديمة، و الوقوف على مبانيها. فكانت تآليفه في هكذا مجالات ذوات إسـناد مـتين و أساس ركين.

و تفسيره هذا هادف إلى بيان حقائق كلامه تعالى و إبداء رسالة القرآن، في أسلوب سهل متين، يجمع بين الإيجاز و الإيفاء، و الإحاطة بأطراف الكلام، بما لا يـدع لشـبه المعاندين مجالاً، و لا لتشكيك المخالفين مسرباً. هذا إلى جنب أدبه البـارع و مـعرفته بمباني الفقه و الفلسفه و الكلام و التاريخ، و لا سيّما تاريخ الأديمان و أعـراف الأمـم الماضية، و التي حلّ بها كثيراً من مشاكل أهل التفسير. و من ثمّ كان منهجه في التفسير ذا طابع أدبيّ كلاميّ بارع، فرحمة الله عليه من مجاهد مناضل في سبيل الإسلام.

۱, النساء (٤): ٥٧.

لكن هنا للأستاذ الذهبيّ إساءة تعبير بشأن هذا المفسّر الجليل، يُنبؤك عن خبث طويّة. يقول في صفاقته: ووينتهى تغسير البلاغيّ عند قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَروا بِآيَاتِنا سَوفٌ تُصليهِم تارأً...﴾ (انتخبر و المضرّون، ج٢، ص23).

و لعلَ القضاء صبّ عليه البلاء (عام ١٩٧٧ م.) حيث هلاكه في شرّ قتلة مغبّة تجاسره على أمثال هذا العبد الصالح الذي قضى حياته في الدفاع عن حريم الإسلام. لكنّ شيخنا البلاغيّ عمل عمله له، فكان مصداقاً لقوله تعالى: ﴿فُلصدَح بِما تَوْمَرُ وَ أَهرِض عَنِ للْتُعرِكِينَ إِنّا كَفَيْناكُ للْسَتَهزِئِينَ﴾ (الحجر (١٥): ٩٤- ٩٥).

# تفاسير أدبيّة

هناك تفاسير غلب عليها الطابع الأدبيّ، النحو و البلاغة و سائر علوم اللغة، و امتازت بالتعرّض لهذه الجوانب من تفسير القرآن، نذكر الأهمّ منها:

الكشّاف

للعلّامة جار الله الزمخشري هو أبو القاسم، محمود بن عمر الخوارزمي ولد سنة (٢٧ ه.) و توفّي سنة (٥٣٨ ه.) كان معتزلي الاعتقاد، متجاهراً بعقيدته، و بنى تفسيره هذا على مذهب الاعتزال، طاعناً في تفاسير حادت عن جادة العقل بظواهر هي متنافية مع نصّ الشرع و هو تفسير قيّم لم يسبق له نظير في الكشف عن جمال القرآن و بلاغته و سحر بيانه، فقد امتاز المولّف بإلمامه بلغة العرب و المعرفة بأشعارهم و الإحاطة بعلوم البلاغة و البيان و الإعراب. و لقد أضفى هذا النبوغ العلميّ الأدبيّ على تفسير الكشّاف ثوباً جميلاً، لفت إليه أنظار العلماء، و علق به قلوب المفسّرين، و من ثمّ أثنى عليه كثير من أولي البصائر في الأدب و التفسير و الكلام. غير أنّ أصحاب الرأي الأشعريّ نقموا عليه صراحته بمذهب الاعتزال، و تأويله لكثير من ظواهر الآيات المنافية مع دليل العقل.

إنَّ نظرة الزمخشريِّ في دلالة الآيات الكريمة نظرة أدبيَّة فاحصة، وكان فهمه لمعاني الآيات فهماً عميقاً غير متأثَّر بمذهب كلاميِّ خاصٌ، فهو لا ينظر في الآيات من زاوية

٩٠٢/ التفسير و المفسّرون (ج٢)

مذهب الاعتزال، كما رموه بذلك، بل من زاوية فهم إنسان حسرٌّ عماقلٍ أريبٍ، و يمحلّل الآيات تحليلاً أدبيّاً في ذوق عربيّ أصيل، الأمر الذي يتحاشاه أتباع مُذهب الاشعريّ.

مثلاً عند ما تعرّض لتفسير قوله تعالى: ﴿وُجوه يَومَئِذِ ناضِرَة إلىٰ رَبَّها ناظِرَةٍ ﴾ يقول: والوجه عبارة عن الجملة. و الناضرة: من نضرة النعيم. إلى ربّها ناظرة: تسنظر إلى ربّها خاصّة لا تنظر إلى غيره. و هذا معنى تقديم المفعول، ألا ترى إلى قوله: ﴿إِلَىٰ رَبّّكَ يَومَئِذِ المُستَقَرُّهُ \*، ﴿إِلَىٰ رَبَّكَ يَومَئِذٍ المَساقُ \* ، ﴿إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ الأُمورُ \*، ﴿وَ إِلَى اللَّهِ المَصِيرُ ﴾ وَوَإِلَيْهِ تُرجَعونَ \* ، ﴿عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَ إِلَيهِ أُنِيبُ \*. كيف دلّ فيها التقديم على معنى الاختصاص، و معلوم أنّهم ينظرون إلى أشياء لا يحيط بها الحصر، و لا تدخل تحت العدد، في محشر يجتمع فيه الخلائق كلّهم، فإنَّ المؤمنين نظّارة ذلك اليوم؛ لاَنهم الآمنون الذين في محشر يجتمع فيه الخلائق كلّهم، فإنَّ المؤمنين نظّارة ذلك اليوم؛ لاَنهم الآمنون الذين في محشر يحتمع فيه الخلائق كلّهم، فإنَّ المؤمنين نظّارة ذلك اليوم؛ لاَنهم الآمنون الذين فوجب حمله على معنى يصح معه الالخصاص، و الذي يصح معه، أن يحصل معنى الذي فوجب حمله على معنى الذين فوجب حمله على معنى يصح معه الالخصاص. و الذي يصح معه، أن يكون من قول الناس: أنا إلى فلان ناظر ما يصلح بي، تريد معنى التوقّع و الرجاء. و منه قوله القائل:

و إذا نظرتُ إليك من مُتَلَم*ٍ وَسَعَلَمُ مَعَلَمُ وَعَلَمُ مَعَلَمُ مَعَلَمُ وَ البحر دونك زدتني نعماً* و سمعت سرويّة مستجدية بمكّة وقت الظهر، حين يغلق الناس أبوابهم، و يأوون إلى مقائلهم، تقول: «عُيينتي نُويظرة إلى الله و إليكم». و المعنى: أنّهم لا يستوقّعون النـعمة و الكرامة إلّا من ربّهم، كما كانوا في الدنيا لا يخشون و لا يرجون إلّا إيّاه^.

أنظر إلى هذا التحقيق الأنيق الذي سمحت به قريحة مثل الزمخشريّ العلّامة الأديب الأريب، و لكنّ أصحاب الرأي المعوّج لم يرقهم هذا البسيان الكفي الشفي، فسجعلوا يهرولون حوله في ضجيج و عويل، زاعمين أنّه خالف رأي أهل السنّة، و أوّل القرآن وفق

| ٢. القيامة (٧٥): ١٢.                               | ١. القيامة (٧٥): ٢٢-٢٢. |
|----------------------------------------------------|-------------------------|
| £. الشوري (٤٢): ٥٣.                                | ٣. القيامة (٧٥): ٣٠.    |
| ٥. آل عمران (٢): ٢٨؛ النور (٢٤): ٤٢ فاطر (٢٥): ١٨. |                         |
| ۷. الشوري (٤٢): ۱۰.                                | ٦. البقرة (٢): ٢٤٥.     |
|                                                    | ۸. الکشاف، ج٤، ص٦٦٢.    |

تفاسير أدبيّة / ٩٠٣

مذهب الاعتزال.

هذا ابن المنير الإسكندريّ تراه يهاجم الزمخشريّ في لحن عنيف، قائلاً: مــا أقـصر لسانه عند هذه الآية، فكم له يُدندن و يطبّل في جحد الرؤية، و يشقّق القــباء و يُكــثر و يتعمّق، فلمّا فغرت هذه الآية فاها، صنع في مصادمتها بــالاستدلال... و مــا يـعلم أن المتمتّع برؤية جمال وجه الله تعالى لا يصرف عنه طرفه، و لا يؤثر عليه غيره، كــما لا يصرف العاشق إذا ظفر برؤية محبوبه النظر عنه، فكيف بالمحبّ لله تشرّي إذا أحظاه النظر إلى وجهه الكريم. نسأل الله أن يعيذنا من مزالق البدعة و مزلّات الشبهة <sup>ل</sup>ـ

و يقول الشيخ محمّد عليان \_في الهامش أيضاً\_: عدم كونه تعالى منظوراً إليه، مبنيّ على مذهب المعتزلة، و هو عدم جواز رؤيته تعالى. و مذهب أهل السنّة جوازها.

و قال الشيخ أحمد مصطفى المراغي (إلى رَبَّها ناظِرَةَ»: أي تنظر إلى ربّها عياناً بـ لا حجاب. قال جمهور أهل العلم: المراد يُفلك ما تواترت به الأحاديث الصحيحة، من أن العباد ينظرون إلى ربّهم يوم القيامة، كما ينظرون إلى القمر ليلة البدر. قال ابن كثير: و هذا بحمد الله مجمع عليه من الصحابة و التابعين و نسلف هذه الأمّة، كما هو متّفق عليه بين أنمّة الإسلام و هداة الأنام. و روى البخاري: «أنّكم سترون ربّكم عياناً». و روى الشيخان: «أنّ ناساً قالوا: يا رسول الله تلائي هل نرى ربّنا يوم القيامة؟ فقال: هل تضارّون في رؤية الشمس و القمر ليس دونهما سحاب؟ قالوا: لا، قال: فإنّكم ترون ربّكم كذلك»<sup>7</sup>. و قد أكثر أهل الحديث من روايات بهذا الشأن، أخذ بظاهرها السلف، و من تبعهم من

و عدا صر اهل الحديث من روايات بهدا الشان، احد بطاهرها السلف، و من تبعهم • أهل الظاهر؟.

و استدلّ شيخ أهل السنّة أبو الحسن الأشعريّ بهذه الآية على جواز رؤيـة الله فـي الآخرة، و استشهد بموضع «إلى» من هذه الآية، قال: **﴿وُجـوهُ يَـومَئِذٍ نـاخِرَةُ إِلىٰ رَبُّهـا** ناظِرَةُ﴾ أي رائية؛ إذ ليس يخلو النظر من وجوه ثلاثة: إمّا نظر الاعتبار، كما في قوله تعالى:

المصدر نفسه (الهامش)، ج٤، ص٦٦٢.
 ٢. تغسير المراخي، ج١٠، ص١٥٢-١٥٣.

٣. راجع: تغسير الطبري، ص٧٢- ١٧٥ تغسير ابن كثير، ج٢، ص١٤ ٤ تفسير الفشيري، ج٣، ص٩١.

٩٠٤/ التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

﴿ أَ فَلا يَنظُرونَ إِلَى الإِبِلِ كَيفَ خُلِقَتَ اللَّهِ اللَّ نظر الانتظار، كما في قوله تعالى: ﴿ ما يَنظُرونَ إِلَّا صَيحَةً واحِدَةً لا اللَّهِ اللَّوقِية. أمّا اللوّل فلا يجوز؛ لأنّ الآخرة ليست بدار اعتبار. وكذا الثاني؛ لأنّ النظر إذا ذكر مع الوجه فمعناه نظر العينين اللتين في الوجه؛ و لأنّ نظر وكذا الثاني؛ لأنّ النظر إذا ذكر مع الوجه فمعناه نظر العينين اللتين في الوجه؛ و لأنّ نظر الانتظار لا يقرن بـ «إلى»، كما في قوله تعالى: ﴿ فَناظِرَةً بِمَ يَرْجِعُ المُرسَلونَ ". قال: فإن قال الانتظار لا يقرن بـ «إلى»، كما في قوله تعالى: ﴿ فَناظِرَةً بِمَ يَرْجِعُ المُرسَلونَ ". قال: فإن قال الانتظار لا يقرن بـ «إلى»، كما في قوله تعالى: ﴿ فَناظِرَةً بِمَ يَرْجِعُ المُرسَلونَ ".

\* \* 4

أمّا أهل العدل و التنزيد فكانت نظرتهم في توحيد الله نظرة في غاية السموّ و الرفعة. فطبّقوا قوله تعالى: ﴿لَيسَ كَمِثْلِهِ شَي مُ أَبِدع تطبيق، و فصّلوه خير تفصيل، و حاربوا الأنظار الوضعيّة التي تثبت أنّ له تعالى جسماً، و أنّ له وجهاً و يَدَين و عينَين، و له جهة فوقيّة، و عرش يستوي عليه جالساً، و أنّه يرى بالأبصار، إلى آخر ما قالته الأساعرة و أذنابهم من المشبّهة و المجسّمة. فأتى أهل العدل و سموا على هذه الأنظار، و فهموا من روح القرآن: تجريد الله عن الماديّة، فساروا في تفسيرها تفسيراً دقيقاً واسعاً، و أوّلوا ما يخالف هذا المبدأ، و سلسلوا عقائدهم تسلسلاً منطقياً.

و قد فصّل الكلام \_في نفي رؤيته تعالى\_القاضي عبد الجبّار في كتابه شرح الأصول الخمسة<sup>7</sup> و أوفى البحث حقّه. و هكذا الخواجا نصير الدين الطوسيّ في مختصر العقائد التجريد<sup>7</sup>.

١. المغاشية (٨٨): ١٧.
 ٢. النمل (٢٧): ٥٥.
 ٢. النمل (٢٧): ٥٥.
 ٢. راجع: كتاب الإبانة لأبي الحسن الأشعري، ص ١٠-١٩. و اللمع له أيضاً ص ٦١-٨٢.
 ٥. الشورى (٤٢): ١١.
 ٢. شرح الأصول الخمسة لعبد الجبّار، باب نفي الرؤية، ص ٢٣٢-٢٧٧.
 ٢. شرح تجريد العقائة للعلّامة الحسن بن المطهّر الحلّي، ص ١٦-١٦ (ط بمبأي).

و ملخّص الكلام في نفي الرؤية: أنّ النظر بالعين عبارة عن إشعاع نوريّ يحيط بالجسم المرئيّ، الأمر الذي يستدعي مقابلة و مواجهة، و هو يلازم الجسميّة. و الآية الكريمة تصف موقف المؤمنين في ذلك اليوم، أنّهم على رغم أهواله الجسام مبتهجون مسرورون، ليس لشيء إلّا لأنّهم منصرفون بكلّيّتهم عن غيره تعالى، و متوجّهون بكلّ وجودهم إلى الله. و النظر بهذا المعنى يتعدّى بـ«إلى» كما جاء في قول السرويّة، و قول الشاعر: إنّي إليك لما وعدت لنـاظر

\* \* 4

و كانت عائشة تنكر أشد الإنكار إمكان رؤيته تعالى بالأبصار. ففي حديث مسروق عنها المتفق عليه قال: قلت لعائشة: يا أمّتاه، هل رأى محمّد ربّه ليلة المعراج؟ فقالت: لقد قَفَّ شعري ممّا قلت! أين أنت من ثلاث، من حدّثكهن فقد كذب: من حدّثك أن محمّداً رأى ربّه فقد كذب، و قد أعظم على الله الفرية، ثمّ قرأت فلا تُدرِكُهُ الأبصارُ وَ هُوَ يُدرِكُ الأبصارَ وَ هُوَ اللَّطيفُ الحَبَيرُ... ، و من حدّثك أنّه يعلم ما في غدٍ فقد كذب، ثمّ قرأت فوما تدري نفسٌ ماذا تكسِبُ غَلاً في أن و من حدّثك أنه يعلم ما في غدٍ فقد كذب، ثمّ قرأت كذب ثمّ قرأت في الدين من الدين، في حدّثك أنّه يعلم ما في غدٍ فقد كذب، ثمّ قرأت فوما تدري نفسٌ ماذا تكسِبُ غَلاً في أن أن أنه من حدّثك أنه يعلم ما في غدٍ فقد كذب، ثمّ قرأت كذب ثمّ قرأت فيا أيّتا الرسولُ بَلّغ ما أُنزِلَ إِلَيكَ مِن رَبَّكَ... ٢

هذا حديث متّفق عليه رواه الشيخان و غيرهما من أصحاب الصحاح<sup>٤</sup>. و هكذاكان مجاهد يقول في آية القيامة فإلىٰ رَبَّها ناظِرَةَ﴾: تنتظر ثواب ربّها. في حديث رواه عبد بن حميد عنه، قال الحافظ ابن حجر: سنده إلى مجاهد صحيح<sup>٥</sup>.

و من ثمّ فإنّ النابهين من الأمّة، و لا سيّما في عصر متأخّر، هبّوا ينكرون إمكان رؤيته تعالى على الإطلاق؛ إذا كان المقصود من الرؤية الإحاطة بذاته المقدّسة بتحديق العين إليه، فإنّه محال ألبتّة، فإنّه ملازم للتقابل و الجسميّة المحالين عليه سبحانه.

- ۱. الأنعام (٦): ١٠٢.
- ٣. المائدة (٥): ٦٧.

٥. المصدر نفسه، ص ١٣٤.

- ۲. لقمان (۳۱): ۳٤.
- ٤. السنار، ج ٩، ص١٥٢.

٩٠٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) .

قال صاحب المناد في وجل من أصحابه في الخروج من مذهب أسلافه: و أمّا رؤية الربّ تعالى فريّما قيل بادئ الرأي: إنّ آيات النفي فيها أصرح من آيات الإثبات، كقوله تعالى: ﴿ لَن تَرانِي ﴾، و قوله تعالى: ﴿لا تُدرِكُهُ الأَبصارُ ﴾ فهما أصرح دلالة على النفي من دلالة قوله تعالى: ﴿وُجوهٌ يَومَئِذٍ ناضِرةٌ إلى رَبّّها ناظِرَةٌ ﴾ على الإثبات، فإن استعمال النظر بمعنى الانتظار، كثير في القرآن و كلام العرب، كقوله: ﴿ما يُنظُرونَ إِلّا صَيحَةً واحِدَةً ﴾ <sup>(</sup> بمعنى الانتظار، كثير في القرآن و كلام العرب، كقوله: ﴿ما يُنظُرونَ إِلّا صَيحَةً واحِدَةً ﴾ ﴿ هَلَ يَنظُرونَ إِلا تَأويلَهُ ﴾ ، ﴿ هَلَ يَنظُرونَ إِلاَ أَن يَأْتِيَهُمُ اللهُ في ظُلُل مِنَ القَامِ وَ اللاَتِكَةُ ﴾ ؟ و ثبت أنّه استعمل بهذا المعنى متعدياً بـ «إلى»؛ و لذلك جعل بعضهم وجه الدلالة فيه على المعنى الآخر ـو هو توجيه الباصرة، إلى ما تراد رؤيته أنّه أنه أنه ألم مِنَ القامِ وَ اللَّاتِكَةُ ﴾ ما يصحّح إسناد النظر إليها إلّا العيون الباصرة، و هو في الدقة كما ترى (أي ليس ذلك طهر الآية ظهوراً عرفياً) ؟ و لصاحب المناد هنا في توجيه و تأويل كلام أهل السنّة كلام طويل، لا يستغني الباحث عن مراجعتها.

و لنا أيضاً بحث مستوف بمسألة الرؤية عرضنا، في بحث المتشابهات<sup>°</sup>.

اعتماده على التأويل و التمثَيلَ

و هكذا نجد الزمخشريّ يعتمد في تفسيره عـلى ضـروب مـن التأويـل و المـجاز و التمثيل، فيحمل ما ظاهره التنافي مع العقل أو الأصول المتلقّاة من الشرع، على ضرب من التمثيل و الإستعارة و المجاز، الأمر الذي أثار نعرات خصومه أهل السنّة و الجماعة، ناقمين عليه تصريفه لظواهر آيات القرآن الحكيم.

مثلاً نجده عند تفسير الآية (٧٢) من سورة الأحزاب، يقول:

قوله: ﴿إِنَّا عَرَضنَا الأَمانَةَ﴾ و هو يريد بالأمانة الطاعة، فعظّم أمرها و فخّم شأنها، و فيه وجهان:

> ۱. يس (٢٦): ٤٩. (٢٦): ٥٢. ٣. البقرة (٢): ٢١٠. ٤. الأعراف (٧): ٥٣. ٥. راجع: التمهيد، ج٣، ص١٩٠.

. تفاسير أدبية / ٩٠٧

أحدهما: أنّ هذه الأجرام العظام من السماوات و الأرض و الجبال، قد انقادت لأمر الله عزّ و علا، انقياد مثلها، و هو ما يتأتّى من الجمادات، و أطاعت له الطاعة التي تصعّ منها و تليق بها؛ حيث لم تمتنع على مشيئته و إرادته إيجاداً و تكويناً و تسويةً عملى هيآت مختلفة و أشكال متنوعة، كما قال: ﴿قالَتا أَتَينا طائِعينَ ﴾ . و أمّا الإنسان فلم تكن حاله فيما يصحّ منه من الطاعات، و يليق به من الانقياد لأوامر الله و نواهيه، و هو حيوان عاقل صالح للتكليف مثل حال تلك الجمادات فيما يصحّ منها و يليق بها من الانقياد، و عدم الامتناع.

> و المراد بالأمانة، الطاعة؛ لأنَّها لازمة الوجود، كما أنَّ الأمانة لازمة الأداء. و عرضها على الجمادات، و إباؤها و إشفاقها: مجاز.

و أمّا حمل الأمانة، فمن قولك: فلان حامل للأمانة و محتمل لها، تريد أنّه لا يؤدّيها إلى صاحبها حتّى تزول عن ذمّته و يخرج عن عهد نها؛ لأنّ الأمانة كأنّها راكبةً للمؤتمن عليها و هو حاملها. ألا تراهم يقولون: ركبته الديون. و لي عليه حقّ، فإذا أدّاها لم تبق راكبة له و لا هو حامل لها. و نحوه قولهم: لا يعلك مولى لتولى نصراً، يريدون أنّه يبذل النصرة له و يسامحه بها، و لا يعسكها كما يعسك الخاذل. و منه قول القائل:

أخوك الذي لا تملك الحسَّ نـفسُهُ و تَرْفَضُ عند المحفظات الكتائف أي لا يمسك الرقّة و العطف إمساك المالك الضنين ما في يده، بل يبذل ذلك و يسمح به. و منه قولهم: أبغض حقّ أخيك؛ لأنَّه إذا أحبَّه لم يُخرِجه إلى أخيه و لم يؤدّه، و إذا أبغضه أخرجه و أدّاه.

فمعنى ﴿ فَأَبِّينَ أَن يَحْطِلُها وَ أَشْفَقْنَ مِنها وَ حَمَّلَهَا الإِنسانُ ﴾ ٢: فأبين إلَّا أن يؤدّينها، وأبي

۱. فصّلت (٤١): ۱۱.

٢. هو للقطامي، و قيل: لذي الرمة. و حَشَّ له حسّاً: رقَ له و عطف. و الحسّ أيضاً: العقل و الندبير و النظر في العواقب. و الارفضاض: الترشرش و الننائر. و أحفظه إحفاظاً: أغضبه. و الكتائف جمع كتيفة، و هي الضغينة و العواقب. و الارفضاض: الترشرش و الننائر. و أحفظه إحفاظاً: أغضبه. و الكتائف جمع كتيفة، و هي الضغينة و العواقب. و الارفضاض: الترشرش و الننائر. و أحفظه إحفاظاً: أغضبه. و الكتائف جمع كتيفة، و هي الضغينة و العواقب. و الارفضاض: الترشرش و الننائر. و أحفظه إحفاظاً: أغضبه. و الكتائف جمع كتيفة، و هي الضغينة و العواقب. و الارفضاض: الترشرش و الننائر. و أحفظه إحفاظاً: أغضبه. و الكتائف جمع كتيفة، و هي الضغينة و العواقب. و الارفضاض: الترشرش و الننائر. و أحفظه إحفاظاً: أغضبه. و الكتائف جمع كتيفة، و هي الضغينة و الع تاريخ العول: أخوك هو الذي لا تملك نفسه الرحمة، بل يبذلها لك و يسرع إليك بغنة و تذهب ضغائنه.

٩٠٨/ التفسير و المفسّرون (ج٢)

الإنسان إلّا أن يكون محتملاً لها لا يؤدّيها، ثمّ وُصف بالظلم لكونه تَاركاً لأداء الأمانة. وبالجهل، لإخطائه ما يسعده مع تمكّنه منه، و هو أداؤها.

و الثاني: أنّ ماكلّفه الإنسان بلغ من عظمه و ثقل محمله، أنّه عرض على أعظم ما خلق الله من الأجرام و أقواه و أشدّه، أن يتحمّله و يستقلّ به، فأبى حمله و الاستقلال به و أشفق منه. و حمله الإنسان على ضعفه و رخاوة قوّته. إنّه كان ظلوماً جهولاً؛ حيث حمل الأمانة ثمّ لم يف بها، و ضمنها ثمّ خاس بضمانه فيها<sup>(</sup>.

قال: و نحو هذا من الكلام كثير في لسان العرب، و ما جاء القرآن إلاّ عملى طرقهم وأساليبهم. و من ذلك قولهم: لو قيل للشحم أين تذهب، لقال: أُسوّي العوج. و كم لهم من أمثال على ألسنة البهائم و الجمادات. و تصوّر مقالة الشحم محال، و لكنّ الغرض أنّ السمن في الحيوان ممّا يحسّن قبيحه، كما أنّ العجف ممّا يقبّح حسنه. فصوّر أثر السمن فيه تصويراً هو أوقع في نفس السامع، و هي به آنس، و له أقبل، و على حقيقته أوقف. و كذلك تصوير عظم الأمانة و صعوبة أمرها و ثقل محملها و الوفاء بها.

و هنا تقوم أمام الزمخشري صعوبات ومشاكل، يصوّرها لنا في سؤاله:

فإن قملت: قد علم وجه التمثيل في قولهم للذي لا يثبت على رأي واحد: أراك تقدّم رِجلاً و تؤخّر أخرى؛ لأنّه مُثَلت حاله في تميّله و ترجّحه بين الرأيين، و تركه المضيّ على أحدهما بحال من يتردّد في ذهابه، فلا يجمع رجليه للمضيّ في وجهه. وكلّ واحد من الممثّل و الممثّل به، شيء مستقيم، داخل تحت الصحّة و المعرفة. و ليس كذلك ما في هذه الآية، فإنّ عرض الأمانة على الجماد و إباءه و إشفاقه محال في نفسه، غير مستقيم، فكيف صحّ بناء التمثيل على المحال. و ما مثال هذا إلّا أن تُشبّه شيئاً، و المشبَّه به غير معقول.

و لكنَّ الزمخشريِّ لا توقفه هذه الصعوبات، بل نراه يتخلُّص منها بكلَّ دقَّة و براعة؛

. خاس به يخيس و يخوس: غدر به. خاس بالعهد، إذا نكث.

تفاسير أدبيّة / ٩٠٩

حيث يقول:

قلت: الممثّل به في الآية و في قولهم: «لو قيل للشحم أين تذهب...» و في نـظائره، مفروض، و المفروضات تتخيّل في الذهن كما المحقَّقات: مُـثّلت حـالُ التكـليف فسي صعوبته، و ثقل محمله بحاله المفروضة لو عرضت على السماوات و الأرض و الجبال لأبين أن يحملنها و أشفقن منها<sup>(</sup>.

قال الذهبيّ: و هذه الطريقة التي يعتمد عليها الزمخشريّ في تفسيره أعـني طـريقة الفروض المجازيّة، و حمل الكلام الذي يبدو غريباً في ظـاهره، عـلى أنّــه مـن قـبيل التعبيرات التمثيليّة أو التخييليّة قد أثارت حفيظة خصمه السنّيّ ابن المنير الإسكندريّ عليه، فاتّهمه بأشنع التّهم في كثير من المواضع التي تحمل هذا الطابع، و نسبه إلى قـلّة الأدب و عدم الذوق<sup>؟</sup>.

فمثلاً عند ما يعرض الزمخشري لقولة تعالى: ﴿لَو أَنزَلنا لهٰذَا القُرآنَ عَلَىٰ جَبَلٍ لَـرَأَيَتَهُ خاشِعاً مُتَصَدُّعاً مِن خَشيَةِ اللهِ وَ تِلْكَ الأَمثالُ نَصْرِبُها لِلنّاسِ لَعَلَّهُم يَتَفَكَّرونَ ؟ نراه يقول: هذا تمثيل و تخييل، كما مرّ في آية عرض الإمانة في قد دلّ عليه قوله تعالى: ﴿وَ تِـلْكَ الأَمثالُ نَضِرِبُها لِلنّاسِ... و الغرض توبيخ الإنسان على قسوة قلبه و قلّة تخشّعه عـند تلاوة القرآن، و تدبّر قوارعه و زواجره<sup>3</sup>.

و لكن هذا قد أغضب ابن المنير، فقال معقّباً عليه: و هذا ممّا تقدّم إنكاري عليه فيه، أفلاكان يتأدّب بأدب الآية، حيث سمّى الله هذا مثلاً، و لم يقل: و تلك الخيالات نضربها للناس. ألهمنا الله حسن الأدب معه، و الله الموفّق.

غير أنَّ الزمخشريَّ ولع بهذه الطريقة، فمشى عليها من أوَّل تفسيره إلى آخره، و لم يقبل المعاني الظاهرة التي أخذ بها أهل السنَّة و حسبوها أقرب إلى الصواب، كما لا ينفكَّ عن التنديد بأهل السنَّة الذين يقبلون هذه المعاني الظاهرة و يقولون بها، وكثيراً ما ينسبهم من

- الكشّاف، ج٣، ص٥٦٤ ـ ٥٦٥.
  - ٣. الحشر (٥٩): ٢١.

- ۲. التغسير و المغسّرون، ج ۱، ص ٤٤٩.
  - ٤. الكشاف، ج٤، ص٥٠٩.

٩١٠/ التفسير و المفسّرون (ج٢)

أجل ذلك إلى أنّهم من أهل الأوهام و الخرافات، كما عرفت من هجوه لهم في السعر المتقدّم. و قد سمّاهم أهل الحشو، عند تفسير الآية (٢٦) من سورة آل عمران ﴿وَإِنّي أُعيدُها يِكَ وَ ذُرَيَّتَها مِنَ الشَّيطانِ الرَّجمِ ﴾. قال: و ما يُروَى من الحديث: «ما من مولود يولد إلا و الشيطان يمسّه حين يولد فيستهلّ صارخاً من مسّ الشيطان إيّاه إلا مريم و ابنها» فالله أعلم بصحّتد. فإن صحّ فمعناه: أنّ كلّ مولود يطمع الشيطان في إغوائه إلا مريم و ابنها، فإنّهما كانا معصومين. وكذلك كلّ من كان في صفتهما، كقوله تعالى: ﴿لَأُغوِيَتُهُم أَجَعينَ إِلاً عِبادَكَ مِنهُمُ المُخلَصينَ ﴾ . و استهلاله صارخاً من مسّه، تخييل و تصوير لطمعه فيه، كان ه يمسّه و يضرب بيده عليه، و يقول: هذا متن أغويه، و نحوه من التخييل قول ابن الروميّ: لما تؤذن الدنيا به من صروفها من يكون بكاء الطفل ساعة يولد

و أمّا حقيقة المسّ و النخس كما يتوهّم أهل الحشو فكلًا. و لو سُلّط إبليس على الناس بنخسهم، لامتلأت الدنيا صراخاً و عياطاً ممّا يبلونا به من نخسه ٢.

و إليك أمثلة أخرى لتقف على مقدار تمسكه بهذ، الطريقة:

ففي سورة البقرة عند قوله تعالى: ﴿وَسِعَ كُرسِيْهُ السَّاواتِ وَ الأَرضَ ؟ يذكر الزمخشريّ في معنى «الكرسيّ» أربعة أوجه، و يقول في الوجه الأوّل منها: إنّ كرسيّه لم يضق عن السماوات و الأرض لبسطته و سعته، و ما هو إلّا تصوير لعظمته و تخييل فقط، و لاكرسيّ ثمّة، و لا قعود، و لا قاعد، كقوله تعالى: ﴿وَ ما قَـدَرُوا اللهَ حَقَّ قَـدرِهِ وَالأَرضُ جَمِعاً قَبَضَتُهُ يَومَ القِيامَةِ وَ السَّاواتُ مَطويّاتُ بِبَعينِهِ ؟ من غير تصوّر قبضة و طيّ و يمين، و إنّما هو تخييل لعظمة شأنه، و تمثيل حسّيّ، ألا ترى إلى قوله: ﴿وَ ما قَدَرُوا اللهُ حَقَّ قَدرِهِ الأَ

> ۱. الحجر (۱۵): ۲۹-٤٠. ۲. البقرة (۲): ۲۵۵. ۲. البقرة (۲): ۲۵۵. ۵. الكتاف ج ۱، ص ۳۰۱.

. تفاسير أدبيَّة / ٩١١

الأمر الذي لم يرتض ابن المنير، و من ثمّ عقّبه بقوله: قوله: «إنّ ذلك تخييل للعظمة» سوء أدب في الإطلاق، و بعدً في الإصرار، فإنّ التخييل إنّما يستعمل في الأباطيل و ما ليست له حقيقة صدق، فإن يكن معنى ما قاله صحيحاً فقد أخطأ في التعبير عنه بعبارة موهمة، لامدخل لها في الأدب الشرعيّ. و سيأتي له أمثالها ممّا يوجب الأدب أن يجتنب.

و في سورة الأعراف عند تفسير آية الميثاق يقول: و قوله: ﴿ أَ لَسَتُ بِرَبَّكُم قالوا بَلَىٰ شَهِدنا﴾ <sup>(</sup> من باب التمثيل. و معنى ذلك: أنّه نصب لهم الأدلّة على ربوبيّته و وحدانـيّته، و شهدت بها عقولهم و بصائرهم التي ركّبها فيهم، و جعلها مميّزة بين الضلالة و الهُدى، فكانّه أشهدهم على أنفسهم و قرّرهم، و قال لهم: أ لست بربكم، و كانّهم قالوا: بلى أنت ربّنا، شهدنا على أنفسنا و أقررنا بوحدانيّتك. و باب التمثيل واسع في كـلام الله تحالى و رسوله ظلا و في كلام العرب. و نظيره قوله تعالى: ﴿ إِنَّها قَولُنا لِشَيءٍ إِذَا أَرَدناهُ أَن تَقُولَ لَهُ كُن فَيَكونُ ، فَقَالَ لَمَا وَ لِلأَرضِ التِياطَيْرِ عَلَهُ مَالَهِ، قَالَتَها قَولُنا لِشَيءٍ إِذَا أَرَدناهُ أَن تَقُولَ لَهُ

و قوله: مرز تحمیت کو میز مرجعی ک

إذ قالت الأنساع للبطن الحقِ تعدوماً فآضت كالفنيق المحنق<sup>1</sup> و قوله:

قــالت له ريــح الصــبا قــرقار و اختلط المعروف بالأنكار <sup>ه</sup> قال الذهبيّ: و لكنّ ابن المنير السنّيّ لم يرض هذا من الزمخشريّ بطبيعة الحال، و لذا تعقّبه بقوله: إطلاق التمثيل أحسن. و قد ورد الشرع به. أمّا إطلاق التخييل على كلام الله

١٧ الأعراف (٧): ١٧٢.
 ٢. النحل (١٦): ٤٠.
 ٢. فصّلت (٤١): ١١.
 ٤. هو لأبي النجم العجليّ. و النسع مبالكسره: حزام عريض يشدّ به ومنط الدابّة و ستر الهودج. و الحقّ: فعل أمر،
 ٤. هو لأبي النجم العجليّ. و النسع مبالكسره: حزام عريض يشدّ به ومنط الدابّة و ستر الهودج. و الحقّ: فعل أمر،
 ٢. أي التصق يا ظهر بالبطن و انضمر. و قدوماً مصدر منصوب بمحذوف أو بما قبله على أنه مفعول له. و آض أي التصق يا ظهر بالبطن و الضمر. و قدوماً مصدر منصوب بمحذوف أو بما قبله على أنه مفعول له. و آض يشيض: صار بصير. و الفنيق: المنعم المكرم. و المحنق: المغيظ من الحنق، و هو الغيظ.
 ٥. أيضاً لأبي النجم. و قرقار: اسم فعل بمعنى قرقر، أمر السحاب لتنزيله منزلة العاقل، أي صوت بالرعد.
 و المتصود من الأنكار: المواضع غير المعروفة، أي سوّ بين الأمكان المعهودة بالإمطار و غير المعهردة.

٩١٢/ التفسير و المفسّرون (ج٢)

تعالى فمردود، و لم يرد به سمع، و قد كثر إنكارنا عليه لهذه اللفظة. ثمّ إنّ القاعدة مستقرّة على أنّ الظاهر ما لم يخالف المعقول يجب إقراره على ما هو عليه، فلذلك أقرّه الأكثرون على ظاهره و حقيقته، و لم يجعلوه مثالاً. أمّا كيفيّة الإخراج و المخاطبة فالله أعلم بذلك !

و مسألة «التمثيل» و «التخييل» يستعملها الزمخشريّ بحرّيّة أوسع فيما ورد من الأحاديث التي يبدو ظاهرها مستغرباً، و قد مرّ كلامه في حديث مسّ الشيطان و نخسه للمواليد، الأمر الذي أثار ثائرة خصمه السنّيّ الذي لم يرتض هذا الصنيع من خصمه المعتزليّ، فتراه يتورّك عليه بقوله: أمّا الحديث فمذكور في الصحاح متّفق على صحّته، فلا محيص له إذن عن تعطيل كلامه الله بتحميله ما لا يحتمله، جنوحاً إلى اعتزال منتزع. في فلسفة منتزعة، في إلحاد، ظلمات بعضها فوق بعض؟

امتهانه بشأن القراء

و هكذا نجد الزمخشري قد أغاظ خصومه أهل الظاهر و المقلّدة من أهـل السنّة و الجماعة؛ حيث رفض حجّيّة القراءات حجّيّة تعبّديّة، حتّى و لو كـانت عـلى خـلاف الفُصحى من اللغة؛ إذ لم تثبت حجّيتها بهذه السعة و الإطلاق، فإذا ما تعارضت قراءة مع المقرّر من لغة العرب الفُصحى، نجد العلماء المحقّقين أمثال الزمخشريّ يرفضون تـلك القراءة، حفاظاً على سلامة القرآن، من خلل في فصاحته العليا، الأمر الذي لم يـرتضه المقلّدة من أهل الظاهر، فهبّوا يهاجمونه بأشنع القذائف.

هذا ابن عامر قارئ دمشق، و هو أحد القرّاء السبعة قرأ: ﴿وَكَذَلِكَ زَيَّهُنَ لِكَثيرٍ مِنَ المُشرِكينَ قَتلَ أُولادِهِم شُرَكاؤُهُم﴾ <sup>٣</sup> برفع «قتل» و نصب «أولادهم» و جـرّ «شـركائهم» باضافة «قتل» إلى «شركائهم» مع الفصل بالمفعول به، و قراءة «زيّن» مبنيّا للمفعول. فأنكر عليه الزمخشريّ و عدّ قراءته هذه سمجة مردودة، قال: و أمّا قراءة ابن عامر...

الكشّاف، ج٢، ص١٧٧.١٧٦.

٣. الأنعام (٦): ١٣٧.

۲. التغییر و المفشرون، ج ۱، ص ٤٥٢.

تفاسير أدبيَّة / ٩١٣

فشيء لوكان في مكان الضرورات و هو الشعر، لكان سمجاً مردوداً، كما سمج و ردّ: فـــزجــجتها بــمزجّـةٍ زَجَّ القلوصَ أبي مزادة <sup>١</sup> فكيف به في الكلام المنثور، فكيف به في القرآن المعجز بحسن نظمه و جزالته. قال: و الذي حمله على ذلك، أنَّ رأى في بعض المصاحف «شركائهم» مكتوباً بالياء. و لو قرأ بجرَّ الأولاد و الشركاء؛ لأنَّ الأولاد شركاؤهم في أموالهم، لوجد في ذلك مندوحة عن هذا الارتكاب<sup>٢</sup>.

و في ذلك امتهان بشأن ابن عامر <sup>7</sup> و استهانة بشأن قراءته غير المستندة إلى حجّة معتبرة <sup>4</sup>، الأمر الذي أثار نعرات القوم ضدّه و جعلوه يقذفونه بأقبع الشتائم. هذا ابن المنير الإسكندريّ الهائم في تيه ضلاله، يعلو بنشيجه في ذلك، يقول في حدّة و غضب: لقد ركب المصنّف في هذا الفصل متن عمياء، و تاه في تيهاء، و أنا أبرأ إلى الله، و أُبرّئ حملة كتابه و حفظة كلامه ممّا رماهم به، فإنّه تختِل أن القُرّاء ـ أئمّة الوجوه السبعة ـ اختار كلّ منهم حرفاً قرأ به اجتهاداً لا نقلاً و سماعاً، فلذلك غلط ابن عامر في قراءته هذه. و لم يعلم الزمخشريّ أنّ ابن عامر قرأ بها، يعلم ضرورة أنّ التُرّاء ـ أئمّة الوجوه السبعة ـ اختار كلّ منهم حرفاً قرأ به اجتهاداً لا نقلاً و سماعاً، فلذلك غلط ابن عامر في قراءته هذه. و لم يعلم الزمخشريّ أنّ ابن عامر قرأ بها، يعلم ضرورة أنّ البيّ تشكراً وقراها على جبرائيل كما أنزلها الزمخشريّ أنّ ابن عامر قرأ بها، يعلم ضرورة أنّ البيّ تشكراً قرأها على جبرائيل كما أنزلها الزمخشريّ أنّ ابن عامر قرأ بها، يعلم ضرورة أنّ البيّ تشكراً وقراها على جبرائيل كما أنزلها الميه كذلك، و تواترت عن النبيّ تشكراً. و لولا عذر أنّ المنكر ليس من أهل الشأنين: علم عليه كذلك، و علم الأصول، لخيف عليه الخروج من ربقة الدين، و أنّه على هذا العذر لفي عهدة

- ١. الزجّ: الطعن. و المزجّة: الرمح القصير لأنه آلة للزجّ. و القلوص: الناقة الشابّة، و هو مفعول فاصل بين المضاف و المضاف اليه.
  - ۲. الکشاف، ج۲، ص۷۰.
- ٤. و قد تكلّمنا عن القراءات السبع و أنّها غير متواترة، و إنّما هي اجتهادات للقرّاء، لا حجّيّة فيها ذاتيّة في سوى قراءة عاصم برواية حفص، فإنّها لوحدها القراءة المتواترة التي توارثها المسلمون من رسول الْمَتَلَقَقَقَ و لا حجّيّة في غيرها إطلاقاً. راجع: التمهيد، ج٢، ص ٢٠هـ٨ (مبحث القُرّاء و القراءات).

٩١٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

خطرة و زلّة منكرة .

و قال أبو حيّان الأندلسيّ: «و أعجب لعجميّ ضعيف في النحو يردّ على عربيّ صريح محض قراءة متواترة، موجود نظيرها في لسان العرب في غير ما بَيْت، و أعجب لسوء ظنّ هذا الرجل بالقُرّاء الأئمّة الذين تخيّرتهم هذه الأمّة لنقل كتاب الله شرقاً و غـرباً، و قـد اعتمد المسلمون على نقلهم لضبطهم و معرفتهم و ديانتهم. و لا التفات لقول أبي عـليّ الفارسيّ: هذا قبيح قليل في الاستعمال. و قال قبل ذلك: و لا التفات إلى قول ابن عطيّة: و هذه قراءة ضعيفة في استعمال العرب»<sup>٢</sup>.

و قال الكواشيّ ـ هو أحمد بن يوسف أبو العبّاس الموصليّ صاحب تفسير، توفّي سنة ( ٦٨٠ ه.)..: «كلام الزمخشريّ يشعر بأنّ ابن عامر ارتكب محظوراً، و أنّه غير ثقة؛ لأنّه يأخذ القراءة من المصحف لا من العشايخ، و مع ذلك أسـندها إلى النـبيّ ﷺ. و ليس الطعن في ابن عامر طعناً فيه، و إنّما هو طعن في علماء الأمصار؛ حيث جعلوه أحد القُرّاء السبعة المرضيّة، و في الفقهاء حيث لم يتكووا عليه، و أنّهم يقرأونها في محاريبهم، و الله أكرم من أن يجمعهم على الخطائي ميرسي

و قال التفتازانيّ: هذا أشدّ الجرم؛ حيث طعن في أسناد القُـرّاء السـبعة و روايـاتهم، و زعم أنّهم إنّما يقرأون من عند أنفسهم. و هذه عادته، يطعن في تواتر القراءات السـبع، و ينسب الخطأ تارة إليهم، كما في هذا الموضع، و تارة إلى الروايات عـنهم. و كـلاهما خطأ»<sup>٣</sup>.

و تقلّد الآلوسيّ عبارة ابن المنير: «و قد ركب في هذا الكلام عمياء و تاه في تيهاء، فقد تخيّل أنّ القُرّاء أئمّة الوجوه السبعة اختار كلّ منهم حرفاً قرأ به اجتهاداً لا نقلاً و سماعاً، كما ذهب إليه بعض الجهلة، فلذلك غلّط ابن عامر في قراءته هذه و أخذ يبيّن منشأ غلطه، و هذا غلط صريح يخشى منه الكفر و العياذ بالله تعالى فإنّ القراءات السبع متواترة جملة

د هامش الكشّاف، ج٢، ص٦٩.
 ٢. البحر المحيط لأبي حيّان، ج٤، ص٢٢٩.
 ٣. بنقل الشيخ يوسف البحرانيّ في الكشكول، ج٢، ص٣٣٩.

۔ تفاسير أدبيَّة / ٩١٥

و تفصيلاً عن أفصح من نطق بالضادﷺ فتغليط شيء منها في مـعنى تـغليط رسـول اللهﷺ بل تغليط اللهﷺ، نعوذ بالله سبحانه من ذلك» .

## تهاجمه على أهل الحديث

كما و لم يقصر الزمخشريّ في تهاجمه على خصومه من أهل الحديث، فلم يدع فرصة أثناء تفسيره إلا و قذفهم بقذائف لاذعة و قرعهم بمقامع دامغة. قال الذهبيّ: و إنّ المتتبّع لما في الكشّاف من الجدل المذهبيّ، ليجد أنّ الزمخشريّ قد مزجه في الغالب بشيء من البالغة في السخريّة و الاستهزاء بأهل الحديث، فهو لا يكاد يدع فرصة تمرّ بدون أن يحقّرهم و يرميهم بالأوصاف المقذعة، فتارة يسمّيهم المجبّرة، و أخرى يسمّيهم الحشويّة، و ثالثة يسمّيهم المشبّهة، و أحياناً يسمّيهم القدريّة، تلك التسمية التي أطلقها مل الحديث على منكري القدر، فرماهم بها المخشريّ، لأنّهم يؤمنون بالقدر. كما جعل أهل الحديث على منكري القدر، فرماهم بها المخشريّ، لأنّهم يؤمنون بالقدر. كما جعل و ذلك حيث قال عند تفسيره لقوله تعالى: في أمّا تمود فقدَيناهُم فاستحبّوا القمى على المُدى به ؟ : و لو لم يكن في القرآن حجّة على القدريّة الذين هم مجوس هذه الأمّة، بشهادة نبيّها تشكري - و كفي به شاهداً للقدريّة الذين هم مجوس هذه الأمّة، بشهادة المُدى به ؟ : و لو لم يكن في القرآن حجّة على القدريّة الذين هم مجوس هذه الأمّة، بشهادة

كما سمّاهم بهذا الاسم و رماهم بأنّهم يحيون لياليهم في تحمّل الفاحشة، ينسبونها إلى الله تعالى؛ حيث قال عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿قَد أَفَلَعَ مَن زَكَاها وَ قَد خَابَ مَن دَسّاها ﴾ <sup>ع</sup>: و أمّا قول من زعم أنّ الضمير في «زكّى» و «دسّى» لله تعالى، و أنّ تأنيث الضمير الراجع إلى «من» لأنّه في معنى النفس، فعن تعكيس القدريّة الذين يورّكون <sup>°</sup> على الله قَدَراً هو بريء منه و متعال عنه. و يحيون لياليهم في تمحّل فاحشة ينسبونها إليه<sup>1</sup>.

دوح المعاني، ج٨، ص٣٣.
 دوح المعاني، ج٨، ص٣٣.
 ١٩٤.
 ١٤ الشمس (٩١): ٩-١٠.
 ١٤ ورك فلان ذئبه على غيره، إذا قرفه به، أي اتمهمه به ظلماً.
 ١٩٤.

٩١٦/ التفسير و المغسّرون (ج٢) .ـــــ

و الظاهرة العجيبة في خصومة الزمخشري، أنّه يحرص كلّ الحرص على أن يحوّل الآيات القرآنيّة التي وردت في حقّ الكفّار، إلى ناحية مخالفيه في العقيدة من أهل الحديث، ففي سورة آل عمران حيث يقول تعالى: ﴿وَ لا تَكونوا كَالَّذِينَ تَقَرَّقوا وَ اختَلَقوا مِن بَعدِ ما جاءَهُمُ البَيْناتُ (، نجد الزمخشريّ بعد ما يعترف بأنّ الآية واردة في حقّ اليهود و النصارى يجوز أن تكون واردة في حقّ مبتدعي هذه الأمّة، و ينصّ على أنّهم «المشبّهة» و «المجبّرة» و «الحشويّة» و أشباههم <sup>7</sup>.

و في سورة يونس، حيث يقول تعالى: ﴿بَل كَذَّبُوا عِما لَم بَحْ يَطُوا بِعِلْمِهِ وَ لَمّا يَأْتِوم تأويلُهُ ٢. يقول: بل سارعوا إلى التكذيب بالقرآن و فاجأوه في بديهة السماع قـبل أن يفقهوه و يعلموا كنه أمره، و قبل أن يتدبّروه و يقفوا على تأويله و معانيه؛ و ذلك لفرط نفورهم عمّا يخالف دينهم، و شرادهم عن مفارقة دين آبائهم، كالناشئ على التقليد من «الحشويّة» إذا أحسّ بكلمة لا توافق ما نشأ عليه و ألفه و إن كانت أضوأ من الشمس في ظهور الصحّة و بيان الاستقامة أنكرها في أوّل وهلة، و اسمأزّ منها قبل أن يحسّ إدراكها بحاسّة سمعه، من غير فكر في صحّة أو فساد؛ لأنه لم يشعر قلبه إلاّ صحّة مذهبه و فساد ما عداه من المذاهب<sup>3</sup>.

و لقد أظهر الزمخشريّ تعصّباً قويّاً لمذهبه، إلى حدّ جعله يُخرج خصومه السُنّيّين من دين الله، و هو الإسلام؛ و ذلك حيث يقول عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ وَ المَلائِكَةُ وَ أُولُوا العِلمِ﴾ <sup>0</sup>: فإن قلت: ما المراد بأُولي العلم الذين عظّمهم هذا التعظيم، حيث جمعهم معه و مع الملائكة في الشهادة على وحدانيّته و عدله؟

قلت: هم الذين يثبتون وحدانيّته و عدله بالحجج الساطعة و البراهين القاطعة، و هم علماء العدل و التوحيد ــيريد أهل مذهبهــ.

- ۱. آل عمران (۳): ۱۰۵.
  - ۳. يونس (۱۰): ۳۹.
- ٥. آل عمران (٣): ١٨.

۲. الکشّان، ج۱، ص۳۹۹. ٤. الکشّاف، ج۲، ص۳٤۷-۳٤۸. تفاسير أدبيّة / ٩١٧

فإن قلت: ما فائدة هذا التوكيد يعني في قوله: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهِ الإِسلامُ﴾؟ قلت: فائدته أنّ قوله: ﴿لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ﴾ هو توحيد، و قوله: ﴿قَائِمًا بِالقِسطِ» تعديل، فإذا أردفه بقوله: ﴿إِنَّ الدَّينَ عِندَ اللهِ الإِسلامُ» فقد آذن أنّ الإسلام هو العدل و التوحيد، و هو الدين عند الله، و ما عداه فليس عنده في شيء من الدين. و فيه: أنّ من ذهب إلى تشبيه، أو ما يؤدّي إليه كإجازة الرؤية، أو ذهب إلى الجبر الذي هو محض الجور، لم يكن على دين الله الذي هو الإِسلام، و هذا بيّن جليّ كما ترى<sup>٢</sup>.

# و عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿قَالَ رَبَّ أَرِنِي أَنظُر إِلَيكَ ﴾ <sup>7</sup>، قـال: «ثـمّ تـعجّب مـن المتّسمين بالإسلام، المتّسمين بأهل السنّة و الجماعة، كيف اتّخذوا هذه العظيمة مذهباً، و لا يغرّنك تستّرهم بالبلكفة <sup>7</sup> فإنّه من منصوبات أشياخهم! و القول ما قال بعض العدليّة فيهم:

لجماعةً سمّوا هـواهـم سُنّةً وجماعةً حُمُرٌ لعمري موكفة<sup>4</sup> قد شـبّهوه بـخلقه و تـخوفوا مريم وحمل الآية على أنّها ترجمة عن مقترح قومه و حكاية لقولهم.

و تفسير آخر، و هو: أن يريد بقوله: ﴿أَرِنِي أَنظُر إِلَيكَ﴾ عرّفني نفسك تعريفاً واضحاً جليّاً، كأنّها إراءة في جلائها بآية، مثل آيات القيامة التي تضطرّ الخلق إلى معرفتك، أنظر إليك: أعرفك معرفة اضطرار، كانّي أنظر إليك، كما جاء في الحديث: «سترون ربّكم كما ترون القمر ليلة البدر» بمعنى: ستعرفونه معرفة جليّة هي في الجلاء كإبصاركم للقمر إذا

١. الكَثْاف ج ١، ص ٣٤٤- ٣٤٥؛ راجع: التفسير و المفترون ج ١، ص ٤٦٥-٤٤. ٢. الأعراف (٧): ١٤٣. ٣. لأنهم قالوا: إنّه بُرى بلاكيف، أي لا تسأل عن كيفيّة رؤيته تعالى. و البلكفة مخفّفة ذلك. و عدّ الزمخشريّ ذلك ذريعة للتخلّص من مأزق القول بالجــميّة و القول بالجهة، فهو من منصوبات أشياخهم، أي شبكات يتصيّدون بها الضعفاء. ٤. أي موضوع عليها الإكاف و هي البرذعة. و هي بمنزلة السرج للفرس. ۹۱۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲) \_\_\_\_\_

#### \* \* \*

و قد أثار ذلك ثورة أحمد الإسكندريّ، فجعل يقابل هجاء، لأهل السنّة بهجاء أهل العدل، قال: «و لولا الاستناد بحسّان بسن ثـابت الأنـصاريّ صـاحب رسـول الله وشاعره، و المنافع عنه و روح القدس معه، لقلنا لهؤلاء المتلقّبين بالعدليّة و بـالناجين سلاماً، و لكن كما نافع حسّان عن رسول الله تلكيّ أعداءه، فنحن ننافع عن أصحاب سنّة رسول الله تلكيّ أعداءهم فنقول:

| حـــقًاً و وعــد الله مـا لن يـخلفه          | و جـــماعة كـــفروا بـرؤية ربّـهم         |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------|
| عـــدلوا بـــريّهم فـحسبهموا ســفه           | و تسلقّبوا عــدليّة قــلنا: أجــل         |
| إن لم يكونوا في لظي فعلى شفه» <sup>٢</sup> . | و تـــلقّبوا النـــاجين، كـــلّا إنّـــهم |

البحر المحيط

لأثير الدين محمّد بن يوسف بن عليّ الحيانيّ الشهير بأبي حيّان الأندلسيّ الغرناطيّ، النحويّ اللغويّ (٢٥٤ ـ ٧٤٥ هـ)، كان من أقطاب سلسلة العلم و الأدب، و أعيان المبصرين بدقائق ما يكون من لغة العرب. حكي أنّه سمع الحديث بالأندلس و إفريقيّة والإسكندريّة و مصر و الحجاز، من نحو أربع مائة و خمسين شيخاً، و كان شيخ النحاة بالديار المصريّة، و أخذ عنه أكابر عصره. فعن الصفديّ أنه قال: لم أره قطّ إلّا يسمع أو يشتغل أو يكتب أو ينظر في كتاب. و كان ثبتاً صدوقاً حجّة، سالم العقيدة من البدع والقول بالتجسيم، و مال إلى مذهب أهل الظاهر و إلى محبّة الإمام أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب الله. كثير الخشوع و البكاء عند قراءة القرآن. توفّي بالقاهرة سنة (٥٤٥ هـ) و من شعره:

هم بحثوا عــن زلّــتي فــاجتنبتها و هم نافسوني فاكتسبتُ المعاليا

- س١٥٢-١٥٦. ٢ . الكتَّاف (الهامش)، ج٢، ص١٥٦.
- ١. تفسير الكشَّاف، ج٢، ص١٥٢-١٥٦.

تفاسير أدبيّة / ٩١٩

يروي عنه شيخنا الشهيد الثاني بواسطة تلميذه جمال الدين عبد الصمد بن إبراهيم بن الخليل البغداديّ`.

و تفسيره هذا من أجمع التفاسير على النكات الأدبيّة الرائعة التي اشتمل عليها القرآن الكريم، و أوفرهم بحثاً وراء كشف المعاني الدقيقة التي حواها كلام الله العزيز الصميد. و قد امتاز بالاهتمام البالغ بجهات اللغة و النحو و الأدب البارع، و يعدّ تفسيره ديـواناً حافلاً بشواهد تفسير الكلمات و اللغات و التعابير العربيّة و الوجوه الإعرابيّة، كما اهتمّ بالقراءات و اللهجات؛ إذ كان عارفاً بها، و نقل أقوال الأئمّة و آراء الفقهاء، فكان تفسيراً

و قد أبان عن منهجه في المقدمة، قائلاً:

«و ترتيبي في هذا الكتاب أنّي ابتدأت أوّلاً بالكلام على مفردات الآية التي أفسّرها لفظة لفظة، فيما يحتاج إليه من اللغة و الأحكام النحويّة التي لتلك اللفظة قبل التركيب، وإذا كان لكلمة معنيان أو معان، ذكرت ذلك في أوّل موضع فيه تلك الكلمة، لينظر ما يناسب لها من تلك المعاني في كلّ موضع تقع فيه فيحمل عليه. ثمّ أشرع في تفسير الآية، ذاكراً سبب نزولها إذا كان لها سبب و نسخها و مناسبتها و ارتباطها بما قبلها، حاشداً فيها القراءات، شاذّها و مستعملها، ذاكراً توجيه ذلك في علم العربيّة، ناقلاً أقداويل السلف و الخلف في فهم معانيها، متكلّماً على جليّها و خفيّها؛ بحيث إنّي لم أُغادر منها كلمة و إن اشتهرت، حتّى أتكلّم عليها، مبذياً ما فيها من غوامض الإعراب و دقائق الأدب، من بديع و بيان، مجتهداً. ثمّ أختتم الكلام في جملة من الآيات التي أفسّرها إفراداً و تركيباً، بما ذكروا فيها من علم البيان و البديع ملخصاً».

معاني القرآن لأبي زكريّا يحيى بن زياد الفرّاء المستوفَّى سـنة (٢٠٧ هـ). كــان تــلميذ الكســائيّ

الكنى و الألفاب، ج ١، ص ٥٩ ـ ٦٠.
 ٢. البحر المحيط (المقدّمة)، ج ١، ص ٤ـ ٥.

۹۲۰ / التفسير و المفسّرون (ج۲)

وصاحبه، و أبرع الكوفيّين و أعلمهم بالنحو و اللغة و فنون الأدب. قال ثعلب: لولا الفرّاء لما كانت عربيّة؛ لأنّه خلّصها و ضبطها. و كانت له حظوة عند المأمون، كان يقدّمه، و عهد إليه تعليم ابنيه، و اقترح عليه أن يؤلّف ما يجمع به أصول النحو و ما سمع من العربيّة، و أمر أن تُفرد له حجرة في الدار و وكّل بها جواري و خدماً للقيام بما يحتاج إليه، و صيّر إليه الورّاقين يكتبون ما يمليه، و قد عظم قدر الفرّاء في الدولة العبّاسيّة.

كان الفرّاء قويّ الحافظة، لا يكتب ما يتلقّاه عن الشيوخ استغناءً بحفظه. و بقيت له قوّة الحفظ طوال حياته، وكان يُملي كتبه من غير نسخة. قيل عنه: إنّه أمير المؤمنين في النحو. يقول ثمامة بن الأشرس المعتزليّ عنه \_و هو يتردّد على باب المأمون-: فسرأيت أُبّسهة أديب، فجلست إليه ففاتشته عن اللغة فوجدته بحراً، و فاتشته عن النحو فشاهدته نسيج وحده، و عن الفقه فوجدته رجلاً فقيهاً عارفاً باختلاف القوم، و بالنحو ماهراً، و بالطبّ خبيراً، و بأيّام العرب و أشعارها حاذقاً.

و كان سبب تأليفه لكتاب معتنى الغرآن على ما حكاه أبو العبّاس ثعلب أنّ عمر بس بكير كان من أصحابه و كان متقطعاً إلى الحسن بن سهل، فكتب إلى الفرّاء: أنّ الأمير الحسن بن سهل ربّما سألني عن الشيء بعد الشيء من القرآن، فلا يحضرني فيه جواب، فإن رأيت أن تجمع لي أصولاً أو تجعل في ذلك كتاباً أرجع إليه فعلت. فأجابه الفرّاء، و قال لأصحابه: اجتمعوا حتّى أمِلّ عليكم كتاباً في القرآن، و جعل لهم يوماً، فلمّا حضروا خرج إليهم و كان في المسجد رجل يؤدّن و يقرأ بالناس في الصلاة، فالتفت إليه الفرّاء، فقال له: اقرأ بفاتحة الكتاب، ففسّرها، ثمّ توفّى الكتاب كلّه، يقرأ الرجل و يفسّر الفرّاء، قال أبو العبّاس: لم يعمل أحد قبله، و لا أحسب أنّ أحداً يزيد عليه. و عن أبي بسديل الوضّاحيّ: فأردنا أن نعدّ الناس الذين اجتمعوا لإملاء الكتاب فلم يضط، قال: فحددنا القضاة فكانوا ثمانين قاضياً.

و عن محمّد بن الجهم: كان الفرّاء يخرج إلينا ــو قد لبس ثيابهــفي المسجد الذي في خندق عبويه، و على رأسه قلنسوة كبيرة، فيجلس فيقرأ أبو طلحة النــاقط عَشُــراً مــن تفاسير أدبيّة / ٩٢١

القرآن، ثمّ يقول: أمسك، فيُملي من حفظه المجلس. ثمّ يجيء سلمة بن عاصم من جلّة تلامذته بعد أن ننصرف نحن، فيأخذ كتاب بعضنا فيقرأ عليه و يغيّر و يزيد و ينقص.

يقول محمّد بن الجهم السَّمريّ راوي الكتاب في المقدّمة: هذا كتاب فيه معاني القرآن، أملاه علينا أبو زكريّا يحيى بن زياد الفرّاء \_يرحمه الله\_عن حفظه من غير نسخة، فسي مجالسه أوّل النهار من أيّام الثلاثاوات و الجُمع، في شهر رمضان و ما بعده من سنة اثنتين، و في شهور سنة ثلاث، و شهور من سنة أربع و مائتين <sup>(</sup>.

فقد تمّ إملاء الكتاب خلال ثلاث سنوات، كلّ يوم الثلاثاء و الجمعة من الأسبوع في كلّ شهر، ابتداءً من شهر رمضان المبارك، في سنين اثنتين و ثلاث و أربع بعد المائتين. و هو أجمع كتاب أتى على نكات القرآن الأدبيّة: اللغة و النحو و البلاغة، لا يستغني الباحث عن معاني القرآن من مراجعته و الوقوف على لطائفه و دقـائقه. و قـد اعـتنى

و الكتب في «معاني القرآن» كثيرة، أوّلها: معاني القرآن لأبان بـــن تــغلب بــن ربــاح البكريّ التابعيّ، من خواصّ الإمام عليّ بن الحسين السجّادﷺ المتوفّى سنة (١٤١ هـ.)، و هو أوّل من صنّف في هذا الباب. صرّج به النجاشيّ و ابن النديم.

و الثاني: معانى القرآن لإمام الكوفيّين في النحو و الأدب و اللغة، و أوّلهم بالتصنيف فيه، أستاذ الكسائيّ و الفرّاء، هو الشيخ أبو جعفر محمّد بن الحسن، أبو سارة الرواسـيّ الكوفيّ، الراوي عن الإمامين الباقر و الصادق للمَثْظِ، و قد نسبه إليه الزبيديّ. و عدّ النجاشيّ من كتبه إعراب القرآن و لعلّهما واحد، ذكره ابن النديم.

و الثالث: معانى القرآن لأبي العبّاس محمّد بن يزيد بن عبد الأكبر بن عمير الشماليّ

١. معانى القرآن للفرّاء، ج ١، ص ٩-١٤.

۹۲۲ / التفسير و المفسّرون (ج ۲) ۔

الأزديّ البصريّ المتوفَّى سنة ( ٢٨٥ هـ) إمام العربيّة، الملقّب من أستاذه المازنيّ بالمبرّد، أي المثبت للحقّ (

و قد كتب في معاني القرآن كثير من الفحول، يقول الخطيب بصدد الحديث عن معاني القرآن لأبي عبيد و أنَّه احتذى فيه من سبقه: «و كذلك كتابه في معاني القرآن، و ذلك أنَّ أوّل من صنّف في ذلك من أهل اللغة أبو عُبيدة معمر بن المثنّى، ثمّ قطرب بن المستنير، ثمّ الأخفش. و صنّف من الكوفيّين الكسائيّ ثمّ الفرّاء. فجمع أبو عبيد (القاسم بـن سـلام الإمام) من كتبهم، و جاء فيه بالآثار و أسانيدها، و تفاسير الصحابة و التابعين و الفقهاء، توفّي سنة (٢٢٤ هـ) بمكّة المكرّمة»<sup>٢</sup>.

إملاء ما منّ به الرحمان من وجوه الإعراب و القراءات في جميع القرآن لأبي البقاء عبد الله بن الحسين بن عبد الله العكبريّ المتوفّى سنة (٦٦٦ هـ). هو أخصر و أشمل كتاب حوى على بيان إعراب الأهمّ من ألفاظ القرآن و أنحاء قراءاته. و لقد أوجز المؤلّف في ذلك، و أوفى الكلام حول إعراب القرآن في أشكل مواضعه، فيما يحتاج إليه المفسّر أو الناظر في معاني القرآن الكريم. يقول المؤلّف في مقدّمة الكتاب: إنّ أولى ما عُني باغي العلم بمراعاته، و أحقّ ما صرف العناية إلى معاناته ما كان من العلوم أصلاً لغيره منها، و حاكماً عليها، و ذلك هو القرآن المجيد، و هو المعجز الباقي على الأبد، و المودع أسرار المعاني التي لا تنفد. فأوّل مبدوء به من ذلك تلقّف ألف اظه من و بوه المورع أسرار المعاني التي لا تنفد. فأوّل مبدوء به من ذلك تلقّف ألف اظه من و بوه الترآن المائية ممّن يعانيه. و أقوم طريق يسلك في الوقوف على معناه، و يتوصّل و بوه القرآن المنقولة عن الأئمّة الأثبات.

و الكتب المؤلِّفة في هذا العلم كثيرة جدًّا، فمنها المختصر حـجماً و عــلماً، و مـنها

١. جاء ذكر هؤلاء الثلاثة في الذريعة للطهرانيّ، ج ٢١، ص ٢٠٥ـ ٢٠٦، رقم ٤٦٣٤، ٣٣ و ٣٤. ٢. تاريخ يغداد، ج ١٢، ص ٤٠٥.

#### . تفاسير أدبيّة / ٩٢٣

المطوّل بكثرة إعراب الظواهر، و خلط الإعراب بالمعاني، و قلّما تجد فيها مختصر الحجم كثير العلم، فلمّا وجدتها على ما وصفت، أحببت أن أملي كتاباً يصغر حجمه و يكثر علمه، اقتصر فيه على ذكر الإعراب و وجوه القراءات، فأتيت به على ذلك.

و الكتاب مرتّب حسب ترتيب السور، متعرّضاً لإعراب القرآن آيـة فآيـة و كـلمة فكلمة، حتّى يأتي إلى آخره.

\* \* 4

و الكتب في إعراب القرآن كثيرة، أفضلها ما كتبه المتقدّمون، و قــد اســترسل فــيها المتأخّرون، فأتوا بما لا طائل تحته في كثير من تصانيفهم بهذا الشأن.

و من أحسن كتب السلف في إعراب القرآن، كتاب البيان في غريب إعراب القرآن، تأليف كمال الدين، عبد الرحمان بن محمّد بن عبيد الله، أبي البركات، المعروف بـابن الأنباريّ، المتوفَّى سنة (٥٧٧ هـ). و قد التهت إليه زعامة العلم في العراق، و كان قـبلة الأنظار بين أساتذة المدرسة النظاميّة في بقداد. يرحل إليه العلماء من جميع الأقطار، و قد تخاطف الطلّاب و الأدباء تصانيف، و طولت بالتأليف في مختلف علوم اللغة.

و قد وضع كتابه هذا على أحسن أسلوب و أجمل ترتيب، في بيان أعاريب القرآن، منتهجاً ترتيب معاني الغرآن للفرّاء، و أسلوبه في شرح مواضع الكلمات، و بيان تفاصيل وجوهها. و هو مرتّب حتّى نهاية القرآن الكريم.

و من الكتب المؤلّفة في هذا الباب، و يعدّ من أجملها: كتاب إعراب الغرآن المنسوب إلى الزجّاج المتوفَّى سنة (٣١٦ هـ). لكنّ من المحتمل القريب أنّه من تأليف أبي محمّد مكّيّ بن أبي طالب القيسيّ المغربيّ، صاحب التآليف الكثيرة في القـرآن، و فـي الأدب و اللغة، توفّي سنة (٤٣٧ هـ)<sup>\</sup>.

هذا الكتاب وضع على تسعين باباً، جاء الكلام فيها في مختلف شؤون النكات الأدبيَّة

١. راجع: ملحق الكتاب، ص١٠٩٦-١٠٩٩، رقم ٩٥.

٩٢٤ / التفسير و المفسّرون (ج ٢) ۔

و النحويّة و اللغويّة، كلّ باب بنوع خاصّ من المسائل الأدبيّة. و قد استوفى الكلام حول مسائل اللغة في القرآن و بعض مسائل البلاغة و البديع كالباب التاسع عشر، فيما جاء في التنزيل من ازدواج الكلام و المطابقة و المشاكلة و غير ذلك. و الباب الخامس و الثلاثين، فيما جاء في التنزيل من التجريد. و الباب الثالث و الثمانين، فيما جاء في التنزيل من تفنّن الخطاب و الانتقال من الغيبة إلى الخطاب و من الخطاب إلى الغيبة و من الغيبة إلى التكلم. كما تعرّض لبعض القراءات، كالباب السابع و الثمانين فيما جاء في التنزيل من القراءة التي رواها سيبويه في كتابه. و الباب الثامن و الثمانين فيما جاء و من القراءة الأبواب متمحّضة في النحو و الباب الثامن و الثمانين فيما جاء في التنزيل من القراءة الأبواب متمحّضة في النحو و الباب الثامن و الثمانين في نوع آخر من القراءات. و سائر

و على أيّ حال، فهو كتاب ممتع، و مفيد للباحثين، عن نكات القرآن الأدبيّة و الدقائق اللغويّة البارعة.

و لمكميم بن أبي طالب، كتاب آخر في مشكل إعواب الغرآن طبع في جزئين. و همو تأليف لطيف وضعه على تركيب السور، تترض للمشكل من أعاريب ألفاظ القرآن الكريم، هادفاً وراء ذلك إيضاح المعاني؛ حيث وضّح الإعراب هو خير معين في فسهم المعنى. قال في المقدّمة: «إذ بمغرفة حقائق الإعراب تحرف أكثر المعاني و يسنجلي الإشكال، فتظهر الفوائد و يفهم الخطاب و تصح معرفة حقيقة المراد. و قد رأيت أكثر من ألف في الإعراب، طوّله بذكره لحروف الخفض و حروف الجزم، و بما هو ظاهر من ذكر الفاعل و المفعول، و اسم إنّ و خبرها، في أشباه لذلك يستوي في معرفتها العالم و المبتدِئ، و أغفل كثيراً ممّا يحتاج إلى معرفته من المشكلات، فقصدت في هذا الكتاب إلى تفسير مشكل الإعراب، و ذكر علله و صعبه و نادره»<sup>1</sup>.

\* \* \*

مشكل إحراب الغرآن لمكمّى، ج ١، ص ٦٣- ٢٤.

## تفاسير لغويّة

هناك كتب تعرّضت لغريب اللغة في القرآن، و فسّرت معاني الكلمات التي جساءت غريبة في كتاب الله. و قد فسّرنا فيما مضى معنى «الغريب» الواقع في القرآن، و أنّها اللفظة المستعملة و المعروفة في لغة قبيلة دون أخرى، فجاء استعمالها في القرآن غريباً عملى سائر اللغات، و ذلك في مثل «الوَدْق» بمعنى العطر، لغة جرهم. و «البِنساة» بمعنى العصا، لغة حضرموت. و «آسِن» بمعنى بُنتين، لغة تعيم و «سُعُر» بـمعنى جـنون، لغة عـمان. و «بسّت» بمعنى تفتّت، لغة كِندة، و هلم جرّاً. و عليه فالذي جاء منه في القرآن الشيء الكثير، هو الغريب العذب و الوحش السائغ، الذي أصبح بفضل استعماله ألوفاً، و صار بعد الكثير، هو الغريب العذب و الوحش السائغ، الذي أصبح بفضل استعماله ألوفاً، و صار بعد الكلير عن إعجاز القرآن البياني <sup>(</sup>.

و المؤلِّفون في تغسير غريب القرآن كثير

٨. أوّلهم أبان بن تغلب أبو سعيد البكريّ الجريريّ من أصحاب الإمام محمّد بن عليّ الباقر الله فقد صنّف في غريب القرآن كتاباً عنى فيه بذكر الشواهد من الشعر الجاهليّ على معنى الكلمة التي يذكرها. و هو من خير الكتب المؤلّفة في هذا الباب. توفّى سنة

١. التمهيد في علوم القرأن، ج٥، ص١٣٠. ١٣٠.

٩٢٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) .

۱٤۱ ه.

٢. ثمّ محمّد بن السائب الكـلبيّ الكـوفيّ النسّـابة مـن أصـحاب الإمـامين البـاقر والصادقﷺ توفّى سنة ١٤٦ ه. قال ابن خلّكان: هو صاحب التـفسير و عــلم النسب وكان إماماً في هذين العلمين .

٢. و أبو فَيْد مؤرّج بن عمرو النحويّ السدوسيّ البصريّ توفّى سنة ١٧٤ ه. له كتاب في غريب القرآن. و كان من أصحاب الخليل الأقدمين. قال الأخفش: سألني القـاضي يحيى بن أكثم عن الثقة المأمون المقدَّم من أصحاب الخليل بن أحمد من هو؟ و من الذي كان يوثق بعلمه؟ فقلت: النضر بن شميل و سيبويه و مؤرّج السدوسيّ. ذكره ابن خلّكان .

٤ و عليّ بن حمزة الكسائيّ المتوفّى سنة ١٨٢ ه.
 ٥. و النضر بن شميل، المتوفّى سنة ٢٠٣ ه.
 ٦. و قطرب، محمّد بن المستنير، المتوفّى سنة ٢٠٦ ه.
 ٧. و الفرّاء، يحيى بن زياد، المتوفّى سنة ٧٠٢ ه.
 ٨. و أبو عبيدة، معمر بن المتنى، المتوفّى سنة ١٢٠ ه.
 ٩. و الأخفش الأوسط، سعيد بن مسعدة، المتوفّى سنة ٢١٦ ه.

و استمرّ الحال و تسلسل تأليف كتب و رسائل في غريب القرآن طول القرون، على أيدي علماء أدباء و لغويّين نبهاء، أوضحوا الكثير من غريب ألفاظ القرآن الكريم و عنوا بذلك عناية بالغة، جزاهم الله عن الإسلام و القرآن خير جزاء.

و ممّا هو جدير بالذكر أنّ اسم كتاب الأخفش و الكسائتي و الفرّاء هو: معاني القرآن، و اسم كتاب أبى عبيدة و قطرب هو: مجاذ القرآن. و هذه الأسماء الثلاثة: «غريب القرآن» و «معاني القرآن» و «مجاز القرآن» مترادفة أو كالمترادفة في عرف المتقدّمين. و قد وهم

د فيات الأحيان ج٤، ص٣٠٩، رقم ٦٣٤.
 ٣. المصدر نفسه، ج٥، ص٢٠٤، رقم ٧٤٥.

كثير من الباحثين المتأخّرين فقالوا: إنّ مجاز القرآن من كتب البلاغة لا من كتب التفسير، و هو خطأ شائع (

و أقدم كتاب وصل إلينا في تفسير غريب القرآن، ما هو المنسوب إلى الإمام الشهيد (سنة ١٢٢) زيد بن عليّ بن الحسين ﷺ ـو هو برواية الشيخ أبي جعفر محمّد بن منصور ابن يزيد المقري\_ و هو شيخ الزيديّة بالكوفة، عن عليّ بن أحمد بن الحسين المعروف بالأكوع، عن عطاء بن السائب الثقفيّ الكوفيّ أحد الأئمّة و الرجل الثقة، عن أبي خالد، عمرو بن خالد الواسطيّ عن الإمام زيد بن عليّ ﷺ. و يتكرّر هذا السند طول التفسير.

و يبدو من خلال التفسير أنّه جمع لكلمات زيد و تفسيراته لآي القرآن، و إنّ عمرو بن خالد هو الذي تولّى جمع و تنسيق مقالات زيد. هذا، و لعلّ الجامع لهذا التفسير شخص آخر متأخّر عن عمرو بن خالد<sup>۲</sup>.

و هو تفسير موجز لطيف و تبيين شاف لمواضع الإيهام من الذكر الحكيم، تجده وافياً بإيفاد المعاني في تسلسل رتيب حسب ترتيب السور و الآيات، ممّا ينبؤك عن علم غزير و ذوق ظريف و دقّة فائقة <sup>7</sup>. م*رامي تركيب مي مي* 

\* \* \*

و خير كتاب وجدته تعرّض للمشكل من معاني القرآن، متصدّياً لتأويله و تبيينه، هو كتاب تأويل مشكل القرآن تأليف العلّامة الناقد البصير أبي محمّد عبد الله بن مسلم (ابن قتيبة) الدينوريّ المروزيّ المتوفّى سنة (٢٧٦ هـ).

و قد استوفى المؤلّف الكلام حول أنواع المتشابه في القرآن، و شرحها شرحاً وافـياً. تكلّم عن الطاعنين في القرآن، و ما ادّعى فيه مـن التـناقض و الاخــتلاف، و التكـرار و الزيادة و مخالفة الظاهر، و ما ادّعى فيه من فساد النظم و الإعراب. كما تعرّض للأشباه

٩٢٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

و النظائر في معاني ألفاظ القرآن (و لعلّه كان المرجع لحبيش التفلسيّ في تأليفه الآتي) و تكلّم في حروف المعاني و ما شاكلها من أفعال، و استعمال بعض الحروف مكان البعض، و أخيراً الكلام عن مشكل القرآن و ما شابه ذلك.

فهو كتاب فريد في بايه، لم يسبق له نظير في مثله، كما لم يخلفه بديل.

\* \* \*

و قد أعقبه بكتاب آخر في «تفسير غريب القرآن» هو في الحقيقة تكميل لكـتاب تأويل مشكل القرآن. لأنّ اللفظ الغريب، من غامض المشكل الذي دعى ابسن قستيبة إلى توضيحه و تبيين دقيقه. و إنّما أفرد الغريب بكتاب لئلًا يطول كتاب المشكل.

و قد أنبأنا ابن قتيبة في صدر كتابه هذا أنّ غرضه الذي امتثله فيه: أن يختصر و يُكمل. و يوضّح و يُجمل. قال: و كتابنا هذا مستنبط من كتب المفسّرين و كتب أصحاب اللغة العالمين، لم نخرج فيه عن مذاهبهم و لا تكلّفنا في شيء منه بآرائنا غير معانيهم، بعد اختيارنا في الحرف أولى الأقاويل في اللغة و أشبهها بقصّة الآية. و نبذنا منكر التأويل و منحول التفسير، الذي لا نَدَرِي: أوقع الغلط فيه من جهة المفسّرين أم جهة النَقَلة؟

ثمّ عقد باباً عنوانه «اشتقاق أسماء الله و صفاته و إظهار معانيها» فسّر فيه ستّة وعشرين حرفاً من الحروف المعبّرة عن ذلك. ثمّ أعقبه بباب تأويل حروف كثرت في الكتاب، و قد فسّر منها أربعين حرفاً. ثمّ قفّاه بتفسير غريب القرآن على ترتيب المصحف، على نحو تفسير غريب القرآن المنسوب إلى الإمام زيد بن عليّ لللا. و هذا اللون من ألوان ترتيب كتب الغريب لعلّه أقرب تناولاً من الكتب المؤلّفة على حسب حروف المعجم، لأنّ الطالب لمعرفة غريب آية أو آيات أو سورة يجد طلبته مجموعة أمامه و لا يتبدّد ذهنه في الكشف عن معاني الكلمات في مواردها المختلفة.

و بالجملة فهو من أحسن كتب تفسير غريب القرآن و من أجمله نظماً و ترتيباً على اختصاره و إجماله. و كان مصدراً ثريّاً لكثير ممّن جــاؤوا بـعده كــالطبريّ و القــرطبيّ و الرازيّ. و إن كان هو اعتمد على كتاب مجاز القرآن لأبي عبيدة و معانى القرآن للـفرّاء تفاسير لغوية / ٩٢٩

أكبر اعتماد، و انتفع بهما انتفاعاً عظيماً، حتّى إنّه في بعض الأحيان كان ينقل لفظهما بنصّه و فصّه. لكنّه أخذ عالم بصير و ناقد خبير يعرف ما يأخذ و ما يذر.

\* \* \*

و أحسن كتاب في هذا الباب، هو كتاب المغردات لأبي القاسم الحسين بـن مـحمّد المعروف بالراغب الأصفهانتي، المتوفَّى سنة (٥٠٢ هـ)، فإنَّه أوَّل كتاب فتح باب الاجتهاد في اللغة و أعمل الرأي و الاستنباط في فهم معاني اللغات. و لقد أجاد في ذلك و أفـاد، و استقصى لغات القرآن كلِّها و استوعب الكلام في الجمع و التفريق، و البسط و التفصيل، في المعاني و مفاهيم الكلمات.

\* \* 4

و لأبي الفضل حبيش بن إبراهيم التفلسيّ من أعلام القرن السادس كتاب لطيف، كتبه في وجوه معاني القرآن، تعرّض فيه للمعاني المحتملة من تسعابير جساءت فسي القسرآن الكريم، وضعه بالفارسيّة، و هو موجز مختصر طريف في بابه. حقّقه الأسستاذ الدكستور مهديّ محقّق، و طبع و نُشر أخيراً في علّة طبعات بطهران.

\* \* \*

و أجمع كتاب ظهر أخيراً جامعاً لمعاني القرآن و شاملاً و مستوعباً لغـرائب ألفـاظه الكريمة، هو كتاب تفسير غريب الغرآن الكريم للفقيه المفسّر اللغويّ الأديب الشيخ فخر الدين الطريحيّ النجفيّ المتوفَّى سنة (١٠٨٥ هـ). و هو كتاب شاف و واف بالموضوع، طبع طبعة أنيقة، بتحقيق الأستاذ محمّد كاظم الطريحيّ، بالنجف الأشرف \_العراق.

تفسير المتشابهات

و يلحق بهذا الباب تفاسير خصّت الكلام حول متشابهات القرآن و ردّ المطاعن عنه، و هي كثيرة و متنوّعة، كان من أهمّها:

متشابه القرآن، للقاضي عماد الدين أبي الحسن عبد الجبّار بن أحمد الهَمتدانيّ

٩٣٠ / التفسير و المفسرون (ج٢)

المعتزليّ المتوفَّى سنة (١٥ ٤ هـ). ولد في ضواحي مدينة همدان، في قىرية أسـد آبـاد، و خرج إلى البصرة في طلب العلم، و اختلف إلى مجالس العلماء، حتّى برع فـي الفـقه و الحديث و الأدب و التفسير، و تكلّم على مذهب الاعتزال، و تولّى القضاء في الريّ، على عهد الصاحب بن عبّاد في دولة بني بويه؛ حيث كان الصاحب لا يرى تولية القضاء في دولته الشيعيّة إلّا لمن كان معروفاً من أهل القول بالعدل.

كان عبد الجبّار إمام المعتزلة في عصره، و اتّصل بالصاحب، و وقع تحت عنايته، و من ثمّ كتب له عهداً بتولية رئاسة القضاء في الريّ و قزوين و غيرهما، من الأعمال التي كانت لفخر الدولة، ثمّ أضاف إليه بعد ذلك في عهد آخر إقليمَي جرجان و طبرستان.

و له تصانيف قيّمة و جيّدة، و لا سيّما في الأصول و الكلام، مــثل المــغني، و شــرح الأصول الخمسة، وكتاب الحكمة و الحكيم، و غير ذلك.

و من جيّد تصانيفه: كتابه في متشابهات القرآن، يستعرض فيه سور القـرآن حسب ترتيبها في المصحف، و يقف في كلّ منها عند نوعين من الآيات: الآيات المتشابهة التي يزعم الخصم أنّ فيها دلالة على مذهبه الباطل، و الآيات المحكمة الدالة على مـذهب الحقّ، و ذلك ما ألزم به نفسه في مقدّمة الكتاب، و استمرّ عليه حتّى نهاية الكتاب. و لقد أجاد فيما أفاد، و استوعب الكلام فيما أراد.

٢. تنزيه القرآن عن المطاعن، أيضاً للقاضي عبد الجبّار. كتبه في دفع الشكوك عسن القرآن الكريم، و رتّبه حسب ترتيب السور، و تكلم فسي إيـراد الإشكـالات الأدبـيّة و المعنويّة الواردة، أو المحتملة على القرآن، ثمّ الإجابة عليها إجـابة شـافية و كـافية، حسبما أوتي من حول و قوّة. و لقد استوفى الكلام في ذلك حتّى نهاية القرآن.

٣. متشابهات الغرآن و مختلفه، للشيخ الجليل رشيد الدين أبي جعفر محمّد بن عليّ بن شهر أشوب السروريّ المازندرانيّ المتوفَّى سنة (٥٨٨ هـ). كان عَلَماً من أعلام عصره، وضّاءً كثير التصنيف و التأليف، في مختلف العلوم الإسلاميّة، و كان خبيراً ناقداً و بصيراً بشؤون الدين و الشريعة. تفاسير لغويّة / ٩٣١

قال المحقّق القمّيّ بشأنه: فخر الشيعة و مروّج الشريعة، محيي آثار المناقب والفضائل، و البحر المتلاطم الزخّار الذي لا يساجل، شيخ مشايخ الإماميّة. و عن الصفديّ: حفظ أكثر القرآن و لم يبلغ الثامنة من عمره، كان يُرحل إليه من البلاد، له تقدّم في علم القرآن و الغريب و النحو. و وعظ على المنبر أيّام المقتفي العبّاسيّ ببغداد، فأعجبه و خلع عليه. و كان بهيّ المنظر، حسن الوجه و الشيبة، صدوق اللهجة، مليع المحاورة، واسع العلم، كثير الخشوع و العبادة و التهجّد، لم يكن إلّا على وضوء. عاش عيشته الحميدة مائة عام، و توفّي بحلب. و قبره مزار بمشهد السقط على جبل جوشن خارج حلب<sup>1</sup>.

أمّا كتابه هذا فهو من خير ما كتب في متشابهات القرآن، و أجمعها و أشملها، و أتقنها إحكاماً و بياناً و تفصيلاً، وضعه على أسلوب طريف، يبدأ بمسائل التوحيد و صفات الذات و الفعل، و عالم الذرّ و القلب و الروج و العقل، و القضاء و القدر، و السعادة و الشقاء، والنبوّة و العصمة، و تاريخ الأنبياء، و الكلام على إعجاز القرآن، و المحكم و المتشابه، و الوحي و الخلافة و التكليف، و الجلاق و الشياطين، و مسائل الإمامة و المتشابه، و الوحي و الخلافة و التكليف، و الجزّة و الملك و الشياطين، و مسائل الإمامة و المتشابه، و الوحي و الخلافة و التكليف، و الجزّة و الملك و الشياطين، و مسائل الإمامة و المتشابه، و الوحي و الخلافة و التكليف، و الملك و الشياطين، و مسائل الإمامة و المتشابه، و الوحي و الخلافة و التكليف، و المرائع، و الملك و الشياطين، و مسائل الإمامة و المعاز، و الكناية و الأحكام و الشرائع، و النسخ، و الاستثناء و الشرط، و الحقيقة و المجاز، و الكناية و الاستعارة و التشبيه، و سائر المسائل الأدبيّة و اللغويّة، و ما إلى و عليه أجره.

٤. أسئلة القرآن المجيد و أجوبتها، تأليف زين الدين محمّد بن أبي بكر الرازيّ المتوفَّى اسنة (٦٦٦ هـ)، يشتمل على ألف و مأتي سؤال و جواب حول متشابهات القرآن، أوردها بصورة موجزة و موفية بالمقصود، وكانت معروفة بمسائل الرازيّ.

كان المؤلِّف \_و هو من مواليد الريِّ، و من ثمَّ نسب إليه\_على غاية من الذكاء و سعة

۱. الكني و الأنغاب، ج ۱، ص۳۳۲.

۹۳۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲) \_

الاطِّلاع، و له تآليف جيّدة، مثل الذهب الإبريز في تفسير الكتاب العزيز، و روضة الفصاحة في البديع و البيان، و مختار الصحاح، و شـرح مـقامات الحـريريّ و تـحفة المـلوك فـي العبادات، ممّا ينبؤك عن أدب جمّ و خبرة واسعة.

وضع كتابه على ترتيب السور، يتعرّض للشبهة بصورة سؤال، ثمّ يجيب عليها إجابة وافية، حسبما أوتي من علم و بصيرة، و هو تأليف لطيف في بابه، حسن الأسلوب، بديع في مثله.

\* \* \*

و للشيخ خليل ياسين، من أبرز علماء لبنان في العصر الأخير، كتاب حافل و شامل، حوى ألفاً و ستّ مائة سؤال و جواب حول شبهات القرآن، عرضها حسب ترتيب السور والآيات، عرضاً علميّاً أدبيّاً، و كانت الأجوبة موفية حسب إمكان المولّف العلميّ، بصورة موجزة و وافية. و جاء اسم الكتاب اضواء على منشابهات الفرآن اسماً متطابقاً مع المسمّى. طبع في بيروت \_لبنان\_سنة (١٣٨٨ هـ) و هو كتاب جليل جميل.

## تفاسير موجزة

هناك تفاسير اتّخذت طريقة الإيجاز في تفسير القرآن و تبيين معانيه، ابتعدت عسن طريقة التفصيل التي مشى عليها أكثر المفسّرين الكبار، محاولين بذلك إلى تقريب معاني القرآن إلى الأذهان في خطوات سريعة و متقاربة، و الأكثر أن يكون ذلك خدمة للناشئة من طلبة العلوم الدينيّة، و مَن قاربهم من ذوي الثقافات العامّة.

١. و ممّن حاز قصب السبق في عذا المضطار، هو (السيّد عبد الله شُبَّر) في تـفسير. الوجيز الذي قدّمه للملاً من المسلمين خدمة موفّقة إلى حدّ بعيد، فـهو عـلى وجـازته يحتوي على نكات و دقائق تفسيرية رائقة، ممّا قد يفوت بعض التفاسير الضخام. فـإنّه لا يفوته أن يكشف لنا عن كثير من النكات اللفظيّة و البيانيّة و المعنويّة، مع الخـوض أحياناً في المعاني اللغويّة و المسائل النحويّة، كلّ هذا ـكما قال الأستاذ الذهـبيّ- في أسيرة من المسائل من المسائل النكات اللفظيّة و البيانية و المعنويّة، مع الخـوض أحياناً في المعاني اللغويّة و المسائل النحويّة، كلّ هذا ـكما قال المعنويّة، مع الخـوض أحياناً في المعاني اللغويّة و المسائل النحويّة، كلّ هذا ـكما قال الأستاذ الذهـبيّ- في أسيراً أسلوب ممتع لا يملّ قارئُه من تعقيد و لا يسأم من طول<sup>1</sup>.

و قد حرص المؤلّف على أن يكون جلّ اعتماد. على ما ورد من التفسير عن أنمّة أهل البيتﷺ و إن كان لا يعزو كلّ قول إلى قائله في الغالب، كما حسرص عسلى أن يسنصر المذهب و يدافع عنه سواء في ذلك ما يتعلّق بأصول المذهب أم بفروعه. و هو بعد ذلك

داجع: التغییر و المغشرون ج۲، ص۱۸۷.

٩٣٤ / التفسير و المفسّرون (ج ٢)

يشرح الآيات التي لها صلة بمسائل علم الكلام شرحاً يتّفق مع مـذهب أهـل العـدل، أو الظاهر المتّفق عليه لدى أهل الحديث، ثمّ لا يفوت المؤلّف في تفسيره هذا أن يشير إلى بعض مشكلات القرآن التي ترد على ظاهر النظم الكريم، و يجيب عنها إجابة سليمة عن تكلّف أهل البدع. و لا غرو فإنّه الأديب البارع و الفقيه المحدّث الجامع.

و لقد وصف المؤلِّف تفسير، هذا، و بيّن مسلكه فيه، جاء في مقدّمته:

«هذه كلمات شريفة، و تحقيقات منيفة، و بيانات شافية، و إشارات وافية، تستعلّق ببعض مشكلات الآيات القرآنيّة، و غرائب الفقرات الفرقانيّة، و نتحرّى غالباً ما ورد عن خزّان أسرار الوحي و التنزيل، و معادن جواهر العلم و التأويل، الذين نزل فسي بسيوتهم جبرائيل، بأوجز إشارة و ألطف عبارة، و فيما يتعلّق بالألفاظ و الأغراض و النكسات البيانيّة، تفسير وجيز. فإنّه ألطف التفاسير بياناً، و أحسنها تبياناً، مع وجازة اللفظ و كثرة المعنى»<sup>(</sup>.

و لقد وفي المؤلّف بما وعد فقد أسند جواهر تفسيره و جيّد آرائد إلى معينه الأصل من علوم أئمّة أهل البيت للكل كما أوجز و أوفي في البيان و إيداء النكت و الظـرائـف فـي عبارات سهلة قريبة وافية.

قال الأستاذ حامد حفنيّ (أستاذ كرسيّ الأدب في كلّيّة الألسن العليا بالقاهرة) في مقدّمة التفسير المطبوع بالقاهرة: «و العالم بهذا الفنّ يـدرك لأوّل وهـلة دقّـة المـفسّر وإمساكه بخطام هذه الصناعة، و جمعه لأدوات المفسّر. و لعلّك و أنت تقرأ تفسير الفاتحة في تفسيره هنا و توازن ذلك بما جاء في تغسير المجلالين تقف بنفسك على قدرات المفسّر، و لاسيّما في الأصول اللغويّة، حين يردّ لفظ الجلالة «الله» إلى أصله اللغويّ، و حين يفرّق في حصافة منقطعة النظير بين معنى اسمه تعالى «الرحمان» و اسمه تـعالى «الرحيم». و حين لا يكتفي بالفروق اللغويّة، فيزيدك إيضاحاً بما حفظه من نصوص و أدعية مرفوعة

۱. تغسیر شیر، ص۳۸.

إلى أئمّة أهل البيت النبويّ ﷺ. و هو في ذلك كلّه سهل الجانب، معتدل العبارة، يسوقها في حماس العالِم، و ليس في ثورة المتعصّب. كما لا ينسى و هو يفسّر أن يشرح الآية بآيات أخرى، و أن يذكر سبب النزول كلّما دعا الأمر إلى ذلك، و كان عوناً له على توضيح المعنى المطلوب من الآية، و هكذا نلحظ هذا الصنيع في سائر عبارات هذا التفسير الجليل»<sup>(</sup>.

هذا، و قد أتمّ المؤلّف تفسيره هذا ـكما قال في خاتمته\_في جُمادَى الأُولى سنة تسع و ثلاثين و مائتين بعد الألف من الهجرة (١٢٣٩ هـ). و قد طبع عدّة طبعات، و لا يزال.. و قد تقدّم بعض الكلام عنه عند عرض تفاسير شُبَر الثلاثة..

\* \* -

٢. التسهيل لعلوم التنزيل، لأبي القاسم محمّد بن أحمد بن محمّد بن جُـزَى الكـلبيّ الغرناطيّ توفّي سنة (٧٤١ هـ). كان من مشاهير العلماء بـغرناطة عـاكـفاً عـلى العـلم و الاشتغال بالنظر و التحقيق و التدوين، و قد ألف في فنون من عـلوم القـرآن و الفـقه و الحديث و الحديث في الجهاد، فقتل شهيداً في معركة «طريف» و الحديث من العرب من «جبل طارق».

و تفسيره هذا موجز شامل لتفسير القرآن كلَّه، مع إيضاح المشكلات و بيان المجملات و شرح الأقوال و الآراء بصورة موجزة وافية. قال في المقدِّمة:

«و صنَّفت هذا الكتاب في تفسير القرآن العظيم، و سائر ما يـتعلَّق بــه مـن العـلوم، و سلكت مسلكاً نافعاً؛ إذ جعلته وجيزاً جامعاً، قصدت به أربعة مقاصد، تتضمّن أربعة فوائد: ١\_جمع كثير من العلم في كتاب صغير الحجم. ٢\_ذكر نكت عجيبة و فوائد غريبة. ٣\_إيضاح المشكلات، و بيان المجملات. ٤\_تحقيق أقوال المفسّرين، و تمييز الراجح من المرجوح»<sup>٢</sup>.

٢. تفسير شبر، مقدّمة الدكتور حامد حفني داود.
 ٢. التسهيل لعلوم التنزيل (المقدّمة)، ج١، ص٣.

٩٣٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

و جعل المؤلّف لتفسيره مقدّمة وجيزة ذكر فيها ما يتعلّق بشؤون القـرآن و عـلومه الشيء الوفير، و حقّق فيها مسائل كثيرة نافعة، جعلها في اثني عشر باباً، و هـي أشـبه بمقدّمة المحرّر الوجيز لابن عطيّة، و لعلّها مأخوذة منها. فإنّ المؤلّف اعتمد في تفسيره هذا أنوجيز على تفسير ابن عطيّة، و الكنّاف للزمخشريّ، و غيرهما من تفاسير أدبيّة و لغويّة كانت معروفة آنذاك، و على أيّ تقدير فهو تفسير لطيف و جامع كامل في بابه. و قد طبع عدّة طبعات.

٣. تفسير المجلالين، استرك في تأليف هذا التفسير، جلال الدين المحلّيّ، و جلال الدين السيوطيّ. فقد ابتدأ جلال الدين محمّد بن أحمد المحلّيّ الشافعيّ المتوفّى سنة (٤٨ه.) و كان علّامة عصره في تفسير القرآن من أوّل سورة الكهف إلى آخر القرآن، ثمّ شرع في تفسير الفاتحة، و بعد أن أتتها اخترمته المنيّة فلم يفسّر ما بعدها. فجاء جلال الدين السيوطيّ المتوفيّ (٤٢ه.) و كان علّامة عصره في تفسير القرآن من أوّل سورة الكهف إلى آخر القرآن، ثمّ شرع في تفسير الفاتحة، و بعد أن أتتها اخترمته المنيّة فلم يفسّر ما بعدها. فجاء جلال شرع في تفسير الفاتحة، و بعد أن أتتها اخترمته المنيّة فلم يفسّر ما بعدها. فجاء جلال الدين السيوطيّ المتوفيّ (٢١١ه.) فأكمل التفسير، فابتدأ بتفسير البقرة و انتهى عند آخر سورة الإسراء، و وضع تفسير الفاتحة في آخر تفسير الجلال المحليّ لتكون ملحقة به. سورة الإسراء، و وضع تفسير الفاتحة في آخر تفسير الجلال المحليّ لمعهم من كلام وقد نهج السيوطيّ في التفسير منهج المحليّ، من إيجاز المطالب، و ذكر ما يفهم من كلام الله تعالى، و الاعتماد على أرجح الأقوال، و إعراب ما يحتاج إليه، و التنبيه على القراءات الله يغلي من يعمن العالية، من إيجاز المطالب، و ذكر ما يفهم من كلام الله تعالى، و الاعتماد على أرجح الأقوال، و إعراب ما يحتاج إليه، و التنبيه على القراءات الله تعالى، و الاعتماد على أرجح الأقوال، و إعراب ما يحتاج إليه، و التنبيه على القراءات الله تعالى، و الاعتماد على أرجح الأقوال، و إعراب ما يحتاج إليه، و التنبيه على القراءات الله تعالى، و الاعتماد على أرجح الأقوال، و إعراب ما يحتاج إليه، و التنبيه على القراءات الله تعالى، و الاعتماد على أرجح الأقوال، و إعراب ما يحتاج إليه، و التنبيه على القراءات المختلفة المشهورة، على وجه لطيف، و تعبير وجيز، بحيث لا يكاد قارئ نفسير الجلالين المختلفة المشهورة، على وجه لطيف، و تعبير وجيز، بحيث لا يكاد قارئ المراء.

و التفسير قيّم في بابه، و حظى بكثرة الانتشار و رواجه بين روّاد العلم، و قد طبع مراراً و طار صيته.

٤. صغوة التفاسير، تأليف الأستاذ محمّد عليّ الصابونيّ، من أساتذة كليّة الشريعة بمكّة المكرّمة. كان له نشاط في علوم القرآن و التفسير، و من ثمّ قام بتأليف عدّة كـتب فـي المكرّمة. كان له نشاط في علوم القرآن، كمختصر تفسير، و من ثمّ قام بتأليف عدّة كـتب في التفسير و علوم القرآن، أكثرها مختصرات، كمختصر تفسير ابـن كـثير، و مختصر تـفسير التفسير و علوم القرآن، أكثرها مختصرات، كمختصر تفسير آيات الله القرآن، أكثرها مختصرات، كمختصر تفسير ابـن كـثير، و مـن ثمّ قام بتأليف عدّة كـتب فـي التفسير و علوم القرآن، أكثرها مختصرات، كمختصر تفسير ابـن كـثير، و مـختصر تـفسير التفسير و علوم القرآن، أكثرها مختصرات، كمختصر تفسير ابـن كـثير، و مـختصر تـفسير التفسير المارة القرآن، أكثرها مختصر التفسير القرآن، أكثرها مختصرات، كمختصر الفي من تمّ قام بتأليف عدة كـتب التفسير التفيرة، و مختصر القرآن، أكثرها مختصرات، كمختصر تفسير المارة القرآن، أكثرها مختصرات، كمختصر مختصر الفي التفسير المارة القرآن، أكثرها مختصرات، كمختصر القسير المارة القرآن، أكثرها مختصرات، كمختصر القسير المارة القرآن، أكثرها مختصرات، كمختصر القسير المارة القرآن، أكثرها مختصرات، كمختصر المارة المارة المارة القرآن، أكثرها مختصرات، كمختصر الفي الفيرة المارة القرآن، أكثرها مختصرات، كمختصر الفي المارة المارة الأحكام، و المارة الفي المارة القرآن، و القرآن، و المارة الذي نحن بصدده.

تفاسير موجزة / ۹۳۷

و هو تفسير موجز، شامل جامع بين المأثور و المعقول، مستمدّ من أوثق التـفاسير المعروفة كالطبريّ و الكشّاف و ابن كثير و البحر المحيط و روح المعاني، في أسلوب ميسّر سهل التناول، مع العناية بالوجوه البيانيّة و اللغويّة. قال في المقدّمة: «و قد أسميت كتابي صغوة التغامير؛ و ذلك لأنّه جامع لعيون ما في التفاسير الكبيرة المفصّلة، مع الاخـتصار و الترتيب، و الوضوح و البيان».

فهو تفسير توسّط فيه المؤلّف في مسلكه العلميّ، ليسهل فـهمه عـلى طـلبة العـلم بأسلوب سهل و عبارات ميسّرة، و إيضاحات جيّدة في بيان تـحليليّ تـربويّ قـريب التناول. طبع الكتاب في ثلاث مجلّدات، وكان تاريخ التأليف سنة ( ١٤٠٠ هـ).

٥. الوجيز في تفسير الفرآن العزيز، تأليف الأستاذ محمّد عليّ دخيتل، من ذوي النشاطات الدينيّة الحريصة على الإسلام و الدفاع عنه، إلى جنب تسربية النشأ الجديد تربيةً إسلاميّة عريقة، و من ثمّ كانت تآليفه تدور حول هذا المحور، مثل: ثواب الأعمال و عقابها، عليّ في الفرآن، دراسات في الفرآن الكريم، قسمص القرآن الكريم، المصحف المعنيّر، الوجيز ـالذي هو مورد دراستا في الفرآن الكريم، قسمص القرآن الكريم، المعموم سنة المعنية من أن ما معن أو عند أو عن ثمّ كانت تآليفه تدور حول هذا المحور، مثل: ثواب الأعمال و عقابها، عليّ في الفرآن، دراسات في الفرآن الكريم، قسمص القرآن الكريم، المعموم المعموم المعموم المعموم المعموم العرآن، دراسات في الفرآن الكريم، قسمص القرآن الكريم، المعموم المعموم العرآن الكريم، المعموم عند أو عنه أو عليه عنه أو عليه عنه أو عالية المعموم الفرآن، دراسات في الفرآن الكريم، قسمص القرآن الكريم، المعموم المعموم العرآن، دراسات في الفرآن الكريم، قسمص القرآن الكريم، المعموم المعموم العرآن، دراسات في الفرآن الكريم، قسمص القرآن الكريم، المعموم المعموم العرآن الدي إلى الفرآن الكريم، قسمص القرآن الكريم، المعموم المعموم العرآن، الكريم، المعموم المعموم الوجيز ـالذي هو مورد دراسات في الفرآن الكريم، قسمص القرآن الكريم، المعموم المعموم الفرآن الدي هو مورد دراسات في الفرآن الكريم، قسمص القرآن الكريم، المعموم المعموم المعموم الوجيز ـالذي هو مورد دراسات المعموم المعموم المعموم المعموم المعموم المواجيز ـالذي الذي العروم مورد دراسات المعموم المعموم المعموم المعموم المعموم المعموم المعموم المعموم المعموم المواجيز ـالذي الذي المواجيز ـالذي المواجيز ـالذي المواجيز ـالذي المورد دراسات المعموم المعموم المعموم المواجيز ـالذي المواجيز المواجيز المواجيز المواجيز المواجيز المواجيز المواجيز المعموم المعموم المواجيز لمواجيز المواجيز ـالذي المورد دراسات المورد المواجيز لمواجيز المواجيز المواجيز لمواجيز المواجيز المواجيز المواجيز المواجيز المواجيز المواجيز المواجيز المواجي معموز المواجيز لمواجيز المواجيز المواجيز المواجيز المواجيز المواجيز المواجيز المواجيز لمواجيز المواجيز الموا

و هو تفسير موجز شامل، يغلب عليه اللون التربويّ التحليليّ، متناسباً مع مستوى الجيل الحاضر. التزم فيه بنصّ الطبرسيّ في مجمع الميان مع مراعاة الاختصار. يبيّن فيه مجمل المعنى من دون أن يتوسّع فيه أو يتعرّض للأدب و البلاغة، و إنّهما يسذكر اللسغة و التفسير الموجز، مع ذكر الأحاديث الواردة، عن النبيّ أو أحد الأثمّة لليّلا بحذف الأسناد، أحياناً، كما يتعرّض لمواضع الاستدلال في المذهب الإماميّ في ظرافة و إيفاء. و قد ألحق بآخره بحثاً حول العقائد و الأخلاق و القصص، كدراسات موضوعيّة في التفسير، كما تعرّض في الختام لجانب من التفسير العلميّ لآيات متناسبة في ذلك. و من ثمّ فهو تفسير جامع في وضعه، و شاف كاف لأبناء الجيل الحاضر، لمن أراد الإيجاز و الاختصار.

٩٣٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

المزج بين الأصل و الشرح، مع بيان اللغة و أسباب النزول لدى الحاجة، و تعرّض لمسائل الفقه و الكلام عند المناسبة بصورة موجزة. يقع في ثلاثين جزءً حسب تجزئة القـرآن، وكان تأليفه سنة (١٣٨٣ هـ) و تمّ طبعه سنة (١٤٠٠ هـ).

تأليف الفقيه العلّامة السيّد محمّد الشيرازيّ، من أعلام النهضة الإسلاميّة المعاصرة. صاحب بحوث و دراسات إسلاميّة موسّعة، و في متنوّع جوانبها. و له حول القرآن كتابات غير هذا، منها: تسهيل القرآن في عشرة أجزاء، و توضيح القرآن في ثلاثة أجزاء، و تبيين القرآن، و الجنّة و النار في القرآن، لم تخرج إلى عالم الطباعة.

٧. النهر الماد من البحر المحيط، تفسير أدبي، و نحوي لغوي، تأليف أبي حيّان محمّد أبن يوسف الأندلسيّ الفرناطيّ، المتوفَّى سنة ( ٧٤٥ ه.). اختصره من تفسيره الكبير البحر المحيط و طبع على هامشه، و هو تفسير لطيف حوى النكات الأدبيّة الرائعة التي كان أودعها في تفسيره الكبير، و حذف منه الأبحات الجدليّة المسهبة، و لخصها في هذا التفسير. قال في تفسيره الكبير، و حذف منه الأبحات الجدليّة المسهبة، و لخصها في هذا التفسير. قال في تفسيره الكبير، و حذف منه الأبحات الجدليّة المسهبة، و لخصها في هذا أودعها في تفسيره الكبير، و حذف منه الأبحات الجدليّة المسهبة، و لخصها في هذا التفسير. قال في المقدّمة: لمّا صلّفت كتابي الكبير المسمّى بـ والبحر المحيط، عجز عن قطعه لطوله السابح. فأجريت منه ته أنجري عيونه، و تلتقي بأبكاره فيه عيونه، لينشط الكسلان في اجتلاء جماله، و يرتوي الظمآن بارتشاف زلاله. و ربّما نشأ في هذا النهر ممّا لم يكن في البحر، و ذلك لتجدّد نظر المستخرج للثاليه، المبتهج بـ الفكرة في معانيه و معانيه أم يكن في معانيه، المريخ من نقوده، بل اقتصرت على يواقيت عقوده، و معانيه و معانيه من أكثر ما تضمّنه البحر من نقوده، بل العجم، و معانيه و معانيه معانيه معانيه معانيه معانيه مما مع يكن في المور، و ذلك لتجد و نظر المستخرج للثاليه، المبتهج بـ الفكرة في معانيه و معانيه و معانيه و معانيه و معانيه. و ما أخليته من أكثر ما تضمّنه البحر من نقوده، بل اقتصرت على يواقيت عقوده، و نكبت فيه عن ذكر ما في البحر من أقوال اضطربت بها لججه، و إعراب متكلّف تقاصرت على منه منه أي من أكثر ما تضمّنه البحر من نقوده، بل اقتصرت على يواقيت عقوده، و نكبت فيه عن ذكر ما في البحر من أقوال اضطربت بها لججه، و إعراب متكلّف تقاصرت عنه منه منه أي ألمر من أقوال اضطربت بها لججه، و إعراب متكلّف تقاصرت عنه منه منه أي ألمر من أقوال اضطربت بها لججه، و إعراب متكلّف تقاصرت عنه منه ألمرة السربي مالميت معنيه ألمنه مع منه أورال منه منه أي ألمر من أقوال اضطربت بها لججه، و إعراب منه أكب منه منه من أكثر ما تضمّنه البحر من أقوال اضرالي منه المجه، و إعراب متكلّف تقاصرت منه منه منه أورال منه منه أورال منه منه منه أورال منه منه منه أورال منهمه منه أورالهم منه أوراله منه أورال منه منه منه أورال المربي منه منه منه منه منه منه منه منه أوراله منه أورال منهمه منه منه منه منه منه منه منه مي أورا

و هناك مختصر آخر للبحر المحيط لتاج الدين الحنفيّ النحويّ تلميذ أبي حيّان. سمّاه الدرّ اللقيط من البحر المحيط مطبوع بالهامش أيضاً.

\* \* \*

النهر الساد (المقدّمة)، بهامش البحر المحيط، ج١، ص٤-١٠.

## التفسير العرفانيّ الصوفيّ (التفسير الرمزيّ الإشاريّ)

من هو العارف و من هو الصوفيّ؟ كلاهما تعبيران عن شخصيّة واحدة تجمع بين صفاء الباطن و زهد في ظاهر الحال. و إنّما يقال له «الصوفيّ» باعتبار تقشّفه في الحياة و الاقتصار على أقلّ المعيشة و فـي جُشوبة في المأكل و الملبس، وكان من مظاهرها ملابس الصوف الخشنة تجاه ملابس الحرير الناعمة. فكان هذا النعت كناية عن تنسّكه و تزهّده في مزاولة الحياة.

أمَّا الوصف بالعرفان فلعرفانه الباطنيّ و خلوصه في السير و السلوك إلى الله و مثابرته في سبيل معرفة الذات المقدّسة و قربه منه تعالى.. فذاك وصف لظاهر الحال، و هذا نعت لصفاء الباطن و عرفانه لمقام الذات.

كان التصوّف في أوّل عهده يدور حول نقطتين: أولاهما: أنّ العكوف عملى العمادة ـو هي رياضة نفسانيّةـ تورث للنفس فوائد همي حمقائق روحمانيّة مملكوتيّة أعملا.. و ثانيتهما: أنّ ترويض القلوب يفيض على النفس معرفة تنطوي عملى استعداد الإرادة لتلقّي هذه الفوائد..

و يقول المتصوّفة: إنّ في علم القلوب قوّة محرّكة، و هو يبيّن السفر إلى الله و ما فيه من مقامات و أحوال عدّتها اثنا عشر. كما يقولون: إنّ بعض الفضائل يكتسب و بعض الفوائد

٩٤٠ التفسير و المفسّرون (ج٢)

يتلقّى.. و قد وجّهوا هممهم بنوع خاصّ إلى تحديد الغاية القصوى التي هي تحقّق النفس بمعرفة الحقِّ تعالى عند ما يقطع العبد كلَّ علائقه بالبدن.. و من هنا جاء وصفهم بالصوفيَّة، كما قال صاحب اللمع: «فلمّا أضفتهم إلى ظاهر اللبسة ..و كمان يكثر فسي الزهّاد والمتقشِّفين اعتياد لبس الصوف\_فكان ذلك اسماً مجملاً مخبراً عن جميع العلوم والأعمال و الأخلاق و الأحوال الشريفة المحمودة. ألا ترى أنَّ الله تعالى ذكر طائفة من خواص أصحاب عيسي الله فنسبهم إلى ظاهر اللبسة فقال، ﴿ إِذْ قَالَ الْحُوارِ يُونَ ﴾ وكانوا قوماً يلبسون البياض، فنسبهم الله تعالى إلى ذلك، و لم ينسبهم إلى نوع من العلوم والأعمال و الأحوال التي كانوا بها متوسَّمين. فكذلك الصوفيَّة نسبوا إلى ظاهر اللباس و لم ينسبوا إلى نوع من أنواع العلوم و الأحوال التي هم بها متوسّمون. لأنّ لبس الصوف كان دأب الأنبياء الم و الصدّيقين و شعار المساكين المتنسّكين...» .

كما وقد افترضوا «الطريقة» إلى جنب «الشريعة».. لتكون الشريعة عبارة عن الأعامل الظاهرة التي تجري على الجوارج والأعضاء الجسميَّة، و همي العبادات بأنبواعمها، و المعاملات بأقسامها.. و قد ستني علي الشريعة يعلم الفقه اختصاصاً بالفقهاء و أهل الفتيا و من تبعهم من الأتباع و المقلَّدين.. كما هو معلوم من مذاهب معروفة..

أمًا علم الطريقة فهو علم يدعو إلى الأعمال الباطنة و ارتياضات نسفسانيَّة، سـمّيت بأعمال القلوب و الجوانح. و سمّى هذا العلم علم التصوّف و سمّى المتصوّفون أنسفسهم أرباب الحقائق و أهل الباطن و سمّوا من عداهم أهل ظواهر و رسوم..

و يفترق أهل العرفان عن أهل الكلام، باستنادهم في معارِفهم (عـلم الحـقائق) إلى مشاهداتٍ نفسيَّة هي واردات قلبيَّة أو خواطر ملكو تيَّة فيما حسبوا، اقتناعاً بهذه الخواطر و السوائح، بدلاً من الاستدلال و إقامة البرهان، و التي اقتحمها علماء الكلام.. قال الغزّاليّ في الإحياء: إنَّ للإيمان و المعرفة ثلاث مراتب:

دائرة السعارف الإسلامية، ج ٥ (تصوّف)، ص ٢٧٧-٢٧٨.

. التفسير العرفانيّ الصوفيّ / ٩٤١

المرتبة الأولى، إيمان العوام، و هو إيمان التقليد المحض.

و الثانية، إيمان المتكلّمين، و هو ممزوج بنوع استدلال، و درجته قريبة من درجـة إيمان العوام.

و الثالثة، إيمان العارفين، و هو المشاهَد بنور اليقين..`

و قد كانت الصوفيّة خصوم الفقهاء في الدور الأوّل، و أصبحوا خـصوم المـتكلّمين و أهل النظر في دور متأخّر.. فقد نابذوا هؤلاء و هؤلاء جميعاً..

وكان من جرّاء هذه المنابذة و تلك أن أخذت الصوفيّة في أدوار متأخّرة في الهبوط إلى مرحلة الابتذال و الأخذ في الشطحات \_على حدّ تعبيرهم\_ أخذاً بلا هـوادة، و إن شئت قلت: تعابير هي أشبه بالخيال من مشاهدة الحال..

نسب إلى أبي يزيد البسطاميّ (توفّى سنة ٢٦١) أنّه قال: «رفعني مرّة فأقامني بين يديه و قال لي: يا أبا يزيد، إنّ خلقي يحتون أن يروك فقلت: زيّني بوحدان يتك، و ألبسني أنانيتك، و ارفعني إلى أحديّتك، حتى إذارآني خلقك قالوا: رأيـناك، فـتكون أنت ذاك و لاأكون أنا هناك..».

و حكي عند أيضاً أنّه قال: «أوّل ما صرتُ إلى وحدانيّته فصرتُ طيراً جسمُه من الأحديّة و جناحاه من الديموميّة، فلم أزل أطير في هواء الكيفيّة عشر سنين حتّى صرتُ إلى هواء مثل ذلك مائة ألف ألف مرّة، فلم أزل أطير إلى أن صرتُ في ميدان الأزليّة، فرأيت فيها شجرة الأحديّة ـ ثمّ وصف أرضها و فرعها و أغصانها و ثمارها ـ ثمّ قال: فـنظرتُ فعلمتُ أنّ هذا كلّه خدعة...<sup>٢</sup>

و لابن عربيّ: عقد الخلائق في الإله عقائداً و أنا اعتقدت جميع ما اعتقدوه فالتصوّف كان وحده من بين معترك المذاهب تسامحاً صرفاً و سلاماً في كلّ ما مرّ من

> ١. احياء العلوم، ج٢، ص١٥. ٢. راجع: تذكرة الأولياء للنيشابوريّ، ج١، ص ١٦٠-١٦٤ (حديث معراجه).

٩٤٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

الأدوار. و الصوفيّ \_كما قال أبو تراب النخشبيّ\_لا يكدّره شيء و يصفو به كلّ شيء.. أضف إلى ذلك مسألة الولاية و صلتها بالتصوّف و كرامات الأولياء.. قالوا: إذا كمان العبد قريباً من حضرة الله بسبب كثرة طاعاته و كثرة إخلاصه، و كان الربّ قريباً برحمته و عنايته، فهناك حصلت الولاية.. و ربّما بلغ الوليّ إلى مرتبة رفع الحجاب بسينه و بسين الحقائق فيراها بعين الشهود.. و الواصل إلى درجة العرفان تنكشف له الحجب و يشهد من علم الله ما لا يشهده سواه، و من ثمّ فتظهر على يديه الكرامة التي هي خرق للعادة..<sup>1</sup>

منبع عرفان الأصفياء

سبق كلام الغزّاليّ: إنّ هذا التجلّي و هذا الإيمان له ثلاث مراتب. المرتبة الأولى: إيمان العوامّ، و هو إيمان التقليد المحض. و الثانية: إيـمان المـتكلّمين، و هـو مـمزوج بـنوع استدلال. و درجته قريبة من درجة إيمان العوامّ. و الثالثة: إيمان العارفين، و هو المشاهد بنور اليقين..

قال: إنّ القلب بفطرته صالح لمعرفة الحقائق، لأنّه أمر ربّانيّ شريف فارق سائر جواهر العالم بهذه الخاصّيّة و الشرف. و إليه جاءت الإشارة في آية «عرض الأمانة». و لذلك قال تَشَكَّنَ : «لولا أنّ الشياطين يحومون على قلوب بني آدم، لنظروا إلى ملكوت السماء».. و هو إشارة إلى بعض هذه الأسباب التي هي حجاب بين القلب و بين الملكوت. و في الخبر: «قال الله تعالى: لم يسعني أرضي و لا سمائي و وسعني قلب عبدي المؤمن الليّن الوادع» ".

ثمّ قال: القلب بغريزته مستعدّ لقبول حقائق الأمور، و لكنّ العلوم التي تحلّ فيه تنقسم إلى عقليّة و شرعيّة، و العقليّة تنقسم إلى ضروريّة و مكتسبة، و المكـتسبة إلى دنـيويّة

١. راجع: ففحات الأمن لعبد الرحمان الجاميّ، ص ٥ ـ ٢٨.

٢. و هي خمسة ذكرها: أوّلها: نقصان في الذات. الثاني: كدورة المعاصي. الثالث: انحراف القلب. الرابع: حجاب الشهوات. الخامس: الجهل.. المصدر نفسه، ص١٢.١٢. ٣. المصدر نفسه، ص١٤.

التفسير العرفانيَّ الصوفيَّ / ٩٤٣

وأخرويّة.

أمّا العقليّة فنعني بها غريزة العقل، و لا توجد بالتقليد و السماع، و هي تـنقسم إلى ضروريّة لا يُدرى من أين حصلت وكيف حصلت. و إلى علوم مكتسبة، و هي المستفادة بالتعلّم و الاستدلال، و كلا القسمين قد يسمّى عقلاً، قال عليّ الله رأيت العـقل عـقلين فمطبوع و مسموع، و لا ينفع مسموع إذا لم يك مطبوع، كما لا تنفع الشمس و ضوء العين ممنوع.

و الأوّل هو المراد بقوله ﷺ لعليّ ﷺ: «ما خلق الله خلقاً أكرم عليه من العقل».

و الثاني <sup>(</sup> هو المراد بقوله ﷺ لعليّ ﷺ : «إذا تقرّب الناس إلى الله تعالى بأنواع البرّ، فتقرّب أنت بعقلك». إذ لا يمكن التقرّب بالغريزة الفطريّة و لا بالعلوم الضروريّة، بـل بالمكتسبة. و لكن مثل عليّ ﷺ هو الذي يقدر على التقرّب باستعمال العقل، في اقتناص العلوم التي بها يُنال القرب من ربّ العالمين <sup>(</sup>

ثمَّ أخذ في بيان الفرق بين الإلهام و التعلّم، و الفرق بين طريق الصوفيّة في استكشاف الحقائق، و طريق أهل النظر و الاستدلال، قال إنّ العلوم التي ليست ضروريّة و إنّـما تحصل في القلب في بعض الأحوال، تختلف الحال في حصولها؛ فتارة تهجم على القلب كأند ألقي فيه من حيث لا يدرى، و تارة تكتسب بطريق الاستدلال و التـعلّم. فـالذي يحصل لا بطريق الاكتساب و حيلة الدليل، يُسمّى إلهاماً. و الذي يحصل بالاستدلال يسمّى اعتباراً و استبصاراً.

ثمّ الذي يقع في القلب بغير حيلة و تعلّم و اجتهاد من العبد، ينقسم إلى ما لا يدري العبد أنّه كيف حصل له و من أين حصل، و إلى ما يطّلع معه على السبب الذي استفاد ذلك العلم، و هو: مشاهدة الملك المُلقي في القلب.. و الأوّل يسمّى إلهاماً و نفثاً فسي الروع. و الثاني يسمّى وحياً و يختصّ به الأنبياء. و الأوّل يختصّ به الأولياء و الأصفياء. و الذي

٢. المصدر تفسه، ص ١٦٠١٥.

١. أي العقل المستغاد.

٩٤٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

قبله ..و هو المكتسب بطريق الاستدلال\_ يختصّ به العلماء.

قال: و حقيقة القول في ذلك: أنَّ القلب مستعدً لأن تنجلي فيه حقيقة الحقّ في الأشياء كلَّها، و إِنَّما حيل بينه و بينها بالأسباب الخمسة التي سبق ذكرها فهي كالحجاب المسدل الحائل بين مرآة القلب و بين اللوح المحفوظ الذي هو منقوش بجميع ما قضى الله به إلى يوم القيامة، و تجلّي حقائق العلوم من مرآة اللوح في مرآة القلب يضاهي انطباع صورة من مرآة في مرآة تقابلها، و الحجاب بين المرآتين تارة يزال باليد و أخرى بهبوب الرياح تحرّكه، و كذلك قد تهبّ رياح الألطاف و تنكشف الحجب عن أعين القلوب، فينجلي فيها بعض ما هو مسطور في اللوح المحفوظ، و يكون ذلك تارة عند المنام، فيعلم به ما يكون في المستقبل، و تمام ارتفاع الحجاب بالموت، فبه ينكشف الغطاء، و ينكشف أيضاً في العقلة حتى يرتفع الحجاب بلطف خفيّ من الله تعالى، فيلمع في القلوب من وراء ستر في المستقبل، و تمام ارتفاع الحجاب بالموت، فبه ينكشف الغطاء، و ينكشف أيضاً في و يواما اليقلة حتى يرتفع الحجاب بلطف خفيّ من الله تعالى، فيلمع في القلوب من وراء ستر اليقظة حتى يرتفع الحجاب بلطف خفيّ من الله تعالى، فيلمع في القلوب من وراء ستر و دوامه في غاية الندور.

فلم يفارق الإلهامُ الاكتِسَابِ في تفين العلم و لا في محلَّه و لا في سببه، و لكن يفارقه من جهة زوال الحجاب، فإنَّ ذلك ليس باختيار العبد..

و لم يفارق الوحيُّ الإلهامَ في شيء من ذلك، بل في مشاهدة المَلَك المفيد للعلم؛ فإنّ العلم إنّما يحصل في قلوبنا بواسطة الملائكة، و إليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَ ماكانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَا وَحياً أَر مِن وَراءِ حِجابٍ أَو يُرسِلَ رَسولاً فَيوحِيَّ بِإِذْنِهِ ما يَشاءُهُ `

فإذا عرفت هذا فاعلم أنّ ميل أهل التصوّف إلى العلوم الإلهاميّة دون التعليميّة، فلذلك لم يحرصوا على دراسة العلم و تحصيل ما صنّفه المصنّفون و البحث عن الأقاويل و الأدلّة المذكورة، بل قالوا: الطريق، تقديم المجاهدة، و محو الصفات المذمومة، و قطع العلائق كلّها، و الإقبال بكنه الهمّة على الله تعالى.

١٠ ذكرها العَزَّاليَّ بتفصيل في إحاد العلوم، ج٢، ص١٢-١٣.
 ٢. شورى (٤٢): ٥١.

التفسير العرفاني الصوفي / ٩٤٥

و مهما حصل ذلك كان الله هو المتولّي لقلب عبده و المتكفّل له بتنويره بأنوار العلم، وإذا تولّى الله أمر القلب فاضت عليه الرحمة و أشرق النور في القلب و انشرح الصدر و انكشف له سرّ الملكوت و انقشع عن وجه حجاب الغِرّة، بلطف الرحمة، و تلألأت فيه حقائق الأمور الإلهيّة. فليس على العبد إلّا الاستعداد بالتصفية المجرّدة و إحضار الهمّة مع الإرادة الصادقة و التعطّش التامّ و الترصّد بدوام الانتظار لما يفتحه الله تعالى من الرحمة. فالأنبياء و الأولياء انكشف لهم الأمر، و فاض عملى صدورهم النور، لا بالتعلّم

و الدراسة و الكتابة للكتب، بل بالزهد في الدنيا و التبرّي من علائقها و تفريغ القلب من شواغلها و الإقبال بكنه الهمّة على الله تعالى. فمن كان لله كان الله له.. (

و في الحديث عنه ﷺ قال: «من أكل الحلال أربعين يوماً نوّر الله قلبه» `

و قال الإمام أمير المؤمنين ﷺ: «قالت الحكمة: من أرادني فليعمل بأحسن ما علم» <sup>7</sup>. و قال تعالى: ﴿يا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنوا إِن تَتَقُوا اللهَ يَجعَل لَكُم فُرقاناً ﴾ <sup>٤</sup>. و قال: ﴿وَ اتَّقُوا اللهَ وَ يُعَلِّمُكُمُ اللهُ ﴾ <sup>6</sup>.

> التأويل عند أرباب القلوب! ا

للتأويل عند أرباب القلوب الواعية حديث طريف يختلف عن تأويلات الباطنيّة غير المبتنية على أساس معقول.

إنَّ أهل التحقيق من أصحاب العرفان الصوفيّ يقرّون تفسير أهل الشريعة، في الأخذ بظاهر القرآن و يرونه الأصل في تنزيله، سوى أنَّ لهم في كلام الله مذاقات عرفانيّة رقيقة لا يمكنهم إغفالها، لأنّها بمثابة واردات أو هواتف هي سانحات ملكوتيّة قدسيّة، تفاض على القلوب الواعية.

هذا تفسير كشف الأسرار للمولى أبي الغضل رشيد الدين الميبديّ تــفصيلاً و تــبييناً

إسياء العلوم، ج٣، ص١٥-١٨.
 ٢٠ يحاد الأنواد، ج ١٠٠، ص١٦، رقم ٧١، بيروت.
 ٣. الراغب، مقدّمته في التفسير، ص٩٣-٩٧.
 ١لأنفال (٨): ٢٩.
 ١لبقرة (٢): ٢٨٢.

٩٤٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) .

لتفسير العارف السالك الخواجا عبد الله الأنصاريّ، تراه جمع بين الظاهر و الباطن كـلًا على حدّه. يفسّر القرآن أوّلاً على نهج أهل الظاهر تفسيراً قويماً، ثمّ يعرّج على تفسيره وفق مذاقات أهل الباطن، في ظرافة و لباقة كلًا في أحسن بيان، مقرّاً بأنّ تفسير الظاهر هو الأصل، و لولاه لما أمكن استخراج الباطن الذي هو الفرع.

نعم، يرون من تفسير الباطن اللباب الخابئ تحت ذاك العُباب.

قال سهل بن عبد الله التستريّ \_في قوله تعالى: ﴿وَ مَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِـاللهِ إِلَّا وَ هُـم مُشرِكُونَ﴾ \\_: يعني: شرك النفس الأمّارة بالسوء.

[١/٣٥] كما قال النبي تَنْكَثْنُ : «الشرك في أمّتي أخفى من دبيب النمل على الصفا» .

قال: هذا باطن الآية. و أمّا ظاهرها فمشركو العرب يؤمنون بالله، كما قال تعالى: ﴿وَ لَئِن سَأَلَتَهُم مَن خَلَقَهُم لَي**تولُنَّ اللهُ ؟**. و هم مع ذلك مشركون يؤمنون ببعض و لايؤمنون ببعض <sup>2</sup>.

إذن لم يخلط بين ظهر القرآن و بطنة و ذكر كلاً على حدّه بأمانة. على أنّ الأخذ بالبطن كان مستنداً إلى النبويّ الشريف، مضافاً إلى كونه الأخذ بمفهوم الآية العامّ ـ حسبما نبّهناـ مراعياً جانب المناسبة القريبة. فقد استجمع شرائط التأويل الصحيح.

نعم، إنَّ إخضاع القرآن للَّغة التي مقياسها الوضع المحدود، عقال له عن الانطلاق فيما وراء الغيوب، و إغلاق لباب الفهم الذي مقياسه العقل الرشيد مدعماً بإدراكات كان مجالها ما فوق العقل ألا و هو القلب الذي لا تحدّه الحدود، لاَنَه عرش استواء تـجلّيات الربّ تعالى على مملكة الجسم.

[١/٣٦]كما جاء في الحديث القدسيّ: «لم يسعني سمائي و لا أرضي و لكن وسعني قلب عبدي المؤمن» <sup>6</sup> و هو القلب الذي اختصّه الله بالأسرار و يجب أن يستفتيه الإنسان إذا حار.

١. يوسف (١٢): ١٠٦. ٣. الزخرف (٤٣): ١٠٦. ٥. يحاد الأتواد، ج ٥٥، ص ٣٩. التفسير العرفانيّ الصونيّ / ٩٤٧

[١/٣٧] سأل وابصة بن معبد رسول الله ﷺ عن البرّ و الإثم؟ فقال: «يــا وابــصة! استفت قلبك؛ البرّ: ما اطمأنّت إليه النفس و اطمأنّ إليه القلب. و الإثم: ما حاك في قلبك و تردّد في الصدر، و إن أفتاك الناس»<sup>(</sup>.

فذلك القلب له لغته كما أنّ للوضع لغته و للعقل لغته. فإذا كانت لغـة الوضـع تـدرك بالألفاظ و يعبّر عنها بالكلمات، فلغة القلب تدرك بالذوق و الإشراق، الأمر الذي لا يحيط بالتعبير عنه الألفاظ و العبارات، بل بالرموز و الإشارات.

على أنّ تلك الإشارات المعبّرة عن الواردات القلبيّة لها واقع مشروع أقرّه الحـديث المأثور: «لكلّ آية ظهر و بطن و حدّ و مطلع» <sup>ب</sup>

إذن فأربابها متّبعون لا مبتدعون، و قد اختصّهم الله بأسراره و أودعهم ملكوت أنواره. ليكونوا مصابيح الهدي في غسق الدجي

قال سعدالدين التفتازانيّ: «و أمّا ما ذهب إليه بعض المحقّقين من أنّ النصوص مصروفة على ظواهرها، و مع ذلك فيها إشارات خفيّة إلى دقائق تنكشف على أرباب السلوك، يمكن التطبيق بينها و بين الظواهر العرادة، فهو من كمال الإيمان و محض العرفان»<sup>٣</sup>.

فالإشارة ترجمان لما يقع في القلوب من تجلّيات و مشاهدات، و تلويح لما يفيض به الله على صفوته من خلقه من أسرار و غوامض في كلامه و كلام رسوله.

قال الشيخ تاج الدين ابن عطاء الله الإسكندري<sup>ّ ن</sup>وي كتابه لطانف المننــ: اعلم أنّ تفسير هذه الطائفة لكلام الله وكلام رسوله بالمعاني الغريبة ليس إحالة للظاهر عن ظاهره؛ و لكن ظاهر الآية مفهوم منه ما جلبت الآية له، و دلّت عليه في عرف اللسان. و ثَمّ أفهام باطنة تفهم عند الآية و الحديث لمن فتح الله قلبه، و قد جاء في الحديث: «لكلّ آية ظهر

١. مسند أحمد، ج٤، ص٢٨٨.
 ٢. راجع: الموافقات للشاطبيّ، ج٣، ص٢٨٢.
 ٣. شرح العقاند النسفية للتفتازانيّ، ص١٢٢ (ط كابل).
 ٤. هو أحمد بن محمّد بن عبد الكريم بن عطاء الله، أحد العلماء الجامعين لعلوم الدين من التفسير و الحديث و الأصول و التصوّف. استوطن القاهرة للوعظ، ثمّ رحل إلى الإسكندريّة و مات بها سنة ٧٠٩، و كتابه نظانا المنت في مناقب شيخه أبي العبّاص المرسيّ. طبع بتونس سنة ١٣٠٤.

٩٤٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

و بطن»، فلا يصدّنّك عن تلقّي هذه المعاني منهم أن يقول لك ذو جدل و معارضة: هــذا إحالة لكلام الله و كلام رسوله، فليس ذلك بإحالة، و إنّما يكون إحالة لو قالوا: لا مـعنى للآية إلّا هذا، و هم لم يقولوا ذلك، بل يقرّون الظواهر على ظواهرها مراداً بها موضوعاتها، و يفهمون عن الله ما أفهمهم <sup>(</sup>.

\* \* \*

نعم، هناك ما يبرّر موقف الصوفيّة من هذه التأويلات، بأنّها من تفسير الباطن للقرآن وراء تفسيره الظاهريّ، مع العلم أنّ للقرآن ظهراً و بطناً، و لا يعني التفسير الباطنيّ نـفي التفسير الظاهريّ، بل هما معاً ثابتان جميعاً، و معه لا موضع للإنكار عليهم.

قال الأستاذ حسن عبّاس زكيّ بصدد الدفاع عن مواضع الصوفيّة في تأويل القرآن: فالمفسّرون من علماء الشريعة يقفون عند ظاهر اللفظ و ما دلّ عليه الكلام من الأمر و النهي و القصص و الأخبار و التوحيد، و غير ذلك، و أهل التحقيق أو الصوفيّة يقرّون تفسيرهم هذا، و يرونه الأصل الذي نول فيه القرآن. و لكنّ لهم في كلام الله مع الأخذ بهذا التفسير الظاهريّ مذاقات لا يمكنهم إغفالها؛ لاتها بمثابة واردات أو هواتف من الحقّ لهم. فلا ينبغي أن نقف القرآن على تفسير معيّن على أنّه المراد، فلا نقول كما يقول البعض: إنّ التفسير الظاهريّ وحده هو المقصود، كما لا يرى أهل التحقيق أنّ تفسيرهم وحده هـو المراد؛ لأنّ القول بالتفسير الظاهريّ و حسب، تحديد لكلام الله غير المحدود، و إخضاع القرآن للغة التي مقياسها العقل المحدود، و الوقوف في تفسير كلام الله عـند العـقل المراد؛ لأنّ القول بالتفسير الظاهريّ و حسب، تحديد لكلام الله غير المحدود، و إخضاع القرآن للغة التي مقياسها العقل المحدود، و الوقوف في تفسير كلام الله عـند العـقل مجالها؛ لأنّها لا تخضع لمقايسه و إنّما تخضع لشيء آخر فوقه، و تدرك بلطيفة أخرى سواه، إذن فهناك ما فوق العقل ألا و هو القلب؛ فإن للقلب لغته كما أنّ للعقل لغتد. و إذ سواه، إذن فنهناك ما فوق العقل ألا و هو القلب؛ فالي المات فنهذ القلب تدرك بالذوق، لأنه سواه، إذن فنهناك ما فوق العقل ألا و هو القلب؛ فإنّ للقلب لغته كما أنّ للعقل لغته. و إذا

١. نفلاً عن الإكفان، ج٤ ص١٩٧.

٢. وزير الاقتصاد و التجارة الخارجيّة بمصر، له تعريف بتفسير القثيري أثبته في مقدّمة الكتاب.

التفسير العرفانيّ الصوفيّ / ٩٤٩

لا يحيط بالتعبير عنها اللفظ.

و لنقرّب إلى الفهم، فلغة القلب مثل التفّاحة، فلن يستطيع مَنْ أكلها و أحسّ حلاوتها أن يترجم باللفظ أو يعبّر بالوصف لمن لم يأكلها قبل عن طعمها و مذاقسها، و هكذا لا تدرك لغة القلب بوصف أو بلفظ، و إنّما يدركها ذو قسلب مـتذوّق؛ و لذلك لا تـحيط بالتعبير عن لغة القلب العبارةُ، و إنّما يعبَّر عنها بالإشارة.

فالإشارة ترجمان لما يقع في القلوب من تجلّيات و مشاهدات، و تلويح لما يفيض به الله على صفوته و أحبابه من أسرار في كلام الله و كلام رسوله.

و من هنا كانت مذاقات الصوفيّة و أهل التحقيق في القرآن الكريم، و هم لا يرون أنّ تلك المذاقات وحدها هي المرادة، و إنّما يأخذونها إشارات من الله لهم بعد إقرار ما قاله أهل الظاهر من تفسير، باعتباره أصل التشريع.

و جليّ بعد ذلك أنّه لا مجال لمتعرّض مئن ينكر عليهم مذاقاتهم، و يراها ميلاً بكلام الله عن مجراها، ما داموا لا يأخذون بعذاقاتهم وحدها، و إنّما يأخذون بهما مع إقرارهم لتفسير أهل الشرع. فلا يعنينا من ذي جدل أن يقول عن هذه الإشارات: إنّها إحالة لكلام الله و تغيير لسياقه و مجراه؛ لأنّ ذلك يصدق لو قالوا: إنّه لا معنى للآية إلّا هـذا، و هـم لا يقولون ذلك، بل يقرّون الظواهر على ظواهرها، و يفهمون عن الله ما أفهمهم.

و ذلك مصداق الحديث الشريف: «لكلّ آية ظهر و بطن و حـدً و مـطلع» فـالباطن لا يعارض الظاهر، و الظاهر لا يعارض الباطن.

و ذلك النهج بعيد كلّ البعد عمّا نادى به «الباطنيّة» من الأخذ بباطن القرآن لا ظاهره، و قصرهم معاني القرآن على ما ادّعوه من تفسيراتهم دون غيره؛ لأنّهم بذلك لا يـقرّون الشريعة و يبطلون العمل بها، و هم لا يخضعون دعواهم للنصّ القرآنيّ، بل يخضعون النصّ القرآنيّ لدعواهم.

و هنا يزول ما التبس على البعض من أنَّ مذاقات الصوفيّة في القرآن الكريم، نـزعة باطنيّة، فبينهم و بينها آماد و أبعاد، بل أنَّهم لبريئون منها، و لينكرونها كلَّ الإِنكار، و واضح

٩٥٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ۔

ذلك من أنَّهم يأخذون بالباطن بعد الأخذ بالظاهر، و يقرّون الحقيقة بعد الأخذ بالشريعة. و يرون أنَّ الحقيقة نفسها أساسها الشريعة، فالفرق ثمّة كبير، و البون شاسع و عظيم.

و لا مجال بعد هذا الإيضاح لإنكار من ينكر على الصوفيّة مذهبهم في الإشارات و ما يختصّهم الله به في كلامه و كلام رسوله ﷺ من الأسرار و الفيوضات.

على أنَّ تلك الإشارات أمر مشروع أقرَّه الحديث المذكور آنفاً: «لكلّ آية ظاهر وباطن و حدَّ و مطلع» فأربابها متّبعون لا مبتدعون، اختصّهم الله بأسراره في آياته، ليكونوا مصابيح الهدى في غسق الدُّجى، كما أقرَّه عمد الدين و ذوو العلم من المؤلَّفين:

و قد تقدّم كلام سعد الدين التفتازانيّ بشأن ما ذهب إليه أهل التحقيق مسن صرف النصوص على ظواهرها، و مع ذلك فيها إشارات خفيّة إلى حقائق تنكشف على أرباب السلوك، ممّا يمكن تطبيقها مع الظواهي فهو من كمال الإيمان و محض العرفان`.

و قال الشيخ زروق: «نظر الصوفي أخص من نظر المفسّر و صاحب فقه الحديث؛ لأنّ كلَّا منهما يعتبر الحكم و المعنى ليس إلَّا، و هوا يزيد بطلب الإشارة بعد إثبات ما أثبتاه».

فإذا دار المفسّر في حدود اللفظ القرآني و استنبط منه الفقهاء ما استنبطوا من أحكام. فلأولي الألباب و ذوي البصائر فيه بعد ذلك من الأسرار و الحقائق ما لا ينكشف لسواهم و لا يدركه غيرهم، و ذلك لتجدّد واردات الحقّ عليهم، و دوام تنزّل الفيوضات عـلى قلوبهم؛ لأنّهم أهله و محبّوه <sup>7</sup>.

#### \* \* \*

### ظاهرة تداعي المعاني!

نعم، كانت السوانح الفكريّة التي تُدعى واردات القلوب، يـمكن تـفسيرها بـظاهرة تداعي المعاني (الشيء يُذكر بالشيء) فقد ينسبق إلى أذهان أصحاب المـعالي لطـائف أفكار و ظرائف أنظار، و لا منشأ لها سوى تلاوة آيات قرعت أسماعهم، و إذا بدقائق هي

. شرح المفاتد النسفية، ص ١٢٠ (ط كابل).
 ٢. تفسير القشيري (المقدّمة)، ج١، ص٤-٦.

التفسير العرفانيّ الصوفيّ / ٩٥١

رقائق الفِكَر سنحت لهم بالمناسبة، و من غير أن تكون مدلولة ذاتيّة للكلام مـا عـدى الفحوى العامّ.

فكم من طرائف فكر و ظرائف عبر تسنح أذهان ذوي الاعتبار، بسمجرّد أن واجسهوا حادثة أو شاهدوا واقعة أوقفتهم عند حدّها و ألزمتهم حجّتها فأخذوا منها دروساً و عبراً. و هكذا عند استماع تلاوة أو قراءة آية ذكّرتهم مكارم أخلاق و مبادي آداب، كان كلّ ذلك من قبيل تداعي المعاني، الخارج من دلالة اللفظ ذاته، بل الشيء قد يُذكر بالشيء، حتّى و لوكان ضدّه، فضلاً عمّا لوكان نظيره.

مثلاً: عند ما يستمع العارف السالك إلى قوله تعالى ـخطاباً مع سوسى و هـارونــ: ﴿اِذْهَبا إِلَىٰ فِرِعَونَ إِنَّهُ طَعَىٰ قَقُولا لَهُ قُولاً لَيَّناً لَعَلَّهُ يَتَذَكُّرُ أَر يَخْتَىٰ﴾ \، ينسبق إلى ذهنه بادرة ضرورة تهذيب النفس و ارعوائها عن الطغيان و العصيان قبل كلّ شيء.

فيخاطب نفسه: ما بالك أنت، منشغلاً عن فرعنة نفسك الطاغية، فاذهب إليها و اجمع جموعك في تهذيبها و ترويضها، و لاطف معها بلين، لعلّها تتّعظ و تـرعوي و تـرضخ لإرشادات العقل الحكيم.

فهذا لم يفسّر القرآن و لا جعل فرعون مراداً به النفس الأمّارة بـالسوء، و لا مـوسى و هارون كلّ إنسان لبيب حكيم. بل خطر إلى ذهنه هذا المعنى، متّعظاً و متذكّراً من فحوى الآية بالمناسبة.

يقول الإمام الحافظ تقيّ الدين ابن الصلاح \_في فتاواه و قد سئل عن كلام الصوفيّة في القرآن\_: «الظنّ بمن يوثق به منهم أنّه إذا قال شيئاً من أمثال ذلك، أنّه لم يذكره تـفسيراً و لاذهب به مذهب الشرح للكلمة المذكورة من القرآن العظيم؛ فإنّه لو كان كذلك كانوا قد سلكوا مسلك الباطنيّة، و إنّما ذلك ذكر منهم لنظير ما ورد به القرآن، فإنّ النسظير يـذكر بالنظير. و من ذلك قتال النفس في الآية الكريمة: ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنوا قاتِوا الَّذِينَ يَلُونَكُم

۱. له (۲۰): ۲۴.٤٤.٤

٩٥٢ / التفسير و المغسّرون (ج٢)

مِنَ الكُفَّارِ» (. فكانَه قال: أُمرنا بقتال النفس و من يلينا من الكفّار، و مع ذلك فيا ليستهم لم يتساهلوا في مثل ذلك، لما فيه من الإبهام و الإلباس» .

يعني: أنَّ ما يذكرونه بهذا الشأن لا يعنون به التفسير و لا تأويل الآية بذلك، و إنَّــما الشيء يُذكر بالشيء من باب «تداعي المعاني» فيخطر ببالهم خواطر هي نفحات قدسيَّة ملكوتيَّة عند تلاوة الآي أو استماعها عن وعي و حضور قلب.

فهم عند ما يستمعون إلى نداء الآية العامّ يراجعون أنفسهم، و في طيّهم كافرٌ عاتٍ هو أقرب إليهم و أخطر من الكفّار البعداء، فيجب مقاتلته قبل مقاتلة سائر الكـفّار، أخـذاً بقياس الأولويّة في منطق العقل الرشيد.

و هذا معنى قول سهل: «النفس كافرة فقاتلها بالمخالفة لهواها، و احملها على طاعة الله و المجاهدة في سبيله و أكل الحلال و قول الصدق و ما قد أمرت به من مخالفة الطبيعة»<sup>٣</sup>.

فهذا المعنى العرفانيّ الرقيق مستفاد من فحوى الآية و مستنبط من بطنها بالمناسبة من غير أن يكون ذا صبغة تفسيريّة أو بياناً للمراد من الآية بالذات.

و قد صرّح بذلك الإمام القشيري في تفسير كليسملة، قال: «و قوم عند ذكر هذه الآية يتذكّرون من الباء برّه بأوليائه، و من السين سرّه بأصفيائه، و من الميم منّته على أهـل ولايته. فيعملون أنّهم ببرّه عرفوا سرّه، و بمنّته عليهم حفظوا أمره، و به سبحانه و تعالى عرفوا قدره»، إلى آخر ما ذكره بهذا الصدد<sup>2</sup> تراه لم يجعله تفسيراً للآية، و إنّما هو تذكّر قلبيّ عند استماعها أو استماع حروفها من قبيل الخواطر القلبيّة محضاً، من غير أن يكون تحميلاً على القرآن أو تفسيراً بالرأي.

هذا بشأن أهل الاعتدال منهم، و أمّا أرباب الشطط منهم فلنا معهم مقال آخر في مجال يأتي.

> ۱. التوبة (۹): ۱۲۳. ۲. فتاری این الصلاح، ص ۲۹ (التفسیر و المغشرون، ج۲، ص ۲۳۸). ۳. راجع: تفسیر السلمی، ج۱، ص۲۹۲. ٤. ک

تأويل أو أخذ بفحوي الآية العامّ و بتعبير أدقّ: كانت تأويلات أهل التحقيق أخذاً بفحوى الآية العامّ، المستحصل من

بطن الآية. حيث استخلاص مفهوم عامٍّ. بعد إعفاء الخصوصيَّات المكتنفة غير الدخيلة في أصل المقصود. فكان أخذاً بدلالة الالتزام \_و قد كانت خفيَّة\_بعد تبيين، و من ثــمّ كانت جارية مجري ظاهر السياق و على أساليب مفاهيم الكملام عمند أهمل اللسمان و لا سيّما إذا كانت مدعمة بشواهد من الكتاب أو السنّة أو دلالة العقل الرشيد.

و قد عرفت في كلام سهل أنَّه استند في تأويل قوله تعالى: ﴿ وَ مَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا رَ هُم مُشرِكُونَ﴾ \ إلى قول النبي ﷺ: «الشرك في أمّتي أخفى من دبسيب النسمل عسلى الصفا» ٢. قال سهل: هذا باطن الآية ٢.

فهم يجرون في دلالة بطون القرآن مع ظهورها وفقاً مع الشروط المعتبرة، فلا تحميل و لا تفسير بالرأي. هذا إذا لم يتساهلوا كما تساهل بعضهم من أهل الاسترسال.

ما يؤخذ على تفاسير الصوفيّة

ما يوحد على تقاسير الصوفية أهم ما يؤخذ على تفاسير الصوفية و أهل العرفان، هو ابتناؤها على الذوق و السليقة والأذواق و السلائق، بما أنَّها أحماسيس شخصيَّة، فمإنَّها تختلف حسب المذاقمات ومعطيات الأشخاص، و لا تتَّفق على معيار عامَّ شامل..

و إن شئت قلت: إنَّهم يرون مذاقاتهم في فهم النصَّ إلهامات و إشراقات لمسعت بسها خواطرهم أو سوانح وردت عليهم حسب استعداداتهم في تلقّي الفيوضات مـن المـلأ الأعلى..

و الإلهام أو الإلماع، إدراك شخصيّ بحت. و إن شئت قلت: هي تجربة روحيّة و شخصيّة لا مستند لاعتبارها سوي عند صاحب

۱. یوسف (۱۲): ۱۰۲.

٣. تغيير الشترئ، ص٨٢

٢. السنادراة للحاكم، ج٢، ص ٢٩١.

٩٥٤ / التفسير و المغسّرون (ج ٢) .

التجربة فيما حسب، و لا دليل على اعتبارها لمن لم يجرّبها بالذات!

و من ثمّ ترى تفاسير أهل الذوق العرفانيّ قلّما تتّفق \_و لو في تفسير آية واحدة\_على نهج سويّ و على تأويل متوازن لا تعريج فيه.. و لا مبرّر له سوى ما نبّهنا عليه أنّها ليست من التفسير و لا من التأويل، و إنّما هي واردات قلبيّة و سوائح خطرت لهم بالمناسبة و مع سماع الآية تتلى عليهم، من باب تداعي المعاني، لا غير..

و من أغرب ما يشهد لهذا التنوّع في التذوّق ما نجده من القشيريّ في تفسير البسملة من كلّ سورة، فسّرها في كلّ سورة غير تفسيرها في سائر السور.. بناءً منه على أنّها آية من كلّ سورة، وكلّ آية هي تجلٍّ لنعت من نعوته تعالى، و لا تكرار في التجلّي، فيجب أن تكون في كلّ سورة بمعنى غير معناها في سائر السور..

إنّنا نجده يلجأ إلى تفسير كلّ بسملة على نحو مُلفت للنظر، إذ هي تختلف و تتنوّع و لا تكاد تتشابه، و يزداد إعجابنا بالقشيري كلّما وجدنا تفسير البسملة يـتمشّى مع السياق العامّ للسورة كلّها، فالله و الرحمان و الرحيم لها دلالات خاصّة في سورة القارعة، و لها دلالات أخرى في سورة النساء، و لها دلالات خاصّة في الأنفال و هكذا. و نستنتج من ذلك عدّة نتائج:

أوّلاً: إنّه يعتبر البسملة قرآناً و جزءاً من كلّ سـورة بـالذات، و ليست ـكـما يـقول البعضــشيناً يُستفتح به للتبرّك..

ثانياً: إنّه ما دام يعتبر البسملة قرآناً، و ما دام يجد لها مقاصد متجدّدة، فكانّه لا يؤمن بفكرة التكرار في القرآن، و في ذلك يقول: «فلمّا أعاد الله \_سبحانه و تعالى\_هذه الآية \_أعني بسم الله الرحمان الرحيم\_في كلّ سورة، و ثبت أنّها منها أردنا أن نذكر فسي كـلّ سورة من إشارات هذه الآية كلمات غير مكرّرة و إشارات غير معادة» \

ثالثاً: إنَّ لدى القشيريِّ قدرة غير عاديَّة و نَفَساً طويلاً عند استبطان الظاهر، لأنَّنا نجده

الطائف الإشارات، ج ١، ص ٥٦.

أمام أربع كلمات تتكرّر بلفظها و مفهومها من بداية القرآن إلى نهايته. و إذا هــو يـصول و يجول في كلّ مرّة و كانّه في بداية الحملة و على كامل نشاطه في اسـتبطان الظــاهر و استنباط ما خبئ في مطاوي اللفظ و استخراج لئاليه..

هو عند تفسير البسملة من سورة الحمد يقول:

الباء في فريسمِ اللهِ حرف التسضمين، أي بسائله ظهرت الحسادثات، و بسه وجسدت المخلوقات، فما من حادث مخلوق، و حاصل منسوق، من عين و أثر و غَبر، و غيرٍ من حجر و مدر، و نجم و شجر، و رسم و طلل، و حكم و علل، إلاّ بالحقّ وجوده، و الحقّ مَلِكه و من الحقّ بدؤه، و إلى الحقّ عوده، فبه وَجَدَ من وَحَدَ، و به جحد من ألحد، و به عرف من اعترف، و به تخلّف من اقترف<sup>1</sup>.

لم نعرف حرف التضمين، و لم نعرف كيف فسّر البسملة من هذه السورة بهذه المعاني، و لكنّه في سائر السور يفسّرها بمعان أخر. و لعلّه يدّعي أَنْ هكذا أُلهم و أُشرق عليه، انظر إلى تفسيره لبسملة سورة البقرة:

الاسم مشتق من السمة و السمة، فسيل من يذكر هذا الاسم أن يتسم بظاهر، بأنواع المجاهدات، و يسمو بهمّته إلى محال المشاهدات، فمن عدِم سمة المعاملات على ظاهر، و فَقَدَ سمة الهمّة للمواصلات بسرائره، لم يجد لطائف الذكر عند قالته، و لاكرائم القرب في صفاء حالته .

و في بسملة سورة آل عمران:

اختلف أهل التحقيق \_يعني بهم الصوفيّة و أهل التأويل\_في اسم «الله» هل هو مشتقّ من معنى أم لا؟ فكثير منهم قالوا: إنّه ليس بمشتقّ من معنى، و هو له سبحانه على جهة الاختصاص، يجري في وضعه مجرى أسماء الأعلام في صفة غيره، فإذا قرع بهذا اللفظ أسماع أهل المعرفة لم تذهب فهومهم و لا علومهم إلى معنى غير وجوده سبحانه و حقّه.

۲. المصدر تقسه، ص٦٤ ـ ٦٥.

<sup>1.</sup> لطائف الإشارات، ج 1، ص 07.

٩٥٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) ـــ

و حتّى هذه القالة أن تكون مقرونة بشهود القلب، فإذا قال بلسانه: «الله» أو سمع بآذانه شهد بقلبه «الله».

و كما لا تدلّ هذه الكلمة على معنى سوى «الله» لا يكون مشهود قرائلها إلّا «الله»، فيقول بلسانه «الله»، و يعلم بفؤاده «الله»، و يعرف بقليه «الله»، و يُحبّ بروحه «الله»، و يشهد بسرّه «الله»، و يتملّق بظاهره بين يدي «الله»، و يتحقّق بسرّه «الله»، و يخلو بأحواله «لله» و «في الله»، فلا يكون فيه نصيب لغير «الله». و إذا أشرف على أن يصير محواً في الله، لله، بالله، تداركه الحقّ سبحانه برحمته، فيكاشفه بقوله: «الرحمان الرحيم» استبقاءً لمهجتهم أن تتلف، و إرادة في قلوبهم أن تنقى، فالتلطّف سُنّة منه سبحانه؛ لنلاً يفنى أولياؤه بالكليّة إ

اختلفوا في «الاسم» عمّا ذا المُتَقَّ، فمنهم من قال: إنّه مشتقّ من السموّ، و هو العلوّ، و منهم من قال: إنّه مشتقّ من السمة، و هي الكيّة. و كلاهما في الإشارة؛ فمن قال: إنّـه مشتقّ من «السموّ» فهو اسم مَنْ ذكر فيسَمَتْ رتبته، و من عرفه سَمت حالته، و من صحبه سَمت همّته، فسموّ الرتبة يوجب وفور المثوبات و المبارّ، و سموّ الحالة يوجب ظهور الأنوار في الأسرار، و سموّ الهمّة يوجب التحرّز عن رقّ الأغيار.

و من قال: أصله من «السمة»، فهو اسم من قصده وُسم بسمة العبادة، و من صحبه وُسم بسمة الإرادة، و من أحبّه وُسم بسمة الخواص، و من عرفه وُسم بسمة الاختصاص. فسمة العبادة توجب هيبة النار أن ترمى صاحبها بشررها، و سمة الإرادة توجب حشمة الجنان أن تطمع في استرقاق صاحبها، مع شرف خطرها، و سمة الخواص توجب سقوط العجب من استحقاق القربة للماء و الطينة على الجملة، و سمة الاختصاص توجب امتحاء الحكم عند استيلاء مبلطان الحقيقة.

١. المصدر نفسه، ص٢٢٩. ٢٣٠.

و في بسملة سورة النساء:

و يقال: اسم مَن واصله سما عنده عن الأوهام قدره سبحانه. و من فاصله وُسِم بكيّ الفرقة قلبه، و على هذه الجملة يدلّ اسمه`.

و في بسملة سورة المائدة:

سماع اسم «الله» يوجب الهيبة، و الهيبة تتضمّن الفناء و الغيبة، و سـماع «الرحـمان الرحيم» يوجب الحضور و الأوبة، و الحضور يتضمّن البقاء و القربة. فمن أسمعه «بسم الله» أدهشه في كشف جلاله، و من أسمعه «الرحمان الرحيم» عيّشه بلطف إفضاله <sup>ت</sup>. و هكذا عند كلّ بسملة يأتي بجمل و عبائر ذوات تسجيع متكلّف فيه، حتّى نـهاية

- القرآن..
- يقول في بسملة سورة قريش:

«بسم»، الباء في «بسم» تشير إلى براءة سرّ الموحّدين عن حسبان الحِدثان، و عن كلّ شيء ممّا لم يكن فكان، و تشير إلى الانقطاع إلى الله فسي السرّاء و الضرّاء و الشدّة و الرخاء. و السين تشير إلى سكونهم في جميع أحوالهم تحت جريان ما يبدو من الغيب، بشرط مراعاة الأدب. و الميم تشير إلى منّة الله عليهم بالتوفيق لما تحقّقوا به من معرفته، و تخلّقوا من طاعته؟.

\* \* 4

و له عند تفسير البسملة من سورة الحجر تعاليل تـنبؤك عـن مـباني هـذه الطـائفة العقائديّة، و أنّهم لا يرون الحكمة منشأً للفيض القدسيّ و أنّه تعالى يفعل ما يشاء و يحكم ما يريد، لا يُسأل عمّا يفعل و هم يُسألون<sup>1</sup>.. و بذلك يبدو ـبوضوح-الوجه في شطحات هذا القوم، و أنّها لا تستقرّ على منهج مستقيم.. يقول: سقطت ألف الوصل من كتابة بسم الله، و ليس لإسقاطها علّة، و زيد في شكل

١. المصدر نفسه، ج٢، ص٥-٦.
 ٢. المصدر نفسه، ج٢، ص٥-٦.
 ٢. المصدر نفسه، ج٤، ص٥٣٣.
 ٢. المصدر نفسه، ج٤، ص٣٣٩.
 ٢. المعدر نفسه، ج٤، ص٩٤.

٩٥٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

الباء من بسم الله، و ليس لزيادتها علَّة، ليُعلَم أنَّ الإثبات و الإسقاط بلا علَّة: فلا يقبل من قَبِلَ لاستحقاق علَّة، و لا ردّ من ردّ لاستيجاب علَّة!

فإن قيل: العلّة في إسقاط الألف من بسم الله كثرة الاستعمال في كتابتها، أَشكل بأنّ الباء في بسم الله زيد في كتابتها، وكثرة الاستعمال موجودة.

فإن قيل: العلّة في زيادة شكل الباء بركة أفضالها بسم الله، أَشكل بحدْف ألف الوصل، لأنّ الاتّصال فيها موجود..

فلم يبق إلّا أنّ الإثبات و النفي ليس لهما علّة؛ يرفع من يشاء و يمنع من يشاء <sup>(</sup>. و يتّضح من ذلك أنّ استنباط الإشارة ليس ـكما قلناــمسألة عشوائيّة، إنّما هو خاضع لقواعد و أصول، هم مهّدوها من قبل.

و بذلك نراه لا ينثني عن منهجه في افتراض القول بلا موجب حتّى في سورة براءة، التي لم تفتتح بالبسملة، و حسبها من غير سبب معقول لنا.. يقول: «الحقّ ـسبحانه حرّد هذه السورة عن ذكر البسملة، ليُعلَم أنّه يخصّ من يشاء و ما يشاء بما يشاء، و يُفرد من يشاء بما يشاء، لا لصنعه سبب، و لا في أفعاله غرض و لا أَرَب.

و من قال: إنّه لم يذكرها، لأنّ السورة مفتتحة بالبراءة من الكفّار، فهو –و إن كان وجهاً في الإشارة – إلّا أنّه ضعيف، و في التحقيق بعيد، لأنّه افتتح سوراً من القرآن بذكر الكفّار، مثل قوله: ﴿لَم يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ في سورة البيّنة، و مثل قوله: ﴿وَيِلُ لِكُلُّ هُتَزَةٍ لَمَزَةٍ لَوَقٍ سورة الهمزة، و قوله: ﴿تَبَّت يَدا أَبي هَبٍ﴾ في سورة المسد و قوله: ﴿قُل يا أَيُّهَا الكافِرونَ﴾ في سورة الهمزة، و قوله: ﴿تَبَّت يَدا أَبي هَبٍ﴾ في سورة البسملة مثبتة في أوائلها، و هي متضمّنة ذكر الكفّار. آ

و بعد أن ينتهي القشيريّ من بسط مذهبه في كلّ بسملة على هذا النحو الطريف الممتع يبدأ في تفسير السورة آية آية تفسيراً على نمط أهل الذوق و العرفان..<sup>٣</sup>

١. نطائف الإشادات، ج٣، ص٣٦٢. و بحق إنّه كلام مُعَلَق لا محصَّل له ظاهراً! ٢. المصدر نفسه، ص٥.

## \* \* \*

و يجدر بنا أن ننبّه على أنّ تفاسير الصوفيّة ليست على نمط واحـد مـن الاعــتبار أو السقوط، بل بين رفيع و وضيع، و أسلم تفاسيرهم، هو تفسير القشيريّ نسبيّاً؛ حيث خلوّه عن أكثر شطحات الصوفيّة المعروفة عنهم. و أسلم منه تفسير الميبديّ المـوسوم بـدكشف الأسرار و عدّة الأبرار، على ما سنذكره.

التنويع في التفسير الباطنيّ

قد يُنَوَّع التفسير الصوفيّ إلى نوعين: نظريّ و فيضيّ، حسب تــنويع المــتصوّفة إلى تصوَّف نظريّ و عمليّ، ليكون التصوّف النظريّ مبتنياً على البحث و الدراسة، أمّا التصوّف العمليّ فهو الذي يقوم على التقشّف و التزهُّد و التفاني في العبادة (الأذكار و الأوراد).

و عليه فالتفسير الصوفيّ النظريّ، تفسير أولئك المتصوّفة الذين بنوا تصوّفهم عسلى مباحث نظريّة فلسفيّة، ورثوها من يونّان القديمة، و من الصعب جدّاً أن يجد هؤلاء في القرآن ما يتّفق و تعاليمهم، و هي بعيدة عن روح القرآن و تعاليم الإسلام. اللّــهمّ إلّا إذا حملوا نظريّاتهم على القرآن و أقحموا علية إقحاماً.

قال الأستاذ الذهبيّ: و نستطيع أن نعتبر الأستاذ الأكبر محيي الدين بن عربيّ، شيخ هذه الطريقة في التفسير؛ إذ إنّه أظهر من خَبَّ فيها و وضع، و أكثر أصحابه معالجة للقرآن على طريقة التصوّف النظريّ <sup>(</sup>.

و أمَّا التفسير الفيضيّ، فهو تأويل الآيات على خلاف ما يظهر منها، بمقتضى إشارات رمزيّة، تظهر لأرباب السلوك و الرياضة النفسيّة، من غير ما دعم بحجّة أو برهان.

قال الذهبيِّ: و الفرق بينه و بين التفسير الصوفيِّ النظريِّ من وجهين.

**أوَلاً**: أنَّ النظريَّ ينبني على مقدَّمات علميَّة تنقدح في ذهن الصوفيَّ أوَّلاً ثمَّ يسنزل القرآن عليها بعد ذلك. أمَّا التفسير الفيضيَّ الإشاريِّ فير تكز على رياضة روحيَّة يأخذ بها

التفسير و المفشرون، ج٢، ص ٢٣٩.

٩٦٠/ التفسير و المفسّرون (ج٢) .

الصوفيّ نفسه حتّى يصل إلى درجة تنكشف له فيها من سجف العبارات هذه الإشارات القدسيّة، و تنهلّ على قلبه من سحب الغيب ما تحمله الآيات من المعارف السبحانيّة.

ثانياً: أنّ التفسير الصوفيّ النظريّ، يرى صاحبه أنّه كلّ ما تحتمله الآية من المعاني، وليس وراءه معنى آخر يمكن أن تحمل الآية عليه. أمّا التفسير الفيضيّ الإشاريّ فلا يرى الصوفيّ أنّه كلّ ما يراد من الآية، بل يرى أنّ هناك معنى آخر تحتمله الآية، و يراد منها أوّلاً و قبل كلّ شيء، و ذلك هو المعنى الظاهر الذي ينساق إليه الذهن قبل غيره\.

\* \* \*

لكنًا لا نرى تفاوتاً في تفاسير الصوفيّة، سوى الشدّة و الضعف في تأويلاتهم التـي يتكلّفونها حسب أذواقهم و سلائقهم، بلا استناد و لا أساس، و كلّها معدود من التفسير بالرأي المقيت.

إذ لم نر من استند منهم على مقدّمة علميّة و لا برهان واضح، سوى سوانح و خواطر عارضة، يحسبونها إشراقات جاءتهم من مكان عليّ، و ليس سوى ادّعاءات فارغة غير مستندة إلى ركن وثيق..

و کلّ يدّعي وصلاً بليلې و ليلې لا تُقرّ لهم جــواباً

نعم هناك منهم من يحاول الجمع بين الظاهر و الباطن، تأليفاً بين الشريعة و الطريقة، كالقشيريّ في تفسيره، و منهم من يقتصر على الباطن معرضاً عن الظاهر، إمّا منكراً له كالباطنيّة المحضة، أصحاب الحسن السبّاح، و هم الملاحدة، و على نظيرهم الخوارج و القرامطة. و كذا بعض تفاسير الصوفيّة متن اقتصروا على محض الباطن، كمحيي الدين ابن عربيّ في تفسيره الباطنيّ المنسوب إليه. لكنّه مع ذلك لم ينكر الظواهر، و قد فسّر القرآن أثناء كتبه تفسيراً آخر حسب الظاهر المعروف<sup>7</sup>.

و مثله تفسير أبي محمّد الشيرازيّ حرانس البيان جرى في تفسيره على نمط واحد هو

٦. المصدر نغسه.

٢. جمعه محمود الغرَّاب من علماء دمشق المعاصرين حسبما تذكر.

التفسير الإشاريّ، و لم يتعرّض للتفسير الظاهر بحال، و إن كان يعتقد أنّه لا بدّ منه أوّلاً، كما صرّح بذلك في مقدّمة تفسيره، و سنذكره.

أهمّ تفاسير الصوفيّة و أهل العرفان

لأهل العرفان الباطنيّ تفاسير متنوّعة في البناء على تأويل الآيات، حسب مشاربهم في التصوّف و العرفان، فمنهم من جمع بين تفسير الظاهر و الباطن فاصلاً بينهما كلاً على حدّه، و منهم من مزج بين الأمرين من غير فصل بينهما، و ربّما حصل خـلط مـن ذلك بحيث لا يعرف القارئ أنّه تفسير أو تأويل، و منهم من اقتصر على مجرّد التأويل محضاً، حسبما نذكر من تفاسيرهم.

٨. تفسير التستري و لقد بدأ التفسير الباطنيّ اعتماداً على تأويل الآيات منذ القرن الشالث عسلى يسد أبي محمّد سهل بن عبد الله التستريّ من مواليد سنة ( ٢٠٠ ه.) و المتوفّى سنة (٢٨٣ ه.). فإنّ لد تفسيراً على طريقة الصوفيّة جمعة أبو بكر محمّد بن أحمد السلديّ، و قـد طبع بمطبعة السعادة بمصر سنة ( ١٩٠٨ م.) فيما لا يزيد على مائتي صفحة.

كان التستريّ من كبار العارفين، و قد ذُكرت له كرامات، و لقى الشيخ ذا النون المصريّ بمكّة، و كان صاحب رياضة و اجتهاد وافر. أقام بالبصرة زمناً طويلاً، و توفّي بها.

و تفسيره هذا مطبوع في حجم صغير، لم يتعرّض فيه المؤلّف لتفسير جميع القرآن، بل تكلّم عن آيات محدودة و متفرّقة من كلّ سورة. و يبدو أنّ التفسير مجموعة من أقوال سهل في التفسير، جمعها البلديّ المذكور في أوّل الكتاب، و الذي يقول كثيراً: قال أبو بكر: سئل سهل عن معنى آية كذا، فقال: كذا. و للكتاب مقدّمة جاء فيها توضيح معنى الظاهر و الباطن و معنى الحدّ و المطلع، فيقول: ما من آية في القرآن إلّا و لها ظاهر و باطن و حدّ و مطلع. فالظاهر: التلاوة، و الباطن: الفهم. و الحدّ: حلالها و حرامها، و المطلع، إنسراق القلب على المراد بها، فقهاً من الله تلا، فالغاهر علم عامّ، و الفهم لباطنه، و المراد به

٩٦٢/ التفسير و المفسّرون (ج٢)

خاصٌ. و يقول في موضع آخر: قال سهل: إنّ الله تعالى ما استولى وليّاً من أمّة محمّد ﷺ إلّا علّمه القرآن، إمّا ظاهراً و إمّا باطناً. قيل له: إنّ الظاهر نعرفه، فالباطن ما هو؟ قال: فهمه، و إنّ فهمه هو المراد <sup>(</sup>.

و نجده أحياناً لا يقتصر على التفسير الإشاريّ وحده، بل ربّما ذكر المعاني الظاهرة ثمّ يعقّبها بالمعاني الإشاريّة. و حينما يعرض للمعاني الإشاريّة لا يكون واضحاً في كلّ ما يقوله، بل تارة يأتي بالمعاني الغريبة التي يُستبعد أن تكون مرادة لله تعالى، كالمعاني التي يذكرها في تفسير البسملة:

الباء: بهاء الله. و السين: سناء الله. و الميم: مجد الله. و الله: هو الاسم الأعظم الذي حوى الأسماء كلّها، و بين الألف و اللّام منه حرف مكنّى، غيب من غيب إلى غيب، و سرّ من سرّ إلى سرّ، و حقيقة من حقيقة إلى حقيقة، لا ينال فهمه إلّا الطاهر من الأدناس، الآخذ من الحلال قواماً ضرورة الإيمان. و الرحمان: اسم فيه خاصيّة من الحرف المكنّى بين الألف و اللام. و الرحيم: هو العاطف على عباده بالرزق في الفرع، و الابتداء في الأصل، رحمة لسابق علمه القديم <sup>7</sup>.

و بهذا النسق فسّر «الم»، و تبعه على ذلك أبو عبد الرحمان السلميّ، و من بعدهما من مفسّري الصوفيّة و أهل العرفان<sup>٣</sup>.

و ربّما فسّر الآية بما لا يحتمله اللفظ، و ليس سوى الذوق الصوفيّ حمله على الآية حملاً، من ذلك ما ذكره في تفسير الآية فوّ لا تقرّبا لهذه الشّجَرَةَ <sup>4</sup>: لم يرد الله معنى الأكل في الحقيقة، و إنّما أراد معنى مساكنة الهمّة لشيء هو غيره، أي لا تهتمّ بشىء هو غيري. قال: فآدم للله لم يعصم من الهمّة و الفعل في الجنّة، فلحقه ما لحقه من أجل ذلك. قـال: وكذلك كلّ من ادّعى ما ليس له و ساكنه قلبه ناظراً إلى هوى نفسه، لحقه الترك من الله تخوّه مع ما جبلت عليه نفسه، إلّا أن يرحمه الله، فيعصمه من تدبيره و يـنصره عـلى عـدوه

١. تغمير الشمتري، ص٣. استولى أي اختار وليًّا. ٢. المصدر تفسه، ص ٩-١٢. ٢. تنسير السلمي ص ٩ ٤. البقرة (٢): ٣٥.

و عليها. قال: و آدم لم يعصم عن مساكنة قلبه إلى تدبير نفسه للخلود لمّا أدخل الجنّة، ألا ترى أنّ البلاء دخل عليه من أجل سكون القلب إلى ما وسوست به نفسه، فغلب الهوى و الشهوةُ العلمَ و العقلَ و البيان و نور القلب، لسابق القدر من الله تعالى، كما قالﷺ: الهوى و الشهوة يغلبان العلم و العقل .

و في أغلب الأحيان يجري في تفسيره مع ظاهر الآية أوّلاً، ثمّ يعقّبه بما سنح له من خواطر صوفيّة يجعلها تأويلاً و تفسيراً لباطن الآية. من ذلك تفسيره للآية ﴿وَ الجارِ فِي التُّربيٰ وَ الجارِ الجُنْبِ وَ الصَّاحِبِ بِالجَنبِ وَ ابنِ السَّبيلِ﴾ <sup>ت</sup>حيث يقول بعد ذكره للستفسير الظاهر: و أمّا باطنها، فالجار ذي القربي هو القلب، و الجار الجنب هو الطبيعة، و الصاحب بالجنب هو العقل المقتدى بالشريعة، و ابن السبيل هو الجوارح المطيعة لله".

و عند تفسيره للآية ﴿ظَهَرَ الفَسادُ فِي الَبَرِّ وَ البَحرِ بِما كَسَبَت أَيدِي النَّاسِ﴾ <sup>ع</sup> يقول: مثّل الله الجوارح بالبرّ، و مثّل القلب بالبحر، و هما أعمّ نفعاً و أكثر خطراً. هذا هو باطن الآية، ألا ترى أنّ القلب إنّما سمّي قلباً لتقلّبه، و بُعد خوره .

مترقع وراطوي مدى

## ٢. حقائق التفسير للسُّلَميّ

و ثاني تفاسير الصوفيّة التي ظهرت إلى الوجود، تفسير أبي عبد الرحمان السُّلَميّ، المسمّى بـ دحقائق التفسير. هو أبو عبد الرحمان محمّد بن الحسين بـن مـوسى الأزديّ السُّلَميّ، المولود سنة ( ٣٣٠ هـ) و المتوفَّى سنة ( ٤١٢ هـ). كان شيخ الصوفيّة و رائدهم بخراسان، و له اليد الطولى في التصوّف، و كان موفّقاً في علوم الحقائق حسبما اصطلح عليه القوم و كان على جانب كبير من العلم بالحديث، أخذ منه الحـاكـم النـيسابوريّ و القشيريّ صاحب التفسير.

و هذا التفسير من أهمّ تفاسير الصوفيّة، و يعدّ من أمّهات المراجع للتفسير الباطنيّ لمن

| ۲. التساء (٤): ۳٦. | ا. تغسير التستري، ص12-١٧. |
|--------------------|---------------------------|
| ٤. الروم (٣٠): ٤١. | ٣. نغسير التستري، ص ٤٥.   |
|                    | ٥. تفسير التستريّ، ص١٧٩.  |

٩٦٤/ التفسير و المفسّرون (ج٢) .

تأخّر عنه، كالقشيريّ و الشيرازيّ و أضرابهما من أقطاب الصوفيّة.

و هو امتداد للتفسير الصوفيّ الذي ابتدعه التستريّ مــن ذي قــبل و تــفصيل فــيد. و تحرير واسع للذوق الصوفيّ في فهمه لمعاني كلمات الله في القرآن العظيم. يقول فــي مقدّمته:

«لممّا رأيت المتوسّمين بالعلوم الظواهر، صنّفوا في أنواع القرآن، من فوائد و مشكلات و أحكام و إعراب و لغة و مجمل و مفشّر و ناسخ و منسوخ ما يشغل منهم لجميع فـهم خطابه على حساب الحقيقة، إلّا [تفسير] آيات متفرّقة نسبت إلى أبي العبّاس بن عطاء. و [تفسير] آيات ذكر أنّها عن جعفر بن محمّد لمثلًا على غير ترتيب، وكنت قد سمعت منهم في ذلك جزءاً استحسنته، أحببت أن أضمّ ذلك إلى مقالتهم، و أضمّ أقوال المشايخ من أهل الحقيقة إلى ذلك، و أرتّبه على السور حسب وسعي و طاقتي، فاستخرت الله في جميع ذلك و استعنت به و هو حسبي و نعم المعين»<sup>1</sup>.

غير أنَّ الاقتصار على المعاني الإشاريَّة، أو الإعراض عن المعاني الظاهرة فـي هـذا التفسير، ترك للعلماء مجالاً للطعن عليه، و لقي معارضات شديدة من معاصريه و متن أتوا بعده، فاتّهم بالابتداع و التحريف و القرمطة، و وضع الأحاديث على الصوفيّة.

\* \* \*

يقول ابن الصلاح <sup>7</sup> في فتاوا، و قد سئل عن كلام الصوفيّة في القرآن: وجـدت عـن الإمام أبي الحسن الواحديّ المفسّر أنّه قال: صنّف أبو عبد الرحمان السُلَميّ حقائق المنسير فإن كان قد اعتقد أنّ ذلك تفسير، فقد كفر.

قال: الظنّ بمن يوثق به منهم أنَّه إذا قال شيئاً من أمثال ذلك أنَّه لم يـذكره تــفسيراً.

١. تفسير السَّلميَّ، ج ١، ص ١٩-٢٠.

٢. هو الإمام الحافظ العلّامة شيخ الإسلام في قطره و عصره، تقيّ الدين أبو عمرو عثمان بن المفتي صلاح الدين عبد الرحمان الكرديّ الشهرزوريّ الموصليّ. ولد سنة (٥٧٧ هـ) و توفّي سنة (٦٤٣ هـ) بدمشق، و دفن بمقبرة الصوفيّة، و كان قبره ظاهراً يزار (سير أهلام النبلاء، ج٢٣، ص ١٤٠، رقم ١٠٠). و لاذهب به مذهب الشرح للكلمة المذكورة من القرآن العظيم، فإنّه لوكان كذلك، كانوا قد سلكوا مسلك الباطنيّة، و إنّما ذلك ذكر منهم لنظير ما ورد به القرآن، فإنّ النـظير يُـذكر بالنظير، و من ذلك قتال النفس في الآية الكريمة ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنوا قاتِلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُم مِنَ الكُـفَارِ ﴾ فكانّه قال: أُمرنا بقتال النفس و من يلينا من الكفّار، و مع ذلك فيا ليـتهم لم يتساهلوا في مثل ذلك، لما فيه من الإبهام و الإلباس <sup>7</sup>.

قال أبو بكر أحمد بن عليّ الخطيب البغداديّ المتوفّى سنة (٤٦٣ هـ) \_و هو قـريب عهد به\_: قال لي محمّد بن يوسف القطّان النيسابوريّ:كان السُلَميّ غير ثقة. قال الخطيب: وكان يضع للصوفيّة الأحاديث؟.

و هكذا وصفه أبو العبّاس أحمد بن تيميّة الحرّاني المتوفَّى سنة (٧٢٨ هـ) بـالوضع و الاختلاق. قال: و ما ينقل في حقائق السُلَميّ من التفسير عن جعفر بن محمّد الصادقﷺ عامّته كذب على جعفر، كما قد كذب عليه غير ذلك<sup>4</sup>.

قال الإمام أبو عبد الله شمس الدين محمّد بن أحمد بن عثمان الذهبيّ المتوفّى سنة (٧٤٨ ه.) في تذكرة الحفّاظ: «ألف السُلَميّ حقائق التقسير فأتى فيه بمصائب و تأويلات الباطنيّة، نسأل الله العافية»<sup>6</sup>.

و قال في ترجمته في سبر أعلام النبلاه: «و للسُلَميّ سؤالات للدارقطنيّ عن أحوال المشايخ و الرواة سؤال عارف. و في الجملة ففي تصانيفه أحاديث و حكايات موضوعة. و في حقائق التفسير أشياء لا تسوغ أصلاً، عدّها بعض الأثمّة من زندقة الباطنيّة، و عدّها بعضهم عرفاناً و حقيقة، نعوذ بالله من الضلال و من الكلام بهوى»<sup>7</sup>.

و من ثمَّ عدَّ السيوطيِّ المتوفَّى سنة (٩١١ هـ) تـفسير السُـلميِّ فـي كـتابه طبقات

التوية (٩): ١٢٣.
 ٢. قتاري لمن الصلاح، ص ٢٩ (التضير و المفترون ج٢، ص ٣٦٨).
 ٣. قتاري لمن الصلاح، ص ٢٩ (التضير و المفترون ج٢، ص ١٥٨).
 ٣. قاريخ بغداد ج٢، ص ٢٤٨.
 ٢. منهاج السنة لابن تيميّة، ج٤، ص ١٥٥.
 ٣. منهاج السنة لابن ميميّة، ج٤، ص ١٥٥.

٩٦٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

المفسّرين ضمن التفاسير المبتدعة. قال: و إنّما أوردته في هذا القسم لأنّه غير محمود<sup>ا</sup>. و هكذا ذكر الإمام الحافظ شمس الدين محمّد بين أحمد الداوديّ المتوفَّى سينة (٩٤٥هـ) في طبقات المفسّرين، قال: وكتاب حقائق التفسير للسُلَميّ قدكثر الكلام فيه، من قِبَل أنّه اقتصر فيه على ذكر تأويلات و محامل للصوفيّة، ينبو عنها ظاهر اللفظ<sup>ا</sup>.

\* \* \*

و إليك الآن نماذج من تأويلات السُلَميِّ، ممّا ينبو عنها لفظ القرآن الكريم: قال في الآية ﴿وَ لَو أَنَّا كَتَبنا عَلَيهِم أَنِ اقتَلُوا أَنفُسَكُم أَوِ اخرُجوا مِن دِيارِكُم ما فَعَلوهُ إِلَا قليلٌ مِنهُم﴾ <sup>7</sup>: قال محمّد بن الفضل: اقتلوا أنفسكم بمخالفة هواها، أو اخرجوا من دياركم، أي أخرجوا حبّ الدنيا من قلوبكم، ما فعلوه إلاّ قليل منهم في العدد، كثير في السعاني، و هم أهل التوفيق و الولايات الصادقة<sup>2</sup>.

و في سورة الرعد عند قوله تعالى: فو فو الذي مَدَّ الأرضَ وَ جَحَلَ فِيها رَواسِيَ <sup>6</sup> يقول: قال بعضهم: هو الذي بسط الأرض و جعل فيها أو تاداً من أوليائه و سادةً من عبيده، فإليهم الملجاً و يهم النجاة، فمن صوب في الأرض يقصدهم فاز و نجا، و من كان بُغيته لغيرهم خاب و خسر. سمعت عليّ بن سعيد يقول: سمعت أبا محمّد الحريريّ يقول: كان في جوار الجنيد إنسان مصاب في خربة، فلمّا مات الجنيد و حملنا جنازته، حضر الجنازة، فلمّا رجعنا تقدّم خطوات و علا موضعاً من الأرض عالياً، فاستقبلني سوجهه، و قال: يا أبا محمّد، إنّي لراجع إلى تلك الخربة، و قد فقدت ذلك السيّد، ثمّ أنشد شعراً:

و ما أسفي مـن فـراق قـوم هم المـصابيح و الحـصون و المدن و المزن و الرواسي و الخير و الأمن و السكون لم تـــــتغيّر لنـــا اللـــيالي حـــتّى تـــوفّتهم المــنون

٢. طِعَات المفشّرين للداوودي، ج٢، ص١٣٩.

٤. تغمير السُلَمي، ص ٤٩.

۱. طبقات المفترين للسيوطيّ، ص ۳۱ (ط ليدن). ٣. النساء (٤): ٦٦. ٥. الرعد (١٣): ٣.

فكسل جسم لنا قلوب وكسل مساء لنا عيون و في سورة الحجّ عند قوله تعالى: ﴿ أَمَ تَرَ أَنَّ الله أَنزَلَ مِنَ السَّهاءِ ماء فَتُصبِحُ الأَرضُ مُنفَعُرَّهُ \*، يقول: قال بعضهم: أنزل مياه الرحمة من سحانب القربة، و فتح إلى قلوب عباده عيوناً من ماء الرحمة، فأنبتت فاخضرّت بزينة المعرفة، و أشمرت الإيسمان، و أينعت التوحيد، أضاءت بالمحبّة فهامت إلى سيّدها، و اشتاقت إلى ربّها فطارت بهمّتها، و أناخت بين يديه، و عكفت فأقبلت عليه، و انقطعت عن الأكوان أجمع. ذاك آواها الحقّ إليه، و فتح لها خزائن أنواره، و أطلق لها الخِيَرَة في بساتين الأنس، و رياض الشوق و القدس ؟

و في سورة الرحمان عند قوله تعالى: ﴿فيها فَاكِهَةُ وَ النَّخُلُ ذَاتُ الأَكَهَامِ ٤ يقول: قال جعفر: جعل الحقّ تعالى في قلوب أوليائه رياض أُنسه، فغرس فيها أشجار المعرفة، أصولها ثابتة في أسرارهم، و فروعها قائمة بالحضرة في المشهد، فهم يجنون ثمار الأنس في كلّ أوان، و هو قوله تعالى: ﴿فيها فَاكِهَةٌ وَ النَّخُلُ ذَاتُ الأَكْهَامِ ﴾ أي ذات الألوان، كلّ يجتني منه لوناً على قدر سعته، و ما كوشف له من بوادي المعرفة و آثار الولاية °. و في سورة الانفطار ﴿إِنَّ الأَبُوارَ لَنِي نَعْيَمٍ وَ إِنَّ اللَّجَارَ لَنِي جَعِيمٍ» آيول: قال جعفر:

النعيم: المعرفة و المشاهدة، و الجحيم: النفوس، فإنَّ لها نيراناً تتَّقد ".

و في سورة النصر ﴿إذا جاءَ نَ**صرُ اللهِ وَ الفَتحُ﴾** ^ يقول: قال ابن عطاء الله: إذا شغلك به عمّا دونه فقد جاءك الفتح من الله تعالى، و الفتح: هو النجاة من السجن البشريّ بلقاء الله تعالى <sup>1</sup>.

٣. لطائف الإشارات للقشيريّ

هو أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن القشيريّ النيسابوريّ. ولد في قرية من ضواحي

| ۲. الحجّ (۲۲): ۲۲.       | ١. تغيير الشَّلمي، ص١٣٨.    |
|--------------------------|-----------------------------|
| ٤. الرحمن (٥٥): ١١.      | ٣. تضبير الشلعي، ص ٢١٢.     |
| ٦. الإنفطار (٨٢): ١٣-١٤. | ٥. تغبير السُّلميَّ، ص ٣٤٤. |
| ٨. التصر (١١٠): ١.       | ٧. تغبير الشلمي، ص ٣٨٥.     |
|                          | ٩. تغسيد الشليب، ص. ٤٠٢.    |

٩٦٨/ التفسير و المفسّرون (ج٢) .

نيسابور سنة (٣٧٦ ه.) و مات أبو، و هو صغير، فاتّجهت به أُسرته نحو طلب العلم، فبرع فيه حسبما دارت رحى العلم في ذلك العهد، في الفقه و الحديث و الأدب و الأصول والتفسير. و سار في درب الصوفيّة على يد أبي عليّ الحسن بن عليّ الدقّاق المتوفّى سنة (٥٠ ٢ ه.) من كبار مشايخ الصوفيّة ذلك العهد، و قد أشار عليه أن يحضر حلقات درس أبي بكر الطوسيّ، و ابن فورك، و الإسفرايينيّ. و في أثناء ذلك كان يحضر مجلس أبي عليّ الدقّاق و كان قد زوّجه ابنته على كثرة أقاربها، و لمّا توفّي تردّد إلى دروس عبد الرحمان السُلَميّ المتوفّى سنة (٢٢ ه.) و عاشره <sup>٢</sup> حتّى أصبح شيخ خراسان في الفقه و الكلام، مع تصدير في الحديث و الوعظ و الإرشاد. و توفّي سنة (٢٥ ه.) بمدينة نيسابور.<sup>٣</sup>

و تفسيره هذا امتداد للتفسير الصوفيّ الباطنيّ، معتمداً في أكثر الأحيان على تأويلات قد ينبو عنها ظاهر لفظ الآية الكريمة. لكنّه مع ذلك حاول أن يوفّق بين علوم الحقيقة حسب مصطلحهم و علوم الشريعة. قاصداً أن لا تعارض بينهما، و أنّ أيّ كلام يناقض ذلك فهو خروج على كليهما؛ إذ كلّ شريعة غير مؤيّدة بالحقيقة فغير مقبول، و كلّ حقيقة غير مقيّدة بالشريعة فغير محصول. فالشريعة أن تعبده، و الحقيقة أن تشهده. كما جاء في الرسالة القشيرية<sup>1</sup>.

حاول في هذا التفسير أن يبرهن على أنّ كلّ صغيرة وكبيرة في علوم الصوفيّة، فإنّ لها أصلاً من القرآن. و يتجلّى ذلك بصفة خاصّة حيثما ورد المصطلح الصوفيّ صريحاً فـي النصّ القرآنيّ، كالذكر و التوكّل و الرضا، و الوليّ و الولاية و الحقّ، و الظاهر و الساطن، و القبض و البسط. فإنّك عند خلال قراءة التفسير لا تكاد تملك إلّا أن تحكم أنّ الصوفيّة قد استمدّوا أصولهم و فـروعهم مـن كـتاب الله الكـريم، و أنّ عـلومهم ليست غـريبة و لامستوردة، كما يحلو لكثير من الباحثين، حين يـرون التـصوّف الإسلاميّ مـتأثراً

٣. وفيات الأهيان، ج٣، صّ ٢٠٦.

الرسالة الفشيرية، ص٤٦؛ راجع: تفسير الفشيريّ (المقدّمة)، ج١، ص١٨.

بالتيّارات الأجنبيّة، اليونان و الفرس و الهند.

كذلك تلحظ عبقريّة القشيريّ إزاء اللفظة أو الآية، حينما لا يكون فسيها اصطلاح صوفيّ، فإنّه يستخرج لك من آيات الطلاق إشارات في الصحبة و الصاحب، و من علاقة النبيّ تلاقي بأصحابه إشارات عن الشيخ و مريديه، و من مظاهر الطبيعة كالشمس و القمر و المطر و الجبال إشارات تتّصل اتّصالاً وثيقاً بالرياضات و المجاهدات، أو بالمواصلات و الكشوفات.

و من ثمّ فإنّه من أوفق التفاسير الصوفيّة في الجمع بين الشريعة و الطريقة، و أسلمها عن الخوض في التأويلات البعيدة التي يأباها اللفظ و ينفرها، كما في سائر تفاسيرهم.

و لذلك فإنَّ فيه بعض الشطحات أو التأويلات البعيدة، ممّا يعدَّ تفسيراً بالرأي الممنوع منه شرعاً، مثلاً عند قوله تعالى: ﴿وَ عَهدنا إلى إبراهيمَ وَ إسماعيلَ أَن طَهَّرا بَميتي لِـلطَّاتِفينَ وَالعاكِفِينَ وَ الرُّحُعِ الشَّجودِ» \ يقول الأمر في الظاهر بتطهير البيت، و الإشارة من الآية إلى تطهير القلوب. و تطهير البيت بِصَوْنَه عن الأدناس و الأوضار، و تطهير القلب بحفظه عن ملاحظة الأجناس و الأغيار. مُرَسَّمَ مَنْ يَسْمَعُونَهُ عَنْ المُواسِينَ مَنْ

و طواف الحجّاج حول البيت معلوم بلسان الشرع، و طواف المعاني مـعلوم لأهـل الحقّ، فقلوب العارفين المعاني فيها طائفة، و قلوب الموحّدين الحقائق فـيها عـاكـفة، فهؤلاء أصحاب التلوين، و هؤلاء أرباب التمكين<sup>T</sup>.

> و قلوب القاصدين بملازمة الخضوع على باب الجود أبداً واقفة. و قلوب الموحّدين على بساط الوصل أبداً راكعة. و قلوب الواجدين على بساط القرب أبداً ساجدة.

> > ۱. البقره (۲): ۱۲۵.

٢. التلوين و التمكين لفظان اصطلاحيّان: التلوين صفة أرباب الأحوال، و التمكين صفة أهمل الحقائق. فما دام العبد في الطريق فهو صاحب تلوين؛ لأنه يرتقي من حال إلى حال، و ينتقل من وصف إلى وصف، و هو أبداً في الزيادة. أمّا صاحب التمكين فوصل ثمّ اتصل، و أمارة أنّه انّصل أنّه بالكلّيّة عن كلّيّته بطل، و التغبير بما يرد على العبد إمّا لقوّة الوارد أو لضعف صاحبه، و السكون إمّا لقوّته أو لضعف الوارد عليه (الرسانة الفشيريّة، ص ٤٤).

۹۷۰ / التفسير و المفسّرون (ج ۲) .

و يقال: صواعد نوازع الطالبين بباب الكرم أبداً واقفة، و سوامي قــصود المـريدين بمشهد الجود أبداً طائفة، و وفود هِمَمِ العارفين بحضرة العزّ أبداً عاكفة \.

\* \* \*

و قال في قوله تعالى: ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنوا لَيَبلُوَنَّكُمُ اللهُ بِشَيءٍ مِنَ الصَّيدِ تَنالُهُ آيديكُم وَرِماحُكُم لِيَعلَمَ اللهُ مَن يَخافُهُ بِالغَيبِ \_إلى قوله\_يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنوا لا تَقتُلُوا الصَّيدَ وَ أَنتُم حُرُمٌ وَ مَن قَتَلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّداً فَجَزاءً مِثلُ ما قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ. ؟: و الإشارة فيه أنّ من قصد بيتنا فينبغي أن يكون الصيد منه في الأمان، لا يتأذّى منه حيوان بحال؛ لذا قالوا: البَرُّ من لا يؤذي الذرّ و لا يضمر الشرّ.

و يقال: الإشارة في هذا أنّ من قصدنا فعليه نبذ الأطماع جملةً، و لا ينبغي أن تكون له مطالبة بحال من الأحوال. و كما أنّ الصيد على المحرم حسرام إلى أن يستحلّل، فكـذلك الطلب و الطمع و الاختيار على الواحد حرام ما دام محرماً بقلبه. و يقال: العارف صيد الحقّ، و لا يكون للصيد صيد.

و إذا قتل المحرم الصيد فعلية الكفّارة، وإذا لاحظ العارف الأغيار، أو طمع أو رغب في شيء أو اختار لزمته الكفّارة، و لكن لا يكتفي منه بجزاء المثل و لا بأضعاف أمثال ما تصرّف فيه أو طمع، و لكن كفّارته تجرّد، على الحقيقة عن كلّ غير، قليل أو كثير، صغير أوكبير.

قوله تلكن ﴿ أُحِلَّ لَكُم صَيدُ البَحرِ وَ طَعامُهُ مَتَاعاً لَكُم وَ لِلسَّيَّارَةِ وَ حُرَّمَ عَـلَيكُم صَـيدُ البَرُ ﴾ <sup>7</sup>قال: حكم البحر خلاف حكم البرّ، و إذا غرق العبد في بحار الحقائق سقط حكمد، فصيد البحر مباح له؛ لأنّه إذا غرق صار محواً، فما إليه ليس به و لا منه إذ هو محو، و الله غالب على أمره<sup>1</sup>.

\* \* \*

١. الطائف الإشارات، ج ١، ص ١٣٦.

٢. المائدة (٥):-٩٦.

۲. المائدة (0): ۹۶ ـ ۹۵. ٤. لطائف الإشارات، ج۲، ص١٤٤ـ ١٤٤. و قد تقدّم تفسيره للبسملة في كلّ سورة بمعنى يغاير معناها في سورة أخرى، و هل هذا مستند إلى دليل، أو مجرّد ذوق عرفانيّ خاصّ؟!

> ٤. كشف الأسرار و عدّة الأبرار (تفسير الميبديّ) المعروف بتفسير الخواجا عبد الله الأتصاريّ

أصل هذا التفسير للخواجا عبد الله الأنصاريّ، ثـمّ بسطه و وضّح مـبانيه المـولى أبو الفضل رشيد الدين الميبديّ، كما يقول في المقدّمة:

«أممًا بعد فإنّي طالعت كتاب شيخ الإسلام، فريد عصره و وحيد دهره، أبي إسماعيل عبد الله بن محمّد بن عليّ الأنصاريّ ـقدّس الله روحه ـ في تفسير القرآن، وكشف معانيه، و رأيتد قد بلغ به حدّ الإعجاز لفظاً و معنىّ و تحقيقاً و ترصيعاً، غير أنّه أوجز غاية الإيجاز، و سلك فيه سبيل الاختصار، فلا يكاد يحصّل غرض المتعلّم المسترشد، أو يشفي غليل صدر المتأمّل المستبصر، فأردتُ أن أنشر فيه جناح الكلام، و أرسل في بسطه عنان اللسان، جمعاً بين حقائق التفسير و لطائف التذكير، و تسهيلاً للأمر على من اشتغل بهذا الفنّ، فصمّمت العزم على تحقيق ما نويت، و شرعت بعون الله في تحرير ما هممت، في أوائل سنة عشرين و خمس مائة، و ترجمت الكتاب بكشف الأمرار و عُدّة الأبرار»<sup>1</sup>.

أمّا الخواجا، فهو الإمام القدوة الحافظ الكبير، أبو إسماعيل عبد الله بن محمّد بن عليّ ابن محمّد الأنصاريّ الهرويّ، من ذرّيّة صاحب النبيّ ﷺ أبي أيّوب الأنصاريّ. مولده بهرات سنة (٣٩٦ هـ) و توقّي بها سنة (٤٨١ هـ) و قبره مزار مشهود هناك. كان على حظّ وافر من العربيّة و الفقه و الحديث و التواريخ و الأنساب، إماماً كاملاً في التفسير، حسن السيرة في التصوّف، غير مشتغل بكسب، مكتفياً بما يباسط به المريدين و الأتباع من أهل مجلسه في العام مرّة أو مرّتين على رأس الملاً، فيحصل عـلى ألوفٍ من الدنسانير

١. كشف الأسراد وحدة الأبراد، ج ١، ص ١.

٩٧٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

وأعداد من الثياب و الحُليّ، فيأخذها و يفرّقها على اللحّام و الخبّاز، و يـنفق مـنها، ولا يأخذ من السلطان و لا من أركان الدولة شيئاً. و قلّ ما يراعيهم، و لا يدخل عليهم، ولا يبالي بهم، فبقي عزيزاً مقبولاً قبولاً أتمّ من المَلِك، مطاع الأمر نحواً من سنّين سنة، من غير مزاحمة. و قد كان سيفاً مسلولاً على المتكلّمين، له صولة و هيبة و استيلاء على النفوس ببلده، يعظّمونه و يتغالون فيه، و يبذلون أرواحهم فيما يأمر بد كان عندهم أطوع و أرفع من السلطان بكثير، و كان طوراً راسياً في السُنّة لا يتزلزل و لا يلين. و قد امتُجِن عدّة مرات و أوذي في الله. و له مقامات و حكايات ذكرها أرباب التراجم <sup>(</sup>

و أمَّا المَيبُدِيِّ فهو الإمام السعيد رشيد الدين أبو الفضل ابن أبي سعيد أحمد بن محمّد ابن محمود المَيبُديَّ ، و كان أبوه جمال الإسلام أبو سعيد قد تُوفّي قبل الخواجا بسـنة ـسنة ٤٨٠ ه.ـو من ثمّ فإنّ المترجم كان قد أدرك الخواجا، و من ثمّ وصفه أصـحاب التراجم بالتلمذة لديه". قد تصدّى تحرير تفسير شيخه عام (٥٢٠ هـ) أي بعد وفاة شيخه بأربعين سنة. و مَيبُد بلدة من ضواحي يزد إيران.

و يظهر من تأليفه هذا الفخيم أنه كان على مستوى رفيع من الفضيلة و الأدب السامي، و لاسيّما في الأدب الفارسيّ البديع؛ حيث تستجيعه المتين و ترصيفه الرصين، في جزالة و سلاسة و سهولة في التعبير، و لا سيّما في النوبة الثالثة؛ حيث ظرافة الذوق العرفانيّ العميق و الأدب الرفيع، تجدهما قد امتزجا في كـلامه، فسجاء شيئاً طـريفاً يسـتدعي التحسين و الإعجاب.

## \* \* 1

أمَّا التفسير ذاته فيعدّ من أكبر و أضخم تفسير كُتب على الطريقة العرفانيَّة الصوفيَّة.

- ١. راجع: تذكرة الحطاظ للذهبيّ، ج٢، ص١١٨٣، رقم ١٠٢٨ مير أعلام التيلاء، ج١٨، ص٥٠٣، رقم ٢٦٠. ٢. راجع: مقدّمة التفسير بقلم الدكتور علي أصغر حكمت. ٣. راجع: الفيظامة وهخذا حدف الداه، نقلاً هن تادين أن ما ١٠٤ لاد الدوران و الدن ذرار من مانته وكذا على ١٠٠ م
- ٣. راجع: لغستغامه معخدا حرف الراء، نقلاً عن تاريخ أدبي إيران لإدوارد براون، ذيل ص ٢٧٥؛ هكذا تاريخ أدبيات إيران للدكتور صفا، ج٢، ص٢٥٧، ٨٨٣ ، ٩٣٩ و ٩٣٢.

في عشر مجلَّدات ضخام، وضع على أحسن سبك و أجمل عبارات أدبيَّة رصينة، فـهو من التفاسير الأدبيَّة الممتازة باللغة الفارسيَّة، و قد كثر تـداوله بـين الأدبـاء و أفـاضل العرقاء.

وكان منهجه السير في ثلاث نوبات: النوبة الأولى في التفسير الظاهريّ على حدّ الترجمة الظاهريّة. و النوبة الثانية في بيان وجوه المعاني و القراءات و أسباب النزول، و بيان الأحكـام و ذكر الأخبار، و الآثار الواردة بالمناسبة.

و النوبة الثالثة في بيان الرموز و الإشارات العرفانيَّة، و لطـائف الدقـائق و النكـات الظريفة المستفادة من سجف العبارات، و هو بيت القصيد من التفسير.

كلِّ ذلك بعبارات رائعة ذات تسجيع و ترصيف لطيف، كما هو دأب أكـثر أصـحاب التفسير العرفانيّ.

و ممّا حُظي به هذا السفر الجَلَيْلَ، كَثَرَة السَّتَتِهاده جَالوجوه و النظائر من الآيات الكريمة، يوردها تباعاً في كلِّ مناسبة، ممَّا يدلُّ على إحاطة المـؤلِّف بـمعاني القـرآن، و مختلف أنواع آيد الكريمة. هذا عند كلِّ مناسبة، نذكر منها ما يلي: مثلاً عند قوله تعالى: ﴿ وَ أَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفٍ بِعَهْدِكُمَ ﴾ ` يقول: و نظير ذلك في القرآن كثير، و يذكر الآيات التالية، و يترجم كلِّ آية ترجمة رائعة، نذكرها مع الترجمة: ﴿أَدعونِي أَستَجِب لَكُمَ ﴾ ` ﴿فَاذَكُرونِي أَذَكُرَكُمُ ﴾ `. (بندهٔ من دری برگشای تا دری برگشایم). (عبدي، افتح باباً حتّى أفتح باباً). إِنَّ اللهِ اللهِ أَنَّهُ الْبُشَرِي 
 إِنَّ اللهِ أَنَّهُ الْبُشَرِي 
 (درِ انابت برگشای تا درِ بشارت برگشایم). (افتح باب الإنابة حمتّى أفستح باب

- ۲. غافر (٤٠): ٦٠. ١. البقرة (٢): ٤٠. ٤. الزمر (٣٩): ١٧.
  - ٣. البقرة (٢): ١٥٢.

٩٧٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_\_\_\_\_\_ البشارة). **(وَ مَا أَنْفَتَتُم مِن شِيءٍ فَهُوَ يُخَلِفُدُه** \. (در انْفاق بركشاى تا در خَلَف رركشار) (افتتر را سالاز زات

(درِ انْفاق برگشای تا درِ خَلَف برگشایم). (افتح باب الإنفاق حـتّی أفـتح بـاب العوض).

﴿وَ الَّذِينَ جاهَدوا فِينَا لَنَهِدِيَنُّهُم سُبُلَنَا﴾ `.

(درِ مجاهدت برگشای تا در هدایت برگشایم). (افتح باب المجاهدة حتّی أفتح باب الهدایة).

﴿ثُمَّ يَستَغْفِرِ اللهَ يَجِدِ اللهَ غَفوراً رَحيماً﴾ ``

(درِ استغفار برگشای تا درِ مغفرت برگشایم). (افتح باب الاستغفار حتّی أفتح باب المغفرة).

<لَنِين شَكَرتُم لأَزِيدَنَّكُم <sup>ع</sup>ُ. (در شکر برگشای تا درِ زیادت نعمت برگشایم). (افتح باب الشکر حتّی أفتح باب

الزيادة في النعمة). مرز من المريد في النعمة).

<لَ أَرْنُوا بِعَهدي أَرْفِ بِعَهدِكُمَ» <sup>0</sup>.

(بندۀ من به عهد من واز آی تا به عهد تو واز آيم)<sup>٦</sup>. (عبدي أوف بعهدي حتّى أوفي بعهدك).

## \* \* \*

هكذا يُحظى هذا السفر الجليل بجودة سبكه و جسمال أسلوبه الأدبـيّ، الذي دأب المؤلّف عليه في عامّة تعابيره في التفسير، و لا سيّما في النوبة الثالثة؛ حيث ظرافة الذوق العرفانيّ اللطيف، و طراوة الأدب الفارسيّ الرفيع، تجدهما قد امتزجا معاً، فأصبح آية في

٢٩ : (٢٩): ٣٩.
 ٢٠ . العنكبوت (٢٩): ٦٩.
 ٣. النساء (٤): ١١٠.
 ٢. كشف الأمراد، ج١٠ ص١٧٦.

الجمال و البهاء. و يبدو براعة المؤلِّف و سعة تضلُّعه الأدبيِّ الفائق، إذا ما وجـدنا تــلك الطلاوة الرائعة قد أفرغت في قالب الأدب الفارسيِّ الجزل السلس السهل التعبير. و إليك نموذجاً من النوبة الثالثة العرفانيّة:

هو عند تفسير قوله تعالى: ﴿يَا بَنِي إِسرائيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيكُم وَ أَوفسوا بِعَهدي أوفٍ بِعَهدِكُم وَ إِيّايَ فَارهَبونِ ﴿ يقول:

«پیر طریقت گفت: ال**هی**! کار آن دارد که با تو کاری دارد، یار آن دارد که چون تو یاری دارد، او که در دو جهان تو را دارد هرگز کی تو را بگذارد! عجب آن است که او که تو را دارد از همه زار تر می گدازد. او که نیافت به سبب نایافت می زارد، او که یافت باری چرا میگدازد.

کر ناله کند سیاه کاری باشد»<sup>۲</sup> در بر آن را که چون تو یاری باشد 👞 ﴿ إِيَّايَ فَارهَبُونِ \* همان است كه كَفَتَ: ﴿ إِيَّايَ فَاتَّتُونِ \*. رهبت و تقوی، دو مقام است از مقامات ترسندگان، و در جمله ترسندگان راه دین بر مرد تقت محجة الرحلي المحالي

شش قسماند:

تائبانند و عابدان و زاهدان و عالمان و عارفان و صدّيقان. تائبان را خوف است، چنانكد كفت: ﴿ يَخافونَ يَوماً تَتَقَلُّبُ فِيهِ القُلُوبُ وَ الأَبِصارُ ﴾. و عابدان را وَجَل: ﴿ أَلَّذِينَ إِذَا ذَكِرَ اللهُ رَجِلَت قُلُومُهُم ﴾. و زاهدان را رهبت: ﴿ يَدعونَنا رَغَباً وَ رَهَباً ﴾. و عالمان را خشيت: ﴿ إِنَّمَا يَحْشَى اللهُ مِن عِبادِهِ المُلَمَا مُهُ.

١. البقرة (٢): ٤٠. ٢. قال شيخ الطريقة: إلهي، لا شغل إلَّا لمن كان شغله معك. و لا ناصر إلَّا من كان ناصره مثلك. و من كان له مثلك في الدَّارين فلن يدعلُك. و العجب أنَّ من كان له مثلك كان أكثرهم أنيناً و يثنَّ من لم يـجدك بسبب عـدم الكُسْف، أمَّا الذي وجدك فَلِمَ بِسْنَ و يندب؟! وشكسا قسقد ظلم وجنفا ممين كميان مسعينه مستلك (كشف الأمرار، ج ١، ص ١٧٥).

٩٧٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) ـ

و عارفان را اشفاق: ﴿إِنَّ الَّذِينَ هُم مِن خَشيَةِ رَبِّهِم مُشفِقونَ﴾. و صدّيقان را هيبت: ﴿وَ يُحَدَّرُكُمُ اللهُ نَفسَهُ﴾ \.

امًا خوف، ترس تائبان و مبتدیان است، حصار ایمان و تریاق و سلاح مؤمن، هر که را این ترس نیست او را ایمان نیست، که ایمنی را روی نیست، و هر که را هست به قدر آن ترس ایمان است.

و وَجَل، ترس زند،دلان است که ایشان را از غفلت رهایی دهد، و راه اخلاص بر ایشان گشاده گرداند، و أمل کوتاه کند، و چنانک وجل از خوف مِه است، رهبت از وَجَل مِه<sup>7</sup>، این رهبت عیش مرد ببَرَد، و او را از خلق ببُرَد، و در جهان از جهان جدا کند. این چنین ترسنده همه نفس خود غرامت بیند، همه سخن خود شکایت بیند، همهٔ کِرد خود جنایت بیند. گهی چون غرق شدگان فریاد خواهد، گهی چون نوحه گران دست بر سر زند، گهی چون بیماران آه کند. و از این رهبت اشفاق پدید آید که ترس عارفان است، ترسی که نه پیش دعا حجاب گذارد، نه پیش فراست بند، نه پیش امید دیوار. ترسی گدازندهٔ کشنده، که تا ندای والا تخانوان لا تحوّنوا و آبشِروا» <sup>7</sup> نشنود نیارامد. این ترسنده را گهی سوزند و گاه نوازند، گهی خوانند و گاه کشند، نه از سوختن آه کند و نه از

کم تـقتلونا و کـم نـحبّکم یا عجباً کم نحبّ من قتلا<sup>ا</sup> از پس اشفاق هیبت است ـبیم صدّیقان ـبیمی که از عیان خیزد، و دیگر بیمها از خبر چیزی در دل تابد چون برق، نه کالبد آن را تـابد، نـه جـان طـاقت آن دارد کـه با وی بماند، و بیشتر این در وقت وجد و سماع افتد، چنانک (کلیم) را افتاد به (طور) فو خَرَّ هُومیٰ صَعِقاً، آ و تا نگویی که این هیبت از تهدید افتد که این از اطلاع جـبّار افتد.

يك ذرّه اگر كشف شود عين عيان نه دل برهد نه جان نه كفر و ايمان<sup>٣</sup> هذا هو المشار إليه بقوله ﷺ: «حجابه النور لو كشفها لأحرقت سبحات وجهه كلّ شيء أدركه بصره»<sup>٤</sup>.

٨. أمّا الخوف الذي يمثّل خوف التائبين و المتدئين، فهو طوق الإيمان، و بَلَم المؤمن و سلاحه. و من لا خوف له لا إيمان له؛ إذ لا مأمن هناك. و من كان له خوف فإيمانه بمقدار خوفه. و أمّا الوجل، فهو خوف أولى البصائر، ينقذهم من الففلة، و يفتح لهم بأب الإخلاص، و يقضّر الأمل؛ و الرهبة أكبر من الوجل كما أنّ الوجل البصائر، ينقذهم من الففلة، و يفتح لهم بأب الإخلاص، و يقضّر الأمل؛ و الرهبة أكبر من الوجل كما أنّ الوجل أكبر من الخوف. إنّا المعن هذاك. و عن كان له خوف فإيمانه بمقدار خوفه. و أمّا الوجل، فهو خوف أولى البصائر، ينقذهم من الففلة، و يفتح لهم بأب الإخلاص، و يقضّر الأمل؛ و الرهبة أكبر من الوجل كما أنّ الوجل أكبر من الخوف. إنّا الرهبة تذهب بعيش المره و تجعله وحيداً، تفصله عن الدنيا و هو في الدنيا. هذا الخائف يجد نفسه كلها عُرماً، و كلامه برمّته شكوئ، و عمّلة جميعه جُرماً. فهو ترارة كالغريق يستصرخ، و أخبرى كالنادب يضرب على رأسه. و ثالثة كالعليل يتأوه.

و الإشفاق وليد هذه الرهبة، التي هي خوف العارفين، ذلك الخوف لا يضع حجاباً يحول دون الدعاء، و لا قيداً يحول دون قراسة النفس، و لا حاجزاً يحول دون الرجاء. إنّه خوف ممضّ قاتل، و لولا قوله تعالى: ﴿أَلَا تُفافوا وَ لا تُحزّنوا وَ أَبشِروا﴾ لمّا قرّ له قرار.

و قد يُحرَق هذا الخائف حيناً، و قد يُشفق عليه حيناً آخر و قد يُقتل و قد يُدعى فلا من الحرق يتأوّه و لا من القتل يتوجّع:

٣. تأتي الهيبة بعد الإشفاق ـ و هي خوف الصديقين. ذلك الخوف المنبعث عن معاينة، و غير، منبعث عن خبر يتأتي الهيبة بعد الإشفاق ـ و هي خوف الصديقين. ذلك الخوف و يتأتى في الفلب، لا الجسم يتحمّل ذلك الخوف و لا الروح تطيقه كي تبقى معه. و الأكثر أنّه يتّفق حين الوجد و السماع، كما انّفق للكليم ظلّمًا في جبل طور ﴿ وَ خَرّ مُومىٰ صَطّاً ﴾. قلا تقل: إنّها هيبة عن تهديد، و إنّما هي عن مرفة السماع، كما انّفق للكليم ظلمًا في جبل طور ﴿ وَ خَرّ مُومىٰ صَطْعَة كي تبقى معه. و الأكثر أنّه يتّفق حين الوجد و السماع، كما انّفق للكليم ظلمًا في جبل طور ﴿ وَ خَرّ مُومىٰ صَطْعَة ﴾. قلا تقل: إنّها هيبة عن تهديد، و إنّما هي عن معرفة الجبّار جل عزّه.

۹۷۸ / التفسير و المفسّرون (ج ۲)

٨. ألبقرة (٢): ١١٢.

و نموذج آخر أروع، عند قوله تعالى: ﴿ بَلَىٰ مَن أَسلَمَ وَجِهَهُ لِلَهِ ﴾ يقول: «كار كار مخلصان است، و دولت دولت صادقان، و سيرت سيرت پاكان، و نقد آن نقد كه در دستارچهٔ ايشان. امروز بر بساط خدمت با نور معرفت، فردا بر بساط صحبت با سرور وصلت. ﴿ إِنَّا أَخلَصناهُم بِخالِصَةٍ ﴾ ` مىگويد: پاكشان گردانيم و از كوره امتحان با سرور وصلت. ﴿ إِنَّا أَخلَصناهُم بِخالِصَةٍ ﴾ ` مىگويد: پاكشان گردانيم و از كوره امتحان با سرور قرب، تا حضرت را بشايند، كه حضرت پاك جز پاكان را بخود راه ندهد، «إنّ الله طيّب لا يقبل إلّا الطيّب» به حضرت پاك جز عمل پاك، و گفت پاك بكار نيايد، آنگه از آن عمل پاك، چنان پاك بايد شد، كه نه در دنيا بازجويي آن را و نه در عقبي، تا به خداوند پاك رسي. ﴿ وَ إِنَّ لَهُ عِندَنا لَزُلْنَ وَ حُسنَ مَآبٍ ﴾ ".

سرّ اين سخن آن است كه «بوبكر زقّاق»<sup>٤</sup> گفت: «نقصان كلّ مخلِصٍ في إخـلاصه رؤية إخلاصه، فإذا أراد الله أن يخلص إخلاصه أسقط عن إخـلاصه رؤيـته لإخـلاصه فيكون مخلَصاً لا مخلِصاً».

میگوید: اخلاص تو آنگه خاص باشد که از دیدن تو پاک باشد، و بدانی کـه آن اخلاص نه در دست تو است و نه بقوت و داشت تو است، بـلکه سـرّی است ربّـانی و نهادی است سبحانی، کس را بر آن اطلاع نه، و غیری را بر آن راه نه.

احدیّت میگوید: «سرّ من سرّی استودعته قلب من أحببت من عبادی» گفت : بنده را برگزینم و به دوستی خود بپسندم، آنگه در سویداء دلش آن ودیعت خود بنهم، نه شیطان

۲. ص (۳۸): ٤٦.

- ٣. ص (٣٨): ٢٥. العمل عمل المخلصين، و الدولة دولة الصادقين، و السيرة سيرة المطهّرين. و النقد هو ماكان في أيديهم. و هم اليوم على أريكة الخدمة يعلوهم نور المعرفة، و غداً على أريكة الصحبة منعّمين بسرور الوصل ﴿ إِنّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِيمَةٍ ﴾ أي: طهرناهم و أخرجنا لهم من يوتقه الاختبار الخالص؟ كي يتأهلوا للمثول الوصل ﴿ إِنّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِيمَةٍ ﴾ أي: طهرناهم و أخرجنا لهم من يوتقه الاختبار الخالص؟ كي يتأهلوا للمثول أمام لله تعالى أريكة المعدين بسرور و عمله من يوتقه الاختبار الخالص؟ كي مناهم و أمام المثول المثول و عمله من يوتقه الاختبار الخالص؟ كي مناهم و عمله. أمام لله تعالى الأن الله طيّب لا يقبل إلا الطيّب»؛ إذ لا يليق بساحة الطهارة إلا من كان طاهراً في قوله و عمله. و يطهُر بذلك العمل الطاهر الطاهر الطيّب»؛ إذ لا يليق بساحة الطهارة إلا من كان طاهراً في قوله و عمله. و يطهُر بذلك العمل الطاهر الطيّب فلا تجده في هذه الدنيا و لا في دار العقبى، حتى يصل إلى مناحة قدس طهار بذلك العمل الطاهر الطيّب فالا تجده في هذه الدنيا و لا في دار العقبى، حتى يصل إلى ساحة قدس المهارته جلّ جلاله ﴿ وَ إِنَّ لَهُ عِنْكَالَةُ وَ حُسْنَ مَابٍ ؟.
- ٤. هو من الطبقة الثالثة، و أسمه أحمد بن نصر، هو من مشايخ الصوفيّة بمصر، و كان في طبقة الجنيد البغداديّ و من أصحابه، و يلقّب بالكبير. أمّا الزقّاق الصغير فهو بـغداديّ تـلميذ الزقّـاق الكبير. راجع: فخحات الأمن، ص١٢٧-١٢٧. و لمّا توفّي الزقّاق الكبير قال الكتانيّ بشأنه: «انقطعت حجّة الفقراء في ذهابهم إلى مصر».

بدان راه برد تا تباه کند، نه هوای نفس آن را بیند تا بگرداند، نه فرشته بدان رسـد تـا بنویسد.

جنید ٔ از اینجا گفت: «الإخلاص سرّ بین الله و بین العبد، لا یـعلمه مـلك فـیكتبه، و لاشیطان فیفسده، و لا هوی فیمیله.»

ذوالنون مصرى محمد كله اين وديعت به نزديك وى نهادند نشان وى آن است كه مدح كسان و ذمّ ايشان، بيش وى به يك نرخ باشد، آفرين و نفرين ايشان يك رنگ بيند، نه از آن شاد شود، نه از اين فراهم آيد. چنان كه مصطفى الله شب قرب وكرامت، همهٔ آفرينش منشور سلطنت او مىخواندند، و او به گوشهٔ چشسم به هيچ نگرست و مىگفت: شما كه مقرّبان حضر تيد مى گوييد: «السلام على النبيّ الصالح الذي هو خير من في السماء و الأرض» و ما منتظر يم تا ما را به آستانهٔ جفاء بوجهل باز فرستند تا گويد: اى ساحر، اى كذّاب، تا چنانك در «خير من في السماء و الأرض» خود را بر سنگ نقد زديم، درّ ساحر و كذّاب نيز برزنيم. اگر هر دو ما را به يك نرخ نباشد، پس اين كلاه دعوى از سر فرونهيم.

رو که در بند صفاتي عاشق خويشي هنوز

گر بر تو عزّ منبر خوش تر است از ذلّ دار اين چنين کس را مخلّص خوانند نه مخلِص، چنانک بوبکر زقّاق گفت: «فيکون مخلّصاً لا مخلِصاً» مخلص در دريای خطر در غرقاب است، نهنگان جانربای در چپ و راست وی درآمده، دريا میبرّد و می ترسد، تا خود به ساحل امن چون رسد و کی رسد. از اينجاست که بزرگان سلف گفتند: «و المخلِصون في خطر عظيم» و مخلَص آن

١. هو أبو القسم سعيَّد بن محمَّد بن الجنيد القواريريّ البغداديّ، ملقّب بسلطَّان الطائغة الصوفيَّة، كان شيخ وقته و فريد عصره في الزهد و التصوّف، مات ببغداد سنة (٢٩٧ هـ).

٢. اسمه توبان بن إبراهيم. كان أبوه نوبيّاً من موالي قريش. هو من الطبقة الأولى من مشايخ الصوفيّة بمصر، توفّي سنة (٢٤٥ هـ).

۹۸۰ / التفسير و المفسّرون (ج۲)

است که به ساحل امن رسید. ۲

ربّ العالمين، موسى را به هر دو حالت نشان كرد، گفت: ﴿إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصاً وَكَانَ رَسُولاً نَبِيّاً﴾ `هم مخلِصاً ــبه كسر لامــو هم مخلَصاً ــبه فتح لامــخواندهاند <sup>ت</sup>.

اگر به کسر خوانی بدایت کار اوست، و اگر به فتح خوانی نهایت کار اوست. مخلِص آنگاه بود که کار نبوّت وی در پیوست، و نواخت احدیت به وی روی نهاد، و مخلَص آنگاه شد که کار نبوّت بالاگرفت. و به حضرت عزت بستاخ<sup>2</sup> شد. این خود حال کسی است که از اول او را روش بود و زان پس به کشش حق رسد، و شتّان بینه و بین نبیّتا محمّد تلکی چند که فرق است میان موسی و میان مصطفی لیک که پیش از دور گِل آدم به کمند کشش حق معتصم گشت، چنانک گفت: «کنت نبیّاً و آدم مجبول فی طینته». شبلی<sup>6</sup>از اینجا گفت: در قیامت هو کسی را خصمی خواهد بود، و خصم آدم منم که

٨. وعلاقة من أودعته هذه الوديعة (السر الأنهي) أن يتساوى عنده مدح الآخرين و ذمّهم. و يرى الدعاء له و عليه سيتين لا يسرّه ذلك و لا يحرّنه هذا». كما كان النبيّ المصطفى تأثيراً ليلة القرب و الكرامة، إذ تختى عمالم الخليقة كلّه بميثاق مكنته، و هو تأثيراً ينظر بطرف حقي، و يقول: أنتم أيّها المقرّبون، تقولون: والسلام على الخليقة كلّه بميثاق مكنته، و هو تأثيراً ينظر بطرف حقي، و يقول: أنتم أيّها المقرّبون، تقولون: والسلام على النبيّ المصطفى تأثيراً في المقرّبون، تقولون: والسلام على الخليقة كلّه بميثاق مكنته، و هو تأثيراً ينظر بطرف حقي، و يقول: أنتم أيّها المقرّبون، تقولون: والسلام على النبيّ الصالح الذي هو خير من في السماء و الأرض». و أنا أنتظر الإشخاص إلى بوابة جفاء أبي جهل، كي يقول لي: أنتها الساحر، أيّها الكذاب. حتى إذا اختبرنا درّ وخير من في السماء و الأرض» بمسبار النقد، توجنا بدرّة وي ألي أنيا الساحر، أيّها الكذاب. حتى إذا اختبرنا درّ وخير من في السماء و الأرض» بمسبار النقد، توجنا بدرّة والساحر الكذاب. في الماد و الأمران معاً، رفعنا قبّمة الدعوى هذه من رؤوسنا. اذهب فإنّك في قيد والساحر الكذاب. حتى إذا اختبرنا درّ وخير من في السماء و الأرض» بمسبار النقد، توجنا بدرّة وي أليها الساحر، أيتها الكذاب. حتى إذا اختبرنا درّ وخير من في السماء و الأرض» بمسبار النقد، توجنا بدرّة والي: أيتها الحداب. وإذا لم يتكافأ عندنا الأمران معاً، رفعنا قبّمة الدعوى هذه من رؤوسنا. اذهب فإنّك في قيد والساحر الكذاب. في أليها من من أنها الأمران معاً، رفعنا قبّمة الدعوى هذه من رؤوسنا. اذهب فإنّك في قيد والساحر الكذاب. في أيتها الأمران معاً، رفعنا قبّمة الدعوى هذه من رؤوسنا. اذهب فإنّك في قيد والساحر الكذاب. في قاد المراد مع أمران معاً، رفعنا قبّمة الدعوى هذه من رؤوسنا. اذهب فإنّك في قبد والعوت ما قبّت لمشق نفسك. و إن كان عز المنبر أحلى لك من ذلّ الأعواد و من كان كذلك فهو ومخلص» لا محلومي، ومن قال أن ما معلوميًا.

و المخلص غريق في بحر الأخطار، و قد حاقت به الحيتان المُرعبة من كلِّ جانب، و هو يشقَّ عُباب البحر خائفاً حتَّى يصل إلى ساحل الأمن، و كيف يصل؟ و متى يصل؟ من هنا قال أكابر السلف: «و المخلِصون في خطر عظيم». أمّا «المخلَص» فهو الواصل إلى مرفأ الأمن.

- ٢. مريم (١٩): ٥١.
  ٣. مريم (١٩): ٥١.
  ٣. قرأ أهل الكوفة بغنج اللام، و الباقون بالكسر. و الأولى هي المشهورة المعهودة لدى المسلمين، و الاستدلال في المتن بكلتا القراءتين، مبنيّ على حجّيّة القراءات أجمع، حتّى مع التعارض، قياساً على مختلف الروايات. لكنّا لا نقول بذلك حتّى في متعارض الروايات. لكنّا لا نقول بذلك حتّى في متعارض الروايات. الجمع، حتّى مع التعارض، قياساً على مختلف الروايات. لكنّا لا نقول بذلك حتّى في متعارض الروايات أجمع، حتّى مع التعارض، قياساً على مختلف الروايات. لكنّا لا نقول بذلك حتّى في متعارض الروايات فضلاً عن القراءات، و أنّ الحجّة واحدة، و هي قراءة حفص و من تبعه من الكوفيّين. راجع: التعميد، ج٢، ص ٢٦١-٢٦٦ (مباحث القراءات).
  ٤. في من تبعه من الكوفيّين. راجع: التعميد، ج٢، ص ٢٦١-٢٦٦ (مباحث القراءات).
- ٥. هو أبو بكر دلف بن جحدر الخراسانيّ البغداديّ. تولّد في سامرّاء و نشأ في بغداد. صاحب جنيد و الحلّاج و خير النساج. كان من كبار مشايخ الصوفيّة، توفّي ببغداد سنة (٣٣٤ هـ) و دُفن بمقبرة الخيزران.

بر راه من عقبه کرد تا در گِلزار وی بماندم. شیخ الاسلام انصاری لا از اینجا گفت: دانی که محقّق کی به حق رسد؟ چون سیل ربوبیّت در رسد، و گرد بشریّت برخیزد حقیقت بیفزاید، بهانه بکاهد، نه کالبد ماند نه دل، نه جان ماند صافی رسته از آب و گِل، نه نور در خاک آمیخته نه خاک در نور.

خاک با خاک شود، نور با نور. زبان در سر ذکر شود و ذکر در سر مذکور. دل در سر مهر شود و مهر در سر نور. جان در سر عیان شود و عیان از بیان دور. اگر تو را این روز آرزو است از خود برون آی، چنانک مار از پوست، به ترک خود بگوی که نسبت با خود نه نیکو است، همان است که آن جوانمرد گفت: نیست عشق لایـزالی را در آن دل همیچ کـار

- کو هنوز اندر صفات خویش ماندست استوار هیچکس را نامده است از دوستان در راه عشق بی زوال ملک صورت مـلک مـعنی در کـنار <sup>۱</sup>
- ١. إله تمالى قد وسم نبيته موسى ظليلاً بكلتا السمنين في تكليا تحلسا وكان رسولا نبياك. قرنت الآية بكسر اللام و يفتحها. إن قرأتها بالكسر، فهو مستهل أمره. و إن قرأتها بالفتح فهو ختام أمره. لقد كان مخلصاً حين حظى بمقام النبوة و شملته العناية الريانية كان مخلصاً حين بلغت نبوته ذروتها و تشرف و يساحة العزة مقداماً. و مقام النبوة و شملته العناية الريانية كان مخلصاً حين بلغت نبوته ذروتها و تشرف و يساحة العزة مقداماً. و هذه هي حلى الما معناية الريانية كان مخلصاً حين بلغت نبوته ذروتها و تشرف و يساحة العزة مقداماً. و هذه هي حالة من النبوة و شملته العناية الريانية كان مخلصاً حين بلغت نبوته ذروتها و تشرف و يساحة العزة مقداماً. و هذه هي حلي المقاف و شيئان ما يين موسى و نبيئا و هذه هي حالة من انتهج منهج الحق لينال مرتبة الوصل بالحق في نهاية المطاف و شيئان ما يين موسى و نبيئا المصطفى محمد تشان ما يين موسى و نبيئا المصطفى محمد تشان ما يين موسى و نبيئا و هذه هي حالة من انتهج منهج الحق لينال مرتبة الوصل و اعتصم بحبل الحق قبل أن يحلق آدم طليلا كما قال تلكيني المصطفى محمد تشان ما يين موسى و نبيئا المصطفى محمد تشان من الذى نال مرتبة الوصل و اعتصم بحبل الحق قبل أن يحلق آدم طليلا كما قال تلكينية :

قال شيخ الإسلام الأنصاري الله: أو تدري متى يبلغ المحقّق الحقّ؟ ذاك حينما ينحدر سيل الربوبيّة، و يرتفع غبار البشريّة، و تزداد الحقيقة، و تقلّ الأعذار، فيلا الجسم يبقى و لا القبلب، و لا الروح الصافية الخالصة من الماء و الطين، و لا النور الممتزج بالتراب، و لا التراب الممتزج بالنور.

فالتراب يصير مع التراب، و النور مع النور، و اللسان يصبح ذكراً في الرأس، و الذكر مذكوراً في الرأس. القلب ينطبع في الرأس، و الانطباع ينقلب في الرأس نوراً. الروح تتجلّى في الرأس، و التجلّي بعيد عن البيان. فلو كنت ترجو ذلك اليوم فانخلع من نفسك، كما تنخلع الحيّة من جلدها، و دع ذاتك إذ الانتساب إليها مَشين، كما قال الشاعر الشّهم: لا عِشــــــقَ فه فـــــي فسيسلب مسبسا انسـغك حسبيس صفاته

لم يُتيسّر الحظّ من ملك المعاني لأحدٍ من العشّاق بدون زوال ملك الصور (كشف الاسراد، ج ١، ص ٣٢٧- ٢٢٩).

۹۸۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲) ۔

اللغات الغريبة التي جاءت في هذا التفسير

و من امتيازات هذا التفسير الجليل، استعماله اللغات الفارسيّة العتيدة، و لكنّها جاءت غريبة في هذا العهد، ممّا ينبؤك عن أدب رفيع و إحاطة واسعة كان يحظى بها المـوَلّف الكبير. و إليك نماذج منها:

جاء بشأن نبيّ الله موسى الله ذيل قوله تعالى: ﴿ بَلَىٰ مَن أَسلَمَ وَجِهَهُ لِلَهِ ﴾ أنّه كان مخلِصاً و مخلَصاً، قال: مخلِص آنگاه بود كه كار نبوت وى درپيوست، و نواخت احديت به وى روى نهاد، و مخلَص آنگاه شد كه كار نبوت بالاگرفت، و به حضرت عزت بُستاخ شد. <sup>٢</sup> استعمل ثلاث كلمات هى من صنعة الأديب العتيد: ١\_ «درپيوست» أى استقام أمر

استنش تارك تنماك مي من طلعة الم ديب العليد. ٢- «در پيوست» اي استمام ا نبو ته. ٢- «نواخت احديّت» أي نداء الربوبيّة. ٣- «بُستاخ شد» أي كملت معرفته.

و قد فسّر «بستاخ» بمعنى «كستاخ» أي الجريء، في حين أنّ هذا المعنى لا يناسب المقام؛ لأنّ فيه شائبة الوقاحة، غير اللائقة بمقام النبوّة. و إنّما المراد هو نفس كمال المعرفة (آشنايي كامل). المعرفة بالأوضاع و الأحوال.

و في تفسير سورة الفاتحة بندة من مرابه بؤرگوارى و پاكى بستود، بندة من پشت وامن داد و كار وامن گذاشت، دانست كه به سر برنده كار وى مائيم.<sup>٣</sup> «پشت وامن داد» «وا» بمعنى «با» (مع). أي اعتمد ظهره عليّ، و فعل معتمداً عليّ. «به سر برنده»: پايان رسانندة كار وى ماييم. بمعنى: «البالغ أمره». و قي ص ٥: استعمل «شكافته» بمعنى «المشتقّ».

و ص١٧: «فرا» بمعنى «به»: «در خبر است كه مصطفى فرا ابن عبّاس گفت». بمعنى «قال

٢. إنّما المخلِص مَن استقام أمر نبوّته، و بَلَغَةُ نداء الربوبيّة، و المخلّص من ارتقت درجة نبوّته و كملت معرفته (كشف الأمواد، ج١، ص٣٢٩). ٣ م م م م الأسراد م ٢٠ معالم معام معام مكال أن المسمول الأسرائي ما

٣. عبدي مجَّدني و نزّه مقامي. عبدي اعتمد عليّ و وكل أمره إليّ، و علم أنّي بالغ به أمره.

١. البقرة (٢): ١١٢.

لد».

و الأبدع: أنّه ركّب كلمات تركيبات أدينته، ممّا جعلها تفيد معاني جديدة ابتدعها مفسّرنا العظيم. من ذلك ما جاء في (ج المعن ١١): «يس آورد»: عاقبة الأمر. و في ص٢٦: «باز بريدن»: الاعتزال. و في ص٦٦: «اريس» في ترجمة «قان». و في ص٦٦: «مامساني»: همانندى: مثل. و في ص٦٣٢: «برآمد نكاه آفتاب»: المشرق. «فروشد نكاه آفتاب»: المغرب. و في ص٥٣٩: «فرانياوم» في ترجمة: ﴿ثُمَّ أَضطَرُهُ ؟. و في ص٥٩٩: «بازكاود»: فريضه گزارد: صلّى الصلاة الفريضة.

- 0. تفسير الخواجا عبد الله الأنصاريّ قد اسبقنا أنّ تفسير الميبُديّ كشف الأسرار و عدّة الأبرار وضع على أســاس تــفسير الخواجا عبد الله الأنصاريّ الذي كان مختصراً ففصّله و زاد عليه.
  - ۱. البقرة (۲): ۲۲.
  - ٣. البقرة (٢): ٦٥.

۲. النازعات (۲۹): ۲۸. ٤. البقرة (۲): ۱۲٦.

٩٨٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

ثمّ جاء الأستاذ حبيب الله (آموزگار) ليلخّص بدوره هذا التفسير الكبير و يستخلص فيما حسب التفسير الأصل الذي صنعه الخواجا، و ذلك في سنة (١٣٨٥ ه.ق. = ١٣٤٤ ه.ش.) و تمّ له ذلك خلال ثلاث سنوات، و أسماه تفسير أدبيّ و عرفانيّ خواجه عبد الله أنصاريّ و طبع في جزئين، في مجلّد واحد ضخم، الطبعة الأولى سنة (١٣٤٧ ه.ش.)، و الطبعة الثانية سنة (١٣٥٣ ه.ش.) في طهران.

٦. تفسير ابن عربيّ
هو أبو بكر محي الدين محمّد بن عليّ بن محمّد بن أحمد بن عبد الله الحاتميّ الطائيّ
الأندلسيّ، المعروف بابن عربيّ ـ بدون أداة التعريف فرقاً بينه و بين القاضي أبي بكر ابن
العربيّ صاحب كتاب أحكام القرآن. و هذا الفرق من اصطلاح المشارقة، أمّا أهل المغرب
فيأتون باللام في كلا الموردين.

ولد بمرسيّة سنة ( ٥٦٠ هـ) ثمّ انتقل إلى إنتبيليّة سنة (٥٦٨ هـ) و بقي بها نحواً من ( ٣٠) سنة تلقّى فيها العلم على كثير من الشيوخ حتّى بزغ نجمه و علا ذكره. و في سنة (٥٩٨ هـ) نزح إلى المشرق و طوّف في كثير من البلاد، فدخل الشام و مصر و الموصل و آسيا الصغرى و مكّة، و أخيراً ألقى عصاه و استقربه النوويّ في دمشق، توفّي بها سنة (٦٣٨ه.).

كان ابن عربيّ شيخ المتصوّفة في وقته، وكان له أتباع و مريدون مُعْجَبين به إلى حدّ كبير، حتّى لقّبوه بالشيخ الأكبر و العارف بالله، كما كان له أعداء ينقمون عليه و يرفضون طريقته و يرمونه بالكفر و الزندقة، لما كان يصدر عنه من المقالات الموهمة، التي تحمل في ظاهرها معاني الكفر و الإلحاد.

و كان إلى جنب تصوّفه بارعاً في كثير من العلوم، فكان عارفاً بالآثار و السنن، و كان شاعراً أديباً؛ و لذلك كان يكتب الإنشاء لبعض ملوك الغرب.

و تلك مؤلّفاته الكثيرة تدلّ على سعة باعه و وفرة اطّلاعه و تبحّره في العلوم الظاهرة و الباطنة، و كانت له حدّة في النظر و دقّة في الاستنباط، و لكن في الأكثر على مشربه

الصوفيّ الباطنيّ، و من ثمّ كانت له شطحات ملأ بها كتبه و مصنّفاته.

هل لابن عربيِّ من تفسير؟ كانت له في التفسير و الحديث نظرات، و له فيها مـقالات ضـمن كـتبه و لا سـيّما الفتوحات المكيِّة و الفصوص و غيرهما من أمّهات كتبه. و لكن هل كَان قد ألّف كتاباً في التفسير يخصّه؟

يبدو من مواضع من كتبه و لا سيّما الفتوحات، أنّ له تأليفاً في التفسير، ففي الجـزء الأوّل من الفتوحات (ص٥٩) عند الكلام على حروف المعجم في أوائل سـور القـرآن، يقول: «ذكرناه في كتاب الجمع و التفصيل في معرفة معاني التنزيل».

و في (ص٦٣) يقول: «و قد أشبعنا القول في هذا الفصل عند ما تكلّمنا عــلى قــوله تعالى: ﴿فَاخْلُع نُعلَيكَ﴾ <sup>أ</sup> في كتاب الجمع و التفصيل».

و في (ص٧٧) عند كلامه على حروف المعجم، يقول: «من أراد التشقّي منها فليطالع تفسير القرآن الذي سمّيناه الجمع و التفصيل».

و يقول عن كتاب آخر في التفسير أسماء إيجاز البيان في الترجمة عن القرآن في الجزء الثالث من الفتوحات (ص ٢٤) عند الكلام عن «علم الإصرار»: «قد بيّناه في كتاب إيجاز البيان في الترجمة عن القرآن في قوله تعالى في آل عمران: ﴿وَ لَمْ يُصِرُوا عَلَىٰ ما فَعَلوا﴾ <sup>ت</sup> فانظره هناك».

و هذا التفسير قد وجد منه جزء يسير من أوَّله إلى الآية ٢٥٣ من سورة البقرة، و عليه في الخاتمة توشيح المؤلَّف هكذا:

«انتهى الجزء الثامن من إيجاز البيان في الترجمة عن القرآن و يتلوه في التاسع قسوله تعالى: ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُم عَلَىٰ بَعْضٍ ﴾ <sup>7</sup>. و هذا الأصل بخطّ يدي من غِير مسودّة،

۱. طه (۲۰): ۱۳.

٣. البقرة (٢): ٢٥٣.

۲. آل عمران (۲): ۱۳۵.

٩٨٦/ التفسير و العفسّرون (ج٢) .

و كتب محمّد بن عليّ بن محمّد بن أحمد بن عربيّ الحاتميّ الطائيّ، المترجم يوم الجمعة الثاني و العشرين من ذي القعدة، سنة إحدى و عشرين و ستّ مــائة، و الحــمد لله ربّ العالمين و صلّى الله على محمّد خاتم النبيّين، و على آله أجمعين آمين»<sup>(</sup>.

و قد طبع على هامش رحمة من الرحمان من كلام ابن عربيّ (الجزء الأوّل من ص٧ إلى ص٣٧٨).

و له أيضاً إشارة، إلى تفسيرين، أحدهما بعنوان المتغسير الكبير حيث يقول في الجزء الرابع من الفتوحات (ص ١٩٤):

«اعلم أنّ كلّ ذكر ينتج خلاف المفهوم الأوّل منه، فإنّه يدلّ ما ينتجه على حال الذاكر، كما شرطناه في التفسير الكبير لنا».

- و الثاني بعنوان التفسير أو تفسير القرآن كما جاء في الجزء الأوّل من الفتوحات (ص٨٦) و (ص١١٤) و الجزء الثالث (ص١٤) و هل هما نفس التفسيرين الآنف ذكرهما، أم غيرهما، غير واضع غير أنّ الذي يستفاد من مجموع كلماته، أنّ له في التفسير تأليفاً باستقلاله، و قد ضاع مع الأسف سوى النزر اليسير حسبما ذكرنا.
- تفاسير منسوبة إلى ابن عربيً نعم، هناك تفاسير تحمل اسم ابن عربيٍّ: ١. إيجاز البيان في الترجمة عن القرآن، و هو في كمال الإيجاز و الاختصار، و قد طبع جزء يسير منه على هامش رحمة من الرحمان على ما أسلفنا. ٢. رحمة من الرحمان في تفسير و إشارات القرآن، من كلام الشيخ الأكبر محيى الدين

ابن عربيّ. جمع و تأليف محمود محمود الغرّاب، من كلام الشيخ الاكبر محيي الدين ابن عربيّ. جمع و تأليف محمود محمود الغرّاب، من علماء دمشق المعاصرين. و هو تفسير غير شامل، التقطه المؤلّف من كلام ابن عربيّ ضمن تأليفاته، و لا سيّما

١. راجع: رحمة من الرحمان في تضير و إشارات القرآن لمحمود محمود الغراب، ج ١، ص ٣٧٨.

ال**فتوحات حي**ثما تكلِّم عن تفسير آية أو إشارة إلى معنى من معاني القسرآن، و مــن ثــمَّ لم يستوعب جميع آي القرآن.

و قد قام المؤلّف بهذا الجمع خلال خمسة و عشرين عاماً، قال: و لمحاولة الوقوف على فهم الشيخ الأكبر للقرآن الكريم، قمت بالعمل أكثر من خمس و عشرين سنة، في جمع و تصنيف و ترتيب ما كتبه الشيخ الأكبر، في كتبه التي بين أيدينا، ممّا يسصلح أن يكون تفسيراً لبعض آيات القرآن، سواء من الناحية الظاهرة على نسق التفاسير الأخرى من الأحكام الشرعيّة و المعاني العربيّة، أو ما يصلح أن يكون تفسيراً صوفيّاً لبعض آيات القرآن، و هو ما يسمّى بالاعتبار و الإشارة في التوحيد و السلوك، و سمّيته درحمة من الرحمان في تفسير د إشارات الفرآن، تمشّياً مع عقيدة الشيخ الأكبر في شمول الرحمة و عدم سرمدة العذاب<sup>4</sup>.

و طبع هذا الأثر في أربع مجلَّدات، في دمشق سنة ( ١٤١٠ ه. / ١٩٨٩ م.).

٣. تغسير الفرآن الكريم في مجلّدين استهرت تسبته إلى ابن عربيّ، و قد راج ذلك منذ زمن سحيق، و هو موضوع على مُداق الصوقيّة في التفسير الباطنيّ المحض. و فيه بعض الشطحات ممّا أثار الريب في نسبته إلى الشيخ، و زعموا أنّه من صنع الشيخ كمال الدين أبي الغنائم المولى عبد الرزّاق الكاشيّ السمرقنديّ المتوفّى سنة ( ٧٣٠ هـ).

قال الشيخ محمّد عبده: من التفسير الإشاريّ ما ينسبونه للشيخ الأكبر محيى الدين ابن عربيّ، و إنّما هو للقاشانيّ الباطنيّ الشهير، و فيه من النزعات ما يتبرّأ منه ديس الله وكتابه العزيز <sup>٢</sup>.

و أمّا الحاجّيّ خليفة ـصاحب كشف الظنونـ فقد نسبه رأساً إلى القاشانيّ من غـير ترديد، قال:كتاب تأويلات القرآن المعروف بتأويلات القاشانيّ، هو تفسير بالتأويل على اصطلاح أهل التصوّف، للشيخ كمال الدين أبي الغنائم عـبد الرزّاق بـن جـمال الديـن

١. راجع: رحمة من الرحمان في تفسير و إشارات الفرآن (المقدّمة)، ص ٥.
 ٢. المتار، ج ١، ص ١٨.

۹۸۸ / التفسير و المغسّرون (ج ۲)

الكاشيّ السمرقنديّ، أوّله: «الحمد لله الذي جعل مناظم كلامه مظاهر حسن صـفائه» <sup>(</sup>. و هذه العبارة هي المبدوء بها في التفسير المذكور.

و النسخة التي كانت عند حاجّيّ خليفة، كانت إلى سورة «ص». و توجد نسخ كاملة في سائر المكتبات، منها نسخة كاملة بالمكتبة السليمانيَّة بتركيا تحت رقم (١٧\_١٨) و تحمل خاتم عبد الرزّاق الكاشانيّ ً.

و يتأيّد نسبة الكتاب إلى القاشانيّ بما جاء في تفسير سورة «القصص» عند الآية رقم ٣٢: ﴿وَ اصْمُم إِلَيْكَ جَناحَكَ مِنَ الرَّهبِ﴾، قوله: «و قد سمعت شيخنا المولى نور الدين عبد الصمدة في شهود الوحدة و مقام الفناء عن أبيه، أنَّه كان بعض الفقراء في خدمة الشيخ الكبير شهاب الدين السهرورديّ ".

و نور الدين هذا هو: نور الدين عبد الصمد بن عليَّ النطنزيِّ الأصفهانيّ، و المتوفَّى في أواخر القرن السابع، و كان شيخًا لعبد الرزّاق القاشانيّ، المتوفّى سنة ( ٧٣٠ هـ). و غـير معقول أن يكون نور الدين هذا شيخاً لابن عربيّ المتوفّى سنة (٦٣٨ ه.)<sup>2</sup>. مرز تحقق تكوية الرطبي بسب وي

## التعريف بهذا التفسي

قد أتى المؤلِّف فيه بالتفسير الرمزيِّ الإشاريِّ على طريقة الصوفيَّة العرفانيَّة و غالبه يقوم على أساس وحدة الوجود، ذلك المذهب الذي كان له أثر. السيِّيَّ في تفسير كلام الله. و الذي دعا بالقائلين أنَّه من صنع ابن عربيٍّ؛ حيث مذهبه في وحدة الوجود مشهور.

و هو تفسير مغلق العبارة، لا يفهم معناها، كما لا يوجد لها من سياق الآية أو فحواها ما يدلُّ عليها، و لو أنَّ المؤلِّف كان واضحاً في كلامه، أو كان جـمع بـين التـفسير الظـاهر والتفسير الباطن كما فعله الميبديِّ لهان الأمر، و لكنَّه لم يفعل شيئاً من ذلك، ممَّا جعل الكتاب مغلقاً، كأكثر مواضع كتب ابن عربيٍّ و لا سَيِّما كتابه الفتوحات و من ثمَّ كان دليلاً

- ۲. وحمة من الرحمان (المقدّمة)، ج ۱، ص ٤.
- ۱. کشف الظون، ج ۱، ص ۱۸۷.
- ٢. التقسير المنسوب إلى فين حربي، ج٢، ص ٢٢٨.

٤. راجع: التفسير و المفسُّودن، ج٢، ص٤٣٦ـ ٢٣٨ (ط بيروت).

التفسير العرفانيّ الصوفيّ / ٩٨٩

آخر على احتمال صحّة نسبته إليه. فهو في سورة آل عمران ﴿رَبَّنا ما خَلَقتَ هٰذا باطِلاً شبحانكَ فَقِنا عَذابَ النَّارِ، م يقول: ربَّنا ما خلقت هذا الخلق باطلاً أي شيئاً غيرك، فإنّ غير الحقّ هو الباطل، بل جعلته أسماءك و مظاهر صفاتك، سبحانك، ننزّهك أن يوجد غيرك، أي يقارن شيء فردانيّتك، أو يثنّي وحدانيّتك. فقنا عذاب نار الاحتجاب، بالأكوان عن أفعالك، و بالأفعال عن صفاتك، و بالصفات عن ذاتك، وقاية مطلقة تامّة كافية <sup>7</sup>.

عن المعالك، و به يون على على على الله، و به يست على مادعة و عيد المعالي عن المعالي الم و في سورة الواقعة ﴿نَحْنُ خَلَقناكُم فَلُولا تُصَدُّقونَ ﴾ [ يقول: نحن خلقناكم بإظهاركم بوجودنا و ظهورنا في صوركم <sup>ع</sup>.

و في سورة الحديد **(وَ هُوَ مَعَكُم أَينَا كُنْتُمَ»** <sup>٥</sup> يقول: و هو معكم أينما كنتم لوجودكم به، و ظهوره في مظاهركم<sup>٢</sup>.

و في سورة المجادلة فرما يَكُونُ مِن نَجْوى ثَلاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِحُهُم <sup>4</sup> يـقول: لا بـالعدد والمقارنة، بل بامتيازهم عنه بتعيّناتهم، و احتجابهم عنه بماهيّاتهم و إنّيّاتهم، و افتراقهم منه بالإمكان اللازم لماهيّاتهم و هويّاتهم، و تحققهم بوجوبه اللازم لذاته، و اتّصاله بهم بهويّته المندرجة في هويّاتهم، و ظَهَوَرَه في مظاهرهم، و تستّره بماهيّاتهم، و وجوداتهم المشخّصة، و إقامتها بعين وجوده، و إيجابهم بوجوبه. فبهذه الاعتبارات هو رابع معهم، و لو اعتبرت الحقيقة لكان عينهم؛ و لهذا قيل: «لولا الاعتبارات لارتفعت الحكمة»، و قال أمير المؤمنين لمثلاً: «العلم نقطة كثّرها الجاهلون»<sup>٨</sup>

و في سورة المؤمّل فوَ اذكُرِ اسمَ رَبَّكَ وَ تَبَتَّل إِلَيهِ تَبَتِيلاً رَبُّ المَشرِقِ وَ المَغرِبِ لا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذِهُ رَكسِلاً» ` يقول: و اذكر اسم ربّك الذي هو أنت، أي اعرف نفسك، و اذكرها، و لا تنسها، فينساك الله، و اجتهد لتحصيل كمالها بعد معرفة حقيقتها.

| ٢. تفسير فين هريي، ج ١، ص ٢٤٢-٢٤٢. | ۱. آل عمران (۳): ۱۹۱. |
|------------------------------------|-----------------------|
| £. تفسير ٿين حربي، ج٢، ص٥٩٣.       | ۳. الواقعة (٥٦): ٥٧.  |
| ٦. تغسير اين حربي، ج٢، ص٥٩٩.       | ه. الحديد (٥٧): ٤.    |
| ٨. تقسير قبن هويي، ج٢، ص٦١٢.       | ٧. المجادلة (٥٨): ٧.  |
|                                    | 9 . A (VT) 1          |

٩٩٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

ربّ المشرق و المغرب، أي الذي ظهر عليك نوره، فطلع من أُفق وجودك بإيجادك، و المغرب الذي اختفى بوجودك، و غرب نوره فيك، و احتجب بك`.

تلك نماذج تكشف لك عن واقع هذا التفسير، و أنّه يقوم على مذهب صاحبه في القول بوحدة الوجود، الأمر الذي يلتئم و إمكان نسبته إلى ابن عربيّ القائل بذلك، فليس غريباً منه أن يقوم بتأليف تفسير يعتمد على مذهبه الخاصّ. فلا موضع لما استغربه أمثال الشيخ محمّد عبده، و أنّ النزعات أو الشطحات التي تشاهد في هذا التفسير، ليست شيئاً غريباً عن روح ابن عربيّ و مذهبه في وحدة الوجود.

و يقوم مذهب ابن عربيّ في التفسير في سائر مؤلّفاتد غالباً على نظريّة «وحدة الوجود» التي يدين بها، و على الفيوضات و الوجدانيّات التي تنهلّ عليه من سحانب الغيب الإلهيّ، و تنقذف في قلبه من ناصية الإشراق الربّانيّ، فنراه في كثير من الأحيان يتعسّف في التأويل، ليجعل الآية تتمشّى مع هذه النظريّة، فهو يبدّل فيما أراد الله من آياته و يفسّرها على أن تتضمّن مذهبة و تكون أسانيد له، الأمر الذي ليس من شأن المفسّر المنصف المخلص لله عمله؛ إذ يجب على المفسّر المخلص أن يبحث في القرآن بحثاً

هذا و قد بالغ ابن عربيّ في دعواه الإشراقات الربّانيّة المنهلّة على قلبه، و يدّعي أنّ كلّ ما يجري على لسان أهل الحقيقة \_و يعني بهم الصوفيّة بالذات\_من المعاني الإشاريّة في القرآن هو في الحقيقة تفسير و شرح لمراد الله، و أنّ أهل الله \_و يعني بهم الصوفيّة\_أحقّ الناس بشرح كتابه؛ لأنّهم يتلقّون علومهم عن الله مباشرة، فهم يقولون في القرآن عـلى بصيرة، أمّا أهل الظاهر فيقولون بالظنّ و التخمين، و فضلاً عن ذلك إنّه يرى أنّ تفاسير أهل الحقيقة لا يعتريها شكّ، و أنّها صدق و حقّ على غِرار القرآن الكريم، فإذا كـان القـرآن

۱. نقسبو این عربی، ج۲، ص ۷۲۰-۷۲۱.

. التفسير العرفانيّ الصوفيّ / ٩٩١

الكريم لا يأتيه الباطل من بين يديه و لا من خلفه؛ لأنّه من عند الله، فكذلك أقوال أهل الحقيقة في التفسير، لا يأتيها الباطل من بين يديها و لا من خلفها؛ لأنّها منزلة من عند الله. يقرّر ابن عربيّ كلّ هذه المبادئ و يصرّح بها في فتوحاته.

يقول: «و ما خلق الله أشقّ و لا أشدّ من علماء الرسوم عـلى أهـل الله المختصّين بخدمته، العارفين به من طريق الوهب الإلهيّ، الذين منحهم أسراره في خلقه، و فسهّمهم معاني كتابه و إشارات خطابه، فهم لهذه الطائفة مثل الفراعنة للرسل ﷺ، و لمّا كان الأمر في الوجود الواقع على ما سبق به العلم القديم \_كما ذكرنا\_عدل أصحابنا إلى الإشارات كما عدلت مريم، الله من أجل أهل الإفك و الإلعاد إلى الإشارة. فكلامهم، في شسرح كتابه العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه و لا من خلفه، إشارات، و إن كسان ذلك حقيقة و تفسيراً لمعانيه النافعة، ورد ذلك كلِّه إلى أنفسهم مع تقريرهم إيَّاه فسي العسموم و فيما نزل فيد. كما يعلمه أهل اللسان الذين نزل ذلك الكتاب بلسانهم، فعمّ به سبحانه عندهم الوجهين، كما قال تعالى: ﴿ لَمُعْرَضُهُمُ أَبَاتِنَا فِي الآفاقِ وَ فِي أَنْفُسِهِمَ ﴿ ، يعني الآيات المنزلة في الآفاق و في أنفسهم، فكلَّ آية منزلة لها وجهان: وجه يرونه في نفوسهم، و وجه آخر يرونه فيما خرج عنهم، فيسمّون ما يرونه في نفوسهم إشارة، ليأنس الفقيه صاحب الرسوم إلى ذلك، و لا يقولون في ذلك إنَّه تفسير، وقاية لشرَّهم و تشنيعهم في ذلك بالكفر عليه؛ و ذلك لجهلهم بمواقع خطاب الحقّ، و اقتدوا في ذلك بسنن الهدى، فإنَّ الله كــان قادراً على تنصيص ما تأوّله أهل الله في كتابه، و مع ذلك فما فعل، بل أدرج فسي تــلك الكلمات الإلهيَّة التي نزلتٍ بلسان العامَّة، علوم معاني الاختصاص التي فهمها عباده حين فتح لهم فيها بعين الفهم الذي رزقهم ً.

و تفاسيره بهذا النمط كثيرة و منبئّة في كتبه لا سيّما في «الغتوحات». خذ لذلك مثلاً ما ذكره بشأن قوله تعالى: ﴿ن وَ القَلَمِ وَ ما يَسطُرونَ﴾ <sup>7</sup> بما لا يرجع إلى محصّل.

راجع: الفتوحات السكية، ج ١، ص ٢٧٩.

۱. فصّلت (٤١): ٥٣.

٣. القلم (١٨): ١.

٩٩٢ / التفسير و المغسّرون (ج٢) .

قال في الباب الستّين الذي وضعه لمعرفة العناصر و سلطان العالم العِلويّ على العالم السُفليّ:

«اعلم أنَّ الله تعالى لما تسمّى بالمَلِك رتّب العالم ترتيب المملكة، فجعل له خواصًاً من عباده، و هم الملائكة المهيمنة جلساء الحقَّ تعالى بالذكر لا يسـتكبرون عـن عـبادته و لا يستحسرون، يسبّحون الليل و النهار لا يفترون. ثمّ اتّخذ حاجباً من الكروبيّين واحداً أعطاه علمه في خلقه، و هو علم مفصّل في إجمال، فعِلمه سبحانه كان فسيه مـجلّي له، و سمّي ذلك المَلَك «نوناً» فلا يزال معتكفاً في حضرة علمه تلك و هو رأس الديوان الإلهيّ، و الحقِّ من كونه عليماً لا يحتجب عنه. ثمَّ عيَّن من ملائكته مَلَكاً آخر دونه في المرتبة سمّاه «القلم» و جعل منزلته دون منزلة «النون» و اتّخذه كاتباً، فيعلّمه الله سبحانه مـن علمه ما شاءه في خلقه بوساطة «النون»، و لكن من العلم الإجماليّ، و ممّا يحوي عليه العلم الإجماليّ علم التفصيل، و هو من بعض علوم الإجمال؛ لأنَّ العلوم لها مراتب، من جملتها علم التفصيل. فما عند القلم الإلهي من مراتب العلوم المجملة إلَّا علم التفصيل مطلقاً، و بعض العلوم المفصَّلَة لا عَبَرَ و اتَّبْخَذِ هذا الملك كاتب ديوانه و تجلَّى له من اسمه القادر، فأمدَّ من هذا التجلَّى الإلهيّ، و جعل نظره إلى جهة عالم التـدوين و التسطير، فخلق له لوحاً و أمره أن يكتب فيه جميع ما شاء سبحانه أن يجريه في خلقه إلى يسوم القيامة خاصّة. و أنزله منزلة التلميذ من الأستاذ. فتوجّهت عـليه هـنا الإرادة الإلهـيّة. فخصّصت له هذا القدر من العلوم المفصّلة، و له تجلّيات من الحقّ بلا واسـطة. و ليس للنون سوى تجلُّ واحد في مقام أشرف، فإنَّه لا يدلَّ تعدَّد التجلِّيات و لا كثرتها عَنْلَتُي الأشرفيَّة، و إنَّما الأشرف من له المقام الأعمِّ. فأمر الله النون أن يمدَّ القلم بـثلاث مـائةٌ و ستِّين علماً من علوم الإجمال، تحت كلَّ علم تفاصيل. و لكن معيِّنة منحصرة لم يعطه غيرها، يتضمّن كلّ علم إجماليّ من تلك العلوم ثلاث مائة و سـتّين عــلماً مــن عــلوم التفصيل، فإذا ضربت ثلاث مائة و ستَّين في مثلها، فما خرج لك فهو مقدار علم الله تعالى في خلقه إلى يوم القيامة خاصّة، ليس عند اللوح من العلم الذي كتبه فيه هذا القلم أكثر من

التفسير العرفانيّ الصوفيّ / ٩٩٣

هذا، لا يزيد و لا ينقص، و لهذه الحقيقة الإلهيّة جعل الله الفلك الأقصى ثلاث مائة و ستّين درجة، و كلّ درجة مجملة لما تحوي عليه من تفصيل الدقائق و الثواني و الثوالث إلى ما شاء الله سبحانه، ممّا يظهره في خلقه إلى يوم القيامة، و سُمّي هذا القلم الكاتب.

ثمّ إنّ الله سبحانه و تعالى أمر أن يُولَّى على عالم الخلق اثنا عشر والياً، يكون مقرّهم في الفلك الأقصى منّا في بروج، فقسّم الفلك الأقصى اثني عشر قسماً، جعل كلّ قسم برجاً لسكنى هؤلاء الولاة، مثل أبراج سور المدينة، فأنزلهم الله إليها فنزلوا فيها، كلّ والِ على تخت في برجه، و رفع الله الحجاب الذي بينهم و بين اللوح المحفوظ، فـرأوا فـيه مُسطَّراً أسماؤهم و مراتبهم و ما شاء الحقّ أن يجريه على أيديهم في عالم الخلق إلى يوم القيامة، فارتقم ذلك كلّه في نفوسهم و علموه علماً محفوظاً لا يتبدّل و لا يتغيّر»<sup>(</sup>.

و قال في الباب الثاني الذي وضعه لمعرفة مراتب الحروف \_الفصل الأوّل\_:

«ثمّ إنّه في نفس النون الرقميّة (ن) التي هي شطر الفلك من العجائب ما لا يقدر على سماعها إلّا من شدّ عليه منزر التسليم، و تحقّق بروح الموت الذي لا يتصوّر ممّن قام به اعتراض و لا تطلّع، و كذلك في نفس تقطة النون أوّل دلالة النون الروحانيّة المعقولة فوق شكل النون السفليّة، التي هي النصف من الدائرة، و النقطة الموصولة بالنون المرقومة الموضوعة، أوّل الشكل، التي هي مركز الألف المعقولة، التي بها يتميّز قطر الدائرة، و النقطة الأخيرة التي ينقطع بها شكل النون، و ينتهي بها هي رأس هذا الألف المعقولة المتوهمة، فتقدر قيامها من رقدتها فتر تكز لك على النون، فيظهر من ذلك حرف اللام، و النون نصفها زاء مع وجود الألف المذكورة، فتكون النون بهذا الاعتبار تعطيك الأزل الإنسانيّ، كما أعطاك الألف و الزاء و اللام في الحقّ. غير أنّه في الحقّ ظاهر؛ لأنه بذاته أزليّ لا أوّل له، و لا مفتتح لوجوده في ذاته، بلا ريب و لا شكّ.

و لبعض المحقّقين كلام في الانسان الأزليّ، فنسب الإنسان إلى الأزل، فالإنسان خفي

الفتوحات المكيَّة، ج ١، ص ٢٩٤ - ٢٩٥.

٩٩٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

فيد الأزل فجُهل؛ لأنَّ الأزل ليس ظاهراً في ذاته، و إنَّما صحَّ فيد الأزل لوجدٍ ما من وجوه وجوده، منها أنَّ الموجود يُطلق عليه الوجود في أربع مراتب: وجود في الذهن، و وجود في العين، و وجود في اللفظ، و وجود في الرقم. فمن جهة وجوده على صورته التي وجد عليها في عينه، في العلم القديم الأزليّ المتعلُّق به في حال ثبوته، فهو موجود أزلاً أيضاً. كأنَّه بعناية العلم المتعلَّق به، كالتحيَّز للعرض بسبب قيامه بالجوهر، فصار متحيِّزاً بالتبعيَّة. فلهذا خفي فيه الأزل، و لحقائقه أيضاً الأزليَّة المجرّدة عن الصورة المعيِّنة المعقولة التي تقبل القدم و الحدوث» <sup>(</sup>.

و قال في الباب ( ٣٥١) في معرفة اشتراك النفوس و الأرواح:

«القلم و اللوح أوّل عالم التـدوين و التسطير، و حـقيقتهما سـاريتان فـي جـميع الموجودات علواً و سفلاً و معنىً و حسِّياً، و بهما حفظ الله العلم على العالم، و لهذا ورد في الخبر عند عند الشيء: «قيّدوا العلم بالكتابة», و من هنا كتب الله التوراة بيده، و من هذه الحضرة اتَّخذ رسول الله تَنْتُنْ و جميع الرسل المن كتاب الوحي، و قال: ﴿ كِراماً كَاتِبِينَ يَعَلَّمُونَ مَا تَفعَلُونَ...﴾ `، و قال: ﴿ما لِمُذَا الْكِتَابِ لا يُعَادِرُ صَعِيرَةً وَ لا كَبِيرَةً إِلَّا أَحصاها ﴾ `، و قــال: <رَكُلُّ شَيءٍ أَحْصَيناهُ في إِمامٍ مُبينٍ»<sup>٤</sup>.

و قال: ﴿ فِي كِتَابٍ مَكْنُونٍ ﴾ ٥، و قال: ﴿ فِي صُحْفٍ مُكَرَّمَةٍ مَرفوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ بِأَيدي سَفَرَةٍ ﴾ ٦، و قال: ﴿رَ نَكْتُبُ ما قَدُّموا رَ آثارَهُم...﴾ ٧ و الكَتب: الضمّ، و منه سمّيت الكتيبة كــتيبة، لانضمام الأجناد بعضهم إلى بـعض. و بـانضمام الزوجـين وقمع النكـاح فـي المـعاني و الأجسام، فظهرت النتائج في الأعيان، فمن حفظ عليها هذا الضمّ الخاصّ أفادته علوماً لم تكن عنده، و من لم يحفظ هذا الضمَّ الخاصِّ المفيد علم لم يحصل على طائل، و كان

- ١. المصدر نفسه، ص ٥٣ ــ٥٤. ٢. الانفطار (٨٢): ١٢-١١. ۳. الکهف (۱۸): ٤٩. ٤. يس (٣٦): ١٢. ه. الواقعة (٥٦): ٧٨. ٦. عبس (٨٠): ١٣- ١٥.
  - ۷. یس (۳٦): ۱۲.

. التفسير العرفانيّ الصوفيّ / ٩٩٥

کلامه غیر مفید»<sup>۱</sup>. و قال في ديوانه أبياتاً بشأن النون و القلم نذكر منها: يسفصله العسلام بسالقلم الأعسلي إذا جميماء بسالاجمال نسون فسإته حــروفاً و أشكـــالاً و آيـــاته تُــتلى فسيلقيه فسي اللموح الحمفيظ ممفصّلاً و مــا كــان إلّاكـاتباً حــينما يُــتلى و مسا فسصّل الإجسمال منه بعلمه لتُسبلي بـــه أكــوانــه و هــو لا يُــبلي عـــليه الذي ألقــاه فــيه مسـطّر هــو العـقل حـتّاً حـين يـعقل ذاتــه له الكشف و التحقيق بالمشهد الأعلى ً و أشنع تفسير رأيته في كلامه ما ذكره بشأن إخفائه تعالى أولياءه في صفة أعدائه. فكانوا أولياء في صورة أعداء، و عباداً مخلصين في زيٍّ عتاة متمرّدين. يقول في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَواءً عَلَيهِمِ ٱلْإِذْرِتَهِمِ أَمْ لَمْ تُنذِرهُم لا يُؤمِنونَ خَتَمَ اللهُ عَـل تُلوبِهم وَ عَلىٰ سَمِعِهم وَ عَلىٰ أَبصارِهِم غِناوَةٌ وَ لَهُم عَذابٌ عَظيمٌ ﴾ ": إيجاز البيان فيد، ي محمّدا إنَّ الذين كفروا ستروا مِحبّتهم في، دعهم فسواء عليهم أأنذرتهم بـوعيدك الذي أرسلتك به أم لم تنذرهم لا يؤمنون بكلامك، فإنَّهم لا يعقلون غيري، و أنت تسنذرهم بخلقي و هم ما عقلوه و لا شاهدوه، و کيف يـؤمنون بك و قـد خــتمت عــلي قـلوبهم فلم أجعل فيها متّسعاً لغيري، و على سمعهم، فلا يسمعون كلاماً في العالم إلّا منّي. و على أبصارهم غشاوة، من بهائي عند مشاهدتي فلا يبصرون سواي، و لهم عذاب عظيم عندي أردّهم بعد هذا المشهد السّنيّ إلى إنذارك، و أحجبهم عنّي، كما فعلت بك بعد قاب قوسين أو أدنى قرباً، أنزلتك إلى من يكذّبك و يردّ ما جئت به إليه منّي في وجهك، و تسمع فيّ ما يضيق له صدرك، فأين ذلك الشرح الذي شاهدته في إسرائك فهكذا أُمنائي على خلقي الذين أخفيتهم رضاي عنهم، فلا أسخط عليهم أبداً ٤.

> ١. الفتوحات السكيَّة، ج٢٢، ص٢٢١. ٢. وحمة من الرحمان، ج٤، ص٢٦٤ نقلاً عن ديوان لبن هويي، ص١٦٤. ٣. البقرة (٢): ٦ـ٧.

٩٩٦/ التفسير و المغسّرون (ج٢)

\* \* \*

و إليك من تفاسير ابن عربيّ معتمدة على نظريّة وحدة الوجود، جاءت في سائر كتبه: قال في تفسير قوله تعالى: ﴿ مَن يُطِعِ الرَّسولَ فَقَد أَطاعَ اللهُ ﴾ !: لأنّه لا ينطق إلّا عن الله، بل لا ينطق إلّا بالله، بل لا ينطق إلّا الله منه، فإنّه صور ته <sup>ا</sup>.

و في تفسير قوله تعالى: ﴿يا أَيَّنْهَا النَّعْسُ المُطْمَنِيَّةُ ارجِعي إلى رَبَّكِ راضِيَةً مَرضيَّةً فَادخُلي في عِبادي وَ ادخُلي جَنَّتي ؟ ، يقول: و ادخلي جنّتي التي هي ستري، و ليست جنّتي سواك، فأنت تسترني بذاتك الإنسانيّة، فلا أُعرَف إلا بك، كما أنّك لا تكون إلا بي، فمن عرفك عرفني، و أنا لا أُعرَف فأنت لا تُعرف، فإذا دخلت جنّته دخلت نفسك فتعرف نفسك معرفة أخرى غير المعرفة التي عرفتها حين عرفت ربّك بمعرفتك إيّاها، فتكون صاحب معرفتين، معرفة به من حيث أنت، و معرفة به بك من حيث هو لا من حيث أنت، فأنت عبد و أنت ربّ لمن له فيه أنت جد، و أنت ربّ و أنت عبد لمن من عيث هو لا من حيث أنت،

و في تفسير قوله تعالى: ﴿قَد أَفَلَعُ مَن زَكَّاها وَ قَد خَابَ مَن دَسَّاها ﴾ يقول: إنَّ النفس لا تزكو إلاّ بريّها، فيه تُشرَف و تُعظم في ذاتها؛ لأنَّ الزكاة ربو، فمن كان الحقّ سمعه و بصره و جميع قواه، و الصورة في الشاهد صورة خلق، فقد زكت نفس من هذا نسعته و ربت و أنبتت من كلّ زوج يهيج، كالأسماء الإلهيّة لله، و الخلق كلّه يهذا النعت في نفس الأمر، و لولا أنّه هكذا في نفس الأمر ما صحّ لصورة الخلق ظهور و لا وجود؛ و لذلك خاب من دسّاها؛ لأنّه جهل ذلك فتخيّل أنّه دسّها في هذا النعت، و ما علم أنّ هذا النعت لنفسه نعت ذاتيّ لا ينفكَ عنه يستحيل زواله، لذلك وصفه بالخيبة؛ حيث لم يعلم هذا؛ و لذلك قال: قد أفلح، ففرض له البقاء. و البقاء ليس إلّا لله أو لما كان عند الله، و ما ثمّ إلّا الله أو ما هو عنده،

٢. الفتوحات المكبَّة، ج ٤ ص١٢٢. ١. النساء (٤): ٨٠ ۲. الفجر (۸۹): ۲۷\_۳۰. فصوص الحكم، ج١، ص١٩٢-١٩٢ (التفسير و المفسّرون، ج٢، ص٢٤٢). ٥. الشمس (٩١): ٩٠٠٩.

التفسير العرفانيّ الصوفيّ / ٩٩٧

فخزائنه غير نافدة، فليس إلا صور تعقب صوراً، و العلم بها يسترسل عليها استرسالاً'. \* \*

و بعد فإذا كانت النزعات أو الشطحات التسي كسان الشسيخ الأسستاذ محمّد عسبده يستوحشها و يستغرب أن تكون صادرة من مثل ابن عربيّ، و من ثمّ استنكر انستساب التفسير إليه، فها هي مثلها أو أشدّ غرابةً، مبتوثة في كتبه و لا سيّما الفتوحات، فأين موضع الاستغراب. و من ثمّ فالأرجح صحّة النسبة و لا سيّما مع شهرتها و عدم وجود ما ينافي هذه النسبة، نظراً لشدّة المشابهة بين محتويات هذا التفسير و سائر مؤلّفات ابن عربيّ.

و أمّا ما ذكره الأستاذ الذهبيّ \_لوجه المنافاة\_ من السماع من نور الدين عبد الصمد النطنزيّ الأصفهانيّ المتوفّى في أواخر القرن السابع، حيث يصلح أن يكون شيخاً للمولى عبد الرزّاق الكاشيّ المتوفّى سنة ( ٧٣٠ هـ) لا لابن عربيّ المتوفّى سنة (٦٣٨ هـ).

فيمكن توجيهه، بأنَّ الناسخ و هو المولى عبد الرزّاق الكاشيّ زاد هـذا الكــلام هــنا أو جعله على الهامش، ثمّ أدخل في المتن على يد النسّاخ المتأخّرين، فلا منافاة.

٧. عرائس البيان في حقائق القرآن لأبي محمّد الشيرازي.

هو أبو محمّد روزيهان بن أبي نصر البقليّ الشيرازيّ المتوفّى سنة (٦٦٦ هـ). هو تفسير إشاريّ رمزيّ على الطريقة الصوفيّة العرفانيّة، جمع فيه من آراء مَن تقدّمه من أقطاب الصوفيّة و أهل العرفان، فكان تفسيراً عرفانيّاً موجزاً، و في نفس الوقت جامعاً وكاملاً في حدّذاته. قال في المقدّمة: «و لمّا وجدت أنّ كلامه الأزليّ لانهاية له في الظاهر و الباطن، و لم يبلغ أحد إلى كماله و غاية معانيه؛ لأنّ تحت كلّ حرف من حروفه بحراً من بحار الأسرار، و نهراً من أنهار الأنوار، فتعرّضت أن أغرف من هذه البحور الأزليّة غرفات من حكم الأزليّات، و الإشارات و الأبديّات، ثمّ أردفت بعد قولي أقوال مشايخي مسمّا عباراتها ألطف، و إشاراتها أظرف ببركاتهم، و سمّيته: عرائس الميان في حقائق الفرآن».

الفتوحات السكية، ج ٤، ص ١١٩.

٩٩٨/ التفسير و المفسّرون (ج٢)

و هو يجري في تفسيره مع الذوق العرفانيّ المجرّد، حتّى نهاية القرآن، و طـبع فـي جزئين يضمّهما مجلّد واحد كبير.

٨. التأويلات النجميّة لنجم الدين داية، و علاء الدولة السمنانيّ

ألف هذا التفسير نجم الدين داية، و مات قبل أن يتمّه، فأكمله من بعده علاء الدولة السمنانيّ.

أمّا نجم الدين فهو أبو بكر عبد الله الرازيّ المعروف بداية. توفّي سنة (٦٥٤ هـ). كان من كبار الصوفيّة، و كان مقيماً أوّل أمره بخوارزم، ثمّ خرج منها أيّام هجوم چنگيزخان، إلى بلاد الروم، و يقال: إنّه قتل أثناء تلك الحروب.

و أمّا علاء الدولة فهو أحمد بن محمّد السمنانيّ، توفّي سنة (٧٣٦ هـ). كان أحد الأئمّة المعروفين، و كان ينتقص من ابن عربيّ كثيراً، و كان مليحاً ظريفاً حسن المجلس حسن المناظرة، عزيز الفتوّة، كثير البرّ، و له مصنّفات كثيرة ربّما تبلغ الثلاث مائة. كان قد دخل بلاد التتار، ثمّ رجع و سكن تبريز ثمّ بغداد.

يقع هذا التفسير في خمس مجلدات كبار، و هو تفسير لطيف، وُضع عـلى أسـلوب التفسير الإشاريّ، و لكن في ظرافة بالغة و في عبارات شائقة.

\* \* \*

و هناك تفاسير ذوات اعتبار، جعلت قسطاً مِن منهجها للـبيان العـرفانيّ الإشـاريّ للقرآن، و ساروا على منهج الاعتدال في هذا المجال، أمثال النـيسابوريّ فـي تـفسيره غرائب القرآن، و المولى محسن الفيض الكاشانيّ في تفسيره الصالمي، و السـيّد مـحمود الآلوسيّ البغداديّ في دوح المعاني. على ما أسلفنا الكلام عليها، فلا نعيد ذكرها.

\* \* \*

التفسير في اتّجاهٍ عصريّ

لم يترك الأقدمون لمن تأخّر عنهم كبير جهد في تفسير كتاب الله، و الكشف عن معانيه و البلوغ إلى مراميه، فقد تناولوه من أوّل أمرهم بدراسته التسفسيريّة التحليليّة دراسة توسّعت و اطردت مع الزمن على تدرّج ملحوظ، و تلوّن بألوان مختلفة حسبما عرفت. و لا شكّ أنّ كلّ ما يتعلّق بالتفسير من الدراسات المختلفة قد وفّاه هؤلاء المفسّرون القُدامي حقّة من البحث و التحقيق، فالنواحي اللغويّة و البلاغيّة و الأدبية و النحويّة، و حتّى الفقهيّة و الكلاميّة و الكونيّة الفلسفيّة، كلّ هذه النواحي و غيرها تناولوها بتوسّع ظاهر ملموس، لم يتركوا لمن جاء بعدهم إلى ما قبل عصرنا بقليل من عمل جديد أو أثر مبتكر يقومون به في تفاسيرهم التي دوّنوها، سوى أعمال جانبيّة لا يعدو أن يكون جمعاً الوقوال المتقدّمين، أو شرحاً لغامض آرائهم، أو نقداً أو تفنيداً لما يعتوره الضحف منها، التجديد و الابتكار.

و لقد ظلّ الأمر على هذا، و بقي التفسير واقفاً عند هذه المرحلة ــمـرحــلة الركـود و الجمودــلا يتعدّاها، و لا يُحاوَل التخلّص منها. حتّى جاء عصر النهضة العلميّة الحديثة، فاتّجهت أنظار العلماء الذين لهم عناية بدراسة التفسير إلى أن يتحرّروا مـن قــيد هــذا الركود، و يتخلّصوا من نطاق هذا الجمود، فنظروا في كتاب الله نظرة فاحصة من جديد

۱۰۰۰ / التفسير و المفسّرون (ج۲)

وإن كان لها اعتماد كبير على ما دوّنه الأوائل في التفسير أثّرت في الاتّجاه التفسيريّ للقرآن تأثيراً ملموساً، و لكنّها غيّرت من اتّجاهاته القديمة، و ألبسته ثوباً جديداً لا ينكر؛ إذ عملت في التخلّص من كلّ الاستطرادات التي حُشرت في التفسير حشراً و مُزِجَت به على غير ضرورة لازمة، و ثابرت على تنقية التفسير من القصص الإسرائيليّة التي كادت تذهب بجمال القرآن و جلاله، و تمحيص ما جاء فيه من الأحاديث الضعيفة أو الموضوعة على رسول الله تلاشي أو على أصحابه و الأثمّة من بعده بين و إلباس التفسير ثوباً أدبيّاً على رسول الله تلاشي أو على أصحابه و الأثمّة من بعده بين و إلباس التفسير ثوباً أدبيّاً مراميه الدقيقة و أهدافه السامية، في تعرفة التوان و جمال بهائه، كما كشفت عن كثير من مراميه الدقيقة و أهدافه السامية، في تعرفة الإنسان و الحياة و السياسة و الاجتماع، و محيحة، على تفاوت بين الموقفين في الغلوّ و الاعتدال. كلّ ذلك من أجل أن يعرف المسلمون و من ورائهم الناس جمعاً أن الترآن هو الكتاب الخالد، الذي يتمشّي مع المسلمون و من ورائهم الناس جمعاً أن الترآن هو الكتاب الخالد، الذي يتمسّي مع في ذلك، و ربّما بلغ يعضهم منا أن التو أن هو الكتاب الخالد، الذي ينسيّي مع و ذلك، و ربّما بلغ يعضهم منا أن الترآن هو الكتاب الخالد، الذي ين من عرف الزمان في جميع أطواره و مراحله و لقد أجادوا و أفادوا في هذا المجال، و لكنّهم توسّعوا في ذلك، و ربّما بلغ يعضهم منا لا في الغلوّ و الفادوا في هذا المجال، و لكنّهم توسّعوا

ألوان التفسير في العصر الحديث

كان الجري مع الزمن في التفسير استدعى تتوّعه مع تنوّع متطلّبات العصر و متقلّباته. بما نستطيع أن نجمل القول في ألوان التفسير في العصر الحديث في الألوان الأربعة التالية. و هي أهمّها:

**أولاً:** اللون العلميّ: و هو أوّل الألوان التي ظهرت إلى الوجود، مــتأثّراً بــمكتشفات العصر الحديث.

ثانياً: اللون الأدبيّ الاجتماعيّ: و هو ثاني الألوان، المتأثّر بالأدب المعاصر، و المظاهر الاجتماعيّة الحاضرة.

ثالثاً: اللون السياسيّ: و قد ظهر هذا اللون على أثـر التشـعّبات الحـزبيّة السـياسيّة

\_ التفسير في اتَّجاهِ عصريَّ / ١٠٠١

الحديثة في المجتمع الإسلاميّ.

رابعاً: اللون العقليّ: فقد رافقت الألوان المتقدّمة هذا اللونُ من التفسير العقليّ، الذي كان فيد بعض المحاولات لتأويل آيات، كانت بظاهرها متنافية مع مظاهر العلم أو العقيدة الإلحاديّة، التي أورثتها النهضة الصناعيَّة العلميّة، منذ القرن التاسع عشر للميلاد.

و إليك بعض الكلام عن اللونين العلميّ و الأدبيّ الاجتماعيّ، فقد ازدهر العصر الحديث بهما، نتيجة الوعي الدينيّ الذي ساد أكثر أبناء هذا العصر. أمّا اللونان الآخران: السياسيّ و العقليّ، فهما حصيلة أفكار سياسيّة متطرّفة و أخرى إلحاديّة كافرة، سيطرت على نفوس ضعيفة، أو تشكّلات حزبيّة منحرفة، و لم تكن لهم تفاسير شاملة، سوى بضع آيات التقطوها، كانت من المتشابهات، و من ثمّ اتّبعوها ابتغاء الفتنة و ابتغاء تأويلها. فهي تفاسير مقطوعة الدابر منبوذة لا يعتدّ بها، فلم نعتمدها و لاكان لها شأن.

١. اللون العلميّ

إنَّ هذا اللون من التفسير الذي يرمي إلى جعل القرآن مشتملاً على إشارات عابرة إلى كثير من أسرار الطبيعيّة، التي كشف عنها العلم الحديث، و لا تزال على مسرح الاكتشاف قد استشرى أمره في العصر الأخير، و راج لدى بعض المثقّفين الذين لهم عناية و شغف بالعلوم، إلى جنب عنايتهم بالقرآن الكريم. و كان من أثر هذه النزعة التفسيريّة الخاصّة، التي تسلّطت على قلوب أصحابها، أن أخرج لنا المشغوفون بها كثيراً من الكتب و الرسائل التي يحاول أصحابها فيها أن يحمّلوا القرآن كثيراً من علوم الأرض و السماء، و أن يجعلوه دالاً عليها بطريق التصريح أو التلميح، اعتقاداً منهم أنّ هذا بيان لناحية من أهمّ نواحي صدقه، و إعجازه، و صلاحيّته للبقاء.

أهمّ الكتب التي عُنيت بهذا اللون من أهمّ هذه الكتب التي ظهرت فيها هذه النزعة التفسيريّة، كــتاب كشــف الأسـرار النورانيّة القرآنيّة، فيما يتعلّق بالأجرام السـماويّة، و الأرضيّة، و الحيوانــات، و النـباتات،

١٠٠٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

و البحواهر المعدنية تأليف الطبيب الفاضل محمّد بن أحمد الإسكندرانيّ، أحد رجال القرن الثالث عشر الهجريّ، برع في الطبّ الروحانيّ و الجسمانيّ، و كانت له علاقة شديدة في دفع شبهات الأجانب التي كانت تثار ضدّ الدين، و كان له إلمام بالعلوم الحديثة التي كانت معروفة على عهده، من طبّ و صناعة، و العلوم الطبيعيّة و الكيمياء، و طبقات الأرض و الحيوان و النبات. و من ثمّ حاول إثبات أن لا منافاة بين الدين و العلم، بل أنّ أحدهما ليكمّل الآخر و يؤيّده. توفّي سنة (١٣٠٦ هـ).

وكتابه هذا من أوّليّات الكتب التي ظهرت في هذا الشأن، و هوكتاب كبير الحجم، يقع في ثلاث مجلّدات، لكن من غير أن يستوعب جميع آي القرآن، سوى ما يتعلّق بموضوع دراسته الخاصّة. بحث في الجزء الأوّل عن الحياة و حملق الأحياء في الأرض، و في الجزء الثاني، عن الأجرام السماويّة و عن مظاهر الكون في الأرض و السماء، و في الجزء الثالث، عن أسرار النباتات و المعادن، و ما إلى ذلك.

و قد ذكر الإسكندرانيّ في هذا الكتاب أنّ القرآن يحتوي على علوم جمّة، على ما جدّ من نظرات علميّة تؤيّد إعجاز القرآن، و يشت أنّ عصر العلم الذي يتحدّثون عنه قد بيّنه القرآن في صورة حقائق الكون، و خلق الحيوان، و أسرار النباتات و المعادن. و أبان في المقدّمة غرضه من هذا التأليف، قائلاً:

«وكنت منذ زالت عنّي تمائم الطفوليّة، و نيطت بي عمائم الرجوليّة، ممّن شُغف بتعلّم الطبّ ليالي و أيّاماً، أنهمك في دراسته على قدر الطاقة سنين و أعواماً، ثمّ أقمت بدمشق الشام معتنياً بمداواة أهلها الأماثل الأعلام، إلى أن اجتمعت في محفل سنة ( ١٢٩٠ هـ) كان حافلاً ببعض الأطبّاء المسيحيّين، فشرعوا يتحادثون في كيفيّة تكوّن الأحجار الفحميّة، و في أنّها هل أُشير إليها في التوراة و الإنجيل أم لا؟ فلم يحصلوا على شيء، لاصريحاً و لا إشارة، ثمّ وجّهوا إليّ السؤال عن القرآن الكريم هل فيه إشارة إلى ذلك؟ فتصدّرت للجواب و تلطّفت في التفهيم و الخطاب، قدر طاقتي و وسعي، و تتبّعت كلام كثير من العلماء، و تفرّدت في طلبه من كتب التفسير و الطبّ، مع زيادة الاجتهاد». . التفسير في اتَّجاهِ عصريّ / ١٠٠٣

و هو كتاب لطيف في بابه، طريف في أسلوبه، اعتمد فيه آراء القدماء و المحدّثين، و جدّ في ذلك حسب إمكانه، و أفاد، جزاه الله خيراً.

و هناك مختصرات في هذا الشأن كثيرة جرت على نفس المنوال، فمهناك الأطبّاء و المهندسون و علماء اختصاصيّون كانت لهم عناية بالدين و بالقرآن الكريم، حاول كلُّ حسب وسعه و حسب طاقته العلميّة، في الإبانة عن وجه إعـجاز القـرآن، مـن نـاحية اختصاصه. و الكتب و الرسائل من هذا القبيل كثيرة و منبئّة، ربّما تفوق الحصر، و لا تزال تزداد حسب اطّراد الزمان<sup>(</sup>.

و في العلماء الدينيّين أيضاً كثير ممّن قام بهذا الأمر، وكتب في جوانب علميّة من القرآن الكريم، أمثال العلّامة السيّد هبة الدين الشهرستانيّ المتوفّى سنة (١٣٨٦ هـ) قام بتأليف رسالة يقارن فيها بعض مسائل الهيأة و الفلكيّات حسب إشـارات جـاءت فـي الشريعة و في نصوص القرآن الكريم. طبعت طبعتها الأولى في بغداد سـنة (١٣٢٨ هـ) و ترجمت عدّة ترجمات منها بالفارسيّة، ممّا يدلّ على إعجاب العلماء بهذا الكتاب.

و رسالة الأستاذ عبد الله باشاً للكَرْتِي في مُقارَبَة بعض مباحث الهيأة. طبعت بالقاهرة سنة (١٣١٥ ه.).

و رسالة السيّد عبد الرحمان الكواكبيّ، و هي عبارة عن مجموعة مقالات له، نشرها في بعض الصحف عند ما زار مصر سنة (١٣١٨ ه.) ثمّ جمعت ضمن كتاب باسم طبائع الاستبداد و مصارع الاستعباد.

و رسالة إعجاز القرآن للأستاذ مصطفى صادق الرافعيّ، عقد فيه بـحثاً عـن القـرآن و العلوم.

و رسالة الأستاذ رشيد رشديّ العابريّ، مدرّس الجغرافيّة في ثانويّة التفيّض ببغداد،

١. لديّ رسالتان قيّمتان فيما يخصّ مسائل الطبّ و الفرآن الكريم، إحداهما: الفرآن و الطبّ الحديث تأليف صديقنا الفاضل الدكتور صادق عبد الرضا عليّ، طبعت في بيروت. و الأخرى: مع الطبّ في الفرآن الكريم تأليف الدكتورين عبد الحميد دياب و أحمد قرقوز، طبعت في دمشق. رسالة أُعدّت لنيل إجازة دكتورا في الطبّ.

١٠٠٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

قام بنشرها سنة (١٩٥١ م.). و رسائل من هذا القبيل مبثوثة فوق حدّ الإحصاء.'

هذا، و أكثر علماء العصر الحديث نزعة إلى التفسير العلميّ، و أكبرهم إنتاجاً هو الشيخ طنطاويّ جوهريّ، فإنّه أكثر مَن جَمَع في هذا المجال و أطال في تفسيره الجواهر و ربّما أسهب بما يخرجه عن طور التفسير أحياناً. يقع في خمسة و عشرين جزءاً، و ألحقه بجزء آخر هو المتمّم للجزء السادس و العشرين. و إليك بعض الكلام عن هذا التفسير العجيب.

الجواهر في تفسير القرآن للطنطاويّ

هو الشيخ طنطاويّ بن جوهريّ المصريّ، توفّي سنة (١٣٥٨ هـ). و تفسيره هذا يعتبر أطول و أوّل من فسّر القرآن الكريم في ضوء العلم الحديث، و من قـبله مـحمّد أحـمد الإسكندرانيّ، و لكنّه بصورة غير شاملة، و كذلك جاء بعده مفسّراً للقرآن بطريقة علميّة حديثة محمّد عبد المنعم الجمال في صورة أوجز، حسبما يأتي.

و يرى الشيخ الجوهريّ أنّ معجزات القرآن العلميّة لا زالت تنكشف يوماً بعد يـوم، كلّما تقدّمت العلوم و الاكتشافات، و أنّ كثيراً من كنوز القرآن العلميّة ما زالت مذخورة، يكشف عنها العلم شيئاً فشيئاً على مرّ العصور.

و الشيخ الجوهريّ كان منذ صباه مُولَعاً بِهكذا كشائف علميّة دينيّة، مُغرَماً بالعجائب الكونيّة، و مُعجَباً بالبدائع الطبيعيّة، مشوَّقاً إلى ما في السماء و الأرض من جمال و كمال و بهاء كما يقول هو عن نفسه قال في مقدّمة تفسيره:

«لمّا تأمّلت الأمّة الإسلاميّة، و تعاليمها الدينيّة، ألفيت أكثر العـقلاء و بـعض أجـلّة العلماء، عن تلك المعاني معرضين، و عن التفرّج عليها ساهين لاهين، فقليل منهم من فكّر في خلق العوالم و ما أودع فيها من الغرائب. فأخذت أؤلّف كتباً لذلك شتّى، كنظام

١. و قد خصّصنا الجزء السادس من النمهيد بالكلام عن هذا الجانب من التفسير العلميّ للقرآن و ذكرناه الأهمّ ممّا قيل أو قد يقال في هذا المجال فراجع..

التفسير في اتَّجاهٍ عصريّ / ١٠٠٥

العالم و الأمم، و جواهر العلوم، و التاج المرصّع، و جمال العالم... و مزجت فيها الآيات القرآنيّة بالعجائب الكونيّة، و جعلت آيات الوحي مطابقةً لعجائب الصنع...»`.

لكنّه وجد أنّ هذه الكتب رغم كثرتها و انتشارها و ترجمتها إلى اللـغات الأخـرى كالأُورديّة و القازانيّة الروسيّة لم تشف غليله، فتوجّه إلى الله أن يوفّقه إلى تفسير القرآن تفسيراً ينطوي على كلّ ما وصل إليه البشر من علوم، فوفّقه الله لتـحرير هـذا التـفسير الجليل.

و مفسّرنا هذا يقرّر في تفسيره أنّ في القرآن من آيات العلوم ما يربو على سبع مائة و خمسين آية، في حين أنّ علم الفقه لا تزيد آياته الصريحة على مائة و خمسين آية <sup>٢</sup>. و نجده كثيراً ما يهيب بالمسلمين أن يتأمّلوا في آيات القرآن التي ترشد إلى عسلوم الكون، و يحتّهم على العمل بما فيها، و يندّد بمن يغفل هذه الآيات على كثرتها، و ينعى على من أغفلها من السابقين الأوّلين.

منهج المؤلَّف في التفسير

لمنهج الموقع في المنتسير إنّه يذكر الآيات فيفسّرها أوّلاً لقظيّاً مختصراً، لا يكاد يخرج بذلك عمّا في كتب التفسير المألوفة، لكنّه سرعان ما يخلص من هذا التفسير الذي يسمّيه تفسيراً لفظيّاً و يدخل في أبحاث علميّة مستفيضة، يسمّيها لطائف أو جواهر. هذه الأبحاث عبارة عن مجموعة آراء علماء الشرق و الغرب في العصر الحديث، ليبيّن للمسلمين و غسيرهم أنّ القرآن الكريم قد سبق إلى هذه الأبحاث، و نبّه على تلك العلوم قبل أن يصل إليها هؤلاء العلماء. و نجده يضع لنا في تفسيره كثيراً من صور النباتات، و الحيوانات، و مناظر الطبيعة، و تجارب العلوم، بقصد أن يوضّح للقارئ ما يقول، توضيحاً، يجعل الحقيقة أمامه كالأمر المشاهد المحسوس. و لقد أفرط في ذلك، و جاز حدّ المجاز.

و ممّا يؤخذ عليه: أنّه قد يشرح بعض الحقائق الدينيّة بما جاء عــن أفــلاطون فــي

الجواهر في تغيير القرآن للطنطاوي، ج١، ص٢.
 ٢. المصدر نفسه، ص٣.

١٠٠٦ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

جمهوريّته، أو بما جاء عن إخوان الصفا في رسائلهم، و هو حين يـنقلها يُـبدي رضـاه عنها و تصديقه بها، في حين أنّها تـخالف فـي ظـاهرها مـا عـليه أصـحابه السـلفيّون الأشاعرة`.

و هكذا نراه قد يستخرج كثيراً من علوم القرآن بواسطة حساب الجمل، الذي لا نكاد نصدّق بأنّه يوصل إلى حقيقة ثابتة. قال الذهبيّ: و إنّما هي عدوى تسرّبت من اليهود إلى المسلمين، فتسلّطت على عقول الكثير منهم.

هذا، و إنّا نجد المؤلّف يفسّر آيات القرآن تفسيراً يقوم على نظريّات علميّة حديثة، غير مستقرّة في ذاتها، و لم تمض فترة التثبّت منها، و هذا ضرب من التكـلّف ارتكـبه المؤلّف، إن لم يكن يذهب بغرض القرآن أحياناً، فلا أقلّ من أن يذهب بروائه و بهائه.

و تكفيك مراجعة عبرى إلى هذا التفسير لكي تعرف مغزى هذا النقد الخطير، و قد أتى الذهبيّ بنماذج من هذا النمط العليل، و استنتع أخيراً: أنّ الكتاب في ذاته موسوعة علميّة، ضربت في كلّ فنّ من فنون العلم بسهم واقر، ممّا جعل هذا التفسير يوصف بما وصف به تفسير الإمام الرازيّ؛ إذ قيل عنه، هذه كلّ شيء إلاّ التفسير» بل هو أحقّ من تفسير الرازيّ بهذا الوصف و أولى به. و إن دلّ الكتاب على شيء، فهو أنّ المؤلّف إنّما يحلّق في أجواء خياله، و يسبح حسب زعمه في ملكوت السماوات و الأرض، و يطوف في نواح شتّى من ألعلم بفكره و عقله، ليجلّي للناس آيات الله في الآفاق و الأنفس، و ليظهر لهم أنّ القرآن قد جاء بكلّ ما جاء به الإنسان من علوم و نظريّات، تحقيقاً لقولد تعالى: ﴿ما فَرَّطنا في الكِتاب مِن فَيهٍ ﴾ . و لكنّ هذا خروج بالقرآن عن قصده، و انحراف به عن هدفه، و لعلّه إطاحة بشأنه في كثير من الأحيان، و يبدو من خلال التفسير أنّه لاقي الكثير من لوم أطاحة بشأنه في كثير من الأحيان، و يبدو من خلال التفسير أنّه لاقي المؤير الكثير من لوم العلماء على مسلكه هذا الذي سلكه في تفسيره، و لم تلق هذه النزعة التفسير يو

٨. الأمر الذي جعل الحكومة السعوديّة أن أصدرت الأمر بمصادرة الكتاب، و عدم السماح بدخوله إلى الحجاز. يجد القارئ ذلك في نصّ الكتاب المرسل من المؤلّف إلى الملك عبد العزيز آل سعود في الجزء ٢٥، ص ٢٤٤. نقلاً عن: الطبير و المضرّونة، ج٢، ص٥٠٨. ٢٠ الأنعام (٦): ٣٨.

التفسير في اتّجاهِ عصريّ / ١٠٠٧

لدى كثير من المثقّفين.

التفسير الفريد

و يتلو تفسير المجواهر، تفسير علميّ آخر أوجز منه، هو التغسير الغريد تأليف العـالم الفقيد محمّد عبد المنعم الجمال. تفسير تحليليّ موجز، شامل لجميع آيات القرآن، اهتمّ مؤلّفه بالتوفيق بين الدين و العلم، و أن يفسّر القرآن على ضوء العلم الحديث، مسترشداً

في ذلك بأبحاث من العلماء و المفسّرين، من دون بسط و استطراد. يقول في المقدّمة: «في سنة (١٩٤٩ م.) اجتمعت في مدينة لندرة ببعض الإنجليز، الذين أسلموا حديثاً، و كانوا يلحّون عليّ في أن أوافيهم يبعض التفاسير القرآنيّة، فاضطررت إلى اقتناء بعض الكتب التي اهتمّت بترجمة و تفسير الآيات القرآنيّة. و قد لاحظت على كثير منها. أنّها لا تستجلي معاني القرآن، أو لا تستوعب النواحي العلميّة. فسألت الله أن يبوفّقني إلى تفسير كتابه على ضوء العلم الحديث»

ثمّ بيّن معيار التوفيق بين الدين و العلم، و حدوده قائلاً:

«و لا مشاحّة في أنَّ العلوم مهما تقدَّمت قهي عرضة للزلل، فينبغي أن لا يطبّق على آياته الكريمة إلّا ما يكون قد ثبت منها قطعيّاً، و كلّ نظريّة علميّة تختلف مع آية من آي الذكر الحكيم، لا بدّ أنّها لم تصل بعد إلى سبر غور الحقيقة، فلا زالت معجزات القـرآن الكريم يكشفها العلم، و لا زالت العلوم كلّما تقدّمت تجلو الغشاوات التي تحجب النور عن عيون الغافلين».

هذا و قد سلك المؤلّف في تفسيره المسلك العلميّ الاجتماعيّ، الملائم للثقافة العربيّة في وقته، بما يتيسّر للناشئة من الشباب المثقّف التعرّف إلى دين الإسلام، و الوقوف على أسرار القرآن و عظمته. و هو تفسير جيّد في ذاته، سهل التناول لذوي الثقافات المختلفة، خال عن الإطالة و الاستطرادات المملّة، جزى الله المؤلّف خيراً. و التفسير يقع في أربع مجلّدات، و طبع في القاهرة سنة ( ١٩٧٠ م.)، ( ١٣٩٠ ه.).

۱۰۰۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲)

ملحوظة

لم يقف العلماء في العصر موقف الإجماع على قبول هذا اللون من التفسير. بل نراهم مختلفين بين الردّ و القبول، و لكلا الفريقين حجج و تعاليل قد يمكن التوافق بينها إذا ما رجعنا إلى مصبّ القولين، الأخذ أحدهما طريق الإفراط و الآخر التفريط، فكان الوسط هو طريق الاعتدال.. راجع ما كتبناه بهذا الصدد في باب الأعجاز العلميّ للقرآن الكريم. و هو الجزء السادس من التمهيد..

٢. اللون الأدبيّ الاجتماعيّ.

يمتاز التفسير في هذا العصر، بتلوّنه باللون الأدبيّ الاجتماعيّ، و نعني بـذلك أنّ التفسير لم يَعُد يظهر عليه في هذا العصر ذلك الطابع التقليديّ الجافّ، من معالجة مسائل شكليّة، كادت تصرف الناس عن هداية القرآن الكريم، و انشـغالهم بـمباحث فـارغة لا تمسّ روح القرآن و حقيقته، و إنّها ظهر عليه طابع آخر و تلوَّنَ بـلون يكاد يكون جديداً و طارئاً على التفسير، ذلك هو معالجة النصوص القرآنيّة معالجة تقوم أوّلاً و قبل كلّ شيء على إظهار مواضع الدقّة في التعبير القرآنيّ، ثمّ بعد ذلك تصاغ تلك المعاني التي يهدف القرآن إليها في أسلوب شيّق أخّاذ، ثمّ يطبّق النصّ القرآنيّ على ما في الكون و الحياة من سنن الاجتماع و نظم العمران.

هذه النهضة الأدبيّة الاجتماعيّة قامت بمجهود كبير في تفسير كتاب الله تعالى، قرّبت القرآن إلى أفهام الناس، في مستوى عامّ كان أقرب إلى الواقعيّة من الأمس الدابر.

و إليك من ا متيازات هذه المدرسة التفسيريّة الحديثة: إنّها نظرت إلى القـرآن نـظرة بعيدة عن التأثّر بمذهب من المذاهب، فلم يكن منها ما كان من كـثير مـن المـفسّرين القدامي من التأثّر بالمذهب، إلى درجة كانت تجعل القرآن تابعاً لمذهبه، فيؤوّل القرآن بما يتّفق معه، و إن كان تأويلاً متكلّفاً و بعيداً.

كما أنَّها وقفت من الروايات الإسرائيليَّة موقف الناقد البصير، فلم تشوَّه التفسير بما

التفسير في اتَّجاهِ عصريَّ / ١٠٠٩

شوّه به في كثير من كتب المتقدّمين، من الروايات الخرافيّة المكذوبة، التي أحاطت بجمال القرآن و جلاله، فأساءت إليه و جرّأت الطاعنين عليه.

كذلك لم تغترّ هذه المدرسة بما اغترّ به كثير من المفسّرين من الأحاديث الضميفة أو الموضوعة، التي كان لها أثر سيّئ في التفسير.

و لقد كان من أثر عدم اغترار هذه المدرسة بالروايات الإسرائيليّة، و الأحداديث الموضوعة أنّها لم تخض في تعيين ما أبهمه القرآن، من مثل الحروف المقطّعة، و بعض الألفاظ المبهمة الواردة في القرآن، ممّا أبهمه القرآن إيهاماً، و لم تكن غاية في إظهاره حينذاك، كما لم تجرأ على الخوض في الكلام عن الأمور الغيبيّة، التي لا تعرف إلّا من جهة النصوص الصحيحة الصريحة، بل قرّرت مبدأ الإيمان بما جاء من ذلك مجملاً، و منعت من الخوض في التفصيلات و الجزئيّات، في مثل الحياة البرزخيّة و الجنّة و النار و الحور و القصور و الغلمان و ما شابه ذلك، و هذا مبدأ سليم، يقف حاجزاً منيعاً دون تسرّب شيء من خرافات الغيب المظنون، إلى المقطوع و المعقول من العقائد.

كذلك نجد هذه المدرسة أبعدت التفسير عن التأثر بـ اصطلاحات العـلوم و الفـنون و الفلسفة و الكلام، التي زُبعٌ بها في التفسير، بدون أن يكون في حاجة إليها، و لم تتناول من ذلك إلا بمقدار الحاجة، و على حسب الضرورة فقط. هذه كلّها من الناحية السلبيّة التي سلكتها هذه المدرسة.

و أمّا من الناحية الإيجابيّة، فإنّ هذه المدرسة نهجت بالتفسير منهجاً أدبيّاً اجتماعيّاً. فكشفت عن بلاغة القرآن و إعجازه في البيان، و أوضحت معانيه و مراميه، و أظهرت ما فيه من سنن الكون الأعظم و نظم الإجتماع، و عالجت مشاكل الأمّة الإسلاميّة خاصّة، و مشاكل الأمم عامّة، بما أرشد إليه القرآن، من هداية و تعاليم، و التي جمعت بين خيرَي الدنيا و الآخرة.

كما وفّقت بين القرآن و ما أثبته العلم من نظريّات صحيحة و ثابتة، و جلت للناس أنّ القرآن كتاب الله الخالد، الذي يستطيع أن يساير التطوّر الزمنيّ و البشريّ، إلى أن يرث الله

۱۰۱۰ / التفسير و المفسرون (ج٢)

الأرض و من عليها.

كما دفعت ما ورد من شُبه على القرآن، و فنّدت ما أثير حوله من شكوك و أوهمام، بحجج قويّة، قذفت بها على الباطل فدمغته فإذا هو زاهق.

كلّ ذلك بأسلوب شيّق جذّاب يستهوي القارئ، و يستولي على قلبه، و يحبّب إليه النظر في كتاب الله، و يرغّبه في الوقوف على معانيه و أسراره.

و أيضاً فإنّ هذه المدرسة فتحت في وجه التفسير باباً كان مغلقاً عـليه، مـنذ زمـن سحيق، إنّها أعطت لعقلها حرّيّة واسعة النطاق، و أتاحت للعقل و الفكر البشريّ مـجاله الواسع الذي منحه الله له، و رغّبه في ذلك. ﴿وَ أَنزَلنا إِلَيكَ الذِّكرَ لِتُبَيِّنَ لِلنّاسِ ما نُزْلَ إِلَيهِم وَلَعَلَّهُم يَتَغَكَّرُونَ﴾ \

و من ثمّ حكمت العقل الرشيد على كلّ مظاهر الدين، فتأوّلت ما ظاهره المنافاة مع الحقائق الشرعيّة الثابتة، و التي دعمها العقل، و عدلت بها عن إرادة الحقيقة إلى المجاز و التمثيل، و بذلك و بهذه الحرّيّة العقليّة الواسعة، جارت أهل العدل في تعاليمها و عقائدها، و التي كان عليها السلف النابهون، و قذفت بتعاليم الأشاعرة المتجمّدة وراء الظهور، و بذلك لم تترك مجالاً لأحاديث أهل الحشو أن تتدخّل في التفسير، و لا في عقائد المسلمين في شيء من الأصول و الفروع. فقد طعنت في بعض الأحاديث بالضعف تارة و بالوضع أخرى، رغم ورودها في المجاميع الحديثيّة الكبرى، أممثال السخاريّ و مسلم و غيرهما؛ إذ أنّ خبر الواحد لا تثبت به عقيدة إجماعاً، و لا هو حجّة في هذا الباب عند أرباب الأصول.

## أهم رؤاد هذه المدرسة

رائد هذه المدرسة الأوّل و زعيمها و عميدها، هو الأستاذ الإمام الشيخ محمّد عبده، الذي بني أساس هذا البنيان الرفيع، و فتح باب الاجتهاد في التفسير بعد ما كان مغلقاً طيلة

١. التحل (١٦): ٤٤.

التفسير في اتُجاهِ عصريّ / ١٠١١

قرون، فقد نبذ طريقة التقليد السلفيّ، و أعطى للعقل حرّيّته في النقد و التمحيص. و سار على منهجه الأجلّاء من تلامذته، أمثال السيّد محمّد رشيد رضا، و الشيخ محمّد محمّد القاسميّ، و الشيخ أحمد مصطفى المراغيّ، و من جاء بعدهم جارياً على نفس التعاليم، أمثال السيّد قطب، و الشيخ محمّد جواد مغنية، و الشيخ محمّد الصادقيّ، و السيّد محمّد حسين فضل الله، و السيّد محمّد الشيرازيّ، و الشيخ سعيد حوى، و الأستاذ محمّد الطاهر ابن عاشور، و السيّد محمّد تقيّ المدرسيّ، و الشيخ ناصر مكارم الشيرازيّ. و الذي فاق الجميع في هذا المجال، هو العلّامة الفيلسوف السيّد محمّد حسين الطباطبائيّ، الذي حاز قصب السبق في هذا المضار.

و إليك بعض الكلام عن أهمّ ما كُتب من جلائل التفسير المدوّن في هذا العصر:

المنار (تفسير القرآن العظيم) تفسير حافل جامع و لكنّه غير كالمل، يشتعل على اثني عشر مجلّداً و ينتهي عند الآية (٥٣) من سورة يوسف. كان من أوّل القرآن إلى الآية (ل١٢٦) من سورة النسباء بمإنشاء الشيخ محمّد عبده (المتوفّى سنة ١٣٢٣ هـ) و إملاء السيّد رشيد رضا (المستوفّى سنة ١٣٥٤) و من بعده سار السيّد في التفسير متّبعاً منهج الشيخ في تفسيره للآيات حـتّى سورة يوسف.

كان الشيخ يُلقي دروسه في التفسير بالجامع الأزهر على الطلّاب لمدّة ستّ سنوات. وكان السيّد رشيد رضا يكتب ما سمعه و يزيد عليه بما ذاكره مع الشيخ، و قام بنشر ما كتب في مجلّته اللمنار، و ذلك بعد مراجعة الأستاذ ليقوم بتنقيحه و تهذيبه، أو إضافة ما يكمله.

قال الذهبيّ: كان الأستاذ الإمام، هو الذي قام وحده من بين رجال الأزهر بالدعوة إلى التجديد، و التحرّر من قيود التقليد، فاستعمل عقله الحرّ في كتاباته و بحوثه، و لم يجر على ما جمد عليه غيره من أفكار المتقدّمين و أقوال السابقين، فكان له مسن وراء ذلك

۱۰۱۲ / التفسير و المفسّرون (ج ۲)

آراء و أفكار خالف بها من سبقه. و هذه الحرّيّة العقليّة، و هذه الثورة على القديم، كان لهما أثر بالغ في المنهج الذي نهجه الشيخ لنفسه، و سار عليه في تفسيره <sup>(</sup>.

قد رسم محمّدٍ عبده في تفسيره منهجاً تربويّاً للأمّة الأسلاميّة، يبعث مقوّماتها، و يثير أمجادها، و ينادي بآداب القرآن من الشجاعة و الكرامة و الحفاظ، قد حـارب جـمود الفقهاء و تقليدهم، و تقديم المذاهب على القرآن و السنّة مكانهما الأوّل من التشـريع، و دعا المسلمين إلى استخدام عقولهم و تفكيرهم .

و من خصائص هذا التفسير العناية بمشاكل المسلمين الحاضرة، و التوجّه إلى معالجة أسباب تأخّر المجتمع الاسلامي، و إلى إمكان بناء مجتمع قوي، و عودة الأمّة إلى ثورة حقيقيّة قرآنيّة على أوضاعها المتخلّفة، و مواجهة الحياة مواجهة علميّة صحيحة، و العناية التامّة إلى الأخذ بأسباب الحضارة الإسلاميّة من جديد، و مواجهة أعدائها، و ردّ الغزوات الفكريّة الاستعماريّة التي شُنّت على الإسلام عقيدةً و تساريخاً و حضارة ورجالاً، و مناقشتها بالأدلة العلميّة و الوقائع التاريخيّة، و تفنيدها و إثبات بطلانها من ذاتها.

و يتلخّص منهج تفسير المنار في البنود التالية: ١. الإسلام هو دين العقل و الشريعة، و هو مصدر الخير و الصلاح الاجتماعيّ. ٢. القرآن لا يتبع العقيدة، و إنّما تؤخذ العقيدة من القرآن. ٣. عدم وجود تعارض بين القرآن و الحقائق العلميّة الراهنة. ٤. اعتبار القرآن جميعه وحدة واحدة متماسكة. ٥. التحفّظ في الأخذ بـما سُـمّي بـالتفسير المأثـور، و التـحذير مـن الأقـاصيص الإسرائيليّة و المكذوبة.

٦. عدم إغفاله الوقائع التاريخيّة، و التي لها دخل في فهم معاني القرآن الكريم.

٢. منهج الإمام محمَّد عبده ـ لشحَّاتة ـ المفسَّرونه ص٦٦٨.

۱. التفسير و المقسّرون، ج۲، ص205 ـ ٥٥٥.

التفسير في اتَّجاهٍ عصريّ / ١٠١٣

٧. استعمال الذوق الأدبيّ النزيه في فهم مرامي الآيات الكريمة.
 ٨. معالجته للمسائل الاجتماعيّة في الأخلاق و السلوك.
 ٩. تفسيره للقرآن على ضوء العلم الحديث القطعيّ الثابت.
 ٩. تفسيره للقرآن على ضوء العلم الحديث القطعيّ الثابت.
 ١٠. حذره عن الخوض في الأمور المغيّبة عن الحسّ و الإدراك.
 ١١. موضعه النزيه تجاه سحر السحرة، ولاسيّما بالنسبة إلى التأثير في شخصيّة الرسول.
 ١٢. موقفه الصحيح من روايات أهل الحشو، حتّى و لو كانت في الكتب الصحاح.

موقفه من حقيقة الملائكة و الشياطين

و لقد كان من أثر إعطاء الشيخ عبده لنفسه الحرّيّة الواسعة في فهم القرآن الكريم، أنّا نجده يخالف رأي جمهور أهل السنّة <sup>(</sup>، و يذهب على خلاف مذهب الأشعريّ في الأخذ بالظواهر و الجمود عليها، و ترك الخوض في فهم حقيقتها أو تأويلها، نراه يخالف هذا المسلك السلفيّ، و يذهب إلى ما ذهب إليه أهل الرأي و النظر و التمحيص و أصحاب التأويل، و قد عبّر عنهم الذهبيّ بالمعتزلة و ليسوا هم وحدهم بل و أهل القول بالعدل و تحكيم العقل مطلقاً فيرى من الملائكة و الشياطين، القوى الفعّالة المودعة في عالم الطبيعيّة، في صالح الحياة أو فسادها، أمّا إنّها موجودات مستقلّة ذوات شمائل و أعضاء و منائل الإنسان و أعضائه، حسب ما فهمه الظاهريّون من تعابير الشرع التي هي أمثال و استعارات فلا، نظراً لأنّها موجودات لا تسانخ وجود الإنسان بذاته، و لا هي على شاكلته.

قال في قصّة سجود العلائكة لآدم و امتناع إيليس (البقرة: ٣٤): «و ذهب بعض المفسّرين مذهباً آخر في فهم معنى العلائكة، و هو: أنّ مجموع ما ورد في الملائكة من كونهم موكّلين بالأعمال من إنماء نبات و خلقة حيوان و حفظ إنسان و غير ذلك، فيه إيماء إلى الخاصّة بما هو أدقّ من ظاهر العبارة، و هو أنّ هذا النموّ فسي

١. راجع: التغيير و المفترون، ج٢، ص٥٧٢.

١٠١٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

النبات لم يكن إلَّا بروح خاصٌ، نفخه الله في البذرة، فكانت به الحياة النباتيَّة المخصوصة، و كذلك يقال في الحيوان و الإنسان، فكلِّ أمر كلِّيَّ قائم بنظام مخصوص تمَّت به الحكمة الإلهيَّة في إيجاده، فإنَّما قوامه بروح إلهيَّ، سمِّي في لسان الشرع ملَكاً، و من لم يبال في التمسية بالتوقيف يسمّ هذه المعاني «القُوى الطبيعيَّة»، إذا كان لا يعرف من عالم الإمكان إلّا ما هو طبيعة، أو قوّة يظهر أثرها في الطبيعة. و الأمر الثابت الذي لا نزاع فيه، هو أنّ في باطن الخلقة أمرأ هو مناطها، و به قوامها و نظامها، لا يمكن لعاقل أن ينكره، و إن أنكر غير المؤمن بالوحي تسميته ملَكاً، و زعم أنَّه لا دليل على وجود الملائكة، أو أنكس بـعض المؤمنين بالوحي تسميته قوّة طبيعيّة أو ناموساً طبيعيّاً؛ لأنَّ هذه الأسماء لم تمرد فمي الشرع، فالحقيقة واحدة و العاقل لا تحجبه الأسماء عن المسمّيات، و إن كان المؤمن بالغيب يرى للأرواح وجوداً لا يدرك كنهه، و الذي لا يؤمن بالغيب يقول لا أعرف الروح، و لكن أعرف قوَّة لا أفهم حقيقتها، ولا يعلم إلَّا الله، علىمَ يختلف الناس، و كلِّ يقرّ بوجود شيء غير ما يرى و يحسّ، و يعترف بأنَّ لا يفهمه حقَّ الفهم، و لا يصل بعقله إلى إدراك كنهه؟ و ماذا على هذا الذي يُرْعِم أَنَّه الإيومن بالغيب \_و قد اعترف بما غيب عند لو قال: أصدّق بغيب أعرف أثره، و إن كنت لا أقدر قدره، فيتّفق مع المؤمنين بالغيب، و يفهم بذلك ما يرد على لسان صاحب الوحي، و يحظى بما يحظى به المؤمنون؟

يشعر كلّ من فكّر في نفسه، و وازن بين خواطره، عند ما يهمّ بأمر فيه وجه للحقّ أو للخير، و وجه للباطل أو للشرّ، بأنّ في نفسه تنازعاً، كأنّ الأمر قد عرض فيها عملى مجلس شورى، فهذا يورد و ذاك يدفع، و أحد يقول: افعل، و آخر يقول: لا تفعل، حتّى ينتصر أحد الطرفين، و يترجّح أحد الخماطرين، فهذا الشيء الذي أُودع في أنفسنا و نسمّيه: قوّة و فكراً، و هي في الحقيقة معنى لا يدرك كنهه، و روح لا تكتنه حقيقتها، لا يبعد أن يسمّيه الله مَلَكاً، أو يسمّى أسبابه ملائكةً، أو ما شاء من الأسماء، فإنّ التسمية لا يبعد أن يسمّيه الله مَلَكاً، أو يسمّى أسبابه على صاحب الإرادة المطلقة، و السلطان النافذ و العلم الواسع! التفسير في اتَّجاهِ عصريّ / ١٠١٥

فإذا صح الجري على هذا التفسير، فلا يستبعد أن تكون الإشارة في الآية إلى أنَّ الله تعالى لممّا خلق الأرض و دبّرها بما شاء من القوى الروحانيّة التي بها قوامها و نظامها، و جعل كلّ صنف من القوى مخصوصاً بنوع من أنواع المخلوقات، لا يتعدّا، و لا يتعدّى ما حدّد له من الأثر الذي خصّ به، خلق بعد ذلك الإنسان، و أعطاه قوّة يكون بها مستعدًا للتصرّف بجميع هذه القوى، و تسخيرها في عمارة الأرض، و عبّر عن تسخير هذه القوى له بالسجود، الذي يفيد معنى الخضوع و التسخير، و جعله بهذا الاستعداد الذي لا حدّ له، له بالسجود، الذي يفيد معنى الخضوع و التسخير، و جعله بهذا الاستعداد الذي لا حدّ له، و التصرّف الذي لم يُعط لغيره، خليفة الله في أرضه؛ لأنّه أكمل الموجودات في الأرض، و استثنى من هذه القوى قوّة واحدة، عبّر عنها بإبليس، و هي القوّة التي لزّها الله بهذا العالم و استثنى من هذه القوى قوّة واحدة، عبّر عنها بإبليس، و هي القوّة التي لزّها الله بهذا العالم الرأ، و هي التي تميل بالمستعد للكمال، أو بالكامل إلى النقص، و تعارض مدّ الوجود لتردّه إلى العدم، أو تقطع سبيل البقاء، و تعود بالموجود إلى الفناء، أو التي تعارض في اتّساع الحقّ، و تصدّ عن عمل الخير، و تنازع الإنسان في صرف قواه إلى المنافع و المصالح التي تمّ بها خلافته، فيصل إلى مراتب الكمال الوجوديّ التي خلق مستعداً للوصول إليها، تلك القوّة التي ضلّلت آثارها قوماً فرّعموا أنّ في العالم إلها يسمّى إله الشرة، و ما هي بإله و لكنّها محنة إله لا يعلم أسرار حكمته إلا هو.

و لو أنَّ نفساً مالت إلى قبول هذا التأويل، لم تجد في الدين ما يمنعها من ذلك، و العمدة على اطمينان القلب و ركون النفس إلى ما أبصرت من الحقّ»<sup>\</sup>.

ثمّ يعود في موضع آخر إلى تقرير التمثيل في القصّة، فيقول: «و تقرير التسمثيل في القصّة على هذا المذهب هكذا: إنّ إخبار الله الملائكة بجعل الإنسان خليفة في الأرض هو عبارة عن تهيئة الأرض و قوى هذا العالم و أرواحه التي بها قوامه و نظامه، لوجود نوع من المخلوقات يتصرّف فيها، فيكون به كمال الوجود في هذه الأرض. و سؤال الملائكة عن جعل خليفة يفسد في الأرض؛ لأنّه يعمل باختياره، و يُعطى استعداداً في العلم و العمل

۱. المتار، ج ۱، ص ۲٦۷- ۲٦٩.

۱۰۱٦ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

لاحد لهما، هو تصوير لما في استعداد الإنسان لذلك، و تمهيد لبيان أنّه لا ينافي خلافته في الأرض. و تعليم آدم الأسماء كلّها، بيان لاستعداد الإنسان لعلم كلّ شيء في هـذه الأرض، و انتفاعه به في استعمارها. و عرض الأسماء على الملائكة و سؤالهم عـنها ر تنصّلهم في الجواب، تصوير لكون الشعور الذي يصاحب كلّ روح من الأرواح المدبّرة للعوالم محدوداً لا يتعدّى وظيفته. و سجود الملائكة لآدم، عـبارة عـن تسخير هـذه الأرواح و القوى له، ينتفع بها في ترقية الكون بمعرفة سنن الله تعالى في ذلك. و إياء إيليس و استكباره عن السجود، تمثيل لعجز الإنسان عن إخضاع روح الشّر و إيامال داعية خواطر السوء التي هي مثار التنازع و التخاصم، و التعدّي و الإفساد في الأرض. و لولا من هذا النوع البشريّ»<sup>7</sup>.

إنكاره على أهل الحديث في روايتهم للطامّات

ثمّ إنّ الشيخ عبده كان ستن يرى تساهل أهل الحديث في رواياتهم الغثّ و السمين. غير مبالين في متونها أ هي مخالفة لأصول العقيدة أم متنافية مع مباني الإسلام الركينة. الأمر الذي يؤخذ على أهل الحشو في الحديث في ذلك.

قال بشأن قصّة زكريّا و بشارة الملائكة له بيحيي، و طلبه من الله أن يجعل له آية:

«و من سخافات بعض المفسّرين زعمهم أنّ زكريّاﷺ استبه عليه وحي الملائكة و نداؤهم، بوحي الشياطين؛ و لذلك سأل سؤال التعجّب، ثمّ طلب آيةً للتثبّت. و روى ابن جرير عن السدّيّ و عكرمة: أنّ الشيطان هو الذي شكّكه في نداء الملائكة، و قال له: إنّه من الشيطان، قال: «و لولا الجنون بالروايات مهما هزلت و سمجت، لما كان لمؤمن أن يكتب مثل هذا الهزء و السخف، الذي ينبذه العقل، و ليس في الكتاب ما يشير إليه، و لو لم يكن لمن يروي مثل هذا إلّا هذا لكفي في جرحه، و أن يضرب بروايته على وجهه.

۱. المصدر نفسه، ص ۲۸۱-۲۸۲

التفسير في اتَّجامٍ عصريّ / ١٠١٧

فعفى الله عن ابن جرير إذ جعل هذه الرواية ممّا يتشر»`.

و قال فيما جاء من الروايات في سحر الرسول الم

«و قد رووا هنا أحاديث في أنَّ النبيَّ ﷺ سحره لبيد بن أعصم، و أثّر سحره فيه، حتّى كان يخيّل له أنّه يفعل الشيء و هو لا يفعله، أو يأتي شيئاً و هو لا يأتيه، و أنَّ الله أنبأه بذلك و أخرجت موادّ السحر من بئر، و عوفي ﷺ ممّا كان نزل به من ذلك، و نزلت هذه السورة (سورة الفلق) <sup>٢</sup>.

قال: «و لا يخفى أنَّ تأثير السحر في نفسه ﷺ حتّى يصل به الأمر إلى أن يظنَّ أنَّه يفعل شيئاً و هو لا يفعله، ليس من قبيل تأثير الأمراض في الأبدان، و لا من قبيل عروض السهو و النسيان في بعض الأمور العاديّة، بل هو ماسَّ بالعقل، آخذ بالروح، و هو ممّا يصدق قول المشركين فيه: ﴿إِن تَتَبِعونَ إِلَّا رَجُلاً مَسحوراً ﴾ <sup>7</sup>. و ليس المسحور عندهم إلّا من خولط في عقله، و خيّل له أنَّ شيئاً يقع و هو لا يقع، فيخيّل إليه أنّه يوحى إليه، و لا يوحى إليه.

و قد قال كثير من المقلّدين الذيل لا يعقلون ما هي النبوّة و لا ما يجب لها: أنّ الخبر بتأثير السحر في النفس الشريفة قد صحّ فيلزم الاعتفاد به، و عدم التصديق به من بدع المبتدعين؛ لأنّه ضرب من إنكار السحر، و قد جاء القرآن بصحّة السحر. أنظر كيف ينقلب الدين الصحيح، و الحقّ الصريح، في نظر المقلّد بدعة، نعوذ بالله، يحتجّ بالقرآن على ثبوت السحر، و يعرض عن القرآن في نفيه السحر عنه تلاتي و عدّه من افتراء المشركين عليه، و يؤوّل في هذه و لا يؤوّل في تلك، مع أنّ الذي قصده المشركون ظاهر؛ لأنهم كانوا يقولون: إنّ الشيطان يلابسه تلاتي و ملابسة الشيطان تعرف بالسحر عندهم، و ضرب من ضروبه و هو بعينه أثر السحر الذي نسب إلى لبيد، فإنّه خولط في عقله و إدراكه، في زعمهم. و الذي يجب اعتقاده، أنّ القرآن مقطوع به، و أنّه كتاب الله بالتواتر عن

۱. المصدر نفسه، ج۲، ص۲۹۸-۲۹۹.

٢. راجع: الدرّ المتور، ج٦، ص١٧٤. و رواه البخاريّ و مسلم و ابن ماجة (دوح المعاني، ج٣٠، ص٢٨٢-٢٨٢). ٣. الفرقان (٣٥): ٨.

۱۰۱۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲) .

المعصوم تشكير فهو الذي يجب الاعتقاد بما يثبته، و عدم الاعتقاد بما ينفيه، و قد جماء بنفي السحر عنه لللا حيث نسب القول بإثبات حصول السحر له إلى المشركين أعدائه، و وبّخهم على زعمهم هذا، فإذاً هو ليس بمسحور قطعاً. و أمّا الحديث فعلى فرض صحّته هو آحاد، و الآحاد لا يؤخذ بها في باب العقائد، و عصمة النبيّ للليك من تأثير السحر في عقله عقيدة من العقائد، لا يؤخذ في نفيها عنه إلّا باليقين، و لا يجوز أن يؤخذ فيها بالظنّ و المظنون، على أنّ الحديث الذي يصل إلينا من طريق الآحاد إنّما يحصل الظنّ عند من صحّ عنده. أمّا من قامت له الأدلّة على أنّه غير صحيح فلا تقوم به عليه حجّة.

و على أيِّ حالٍ فلنا بل علينا أن نفوّض الأمر في الحديث، و لا نحكّمه في عقيدتنا. و نأخذ بنصّ الكتاب و بدليل العقل، فإنّه إذا خولط النبيّ في عقله \_كما زعموا\_جاز عليه أن يظنّ أنّه بلّغ شيئاً و هو لم يبلّغه، أو أنّ شيئاً نزل عليه و هو لم ينزل عليه، و الأمر ظاهر لا يحتاج إلى بيان»<sup>(</sup>.

قال الذهبيّ ناقماً على هذه الطريقة التي هي طريقة أهل الاعتزال:

«و هذا الحديث الذي يُرَدِّمَ الأُمْتِيَاذِ الإجام، رَوَاه البخاريّ و غيره <sup>ت</sup>من أصحاب الكتب الصحيحة، و ليس من وراء صحّته ما يخلّ بمقام النبوّة.» (و علّل عدم الإخلال بأنّه من قبيل المرض، و قد عرفت ردّ الإمام عليه بأحسن ردّ) و أضاف قائلاً:

«ثمّ إنّ الحديث رواية البخاريّ و غيره من كتب الصحيح، و لكنّ الأستاذ الإمام، و من على طريقته، لا يفرّقون بين رواية البخاريّ و غيره، فلا مانع عندهم من عدم صحّة ما يرويه البخاريّ، كما أنّه لو صحّ في نظرهم فهو لا يعدو أن يكون خبر آحاد، لا يثبت به إلّا الظنّ، و هذا في نظرنا هدم للجانب الأكبر من السنّة التي هي بالنسبة للكتاب في منزلة المبيَّن من المبيَّن، و قد قالوا: إنّ البيان يلتحق بالمبيَّن، قال: «و ليس هذا الحديث وحده الذي يضعّفه الشيخ، أو يتخلّص منه بأنّه رواية آحاد، بل هناك كثرة من الأحاديث نالها

> ١. ذكر ذلك في تفسيره لجزء عمّ ص ١٨٥-١٨٦. و تعرّض له في المنار، ج٢، ص ٢٩١. ٢. جامع البخاري، ج٧، ص١٧٨؛ صحيح مسلم، ج٧، ص١٤ فتع الباري، ج ١٠، ص١٩٣.

التفسير في اتَّجاهٍ عصريّ / ١٠١٩

هذا الحكم القاسي»، فمن ذلك أيضاً حديث الشيخين «كلّ بني آدم يمسّه الشيطان يوم ولدته أمّه إلّا مريم و ابنها» فإنّه قال فيه: «إذا صحّ الحديث فهو من قبيل التمثيل لا من باب الحقيقة» <sup>(</sup>.

«فهو لا يثق بصحّة الحديث رغم رواية الشيخين له، ثمّ يتخلّص من إرادة الحـقيقة على فرض الصحّة، بجعل الحديث من باب التمثيل، و هو ركون إلى مـذهب المـعتزلة، الذين يرون أنّ الشيطان لا تسلّط له على الإنسان إلّا بالوسوسة و الإغواء فقط» <sup>ت</sup>ـ

قلت: الحقّ أحقّ أن يتّبع، حتّى و لوكان القائل به أصحاب الاعتزال؛ إذ الحقّ ضالّة المؤمن، أخذها حيث وجدها. فإنكان مذهب أهل الجمود يقضي بـالأخذ بـالظواهـر الظنّيّة، حتّى في باب العقائد، التي تستدعي اليقين فيها، فإنّ مذهب أهل النظر و الاجتهاد، يرى وجوب التدبّر في آياته تعالى و التعمّق فيها؛ ذلك أنّه دستور القرآن الكريم، و الذي هدى إليه العقل الرشيد.

نعم، لا تقاس عقليّة مثل شيخنا الإمام الكبير. أمع ذهنيّة أمثال الذهبيّ الهزيلة التـي اقتنعت بتقاليد أشعريّة سلفيّة، رغمٍ متافاتها لأصول الشرع و محكمات القرآن الكريم.

**أوَلاً**: لا سلطان لإبليس على أحد، سوى وسوسته و إغوائه، قال تعالى فيما يحكيه عن إيليس لما قضى الأمر: ﴿وَ ما كانَ لِيَ عَلَيكُم مِن سُلطانٍ إِلّا أَن دَعَوتُكُم فَاستَجَبتُم لِي فَلا تَلومونِي وَ لوموا أَنفُسَكُم﴾ <sup>ت</sup>.

ثانياً: ليس للشيطان سلطان على عباد الله المخلصين: ﴿إِنَّ عِبادي لَـيسَ لَكَ عَـلَيهِم سُلطانَ﴾ <sup>ع</sup> فلم يكن لإبليس على عباد الله المخلصين حتّى سلطان الوسوسة و الإغواء، فكيف بالاستحواذ على عقليّتهم الكريمة <sup>6</sup>.

د. راجع: المناد، ج٢، ص ٢٩٠.
 ٢. راجع: المناد، ج٢، ص ٥٧٥.
 ٢. راجع: المناد، ج٧، ص ٥١٢ - ٥١٣٥. إبراهيم (١٤): ٢٢.
 ٤. الحجر (١٥): ٤٢.
 ٥. و قد أنكر الشيخ الإمام إمكان استحواذ الشيطان على عباد الله المخلصين. راجع: المناد، ج٢، ص ٢٩١.

١٠٢٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ۔

ثالثاً: أنّى للبيد أن يستحوذ على عقليّة مثل الرسول الكريم الله و هو مثال العقل الأوّل في عالم الإمكان.

إذن فلا يصحّ ما ورد في ذلك من تأثير السحر على عقله ﷺ و لم ينبت شيء من ذلك من طرق أهل البيتﷺ أمّا الوارد في جامع البخاريّ (ج ٧، ص١٧٨) و فتح الباري (ج ١٠، ص١٩٣) و صحيح مسلم (ج ٧، ص١٤) فمردود على قائله، و هو من المفتعلات<sup>(</sup>.

رأي صاحب المنار في الجنَّ

يرى السيّد رشيد رضا ما يراه شيخه و أستاذه في الجنّ، و أنّه لا يُسرى، و كلّ من ادّعى رؤية الجنّ فهو مخطئ في إدراكه، و لم يصحّ في ذلك حديث. و يرجّح أنّ من ادّعى رؤية الجنّ فذلك وهم منه و تخيّل، و لا حقيقة له في الخارج، أو لعلّه رأى حيواناً غريباً كبعض القردة، فظنّه أحد أفراد الجنّ، يقول هذا ثمّ يعرض في الهامش لذكر حديث أبي هريرة فيمن كان يسرق تمر الصدقة، و إخبار النبيّ تَلَاَّتُنَّ له بأنّه شيطان ـو هـو فـي البخاريّ ـو لغيره من الأجاديث التي تدلّ على أنّ الإنسان يرى الجنّيّ و يبصره، ثمّ يقول بعد أن يفرغ من سرده للروايات: و الصواب أنّه ليس في هذه الروايات كلّها حديث صحيح<sup>٢</sup>.

بل و نجده يزيد على ذلك فيجوّز أن تكون ميكروبات الأمراض نوعاً من الجنّ؛ و ذلك حيث يقول عند ما تعرّض لتفسير قوله تعالى في الآية (٢٧٥) من سورة البقرة: ﴿ أَلَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرَّبا لا يَقومونَ إِلا كما يَقومُ الَّذي يَتَخَبَطُهُ الشَّيطانُ مِن المَسَّهِ: «و المستكلّمون يقولون: إنّ الجنّ أجسام حيّة خفيّة لا تُرى. و قد قلنا في المنار غير مرّةٍ: إنّه يصحّ أن يقال: إنّ الأجسام الحيّة الخفيّة التي عُرفت في هذا العصر بواسطة النظّارات المكبّرة و تُسمّى بالمكروبات، يصحّ أن تكون نوعاً من الجنّ، و قد ثبت أنّها علل لأكثر الأمراض الم التفسير في اتّجاهِ عصريّ / ١٠٢١

تفسير القاسميّ (محاسن التأويل)

لجمال الدين أبي الفرج محمّد بن محمّد المعروف بالقاسميّ. توفّي سنة (١٣٣٢ ه.). ولد في دمشق، وكان معروفاً في الفقه و التفسير و الحديث، وكان من زعماء النهضة السياسيّة ضد الاستعمار في بلاد الشام. كان قد تتلمذ على يد الأستاذ الشيخ محمّد عبده، فأخذ عند العلم و السياسة و علم الاجتماع، و أفرغه في تفسيره هذا الممتع التزم فيه المؤلّف بمتابعة آراء السلف و الاهتمام بنظراتهم في الفقه و التفسير، مراعياً ما توصّل إليه العلم، في شيء من الحذر، و من ثمّ فهو من خير التفاسير المعاصرة، الجامعة بسين آراء و المعلم، في شيء من الحذر، و من ثمّ فهو من خير التفاسير المعاصرة، الجامعة بين آراء و المعقول، في سبك رائع و جزائة في الألفاظ و دقّة في الآراء. و قد تكلّم بلغة أهل عصره في براعة فائقة، و من ثمّ طار صيته و أصبح من التفاسير المشار إليها بالبنان.

و من ميزات هذا التفسير، اهتمامه البالغ يجانب الإشارات العلميّة التي جاءت في القرآن، إنّه يعتقد اشتمال القرآن على أسرار من علوم الكون، و من ثمّ افتتح فصلاً في مقدّمة تفسيره اختصاصاً بالكلام عن النسائل الفلكيّة الواردة في القرآن، و يستعرّض للقضايا الكونيّة في الخلق و التدبير، و في النهاية يقول: «من عجيب أمر هذا القرآن أن يذكر أمثال هذه الدقائق العلميّة العالية، التي كانت جميع الأمم تجهلها، بطريقة لا تقف عثرة في سبيل إيمان أحد به، في أيّ زمن كان، مهما كانت معلوماته، فالناس قديماً فهموا أمثال هذه الآيات بما يوافق علومهم، حتّى إذا كشف العلم الصحيح عن حقائق الأشياء، علمنا أنّهم كانوا واهمين، و فهمنا معناها الصحيح. فكأنّ هذه الآيات جعلت في القرآن معجزات للمتأخّرين، تظهر لهم كلّما تقدّمت علومهم... و هو معجزات للمتأخّرين يشاهدونها، و تتجلّى لهم كلّما تقدّموا في العلم الصحيح» في تأليف التفسير سنة معجزات للمتأخّرين، تظهر لهم كلّما تقدّمت علومهم... و هو معجزات للمتأخّرين

۱. راجع: محاسن التأويل، ج۱، ص۲۳۷.

١٠٢٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ۔

تغسير المراغيّ هو الشيخ أحمد مصطفى المراغيّ، شقيق الشيخ محمّد مصطفى المراغيّ شيخ الأزهر في وقته، و تلميذ الإمام الشيخ محمّد عبده صاحب تفسير المنار، و الذي وضع تفسيره هذا مشاكلاً له، و مستفاداً من بحوث شيخه الأستاذ. توفّي سنة (١٣٧١ هـ).

و تفسيره هذا من أشمل التفاسير لحاجة العصر في أسلوبه و في طريق سرد المطالب و نضد المقاصد، متجنّباً القصص الإسرائيليّة المدسوسة و الخرافات الدخيلة. و لا يغفل في أيّ مناسبة اللجوء إلى علوم الطبيعة فيما يمسّ فهم كتاب الله العزيز، و من شمّ فسهو تفسير جيّد مفيد في ذاته.

قال الذهبيّ: «لم نعرف من رجال هذه المدرسة \_مدرسة الشيخ محمّد عبده-رجلاً تأثّر بروح الأستاذ الإمام، و نهج على طريقته من التجديد و إطراح التقليد، و العمل على تنقية الإسلام من الشوائب التي ألصقت به و تنبيه الغافلين عن هديه و إرشاده، مثل الأستاذ المراغيّ. تربّى هذا الرجل في مدرسة الأستاذ الإمام، و تخرّج منها و هو يحمل بين جنبيه قلباً مليئاً بالرغبة في الإصلام، و الثورة على كلّ ما يقف في سبيل الإسلام والمسلمين»<sup>(</sup>.

و قد نهج في تفسيره منهج شيخه، نراه لا يخوض فـي مـبهمات القـرآن بـالتفصيل، ولا يدخل في جزئيّات سكت عنها القرآن و أعرض عنها الرسولﷺ فـلا الروايـات الموضوعة أو الضعيفة بكافية عنده حتّى يزجّ بها في تفسيره، و لا الأخبار الإسرائـيليّة بمقبولة لديه، حتّى يجعل منها شروحاً لما أجمله القرآن و سكت عن تفصيله.

و ممّا يمتاز به هذا التفسير، عنايته بإظهار أسرار التشريع، فنراه يهتمّ اهتماماً كـبيراً بإظهار سرّ التشريع الإسلاميّ، و حكـمة التكـليف الإلهـيّ، ليـظهر مـحاسن الإسـلام. و يكشف عن هدايته للناس.

١. التضير و المنشرون، ج٢، ص ٥٩٠.

. التفسير في اتَّجاهِ عصريَّ / ١٠٢٣

كما نجده يعرض لمشاكل المجتمع و أسباب الانحطاط في دول الإسلام، فيعالج كلّ ذلك بما يفيضه الله عليه من بيان هداية القرآن و إرشاده. فقد كان بصيراً بمواطـن الداء و أسباب الشفاء، فكان يهدف في دروسه إلى علاجها و استئصالها، و كان كثيراً ما يوجّه الخطاب إلى أرباب الحلّ و العقد في الدولة.

و هكذا وفّق في التوفيق بين القرآن و العلم الحديث، رغم اعتقاده أنّ القرآن قد أتى بأصول عامّة لكلّ ما يهمّ الإنسان معرفته و العلم به، و كراهته أن يسلك المفسّر للسقرآن مسلك من يجرّ الآية القرآنيّة إلى العلوم، أو العلوم إلى الآية، كي يفسّرها تفسيراً عسلميّاً يتّفق مع نظريّات العلم الحديث، و لكن مع ذلك كان يرى أن يكون المفسّر على شيء من العلم ببعض نظريّات العلم الحديث، ليستطيع أن يأخذ منها دليلاً على قدرة الله، و يستلهم منها مكان العبرة و العظة.

## في ظلال القرآن

لسيّد بن قطب بن إبراهيم الشاذلي، المستشهد سنة (١٣٨٦ هـ) على يد طغاة مصر الحاكمة حينذاك. نشأ المؤلّف في بيئة إسلاميّة عريقة، و كان والده من المؤمنين المتعهّدين، ولد سنة (١٣٢٦ هـ) في قرية موشا من محافظة أسيوط، ثمّ ارتحل إلى القاهرة و كانت دراساته العليا هناك. كان كاتباً إسلاميّاً مجيداً، له في الإسلاميّات كتب و رسائل مفيدة، تهدف إلى الحركة الإسلاميّة المتناسبة مع النهضة العلميّة الحديثة، فكان تفسيره هذا من خير التفاسير الأدبيّة الإسلاميّة الهادفة إلى إحياء الحركة الإسلاميّات كتب و منايدة، تهدف إلى الحركة الإسلاميّة المتناسبة مع النهضة العلميّة الحديثة، فكان تفسيره هذا من خير التفاسير الأدبيّة الاجتماعيّة الهادفة إلى إحياء الحركة الإسلاميّة العتيدة. فمن أهدافه إزاحة الفجوة العميقة بين مسلمي العصر الحاضر و القرآن الكريم، و تعريف المسلمين إلى المهمّة العلميّة السياسيّة التي قام بها القرآن، و بيان الحميّة الجهاديّة التي يهدفها القرآن الكريم. إلى جنب تربية الجيل المسلم تربية قرآنيّة إسلاميّة كاملة، و يان

و كان منهجه في التفسير: أوَّلاً، عرض آيات مترابطة بعضها مع البعض، في مجموعة

١٠٢٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

منسجمة، و بيان الهدف الكلّيّ للسورة، ثـمّ للآيـات المـعروضة. و تـقسيم السـور إلى دراسات، تقسيماً موضوعيّاً، لتعتبر كلّ مجموعة من الآيـات ذات وحـدة مـوضوعيّة، و ذات هدف معيّن خاصّ.

ثمّ يحاول تفسير الآيات \_في ذوق أدبيّ خالص\_ ببيان الأهداف الكلّيّة التي ترمي إليها الآيات، من غير تعرّض للجزئيّات، كما يجتنب من ذكر الإسرائيليّات، و الروايات الموضوعة أو الضعيفة، كما يجتنب الخوض في مسائل الخلاف، و هكذا يتجنّب التعرّض للعلوم القديمة و الحديثة التي لا علاقة لها بفهم معاني الآيات الكريمة، و يعتبر التعرّض لها جفاءً بالقرآن؛ لأنّه في غنى عنها، يقول هو في ذلك:

«و أنّي لأعجب لسذاجة المتحمّسين لهذا القرآن، الذين يحاولون أن يُضيفوا إليه ما ليس منه، و أن يحملوا عليه ما لم يقصد إليه، و أن يستخرجوا منه جزئيّات في علوم الطبّ و الكيمياء و الفلك و ما إليها، كأنّما ليعظّموه بهذا و يكبّروه. إنّ القرآن كتاب كما ل في موضوعه، و موضوعه أضخم من تلك العلوم كلّها؛ لأنّه هو الإنسان ذاته الذي يكشف هذه المعلومات و ينتفع بها، و البحث و التجريب و التطبيق من خواصّ العقل في الإنسان، والقرآن يعالج بناء هذا الإنسان نفسه، بناء شخصيّته و ضميره و عقله و تفكيره، كما يعالج بناء المجتمع الإنسانيّ إلذي يسمح لهذا الإنسان بأنّه يُحسن استخدام هـذه الطاقات المذخورة فيه»<sup>(</sup>.

التحرير و التنوير

للشيخ محمّد الطاهر بن عاشور رئيس مجلس الإفتاء على المذهب المالكيّ بديار تونس (١٢٩٦–١٣٩٣ هـ) تولّى القضاء أكثر من عشر سنين ثمّ تولّى الإفتاء كما تـولّى شيخه جامع الزيتونة. كان فقيهاً أديباً لغويّاً و مفسّراً مضطلعاً. كان من دعـاة الإصـلاح الدينيّ و له محاضرات و دراسات و مقالات كثيرة نشرت في كبريات المجلّات بتونس

۱. راجع: في خلال الفرآن، ج ۱، ص ٢٦٠ و ج٢، ص ٩٤.

. التفسير في اتَّجاهٍ عصريّ / ١٠٢٥

و مصر.

و تفسيره هذا من أفخم التفاسير التي كتبت على المنهج العصريّ الحـديث تـعرّضاً لمباحث اجتماعيّة ــ إصلاحيّة ماسّة بحاجات العصر، فهماً و عرضاً على كتاب الله، في تدبّر عميق و دراسة شاملة. و قد كان التفسير معروفاً بتحرير المعنى السديد و تنوير العقل الجديد. و قد استخدم العقل و الذوق في فهم كتاب الله، إلى جنب النقل و رواية الحديث.

اهتم المفسّر ببيان وجوه الإعجاز و نكت البلاغة و أساليب الكلام، و تعرّض لبيان التناسب بين الآي اتّباعاً لمنهج البقاعيّ في كتابه نظم الدرد في تناسب الآيات و السور، و في ذلك الكثير من التعسّف و لا سيّما في جانب تناسب السور بعضها مع البعض و قد تورّط فيه كثير من المفسّرين بلا موجب. كما عُني مفسّرنا بجانب أهداف السور و بيان أغراضها في تكلّف ظاهر.. و له في الإسرائيليّات مواقف نزيهة، لولا أنّه يـنحى مـنحى الأشاعرة في المسائل الكلاميّة، جموداً على ظاهر التعبير و يتحاشا التأويل زاعماً أنّـه منهج اعتزاليّ.. غير أنّه يأخذ بتأويل كلام أصحابه بعض الشيء.. قفي مسألة الرؤية يقول: هو الخلاف في رؤية الله في الآخرة شائع بين طوائف المتكلّمين، فأثبته جمهور أهل السنّة المواهر الأدلّة من الكتاب و السنّة، لكنّها رؤية تخالف الرؤية المتكلّمين، فأثبته جمهور أهل السنّة المعتزلة في الامتناع.. ثمّ قال: و قد تكلّم أصحابنا بأدلّة المتكلّمين، فأثبته جمهور أهل السنّة يوالخلاف في رؤية الله في الآخرة شائع بين طوائف المتكلّمين، فأثبته جمهور أهل السنّة بو الخلاف في رؤية الله في الآخرة شائع بين طوائف المتكلّمين، فأثبته جمهور أهل السنّة يوابة للواهر الأدلّة من الكتاب و السنّة، لكنّها رؤية تخالف الرؤية المتكلّمين، فأثبته جمهور أهل السنّة المعتزلة في الامتناع.. ثمّ قال: و قد تكلّم أصحابنا بأدلّة المتكلّمين، فأثبته جمهور أهل السنّة

الميزان في تفسير القرآن تأليف العلّامة الحكيم السيّد محمّد حسين الطباطبائيّ، من رجالات الفكر الإسلاميّ القلائل الذين انتجتهم الحياة العلميّة الإسلاميّة فسي العـصر الأخـير. ولد بـتبريز سـنة (١٣٢١هـ) و توفّي بقم سنة (١٤٠٢هـ).

و هو تفسير جامع حافل بمباحث نظريَّة تحليليَّة ذات صبغة فلسفيَّة في الأغلب، جمع

١٠ التحوير و التنوير، ج٧، ص٤١٥، ذيل الآية ١٠٣ من سورة الأنعام ﴿لا تُدرِكُهُ الأَبْصَارُ...﴾.

١٠٢٦ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

فيه المؤلِّف إلى جانب الأنماط التفسيريَّة السائدة، أموراً ممَّا أثارته النهضة الحديثة في التفسير، فقد تصدّى لما يثيره أعداء الإسلام من شبهات، و ما يضلّلون به من تشويه للمفاهيم الإسلاميَّة، بروح اجتماعيَّة واعية، على أساس من القرآن الكريم، و فهم عميق إنصوصه الحكيمة.

و لهذا التفسير القيّم مزايا جمّة نشير إلى أهمّها:

١. جمع بين نمطي التفسير: الموضوعيّ و الترتيبيّ، فقد فسّر القرآن آية فآية و سورة فسورة. لكنّه إلى جنب ذلك، نراه يجمع الآيات المتناسبة بعضها مع البعض، ليبحث عن الموضوع الجامع بينها، كلّما مرّ بآية ذات هدف موضوعيّ، وكانت لها نظائر منبئة في سائر القرآن.

٢. عنايته التامّة بجانب الوحدة الموضوعيّة السائدة في القرآن، كلّ سورة هي ذات هدف أو أهداف معيّنة، هى تشكّل بنان السورة بالذات، فلا تتمّ السورة إلّا عند اكتمال الهدف الموضوعيّ الذي رامته السورة، وبذلك نجد السور تتفاوت في عدد آيها. يقول هو في ذلك: «إنّ لكلّ طائفة من قدّة القوائف من كلامة تعالى التي فصّلها قطعاً قطعاً و سمّى كل قطعة سورة نوعاً من وحدة التأليف و الالتئام، لا يوجد بين أبعاض من سورة، و لا بين كل قطعة سورة، و من كلامة تعالى التي فصّلها قطعاً قطعاً و سمّى كل قطعة سورة نوعاً من وحدة التأليف و الالتئام، لا يوجد بين أبعاض من سورة، و لا بين كل قطعة سورة نوعاً من وحدة التأليف و الالتئام، لا يوجد بين أبعاض من سورة، و لا بين مسورة و سرة، و من هنا نعلم أنّ الأغراض و المقاصد المحصّلة من السور مختلفة، و أنّ كل واحدة منها مسورة، و من هنا نعلم أنّ الأغراض و المقاصد المحصّلة من السورة إلا بتمامه»<sup>1</sup>. كل واحدة منها مسورة مع على التران معنى خاص و لغرض محصل، لا تتمّ السورة إلا بتمامه»<sup>1</sup>. كل واحدة منها مسورة معنى خاص و لغرض محصل، لا تتمّ السورة إلا بتمامه»<sup>1</sup>. كل واحدة منها مسوقة لبيان معنى خاص و لغرض محصل، لا تتمّ السورة إلا بتمامه»<sup>1</sup>. كل واحدة منها مسوقة لبيان معنى خاص و لغرض محصل، لا تتمّ السورة إلا بتمامه»<sup>1</sup>. تنظريّة «الوحدة الكليّة» الحاكمة على القرآن كله، باشتماله على روح كليّة سارية في جميع آياته و سوره، و تلك الروح هي التي تشكل حقيقة القرآن الأصليّة السائدة على أبعاضه و أجزائه. يرى المؤلّف: أنّ وراء هذا الظاهر من ألفاظ و كلمات و حروف على أبعاضه و أجزائه. يرى المؤلّف: أنّ وراء هذا الظاهر من ألفاظ و كلمات و حروف موحاً كليّة، كانت هي جوهر القرآن الأصيل، وكانت بمثابة الروح في الجسد من الإنسان. وحمال من الإنسان. وحمال من الإنسان في ذلك: «فالمحصل من الآيات الشريفة أنّ وراء ما نقرأه ما نقرأه و نقله من القرأه من ألفاظ و كلمات و حروف في جميع آياته هي خولك: «فالمحصل من الآيات الشريفة أنّ وراء ما نقرأه من ألفا من الإنسان. وحماله مو ذلك: «فالمحصل من الآيات الشريفة أنّ وراء ما نقرأه ما نقرأه ما نه ما له في ذلك: «فالمحصل من الآيات الشريفة أنّ وراء ما نقرأه ما نقرأه والمحمل من الآيات الشريفة أنّ وراء ما نقرأه ما نقرأه ما من القرأه المون ما نقرأه ما نقرأه ما نقرأه ما له من القرأه ما ما من القرة ما من القرأه ما من ما نهر

۱. الميزان، ج۱، ص١٤ (ط طهران) و ص١٦ (ط بيروت).

التفسير في اتَّجاهِ عصريّ / ١٠٢٧

هو من القرآن بمنزلة الروح من الجسد، و المتمثّل من المثال، و هو الذي يسمّيه تــعالى بالكتاب الحكيم، و هو الذي تعتمد عليه مـعارف القـرآن، و ليس مــن ســنخ الألفــاظ و لاالمعاني»`.

و بذلك و بالذي قبله، تتشكّل وحدة السياق في القرآن، كما لا يخفي.

٤. الاستعانة بمنهج «تفسير القرآن بالقرآن». فقد حقّق المؤلّف هذا الأمر و أوجـده بعيان؛ إذ نراه يعتمد في تفسيره على القرآن ذاته، فيرى أنّ غير القرآن غير صالح لتفسير القرآن، بعد أن كان هو تبياناً لكلّ شيء فيا تُرى كيف يكون القرآن تـبياناً لكـلّ شـيء و لا يكون تبياناً لنفسه؟!

لكنّ التزام تفسير القرآن بنفسه، يتطلّب جهداً بالغاً و إحاطة تامّة، و قد لمسناه فسي مفسّرنا العلّامة، و وجدناه على قدرة فائقة في ذلك.

يقول هو في ذلك: «الطريقة المرضيّة في التفسير هي أن نسقيّر القسرآن بالقرآن، ونشخّص المصاديق و نتعرّفها بالخواصّ التي تعطيها الآيات، كما قال تعالى: ﴿وَ نَمَزَّلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ تِبِياناً لِكُلِّ شَيءٍ ﴾ أو حاشا القرآن أن يكون تبياناً لكلّ شيء و لا يكسون تبياناً لنفسه".

الفرقان في تفسير القرآن تأليسف الشسيخ محمّد الصادقيّ الطهرانـيّ، و قـد تسمّ تأليـفه خـلال السـنوات (١٣٩٧ـ١٤٠٧هـ)، و كان بصورة محاضرات يلقيها عـلى طـلبة العـلوم الديـنيّة فـي الحوزتين النجف و قم. و هو تفسير جامع شامل، اتّخذ منهج تفسير القرآن بالقرآن حسب الإمكان، و هو تحليليّ تربويّ اجتماعيّ، مع الاستناد إلى أحـاديث يـراهـا صـحيحة وأخرى ملائمة مع ظواهر القرآن، و لذا احترز عن الإسرائيليّات بشكل قاطع، و كذا عن

١. العيزان، ج٣، ص٥٥.

۲. المیزاند ج ۱، ص ۹.

۱۰۲۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲) ـ

الأحاديث الموضوعة و الضعيفة. و بما أنّ المؤلّف يُعدّ من الفقهاء، فإنّ في تفسير، الشيء الكثير من التعرّض لمسائل الفقه و الأحكام بصورة مبسّطة، و هكذا تجده يفصّل في المسائل الكلاميّة الاعتقاديّة في نزاهة، كما و يجتنب تسحميل القرآن بـنظرات العـلم الحديث، و يرى أنّ القرآن في غنىً عن ذلك، اللّهمّ إلّا إذا رُفع بذلك إيهام في إشارات عابرة جاءت في القرآن، على شرط أن تكون النظريّة ثابتة؛ و لذلك نىراه يـحمل عـلى الشيخ طنطاويّ في ولعه بحمل النظريّات العلميّة على القرآن. و في ذلك يقول: «و من ذلك كثير عند المتفرنجين من المفسّرين الذين غرقوا في العلوم و النظريّات الجـديدة، و نسوا أنّ القرآن هو علم الله، فلن يتبدّل، و العلم دوماً في تبدّل و تحوّل من خطأ إلى صواب و من صواب إلى أصوب»<sup>١</sup>.

من هدى القرآن

تفسير تربوي تحليلي شامل، يبحث فيد المؤلف هو السيّد محمّد تقيّ المدرسيّ عن الربط الموضوعيّ بين الواقع المعاش، وبين الحقائق الراهنة و الدلائل البيّنة التي أبانها القرآن الكريم منذ أربعة عشر قرناً، كمنهج تربويّ و أخلاقيّ، يستهدف وضع الحلول الناجعة لكلّ مشكلات العصور المختلفة حتى قيام الساعة. قال المؤلّف: «و اعتمدت فيد على منهج التدبّر المباشر، انطلاقاً ممّا بيّنته في التمهيد، أي منهج الاستلهام مباشرة من الآيات، و العودة إلى القرآن ذاته، كلّما قصرنا عن فهم بعض آياته وفق المنهج الذي علَّمنا إيّاه الرسول الكريم و أئمّة أهل البيت للتي حيث أمرونا بتفسير القرآن ببعضه» <sup>1</sup> فكان تفسيراً تحليلياً تربوياً، لم توجد فيه المعتمات الجدليّة، و لا الخرافات الإسرائيليّة، معتمداً شرح الآيات و ذكر مقاصدها العالية و أهدافها السامية، و معالجة أدواء المجتمع معالجة ناجعة موفّقة.

تمَّ تأليف الكتاب سنة (١٤٠٥ هـ)، في (١٨) مجلَّداً، و طبع سنة (١٤٠٦) بطهران.

الفرقان في تفسير القرآن، ج ١، ص ٣١.
 ٢. من هدى القرآن، ج ١، ص ٥.

التفسير في اتَّجاهِ عصريّ / ١٠٢٩

من وحي القرآن

تفسير تربويّ اجتماعيّ شامل، و يعدّ من أروع التفاسير الجامعة، النـابعة مـن روح حركيّة نابضة بالحيويّة الإسلاميّة العريقة. انطلق فيه المؤلّف هو السيّد محمّد حسين فضل الله، من ألمع علماء الإسلام في القطر اللبنانيّ يعمل في إحياء الجوّ القـرآنـيّ فـي كـلّ مجالات الحياة الماديّة و المعنويّة، نظير ما صنعه سيّد قطب في تفسيره في ظلال، مضيفاً عليه تعاليم صادرة عن أهل البيت في تربية الجيل المسلم، و متناسباً مع كلّ دور من أدوار الزمان.

و قد بدأ المؤلّف بمقدّمة في بيان هدفه من التفسير و الخطوات الأساسيّة التي مشى عليها، قال: «هل هذا كتاب تفسير، و هل نحن بحاجة إلى تفسير جديد أمام هذا الحشد من التفاسير، التي لم تترك جانباً من جوانب المعرفة القرآنيّة، إلّا و أفاضت في تحليله و توسيعه و تعميقه، من الجوانب اللغويّة، إلى الجوانب البلاغيّة و الفلسفيّة، و النفسيّة و الاجتماعيّة... و ما تزال المحاولات مستمرّة في استحداث آفاق جديدة لتفاسير جديدة؟ و الجواب: إنّنا لم نكتب هذه الأبحاث في البداية كمحاولة تفسيريّة جديدة، بل كانت دروساً قرآنيّة تُلقى على مجموعة من الطلّاب المؤمنين المثقّفين، من أجل خلق وعي قرآنيّ يركّز الوعي الإسلاميّ على قواعد ثابتة. انطلقت هذه الدروس في خطّ عمليّ متحرّك يركّز على استيحاء أجواء القرآن، من أجل أن نعيش تلك الأجواء في حياتنا الإسلاميّة الصاعدة؛ لأنّ القرآن ليس كلمات لغويّة تتجمّد في معناها اللغويّ، بل هي كلمات تتحرّك في أجواء روحيّة و عمليّة...»<sup>1</sup>.

و من ثمّ يغلب على التفسير الطابع التربويّ بما لكلمة التربية من معنى اصطلاحيّ. يتجسّد في الارتقاء بالإنسان في كلّ مجالاته المختلفة، و يسعى إلى إحـداث عـمليّة التكيّف و التفاعل بين الكائن الآدميّ و بيئته الطبيعيّة و الاجتماعيّة، لتحقيق خلافة الله

تفسير من وحي الفرآن، ج ١، ص ٨.

۱۰۳۰ / التفسير و المغسّرون (ج۲)

في الأرض .

و هكذا يمتاز هذا التفسير بأسلوبه الأدبيّ الرائع، مع المزج بينه و بين الأسلوب العلميّ المتأدّب النزيه، ممّا يجعل الكتاب رائعاً يجذب القارئ إليه جذباً، و يجعله يتفاعل معه مغرماً به.

و قد تمّ تأليف هذا التفسير القيّم عام (١٣٩٩ هـ)، و طبع عدّة طبعات، و لا تزال تعاد طبعاته، حسب رغبة الجيل المثقّف من الأمّة في اقـتنائه و الاسـتضائة بأنـواره، لا زال المؤلّف مؤيّداً مسدّداً.

تفسير نمونه (الأمثل)

هو أوّل تفسير نموذجيّ ظهر إلى الوجود، وكان قد تعاون عليه جـمع مـن فـضلاء الحوزة العلميّة بقم المقدّسة؛ و ذلك خلال مدّة (١٤) سنة (١٣٩٦\_١٤١٠هـ) و لهذاكان التفسير عملاً جماعيّاً، قد بذلت في تدوينه جهود، و لكن تحت إشراف العلّامة الشـيخ ناصر مكارم الشيرازيّ، أحد أعلام العصر، و من المجاهدين في سبيل الدعوة الإسلاميّة. صاحب تآليف إسلاميّة عريقة، و صاحب نظر و رأي و اجتهاد.

و هذا التفسير إنّما دوّن وكتب ليكون غذاءً نافعاً للجيل المعاصر؛ و لذلك جاء بالأهمّ من المواضيع الإسلاميّة، التربويّة و الأخلاقيّة، و متناسباً مع المستوى العامّ، فكانت خدمة جليلة أسداها الشيخ مكارم و أعوانه، و قدّموها للجيل المتعطِّش إلى فهم معاني القرآن بشكل واسع، و الاستقاء من مناهله العذبة. جاء في المقدّمة: «لكلّ عصر خصائصه و ضروراته و متطلّباته، و هي تنطلق من الأوضاع الاجتماعيّة و الفكريّة السائدة في ذلك العصر، و لكلّ عصر مشاكله و ملابساته الناتجة عن تغيير المجتمعات و الثقافات، و هو تغيير لا ينفكّ عن مسيرة المجتمع التاريخيّة، و المفكّر الفاعل في الحياة الاجتماعيّة، هو ذلك الذي فهم الضرورات و المتطلّبات، و أدرك المشاكل و الملابسات. و قد والمها دوماً

د مالة الفرآن، العدد الرابع، مقال: الملامح العامّة لتفسير هن وحى القرآنته، ص ٥٩.

التفسير في اتَّجاهِ عصري / ١٠٣١

أسئلة وردت إلينا من مختلف الفئات، و خاصّة الشباب المتعطَّش إلى نبع القرآن عن التفسير الأفضل، كانت هذه الأسئلة تنطوي ضمنيّاً على بحث عن تفسير يـبيّن عـظمة القرآن عن تحقيق لا عن تقليد، و يجيب على ما في الساحة من احتياجات و تطلّعات و آلام و آمال. تفسير يُجدي كلّ الفئات، و يخلو عن المصطلحات العلميّة المعقّدة، و نحن نفتقر إلى تفسير مثل هذا. فالسلف و المعاصرون كتبوا في ذلك كثيراً، و لكنّها بأساليب خاصّة بالعلماء و الأدباء، و على مستويات رفيعة» فمن هنا لم يجدوا بداً من الإقدام على مثل هذا التفسير بهذا الشكل الصالح للفهم العامّ، الأمر الذي يجعل من هذا التفسير على أهميّة كبرى في سبيل التثقيف العامّ، خدمة جليلة مشكورة.

و هذا التفسير قد كتب بالفارسيّة في (٢٧) مجلّداً، و ترجم إلى العربيّة باسم الأمثل في (٢٠) مجلّداً. و طبع عدّة مرات.

كما أنّه لُخّص في ثلاث مجلّدات باسم برگزيدة تفسير نمونه إعداداً للـتدريس فـي الحوزة بتحقيق و تنظيم أحمد عليّ بابايي فكان موضع حفاوة الطلبة و المدرّسين. مراجع مي مي مي

الكاشف

للكاتب العلّامة الشيخ محمّد جواد مغنية، من كبار علماء لبنان (١٣٢٢ـ-١٤٠٠هـ) المتخرّجين من حوزة النجف الأشرف. عُيّن قاضياً شرعيّاً في بسيروت، ثـمّ مستشاراً للمحكمة العُليا، فرئيساً لها بالوكالة. و عُرضت عليه الرئـاسة، لكـنّه رفـض و انـعزل، و انصرف إلى التأليف، فأخرج العديد من المؤلّفات ذوات الاعتبار، منها هذا التفسير القيّم، أخرجه في سبع مجلّدات، و طبع عدّة طبعات.

و كان الشيخ مغنية من الدعاة إلى التقريب بين المذاهب، و كتب رسالات و مقالات في مجلّة رسالة الإسلام بهذا الشأن، و أحسن و أفاد.

و يعدّ تفسيره هذا من النمط الجديد، الذي يتلائم و حاجة المسلمين في هذا العصر.

١. الأمثل، ج ١، ص ١١.

۱۰۳۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲) \_

ولقد أجاد في هذا المضمار، و أوجز الكلام حول مفاهيم القرآن الكريم المتوافـقة مـع متطلّبات الزمن، في عبارات شيّقة رصينة، و دلائل متينة معقولة، من غير أن يتغافل عمّا حقّقه المفسّرون السلف و زاد عليه الخلف. فكان تفسيراً جامعاً و شاملاً و مجيباً على أسئلة الجيل الحديث، فجزاه الله خير الجزاء.

## التغسير المبين

هناك لخّص الأستاذ مغنية تفسيره الكاشف في مجلّد واحد، في عبارة سهلة مرنة و في إيجاز و إيفاء. و قد احتفل به الطلبة و روّاد العلم في مختلف البلاد. و طبع على هامش المصحف الشريف تقريباً للتناول. و قد كان عملاً جميلاً كأصله الجميل..

\* \* \*

و هناك تفسير آخر بنفس الاسم كاشف تفسير فارسيّ، تعاون على تأليفه، كلَّ من الأستاذ السيّد محمّد باقر حجتيّ، والأستاذ عبد الكريم الشيرازيّ، من أساتذة جــامعة طهران. يقع في ١٢ مجلّداً، و طبع منذ عام (١٤٠٤ هـ) عدّة طبعات.

و يُعَدِّ تفسيراً جديداً في بيان الشكل الموزون لسور القرآن و نظمها، و مناسبات الآيات و السور و تبيينها و تفسيرها، مع الاهتمام بالبيان اللغويّ، و ترجمة تـفسيريّة موجزة، و ذكر الصور و الأشكال و الجداول الإحصائيّة و الرسوم الجغرافيّة لتـوضيح المعنى، ممّا تتطلّبه حاجة الطلبة الجامعيّين اليوم و قـد حاولا جـهدهما في عـرض معلومات قرآنيّة هي بحاجة للجيل الجديد، ممّا لا يُتاح غالباً العثور عـليها في سائر التفاسير أو هي بعيدة عن متناول الشباب المثقّف في العصر الحاضر. فقد كانا موفّقين في هذا الهدف السامي، جزاهما الله خيراً.

مخزن العرفان تفسير حافل جامع، هو من خير التفاسير التي أنتجها الجيل الجديد، في أسلوب رائع بديع، في خمسة عشر مجلّداً، باللغة الفارسيّة السهلة السلسة، وضعتها مىفخرة النساء التفسير في اتَّجاهٍ عصريَّ / ١٠٣٣

الإيرانيّات، السيّدة نصرت بنت السيّد محمّد عليّ أمين، من كبار علماء أصفهان. و قد تفرّدت أصفهان من بين البلاد الإسلاميّة، بهذه السيّدة الجليلة، التي انـصرفت بمجهودها نحو العلوم الإسلاميّة، حتّى نالت درجة عالية من الاجتهاد في الفقاهة و في سائر العلوم الأدبيّة و الفلسفيّة و العرفان، في أرقى درجات.

و هذه السيّدة المعروفة بـ«بانو أمين» قد بذلت جُـهدها البـالغ فـي تـربية النسـاء الفاضلات في شتّى مناحي إيران الإسلاميّة. و قد ازدهر البلاد بكثرة مـن هـذه النسـاء العالمات، و لا تزال تزدهر البلاد بالتوسّع في سبيل تثقيف المرأة المسلمة ثقافة إسلاميّة عريقة و رائقة؛ كلّ ذلك بفضل جهود هذه السيّدة الفاضلة الواعية.

و توفّيت سنة (١٤٠٣ هـ) عن عُمْرٍ ناهَزَ التسعين، فلقد عاشت سعيدة و ماتت حميدة. فرحمة الله عليها و بارك في علمها باقيات صالحاتٍ.

و لها في شتّى العلوم و المعارف الإسلاميّة كتب و رسائل قيّمة، لا تزال موضع انتفاع طلّاب العلم و روّاد المعرفة.

و التفسير وضع على أسلوب تربيوي، يعمد إلى تزكية النفس، ثمّ إلى تهذيب الأخلاق، في شكل جيّد بديع. و يُعدّ من خير الآثار، فجزاها الله خير الجزاء الصالحات.

\* \* \*

و هناك تفاسير أخر باللغتين الفارسيّة و العربيّة، دوّنت أخيراً على أثر النهضة الدينيّة و الحركة الثقافيّة، في ربوع إيران الإسلاميّة. نطوي الكلام عن ذكرها، و نحيل الطالب إلى ما جمعه زميلنا الفاضل العلّامة السيّد محمّد عليّ أيازيّ في موسوعته القيّمة المفسّرون حياتهم و منهجهم. و هو كتاب حافل جامع لأنواع التـفاسير التـي زخـرت بـها البـلاد الإسلاميّة و لا سيّما في العصر الحاضر، جزاه الله خيراً.

\* \* \*



.

التفسير الموضوعي

مصطلح حديث ظهر في العصر الأخير عند ما قرّرت هذه المادّة ضمن قسم التفسير بمعاهد الدراسات الإسلاميّة العليا.. غير أنَّ لَبنات هذا اللون من التفسير و عناصر، الأوّليّة كانت موجودة منذ عهد السلف و هكذا طول تاريخ التفسير. فقد كمانت الالتماتة إلى مواضيع جاءت في القرآن أو معروضة على القرآن، معهودة منذ الصدر الأوّل، بغية معرفة الدراسات القرآنيَّة في مواضيعها المحوريَّة، أو مسائل معروضة عـلى القـرآن لغـرض الاستفتاء منه، في مشاكل عارضت حياة المسلمين \_عامّة أو خاصّة-ليُستبان وجه حلَّها منه، لأنَّ فيه دواء دائهم و شفاء أسقامهم.. الأمر الذي لمسه المسلمون منذ أوَّل يومهم..

قال تعالى: ﴿ زَ نَبَرُّلُنا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبِياناً لِكُلُّ شَيءٍ زَ هُدِيٌّ وَ رَحْمَةً وَ بُشرئ لِلمُسلِمينَ ﴾ `.

و قال: ﴿وَ لَقَد صَرَّفْنَا فِي هٰذَا التُّرآنَ مِن كُلُّ مَثَلٍ﴾ ٪. و قال: ﴿لَقَد ضَرَينا لِلنَّاسِ فِي لِحَذَا الْقُرآنِ مِن كُلُّ مَثَلٍ﴾ ٪. و العمدة قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَد جاءَتَكُم مَوعِظَةً مِن رَبِّكُم وَ شِغَاءً لِمَا فِي الصُّدورِ وَ هُدِيٍّ وَ رَحَةٌ لِلْعُوْمِنِينَ ﴾ ٤

- ٢. الكهف (١٨): ٥٤. ١. النحل (١٦): ٨٩ £. يونس (۱۰): ٥٧. ۳. الروم (۳۰): ۵۸.

١٠٣٦ / التفسير و المفسّرون (ج ٢) \_

قال رسول الله ﷺ: «إنّ هذا القرآن هو النور المبين و الحبل المتين و العروة الوثقى؛ من استضاء به نوّره الله، و من عقد به أموره عصمه الله، و من تمسّك به أنقذه الله، و من لم يفارق أحكامه رفعه الله، و من استشفى به شفاه الله...»<sup>(</sup>.

و قال الإمام أمير المؤمنين ﷺ: «عليكم بكتاب الله؛ فإنّه الحبل المتين و النور المبين و الشفاء النافع و الريّ الناقع، و العصمة للمستمسك، و النـجاة للـمتعلّق... ذلك القـرآن فاستنطقوه و لن ينطق، و لكن أخبركم عنه: ألا إنّ فيه علم ما يأتي و الحديث عن الماضي، و دواء دائكم و نظم ما بينكم... فاستشفوه من أدوائكم و استعينوا به على لأوائكم، فإنّ فيه شفاءً من أكبر الداء، و هو الكفر و النفاق و الغيّ و الضلال، فاسألوا الله به...»<sup>٢</sup>.

و قال الإمام أبو محمّد الحسن بن عليّ ﷺ: «إنّ هذا القرآن فيه مصابيح النور و شفاء الصدور..»<sup>٣</sup>.

و مذلمس المسلمون شفاء أدوائهم من القرآن فزعوا إليه بين آونة و أخرى يستشفون به و يستمدّون منه في علاج مشاكلهم في الحياة، فحيث عرضت عارضة كادت تعرقل عليهم المسير أو تكدر عليهم صفو المعين، عمدوا إلى القرآن و استجلوا منه وضح الطريق و المنهج القويم، فكان من ذا و ذاك لمّة من مسائل و دلائل قرآنيّة كانت مباحث ذوات محوريّة، كلّ مبحث يدور حول موضوع خاصّ، بحثاً وراء فهم أبعاده و مراميه من نصّ القرآن الحكيم الذي فيه تبيان كلّ شيء.. الأمر الذي اصطلح عليه المتأخرون بالتفسير أموضوعيّ، أي المقتصر على البحث و الفحص عن النظرة القرآنيّة حدول موضوع و مواضيع خاصّة. في قبال التفسير العامّ الباحث عن مختلف أبعاد هذا النصّ، الغويّة أو مواضيع خاصّة.. في قبال التفسير العامّ الباحث عن مختلف أبعاد هذا النصّ، اللغويّة و الأدبيّة و الفقه و الكلام و سائر الأبعاد ممّا يتعلّق بنصّ القرآن الكريم تباعاً و في شكل

- ١. بحاد الأتواد، ج ٨٩، ص ٣١، عن تفسير الإمام، ص ٤٥٠.
- ٢. المصدر نفسه، ص٢٢-٢٢ عن نهج البلاخة، الخطبة رقم ١٧٦.

٣. المصدر نفسه، ص٣٢، رقم ٣٥.

التفسير الموضوعيّ / ١٠٣٧

رتيب حسب ترتيب الآيات و السور.

#### \* \* \*

و في ضوء هذا البيان نستطيع تحديد التفسير الموضوعيّ بأنّه البحث وراء الحصول على نظريّات قرآنيّة ذات محوريّة خاصّة بمواضيع تمسّ جوانب الحياة الفكريّة الثقافيّة و الاجتماعيّة.. بحثاً من زاوية قرآنيّة للخروج بنظريّة قرآنيّة بشأن تلك المواضيع.. فهي مسائل و دلائل ذات صبغة قرآنيّة بحتة.. و استنتاجات مستحصلة من ذات القرآن و من داخله بالذات..

و عليه فالبحث عن شؤون القرآن، هي مسائل و دلائل تدور حول القرآن، خارج من هذا التحديد.. كالبحث عن القراءات و عن أعاريب القرآن، و البحث عن بلاغته و إعجاز بيانه، و عن الناسخ و المنسوخ في القرآن، و البحث عن متشابهات القرآن و عن الحروف المقطِّعة و ما شاكل. ممّا اصطلحوا عليه باسم «علوم القرآن» أي العلوم الباحثة عن شؤون القرآن، و ليس بحثاً وراء الحصول على نظرة القرآن.. بل بحثاً وراء نظرات حول القرآن و عن شؤونه لا عن محتوياته و نظراته بي من من

ألوان التفسير الموضوعي

و إذ كان هذا النوع من التفسير بحثاً وراء وحدات موضوعيّة هي ذوات محوريّة خاصّة، كان البحث عنها جميعاً أو أشتاتاً، بحثاً حسب الحاجة إليها.. و من ثمّ اختلفت و تنوّعت ألوان هذا التفسير.. فمنها المقتصر على مسائل فقهيّة مستنبطة من القرآن، و منها المقتصر على مسائل الكلام أو الأخلاق أو السياسة و الاجتماع، و منها المستوعب لجلّ المسائل ذوات التعلّق بالحياة الحاضرة.. و نحو ذلك..

غير أنَّ المنهج الذي يسلكه المفسَّر هنا يختلف أساساً في لونين: قد يعمد إلى مواضيع طُرحت بذاتها في القرآن، فيحاول المفسَّر استخراجها و استجلاء أبعادها و حدودها من القرآن.. و أخرى يعمد إلى مواضيع هي ضرورات الحياة الحاضرة فيعرضها على القرآن،

١٠٣٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

لغرض استجلاء نظرة القرآن بشأنها و معرفة أبعادها و حدودها منه بالذات..

و قد رجّح الشهيد الصدر هذا اللون الثاني، الذي هو محاولة لفهم وصفة القرآن بشأن معالجة أدواء هي حاضرة الحياة.. كما يترجّح على النهج التفسيريّ العامّ البـاحث عـن مفاهيم القرآن حسب ترتيب السور و الآيات..

قال: لأنَّ المفسَّر الموضوعيِّ لا يبدأ عمله من النصّ، بل من واقع الحياة، يركَّز نظر، على موضوع من موضوعات الحياة الفكريَّة أو الاجتماعيَّة و يستوعب ما أثارته تجارب الفكر الإنسانيّ حول ذلك الموضوع من مشاكل، و ما قدّمه الفكر الإنسانيّ من حلول، و ما طرحه التطبيق التاريخيّ من أسئلة و من نقاط فراغ، ثمّ يأخذ النصّ القرآنيّ، لا ليتّخذ من نفسه بالنسبة إلى النصّ دور المستمع و المسجّل فحسب، بل ليطرح بين يـدي النـصّ موضوعاً جاهزاً مشرباً بعدد كبير من الأفكار و المواقف البشريّة، و يبدأ مع النصّ القرآنيّ حواراً (سؤال و جواب): المفسّر يسأل و القرآن يجيب.

المفسّر على ضوء الحصيلة اللتي استطاع أن يجمعها من خلال التجارب البشريّة الناقصة، من خلال أعمال الخطأ و الصواب التي مارسها المفكّرون على الأرض، لا بدّ أن يكون قد جمع حصيلة ترتبط بذلك الموضوع، ثمّ ينفصل عن هذه الحصيلة ليأتي و يجلس بين يدي القرآن الكريم، لا يجلس ساكتاً ليستمع فقط، بل يجلس محاوراً، يجلس سائلاً و مستفهماً و متدبّراً، فيبدأ مع النصّ القرآنيّ حواراً حول هذا الموضوع، و هو يستهدف من ذلك أن يكتشف موقف القرآن الكريم من الموضوع المطروح و النظريّة التي بإمكانه أن يستلهمها من النصّ من خلال مقارنة هذا النصّ بما استوعبه الباحث عن الموضوع من أفكار و اتّجاهات.

و من هنا كانت نتائج التفسير الموضوعيّ نتائج مرتبطة: دائماً بتيّار التجربة البشريّة. لأنّها تمثّل المعالم و الاتّجاهات القرآنيّة لتحديد النظريّة الإسلاميّة بشأن موضوع مـن مواضيع الحياة.

و من هنا أيضاً كانت عمليّة التفسير الموضوعيّ عمليّة حـوار مـع القـرآن الكـريم

التفسير الموضوعيّ / ١٠٣٩

و استنطاق له، و ليس مجرّد استجابة انفعاليّة، بل استجابة فعّالة و توظيفاً هادفاً للـنصّ القرآنيّ في سبيل الكشف عن حقيقة من حقائق الحياة الكبرى. قال الإمام أمير المؤمنين ﷺ و هو يتحدّث عن القرآن الكريم: «ذلك القرآن فاستنطقوه و لن ينطق، و لكن أخبركم عنه؛ ألا إنّ فيه عــلم مــا يأتــى

«دلك العراق كالمستطلوة وعن ينطق، وعمل المبرعم عندامة إن تيد عسم المع يوضي والحديث عن الماضي، و دواء دائكم و نظم ما بينكم» .

التعبير بالاستنطاق الذي جاء في كلام ابن القرآن، أروع تعبير عن عــمليّة التــفسير الموضوعيّ بوصفها حواراً مع القرآن الكريم و طرحاً للمشاكل الموضوعيّة عليه بــقصد الحصول على الإجابة القرآنيّة عليها<sup>ت</sup>.

إذن كانت وظيفة التفسير الموضوعيّ دائماً في كلّ مرحلة و في كلّ عصر أن يحمل المقولات التي تعلّمها خلال تجربته البشريّة ليضعها بين يدي القرآن ليحكم عليها بـما يمكن لهذا المفسّر أن يفهمه أن يستشفّه أن يتبيّنه من خلال مجموعة آياته الشريفة..

إذن فهنا يلتحم مع القرآن، كما يلتخم مع الحياة، لأنّ التفسير يبدأ من الواقع و ينتهي إلى القرآن، بوصفه القيّم و المرجع الذي يحدّ الاتّجاهات الربّانيّة بالنسبة إلى ذلك الواقع.. و من هنا تبقى للقرآن حينئذ قدرته على القيمومة دائماً، قدرته على العطاء المستجدّ دائماً، قدرته على الإبداع كلّ آن.. لأنّ القرآن عطاء لا ينفد و منحة لا تنضب.. بل يجري كما تجري الشمس و القمر..

هذا بينما طاقات التفسير اللغويّ \_مثلاً\_طاقات متناهية و محدودة، و ليس هــناك تجدّد في مدلول لغويّ، و لو وجد فلا معنى لتحكيمه على القرآن..

إذن هذا العطاء الدائم المستجدّ في كلّ عصر و في كلّ دور، هي هذه المـعاني التـي لا تنتهي للقرآن، و التي تكمن في هذا المنهج، منهج التفسير المـوضوعيّ للـقرآن، لاَنّــا نستنطق القرآن و القرآن يجيب، و إنّ في القرآن علم ما كان و علم ما يكون، و فيه دواء

٢. المدرسة القرأتية، ص ١٩-٢١.

نهج البلاغة، خطبة رقم ١٥٨.

١٠٤٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

دائنا و نظم ما بيننا، و فيه ما يمكن أن نستشفّ منه مواقف السماء تجاه تجارب الأرض مع الأبد..

فمن هنا كان التفسير الموضوعيّ قادراً على أن يتطوّر، على أن ينمو، على أن يثري.. لأنّ التجربة البشريّة تثريه، و الدرس القرآنيّ و التأمّل القرآنيّ على ضوء التجربة البشريّة يجعل هذا الثراء محمولاً إلى فهم إسلاميّ قرآنيّ صحيح، على مدى الأيّام..<sup>(</sup>

التفسير الموضوعيّ ضرورة

و إذكان المنهج الموضوعيّ في التفسير إجابة على متطلّبات الحياة مع الزمان باعتباره أوسع أفقاً و أرحب باعاً و أكثر عطاءً حسب المقتضيات.. و باعتباره أقدر على التجدّد باستمرار و على التطوّر و الإبداع.. و باعتبار أنّ التجربة البشريّة تغني هذا التفسير بما تقدّمه من موادّ، و تتلاحم معه تلاحم الطالب و المطلوب..

باعتبار ذلك كلّه نرى موضع التقسير الموضوعيّ في كلّ دور وكور موضع ضرورة تقتضيها حاجة الحياة باستمرار.. و الحقيقة أنّ هناك اليوم و بعد اليوم ـكماكان قبل اليوم ـ ضرورة أساسيّة لتحديد نظريّات الإسلام ـو من خلال معطيات القـرآن ـ بشأن المـوادّ المطروحة لدى ساحة القرآن لاستعلام رأيه فيها، و المؤثّر في تكـييف الحـياة الدينيّة العائشة في ظلّ عناية الإسلام و القرآن..

نعم، لا ينبغي أن يكون المقصود من هذا البيان هو الاستغناء عسن سائر المناهج التفسيريّة و لاسيّما التفسير الشامل وفق الترتيب.. و إنّما هي إضافة اتّجاه إلى إتجاه.. فقد كان التفسير الموضوعيّ خطوة إلى الأمام بالنسبة إلى المنهج الترتيبيّ إذن ليست المسألة مسألة استبدال، و إنّما هي مسألة ضمّ الاتّجاه الموضوعيّ في التفسير إلى الاتّجاه الترتيبيّ، يعني افتراض خطوتين، خطوة هي التفسير الترتيبيّ و خطوة أخرى هي التفسير الموضوعيّ...<sup>٢</sup>.

١. المصدر نفسه، ص ٢٢-٢٤. ٢ ٢ المصدر نفسه، ص ٣٢-٣٤.

**أنحاء من التفسير الموضوعيّ** ١. منه المندرج ضمن التفسير الترتيبيّ الشامل، في شكل حقول مودعة أثناء التفسير و في مجالات مؤاتية و الأكثر مع تفسير أوّل آية تعرّضت للموضوع..

و هذه الحقول بما أنّها متناثرة خلال التفسير العامّ، فلا بدّ من فهرسة لها مـوضوعيّة للدلالة على مواطنها.. و قد تعارف عليه التفاسير المعاصرة الباحثة في ثناياها عن أمّهات المسائل الإسلاميّة العريقة، خذ لذلك مثلاً تفسير المنار و تفسير الميزان، و فيهما الكثير من أبحاث موضوعيّة ذات صلة بواقع الحياة، معروضة على القرآن بشكل دقيق..

٣. و منه المستقلّ بالبحث و التنقيب، بحثاً وراء العثور على آيات تجمعها وحــدات موضوعيّة، إمّا بصورة مستوعبة أو على قدر الحاجة و مدى إلحاح الضرورة.

\* \* \*

و هذا النوع الثالث ...و هو موضع دراستنا في هذا المجال يتواجد على نمطين: إذ قد يكون بحثاً وراء مواضيع مطروحة في القرآن، و أخرى عن مسائل معروضة على القرآن. و كلا النمطين هما يمسّان واقع الحياة و في شمول عامّ؛ إذ البحث عن مواضيع مطروحة في القرآن، بحث عن أصول و قواعد عامّة قدّمها القرآن لتكون مشاعل وهاجة تنير درب الحياة مدى الأيّام و تجيب عن مسائل الإنسان في كلّ عصر و في كلّ مكان.. فالوقوف على هذه الأصول و القواعد العامّة ضرورة تمسّ واقع الحياة بصورة شاملة ...

و هكذا البحث عن مسائل تطرح بين يدي القرآن لغرض استلهام حلولها في ضوء

١٠٤٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

براهينه الساطعة و دلائله اللائحة المودعة فيه منذ البدء..

و على أيّ تقدير فإنّ المهمّ هي المقدرة العلميّة الوافية بتبيين مواضع إمكان الاستعلام من القرآن، و الذي يتطلّب حنكة و اضطلاعاً بالمسائل القرآنيّة العريقة.. و هذا يستدعي ته فّر الشرائط التالية:

أوَّلاً\_إحاطة بمواضع الآيات حسب تنويع محاويرها و اتّجاهاتها و الأهداف. و ثانياً\_تنظيم الآيات المتناسبة بعضها مع بعض حول محوريّتها الجامعة. و ثالثاً\_استنتاج ما أفادته مجموعة تلكم الآيات منضمّة بعضها إلى بعض و بصورة

جماعيّة و التي قد تختلف عمّا لو فصل بعضها عن بعض و بصورة إفراديّة..

F # 4

و عليه فلو حاولنا تنويع التفسير الموضوعيّ لوجدناه على ثلاثة أنماط: ١. أبحاث موضوعيّة جاءت خلال التفسير العامّ.كما ذكرنا بشأن تفسير المنار و تفسير الميزان..

٢. أبحاث موضوعيّة مستخرجة من فات القرآن جاءت مستقلّة بالبحث و التسنقيب.
كما هو الشأن في تفسير العلّامة سبحانيّ باللّغتين العربيّة باسم مغاهيم القرآن. و الفارسيّة باسم مناهيم القرآن. و الفارسيّة باسم منشور جاويد بحث فيهما بحثاً ضافياً عن مواضيع قرآنيّة عريقة بتفصيل و إحكام.

و هكذا العلّامة مكارم الشيرازيّ في كتاب ڀيام قرآن استخرجه من تفسيره نمونه في عشر مجلّدات.

٢. أبحاث موضوعية مستنبطة حكمها من القرآن بعد العرض عليه. كما نجده في تفسير العلّامة مصباح اليزدي باسم معادف قرآن بحوث جليلة في ضوء تمعاليم القرآن الراقية. و هكذا العلّامة جوادي الآملي كتب على هذا النمط في ثلاثة عشر مجلّداً و عرض فيها مسائل إسلامية ذات أهمية في الحياة الحاضرة، بحث عنها مستلهماً أحكامها من القرآن الكريم بشكل رائع..

و على غرارهما جاء تفسير الأستاذ محمّد عليّ الصابونيّ في ستّة عشر مجلّداً، بحث

التفسير الموضوعيّ / ١٠٤٣

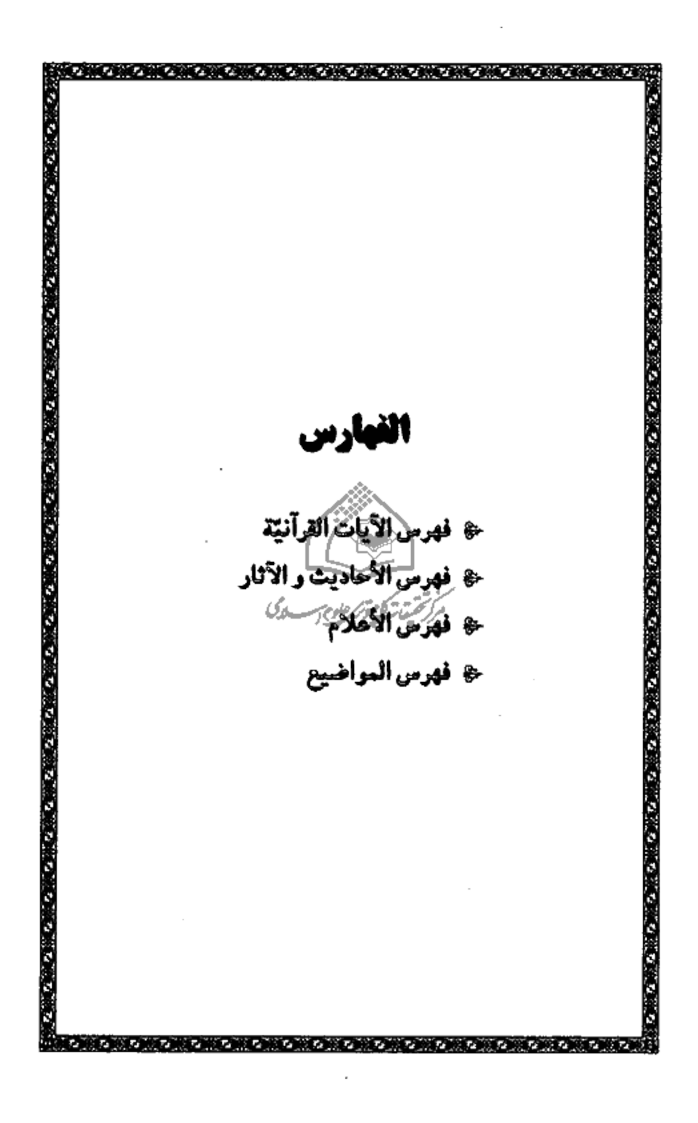
فيه عن أمّهات مسائل الحياة و المشاكل التي عارضت الجامعة الإسـلاميّة فـي الوقت الحاضر بالذات.

و كذا الشيخ محمّد متولّي الشعراويّ له تفسير كبير في ٢٩ مجلّداً كـتبه عـلى نـهج التفسير الموضوعيّ و لكن على غرار تفسير المنار و الميزان ضمن التفسير العامّ. و أمثال ذلك كثير و لا يزال يزداد حسب حاجة الزمان. و من ذلك الكتب الباحثة عن متشابهات القرآن أو ردّ المطاعن عن القرآن و ما شابه،

حيث البحث فيها وقع عن مفاده و معطياته، و ليس بحثاً عن مجرّد شؤونه محضاً كما في مباحث علوم القرآن.









.

# فهرس الآيات القرآنيّة

| ية                                                                         | رتم الأ |
|----------------------------------------------------------------------------|---------|
| (١) القاتحة                                                                | _       |
| بسم الله الرحمن الرحيم ٩٥٥                                                 | 1       |
| مالك يوم الدين ٢١٥                                                         | ٤       |
| اهدنا الصراط المستقيم المحمد المحمد المستقيم                               | ۲       |
| مرز تحقیق کامی رونون<br>۲) البقره                                          |         |
| يؤمنون بالغيب ٨٦٩                                                          | ٣       |
| سواء عليهم أ أنذرتهم أم لم تنذرهم ٨٩٠ ٨٩٠ ٩٩٥                              | ٦       |
| ختم الله على قلوبهم و على سمعهم                                            | ۷       |
| و إذا خلوا إلى شياطينهم                                                    | ١٤      |
| الله يستهزئ بهم و يمدَّهُم في طغيانهم يعمهون                               | ١٥      |
| صمٍّ بكم عمي فهم لا يرجعون                                                 | ۱۸      |
| و السماء بناءً و أنزل من السماء ماء فأخرج به من الثمرات ٩٨٢ ٨٩١، ٢٠        | 22      |
| إنَّ الله لا يستحيى أن يضرب مثلاً ما بعوضة                                 | 22      |
| كيف تكفرون بالله وكنتم أمواتاً فأحياكم إليه ترجعون ٢٠٧، ٥٠٧، ٥٠٨، ٩٨٣      | ۲۸      |
| ثمَّ استوى إلى السماء ٧٤٧                                                  | 29      |
| و إذ قال ربِّك للملائكة إنِّي جاعل في الأرض خليفة قالوا أتجعل فيها ٥٤٦.٢٣٠ | ۳.      |
| و إذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجّدوا إلّا إبليس أبي ١٤٦، ٨٦٨ ٨٦٩ ٨٦٩     | ٣٤      |

۱۰٤۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲)

| العبقحة                                                                                                  | رتم الآية |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| و لا تقربا هذه الشجرة ۹٦٢                                                                                | 50        |
| فأزلُّهما الشيطان عنها فأخرجهما ممَّا كانا فيه ٢٥٣                                                       | 177       |
| يا بني إسرائيل اذكروا و أوفوا بعهدي أوف بعهدكم ٩٧٣، ٩٧٤، ٩٧٥، ٩٧٦                                        | ٤٠        |
| ر إِيَّاتِي فَاتَقُونَ ٥٧٦.٩٧٥                                                                           | ٤١        |
| و أقيموا الصلاة و آتوا الزكاة ١٦٤ ١٦٤                                                                    | ٤٣        |
| و إذ قلتم يا موسى لن نؤمن لك حتّى ٥٠١                                                                    | 00        |
| ثمّ بعثناكم من بعد موتكم ٥٠١                                                                             | 07        |
| فلولا فضل الله عليكم و رحمته ٩٥                                                                          | ٦٤        |
| فقلنا لهم كونوا قردة خاسئين ٩٨٣ ٩٨٦، ٣٦٩، ٣٦٩، ٩٨٣ ٩٨٣                                                   | ٦٥        |
| إِنَّ الله يأمركم أن تذبحوا بقرة ٨٦٧ ٨٣٦                                                                 | ٦٧        |
| يكتبون الكتاب بأيديهم ثمّ يقولون هذا من عند الله ليشتروا به ثمناً قليلاً ٦٤١                             | ٧٩        |
| و قالوا قلوبنا غلف بل لعنهم الله ٩١                                                                      | **        |
| يود أحدهم لو يعمّر ألف سنة                                                                               | ٩٦        |
| و ما أنزل على الملكين ببابل هاروت و ماروت و ما هم بضارين به من أحد ٩٠، ٦٤٥                               | 1-1       |
| بلى من أسلم وجهد لله ٩٨٢، ٩٧٨                                                                            | 111       |
| بنی من اسلم وجهد بند.<br>و إذ ابتلی إبراهيم ربه بخلمات (من الک                                           | 175       |
| و عهدنا إلى إبراهيم و إسماعيل أن طهرًا بيتي للطائفين ٩٦٩                                                 | 170       |
| ثمّ أضطرّه أن المالية ال | 121       |
| و إذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت و إسماعيل                                                             | 117       |
| ربّنا و اجعلنا مسلمين لك و من ذرّيّتنا ٦٩٧                                                               | 178       |
| وكذلك جعلناكم أمَّة وسطاً لتكونوا شهداء ٢٥٧                                                              | 125       |
| فاذكروني أذكركم فاذكروني أذكركم                                                                          | 101       |
| و لنبلونَّكُم بشيء من الخوف و الجوع ١٨٦                                                                  | 100       |
| إِنَّ الصفا وُ العرُّوة من شعائر الله ٤٦٠                                                                | ۱۵۸       |
| إنَّ الذين يكتمون ما أنزلنا من البيَّنات و الهدى ١٣٣                                                     | 101       |
| و إذا قيل لهم اتّبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتّبع                                                        | ۱۷.       |
| كتب عليكم الصيام ٨٢٤                                                                                     | ۱۸۳       |
| شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن هدى للناس ٨٩، ٣٨، ٣٩، ٥٤٠، ٨٩١                                            | ۱۸٥       |
| فالآن باشروهنَّ و ابتغوا ما كتب الله لكم و كلوا و اشربوا ١٨٢، ٢٢٢، ٨٢٣ ٨٢٥، ٨٩٨                          | 144       |

| ة المبقحة                                                                                                      | رقم الآي |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| هي مواقيت للناس و الحجّ و ليس البرّ بأن تأتوا البيوت من ظهورها ٢٠، ٧١٨                                         | 149      |
| و أَنفقوا في سبيل الله و لا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة ٢٥                                                       | 190      |
| فإذا قضيتم مناسككم فاذكروا الله ٢١٨                                                                            | ۲        |
| و من الناس من يعجبك قوله في الحياة الدنيا ٥٦٧                                                                  | ۲ - ٤    |
| و إذا تولَّى سعى في الأرض ليفسد فيها ٥٦٧                                                                       | ۲ . ٥    |
| و من الناس من يشري نفسه ابتغاء مرضات الله ٥٦٧ ٥٦٧                                                              | ۲.۷      |
| هل ينظرون إلَّا أن يأتيُّهم الله في ظلل من الغمام                                                              | ۲۱۰      |
| سل بني إسرائيل كم آتيناهم من آية ٢٠٣                                                                           | *11      |
| يسألونكُ عن الخمر و الميسر قل فيهما إثم كبير ٤٦٦                                                               | 119      |
| و يسألونك عن اليتامي قل إصلاح لهم خير ١٧٣                                                                      | 22.      |
| نساؤكم حرث لكم ٢٦١                                                                                             | ۲۲۳      |
| و المطلِّقات يتربِّصن بأنفسهن ثلاثة قريم ١٦٥                                                                   | ***      |
| الطلاق مرَّتان فإمساك بمعروف أو تسريح بإحسان ٤٧٤، ٤٧٤، ٤٧٤، ٨٣٧                                                | ***      |
| فإن طلَّقها فلا تحلَّ له من بعد حتَّى تنكح زوجاً غيره ٤٧٠، ٤٧٠، ٨٣٧، ٨٣٧                                       | ۲۳۰      |
| وُلا تتَّخذوا آيات الله هزواً                                                                                  | 131      |
| و إذا طلّقتم النساء فبلغن أجلهن في المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع الم | 222      |
| و الوالدات يرضعن أولادهنّ حولين كاملين ٨٠٨                                                                     | ***      |
| حافظوا على الصلوات و الصلاة الوسطى و قوموا لله قانتين ٧٥٢، ٧٥٢                                                 | ۲۳۸      |
| و الذين يتوفُّون منكم و يذرون أزواجاً ١٦٨                                                                      | ۲2.      |
| ألم تر إلى الذين خرجوا من ديارهم ٥٠٦، ٥٠٦، ٥٠٦، ٥٠٦، ٥٠٦، ٥٠٠                                                  | 252      |
| و إليه ترجعون                                                                                                  | 250      |
| تلك الرسل فضَّلنا بعضهم على بعض ٩٨٥                                                                            | ٢٥٣      |
| وسع كرسيَّه السماوات و الأرض ۹۱۰                                                                               | 100      |
| الله وليَّ الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور ٥٤٢،٧١                                                      | ۲۵۷      |
| أوكالذي مرّ على قرية و هي خاوية على عروشها                                                                     | 209      |
| قال فخذ أربعة من الطير فَصُرهنَّ إليك ٣٧٥، ٣٧٤                                                                 | ۲٦.      |
| والله يضاعف لمن يشاء ٧٦٥ ٧٦٥                                                                                   | 221      |
| يؤتى الحكمة من يشاء و من يؤت الحكمة ١٨١                                                                        | 224      |
| الذين يأكلون الربا لا يقومون إلَّا و أحلَّ الله البيع و حرَّم الربا ١٦٥، ١٩٢ ١٠٢٠                              | 240      |

| المبقحة                                                    | قم الآية - | , |
|------------------------------------------------------------|------------|---|
| تَقوا يوماً ترجعون فيد إلى الله ثمّ توفّى كلّ نفس          | ۲۸۱ و      |   |
| تَّقوا الله و يعلَّمكم الله ٩٤٥ تَقوا الله و يعلَّمكم الله | ۲۸۲ وا     |   |
| يكلُّف الله نفساً إلَّا وسعها                              | ראז צ      | , |

| ۱، ۲۲، ۵۰، ۲٤، ۲۲، ۹٤، ۲۵، ۲۲، ۳۷۷ | هو الذي أنزل عليك و ما يعلم تأويله إلَّا الله . ٢       | <b>V</b> |
|------------------------------------|---------------------------------------------------------|----------|
|                                    | شهد الله أنَّه لا إله إلَّا هو و الملائكة و أولوا العلم | ۱۸       |
| NV                                 | إنَّ الدين عند الله الإسلام                             | 19       |
|                                    | قل اللّهم مالك الملك تؤتي الملك من تشاء                 | 27       |
| ١٧٦.٩٠٢                            | و يحذّركم الله نفسه و إلى الله المصير                   | ۲۸       |
| VA .9 E                            | قل إن كنتم تحبُّون الله فاتَّبعوني                      | ۳۱       |
| N•                                 | و إِنِّي أعيدُها بك و ذرّيتها من الشيطان الرجيم         | 37       |
| ٧٣                                 | انّى يكون لي غلام                                       | ٤٠       |
| YY                                 | قال ربّ اجعل لي آية                                     | ٤١       |
|                                    | و لا ينظر إليهم يوم القيامة                             | ٧Y       |
|                                    | قل فأتوا بالتوراة فاتلو هل مريد مريد مريد م             | ٩٣       |
| . 37. 10. 101. 371. 971. 19        | و لله على النَّاس حِجَّ البيت                           | ٩٧       |
| rr .1rr                            | و لتكن منكم أمَّة يدعون إلى الخير                       | 1.5      |
| 117                                | و لا تكونوا كالذين تفرّقوا و اختلفوا                    | ۱۰٥      |
| ۹۷                                 | يا أيُّها الذين آمنوا لا تتّخذوا بطانة من دونكم         | 118      |
| ٨٥                                 | و لم يصرّوا على ما فعلوا                                | ١٣٥      |
| ۱۳۳ ۱۸                             | هذا بیان للناس و هدگی                                   | ۱۳۸      |
| ۲۸                                 | لقد منَّ الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولاً           | ١٦٤      |
| ۱۳                                 | الذين قال لهم الناس إنَّ الناس قد جمعوا لكم             | 141      |
| ۷۱۰                                | إنَّ الله فقير و نحن أغنياء                             | 171      |
| ٤٦                                 | لتبيَّننَّه للنَّاس و لا تكتمونه                        | ۱۸۷      |
| ۳٦                                 | إنَّ في خلق السماوات و الأرضِ                           | ۱٩.      |
| نا ما خلقت هذا باطلاً ٧٦. ٩٨٩      | الذين يذكرون الله قياماً و قعوداً و على جنوبهم رُ       | 191      |

,

المبقحة

| (٤) النساء                                                                     | - ( |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----|
| يا أيُّها الناس اتَّقوا ربَّكم الذي خلقكم من نفس واحدة ٢٥٦، ٤٤٨، ٧٨٨           | ۱   |
| و آتوا اليتامي أموالهم و لا تتبدَّلوا الخبيث بالطيِّب ١٧٣، ٢٦، ٨٣٥ ٨٣٦ ٨٣٦     | ۲   |
| ذلك أدنى ألاً تعولوا ٨٣٩                                                       | ٣   |
| فإن طبن لكم عن شيء منه نفساً ١٧٣                                               | ٤   |
| و ابتلوا اليتامي حتّى إذا بلغوا النكاح و لا تأكلوها إسرافاً و بداراً ٨٢٦، ١٧٣  | ٦   |
| من بعد وصيّة توصون بها أو دَين                                                 | ۱۲  |
| إِنَّما التوبة على الله للذين يعملون السوء ٢٨٤                                 |     |
| حرّمت عليكم أمّهاتكم ٨٣٤                                                       |     |
| فما استمتعتم به منهنَّ فآتوهنَّ أجورهنَّ ٤٩٥، ٤٧٨، ٤٨٩، ٤٨٩ ٤٩٥                | ٢٤  |
| فمن ما ملكتُ أيمانكم فانكحوهنَّ بإذن أهلهنَّ ٨٣٩ ٨٣٩                           | ۲٥  |
| و خلق الإنسان ضعيفاً ٢٩٧                                                       | ۲۸  |
| يا أيُّها الذِّين آمنوا لا تأكلوا أموالكم ولا تقتلوا أنفسكم ٣٣٦، ٣٣٨، ٣٣٩، ٨٠٧ | ۲٩  |
| و الجار ذي القربي و الجار الجنب و الصاحب بالجنب                                | ٣٦  |
| ماذا عليهم لو آمنوا ۸۸۳                                                        | 34  |
| فكيف إذا جننا من كل أمة بشرية مراجع وراجع مدرك                                 | ٤١  |
| يا أيُّها الذين آمنوا لا تقربوا الصَّلاة و أُنتَم سَكَارى ٨٤٧ ٨٢٧ ٨٤٦          | ٤٣  |
| إِنَّ الذين كفروا بآياتنا سوف نصليهم ناراً                                     | ٥٦  |
| و الذين آمنوا و عملوا الصالحات سندخلهم جنَّات                                  | ٥٧  |
| فإن تنازعتم في شيء فردّوه إلى الله و الرسول ٢٣                                 | ٥٩  |
| و لو أنَّا كتبنا عليهم أن اقتلوا أنفسكم ٩٦٦                                    | ٦٦  |
| إنَّ كيد الشيطان كان ضعيفاً                                                    | ۲٦  |
| من يطع الرسول فقد أطاع الله ٩٩٦                                                | ٨٠  |
| و لو ردَّوه إلى الرسول و إلى أولي الأمر منهم ٨٥٣ ٨٠٠                           | ۸٣  |
| و إذا حيِّيتم بتحيِّة فحيّوا بأحسنَّ منها أو ردّوها ٨٣٧                        | ۸٦  |
| و من يقتل مؤمناً متعمّداً فجزاؤه جهنّم                                         | 97  |
| و إذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جُناح ٤٥٩، ٤٦٠، ٤٦١، ٤٦١                       | ۱۰۱ |
| و إذا كنت فيهم فأقمت لهم الصلاة قد المسلم المسلام المسلم المسلم المعالم الم    | 1-1 |
| إِنَّ الصلاة كانتُ على المؤمِّنين كتاباً موقوتاً ١٦٨، ١٦٨                      | ۱۰۲ |

رقم الآية

١٠٥٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

| المبقحة                                                | رتم الآيا |
|--------------------------------------------------------|-----------|
| ثمّ يستغفر الله يجد الله غفوراً رحيماً                 | 11.       |
| و يتّبع غير سبيل المؤمنين ٨٢٢                          | ۱۱٥       |
| من يعمل سوء يجز به ١٧٤                                 | 177       |
| إنَّ المنافقين يخادعون الله و هو خادعهم ١٧٤            | 127       |
| طبع الله عليها ٥٥٨                                     | 100       |
| و إن من أهل الكتاب إلَّا ليؤمننَّ به قبل موته ٤٣٧، ٤٣٧ | ١٥٩       |
| إِنَّا أوحينا إليك كما أوحينا إلى نوح ٨٨٧              | ٦٣        |
| وكلَّم الله موسى تكليماً آست ١٠٣                       | 175       |
| رسلاً مبشَّرين و منذرين ٨٨٧ ٨٨٣                        | 170       |
| يا أيّها النّاس قد جاءكم برهان من ربّكم ١٨             | ۱۷٤       |

#### (٥) المائدة حرّمت عليكم الميتة... غير متجانف لإثم ..... ٨٢٤، ٨٢٤ ٣ يا أيُّها الذين آمنوا إذا قمتم إلى ? ٧٧، ٧٧، ٤٥٤، ٤٥٤، ٧٠٨، ٨٣٦ ٨٣٨ ٨٤٦ ٦ يخرّفون الكلم عن مواضعة ..... ١٣٦ ۱٣ قالوا يا موسى إنَّ فيها قوماً جَتَّارين محمد الله عنها عنها توماً جتارين محمد الله الم 27 ۲٣ إِنَّما جزاء الذين يحاربون الله و رسوله ..... ١٤٠٠ .... ٥٤١ ٣٣ با أنَّها الذين آمنوا اتَّقوا الله ..... ٢٨٥ ٣٥ و السارق و السارقة فاقطعوا أيديهما..... ٧٢ ٣٨ و احذرهم أن يفتنوك ..... ٤٥٩ .... ٤٥٩ ٤٩ فسوف يأتى الله بقوم... لا يخافون لومة لائم .... ٨٧٠ ٥٤ إنَّما وليِّكم ألله و رسوله و الذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ..... ٨٥٩ ٨٥٩ 00 من لعنه الله و غضب عليه ..... ٢٨٩ ٦. يد الله مغلولة غلّت أيديهم ..... ٧٦٠ .... ٦٤ يا أيُّها الرسول بلُّغ ما أنزل إليك من ربَّك ..... ٩٠٥، ٩٠٥ ٦γ قل يا أهل الكتاب لستم على شيء ..... قل يا أهل الكتاب لستم على شيء .... ٦٨ لتجدنَّ أشدً الناس عداوة للذين آمنوا اليهود ..... ٥٩٥ ٥٢ ۸۲ و إذا سعوا ما أنزل إلى الرسول ..... ٩٣ ۸٣

| 1.02 | القرآنيّة / | الآيات | تهرس |
|------|-------------|--------|------|
|------|-------------|--------|------|

| م الآية                                                                                                                                    | رس |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ٨٢ و ما لنا لا نؤمن بالله و ما جاءنا من الحقِّ٩٣                                                                                           |    |
| ٨٨ فأثابهم الله بما قالوا جنَّات٩٣                                                                                                         | ,  |
| ۸ و الذين كفروا وكذَّبوا بآياتنا ۸۳                                                                                                        | ١  |
| ٨٧ يا أيُّها الذين آمنوا لا تحرَّموا طيِّبات ما أحلَّ الله لكم                                                                             | ,  |
| ٨٩ فكفَّارته إطعام عشرة مساكين من أوسط ما تطعمون أهليكم                                                                                    | l  |
| ٩٤ يا أيّها الذّين آمنوا ليبلونّكم الله بشيء من الصيد تناله أيديكم و رماحكم ٩٧٠                                                            |    |
| ٩٥ يا أيّها الذين آمنوا لا تقتلوا الصيد و أنتم حرم و من قتله منكم متعمّداً فجزاء ٩٧٠                                                       |    |
| ٩٦ أحلَّ لكم صيد البحر و طعامه متاعاً لكم و للسيَّارة                                                                                      |    |
| <ul> <li>١٠٠ و أقيموا الصلاة و آتوا الزكاة</li> </ul>                                                                                      |    |
| ١١٠ و إذ تخرج الموتى بإذني ٥٠٢                                                                                                             |    |
| ۱۱۱ او رد تاتوج الملوعي برعني ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، ۲۶۰<br>۱۱۱ از قال الحواريون يا عيسي ابن مريم ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، ۲۰۰۰، ۲۶۰ |    |
| ۱۱۹ مركزان المواريون ي ميسى بن مريم ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                  |    |
| ۱۱۱ وکنت علیهم شهیداً ما دمت فیهم                                                                                                          |    |
|                                                                                                                                            |    |
| (٢) الأنعام                                                                                                                                |    |
| <ol> <li>(1) الأتعام</li> <li>٢ هو الذي خلقكم من طين تم قضى أجلاً</li></ol>                                                                |    |
| <ul> <li>٧ و لو نزالنا عليك كتاباً في قرطاس فلمسوه</li> </ul>                                                                              |    |
|                                                                                                                                            |    |
| ١٩ و او حي إليَّ هذا القرآن لاندركم                                                                                                        |    |
|                                                                                                                                            |    |
| 5                                                                                                                                          |    |
|                                                                                                                                            |    |
| ٣٨ ما فرَّطنا في الكتاب من شيء ١٠٠٦<br>١٣٦                                                                                                 |    |
| ۲۸ فأعرض عنّهم حتّى يخوضوا في حديث غيره                                                                                                    |    |
| ۸۲ الذين آمنوا و لم يلبسوا إيمانهم بظلم ۲۸ الذين آمنوا و لم يلبسوا إيمانهم بظلم                                                            |    |
| ۸۳ نرفع درجات من نشاء ۸۳ ۸۳                                                                                                                |    |
| ۹۰ أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده                                                                                                      |    |
| ۹۱ الکتاب الذي جاء به موسى نوراً ۲۱۶                                                                                                       |    |
| ۹۹ إذا أثمر وينعه ٩٩ إذا أثمر وينعه                                                                                                        |    |

| ٧٦، ٥٠٠، ٢٠٠٩، ٥ | و هو يدرك الأبصار … | لاتدركه الأبصار و | 1.7 |
|------------------|---------------------|-------------------|-----|
|------------------|---------------------|-------------------|-----|

١٠٥٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

| المبقحة                                     |          |     |
|---------------------------------------------|----------|-----|
| ب أفتدتهم و أبصارهم ٩٦،٧٢                   | و نقلّہ  | ۱۱۰ |
| الذي أنزل إليكم الكتاب                      | ر هو ا   | 112 |
| رد الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام ٨٧٥، ١٧١ | قىن ي    | 180 |
| تحشرهم جميعا                                | ويوم     | 114 |
| ك زيّن لكثير من المشركين قتل أولادهم        | و کذا    | 177 |
| نتلوا النفس التي حرّم الله إلا بالحقّ       | ولاتا    | 101 |
| بذا صراطي مستقيماً                          | و أنَّ ه | ۱٥٣ |

# (٧) الأحراف

| نظرني إلى يوم يبعثون ٨٨٦                   | قال أ:    | ١٤  |
|--------------------------------------------|-----------|-----|
| نك من المنظرين                             | قال إذ    | ۱٥  |
| بما أغويتني لأقعدن لهم صراطك المستقيم ٨٨٦  | قال ف     | ۱٦  |
| ما حرّم ربّي الغواحش ما ظهر منها و ما بطن  | قل إنّ    | ٣٣  |
| . له الذي هدانا لهذا                       | الحمد     | ٤٣  |
| ظرون إلَّا تأويله يوم يأتي تأويله          | هل ين     | ٥٣  |
| نظرون إلَّا تأويله يوم يأتي تأويله         | و البلد   | ٥٨  |
| عاد أخاهم هوداً ٨٣٠                        | وإلى      | ٦٥  |
| روا إذ جعلكم خلفاء من بعد قوم نوح ٧١٤      | و اذکر    | ٦٩  |
| ثمود أخاهم صالحاً                          | وإلى      | ۷٣  |
| يننا و بين قومنا بالحقّ ٢١٥                | افتح ي    | ۸٩  |
| لاء متبّر ما هم فيه و باطل ما كانوا يعملون | إنَّ هُوَ | 139 |
| جاء موسى لميقاتنا وكلُّمه ربَّه            | و لمًا .  | 123 |
| ا له في الألواح من كلَّ شيء موعظة ٦٦٥، ٦٦٤ | و کتبنا   | ١٤٥ |
| ف عن آياتي الذين يتكبرون ٥٢                | سأصر      | 127 |
| ب لنا في هذه الدنيا حسنة ١٤٤               |           | ١٥٦ |
| عنهم أصرهم و الأغلال التي كانت عليهم       | و يضع     | ۱٥٧ |
| أيِّها الناس إنِّي رسول الله إليكُم        | قل يا ا   | ۱٥٨ |
| نوم موسى أمَّة يهدون بالحقَّ ٦٦٦           | و من ة    | 109 |
| ي إسرائيل كم آتيناهم من آية بيَّنة         | سل ينړ    | ١٦٣ |
| · · · · · ·                                |           |     |

# المنقصة

| العبقحة | ية<br>ألست بربّكم قالوا بلى شهدنا                        | رتم الآ |
|---------|----------------------------------------------------------|---------|
| ۹۱۱     | ألست بربَّكم قالوا بلي شهدنا                             | 174     |
| ٧٢      | و لو شئنا لرفعناه بها و لكنَّه أخلد إلى الأرض            | ۱۷٦     |
| ٤٧٦     | لا يجلِّيها لوقتها                                       | 144     |
| ۳۷٦     | هو الذي خلقكم من نفس واحدة و جعل منها زوجها              | 189     |
|         | فلمّا آتاهما صالحاً جعلاله شركاء                         |         |
| ٨٥٥     | و تراهم ينظرون إليك و هم لا يبصرون                       | 118     |
|         | إنَّ الذين اتَّقوا إذا مسَّهم طائف من الشيطان تذكَّروا . |         |

# (٨) الأنتال

| ٩٥             | و ما رمیت إذ رمیت و لکنَّ الله رمی                                                                       | ۱۷ |
|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 02 - A1 N - NA | يا أيُّها الذين آمنوا استجيبوا لله و للرسول                                                              | ۲٤ |
| 148            | و اتَّقوا فتنة لا تصيبنَّ الذين ظلموا منكم خاصَّة                                                        | ۲٥ |
| 120.00         | يا أيُّها الذين آمنوا إن تتَّقوا الله يجعل لكم فرقاناً                                                   | 44 |
| ٤٣٢            | و ما كان الله ليعذَّبهم و أنت فيهم                                                                       | ۳۳ |
| 171.172        | و اعلموا أنَّ ما غنمتم من شيء فأنَّ الله خمسه                                                            | ٤١ |
| ٧٤٢            | فانبذ إليهم على سواء مُرَكَمَ مَتَكَمَ مُرَكَمَ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُسْرَكًا اللَّهُ | ٥٨ |

# (4) التربة

| ثمَّ أنزل الله سكينته على رسوله و على المؤمنين٧٣٥              | 27  |
|----------------------------------------------------------------|-----|
| إنَّما النسيء زيادة في الكفر ٢٠                                | ۳۷  |
| فأنزل الله سكينته عليه ٨٥٤ ٨٧٣٠ ٥٢٨، ٢٥٢، ٧٣٥، ٨٥٤ ٨٥٤ ٨٥٤     | ٤٠  |
| طبع الله على قلويهم ٨٥٥                                        | ٩٣  |
| الأُعراب أشدً كفراً وُنفاقاً ٩٣                                | ٩٧  |
| رضي الله عنهم و رضوا عنه ۱۸۱                                   | ۱   |
| و متَّن حولكم من الأعراب منافقون ٩٣                            | ۱۰۱ |
| التائبون العابدون الحامدون السائحون ١٦٩                        | 111 |
| يا أيُّها الذين آمنوا اتَّقوا الله وكونوا مع الصادقين          | 119 |
| يا أيُّها الذين آمنوا قاتلوا الذين يلونكم من الكفَّار ٩٦٥، ٩٦٠ | 175 |

١٠٥٦ / التيفسير و المفسّرون (ج٢) ــ

رتم الآية

|                  | (۱۰) يوٹس                                             |    |
|------------------|-------------------------------------------------------|----|
| ٤٣٨              | أكان للناس عجباً أن أوحينا إلى رجل منهم               | ۲  |
| ٦٠٦              | ثمّ جعلناكم خلائف في الأرض من بعدهم لننظر كيف تعملون  | ١٤ |
| ٧٦٥              | للذين آمنوا الحسني و زيادة                            | 27 |
| o                | و يوم نحشرهم جميعاً ثمّ نقول للذين أشركوا مكانكم أنتم | ۲۸ |
|                  | و تفصيل الكتاب لا ريب فيد من ربّ العالمين             | ۳۷ |
| 1)7              | بل كذّبوا بما لم يحيطوا بعلمه                         | ۳٩ |
| ££Y              | بل كذّبوا بما لم يحيطوا بعلمه<br>ألا إنّ وعد الله حقّ | ٥٥ |
|                  | يا أيُّها الناس قد جاءتكم موعظة من ربَّكم             | ٥٧ |
|                  | و ما تكون في شأن و ما تتلوا منه                       | ١٢ |
| ۱۷۱              | لهم البشري في الحياة الدنيا و في الآخرة               | ٦٤ |
| ٨٥٦              | كذلك نطبع على قلوب المعتدين                           | ٧٤ |
| ٤٥٩              | على خوف من فرعون و ملئهم أن يفتنهم                    | ٨٣ |
| 1. 100. 1.1. 0.1 | فإن كنت في شكّ ممّا أنزلنا إليك فاسال                 | ٩٤ |

# مراجعة تركية المكاني عودارى

| كتاب أحكمت آياته ثمّ فصّلت من لدن حكيم خبير ٣٧ | ١  |
|------------------------------------------------|----|
| لا عاصم اليوم من أمر الله إلَّا من رحم         | ٤٣ |
| إنَّ ربِّي على صراط مستقيم ١٠٣                 | ٥٦ |
| هو أنشأكم من الأرض واستعمركم فيها              | 11 |
| إنَّ رَبِّكَ هو القويُّ العزيز ٨٨٨             | 77 |
| فبشرناها بإسحاق نبيّاً من الصالحين ٦٩٩         | ۷١ |

#### 

#### المبفحة

| الصفحة      | ۲                                                      | رتم الأ |
|-------------|--------------------------------------------------------|---------|
| ٦٧٤         | و إن كان قميصه قدّ من دبر فكذبت                        | ۲v      |
| ٦٧٤         | فلمًا رأى قميصه قدً من دبر                             | ۲۸      |
| ٦٧٤         | لئن لم يفعل ما آمره ليسجننَّ                           | ٣٢      |
| ٤           | قال ربّ السجن أحبّ إليّ ممّا يدعونني إليه              | ٣٣      |
| ليم ١٧٤     | فاستجاب له ربّه فصرف عنه كيدهنَّ إنَّهُ هو السميع العا | ٣٤      |
| ۳۳          | لا يأتيكما طعام ترزقانه إلَّا نبَّأتكما بتأويله        | ۳۷      |
| ٦٨٠         | و قال للذي ظنَّ أَنَّه ناج منهما اذكرني عند ربِّك      | ٤٢      |
|             | و ادّکر بعد اُمّة                                      | ٤٥      |
| ٧٤٥         | ثم يأتى من بعد ذلك عام فيه يغاث الناس                  | ٤٩      |
| ארי נאר אאר | أناً راودته عن نفسه و إنَّه لمن الصادقين               | ٥١      |
|             | ذلك ليعلم أنَّى لم أخنه بالغيب                         | ٥٢      |
| רער, יער    | و ما أبرَّى نفسى إنَّ النفس لأمَّارة بالبيوء           | ٥٣      |
| ۱۸۱         | نرفع درجات من نشاء                                     | v٦      |
|             | هذا تأويل رؤياي من قبل                                 | ۱۰۰     |
| 907 .927    | و ما يؤمن أكثرهم بالله إلَّا و هم مشركون               | ۱۰٦     |
|             | مراجعة تكمية المعنى المسلوى                            |         |

# (۱۳) الرحد

| • • •                                                                       |    |
|-----------------------------------------------------------------------------|----|
| و هو الذي مدَّ الأرض و جعل فيها و من كلَّ الثمرات جعل فيها زوجين . ١١٦، ٩٦٦ | ٣  |
| هو الذي يريكم البرق خوفاً و طمعاً ٧٢٣، ٧٢٣                                  | ۱۲ |
| و يسبّح الرعد بحمده و الملائكة من خيفته ٧٢٢، ٧٢٢                            | ۱۳ |
| أنزل من السماء ماء فسالت أودية بقدرها ٢٥٩                                   | ۱۷ |
| الذين آمنوا و تطمئنً قلوبهم بذكر الله ٧٠                                    | ۲۸ |
|                                                                             |    |
| و لو أنَّ قرآناً سيّرت به الجبال أو قطّعت به الأرض                          | ۳١ |
| أ فمن هو قائم على كلِّ نفس بما كسبت ٦٧٣، ٦٧٣                                | ٣٣ |
| يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أمَّ الكتاب ٤١، ٢٢٢، ٢٢٧، ٥١٣، ٥١٤            | ٣٩ |
| أولم يروا أنَّا نأتي الأرض ننقصها من أطرافها                                | ٤١ |
|                                                                             |    |

١٠٥٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

رتم الآية

### المبقحة

#### 

### (۱۵) الحجر

| إنَّا نحن نزَّلنا الذكر وإنَّا له لحافظون٧٩٢، ٢٣٥، ٢٤٤، ٧٩٢، ٧٩٢ |    |
|------------------------------------------------------------------|----|
| لأغوينهم أجمعين                                                  | ٣٩ |
| إلاً عبادك منهم المخلصين                                         | ٤٠ |
| إنَّ عبادي ليس لك عليهم سلطان                                    |    |
| و تزعنا ما في صدورهم من غلَّ ٨٨٩                                 | ٤٧ |
| سبعاً من المثاني ٧٥٣                                             |    |
| كما أنزلنا على المقتسمين الذين جعلوا القرآن عضين                 |    |
| فاصدع بما تؤمر و أعرض عن العشركين                                | ٩٤ |
| إناً كفيناك المستهزئين                                           | ٩٥ |

#### (١٦) النحل الذين تتوفَّاهم الملائكة طيّبين يقولون سلام عليكم ...... ١٧١ ٣٢ و أقسموا بالله جهد أيمانهم لا يبعث الله من يموت .................................. ۳۸ ليبيّن لهم الذي يختلفون فيه ..... ٣٩ إنَّما قولنا لشيء إذا أردناه أن نقول له كن فيكون ...... ٤٠ و ما أرسلنا من قبلك إلَّا رجالاً نوحي إليهم فاسألوا ٢٦٠، ٤٣٩، ٤٣٩، ٥٩٦، ٦٠٢، ٦٠٥ ٤٣ و أنزلنا إليك الذكر لتبيَّن للناس ما نزَّل إليهم ١١، ١٨، ٤٠، ٥٠، ٦٦، ٢٧، ١٣٣، ١٥٧، ٤٤ 1.1. 707. 707. . . 77. 777. 870. 730. . 1.1 ٤٧ و الله جعل لكم من أنفسكم أزواجاً ..... ٤٤٨ ۷۲ و نزَّلنا عليك الكتاب تبياناً لكلِّ شيء .... ١١، ١٨، ٦٧، ١٥٧، ٢٥٧، ١٠٢٧، ١٠٣٥ ۸٩

\_\_\_ فهرس الآيات القرآنيّة / ١٠٥٩

# 

# (١٧) الإسراء

| 0.7         | ثم رددنا لكم الكرة عليهم وأمددناكم                 | ٦   |
|-------------|----------------------------------------------------|-----|
| VIV .229    |                                                    | ۱۲  |
| ۲۸۵ ،۲۸۳    | ربَّكم أعلم بما في نفوسكم إن تكونوا صالحين         | ۲٥  |
| 1.0         |                                                    | 29  |
| ٠٠٠٠٠ ، ١٧٢ | و لا تقربوا الزني إنَّه كان فاحشة                  | 32  |
| ۲۳          | و زنوا بالقسطاس المستقيم ذلك خير وأحسن تأويلاً     | ۳٥  |
| ٨٥٥         | جعلنا على قلوبهم أكنّة<br>في الكتاب مسطوراً        | ٤٦  |
| ۲۱۶         | في الكتاب مسطوراً                                  | ٥٨  |
| <b>1</b> 1  | و اتينا ثمود الناقة مبصرة فظلموا بها               | ٥٩. |
| ٤٥٩         | و إن كادوا ليفتنونك عن الذي أوحينا إليك            | ۷٣  |
| 170         | أقم الصلاة لدلوك الشمس                             | ¥٨  |
| ٨٨٣         | و ما متع الناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى            | ٩٤  |
| ٤           | لنزَّلنا عليهم من السماء ملكاً                     | ٩٥  |
| ۱۳۱         | و نحشرهم يوم القيامة على وجوههم                    | ٩٧  |
| ٠ ٢٠٥١٦     | و لقد أتينا موسى تسع آيات بيّنات فاسأل بني إسرائيل | ۱۰۱ |
|             | و قلنا من بعده لبني إسرائيل اسكنوا الأرض           | ١٠٤ |
| ٨٣١         | يخرّون للأذقان سجّداً                              | ۱-۷ |
| ۲۰۹         | و لا تجهر بصلاتك و لا تخافت بها                    | ۱۱. |

## (۱۸) الکهف

| 0.1   | فضربنا على آذانهم في الكهف سنين عدداً | ۱۱ |
|-------|---------------------------------------|----|
| 0 - 1 | ثمَّ بعثناهم لنعلم أيَّ الحزبين أحصى  | ۱۲ |
| ۹١    | و نقلبهم ذات اليمين و ذات الشمال      | ۱۸ |

| _ | $(\mathbf{x} -$ | لفشرون ( | ، م الم | التغسب  | I | ١ | • ` | ι. |
|---|-----------------|----------|---------|---------|---|---|-----|----|
|   | いた              | بفسرون ر | روابه   | ابتقسير | 1 | , | -   | 1. |

| الصفحة                                                                                                   | رتم الآية |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| كذلك بعثناهم ليتساءلوا بينهم ٥٠٢                                                                         | • ١٩ و    |
| يقولون ثلاثة رابعهم كلبهم قُل ربِّي أعلم بِعدَّتهم ١٨٥                                                   | YY        |
| ئوا في كهفهم ثلاثمائة سنين و ازدادوا تسعاً ٥٠٢                                                           | ۲۵ لې     |
| ل له صاحبه و هو يحاوره ۸۵٤                                                                               |           |
| حشرناهم فلم نغادر منهم أحداً ٢٥٠، ٢٥٠، ٥٠٠، ٥٠٤، ٥٠٠، ٥٠٤، ٥٠٠                                           | ٤٧ و      |
| الهذا الكتاب لا يغادر صغيرة و لاكبيرة ٩٩٤                                                                | L 29      |
| لقد صرّفنا في هذا القرآن للناس من كلّ مثل                                                                | ۵۵ و      |
| معلنا على قلوبهم أكنَّة ٨٥٥                                                                              | vo ج      |
| رجدا عبداً من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا ٤٣٦                                                            | ٥٦ قو     |
| بأنبَوَك بتأويل ما لم تستطع عليه صبراً ٢٢                                                                | VA        |
| لك تأويل ما لم تسطع عليه صبراً ٢٢                                                                        | 3 88      |
| يسألونك عن ذي الترنين                                                                                    |           |
| ا مكنّا له في الأرض و آتيناه ٢٨٥                                                                         | Α [       |
| أتبع سبباً ١٩٩٠ من مديناً من مدينا | ۵۸ ف      |
| الوايا ذا القرنين إنَّ يأجوج و مأجوج مفسدون                                                              |           |
| ما اسطاعوا أن يظهروه وما استطاعوا له نقباً                                                               |           |

| (۱۹) مريم                                                           |    |
|---------------------------------------------------------------------|----|
| (۱۹) مریم<br>فأتت به قومها تحمله قالوا یا مریم لقد جنت شیئاً فریّاً | ۲۷ |
| إنَّه كان مخلصاً و كان رسولاً نبيًّا ٩٨١، ٩٨٠                       | ٥١ |
| جعلنا على قلوبهم أكنَّة ٥٥٨                                         | ٥٧ |
| و ما ينبغي للرحمان أن يتّخذ ولداً ٨٢٢                               | ٩٢ |
| إِن كُلٌّ مَنَّ في السماوات و الأرض إلَّا آتي الرحمان عبداً ٨٢٢     | ٩٣ |

| (۲۰) طه |               |                                 |    |
|---------|---------------|---------------------------------|----|
| ۹۸۵     | ·             | فاخلع نعليك                     | ۱۲ |
| ٦٠      |               |                                 |    |
| 101     | بى            | اذهبا إلى فرعون إنَّه طغ        | ٤٣ |
| 101     | تذكّر أو يخشى | فقولا له قولاً ليَّناً لعلَّه ي | ٤٤ |

i

| العبقحة              | ية            | رتم الآ     |
|----------------------|---------------|-------------|
| ٨٥٥                  | أضلَّهم       | ٨٥          |
| ريقة                 | أمثلهم ط      | ١٠٤         |
| لوجوه للحتيّ القيّوم | و عنت ال      | <b>\)</b> \ |
| ىلكناهم بعداب        | و لو أنَّا أَ | 185         |

| . ۲۱) الأنبياء                                                               |     |
|------------------------------------------------------------------------------|-----|
| و ما أرسلنا قبلك إلَّا رجالاً نوحي إليهم فاسألوا أهل الذكر ٢٠٨، ٥٩٦، ٦٠٢     | ۷   |
| و ما جعلناهم جسداً لا يأكلون الطعام                                          | ٨   |
| و له من في السماوات و الأرض و منَّ عنده لا يستكبرون عن عبادته ٦٤٩            | ۱٩  |
| يسبّحون الليل و النهار لا يفترون ٢٢٨، ٢٢٧، ٦٤٩                               | ۲.  |
| بل عباد مكرمون ١٤٩                                                           | 22  |
| لا يسبقونه بالقول و هم بأمره يعملون ٢٤٩                                      | ۲۷  |
| يعلم ما بين أيديهم و ما خلفهم و لا يشفعون إلَّا لمن ارتضى                    | ۲۸  |
| و جعلنا من الماء كلِّ شيء حيٍّ 🛄 ١٧٥                                         | ۳.  |
| أفلا يرون أنَّا نأتي الأرضَّ ننقصُها من أطرافها ١٨٦                          | ٤٤  |
| و أيُّوب إذ نادى رَّبَّه أنَّى مُسَمِّي الضرَّ و أنت أرحم الراحمين ٧٠٧       | ۸٣  |
| فاستجبنا له فكشفنا ما به من ضرّ و آتيناه أهله و مثلهم معهم رحمة من عندنا ٧٠٧ | ٨٤  |
| يدعوننا رغباً و رهباً ٩٧٦، ٩٧٥                                               | ٩.  |
| و لقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر أنَّ الأرض يرثها عبادي الصالحون ٢٤٢، ٦٤٢  | 1.0 |

# (۲۲) الحجّ

| و هدوا إلى الطيِّب من القول ٥٦                                             | 45 |
|----------------------------------------------------------------------------|----|
| و إذ بوَّأنا لإبراهيم مكان البيت ٦٥٢                                       | ۲٦ |
| الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم ٩٧٦، ٩٧٩                                    | ۳٥ |
| أذن للذين يقاتلون بأنَّهم ظلموا و إنَّ الله على نصرهم لقدير ٨٢٨            |    |
| الذين أخرجوا من ديارهم بغير حقَّ إلَّا أن يقولوا ربَّنا الله٨٢٨            | ٤٠ |
| الذين إن مكنّاهم في الأرض أقاموا الصلاة و آتوا الزكاة و أمروا بالمعروف ٨٢٨ | ٤١ |
| ألم تر أنَّ الله أنزل منَّ السماء ماءً فتصبح الأرض مخضرَّة ٩٦٧             | ٦٣ |
| و ما جعل عليكم في ألدين من حرج ٨٨، ٢١٢، ٢١٥، ٨٨٣                           | ۷۸ |

.

۱۰٦٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_\_\_\_

رتم الآية

المبقحة

# (۲۳) المؤمنون

| الذين هم لفروجهم حافظون ٤٩٥، ٤٩١، ٤٧٩ الذين هم لفروجهم حافظون       | ه و   |
|---------------------------------------------------------------------|-------|
| لا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم ٨٢١، ٤٩٥، ٤٩١، ٨٢٩، ٨٢٩، ٨٢٩، ٨٢٩ |       |
| من ابتغی وراء ذلك فأولئك هم العادون۸۲۱ ۸۲۱، ٤٩٥، ۸۲۱                | ۷ ف   |
| آويناهما إلى ربوة ذات قرار و معين ٥٦٩                               | ۵۰ و  |
| نَّ الذين هم من خشية ربَّهم مشفقون٩٧٦، ٩٧٦                          | l ov  |
| الذين يؤتون ما أتوا و قلوبهم وجلة ١٨٣                               | , ٦٠  |
| رلئك يسارعون في الخيرات و هم لها سابقون ١٨٤                         |       |
| إِنَّك لتدعوهم إلى صراط مستقيم                                      |       |
| ما استکانوا لربّهم و ما يتضرّعون ۱۷۲                                | i V7  |
| لفح وجوههم النار و هم فيها كالحون                                   | 5 1.5 |

|            | (٣٤) النور<br>و الذي تولّى كبره منهم له عذاب عظيم |    |
|------------|---------------------------------------------------|----|
| ٥٧٢        | و الذي تولَّى كبره منهم له عذاب عظيم              | ۱۱ |
| 1YY        | قل للمؤمنين يغضّوا من أبصارهم                     | ۳. |
| <u>۹</u> ٦ | الله نور السماوات و الأرض في أربع                 | ۳٥ |
| 471.470    | يخافون يوماً تتقلَّب فيه القلوب و الأبصار .       | ۳۷ |
| 9.7        | و إلى الله المصير                                 | ٤٢ |
| ى ٢٤٤٢     | وعد الله الذين آمنوا منكم و عملوا الصالحان        | ٥٥ |
| AVA        | فليحذر الذين يخالفون عن أمره                      | ٦٣ |

### (٢٥) القرقان

| تبارك الذي نزّل الفرقان على عبده ١٣٣          | ł  |
|-----------------------------------------------|----|
| أنزله الذي يعلم السرّ في السماوات و الأرض ٣٨٠ | ٦  |
| و قالوا مال هذا الرسول يأكل الطعام ٢٠٩        | ۷  |
| إن تتّبعون إلّا رجلاً مسحوراً ١٠١٧            | ۸  |
| يل كذَّبوا بالساعة ٤٥١                        | 11 |
| و ما أرسلنا قبلك من المرسلين ٢٠٩              |    |
| يوم يرون الملائكة لا بشرى يومئذ للمجرمين      | 24 |

#### المنحة

|                                             | رتم الآيا |
|---------------------------------------------|-----------|
| لولا نزِّل عليه القرآن جملة واحدة           | 22        |
| و لا يأتونك بمثل إلَّا جنناك بالحقَّ ١٨ .١٧ | ٣٣        |
| الذين يحشرون على وجوههم إلى جهنَّم ١٧١      | 25        |

# (۲٦) الشعراء

| ٦٥٧ | فأنجيناه و من معد في الفلك المشحون | 119 |
|-----|------------------------------------|-----|
| ٦٥٧ | ثم اغرقنا بعد الباقين              | 11. |
| 185 | و إنَّه لغي زبر الأوَّلين ١٣٩ ١٣٩  | 197 |
| ٧٥٠ | و أنذر عشيرتك الاقربين             | 215 |
| ۲٥٦ | و تقلُّبك في الساجدين              | 219 |
| ۷٥٦ | و تقلُّبك في الساجدين              | ۲١  |

| (٢٧) النمل                                                                    |    |
|-------------------------------------------------------------------------------|----|
| و حشر لسليمان جنوده من الجنَّ و الإنس،                                        | ۱۷ |
| و إنِّي مرسلة إليهم بهديَّة فناظرة بم يرجع المرسلون ٢٩١، ٢٩٢، ٩٠٤             | ٣٥ |
| قيل لها ادخلي الصرح فلمّا رأته حسبته لجّة                                     | ٤٤ |
| فتلك بيوتهم خاوية بما ظلموا بالمراجع المن المح                                | ٥٢ |
| و إذا وقع القول عليهم أخرجنا لهم دابّة من الأرض                               | ۸۲ |
| و يوم نحشر من كلَّ أمَّة فوجاً ٥١١، ٢٥٠، ٥٠٠، ٥٠٠، ٥٠٠، ٥٠٠، ٥١٠، ٥١٠، ٥١٠، ٥ |    |
| و يوم ينفخ في الصور ففزع من في السماوات ٢٥٠                                   | ٨٧ |

| (۲۸) التصص                                          |    |  |
|-----------------------------------------------------|----|--|
| و نريد أن نمنَّ على الذين استضعفوا في الأرض         | ٥  |  |
| و لمَّا بلغ أشدَّه و استوى آتيناه حكماً ٢٩          | ١٤ |  |
| قال ربّ بما أنعمت عليّ فلن أكون ظهيراً للمجرمين     | ۱۷ |  |
| ربَّ إِنِّي لَما أَنزَلْتَ إِلَيَّ من خيرٍ فقير ٢٧٩ | ٢٤ |  |
| و اضمم إليك جناحك من الرهب ٩٨٨                      | 37 |  |
| و ماكنت ترجوا أن يلقى إليك الكتاب ٩٥                | ٨٦ |  |

٢٠٦٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_\_\_\_\_

-

| المبفحة                                        | رتم الآية |
|------------------------------------------------|-----------|
| (۲۹) العنكيوت                                  | •         |
| و تأتون في ناديكم المنكر ١٧٢                   | 24        |
| و الذين جاَّهدوا فينا لنهدينَّهم سبلنا ٩٧٤ ٩٧٤ | ٩٢        |

| (۳۰) الروم                                               |    |
|----------------------------------------------------------|----|
| و من آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنوا إليها٧٨٨ | ۲١ |
| ظهر الفساد في البرّ و البحر بما كسبَّت أيدي الناس        |    |
| لقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كلَّ مثلٌ ١٠٣٥          |    |

### (۳۱) لقمان

| إنَّ الشرك لظلم عظيم ٢٠                                 | ۱۳ |
|---------------------------------------------------------|----|
| و فصاله في عامين ٨٠٨ ٨٢٣                                | ١٤ |
| و إن جاهداًك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعهما | ۱٥ |
| ألم تروا أنَّ الله سخَّر لكم ما في السماوات ٥٤١         | ۲. |
| و لُو أَنَّ ما في الأرض مِن شِجرة أقلام                 | ۲γ |
| و لُو أَنَّ ما في الأرض مِن شِجرة أقلام                 | ٣٤ |

#### (۳۲) السجدة

| و بدأ خلق الإنسان من طين ٨٣١             | ۷  |
|------------------------------------------|----|
| ثمّ جعل نسله من سلالة من ماء مهين ٨٣١    | ۸  |
| فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرّة أعين ٣٤ | ۱۷ |

|              | (۳۳) الأحواب                               |    |
|--------------|--------------------------------------------|----|
|              |                                            |    |
|              | لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة         |    |
|              | رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه             |    |
|              | إنّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت |    |
|              | إنَّ الله و ملائكته يصلُّون على النبيِّ    |    |
| ۵۰، ۲۰۹، ۲۰۴ | إِنَّا عرضنا الأمانة على السماوات و الأرض  | ۲۲ |

...... فهرس الآيات القرآنيَّة / ١٠٦٥

.

#### الصفحة

# (٣٤) سبآ

رتم الآية

| ٥٧١ | لقد كان لسبأ في مسكنهم آية                             | ۱٥ |
|-----|--------------------------------------------------------|----|
|     | و قدّرنا فيها السّير سيرواً فيها ليالي و أيّاماً آمنين |    |
| ለለ٦ | و لقد صدّق عليهم إبليس ظنّه                            | ۲۰ |
|     | و ماکان له عليهم من سلطان                              |    |
| ۱۳۳ | و ما أرسلناك إلَّا كافَّة للناس                        | ٢٨ |
| ٩٧٤ | و ما أنفقتم من شيء فهو يخلفه                           | 34 |
| ٥٠٠ | و يوم يحشُّرهم جميعاً                                  | ٤٠ |

| (۳۵) فاطر                                                                 |    |  |
|---------------------------------------------------------------------------|----|--|
| فاطر السماوات و الأرض جاعل الملائكة رسلاً أولي أجنحة مثنى و ثلاث ٢١٦، ٧٦٩ | ۱  |  |
| و الله الذي أرسل الرياح فتثير سحاباً                                      | ٩  |  |
| و إلى الله المصير                                                         |    |  |
| إِنَّما يخشى الله من عباده العلماء 💬                                      | ۲۸ |  |
| ثم أورثنا الكتاب الذين إصطفينا من عبادنا                                  | ۲۲ |  |
| مرکز تحقیقات کی تورار جادی سروی                                           |    |  |

# (۳۱) یس

| القول على أكثرهم فهم لا يؤمنون ٨٨٠ | ۷ لقد حقّ   |
|------------------------------------|-------------|
| ما قدَّموا و في إمام مبين          |             |
| لا أعبد الذي فطرني ٥٩٦             | ٢٢ ومالي ا  |
| ين إلاَّ صيحة واحدة ٩٠٦،٩٠٤        | ٤٩ ما ينظرو |
| يحيي العظام و هي رميم ١٣٥          | ۷۸ قال من   |
| ها الذي أنشأها أوَّل مرَّة ١٣٥     | ۷۹ قل يحيي  |

# (۳۷) الصافًات

|     | · ·                               |     |
|-----|-----------------------------------|-----|
|     | و قفوهم إنَّهم مسؤولون            |     |
| 828 | كأنَّه رؤوس الشياطين              | ٦٥  |
| 198 | و قال إنِّي ذاهب إلى ربِّي سيهدين | ٩٩  |
| 198 | ربَّ هب لي من الصالحين            | ۱۰. |

| ة المبغجة                                                                         | رتم الآي |
|-----------------------------------------------------------------------------------|----------|
| فبشَّرناه بغلام حليم ٦٩٤                                                          | 1-1      |
| فلمّا بلغ معه السعي قال يا بنيَّ إنَّى أرى في المنام أنَّي أذبحك ٦٩٤              | 1.4      |
| فلمّا أسلما و تلّه للجبين قلمًا أسلما و تلّه للجبين                               | ۱.٣      |
| و ناديناه أن يا إبراهيم ٦٩٤                                                       | ۱ - ٤    |
| قد صدَقت الرؤيا إنَّا كُذلك نجزي المحسنين                                         | ۱٠٥      |
| إنَّ هذا لهو البلاء المبين أنَّ هذا لهو البلاء المبين                             | ١٠٦      |
| و فديناه بذبح عظيم ٦٩٤                                                            | ١٠٧      |
| و تركنا عليه في الآخرين ٦٩٤                                                       | ۱۰۸      |
| سلام على إبراهيم ٩٤                                                               | ١٠٩      |
| كذلك نجزي المحسنين ٦٩٤                                                            | 11.      |
| إنَّه من عبادنا المؤمنين ١٩٤                                                      | 111      |
| و بشَّرناه بإسحاق نبيًّا من الصالحين ٢٩٩، ٦٩٤                                     | 111      |
| و بارکنا علیه و علی إسحاق و من ذریتهما محسن و ظالم لنفسه مبین ٦٩٥                 | ۱۱۳      |
| و بارکنا علیه و علی إسحاق و من ذریتهما محسن و ظالم لنفسه مبین ۲۹۵<br>أتدعون بعلاً | 170      |
| سبحان الله عمّا يصفون ٢٧                                                          | 109      |
| ما أنتم عليه بفاتنين مركز من مركز من          | 171      |
| إلَّا من هو صال الجحيم ٨٨٦                                                        | ٦٢       |

# (۳۸) ص

| و لات حين مناص ٢٣                                                                   | ٣  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|----|
| و هل أتاك نبأ الخصم إذ تسوّروا المحراب٧٠٠                                           | ۲۱ |
| إذ دخلوا على داود ففزع منهم ٧٠٠                                                     |    |
| إنَّ هذا أخي له تسع و تسعون نعجة ٧٠٠                                                | 22 |
| قال لقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجه                                                  | ٢٤ |
| و إنَّ له عندنا لزلفي و حسن مآب٩٧٨ ٩٧٨ و إنَّ له عندنا لزلفي و حسن مآب              | ۲٥ |
| كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبَّروا آياته و ليتذكَّر أولوا الألباب ٤٩، ٥٠، ٦٩، ٧٥، ٢٧ |    |
| فطفق مسحاً بالسوق و الأعناق ٤٥٣                                                     | ٣٣ |
| و اذکر عبدنا أيّوب إذ نادي ربّه ۷۰۵                                                 | ٤١ |
| ارکض برجلك هذا مغتسل بارد و شراب ارکض برجلك هذا مغتسل ۷۰۷، ۷۰۷                      | ٤٢ |

فهرس الآيات القرآنيَّة / ١٠٦٧

| الصفحة                     |                                    | رتم الأ |
|----------------------------|------------------------------------|---------|
| ٧٠٥                        | و وهينا له أهله و مثلهم معهم رحمة  | ٤٣      |
| ، إِنَّا وجدناه صابراً ٧٠٥ | و خذ بیدك ضغثاً فاضرب به و لا تحنث | ٤٤      |
| ۹۷۸                        | إنًا أخلصناهم بخالصة               | ٤٦      |
| רער                        | قال فبعزَّ تك لأغوينَّهم أجمعين    | ۲۸      |
| רער                        | إلاً عبادك منهم المخلَّصين         | ۸۳      |

### (۳۹) الزمر

| يكوّر الليل على النهار ١١٧                         | ٥  |
|----------------------------------------------------|----|
| و أنابوا إلى الله لهم البشري فبشَّر عباد ٩٧٣، ٩٧٣  | ۱۷ |
| الذين يستمعون القول فيتَّبعون أحسنه٧٩١، ٧٨٠، ٧٩١   | ۱۸ |
| أفمن شرح الله صدره للإسلام فهو على نور من ربّه ٨٧٥ | 27 |
| قرآناً عربيّاً غير ذي عوج 🚓 ٧٥                     | ۲۸ |
| و يوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله ٣٢٤         | ٦. |
| و ما قدروا الله حق قدره                            | ٦γ |
| و نفخ في الصور مراز قريت کورز من دي                | ٦٨ |
| مرکز تحقیقات کا موتر اعلومی سب دوگی                |    |

(٤٠) خافر

| قالوا ربَّنا أمتَّنا اثنتين و أحييتنا اثنتين ٢٠٧، ٢٠٢، ٥٠٦، ٥٠٧، ٥٠٨، ٥٠٨ | ۱۱ |
|---------------------------------------------------------------------------|----|
| و من عمل صالحاً من ذكر أو أنثى ٥٠                                         | ٤٠ |
| إنَّا لننصر رسلنا و الذين آمنوا في الحياة الدنيا٨٨٨                       | ٥١ |
| ادعوني أستجب لكم                                                          | ٦. |

#### (٤١) قصّلت

| 111 | ٩.  | ۷ | ŗ   |     |   |      |     | , . |      | <br> |     |     | . , . |     | ,.  |     | ها | كر  | أو   | عاً | طو  | نيا  | <b>ا</b> ئ | ځى   | لأرم | ر کا | لها | مّال  | ė | 11 |
|-----|-----|---|-----|-----|---|------|-----|-----|------|------|-----|-----|-------|-----|-----|-----|----|-----|------|-----|-----|------|------------|------|------|------|-----|-------|---|----|
| ۷١٤ |     |   | • • | • • | , | <br> |     |     | <br> | <br> | ••• |     | • • • |     | . 2 | لحق | ١  | بغي | ں :  | رخ  | ١Ľ  | في   | وا         | ئبر، | ستك  | فا   | عاد | أمماء | ė | ۱٥ |
| ۹١٥ | ••• |   |     |     |   | <br> | ••• |     | <br> | <br> | ••  | ۰ د | ر ي   | لها | ١   | علج | ي  | مم  | JI 1 | ىبو | ×ٿ. | فآ   | مم         | بناه | يد   | د ذ  | ثمو | أتما  | و | ۱۷ |
| ٥١٢ |     |   |     |     |   |      |     |     |      |      |     |     |       |     |     |     |    |     |      |     | _   | -    |            |      |      |      |     | r     |   |    |
| ٩٧٧ |     |   |     |     |   |      |     |     |      |      |     |     |       |     |     |     |    |     |      |     |     |      |            |      |      |      |     |       |   |    |
| 117 |     |   | .,  |     |   | <br> |     |     | <br> | <br> |     |     | ,     | .,  | ن.  | أمو | يب | Y   | ىم   | ر د | بار | النه | ر          | يل   | بالل | له   | يون | -ţ.   | ي | ۳۸ |

| العبفحة                                 | رقم الآية |
|-----------------------------------------|-----------|
| لئك ينادون من مكان بعيد ٢٩٧             | ٤٤ أو     |
| نمريهم آياتنا في الآفاق و في أنفسهم ٩٩١ | 0٣        |

### (٤٢) الشوري

| عليه توكّلت و إليه أنيب عليه توكّلت و إليه أنيب | ۱. |
|-------------------------------------------------|----|
| ليس كمثله شيء ٦٧، ٥٤٣ ليس كمثله شيء             |    |
| إلاً المودَّة في ألقربي ٨٧٨                     | ۲۳ |
| و ما كان لبشر أن يكلِّمه الله إلَّا وحياً ٩٤٤   | ٥١ |
| و إنَّك لتهدي إلى صراط مستقيم ١٠٣               |    |
| إلى الله تصير الأمور ٩٠٢                        | ٥٣ |

| (٤٣) الزخرف                                                        |    |
|--------------------------------------------------------------------|----|
| جم                                                                 | ١  |
| و الكتاب المبين محمد                                               | ۲  |
| إِنَّا جعلناه قرآناً عربيًّا لعلَّكم تعقلون٢١٣ ٨٧، ٢٥، ٢٨، ٢٥، ٢٢٢ | ٣  |
| و إنَّه في أمَّ الكتاب للدينة لعالم حكيم                           | ٤  |
| أ وَ من ينشَّأ في الحلية و هو في الخصام غير مبين ٨٢٢               | ۱۸ |
| قال مترفوها إنَّا وجدنا آباءنا عَلَى أُمَّة ٢٠٧                    | ۲۳ |
| و اسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا ٢٠٢                              | ٤٥ |
| الأخلًاء يومئذ بعضهم لبعض عدوٍّ ٢٩٧                                | ٦γ |
| و لئن سألتهم من خلقهم ليقولنَّ الله ٩٤٦                            | ٨٧ |

# (٤٤) الدخان

| حم ۲۸                                           | ١  |
|-------------------------------------------------|----|
| و الكتاب المبين ٣٨، ٤٤٠ و الكتاب المبين         |    |
| إنَّا أنزلناه في ليلة مباركة إنَّا كنَّا منذرين | ٣  |
| فيها يفرق كلِّ أمر حكيم ٣٨                      | ٤  |
| أمرأ من عندنا                                   | ٥  |
| فإنمّا يسّرناه بلسانك لعلُّهم يتذكّرون٧٥        | ٥٨ |

•

#### الصفحة

,

| ( ٥ ٤) الجاثية                              |    |
|---------------------------------------------|----|
| و سخّر لكم ما في السماوات و ما في الأرض ٥٤١ | ۱۳ |
| هذا بصائر للناس و هدی ۱۸                    | ۲. |

رتم الآية

.

| (3) الأحقاف                                             |    |
|---------------------------------------------------------|----|
| و حمله و فصاله ثلاثون شهراً ٨٢٢ ٨٢٨ ٨٢٢                 |    |
| كأنَّهم يوم يرون ما يوعدون لم يلبثوا إلَّا ساعة من نهار | ۳٥ |

# (٤V) محتد ﷺ

| طبع الله على قلوبهم ٥٥٨                                                 | . 17 |
|-------------------------------------------------------------------------|------|
| ر الذين اهتدوا زادهم هدي و آتاهم تقواهم ٥١                              | 11   |
| فهل ينظرون إلَّا الساعة أن تأتيهم بغيَّة                                | 14   |
| فاعلم أنَّه لا إله إلَّا الله ومن من م | 14   |
| ويقدل الذين آمنيا لولانة لت سور في                                      | ۲.   |
| أصمتهم وأعمر أبصارهم                                                    |      |
| أفلا يتدبّرون القرآن أم على قلوب أقفالها                                | ٢٤   |
| و إن تتولُّوا يستبدل قوماً غيركم ١٧٥                                    | ۳۸   |
|                                                                         |      |

| (٤٨) الفتح                                     |    |
|------------------------------------------------|----|
| سيقول لك المخلِّفون من الأعراب شغلتنا أموالنا  |    |
| وكنتم قوماً بوراً ٢١٦                          | ۱۲ |
| يريدون أن يبدَّلوا كلام الله ٨٨١               | 10 |
| فأنزل الله سكينته على رسوله و على المؤمنين ٧٣٥ | ۲٦ |

# (٤٩) الحجرات

| إنَّ الذين ينادونك من وراء الحجرات      | ٤                                  |
|-----------------------------------------|------------------------------------|
| و لو أنَّهم صبر وا حتَّى تخرج إليهم ٥٠٦ | ٥                                  |
| إن جاءكُم فاسق بنبإ فتبيَّنواً ٥٥٢      | ٦                                  |
|                                         |                                    |
|                                         | إنَّ الذين ينادونك من وراء الحجرات |

۱۰۷۰ / التفسير و المفسرون (ج۲)

|                                                 | رقم الآية |
|-------------------------------------------------|-----------|
| فضلاً من الله و نعمة و الله عليم حكيم ٩٥        | ٨         |
| ر إن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما | ۹.        |
| با أيّها الناس إنّا خلقناكم ٩٥                  | ١٣        |

|     | (۰۰) ق                           |    |
|-----|----------------------------------|----|
| ۸۲۷ | ق و القرآن المجيد                | ١  |
|     | و النخل باسقات لها طلع نضيد      |    |
| ۹١. | إنَّ في ذلك لذكرى لمن كان له قلب | ۳۷ |

|     | (۱ ه) الذاريات                   |    |
|-----|----------------------------------|----|
| 199 | قالوا لا تخف و بشّروه بغلام عليم | ۲۸ |

|     | (٥٣) النجم                                   |    |
|-----|----------------------------------------------|----|
| ۲۸٤ | ويجزي الذين أحسنوا بالحسني                   | ٣٢ |
| ۷۱۳ | و أنَّه أهلك عاداً الأولى                    | ٥٠ |
| ۲۱٦ | و أنَّه أهلك عاداً الأولى .<br>و أنتم سامدون | ٦١ |

(٥٤) القمر

| و حملناه على ذات ألواح و دسر                  | ١٣ |
|-----------------------------------------------|----|
| و لقد يسّرنا القرآن للذكر فهل من مدّكر ۱۱۸،۷۵ | ۱۷ |
| يوم يسحبون في النار على وجوههم                |    |

| ( ٥٥) الرحمن                              |    |
|-------------------------------------------|----|
| و أقيموا الوزن بالقسط و لا تخسروا الميزان | ٩  |
| فيها فاكهة و النخل ذات الأكمام            | 11 |
| المرجان ۲۲۲، ۲۲۲                          | 22 |
| سنفرغ لكم أيّها الثقلان ٤٥١               | 31 |
| فيهما من كلٌّ فاكهة زوجان                 | ٥٢ |

. -

\_ فهرس الآيات القرآنيَّة / ١٠٧١

#### الصقحة

#### (٥٦) الواقعة

| جزاء بما كانوا يعملون ٨٧٤ ٨٧٤   | ٢٤ |
|---------------------------------|----|
| في سدر مخضود ١٥٩                | ۲۸ |
| نحُن خلقناكم فلولا تصدِّقون ۹۸۹ | ٥٧ |
| أفرأيتم ما تحرثون ٩٦            | ٦٣ |
| أأنتم تزرعونه أم نحن الزارعون٩٦ | ٦٤ |
| اِنَّه لَقُرِآن كَرِيم ٢        | ٧٧ |
| في كتاب مكنون ٢٤، ٥٢، ٩٩٤       | ٧٨ |
| لاً يمسّه إلّا المطهّرون ٤٢     | ٨٠ |

# 

| (۹۵) الحشر                                 |      |
|--------------------------------------------|------|
| مو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب ٤٧١ | 5 Y  |
| ِ لا تكونوا كالدين نسوا الله ٩١،٧٢         |      |
| و أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً  | 1 11 |

#### (٦١) الصفّ

| 222 | يا أيُّها الذين آمنوا لم تقولون ما لا تفعلون | ۲ |
|-----|----------------------------------------------|---|
| ۲۳۲ | كبر مقتاً عند الله أن تقولوا ما لا تفعلون    | ٣ |
| ٨٥٥ | فلمّا زاغوا أزاغ الله قلوبهم                 | ٥ |

|        | (٦٢) الجمعة                      |   |
|--------|----------------------------------|---|
| 101.19 | هو الذي بعث في ألأُمّيّين رسولاً | ۲ |

# رتم الآية

|                          | ۱ / التفسير و المفسّرون (ج۲)                                                                         | • 47         |
|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| الصفحة<br>٢٦٩ ،٢٨٨       | <b>آية</b><br>كمثل الحمار يحمل أسفاراً                                                               | رقم الأ<br>٥ |
| ٥                        | (٦٤) التغابن<br>و من يؤمن بالله و يعمل صالحاً يكفّر عنه سيّتاته .                                    | ٩            |
| ٤٧٤ ،٤٧٣ ،٤٧١ ،٤٧٠<br>٢٠ | (١٥) الطلاق<br>يا أيّها النبيّ إذا طلّقتم النساء فطلّقوهنّ لعدّتهنّ<br>و من يتوكّل على الله فهو حسبه | ۱<br>٣       |
|                          | (٦٦) التحريم                                                                                         |              |
| ۲۰۸                      | إن تتوبا إلى الله فقد صغت قلوبكما                                                                    | ٤            |
| ٦٤٩                      | لا يعصون الله ما أمرهم                                                                               | ٦            |
| ٨٢٢                      | امرأة فرعون                                                                                          | 11           |
| ٤٧٤                      | ثم ارجع البصر كرّتين مركز تمي مركز المحاصر المحالي المسلك                                            | ٤            |
| ٤٤٠،٢٧                   | قل أرأيتم إن أصبح ماءكم غوراً                                                                        | ۳۰           |
|                          | (۸۸) القلم                                                                                           |              |
|                          | ن م القل م ما م ما م ما م                                                                            | ١.           |

| 991.VY9 | - ,                                      |    |
|---------|------------------------------------------|----|
| ۲۱٤     | عتلٌ بعد ذلك زنيم                        | ١٣ |
| ۲۰۸     | إذا تتلى عليه آياتنا قال أساطير الأوّلين | ۱٥ |

# (14) الحاقّة

| ۷۱۳ | بريح صرصر عاتية                        | ٦  |
|-----|----------------------------------------|----|
|     | سخَّرها عليهم سبع ليال و ثمانية أيَّام |    |
| ۷۱۳ | فهل ترى لهم من باقية                   | ٨  |
| 779 | و يحمل عرش ربِّك فوقهم يومئذ ثمانية    | ۱۷ |

.

| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                |          |
|-----------------------------------------------------------------------|----------|
| المفحة                                                                | رقم الآي |
| (۷۰) المعارج                                                          |          |
| عن اليمين و عن الشمال عزين ٢١٤                                        | ۳۷       |
| ې و ج                                                                 |          |
| إنَّا أرسلنا نوحاً إلى قومه ٨٣٠                                       |          |
| ربٌ لا تذر على الأرض من الكافرين ديّاراً ٢٥٧                          | 41       |
| (۷۲) الجنّ                                                            |          |
| و أنَّد تعالى جدَّ رَبُّنا                                            | ٣        |
| و أن لو استقاموا على الطريقة لأسقيناهم ماءً غدقاً ٤٤٠ ،٢٥٧            | 17       |
| و أنَّ المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداً ٨٢٣ .٥٤٦ ، ٤٦٤، ٨٢٣ ٨٢٣ ٨٢ | ۱۸       |
| (۲۷) المؤمل                                                           |          |
| إنَّ ناشئة الليل هي أشدَّ وطناً و أقوم قيلاً                          | ٦        |
| و اذكر اسم ربِّك و تبتَّل إليه تبتيلاً                                | , ^      |

| ٩ |
|---|
|   |

•

# (٧٤) المدَّثَّر

| ذرني و من خلقت وحيداً                          | 11 |
|------------------------------------------------|----|
| ذرني و من خلقت وحيداً ٨٨٠<br>سأرهقه صعوداً ٨٨١ | ۱۷ |
| لوّاحة للبشر ٢٦١                               | 44 |
| فرّت من قسوره ۲۱۷                              | ٥١ |

### (٧٥) القيامة

| کلًالا وزر                                                        | ۱۱ |
|-------------------------------------------------------------------|----|
| إلى ربِّك يومئذ المستقرِّ                                         |    |
| وجوه يومئذ ناضرة                                                  | 22 |
| إلى ربَّها ناظرة ٩٠٢، ٩٠٢، ٢٩٠، ٢٢٠، ٩٠٢، ٩٠٤، ٩٠٤، ٩٠٤، ٩٠٢، ٩٠٢ | ۲٣ |
| إلى ربِّك يومئذ المساق                                            | ۳. |

|                                                                                           | - ,         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| لتفسير و المفسّرون (ج٢)                                                                   | 1/1+45      |
| الصفحة                                                                                    | رقم الآية   |
| . (٧٦) الإنسان                                                                            | ·           |
| ما تشاؤون إلَّا أن يشاء الله ٨٣٠ ، ٨٣٠ ، ٨٣٠ ، ٨٣٠ ، ٨٣٠ ،                                | ۳۰ و        |
| (۷۸) النبأ                                                                                |             |
| م نجعل الأرض مهاداً الما الم                                                              | ۲ أز        |
| الجبال أوتاداً                                                                            | ۷ و         |
| (۷۹) النازهات                                                                             |             |
| فع سمكها ,                                                                                | ۲۸ ر        |
| الأرض بعد ذلك دحاها ۱۱۷                                                                   | ۳۰ و        |
| (۸۰) هیس                                                                                  |             |
| ي صحف مكرّمة ٩٩٤ وفوعة مطهّرة ٩٩٤                                                         | ۱۳ فر       |
|                                                                                           |             |
| أيدي سفرة                                                                                 | ۱۵ یا       |
| لمينظر الإنسان إلى طعامة سي المن المسترين المسترين المسترين المسترين المراد ٤٤٣، ١٩٧، ٤٤٣ | 3 T E       |
| نا صببنا الماء صبّاً                                                                      |             |
| نمّ شققنا الأرض شقّاً                                                                     |             |
| النبتنا فيها حبّاً ١٨٤، ٢٥٢ أنبتنا فيها حبّاً                                             |             |
| ي عنباً و قضباً ٤٥ ١٨٤ ٤٤                                                                 |             |
| ر زيتوناً و نخلاً ٤٤٣ ،١٨٤                                                                | . 19        |
| وحدائق غلباً                                                                              | <b>,</b> ۳. |
| و فاکهة و أباً ١٨٥، ١٨٢، ١٨٥، ٤٤٢ و أباً                                                  | . 371       |
| متاعاً لكم و لأنعامكم ١٨٤، ٢٨٢، ٤٤٣ متاعاً لكم و لأنعامكم                                 | **          |
|                                                                                           |             |

# (۸۱) التكوير

| الخنِّس ٣٤٤                                 | 10 |
|---------------------------------------------|----|
| الجواري الكنَّس                             | ۱٦ |
| و ما تشاورن إلّا أن يشاء الله ربَّ العالمين | 29 |
| 2                                           |    |

# رتم الآية

#### المبقحة

### (٨٢) الانقطار

| <b>j</b> <u> </u> |                          |    |
|-------------------|--------------------------|----|
| 177. 777          | و إنَّ عليكم لحافظين     | ۱۰ |
| 99E .TVT .TVT     | كراما كاتبين             | 11 |
| 445               | يعلمون ما تفعلون         | 11 |
| ٩٦٧               | إنَّ الابرار لفي نعيم    | ۱٣ |
| 1717              | و إنَّ الفجَّار لغي جحيم | ١٤ |

# (٨٣) المطلَّقين

|      | 0                                    |     |
|------|--------------------------------------|-----|
| ٦٨٤  | و ما أدراك ما سجّين                  | ۸   |
| ٦٨٢  | كتاب مرقوم                           | ٩   |
| V\$5 | کلابل ران على قلوبهم ما کانوا يکسبون | 15  |
|      | کلا انهم عن دينهم په منڌ لمحجو پي 💬  | ٥ ( |
| WE   | و ما أدراك ما عليّون                 | ۱٩  |
| ٦٨٤  | كتاب مرقوم                           | ۲.  |
| ٦٨٤  | يشهده المقربون مراحم تشكي مالي ملي   | ۲١  |
|      | مر ( حمد الحرية الموج المراجع الم    |     |

### (٨٤) الانشقاق

| فأمًا من أوتي كتابه بيمينه | ۷  |
|----------------------------|----|
| فسوف يحاسب حسابا يسيرا     | ^  |
| إنَّه ظنَّ أن لن يحور ٢١٦  | ١٤ |
| فما لهم لا يؤمنون ٨٨٣      | ۲. |

# (٥٨) البروج

| ٤١ | <br>بل هو قرآن مجيد | 21 |
|----|---------------------|----|
| ٤١ | <br>في لوح محفوظ    | 22 |

# (٨٧) الأعلى

| إنَّ هذا لفي الصحف الأولى ١٣٦، ١٣٩ | ۱۸ |
|------------------------------------|----|
| صحف إبراهيم و موسى ١٢٩             | ۱٩ |

| ······     | ١٠٧٦ / التفسير و المفسّرون (ج٢) ـــــ |
|------------|---------------------------------------|
| الصفحة     | رتم الآية                             |
| /) الغاشية | -                                     |
| ۹٠٤        | ۱۷ أفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت .   |

| (٨٩) الفجر                                                                          |    |
|-------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ألم تركيف فعل ربّك بعاد ٧١٣، ٧١٢، ٧١٢، ٧١٣                                          | ٦  |
| ارم ذات العماد ٧١٢ ٧١٢ ٧١٢ ٧١٠ ٧١٢ ٧١٢ ٧١٢ ٧١٢ ٧١٢ ٧١٧ ٧١٠                          | ۷  |
| التي لم يخلق مثلها في البلاد ٧١٤ .٧١١                                               | ٨  |
| و فرَّ عون ذي الأوتاد                                                               | ۱. |
| بالبتني قدَّمت لحياتين                                                              | ۲٤ |
| فيومئذ لا يعذَّب عذابة أحد ١٤٥                                                      | ٢٥ |
| 120                                                                                 | ۲٦ |
| با أكتها النفس المطمئنَّة                                                           | ۲۷ |
| ١٩٩٦                                                                                | ۲۸ |
| فادخلي في عبادي منه مرب منه منه منه المالي المالي المالي المالي في عبادي منه المالي | 29 |
| 441                                                                                 | ۳۰ |

# (٩١) الشمس

| 997,910 | ﻗﺪ ﺃﻓﻠﺢ ﻣﻦ ﺯﮐّﺎﻫﺎ  | ٩  |
|---------|--------------------|----|
| 997.910 | و قد خاب من دسّاها | ۱۰ |

# (٥٥) التين

| و التين و الزيتون ٨٨٥                                                                       | ١   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| وطور سنين ٨٨٨                                                                               | ۲   |
| و هذا البلد الأمين ٨٨٨                                                                      | ٣   |
| لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم ٨٨٨                                                         | ٤   |
| ثم رددناه أسفل سافلين                                                                       | 0   |
| إِلَّا الذين آمنوا و عملوا الصالحات                                                         | ٦   |
| فما يكذّبك بعد بالدين                                                                       | v   |
| أليس الله بأحكم الحاكمين                                                                    | Å   |
| , <u>i</u> | ~ ~ |

| -1-11/432                               |                                      |
|-----------------------------------------|--------------------------------------|
| (۹ <b>٦) العلق</b><br>اسجد و اقترب      | ۱۹ وا                                |
| (٩٧) القدر                              | ម្បី 1                               |
| (۹ <b>۹) البيّنة</b><br>يكن الذين كفروا | ۱ لم                                 |
| مئذ تحدّث أخبارها                       | ځ يو.                                |
|                                         |                                      |
| (۱۰٤) الهمزة                            |                                      |
| (۱۰۸) الکوثر                            |                                      |
| (۱۰۹) الكافرون                          |                                      |
|                                         | (۹۷) المقدر<br>أنزلناه في ليلة القدر |

۱۰۷۸ / التفسير و المفسرون (ج۲)

| المبقحة     |                        | رتم الآية |  |
|-------------|------------------------|-----------|--|
|             | (۱۱۱) المسك            |           |  |
| 101.111.100 | تبّت يدا أبي لهب و تبّ | ١         |  |

، البت يدا ابني لهب و لب ...... ٨٢٢ ٨٦٠ ٨٢٠ ٤ ٤ - امرأته حمّالة الخطب ......

# (١١٢) الإخلاص

| قل هو الله أحد ٢٨، ٢٤٤، ٢٨٥ | ١ |
|-----------------------------|---|
| الله الصمد                  | ۲ |
| لم يلد و لم يولد ٢٤٤        | ٣ |
| و لم يكن له كفواً أحد ٢٤٤   | ٤ |





# فهرس الأحاديث و الآثار

| ابن عبَّاس كأنَّما ينظر إلى الغيب من ستر رقيق                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أبو حمزة الثماليّ في زمانه كلقمان                                                                    |
| أتدرون ما أخبارها؟                                                                                   |
| أ تدرون ما أخبارها؟<br>أ ترضى يا حسن نفسك للموت                                                      |
| أتعرف الناسخ من المنسوخ؟ فهاب الإمام وأجاب بالنفي!                                                   |
| اتَّقوا الحديث عَلَيَّ إِلَّا ما علمتم مَرْزَقَتْ مَوْرَمِهِ مِنْ اللَّهُ مَا عَلَمَتُهُ مَرْزُمُونُ |
| أتى عمَّار بن ياسر رسول الله فقال: يَا رسول الله أجنبُت الليلة                                       |
| اجلس في مسجد المدينة و أفت للناس                                                                     |
| الأحقاف، المذكور في الكتاب العزيز: واد بين عُمان و أرض مَهْرَةً                                      |
| أدخِل: أصبغ بن نُباتة، و أبا الطفيل عامر بن واثلة الكناني                                            |
| أدخلت الجنَّة فرأيت فيها ذئباً                                                                       |
| إذا أردت أن تنظر إلى رجل من أهل النار                                                                |
| إذا تعاجم شيء من القرآن فانظروا في الشعر                                                             |
| إذا تقرّب الناس إلى الله تعالى بأنواع البرّ                                                          |
| إذا ثبت لنا الشيء عن عليّ، لم نعدل عنه إلى غيره                                                      |
| إذا حدَّثكم أهل الكتاب فلا تصدَّقوهم و لا تكذَّبوهم                                                  |
| إذا سألتموني عن غريب القرآن، فالتمسوه في الشعر                                                       |
| إذا طلَّق الرجل امرأته على غير طهر                                                                   |
| إذا فقدتم إمامكم فلم تروه فماذا تصنعون                                                               |
|                                                                                                      |

| - | $(\mathbf{Y}_{\overline{c}})$ | المفشرون | التفسير و | 1 | ۱۰۸ | • |
|---|-------------------------------|----------|-----------|---|-----|---|
|---|-------------------------------|----------|-----------|---|-----|---|

| ۸۱۲           | إذاكان الماء قدر قلَّتين لم ينجس                                                                                        |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٨٩           | إذا كان يوم القيامة تنصب كراسيٍّ من ياقوت أحمر                                                                          |
| ۳۱۳           | إذا كنتم في أئمّة جور فاقضوا في أحكامهم                                                                                 |
| γγ            | إذا ورد عليكم حديث فوجدتم له شاهداً من كتاب الله                                                                        |
| ىق ٥٦٩        | أربع مدائن من مدائن الجنَّة: مكَّة، و المدينة، و بيت المقدس، و دمش                                                      |
| ٧١٩           | الأرض على الماء                                                                                                         |
| ٤٢٩           | إرقبوا محمّداً في أهل بيته                                                                                              |
| ۳۲۱           | أَرَقْتَ ماءً كثيراً يَا حسن                                                                                            |
| rr1           | أسبغ طهورك يا لفتي                                                                                                      |
| ٦٨١           | أشد الناس بلاءً الأنبياء ثمّ الأمثل فالأمثل                                                                             |
| 197           | أصحاب عبد الله سرج هذه القرية                                                                                           |
| ٤٩٨           | افعلوا ما آمركم به                                                                                                      |
| ۲۱۸           | اقتسمت العرب جزيرتها على خمسة أقسام                                                                                     |
| ٦•٨           | اقرأ بهذا ليلة، و بهذا ليلة اقرأ بهذا ليلة، و بهذا ليلة                                                                 |
| ٥٧            | أكثر ما أخاف على أمّتي من بعدي، رجل يناول القرآن                                                                        |
| ٥٦٠           |                                                                                                                         |
| ۱۳۱، ۳۲۱      |                                                                                                                         |
| ۷٦            | ألالاً خير في قراءة لا تدبّر فيها                                                                                       |
| 798           | ألبستهم لباساً واحداً كي لا يُعرف الذكر من الأنثى                                                                       |
| ٤٨٣           | ألحقت حرمة بحرمة وما أردت إلَّا الخير                                                                                   |
| ۲۳۹           | الق عبدالملك بن جريج فسله عنها                                                                                          |
| 222 .227 .19V | إلى العلم الذي يأخذه عمّن ياخذه                                                                                         |
| ٤٦٣           | أمًا أبو بكر فلم تكن في ولايته أخماس                                                                                    |
| ٤٦٤           | أمَّا إذا أقسمت عليَّ بالله إنِّي أقول: إنَّهم أخطأوا فيد السنَّة                                                       |
| ٨٢٣           | أمّا إذا أقسمت عليٌّ بالله، إنَّي أقول: يجب القطع من أصول الأصابع .                                                     |
| ٥٨٨           | أمًا «التين» فبلاد الشام، «و الزيتون» فبلاد فلسطين                                                                      |
| ٤٢٨           | أممًا بِعد ألا أيَّها الناس فإنَّما أنا بشر                                                                             |
| 175           | أما تُبتلون في أموالكم و أنفسكم و ذراريكم<br>أما تُبتلون في أموالكم و أنفسكم و ذراريكم<br>أمّا ظلمة الليل، و ضوء النهار |
| ۷۱۹           | أمًا ظلمة الليل، و ضوء النهار                                                                                           |
| ۸٦٦           | أم إلىّ تشوّقت                                                                                                          |

| ۳۱٥ | أما والله لقد أوجع قلبي موت أبان                                                     |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|
|     | أمتهو كون فيها يا ابن ألخطَّاب؟!                                                     |
|     | أمتهوً كون كما تهوً كتّ اليهود و النصاري                                             |
|     | إُمُحرِم أنت؟ قال: نعم. فقال عمر: ما هيأتك بهيأة مُحرِم                              |
|     | أُمر مُوسى أن يدخل مدينة الجبّارين، فسار بمن معه بَأَسَب                             |
|     | الأمناء سبعة: اللوح، و القلم، و إسرافيل، و ميكائيل، و معاوية                         |
|     | إنَّ آل أبي طالب ليسوا لي بأولياً.                                                   |
|     | أَنا ابن ذي الحوضين عبد المطَّلب                                                     |
|     | أنا أنهى عنهما لما ثبت عندي أنَّ النبيِّ نسخها                                       |
|     | إِنَّا أَهْلَ بِيتَ لَم يزل الله                                                     |
| ۲۳۱ |                                                                                      |
| ۱۸۳ | إنَّ ابن أمَّ مكتوم يؤذَّن بالليل، فإذا سمعتم أذانه فكلوا وأشربوا                    |
|     | إِنَّ أُحبَّ الناس إليَّ يوم القيامة إمام عادل                                       |
| ٥٨١ |                                                                                      |
| ۳۰٦ | إن أدركته علمته كلاماً لم تطعمه النار                                                |
| ۲٤٥ |                                                                                      |
| ٤٦٧ | إنَّ الخمر رأس كلَّ إثم تَّ                                                          |
| ۱۳۱ | إنَّ الذي أمشاهم على أقدامهم قادر أن يُمشيهم على وجوههم                              |
|     | إنَّ الرجل الأعجميِّ من أمَّتي ليقرأ القرآن بعجميَّته                                |
| ۲۰۱ | إِنَّ الرزيَّة كلِّ الرزيَّة ما حال بين رسول الله ﷺ و بين                            |
| ۳۲۲ | إنَّ الشمس و القمر ثوران في النار يوم القيامة الــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ۷۰٦ | إِنَّ الشيطان عرج إلى السماء فقال: يا ربَّ سلَّطني على أيَّوب ﷺ                      |
| ٧٥٣ | أنَّ الصلوات التي يجب المحافظة عليها هم: رسول الله، و عليٍّ، و فاطمة، و ابناهما .    |
| ۲۱۸ | إنَّ العرب كانوا عند الفراغ من حجَّتهم بعد أيَّام التشريق                            |
| ٤٣٣ | إنَّ العلم الذِي نزل مع آدم                                                          |
| ۱۸۹ | إِنَّ القرآن أُنزل على سبعة أحرف                                                     |
| ٥٨٧ | أنَّ الله ائتمن على وحيه جبريل و أنا و معاوية                                        |
| ٦٢٤ | إِنَّ الله أَذِن لَي أَن أَحدَّث عن ديك رجلاه في الأرض                               |
| 191 | إِنَّ الله أمرني أن أُدنيك و لا أُقصيك<br>إِنَّ الله أنزل على رسوله الصلاة           |
| ۱٦٣ | إنَّ الله أنزل على رسوله الصلاة                                                      |

۱۰۸۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲) \_\_\_\_\_

| ٤٣٢ |                                                                                                                  |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 191 |                                                                                                                  |
| ٦٥٦ | إنَّ الله خلق آدم، و طوله ستَّون ذراعاً                                                                          |
| ٤٦٠ | إنَّ الله عزَّ و جلَّ يقول و إذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناح                                                  |
|     | إنَّ الله قسّم كلامه ثلاثة أقسام                                                                                 |
|     | إِنَّ الله كان يُحِلَّ لرسوله ما شاء بما شاء                                                                     |
|     | إِنَّ الله لمَّا أبرم خلقه، فلم يبق من خلقه غير آدم على الله الما أبرم الله عليه، فلم يبق من خلقه غير            |
|     | إِنَّ المؤمن إذا أذنب ذنباً كان نكتة سوداء في قلبه                                                               |
|     | إِنَّ الملائكة قالت: يا رَبِّ كَيف صبركَ على بني آدم في الخطايا و الذنوب                                         |
| ٤٧٥ |                                                                                                                  |
| 098 |                                                                                                                  |
| ٥٦٥ |                                                                                                                  |
| ۸۳٦ |                                                                                                                  |
| 14. | · //// ·                                                                                                         |
| 779 |                                                                                                                  |
| ٩٨٠ |                                                                                                                  |
| ۸٦٢ |                                                                                                                  |
| 072 |                                                                                                                  |
|     | إن جنبرا بيل تون على اللبي مريط و عليه عباء اللود و منطقة المستقد<br>إنّ داود للله حين نظر إلى المرأة            |
|     | ېن داود هيې ميل ولي المراه                                                                                       |
|     |                                                                                                                  |
|     | إِنَّ رسول الله ﷺ أنبأني أنَّي سأهجر هجر تين: فهجرة مع رسول الله ﷺ .<br>17 سال الله تَاللُقُنُهُ بدأ ما سال الأن |
|     | إِنَّ رسول الله ﷺ نزلت عليه الصلاة                                                                               |
|     | إنَّ رسول الله هذا الرسول، وإنَّ هذا القرآن هذا القرآن                                                           |
| **0 | أنزل القرآن على أربعة أحرف                                                                                       |
|     | أنزل القرآن على سبعة أحرف                                                                                        |
|     | إنَّ سفينة نوح طافت بالبيت سبعاً و صلَّت                                                                         |
|     | إنَّ سفينة نوح طافت بالبيت، و صلَّت خلف المقام ركعتين؟                                                           |
|     | أنشدنا، فأنشده: أمِن آل نُعم أنت غادٍ فمبكر                                                                      |
| ٦٣٠ | انطلقت في حياة النبي ألي المنتقق حتى أتيت خيبر                                                                   |
| *99 | انطلق فأفْتِ بالناس و أنا لك عون                                                                                 |

| 1.84 | و الآثار / | الأحاديث | فهرس |
|------|------------|----------|------|
|------|------------|----------|------|

| 799        | انطلق فَأَفْتِ للناس، فمن سألك عمّا يعنيه فأَفْتِه                                                       |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | إنَّ ظاهرهاً: الحمد، و باطنها: ولد الولد. و السابع منها: القائم على                                      |
|            | أنظر ما علمت من قولهم فأخبرهم بذلك                                                                       |
|            | انظروا كيف تخلفوني فيهما                                                                                 |
|            | أنظروني حتّى أرجع إليكم                                                                                  |
|            | أنَّ عُزِيرٌ خَرْجٍ مِنْ أَهْلُهُ وَ أَمَرَأْتَهُ حَامَلَ                                                |
|            | إنَّ علم القرآن ليس يعلم ما هو إلَّا من ذاق طعمه                                                         |
| ٤٣٤        |                                                                                                          |
|            | إنَّ على كلَّ حقَّ حقيقة، و على كلَّ صواب نوراً                                                          |
| ٤٣٧        |                                                                                                          |
| ٦٢٥        |                                                                                                          |
| 190        |                                                                                                          |
| ٤٥٨        |                                                                                                          |
|            | إنَّ فيكم من يقاتل على تأويل القرآن                                                                      |
| ٥٨ ٨٥      | إن كان الحديث ليبلغني عن الرجل من أصحاب رسول الله والم                                                   |
|            | إن عن العديد في الأصل محتدماً                                                                            |
|            | إن كان الوزر في الأصل محتوماً<br>إنَّك ستلي الخلافة من بعدي                                              |
| 110        | إِنَّ كَعب الأحبار لكذَّاب                                                                               |
|            | إِنَّكَ لِتَجَدُ عَمَرَ بِنَ الْخَطَّابِ في التوراة؟                                                     |
|            | إِنَّكَ لَجِلْفٌ جَافٍ فَلَعَمْرِي لَقَدْ كَانَتَ المتعة تُفعل على عهد إمام المتَّه                      |
|            | أَنَّكُم سترون ربَّكُم عِياناً                                                                           |
| το         | إِنَّكَ مِن وُلِدِي وَ مِن أُحبِّهِم إِلَيَّ                                                             |
| ٧٢         | ان کنت تلبط جو ضها، و تر دُنادیتها                                                                       |
| ١٣٩        | إن كنت تليط حوضها، و ترد ناديتها                                                                         |
| ለሻ         | أن لا يرين الرجال و لا يرونهنّ                                                                           |
|            | إِنَّ لَكُلَّ شِيء زينة، و زينة الصلاة رفع الأيدي                                                        |
|            | إِنَّ لَكُلَّ نَبِيٍّ حَرِماً، وَ إِنَّ حَرِمي بِالْمَدِينَة                                             |
| ۱۳         | إِنَّ الله علمين علم مكنون                                                                               |
| •• ٨       | ان لها عدراً في كتاب الله، يقول تعالى: «و الوالدات يرضعن»                                                |
| / <b>n</b> | إنَّ لها عدراً في كتاب الله، يقول تعالى: «و الوالدات يرضعن»<br>إنَّما القرآن أمثال لقوم يعلمون دون غيرهم |
|            |                                                                                                          |

|  | (ج۲) | و المفسّرون | التفسير | 11 | ٠, | ٨٤ |
|--|------|-------------|---------|----|----|----|
|--|------|-------------|---------|----|----|----|

| ۲۸٦         | إنَّما فاطمة بضعة منَّي                                                                                                       |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣٢         | إِنَّما مَثَل أهل بيتي فيكم كمثل سفينة نوح من ركبها نجا                                                                       |
| ٦٤          | إنَّما هلك الناس في المتشابه                                                                                                  |
| ۷۴۱         | إِنَّ مَلَكاً مِوكَّلاً بناموس البحر، فإذا وضع رجله فاضت                                                                      |
| ۷۸۸         | أنَّ من قرأها فكأنَّما تصدَّق على كلَّ من ورث ميراثاً                                                                         |
| ٧٠٨         | إن نبيٍّ الله أيِّوب لبث به بلاؤه ثماني عشرة سنة                                                                              |
| 977         | أنَّ نوحاً لمّا أمر أن يصنع القلك، قال: يا ربّ، و أين الخشب؟                                                                  |
| ٥٩٠         | إِنَّ نوحاً لمّا عمل السفينة جاءه جبر نيل بأربعة مسامير                                                                       |
| ٤٧٨١        | إِنَّها كانت على عهد رسول الله ﷺ و أنا أنهى عنها و أعاقب عليه                                                                 |
| ۳.۹         | إِنَّها لا تتمَّ صلاة أحدكم حتَّى يُسبغ الوضوء كما أمره الله بد                                                               |
| ٧٣٠         |                                                                                                                               |
| ¥0,         |                                                                                                                               |
| ۷٥٠         |                                                                                                                               |
| 1.77        |                                                                                                                               |
| ٧٦          | إنَّ هذا القرآن فيه منار الهدي                                                                                                |
| ۱۰۳٦        |                                                                                                                               |
| لين» ۲۷۲    | أنَّه رأى ثلاث آيات من كتاب الله: قوله تعالى: «و إنَّ عليكم لحافظ                                                             |
| ٤٩٣         | إنَّه قد أذِن لكم أن تستمتعوا فاستمتعوا                                                                                       |
| 119         | إنَّه كان عندهما أصنام، فلمَّا أسلموا أمسكوا عن الطُّواف بينهما<br>إنَّهم الأَنمَّة المعصومون                                 |
| ٨٥٣         | نَّهم الأئمَّة المعصومون                                                                                                      |
| TTO         | إنهم س الحلق والحليفة                                                                                                         |
| ٧٤٣         | أنّهم قد كفروا بما عندهم من العلم من ذكر<br>أنّهم قرابة الرسول و سيّدهم أمير المؤمنين، أُمروا بمودّتهم<br>إنّ وسادك إذن لعريض |
| ۷۸۸         | أنَّهم قرابة الرسول و سيّدهم أمير المؤمنين، أمروا بمودّتهم                                                                    |
| ۱۸۳         | إنَّ وسادك إذن لعريض                                                                                                          |
| ٦٨٩         | نَّ يأجوج و مأجوّج شبر، و شبران، و أطولهم ثلاثة أشبار<br>نَّ يأجوج و مأجوج من ولد آدم                                         |
| 79.         | ن ياجوج و ماجوج من ولد آدم                                                                                                    |
| 19.         | إِنَّ يأجوج و مأجوج يحفرون السدّ كلَّ يوم                                                                                     |
| ٤٣١،٤٢٨،٤٢٧ | نِّى تارك فيكم الثقلين إنَّهما لن يفترقا حتَّى يردا عليَّ الحوض<br>نِّي تارك فيكم خليفتين                                     |
| ٤٢٨         | نِي تارك فيكم خليفتين                                                                                                         |
| £ TA        | إِنِّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلُّوا بعدي                                                                             |

| ٤٣٨       | إِنِّي قد تركت فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر                                                      |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٠٦       | إِنِّي لم أر عمر قنع بقول عمّار                                                                       |
| ٧٢٩       | أوَّلْ ما خلق الله القلم، فجرى بما هو كانن                                                            |
| ١٧٦       | أوَّل ما خلق الله الماء                                                                               |
| ۸۰٦       | أو لم تَرَ عُمَرَ لم يقنع بقول عمّار                                                                  |
| ٦.٦       | أو ليُس لكم في آثار الأوّلين مُزدَجَر                                                                 |
| ٤٤        |                                                                                                       |
| ٥٦        |                                                                                                       |
| علم ٤٥    | أَيَّ سماء تُظلِّني. و أيَّ أرض تُفلَّني. إذا قلت في كتاب الله ما لم أ                                |
| ۲۰۱       | أيَّكم سبَّ إلَّه الْخلق جلَّ و علا؟                                                                  |
| ٤٧٣       | أيُلعَبُ بكتاب الله و أنا بين أظهركم                                                                  |
| ٤٩٣       | ·                                                                                                     |
| ***       | الإيمان يمان                                                                                          |
| Y£        | أيُّها الناس، إنَّ الله أحلَّ لكم الفروج على ثلاثة معان                                               |
| ٤٨٤       | أيَّها الناس ثلاث كنَّ على عهد رسول الله تَلْتُنْتُهُ وأنا أنهى عنهنَّ                                |
| <b>vv</b> | أيُّها الناس ما جاءكم عنَّي يوافق كتاب الله فأنا قلته                                                 |
| ۲۱۷       | البحرين من أعمال العراق، وحدَّد من عُمان ماحية جرَّ قار                                               |
| ٦٧٨       | البرهان: النبوّة التي أودعها الله في صدره                                                             |
| ۱۷۱       | البشري في الحياة الدنيا هي الرؤيًّا الحسنة يراها المؤمن                                               |
|           | بعثني الله ليلة أسري بي إلى يأجوج و مأجوج                                                             |
|           | بلسان الحبشة، إذا قام الرجل من الليل قالواً: نشأ                                                      |
| 175.11.   | بلسان سؤول و قلب عقول                                                                                 |
| 7.1.77.   | بأخباءة مارآية                                                                                        |
| ٤٦٦       | بل هي محرّمة في كتاب الله يا أمير المؤمنين                                                            |
| *11       | البور، في لغة ازدعمان: الفاسد                                                                         |
| ٥٧.       | بيت المقدس و أكناف بيت المقدس                                                                         |
| ۸۱۲       | البيِّعان بالخيار ما لم يفترقا                                                                        |
| ۳۱۰       | تجتمعون إليّ يا أهل مكّة و عندكم عطاء<br>تحدّثوا عن بني إسرائيل و لا حرج<br>تحريمها و نسخها في القرآن |
| ٦٠٦       | تحدَّثوا عن بني إسرائيل و لا حرج                                                                      |
| ٤٧٩       | تحريمها و نسخُها في القرآن                                                                            |
|           | •                                                                                                     |

| ر و المفسّرون (ج۲) ۔ | ۱۰۸٦/ التفسير |
|----------------------|---------------|
|----------------------|---------------|

| ۳٤٢          | تركتموه كالثوب النقيّ من الدنس                                              |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ١٧٦          | تشويها النارُ فتتقلُّص شفاهها العليا                                        |
|              | تعلَّموا العربيَّة فإنَّها كلام الله                                        |
|              | تعلَّموا القرآن بعربيَّته                                                   |
| 07           | التفسير أربعة أوجه: وجه تعرفه العرب من كلامها                               |
|              | التفسير على أربعة أوجه: وجه تعرفه العرب من كلامها                           |
| ٦٢٠          |                                                                             |
| ***          | الثقلان كتاب الله و عترتي                                                   |
| ۳۱٤          | جالس أهل المدينه فإنّي أحبّ أن يروا في شيعتنا مثلك                          |
|              | جعل الحقِّ تعالى في قُلُوب أوليائه رياضٌ أُنسه                              |
| ۲۱۰          | جلَّ ما تعلَّمت من التَّفسير من عليَّ بن أبي طالب                           |
|              | حافظوا على الصلوات و الصلاة الوسطى و صلاة العصر                             |
| ٩٧٧          | حجابه النور لو كشفها لأحرقت سبحات وجهه كلِّ شيء أدركه بصره                  |
|              | حدَّثوا عن بني إسرائيل و لا حرج ٢٢٦، ٢٢٦، ٦٠، ٦٠٣، ٦٠، ٢٠، ٢٠،              |
| ۲۱۸          |                                                                             |
|              | حسن الصوت زينة للقرآن مريب من المستحسن                                      |
| ٤٣١          | حسن الصوت زينة للقرآن<br>الحمد لله الذي جعل فينا الحك <i>مة أهل البيت :</i> |
| 104          | خذوا عنّي مناسككم                                                           |
| ٦٦٤          | خلق الله آدم بيده                                                           |
| 171.770      | خلق الله آدم بيده<br>خلق الله التربة يوم السبت                              |
|              | خلق الله تعالى جبلاً يقال له: قاف، محيط بالعالم                             |
| ىر جبلاً ٧٢٨ | خلق الله من وراء هذه الأرض بحراً محيطاً بها، ثمّ خلق من وراء ذلك البح       |
| ٦٨٩          | خُلق يأجوج و مأجوج، ثلاثة أصناف                                             |
| ۲٥           | الخمس في كلَّ ما أفاد الناس من قليل أو كثير                                 |
| ۳۰۰          | دفنًاها بليلٌ بعد هَدأة                                                     |
| ۳۱۷          | ذاك الذي يُشبه كلامه كلام الأنبياء                                          |
| 190          | الذبيح إسحاق                                                                |
| ۲.           | ذلك العرض، و من نوقش الحساب عُذَّب                                          |
| 1.77         | ذلك القرآن فاستنطقوه و لن ينطق                                              |
| ۳٥٣          | ذلك من خرج من بيته بزاد و راحلة                                             |

| ٤٦٣                       | دو القربي هم قرابة الرسول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ىت حواشيە                 | رآنى رسول الله ﷺ و أنا أمسك مصحفاً قد تشرّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                           | راجعها، فقال: إنِّي طلَّقتها ثلاثاً يا رسول الله. قال: أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                           | رأيت العقل عقلين فمطبوع و مسموع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                           | رخّص لنا أن ننكح المرأة بالثوب إلى أجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| אזר                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                           | رفع الأيدي من الاستكانة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                           | زدنا فداك أبي و أمّي، فإنّي سمعت رسول الله تَلَائِنُكُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| rtr                       | زۇجتك خير أمّتى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                           | السابق و المقتصد يدخلان الجنَّة غير حساب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                           | ساروا في السرب سنة و نصفاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 174                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 179                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 10.                       | سئل عن المسوخ، فقال المشيحة : هم تُلاثة عشر .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                           | ستل عن معنى «عِضينَ»؟ فقال الشينية : «أمنوا ببعد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 111                       | سام أبو العرب، و حام أبو الحبش، و يافث أبو الرو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 91V                       | سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البقر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 074                       | ستفتح عليكم الشام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸۲۳ ,۷۲                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ى ٩٧٨                     | سرٌ من سرّى استودعته قلب من أحببت من عباد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۸۲، ۲۸۲                  | سعيد بن المسيَّب أعلم الناس بما تقدَّمه من الآثار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۱٤                       | سلانی عمّا بدا لکما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٤٣٣                       | سلوا عن ذلك آل محمّد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱۸۹                       | سلونى سلونى سلونى عن كتاب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| فت بليل نزلت أم بنهار ۱۹۰ | سلونيٌّ عن كتَّاب الله، فإنَّه ليست آية إلَّا و قد عرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۷۱۹                       | السماء الدنيا موج مكفوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ر في الإسلام ٥٧٣          | سمعت رسول الله تَلْكَنُّ يقول: عمر بن الخطَّاب نو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۱٦                       | السمود: الفناء، و هي يمانيَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 174                       | سياحة أمّتي الصيام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| لا يدرسها أحد بعده ۳۳۱    | السجود على سبعة اعضاء<br>سرّ من سرّى استودعته قلب من أحببت من عباد:<br>سعيد بن المسيّب أعلم الناس بما تقدّمه من الآثار<br>سلاني عمّا بدا لكما<br>سلوا عن ذلك آل محمّد<br>سلوا عن ذلك آل محمّد<br>سلوني سلوني سلوني عن كتاب الله<br>سلوني عن كتاب الله، فإنّه ليست آية إلّا و قد عرف<br>السماء الدنيا موج مكفوف<br>سمعت رسول الله تَلَكَنَكَنَ يقول: عمر بن الخطّاب نو<br>السمود: الفناء، و هي يمانيّة<br>سياحة أمّتي الصيام<br>سيخرج من الكاهنين رجل يدرس القرآن دراسة |

|          | ۱۰۸۸ / التفسير و المفشرون (ج۲)                                                                  |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۹٥٣ ،٩٤٦ | الشرك في أمّتي أخفى من دبيب النمل على الصفا                                                     |
| ۳۸۸      |                                                                                                 |
| ٣٩٩      | صار ثُمن المرأة تُسعاً                                                                          |
| ياء      | صَدَقوا؛ الأبدال الأوصياء. جعلهم الله تَقَدَّ في الأرض بدل الأنب                                |
| ۲۸۵      |                                                                                                 |
| ۷٥٢      |                                                                                                 |
| Vor      | الصلاة الوسطى الظهر                                                                             |
| ۳۰۰      | الصِلاة يا أهل البيت، إنَّما يريد الله ليذهب عنكم الرجس                                         |
| ۲۵٬۰۰۲   | صلّوا كما رأيتموني أُصلّي                                                                       |
|          | طلب العلم فريضةٌ على كُلّ مسلم                                                                  |
| ٤٧٠      |                                                                                                 |
| ۸۸       | ظهر القرآن الذين نزل فيهم                                                                       |
| 77. 44   | ظهره تنزيله ويطنه تأويله                                                                        |
| ١٧٠      | عباءة لكلّ مسكين                                                                                |
| ٤٢٧      | عترتی أهل بيتی                                                                                  |
| אזץ      | عباءة لكل مسكين<br>عترتي أهل بيتي .<br>علماء أمّتي كأنبياء بني إسرائيل<br>العلماء ورثة الأنبياء |
| ۸٦٢      | العلماء ورثة الأنبياء مركز ترجي العي                                                            |
| ٩٨٩      | العلم نقطة كثَّرِها الجاهلونِ                                                                   |
| 222 .YA  | علمه الذي يأخذه عمّن يأخذه                                                                      |
| ٤٣٢      | عليٌّ عترة رسول الله ﷺ                                                                          |
|          | عليكم بكتاب الله؛ فإنَّه الحبل المتين و النور المبين                                            |
|          | عليٍّ مع الحقّ، و الحقّ معد                                                                     |
| ۱۹۰      | عليَّ مع القرآن، و القرآن مع عليَّ                                                              |
| AVY      | عليٌّ و فاطمة و ابناهما                                                                         |
| ٤٨٤      | على يديّ جرى الحديث، تمتَّعنا مع رسول الله ﷺ                                                    |
| ٤٨٥      | على يديّ دار الحديث، تمتّعنا مع رسول الله ﷺ                                                     |
| ٥٧٣      |                                                                                                 |
| ٥٤٨      |                                                                                                 |
| ٥٤٨      | H <b>H</b>                                                                                      |
| ۷۵       | فإذا التبست عليكم الفتن كقطع الليل المظلم فعليكم بالقرآن .                                      |

-

.

| Α٧٨          |                                                                     |
|--------------|---------------------------------------------------------------------|
| YAY          |                                                                     |
| ۸۳۱          | فَإَمَّا الركوع فعظَّموا فيه الربَّ، و أمَّا السجود                 |
| ٤٦٢، ٢٤      | فاَمّا الغنائم و الفوائد فهي واجبة عليهم في كلُّ عام                |
| £7           | فانظر أيَّها السائل فما دلَّك القرآن عليه منَّ صفة فائتمّ به        |
| ٤٢٨          | فانظروني بم تخلَّفوني فيهما                                         |
| ٤٣٣          | فإنَّما على الناس أن يقرأوا القرآن                                  |
| ۱ <b>۷</b> ۱ | فإنَّها بشارة المؤمن عند الموت، يبشَّر بها عند موته                 |
| ٥٤٨          | فإنَّه لا عذر لأحد من موالينا في التشكيك فيما يؤدّيه عنَّا ثقاتنا . |
| ١٧٤          |                                                                     |
| ۱۸۳          |                                                                     |
| ٤٦٤          |                                                                     |
| ۸٦           | فما من آية إلًا و لها ظهر و بطن                                     |
| 19.          | فما نزلت على رسول الله آية من القرآن إلَّا أقرأُنيها و أملاها عليَّ |
| ٤٩٨          | فمن كان منكم ليس معه هدي فليحلُّ و ليجعلها عمرة                     |
| ٦٩.          | فو الذي نفس محمّد بيده إنّ دوابّ الأرض لتسمن                        |
| ٦٤٤          | فيخبروكم بحق فتكذبوا به مركز ترقيق ويراضي مك                        |
| ةة           | «في سدر مخضود» يخضد الله شوكه فيجعل مكان كلّ شوكة ثمر               |
| ٤٣٢          | في كلِّ خلف من أمّتي عدول من أهل بيتي                               |
| ٤٦٢          | في كلّ ما أفاد الناس من قليل أو كثير                                |
| ۲۰۸          | فيما بلغني نزل في النضر بن حارث ثماني آيات من القرآن                |
| تة           | قال الحواريّون لعيسي بن مريم الم الله لو بعثت لنا رجلاً شهد السفين  |
| ي المؤمن ٩٤٢ | قال الله تعالى: لم يسعني أرضيٌ و لا سمائي و وسعني قلب عبدي          |
| ٥٦٢٥         | قال الله جلُّ جلاله: ما آمن بي من فسّر برأيَّه كلامي                |
| ٨.٣          | قال الله عزّ و جلّ: «ما آمن بيّ من فِسّر برأيه كلاميّ»              |
| ٩٤٥،٥١       | قالت الحكمة: من أرادني فليعمل بأحسن ما علم                          |
| ٤٩٨          | قد علمتم أنّي أتقاكم لله و أصدقكم                                   |
| 0AV          | قد كثرت عليّ الكذّابة و ستكثر                                       |
| ٤٨١          | فدم عمرو بن حريث الكوفة فاستمتع بمولاة، فاتي بها عُمَر              |
| ٤٣٤          | القرآن أُنزل على سبعة أحرف، ما منها حرف إلا له ظهر وبطن             |

| 11. | القوآن حمَّال ذو وجوه                                                                                                                           |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٤٠ | القرآن يفسّر بعضه بعضاً                                                                                                                         |
|     | القرآن ينطق بعضه ببعض ١٧                                                                                                                        |
| ٤٣٤ | قرأت على النبيِّ ﷺ سبعين سورة من القرآن                                                                                                         |
|     | قرأت على رسول الله ﷺ تسعِين سورة                                                                                                                |
| 200 | قسّمت الحكمة عشرة أجزاء، فأُعطي عليّ تسعة أجزاء                                                                                                 |
| ۷٥٥ | قولوا: اللَّهمّ صلَّ على محمَّد و على آل محمَّد                                                                                                 |
|     | قيدوا العلم بالكتابة                                                                                                                            |
| ۲۰۲ | كان أبي (الإمام أبوجعفر الباقرطة) يحبّد (أي ابن عبّاس) حبّاً شديداً                                                                             |
| 171 | كانا على هذا الأمر                                                                                                                              |
| ٥٤٤ | كان الرجل منّا إذا تعلّم عشر آيات لم يتجاوزهنّ حتّى يعلم ٤٩، ٤٩، ٢٥٨، ٢٦٣،                                                                      |
| ۷١٥ | كان الرجل منهم يأتي إلى الصخرة                                                                                                                  |
| ٤٧٥ | كان الطلاق على عهد رسول الله ﷺ وأبي بكر                                                                                                         |
|     | كان بعد نوح الله قد كثرت السحرة و المعوَّهون                                                                                                    |
| 171 | كانت اليهود تقول: من أتى امرأته من دُبر ها في قبلها، جاء الولد أحول ٢٦١،                                                                        |
|     |                                                                                                                                                 |
| 778 | كانت سفينة نوح للله المجنحة                                                                                                                     |
| ٤٦٢ | كان رسول الله الشي إذا بعث سريّة فغنموا، خمّس الغنيمة                                                                                           |
| ۲۸۲ | كان سعيدين المسبّب، والقاسم بن محمّد بن أبي بكر، وأبو خالد الكابليّ                                                                             |
| ۱۹۸ | كأنَّما ينظ إلى الغب من ستر رقبق                                                                                                                |
| ۱۷۲ | كاندا يخذفون أهار الطريق ويسخرون                                                                                                                |
| ٨٠٦ | كان بكفيك _أى التبكم_ا                                                                                                                          |
| ٤٢٧ | - ت                                                                                                                                             |
| ٤٣٠ | كانَّما ينظر إلى الغيب من ستر رقيق<br>كانوا يخذفون أهل الطريق و يسخرون<br>كان يكفيك _أى التيمّم-ا<br>كتاب الله و أهل بيتي<br>كتاب الله و سنَّتي |
| 111 | - کتاب نسخته لنز داد به علما آلی علمنا، فغضب رسول اته تک 🕅 🗰                                                                                    |
| ٤٤٥ | كذَّابون مكذَّبون كفَّار عليهم لعنة الله                                                                                                        |
|     |                                                                                                                                                 |
| 221 | كذب ابو ظبيان اما بلغك قول عليّ فيكم<br>كذب كعب الأحبار، كذب كعب الأحبار، كذب كعب الأحبار<br>كذبوا في قولهم: إنّهما كوكبان                      |
| ٦٤٩ | كذبه افرق لهم: إنَّهما كوكتان                                                                                                                   |
| ٤٩٨ | كرهت أن يظلُّوا مُعْرِسين بهنَّ في الأراك                                                                                                       |
|     |                                                                                                                                                 |

| ٤١                                      | كلَّ أمر يريده الله فهو في علمه قبل أن يضعه                                    |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| بم و اینها                              | كلَّ بني آدم يمسّه الشيطان يوم ولدته أمّه إلّا مري                             |
| ١٧٥                                     | كلَّ شيء خلق من الماء                                                          |
| ٧٧                                      | كلِّ شيء مردود إلى الكتاب و السنَّة                                            |
| ΨοΣ                                     | کلّ مسّکر حرام، وکلّ مسکر خمر                                                  |
| ٤٥                                      | كلِّ هذا قد عرفناه، فما الأبَّ؟                                                |
| ٤٨١                                     | كنّا نستمتع بالقُبضة من التمر و الدقيق                                         |
| يل بلّغ» _أنَّ عليًّا مولى المؤمنين ١٩٣ | كنّا نقرأ على عهد رسول الله ﷺ: «يا أيّها الرسو                                 |
|                                         | كنت أول داخل على النبيَّ تَكْشَنُّ و آخر خارج م                                |
|                                         | كنت عند النبيَّ الشيَّة إذ أقبل العبَّاس و عليّ، فقا                           |
| _                                       | كنت عند رسول الله وَلَيْنَتُهُ إِذْ أَقبل العَبّاس وَ عليّ                     |
| ,                                       | كنت لا أدرى ما ما «فاطر السماوات» حتّى أتاني                                   |
| -                                       | كنتم أمواتاً قبل أن يخلقكم؛ فهذه ميتة، ثمَّ أحيا كُ                            |
|                                         | كنتُ نبيًّا و آدم مجبول في طينته                                               |
|                                         | كنيف مليُّ علماً                                                               |
| 099                                     | كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء                                                   |
| وسول الله                               | كيف طلّقتها ثلاثاً؟ قال: في مجلس وأحدا فقال                                    |
| ٤٥٧                                     | لا إِلَّا بِكَفَّه                                                             |
| ٤٨٥                                     | لا أوتي برجل تزوّج امرأة إلى أجل إلاّ رجمته                                    |
| ٥٦                                      | لا تؤوّل كتاب الله عزّ و جلّ برأيك                                             |
| ٦٣١                                     | لا تتَّبعوا هؤلاء فإنَّهم قد هوكوا و تهوَّكوا                                  |
| ΥοΥ                                     | لا تحدَّث به السفلة فيُذيعونه                                                  |
|                                         | لا تزال طائفة من أمّتي ظاهرين على الحقّ                                        |
| ٥٩٨ .٢٢٥                                | لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء                                                    |
| لموا أنفسهم ٦٠٤، ٢٢٥، ٣٠٢، ٦٤٤          | لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء<br>لا تسألوا أهل الكتاب، فإنّهم لن يهدوكم و قد أضا |
|                                         | لا تصدّقوا أهل الكتاب و لا تكذّبوهم                                            |
| አ•٦                                     | لا تصلًّا فقال عمَّار: أما تذكر                                                |
| ٤٢٩ ١                                   | لا تقدّموهما فتُهلّكوا، و لا تقصّروا عنهما فتُهلّكوا                           |
| ٢٨٢                                     | لا تملؤا أعينكم من أعوان الظَلَمة                                              |
|                                         |                                                                                |

لا سبق إلَّا في خُفَّ أو حافر أو جناح ......

.... فهرس الأحاديث و الآثار / ١٠٩١

| مفسّرون (ج ۲) . | التفسير و ال | / \ | • 97 |
|-----------------|--------------|-----|------|
|-----------------|--------------|-----|------|

- 8,

.

. .

.

| ٥٧٧   | لا سبق إلَّا في نصل أو خفَّ أو حافر أو جناح                                                                     |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۹۱   | لا، لستُ أتخوُّف عليك النسيان و الجهل                                                                           |
| ۱٩.   | N -                                                                                                             |
| ٥٦٦   | لاهاً الله، لا تجتمع ابنة ولَيّ الله و ابنة عدوّ الله .                                                         |
| ٤٣٦   | *, -                                                                                                            |
| ۱۷.   | لا و لكنَّ من قال: ليس هذا هكذا فقد كفر                                                                         |
| ۱۸٤   | لا، و لكنَّه الذي يصوم و يصلَّى و يتصدَّق و يخاف الله                                                           |
| ٨٠٦   | a – , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                         |
| ٥٧٠   | لا يزال أهل الغرب ظاهرين على الحقّ حتّى تقوم الساعة                                                             |
| ٨٠٦   |                                                                                                                 |
| ۱١٤   |                                                                                                                 |
| ۱۸۲   |                                                                                                                 |
| ۱۱۷   |                                                                                                                 |
| ٤٤١   | لتعطفن الدنيا علينا بعد شماسها                                                                                  |
| ٦١.   | لعن الله المجادلين في دين الله على لسان سبعين نبيًّا                                                            |
| 880   | لعن الله عمرو بن العاص، فإنَّه كتب إلى يُخبرني أنَّه قتله بالإسكندريَّة                                         |
| ٤٤٥   | لعنه الله إنه أعمى القلب أعمى المبصر في المحمد ا |
| ν٦.   | لقد تجلَّى الله لخلقه في كلامه و لكنَّهم لا يبصرون                                                              |
| 220   | لقد جئتكم بها بيضاء نقيّة                                                                                       |
| ۹ - ٥ | لقد قَفَّ شعري ممّا قلت! أين أنت من ثلاث، من حدَّثكهنَّ فقد كذب                                                 |
| ٩٥٠   | لكلَّ آية ظهر و بطن و حدٍّ و مطلع ٩٤٩، ٩٤٧،                                                                     |
| ۸۱۲   | للراجل سهم و للفارس سهمان                                                                                       |
|       | لمّا جمع الملك النسوة قال لهنَّ: أنتنَّ راودتنَّ يوسف عن نفسه؟                                                  |
| ۲۰۸   | لم أزل حريصاً أن أسأل عمر عن المرأتين من أزواج النبيِّ ﷺ                                                        |
| ٥٩٠   | لمّا عرج بي إلى السماء، قلت: اللهمَّ اجعل الخليفة من بعدي عليٍّ                                                 |
| ٦٧٦   | لمّا قال يوسف ذلك قال له جبر ثيل على الله و لا يوم هممت بما هممت به؟                                            |
|       | لم أكن أدري ما «افتح بيننا و بين قومنا بالحقّ» حتّى سمعت                                                        |
| ٦٤٩   | لمّا مات سليمان النبيَّ ﷺ وضع الشيطان السحر                                                                     |
| ٥٩١   | لمّا مرض رسول الله عليَّ قال لبلال: هلمّ عليّ بالناس                                                            |
| ٥٩٠   | لمّا نزلت «إذا جاء نصر الله و الفتح» جاء العبّاس إلى عليّ                                                       |
|       |                                                                                                                 |

΄,

, .

.

¢

| 171  | لمّا نزلت الآية فصلّ لربّك قال رسول الله: يا جبر ئيل                                 |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸۵  | اللَّمم: الرجل يلمَّ بالذنب فيستغفر الله منه                                         |
| ٥٠٦  | لم يجر في بني إسرائيل شيء إلَّا و يكون في أمَّتي مثله                                |
| ٤٨٢  | لم يَرُعُ عمر إلَّا أمَّ أراكةٍ قد خرجت حبلي، فسألها عمر                             |
| 927  | لم يسعني سمائي و لا أرضي و لكن وسعني قلب عبدي المؤمن                                 |
| ٦٩ . | له ظهر و بطن، فظاهره حکمة و باطنه علم                                                |
| ٧٤٩  | اللِّهمّ ائتني بأحبِّ خلقكِ إليك يأكل معي                                            |
|      | اللِّهمّ اجعله هادياً مهديّاً                                                        |
| ٥٧٨  | اللِّهمَّ أدر الحقَّ مع عليٍّ حيث داردار                                             |
| ٣٤٤  | اللِّهمّ انصر من نصر عليّاً                                                          |
| ۲    | اللِّهمَّ إِنِّي أحيا على ما حَيِيَ عليه عليَّ بن أبي طالب                           |
| ۲۰٤  | اللِّهمّ بارك فيه و أنشر منه ۱۹۸                                                     |
| ۱۸۸  | اللَّهمَّ ثُبِّت لسانِه و اهدِ قلبه                                                  |
| ۲۵۸  | اللَّهمّ علَّمه التأويل و فقَّهه في الدين                                            |
| ٥٦٨  | اللَّهمّ علَّمه الكتاب و الحساب                                                      |
|      | اللَّهمّ علَّمه الكتاب و الحكمة                                                      |
| ۷۷۳  | اللَّهم فقِّهد في الدين و علَّمه التأويل (تَمَتَ تَعَيَّيُ مَن مَك ٤٧، ٥٩، ١٩٨، ٤٣٦، |
|      | اللَّهِمَّ لا تُبقني لمعضلة ليس لها ابن أبي طالب                                     |
|      | لو أدركت عكرمة عند الموت لنفعته                                                      |
| ٣٠٦  | لو أدركته لنفعته                                                                     |
|      | لو أعلم أحداً أعرف بكتاب الله منّي تبلغه المطايا                                     |
|      | لو علمتُ أنَّ أحداً هو أعلم منَّي بكتاب الله عزَّ و جلَّ لضربت إليه آباط الإبل ١٨٩.  |
|      | لوكان الإيمان منوطأً بالثريًّا لتناوله رجال من فارس                                  |
|      | لوكان المُملئ من هذيل، و الكاتب من ثقيف، لم يقع فيه هذا                              |
|      | لولا أنَّ الشياطين يحومون على قلوب بني آدم                                           |
|      | لولا أنَّ عمر نهى عن المتعة ما زنى إلَّا شقيَّ ٤٧٩،                                  |
|      | لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم واحد                                                    |
|      | لو لم يقل _يعني يوسف_الكلمة التي قالها، ما لبث في                                    |
|      | ليس بشيء. ثمَّ قال: أما تقرأ كتاب الله                                               |
| 0.7  | ليس بملَكٌ و لا نبيٍّ، و لكن كان عبداً صالحاً                                        |

| ٦.٩  | ليس لك أن تبيع                                                                |
|------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٠٧  | ليس منًّا من لم يقل بمتعتنا ٤٨٩                                               |
| ۱۱۲  | ليلزم كلِّ إنسان مصلًّاه                                                      |
| ۲۷.  | ليَهنِكُ العلم، أبا المنذر                                                    |
| ۲١.  | ما أخذت من تفسير القرآن فعن عليّ بن أبي طالب                                  |
| ۱۲۱  | ما استوى رجلان في حسب و دين قُطٍّ                                             |
| 091  | ما اسمك؟ قال: يزيد بن شهابما اسمك؟ قال: يزيد بن شهاب                          |
| ٤٤.  | ماؤكم: أبوابكم، أي: الأئمّةﷺ. و الأئمّة أبواب الله بينه و بين خلقه            |
| ۲۸   | ماؤكمٌ: أبوابكمٌ، و الأثمَّة: أبواب الله، فمن يأتيكم بماء معين                |
|      | ما أنعم الله على عبد، بعد الإيمان بالله أفضل من العلم بكتاب الله              |
|      | ما بُسُوقها؟ فقال الشيخة : طولها                                              |
| ۳۱.  | ما بقي على ظهر الأرض أحد أعلم بمناسك الحجَّ                                   |
|      | ما تحمد الله عليه فهو منه                                                     |
|      | ما حدَّثكم عكرمة عنَّى فصدَّقوه، فإنَّه لم يكذب عليَّ                         |
|      | ما خلق الله خلقاً أكرم عليه من العقل                                          |
|      |                                                                               |
|      | ما علمتم فقولوا و ما لم تعلموا فقولا: الله أعلم<br>ما عندك في المتعة؟         |
| ۲۳ . | ما في القرآن آية إلّا و لها ظهر و بطن                                         |
| ٤٦   | ما كان النبيَّ ﷺ يفسّر شيئا من القرآن إلّا آياً تُعَدّ                        |
| ٤٧٩  |                                                                               |
| 217  | ماكنت أدري ما معنى «يحور» حتّى سمعت أعرابيَّة تقول                            |
| ٦٨٧  | ما لي و ما لهم، إن شئتم سألتم فأخبر تكم                                       |
| ٨٨ . | ما مَنْ آية إلاَّ و ٺها ظهر و بطن                                             |
|      | ما من مولود يولد إلاً و الشيطان يمسَّه حين يولد                               |
| ٤٥٨  | ما نزل القرآن إلاً بالمسح ما نزل القرآن إلاً بالمسح                           |
| ٦٣.  | ما هذا في يدكُ يا عمر؟! فقال: يا أيُّها الناس إنِّي قد أوتيت جوامع الكلم ٦٢٨، |
| 210  | ما هيهنا من هديل احدد                                                         |
| 110  | ما يُبكيك؟ فقالت: هذا اليهوديّ يقول: إنَّك على باب من أبواب جهنَّم؟           |
|      | ما يمنعك يا فلان أن تصلّي في القوم؟                                           |
| ٤٨٥  | متعتان كانتا على عهد رسول الله عنهما في عنهما                                 |

| ٤٨٣   | متعتان كانتا على عهد رسول الله، و أنا محرّمهما                                                        |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧٩   | المتعة منسوخة نسختها الطِّلاق والعدة والميراث                                                         |
| ٨٨٥   | مثل علم الله فيكم كمثل السماء التي أظلَّتكم                                                           |
| ۲۲۱   | المجرَّة التي في السماء هي عرق حيَّة تحت العرش                                                        |
| 419   | مرحباً بالمهاجر الأوّل                                                                                |
| ٦٤٨   | معاذ الله من ذلك، إنَّ الملائكة معصومونٍ                                                              |
| ٥٩١   | معاشر أصحابي، أيّ نبيٍّ كنت لكم، ألم أجاهد بين أظهركم                                                 |
| ۷.۳   | المقسطون على منابر من نور عن يمين الرحمان                                                             |
| ٤٠٩   | مكثت سنة و أنا أريد أن أسأل عمر بن الخطَّاب عن المتظاهر تَين                                          |
| ۲.۸   | مكثت سنتين أريد أن أسأل عمر عن المرأتين اللتين تظاهر تا على النبيِّ أَلَيُّ اللَّهُ عَلَى الله على ال |
| ۷٦٩   | ملك من الملائكة معه مخاريق من نار                                                                     |
| ۷۲۳   | ملك من ملائكة الله موكّل بالسحاب                                                                      |
| ۲۸٦   | من اتَّقى الله عاش قويّاً                                                                             |
| ٩٤٥   | من أكل الحلال أربعين يوماً نوّر الله قلبه                                                             |
| 501   | من أنت؟ قال: أنا قتادة بن دِعامة البصري ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                         |
| ۱۲۰   | من تركه (الحجّ) لا يخاف عقوبته و لا يرجو مثوبته                                                       |
| ۸۰۲   | من تكلُّم في القرآن برأيد فأصاب فقِد أخطأ ركر من مدي                                                  |
| ٥٧.   | من تكلُّم في القرآن برأيه فليتبوَّأ مقعده من النار                                                    |
|       | من تكلُّم في القرآن بغير علم فليتبوَّأ مقعده من النار                                                 |
|       | من تمسَّك بعترتي من بعدي كان من الفائزين                                                              |
| ٧٠٤   | من حدَّث بحديث داود على ما يرويه القصّاص جلَّدته                                                      |
|       | من زعم أنَّ الله عزَّ و جلَّ يبدو له                                                                  |
| 198   | من سرّه أن يقرأ القرآن غضّاً طريّاً كما أنزل فليقرأه على قراءة ابن أمّ عبد                            |
|       | من فسّر القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ                                                                   |
|       | من فسّر القرآن برأيه فأصاب لم يؤجر ٥٧                                                                 |
|       | من فسّر القرآن برأيه فليتبوّأ مقعده من النار                                                          |
|       | من فعل اليوم كذا فله كذا، و من فعل كذا فله كذا                                                        |
| ٥Υ.   | من قال في القرآن برأيه أو بما لا يعلم                                                                 |
| ه، ۵۹ | من قال في القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ ٧                                                               |
| ٤٩.   | من قال في القرآن برأيه فقد كفر                                                                        |

|          | ١٠٩٦ / التفسير و المفسّرون (ج٢)                                  |
|----------|------------------------------------------------------------------|
| ٨٠٣ ،٥٧  | من قال في القرآن برأيه فليتبوّأ مقعده من النار                   |
|          | من قال في القرآن بغير علم فليتبوّأ مقعده من النار                |
| -        | من قال في القرآن بغير ما عُلم، جاء يوم القيامة مُلجَماً بلجام من |
|          | من قال: لا إله إلا الله، خلق الله كلّ كلمة منها طيراً            |
|          | من قتل مؤمناً على دينه فذلك                                      |
|          | من كذب عليّ متعمّداً فليتبوّأ مقعده من النار                     |
|          | من كنت مولاً، فعليٍّ مولاه                                       |
|          | من مات على حبَّ آل محمّد مات شهيداً                              |
|          | من هذا و قومه. و الذي نفسي بيده لو أنَّ الدين تعلَّق بالثريَّا   |
|          | من وسع عليك الطريق                                               |
|          | الميزان الذي وضعه الله للأنام                                    |
|          | النجاة أن لا تخادعوا الله فيخدعكم                                |
| ٤٣٢      |                                                                  |
| ££7      | نزلت في القائم و أصحابه                                          |
| ٤٣٣      | نزلت في أمّة محمّد خاصّة                                         |
|          | نزلت هذه الآية يوم الجمعة و رسول الله الشكر في سفر               |
| ٥٨٨ .٥٦٥ | نزل جبرنيل على النبيَّ ﷺ و عليه قباء أسود و منطقة                |
| ٤٨١      | نعم، استمتعنا على عهد رسول الله الشيخ و أبي بكر و عمر            |
| YYY      | يعم الفارس عويمي                                                 |
| Y09 .EV  | نِعم ترجمان القرآن ابن عبَّاس                                    |
| ۹٦٧ ٨٧٦  | النعيم: المعرفة و المشاهدة و الجحيم: ظلمات الشهوات               |
| ١٧١      | نور يُقذف به فينشرح له و ينفسح                                   |
| 172      | النيل و سيحان و جيحان و الفرات من أنهار الجنَّة                  |
| 0 · 1    | هؤلاء قوم حزقيل _و يقال له ابن العجوز_فرّوا من القتال            |
| 191      | هذا الشيطان أيسَ من عبادته                                       |
| ۲٤٨      | هذا عطيّة الله                                                   |
|          | هذا في الرجعة                                                    |
| ۱۸٤      | هذا لعمر الله هو التكلُّف، فما عليك أن لا تدري ما الأبّ          |
| ٥٩٠      | هذا و إنَّما أكل ابنه، فلو أكله رُفع في علَّيِّين                |
| ۲۹۸      | هذا يوم من أيّامك                                                |

| 140.1421  | ه الفاكهة قد عرفناها، فما الأبِّ؟ ثمَّ فقال: إنَّ هذا لهو التكلُّف يا عمر                                            |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳٥٦       | ذا العلم، يزيد الشريف شرفاً، و يُجلس المملوك على الأسرَّة                                                            |
| ۹۰۳       | تضارّون في رؤية الشمس و القمر دونهما سحاب؟                                                                           |
| ٥١        | عندك علم عن النبيّ لم يقع إلى غيرك قال: لا إلَّا كتاب الله                                                           |
| 091       | عليّ بالناس. فاجتمع الناس                                                                                            |
| VVT .YV · | آل محمّد المجيّد المحمّد الم                 |
| ٤٤١       | آل محمّد يبعث الله                                                                                                   |
| ٤٤٢       | أصحاب المهديٌّ في آخر الزمان                                                                                         |
|           | الفُرس. هذا و قومه                                                                                                   |
|           | الذنب يلمّ به الرجل                                                                                                  |
|           | الذي نزل به جبر ئيلﷺ                                                                                                 |
|           | بالعربيَّة الأسد، وبالفارسيَّة شار (شير)، وبالقبطيَّة أريا                                                           |
|           | حکيم أمّتي                                                                                                           |
| ١٧٥       | رجل وَلَدَ عَشرة من الوُلد                                                                                           |
| 175       | قَرِن يُنفخ فيه                                                                                                      |
|           | قول أحدهم: زِهْ هزار سال، يقول: عش ألف سنة                                                                           |
|           | قول الأعاجم: «ذِهْ، نُوروز، مهركان حرب» (رام بي                                                                      |
|           | لقربي رسول الله تَلَيْنَكُ قسّمه لهم رسول الله تَلَيْنَكُ                                                            |
|           | ي و الشهوة يغلبان العلم و العقل                                                                                      |
|           | الرؤيا الصالحة يراها الرجل، أو تُرى له                                                                               |
|           | اور<br>اوّل صلاة صلّاها رسول الله تَنْكَشَرُ و هي وسط صلاتين بالنهار                                                 |
|           | وهما خير منهما                                                                                                       |
|           | وجباً لك يا ابن عبّاس! هما: عائشة و حفصة                                                                             |
|           | ملم أنَّ إلقرآن قسمان: أحدهما ورد تفسيره بالنقل                                                                      |
|           | ارۇھم أېي بن كعب                                                                                                     |
|           | لأوّاب: النوّاح المتعبّد الراجع عن ذنبه                                                                              |
|           | دي بعث محمّداً بالحقّ بشيراً                                                                                         |
|           | ذي لا إله إلّا هو، ما نزلت آية في كتاب الله إلّا و أنا أعلم فيمن نزلت .                                              |
|           | دي د إنه رد شو، له ترتب ايه في طلب الله رد والا اعلم فيش ترتب .<br>ذي نفس محمّد بيده لو أصبح فيكم موسى ثمّ اتّبعتموه |
|           | ي مس محمد بيده تو الطبيع ليبكم موسى ثم البعشود<br>لعصر» قسم من الله أقسم ربّكم بآخر النهار                           |

|      | ۱۰۹۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲)                                                     |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| علم  | والله الذي لا إله غيره ما نزلت آية في كتاب الله إلَّا و أنا أ                       |
| ٨٣٦  | و الله لو كَان مُوسى حيًّا ما وسعد إلَّا أَتِّباعى                                  |
|      | والله ما نزلت آية إلا وقد علمت فيم أُنزلت وأين نزلت .                               |
| ۲۰۹  | و أنزل الله تعالى عليه فيما سأله قومه من تسيير الجبال .                             |
| ۲.۹  | و أنزل عليه في قولهم: خذ لنفسك                                                      |
| 7.y  | و إنَّما تسيرون في أثر بيَّن و تتكلَّمون                                            |
| ٥٤٤  |                                                                                     |
| ۲٥٨  |                                                                                     |
| ۲۰۱  | <b>.</b> .                                                                          |
| ٥٦٠  | و سيكون في أُمّتي رجل يقال له: محمّد بن إدريس                                       |
| ۲٦٣  | و صدر المفسّرين من الصحابة، عليٌّ ثمّ ابن عبّاس                                     |
| ۳۰۸  | -                                                                                   |
| ٦٤١  | و قد حدَّثكم الله أنَّ أهل الكتاب بدَّلوا ما كتب الله                               |
| 191  | و قد علمتم موضعي من رسول الله ميم من مرضعي                                          |
| ٤٣٩  | و قفوهم أنَّهم مسؤولون عن ولاية عليَّ                                               |
| ۳۱۵  | وكان ابان إذا قدم المدينة                                                           |
| ۷۱۸  | وكَل بالشمس تسعة أملاك، يرمونها بالطبح من معك                                       |
| ٤٣.٢ | و لا تعلُّموهم فإنَّهم أعلم منكم                                                    |
| 198  | و لکلٌ شيء فارس، و فارس القرآن ابن عبّاس                                            |
|      | ولم يدر ما معنى التخوّف هنا!                                                        |
|      | و لو أنَّ الآية إذا نزلت في قوم                                                     |
|      | و لیس کلّ أصحاب رسوّل الله کان یسأله                                                |
|      | و هل الإيمان إلّا الحبّ و البغض                                                     |
|      | و هو الدليل يدلّ على خير سبيل، و هو كتاب فيه تفصيل                                  |
| ٦٢٠  | ويحك يا ابن سميّة، تقتلك الفنة الباغية                                              |
| ۷۵٦  | و يكون خليفتي                                                                       |
|      | ويل لمن لاكها بين لحييه ثمّ لم يتدبّرها                                             |
| 148  | يا ابن مسعود، أنَّه قد أنزلت عليَّ آية<br>يا أمير المؤمنين، هذا كعب يقول كذا و كذال |
|      |                                                                                     |
| وا   | يا أيُّها الناس إنِّي قد تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلُّ                          |

| 377 | يابن آدم أزعمت أن الذي نهاك                                            |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| ۳٥٨ | يا جابر حديثنا صعب مستصعب                                              |
| ጓለአ | يأجوج و مأجوج أمّة                                                     |
| ۳۲. | يا حسن أسبغ الوضوء                                                     |
| ٤٥٢ | يا زرارة. قاله رسول الله ﷺ و نزل به الكتاب٧                            |
| 171 | يا سعيدا أفزعت؟ فقلت: نعم، يا ابن رسول الله ﷺ فقال: هذا التسبيح الأعظم |
| 0.7 | يا سلمان، إنَّك مدركهم و أمثالك و من تولاًهم حقيقة المعرفة             |
| ٢٢٥ | يا عائشة، إن سرّك أن تنظري إلى رجلين من أهل النار                      |
| ٥٦٦ | يا عائشة، إنَّ هذين يموتان على غير ملَّتي                              |
|     | يا عطاء، مَن القوم؟                                                    |
| 377 | يا عليّ، ما من عبد لقي الله يوم يلقاه                                  |
| ٥٩٠ | يا عمّ، إنَّ الله جعل أبا بكر خليفتي عن دين الله و وحيه                |
| ۱۷٥ | يا فروة، هل ساءك ما أصاب قومكَ يوم الردم؟                              |
| 771 | يا معاذ، إنِّي مرسلك إلى قوم أهل عناد حجي                              |
| 788 | يا معشر المسلمين، كيف تسألون أهل الكتاب ٢٤                             |
| ٩٤٧ | يا وابصة! استفت قلبك؛ البرِّ: ما اطمأنَت إليه النفس                    |
| ٥٠٦ | يُحشر المتكبّرون في صورة الذرّيوم القيامة من مسادك                     |
| ٤٣٣ | يحمل هذا الدين في كلِّ قرن عدول                                        |
| ٥٦، | يخرج الناس من المشرق إلى المغرب                                        |
| ٤٨٧ | يرحم الله عمر، ما كانت المتعة إلَّا رحمة من الله                       |
| 175 | يريد الواح التوراة                                                     |
| Υ٨. | یُعرف هذا و أشباهه من کتاب الله عزّ و جلّ                              |
|     | يقتله خير أمّتي من بعدي                                                |
| ٥٦. | يكون في أمّتي رجل يقال له: محمّد بن إدريس                              |
| ۲۰۱ | يوم الخميس، و ما يوم الخميس!                                           |
| ٥١٧ | [إرم ذات العماد]كان الرجل منهم يأتي إلى الصخرة                         |
|     |                                                                        |

0 0 0



فهرس الأعلام

(حرف الألف) 17. TIT. VIT. VPT. ...... آدم 兴. ٢٤١، ٨٤٤، ٢٢٢، ٢٢٠، ١٤٠ 119.019 ٢٥٢، ٦٥٣. ١٥٤. ٥٥٦، ٢٥٦، ١٣٦ أبان بن صالح، ٣٦٢ ANT. PAT. - PT. VIV. TOY. PTV. إيراهيم. ٤٦. ١٩٥. ٢٩٠. ٢٩٣. ١ AAV. 17A. PTA. YVA. YEP. YEP. ايراهيم على، ٢٢٠، ٣٥٣، ٢٧٤، ٢٨٠، ٤٥١، -21.12.12.12.441.44. 101. 101. 101. 311. 011. 191. آدم بن أبي أياس، ٢٩٢، ٣٦٤ APT. PPT. 00%. PAN. . PA. PTP آزاد، أبو الكلام، ۳۸۰ إبراهيم بن إسماعيل بن عليَّة، ٤١٤ آصف بن برخيا، ٦٥٠ إبراهيم بن جابر، ٥٧٩ آل كاشف الغطاء، محمّد حسين، ١٢٢، ٥٠٩، إبراهيم بن عثمان العربيّ، ٥٨٥ 01. إبراهيم بن ميسرة، ٢٩٦ الآلوسيّ البـغداديّ، مـحمود أفـنديّ، ١٩٣، إبراهيم بن هاشم، ٧٥٦ 107. 803. 201. 317. 011. 111. الأبطحتي. ٣٣٣ 11V. 71V. 31V. 01A. 13A. 1PA. الأبطحيّ، السبّد محمّد باقر، ٢٠٤ 194.319.39 إبليس، ٥٠٣، ٥٦٠، ٦٥٣، ١٥٤، ٢٧٠، ١٨٩، آموزگار، حبيب الله، ٩٨٤ L'. Y. Y.Y. 114. 114. 014. 1. أبا صالح، ٢٥٣ أبان بن أبي عيّاش، ٣١٨، ٣٢٠، ٣٢٢، ٧٣٨ 1.19.1.17 أبان بن تغلب، ٢٤٦، ٢٤٧، ٢٧٥، ٢٧٥، ٣٦٤. ابن أبي أصيبعة، ٨٧٤

١١٠٢ / التفسير و المفسّرون (ج٢) .

ابن أشيم، ٤٧٣ ابن أبي الحديد، ٤٣، ٤٤، ١٨٩، ١٩٠، ٢٠١، ٢٠١، 7.7. 777, 777, 777, 777, 777, ابن الأبرص، ٢٦٤ ابن الأشير، ١٥٩، ١٨٢، ١٨٩، ٣٣٦، ٣٤١، 377. OTT. . 73. TA3. 3A3. VOO. 110. 110. 017. 111. 33 037, PV3, PF0, . X0, VIA ابن أبي الدنيا، ٦٤٥، ٧٢٨ ابن الأزرق، ٢١٦ ابن أبي العوجاء، ٥٧٦ ابن الأشعث، ٢٤٨ ابن الأنباري (كمال الدين عبد الرحمان)، ٥٨، ابن أبي حاتم (محمّد بن عبد الرحمان)، ٥٢، 917. WY1 . ETV . M97 . TIT . TIT ابن الجوزيّ، أبو الفرج، ٦٨٩ 3.7. 737. 707. 177. 187. 737. 005. 3FF. FVF. YVF. 3AF. FAF. ابن الحارث بن نوفل بن الحـارث بــن عــبد المطَّلب، ٢٢٧ V.V. A.V. P.V. 71V. 21V. V/V. ابن الحجّام، ٤٤٥ ابن الحنفيَّة، ٢٥٨ 17. TOV. OON. P.A. . TA ابن أبي خيثمة، ٦١٣ ابن الخطيب، ٨٧٤ ابن أبي داود، ٧٢، ٣٥٥، ٤٦٤، ٨٢٣ ابل الدواليبيّ، ٧٧٤ ابن أبي ربيعة، ٢٦٢ ابن الروميّ. ۹۱۰ ابن آبی رواد، ۳۵۰ ابن الربير (عبد الله)، ١٨٧، ٢٤٧، ٢٨٧، ٤٨٤، ابن أبي شيبة، ٢٢٥، ٢٣٥، ٣٩٣، ٤٨٩، ٥٩٧، 2AV .2A0 ابن الشاذكونيّ، ٤١٨، ٥٨٥ ٨٠٦ ابن أبي عمير، ۳۵۷ ابن الصلاح، ٢٦٢ ابن الطبّاخ، ۸۷۸ ابن أبي ليلي، ٢٤٩، ٢٧٥، ٣٣٧، ٣٤٧، ٣٩٧، 277. . . 3. 7. 3. 71 3. 713 ابن الطبّاع، ٥٦٣ ابن أبي مليكة، ٢٨٧، ٣٦٣، ٣٦٧ ابن العجوز، ٥٠١ ابن آبي يزيد، ۲۱۵ ابن العربيّ (محمّد بـن عـبد الله بـن مـحمّد ابن أبي يعلى، ٨٠٩ المــعافريّ)، ٢٦٨، ٤٧٩، ٨١٨، ٣٤٤، ابن أذينة، ٢٤٠ 177 VYA PYA VFY ابن أرطأة، ٣١٠ ابن الغضائري، ٨٥٠ ابن إسحاق، ١٧٥. ٢١٧، ٣٢٨، ٣٩٣. ٤٠٠، ابن الفضل، ۳۹۸ ابن الفُضَيل، ٤٠٣ (+3, AA3, IFF, 3AF, FAF, P+Y, ابن القيّم الجوزيّ، ٤٧٨. ٤٨٥. ٤٩٤، ٤٩٨. ٧١٣

. فهرس الأعلام / ١١٠٣

ابن جُرَيج (عبد الملك بن عبد العزيز)، ٢٣٨، M1. . 37, 137, 797, V.T. . 17. 117. 117. 717. 317. VTY. VYY. 113, VI3, IA3, YTO, AVO, "PO. ۸۰۲, ۴۰۲, ۷۲۲, 37۲, ۲۲۲, ۷۲۲, 191, PIN, JY, I'W, TYN, AYN, Y09 NE1 ابن جرير ـــــه الطبري، أبو جعفر ابن جنّي، ٧٦٣ ابس حسبًان، ٢٣٤، ٢٢٧، ٢٣٩، ٢٤١، ٢٤٣، TOT. TOT. TPT. 1.-T. FIT. 77T. TEN . TET. TET. TET. TET. ATT P37. 0X7. 7P7. 0P7. FP7. XP7. 1.3. TI3. PI3. TP3. 0P3. TAO. ابن النديم، ٢٥٠، ٢٥٤، ٣٩٣، يروي ٥٠٤، ٢٠٠، ٢٠٤، ٧٠٩، ٢١٣، ٢٩٠، ٧٠٢ ابن حجر 🛶 العسقلاني، ابن حجر ابن حزم الأندلسيّ (عليّ بـن أحـمد)، ١٣١، ٥٢٦، ٥٧٦، ٧٧٦، ٨٨، ٩٩٤، ٣٢٨ ابن حکيم، ۳۰۱ ابن حميد، ۳۲۸، ۷٤۸ ابن خالويد، ٤٧١، ٧٦٣ ابن خرّاش، ۳٤٥ ابن خزيمة، ٣٤٧، ٣٦٤ ابن خلدون. ٦٠٠، ٦٠١، ٦٠٤، ٢٠٤، ٢٣٩، ٦٤٠، 117 JIL 70A ابن خلّکان، ۲۳۸، ۲٤۳، ۲٤۹، ۲۷۹، ۲۸۰، 171. 317. 017. 197. 197. 117. X12 .VVV .VV0 .Y11 .V10 .V11 377. 007. 797. 5.3. 5.43. 770.

193, AOO, POO, 770, 770, 370, 050, 140, 140, 340, 040, 140, PAO. . PO. 1 PO. 3PO. 107. VOF. APF. ... YIV. YIV. . TV. X3V. 77V. P.A. - ( A. ( ( A. o ( A. اين الكوا، ٥٠٣ ابن المبارك، ٢٤٣، ٤٠٠، ٤١١، ٧٦٠، ٧٦٠ ابن المدينيّ، ٢٣٨، ٢٨٠، ٢٩٩ ابن المسيِّب، ٢٨٥ ابن المظفّر، ٤٧٧ ابن المنذر، ٢٣٣، ٣٦١، ٤٦٣، ٦٤٥، ٦٤٧، البن جوَّاس، ٢٩٩ 717.74.34.301 ابن المسنير، ۲۹۱، ٤٧١، ۹۰۳، ۹۰۹، ۱۱ 918.915 ابن المهديّ، ٣٥٦، ٣٩٨، ٤٠٩، ٥٦٤، ٥٦٤ - ٨٩ ابن النجّار، ٦٨٨ 1.2. 113. 313. 013. · Y3. 173. 033, TTO, 3TY, 10V, TVY. P.A. 37N 17P ابن النقيب محمّد بن سليمان البلخيّ، ٦٣ ابن أمّ الدهماء، ٢٧٩ ابن أمَّ عبد، ۲۷۱ ابن أمَّ مكتوم، ١٨٣ این بریدة، ۲۱۱ أبسن تسيميَّة، ٣١، ٣٢، ٣٤، ٣٥، ٤٦، ١٥٩، 111. . 11. . 11. 111. . . . . . . . PAR. 1.1. PIT. PPT. 77V. 00V.

10 APA 17 APA 07P

١١٠٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

3 TY. AOV. 7 VA. 7 VA. 778 ابن خيشة، ۲۹۹ ابن داود، ۳۳۰، ۳۹۳، ۵۰۵، ۷۰۷، ٤٠٨ ابن دُرَيد، ٤٢٣ ابن ذي الحوضين، ٣٥١ ابن رسته، ٤٠٤ ابن زمعة، ٧٤٨ ابن زهرة، ٨٦٣ ابسن سعد، ۱۹۵، ۱۹۲، ۲۲۲، ۲٤۹، ۲۵۳، 171. 191. 197. 797. 197. 1/7. 1/7. VIT. 11T. VIT. PTT. ITT. 1TT. TEY . TE. . . TTA . TTV . TTO 1.4 .EIT . TO. . TE4 .TEV .TET <u>እም እም</u> ነገር ነገር ነገር ያግላ ግን<u>ት</u> ابن سلام، ٦٣٤، ٦٣٨ ابن سليمان بن عبد الملك، ٢٩٧ ابن سميّة، ٦٢٠ ابن سيده، ٤٦٧، ٤٦٨ ابن سیرین، ٤٥، ۳۲٤، ۳٤٨، ۴٤٩، ٥٨٣ ابن شبرمة، ٣٤٧ ابن شبيب، ٧١٩ ابن شهاب، ۲۸۰، ۳٤۹، ۸۸۸ ۲۱۱ ابن شهبة، ٧٧٥ این شـهر آشـوب، ۲۳۷، ۲٤۱، ۲۵۶، ۲۸۲، 3PT. TTT. VOT. TPT. TPO. 07V. 324 464 .28 این صائد، ۲۳۱ ابن طاووس، ۲۹۲، ۲۹۲، ۳٤٦ ابن طاووس، السيَّد رضيَّ الدين، ١٨٩، ٢٠٢. 777. 177. 387. 7.0. 774

ابن عامر، ٤٥٧، ٩١٢ ابن عـبّاس، ٥، ٤٤، ٤٧، ٤٨، ٥٣، ٥٧، ٥٨، PO. POT. YAT. FAT. YAT. AAT. 194 . 198 . 191 . 191 . 191 . 191 V·۲، ۸·۲، ۶·۲، ·/۲، //۲، ۲/۲، 117. 317. 017. FIT. VIT. AIT. P17, . . 17, 177, 177, 777, 377, 077. FTT. VTT. ATT. PTT. . "T. 1771 , 1770 , 177E , 1777 , 1771 , 1771 VTT. ATT. PTT. . 37. (37. 737. 027. F27. V37. A37. 107. 707. 707, 307, 007, FOY, A07, POY. 777. 377. 777. 777. 777. 777. AVY. PVY. 7AY, VAY. AAY. 7PY. TPT. YPY. APY. PPT. ....... . 17. 717. 917. 777. 727. 027. TIT. TOT. OOT. AOT. - TT. TTT. TTT. 377. 077. VIT. AFT. PFT. 1 VT. PVT. 1 AT. 7 AT. PAT. (PT. 197. 397. 9.3. 713. 073. 773. ADZ. 772. 773. 143. 243. 043. 173. YY3. PY3. . A3. 1 A3. 3 A3. 0A3, VA3, 170, 770, 130, 700, 300. 770. 110. 110. 100. 100. 100. 700. 000. 7.5. 415. 115. אזד. עזד, זאד, אאד. ופר, ספר. 70K. 20K. 00K. 3FK. FFF. AFF. PLL IVL IVL IVL IVL IVL

. فهرس الأعلام / ١١٠٥

3٨٤. ٦٨٩. ٦٩٦. ٦٩٣. ٦٩٨. ٧٠٠ ابن عيّاش، ٥٠٤ ۷۰٦، ۲۱۷، ۷۱۷، ۷۲۱، ۷۲۲، ۷۲۴، ۷۲٤، ابن عیسی، ٤٠٣ NY، ۲۹۷، ۷۳۳، ۷۳۶، ۷۶۰، ۷۶۳، ایس عیینة، ۲۹۳، ۲۹۳، ۲۹۹، ۳۱۱، ۳۱۲، ۳۱۳، 217. 0PT. 1.3. T. 2. VI 3. PI 3. 034, A34, POV, PTV, . 44, 740 FVV. T.A. A.A. 17A. 37A. PTA. VTT .777 ابن فورك، ٤٢٠. ٩٦٨ 112. 149 ابن قاضی شهبة، ۷۷٤ ابن عبد البرّ، ٣٣٣، ٣٤٥، ٣٤٧، ٤٧٦ ابس قستيبة، ٢١٦، ٢٣١، ٢٤١، ٢٧٨، ٣٩٣، ابن عبد الحكم، ٢٠٤، ٦٥٥، ٦٨٨ TAL. YIT, YTT, OTT, TOT ابن عجلان، ۳۱٦، ۳۵٤ ابس عبديّ، ٢٣٧، ٢٤٦، ٢٤٧، ٢٤٩، ٢٥٠، ابن قتيبة الدينوريّ المبروزيّ، عبد الله بس 707, 717, 737, 007, 797, 797, مسلم، ۹۲۷، ۹۲۸ ۲۰۸، ۲۱۵، ۵۷۵، ۵۸۵، ۵۸۹، ۵۹۸، ابن قدامة، ۱۲۹ ابن قلابة، ٧١٣ ٦٨٨ ابن عربيّ (محيى الدين)، ٥٣٥، ٩٤١، ٩٤٩، ١٩٤، ابن كثير، ٤٦، ٢٢٦، ٢٥١، ٣٠٤، ٢٧٣، ٢٧٧، ٥٨٦، ٣٩٣، ٩٠٤، ٨٢٤، ٧٥٤، ٧٧٤، TP. 34P. 04P. 74P. 44P. 44P. VA6. 017, 377, 077, 777, 007. 44A 44V 441 441 44. ابن عساکی، ۱۸۲، ۳۳۳، ۱۵، ۳۳۶، ۲۰۱۵، ۲۳۶، ۲۸۱، ۲۸۱، ۲۸۱، ۲۸۱، ۲۸۱، ۲۸۱، ۲۸۱، 0AF. FAF. 19F. APF. 1.V. T.V. AAO. PTT, AAT. . PT. T.V. YIY. NOE NTO NTE NIT N.9 ... 11. 124 00V. AOV. 3VV. 0VV. FPA. 7.P ابن عطاء، ۲۹٦ ابن عطاء الله، ٩٦٧ ابن لۇلۇ، ٤٩٥ ابن لهيعة، ٥٥٩، ٦٨٧، ٨٨٨، ٧٠٢ ابن عطيّة الأندلسيّ (محمّد بن عبد الحقّ بن ابين مساجة، ١٦١، ٢٦١، ٣٩٣، ٤١٠، ٤١٩، غـــالب)، ٤٧، ٥٩، ٢٢٤، ٢٤٧، ٧٦٥، ٧٦٥، 1.14.79. 177. 116 211. 179 ابن مالك، ٤٥٢ ابن عطيّة الدمشقيّ، ٧٩٦ ابن محبوب، ۲٤٥ ابن عقيل، ۳۵۹ ابن مردویه، ۱۹۳، ۳٦۱، ۱۵۵، ۱۵۰، ۱۸۸، ۱۳۸ این علیة، ۳۵٦ PTT. TVT. 3AF. AAT. - PT. 01V. این عماد، ۲۱۲، ۷۵۸ **V \ V** این عمرو، ۱۹۵ این مسعود (عبد الله)، ٥، ٤٧، ٤٨، ٤٩، ١٥٨، ابن عون، ۳۱۸، ۳۳۱، ٤١٦

١١٠٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) ۔

101. 171. 781. 981. 181. 181. AV0, PY0 أبو الأحوص، ۳۵۸ Y.Y. 311. 311. 190. 197. Y.Y. Y.Y. أبو الأسود، ٢٥٤، ٣٠١ ' · 17. FTT. · 37. AOY. POY. TFT. أبو الأشنان، ٨٤ · VY. / VY. ATT. PTT. YTT. TTT. أبـوالبـختريّ وهب بـن وهب. ٥٦٤. ٥٦٥، TET. TET. TET. 23T. 02T. FET. V37. A37. 007. 777. 017. AFT. 010.110 15A. 16V9 .EVA .EVE .MA9 .M79 أبو البلاد، ٣١٦ VA3. 330. PPO, 7.F. 77F. 33F. أبو الجهم خالد بن هاني المتفقد. ١٣٨ 035. 705. 305. PAT. 0PT. 37V. أبو الحسن ابن القطَّان، ٢٥٣ أبو الحسن عليّ بن محمّد بسن سيّار، ٤٤٦، 13W TVN. FVN. F.A. Y.A. ابن مسکوید، ۸۱۷ ¥٨٤ ابسن مسعين، ٢٣٨، ٢٤١، ٢٤٦، ٢٥٣، ٢٥٣، أبو الحسن عليَّ بن محمَّد بن قتيبة، ٣٣٦ JAT. 17. VTT. AIT. VIT. TAT. أبو الحمراء، ٧٤٨ 1PT. 7PT. 0PT. NPT. .... أيسو الدرداء، ٥، ١٧٦، ١٨٢، ٢٧١، ٢٧٢، ۳۲، ۱۹، ۲۸۵، ۸۷۵، ۲۹۶، ۳۲۲ 🗋 TEO , TTY , TYA , TYT ابن ملجم، ٥٠٣، ٥٦٧ آبو الزبير، ٤٨١ المسكرة المسكاني، ٨١٢ این منبّه، ۲۱٤، ۲۳۸ ابن مندة، ۲۹۹ أبو السعود، ٨٩٥، ٨٩٦ ابن منظور، ٤٦٧ أبو الشعثاء، ٢٧٠. ٣٦٣ أبو الشموس، ٤٩٤ ابن نباتة، ٣٠٤، ٧٤٩ ابن نمیر، ۳٤۸، ۶۰۰، ۱۳، ۵۸۰ ا. أبو الشبيخ، ٣٦١، ٢٦٨، ٦٦٩، ٢٧٢، ٢٨٦. ابن هشام، ۲۰۹ **XX7. XYV** ابن وائل الحضرميّ، ٣٤٠ أبو الطفيل، ١٨٩، ٣٣١، ٣٤٦ ابن واضح. ۲۰٤، ۷٤۹ أبو العالية (رُفَيع بن مهران الريـاحيّ)، ١٩٧. ابن وکيع. ٦٨٦ 0 VY. A.T. AZT. 007. 107. . 17. ابن وهب، ۵۸۸، ۷٦۰ YVY , YV ) , YOY , YOE , TTE , TTT أبو أحمد بن عدي، ٣٦٠، ٤١٠، ٥٧٨ أبو العيّاس، ٤٦٧ أبو إسحاق، ٢٤٤، ٣١٣، ٣٣٥، ٢٤٤، ٣٤٩، أبو العبّاس بن عطاء، ٩٦٤ أبو العبّاس ثعلب، ٥٣٣، ٩٢٠ 312.0VO أبو إسحاق إبراهيم بن محمّد بن أبي يسحيي. أبو العلاء. ٦٦٠

فهرس الأعلام / ١١٠٧

أبو الفداء، ٥٨٠، ٦٢١، ٨٠٩ ٩٩٨ أبو بكر محمّد بن مجاهد، ٧٤٠ أبو الفرج، ٣٩٣ أبو بكر هشام بن أبي عبد الله، ٣٩٦ أبو القاسم بن حبيب، ٧٦٠ أبو المعالى، ٥٦١ أبو ثور، ۳۰۳، ٤٧٢ أبـو جـعفر مـحمّد بـن الحسـن (أبـو سـارة أبو المغيرة، ٥٨٦ الرواسيّ)، ۹۲۱ أبو النضر، ٤٠٠ أبو الهذيل. ٤١٤، ٦٦٦ أبو جعفر محمّد بن عليّ بن بـابويه (الشـيخ أبو الهيثم ابن التيهان، ٣٣٧، ٥٩١ الصــدوق)، ٥٦، ٦١، ٧٨، ١٣٨، ١٧١، 781. 791. 131. 031. 717. 077. أبو الورد، ۳۰۹ أبو الوليد، ٤٨٧ 177. 777. 7VT. 7PT. 3PT. V.3. أبو أمامة، ١٥٩، ٣٠١، ٣٨٦ 773. · 33. Y33. · 73. ( · 0. 7 · 0. أبو بُردة، ۲۷۱، ۲۷۲، ۳۳۱ 1.0. 130. 100. 300. 300. 300. أبو بشر صالح بن بشير المرّيّ البصريّ. ٩٨٥ ۞ أبو جلد (غيلان بن فروة الأزديّ)، ٢٢٨ ابو جهضم موسى بن سالم، ٢.٢٨ أبو بصير، ۳۰۵، ٤٤٥ أبو بكر، ٤٤، ٢٥، ١٨٥، ١٨٧، ١٩٤، ١٩٤، المحمد أبو جنهل، ٣٥١، ٥١١، ٢٦٦، ٩٧٩، ٩٧٩، 691. 177. 107. 137. PT3. 772. TT3. أبو حاتم، ٢٤٦، ٢٥١، ٢٨٠، ٣٠٧، ٣١٦. TEAT IEAS 1A3. 7A3. 3A3. 7A3. PIT. F3T. V3T. A3T. P3T. IFT. ۶۸۵، ۰۶۵، ۶۰۲، <u>۱</u>۲۲، ۸۱۲، ۱۲۲، ATT. 07V. P3V. 0FV. ( 1A. 30A VTT. FPT. 113. F13. FV3. YTO. أبو بكر الأصمّ عبد الرحمان بن كيسان. ٣٦٠ ۷۱۹ أبو حاتم ابن حبَّان، ٣٠٢، ٥٥٩، ٥٩١ أبو بكر بن أبي حَيْثمة، ٤١٨ أبو بكر بن أبي داود، ٤٩٣ أبو حامد، ٥٦١، ٥٨٣ أبو بكر بن أبي شيبة، ٣٦٤، ٤٩٣، ٥٧٩ أبو حمزة الثماليّ (ثـابت بــن ديــنار). ٣٣١. أبو بكر بن احمد بن حامد، ۱۳۸ 107. 7AT. VAT. AAT. 1PT. 7PT. أبو بكر بن عيّاش، ١٩٦، ٣٣٣ V1. . VT0 . VT1 . ETV . E 1T أبو بكر بن فورك، ٧٦٠ ابسو حسنيفة، ١٠٨، ١١٠، ١٢٩، ١٣٢، ٢٤٤، 117. 377. 077. 1.2. 1VY ... أبو بكرة، ١٩٩ أبو بكر عبد الرحمان بن كَيْسان الأصمّ، ٣٨٣. 193. . TO. 770. YYO. 770. 010. 11. 11. 11. 11. 31. 01. TTL ٤١٤ أبو بكر عبد الله الرازيّ (نجم الديمن دايـة). ላየሌ ግግሌ የግሌ አግ

۱۱۰۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲)

أبو ضمرة، ٦٥٥ أبو طالب، ٤٧٦، ٤٧٦، ٦١٣ أبو ظبيان. ۳۰۹ أبو عبد الرحمان، ٤٨. ١٩٤، ٣٤٧، ٥٧٣، ٨٨٥ أبو عبد الله ابن مندة، ۳۰۲ أبو عبد الله بن القيّم الجوزيّ 🛶 ابن القـيّم الجوزي أبو عبيد، ٢١٣، ٢٨٦، ٥٧٩ أبو عبيد القاسم بن سلام، ٤١٩، ٧٦٠، ٩٢٢، 947 أبو عبيد بن سلّام. ٦١٠ أبو عبيدة، ١٨٦، ٣٤٨، ٧٧١، ٩٢٨ أبو عليّ الحسن بن عليّ، ٩٦٨ أبو عليّ الدقّاق، ٩٦٨ أبو على الفارسيّ. ٩١٤ آبو عمر، ٥٩٣ آبو عمران يوسف بن يعقوب، ٧٢٠ أبو عمرو، ٤٥٧ أبو عمرو ابن عبد البرّ، ٣٠٢، ٣٢٢ أبو عمرو بن العلاء، ٢٠٩، ٣٥٥، ٣٥٥، ٦٩٨ أبو عميس، ٤٩٣ أبو عوائة، ٢٥٠ أبو قدامة، ٤١٦ أبو قطن، ٣١٣ أبو قلابة. ٥٧٣ أبو كريب، ٦٨٧، ٦٩٥ أبو لؤلؤة، ٦١٦ أبو لهب، ٩٥٨ أبو مالك، ١٩٣. ٢٠٧، ٢٣٦. ٣٦٤

أبو خالد، ۲۸۲ أبو خلدة، ٣٥٥ أبو خيثمة، ٤١٦ آبو داود، ٤٠٠، ٤١٩، ٤٧٤ أبو داود سلمة بن قتيبة، ٢٤٢ أبو ذرّ، ۲۹۳، ۳۰۷، ۳۳۲، ۳۲۳، ۳٤۵، ۳۵۵. ለግነ .ፖለጓ أبو رافع. ۱۹۹. ۳۳۱ أبو رجاء، ۲۷۱، ۳۲۲ أبو روق، ۲٤۲، ۲۱۲، ۳۱۲ أبو ريَّة، ٥٥٧، ٥٥٨، ٥٥٩، ٥٦٠، ٢٦١، ٥٦٥، VID. AND. PRO. - VO. 3VO. 311. ۲۱۲، ۸۱۲، ۱۲۲، ۳۲۲، ۵۲۲، ۲<del>۱</del>۳ أبو زرعة، ٢٣٤، ٢٤١، ٢٨٠، ٢٨٨، ٣٦٩، ٣٦٩، • 77, 5V3, 770, 017, 30V-أبو زيد، ٤١٠، ٧٧٧ آبو زينب، ۳۱۷، ۳۱۸ آبسو سسعید، ۲٤٦، ۳۱۵، ۳۱۸، ۳۲۳، ٤٠٧، ٥٩٠ أبو سفيان، ٩٣، ٤١٧ أبو شامة، ٥٦١، ٨١٥ أبسو شبهبة، ١٠٦، ١٩٦، ٢٢٩، ٢٣٥، ٢٣٨، 037. VOL. FFF. AVF. 0PF ابو شيبة، ٥٥٩ أبو صادق، ٣٣٤ آبسو صبالح، ۱۹۳، ۲۳۳، ۲۳۵، ۲۳۲، ۲٤۸، 127. . 07. 107. 707. 007. 771. - T7. TPT. 013. A13. 0VO. APT. ۷١٥ أبو صالح باذان، ٢٥٣

إبو يونس محمَّد بن أحمد، ٢٨٢ أبو محمّد، ۲۸۲، ۷۵٤ أبيّ الصلاة. ٣٢٨ أَبَيَّ بن قيس، ٣٢٨، ٣٣٠ أبيّ بن كعب، ٥، ٤٧، ١٨٧، ١٩٧، ٢٠٩، ٢٤٠، .EVV . TOT . TOO . TET . TTT . TV. VA3. POO. 770. PAO. 777 الأجدع بن مالك، ٣٣٣ الأجلح، ٣٨٧ أبو موسى، ٣١٩، ٤٩٨، ٧٢٠ أحمد، ١٦١، ١٩٧، ٢٢٥، ٢٣١، ٢٣٨، ٢٠٣. أبو نصر سابور بن أردشير، ۸۵۰ 3. T. FIT. V3T. 00T. FOT. POT. أبو نعيم الفضل بن دُكَين، ٣٣٤ . FT. 3FT. VFT. FAT. PAT. TPT. 1877. 1 + 3. 7 + 3. F1 3. AT 3. TV3. 173, YV3, YA3, PA3, ·Y0, ·A0, أبو هاشم، ۳۳۵، ۸۸۶ VP0. 7.7. P.F. 717. 377. 077. أبو هاشم عبد الله بن محمّد بن الحنفيّة، ٤٠٤ ATE. . PE. 7. V. 174. 714. V.A. أبو هريرة (شيخ المضيرة)، ١٧٥، ١٧٦، ١٨٧ <u>ለ</u>ሞኛ ٢٢٠. ٢٢٢، ٢٢٤، ٢٣٠، ٢٦٦، ٢٢٤، ٢٢٢، ٥٤٨ ما جعد بن السحاق، ٥٤٨ آحمد بسن حسنبل، ١٦٢، ١٦٣، ١٦٤، ٢٣٣. .04. 370, 770. 470, 470, 970. 171. ATT. 337. F37. PVT. - AT. 340, 100, 100, 7.17, 1.17, 117, 171, T.T. TIT. OTT. P3T. ITT. AIF. PIF. - YF. IYF. YYF. YYF. 1818 .217 .2113. 113. 713. 713. זדר, סזר, רזר, אזר, ייידר, זייר 113. YI3. AI3. PI3. YTO. 300. 1 P.F. 0 P.F. 33V. X3Y 740, YYO, AVO, . AO, 1AO, 3PO, 171, VTL, APL, TTV, LTV, ATV. آبو وائل، ۲۷۱، ۳۲۸، ۳۳۰، ۳٤٤، ۳٤۷ 13V. FVV. P.A. . (A. 11A 71A أبو يزيد البسطامتي، ٩٤١ ۵/ ۲/ ۸۲۲ ۸۲۲ ۲۳۸ أبو يعقوب يوسف بن محمّد بن زياد، ٤٤٦، أحمد بن داود، ٥٨٢ أحمد بن زهير، ٢٣٨

أحمد بن سيّار، ٢٤٣

أحمد بن عبد الحليم، ٣٦٢

VAE أبو يعلى محمّد بن الحسين بن محمّد بن خَلَف (ابن الفرّاء)، ۸۳۲ أبو يوسف، ١١٠، ١٢٩، ٣٠٩، ٣٧١، ٨١٣، ١٧٦،

أبو مخنف، ٣٤١

أبو مروان، ۲۸۲

أبو مسعود، ۲۳۹

أبو معمر، ٤٤

أبو مليكة. ٤٨

أبو منظور، ٥٩١

أبو نوف، ۳۱۰

آب هلال، ۳۲۷

أبو نضرة، ٤٨٤، ٤٨٥

فهرس الأعلام / ١١٠٩

أستادى، رضا، ٨٤٧ الأستر آبادي، ٨٠. ٣١٠. ٤٤٦ الأستر آباديّ، إسماعيل بن عليّ بن المسْنّى الواعظ، ٥٨٣ الأستر آباديّ، السيّد شرف الدين، ٢٧ الأستر آباديّ، القاضي عماد الدين، ٨٦٤ الأستر آبادي، محمّد أمين، ٧٩ إسحاق. ٤٧٢ إسحاق ﷺ، ٦٢٩، ٦٤٥، ٦٩٤، ٦٩٥، ٢٩٦، 797. 495. 995 إسحاق بن إبراهيم بن مخلَّد (ابين راهويد). ٧٣٨ .٤٧٦ .٤١٦ .٣٦٤ .٣٦١ .٣٠٣ إسحاق بن بشر، ٦٦٩ إسحاق بن جرير، ٢٨٢ إسحاق بن عبد الله بن الحرث، ٢٢٧، ٢٢٨ إسحاق بن عيسى، ٣٠١ إسکاق بن ناصح. ۵۸۳ أسد حيدر، ٨٠٩ أسد عويلم، ٨٧١ الأسديّ الكوفيّ، قيس بن الربيع أبي محمّد، ٢٣٥ الأسديّ، خندف بن زهير، ٣٣١ إسرائيل (يعقوب للجَلْإ)، ٥٩٤، ٦٦٠ إسرافيل، ٤٥١، ٧٦٩، ٧٦٩ أسعد، ١٥٩ الإسفرايينتي، ٩٦٨ الإسفرايينيّ، أبو حامد، ٧٦٣ الإسكافي. ١٥٨ الإسكافي، أبو جعفر، ٢٣٤، ٥٦٦ الإسكندرانتي، محمّد أحمد، ٢٠٠٤

١١١٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢) أحمد بن عمر، ٤٠٣ أحمد بين محمّد الأردبيليّ ہے المحقّق الأردبيلي أحمد بن محمّد بن الصلت، ٥٨٣ أحمد بن محمّد بن سعيد، ٥٧٨ أحمد بن يونس، ٣٤٧ أحمد زكيّ، ٤١٥ أحمد صقر، ٤٠٤، ٩٢٧ أحمد نصر، ١٢٦ الأحمديّ الظواهريّ، محمّد، ١٢٨ الأحمر، جعفر بن زياد، ٤٠٢ الأحنف بن قيس، ٦٩٥ الإخشيدي، ٤٢٣ الأخــفش، ٤٦٧، ٤٦٨، ٧٤١، ٧٢٠، ٢٢ 987 الأخنس بن زيد، ٢٣٧، ٣٨٩ ادريس الله، ٦٤٦ إدوارد براون، ۹۷۲ الأربلتي، ٣١٠ أرميا، ٥٠١ الأرنؤوط، شعيب، ٦٠٨، ٦١٧ الأزدىّ، أبو الشعثاء (جابر بــن زيــد الأزديّ الحميديّ)، ٣٤٦، ٣٤٦ الأزديِّ الكوفيِّ، عبد الرحـمان بــن مـحمّد، 317 الأزرقيّ، ٢٥١ الأزهريّ، ٤٧٩ أسياط، ٦٥٦ أسباط بن سالم، ۲۸۲ أسباط بن نصر، ۲۳۷

. فهرس الأعلام / ١١١١

الأشعريُّ القمّيّ، سعد بن عبد الله، ٤٤٦ أصبغ بن نُباتة، ٣٣١ الأصبغ بن نباتة (أبو القاسم الكوفيّ)، ١٧٢، VEA . VTV. . T 97. . T 27. . VTV. A3V الأصبهانيّ، أبو الفرج. ٢١١، ٢١٢، ٤٠٤ الأصبهانيّ، أبو بكر ابن مردويه، ٨٦٠ الأصبهاني، أبو منصور إبراهـيم بـن الفـضل، الأصبهاني، أبو نعيم، ١٨٩، ٢٥٠، ٢٧٨، ٢٧٩، ALI 201 217 217 217 207 TPT. APT. 0.3. F.3. 313. AT3. 719.7.9.095 الأصبهاني، أحمد بن موسى، ٣٦١ الأصفهانيّ، أبو مسلم (محمّد بن بحر)، ٣٢٥. 177. 1VT. 3VT. 0VT. TAT. 113. AVT LETE ETT الأصفهانيّ الزواريّ، عليّ بن الحسن، ٧٧٩ الأصمعتي، ٢٥٠، ٢٥٣، ٣٩٨، ٤١٢ الأعــمش، ١٩٤، ٢٤٧، ٢٥٢، ٢٥٣، ٢٨٧، . PT. A.T. TIT. YIT. PTT. 73T. 111 .E. PIT. PIT. TEA .TEA .TEO YTY ... YTO. 0Y0. 717. YTY. A.J. YEE .NTA الأعمش، سليمان، ٤٠٧، ١٣، ٨٩٨ الأكوع، عليّ بن أحمد بن الحسين، ٩٢٧ إلهى قمشداي، ١٤٥ إلياس ظلم، ٦٤٥ أمّ أراكة، ٤٨٠، ٤٨٢ الإماميّ. أبو القاسم. ٨١٧

الإسكندرانيّ، محمّد بن أحمد، ١٠٠٢ الإسكندريّ، أحمد، ٩١٨ الإسكندريّ، تاج الدين أحمد بن محمّد بين عبد الكريم بن عطاء الله، ٩٤٧ أسلم، ٥٧٩ الأسلميّ، إبراهيم بن أبي يحيى، ٦٠٨ الأسلميّ المدنيّ، سمعان، ٥٧٨ الأسلميّ، حكيم بن أميّة، ٤٨٢ أسماء بنت أبي بكر، ٤٨٠ إسماعيل 💐، ٢٥١. ٦٩٦، ٦٩٧. ٨٩٨، ٢٩٩، 979.000 إسماعيل باشا، ٨٤٥ إسماعيل بن أبي أويس، ٤٧٦ إسماعيل بن أبي خالد، ٢٥٣، ٢٩٨ إسماعيل بن عبد الخالق، ٤٧٠ إسماعيل بن عبد الرحمان (السدّيّ الكبير). 007. . FR. 7AT. AAT. PAT. YPT. 113. XVA .211. 037. 707. 777. TYF. 1PF. ..... 178. TTY. 274. 1.17 الإسماعيليّ، أحمد بن إبراهيم، ٦٣٠ الأشتر، ۲۰۳، ۳٤٦، ۳٤٦ الأشعث، ١٨٢ الأشعري، ٩٥٧ الأشـعريّ، أبـو الحسـن، ٢٧٢، ٣٥٠، ٩٠٣، ۹.٤ الأشعريّ، أبو مسوسى، ٥، ١٨٧، ٢٧١، ٢٧٢، PTT. VTT. ATT. - 07. 014. T.A. ٨.٧

۱۱۱۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲)

الأنصاري، الخواجا عبد الله، ١٣٩، ١٤٠، 738. 778. 778. 178. 178. 348 الأنصاريّ الهنديّ، سعيد، ٤٢٢ الأنصاري، جابر بـن عـبد الله. ١٨٧. ٢٤٠. A.T. PIT. 177. AT2. . A3. IA3. 3A3. VA3. 7PO. VPO. A.T. PIV. 174. 178. 118. 18 الأنصاري، حسّان بين ثـابت. ٨٦٠. ٨٧٠ ۶ ۷۸، ۸۷ ۹ الأنصاري، سعد بن مالك بن سنان، ١٧٦ الأنصاري، سوادة بن غزية، ٥٩٣ الأنصاري، يحيى بن سعيد، ٤٥، ٢٣٨، ٢٥٣، PV1. 7A7. V.T. 717. .07. 1.3. Y. 3. P. 3. 113. 750. AVO. 715 الأهوازيّ، أبو عليّ الحسن بن عليّ، ٥٨٣ الأهوازيّ الخطيب، محمّد بن يعقوب، ٧١٩، الأوديّ، أحمد بن يحيى، ٥٧٨ أوريا، ٤٤٩، ٢٠٤، ٨٩٦ الأوزاعـــــتي، ٣١٢، ٤١٦. ٤١٧. ٤١٨، ٤٧٢، ۱٤٧ أيازيّ، السيّد محمّد عليّ، ٨٤٨، ١٠٣٣ إياس بن سَلَمة، ٤٩٣ أيّوب، ۲۳۸، ۲۹۹، ۲۰۱، ۳۱۷، ۳۱۷، ۳۲۷، ۳۹۷ أَيِّسوب الله، ٤٤٩، ٢٤٥، ١٨٠، ٧٠٥، ٧٠٦، VI. X. A. V. A. V. V

> (حرف الباء) باباييّ، أحمد عليّ، ١٠٣١ باذام، ٢٥٢، ٣٦٠

امتياز عليّ عرشيّ، ٤٠٦ أمّ سيسلمة، ٣١٧، ٣٢٥، ٢٤٨ ، ٢٨٦، ٢٨٧، X07.VEA أم قيس، ٣٤٠ أمّ كلثوم، ٦١٥ أمّ هانئ بنت أبي طالب. ١٧٢، ٢٤٨، ٢٥٣. T1. . 10T أمتة. ٤٨٢ أميّة بن أبي الصلت، ٢١٥، ٦٩٨ أميَّة بن خلف، ٤٨٠، ٤٨١ أمير المؤمنين ﷺ 🛶 عليّ بن أبي طالب ﷺ أمين، أحمد، ٢٢٣، ٢٢٥، ٢٢٦. ٢٣٠، ٥٠٩، TTO, 3YO, 115, 715, YIF, ALF. 71. . 31 الأمين العاملي، السيّد محسن، ٢٧٨، ٤٤٤) ٤٣٠ الأسسيني، ١٩٣، ١٩٣، ٢٨٤، ٨٤ هُ ٢٠ مَ ٢٠ 70. 10. 110. 110. 110. 910. 10. ۸٦٠ الأنباري، محمّد بن سليمان، ٤١٤ الإندلسي، ابن رشد، ٧٠، ٤٩١، ٤٩٢، ٨٢٦ الأندلسيّ، أبو حيّان (محمّد بن يوسف). ٣٩٣. 773. 070. 37V. . YT. 37V. FP. 318. 278. 218 أنس، ۱۸۷، ۳۰۸، ۳۲۵، ۳۲۱، ۳۳۲، ۳۴۸، VPT. A03. YVO. (A0. 7A0. YAO. ANG. 775. V75. FVF. 1.V. 1.V. AT1 NEA N.1 N.A الأنصاريّ، أبو القاسم سلمان بن ناصر، ٤٣٦ الأنصاري، أبو أيّوب، ٣٥٥، ٩٧١

باشافكري، عِبد الله، ١٠٠٣ الباهليّ، أبو أمامة، ٥٧٠، ٧١٨ الباهليّ، أبو عبد الله أحمد بن محمّد بن غالب ٥٨٣ البجليّ، أبان بن عثمان، ٣٥٠ بحر العلوم، السيَّد محمَّد، ٧٩٥ البحرانيّ، السيّد هاشم بن سليمان، ٢٨، ١٦٣ V33. VT0. ATO. ( 30. YTV. 3AV البحرانيّ، جعفر، ٨٢ البحرانيّ، جمال الدين ابن المتوَّج، ٨٢٠ البحرانيّ. فخر الدين أحمد بن عـبد الله بـر المتوَّج، ٨١٩ البحرانيّ، كمال الدين ميثم بن عليٍّ بن ميث 73. 74. 334 البحرانيّ، يوسف، ٨٣. ٨٤. ٢٤٠، ٤ ٩ 🚰 البخاري، أبو حذيفة إسحاق بن يشر. ٥٨٢ البخاريّ (محمّد بن إسماعيل)، 1. 1. 377, 777, 377, 977, 307, 797 TPT. P.3. P13. P13. TV3. XV. 323. 223. 723. 723. 323. 770. 270 · VO. 1 VO. XPO. 1 · F. 3 · F. VII 115. 115. 015. TTY. 5.A. Y-1 1-14 .1-14 .1-1. 4.1 بختنصر، ۲۸۰، ۲۵۹، ۱۸۰ بخيت، محمّد، ١١٠، ١٢٩، ١٣٢ بدر الدين الزركشيي، ٢٠، ٥٢، ١٤٤، ٦٢ XX1. 777. POT البراء بن عازب، ٣٣٢ بردة، ٢٤٥

البويهيّ، بهاء الدولة، ٨٥٠ البيّاضيّ، ٢٤٦ البياضيّ، خالد بن القاسم، ٢٩٨ البيضاويّ الشافعيّ، ناصر الدين أبو الخير عبد الله بن عمر بن محمّد بـن عـليّ، ٨٩٠ ٨٩٢، ٢٩٨، ٨٩٨، ٣٩٨، ٢٩٨، ٨٩٢، ٨٩٤ البــــيهقيّ، ١٧٥، ٢٥٨، ٣٠٩، ٣٠٩، ٢٥٤، البـــيهقيّ، ١٧٥، ٢٥٦، ٢٤٧، ٣٥٦، ٢٥٥، ١لبيهقيّ، أبو بكر، ٤٥٤، ٢٩٦، ٢٨٩ البيهقيّ النيسابوريّ الشافعيّ، أبو بكر أحـمد ابن الحسين بن عليّ، ٢٨٩

(حرف التاء) تاج الشريعة، ١٢٩، ١٣٦ التُجيبيّ، سليمان بن عتر، ٦٣٦ المسير المتواجماني، أبو إبراهيم، ٤١٢ الترقفيّ، ٤١٩ التـــــرمذيّ، ٥٨، ٢٤٦، ٣٢٠، ٣٣٢، ٣٨٦، 7PT. . 13. P13. X73. TV3. XA3. AFO. 175. + PT. 1 . Y. Y. Y. Y.Y الترمذيّ، أبو عيسى، ٥٨ الترمذيّ، صالح بن محمّد، ٤١٢ التستريّ، ١٩٤، ٣٤٢، ٩٦٤ التستريِّ المرعشيَّ، القاضي نور الله، ٨٦٥ التستريّ، سهل بن عبد الله، ٩٤٦، ٩٦١ التستريّ، محمّد تقيّ، ٢٠٣ تسيهر، جولد، ٦، ٢١٨، ٢٢١، ٢٢٢، ٢٢٢، 171. 177 التفتازانيّ، سعد الدين، ٩١٤، ٩٤٧، ٩٥٠

البغداديّ، أبو جعفر، ٣٤٧ البغداديّ، أبو هاشم زياد بن أيّوب بن زيـاد. ٤١١ البغداديّ، جمال الدين عبد الصمد بن إبراهيم ابن الخليل، ٩١٩ البــــغوي، ٣٩٣، ٤٠٩، ٢٦١، ٦٦٢، ٦٢٤، TTT. VTT. 6VT. PVT. - AT. (PT. VYE , YTY , YOO البغويّ، أبو القاسم عبد الله بن محمّد، ٧٦٠ البقليّ الشيرازيّ، أبو محمّد روزبهان بن أبي نصر، ۹۹۷ بقيّة بن الوليد، ٢٤٤ البكّاء، يحيى، ٣٠١ لم الله بن البكريّ، أبو الحسن أحمد بـن محمّد، ٥٨٣ بكير بن الأشبخ، ٤٧٣، ٤٧٥ 🗸 البلاذري، ١٨٨، ١٨٩ البلاغتي النجفيّ، محمّد جواد، ٨٩٩ ٩٠٠ بلال. ۱۸۳. ۲۶۲. ۲۸۳. ۱۹۵، ۹۹۵ بلال بن أبي بردة، ٣١٧ بلال بن رباح، ۲۷۳ البلخيّ، أبو القاسم، ٣٩٠، ٥٠٢ البلخيّ الخليليّ، أبو القاسم أحمد بن محمّد، ٧٣٦ البلديّ، أبو بكر محمّد بن أحمد، ٩٦١ بلقيس، ٦٩١. ٦٩٣ بندار، ٤١٦ البهبهاني، الوحيد، ٢٤٠، ٣١٠، ٣١٢، ٣٨٩ البهسوديّ، ٥٤٧

١١١٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

فهرس الأعلام / ١١١٥

الثقفيّ الكوفيّ، أبو نجيح يسار، ٢٥٤ الثقفي، المختار بن أبي عبيدة، ١٨٢، ٢٤٧ الثقفيّ، محمّد بن يزيد، ٦٦٥ الثلجيّ الحنفيّ، أبو عبد الله محمّد بن شجاع، ثمامة بن الأشرس، ٩٢٠ ثوبان بن إبراهيم (ذو النون المصريّ)، ٩٧٩

(حرف الجيم) جابر، ۲٦١، ٢٦٢، ٢٨٦، ٤٧٨، ٤٨٠، ٤٨١، ٥٨٤. ٣٢٤، ٨٢٤، ٤٩٥ ، ٨٢٥ جابر بن زید، ۲۹۸، ۳۱۷، ۳۲۱، ۳۲۲ الجاحظ، ٣٩١، ٤٠٤ الجاريّ. سعد، ٦١٥ جالوت، ٧٦٧ الجامتي، ٩٦٨ الجــــبتاني، ٥٣٥، ٧٧١، ٨٥٣. ١٥٤ ٣٧٨ ለአ٦ الجُبّاتيّ. أبو عليّ (محمّد بن عبد الوهّاب بن سلام)، ۲۸۳، ۲۲۰ ج بر ئيل الله، ٣٢، ٤١، ٤٦، ٤٧، ٨٨، ١٧٢، VO3. 310. 010. VAO. AAO. . PO. 101, 117, 377, 777, 777, 777, · AL 315, 1. Y. V.V. VIV. 195 185. 318 299 جبير بن مُطعم، ٢٨٢ جبير بن نضير، ٦٣٠ جبير بن نفير، ۲۷۳ الجَدَليّ، أبو عبد الله، ٢٤٧

التفلسيّ، أبو الفضل حبيش بن إبراهيم، ٩٢٩ تميم الداري، ٦٠٨، ٦١٠، ٦١١، ٢٢٨ التميميّ، إبراهيم، ٤٥ التميميّ، ابن عبد الرحمان، ٢٢٧ التميميّ الحنبليّ، أبو محمّد، ٨٣٢ التميميّ المدنيّ، عبد الله بن عبيد الله، ٢٨٧ التنوخيّ، ٤١٠ التنوخيّ، أبو عليّ، ٤٢١ التيميّ، أبو عبيد معمر بن المثنّى، ٧٦٠، ٩٢٢، التّيميّ، محمّد بن خلف، ٤١٣

(حرف الثاء) ثابت بن مالك، ۲۰۰ الثعالبي، ٦٢٢ ثعلب، ٢٧٤، ٧٣٩ الشمس علبيّ، ٢٤٣، ٢٤٨، ٣٤٩، ٣٤٣، ٣٢٨، ٣٢٠ الجامعي، عبد الرحمان، ٩٤٢ 12. 107. 107. 1797. 1997. 207 12. 113. 313. 513. 513. 13. .٦٨٠ . ٢٢٢, ٦٢٢, ٦٢٢, ٥٧٢، ٠٨٦. 195. TPF. 7. VIV .VIV .VIV. 179 YTY, OTV. FTV. AON. POV. TFV. ٧٦٦ الثعلبيِّ النيسابوريِّ، أبو إـــحاق أحــمد بــن محمّد بن إبراهيم، ٢٤٩، ٧٥٨ الثقفيّ، إبراهيم بن هلال، ٣٣٤، ٣٣٥ الشقفيّ، الحجّاج بن يوسف، ٢٣٥، ٢٤٦، A31. AV1. PV1. AIT. 717. 377. LLL NY1. YY1. 003 الثقفيّ الكوفيّ، أبو محمّد، ٣١٣

۱۱۱٦ / التفسير و المفسّرون (ج٢) 🗕

الجرّاح، ٤١٩ 12. · · 3. 7 · 3. 3 · 3. 0 · 3. V · 3. الجرّاح، أبو الحسن عليّ بن عيسى بن داود. .13. 013. 773. 733. 033. 003. VF3. . V3. TV3. PA3. AP3. . . 0. الجرجانتي، ٧٦٠ 1.0. 4.0. 710. 130. 310. 0.0. الجرجانيّ. السيّد أبو طالب، ٨٥٦ PY0. 1 A0. AA0. 700. 037. AVF. الجرميّ، ابن عاصم بن كليب، ٣٣٤ ANY 3. N. O.L. ALV ALV 20 10 10 الجَرْميّ، قاسم، ٤١٣ 778. 748. 116. 716. 316. 5VA جريج، ۲۳۸، ۲٤۰ 170.375.317.411 الجُعفيّ، أبو محمّد، ٣٥٧ جریر، ۱۷۲، ۳۵۸، ۳۵۸ الجُعفيّ الكوفيّ، الحارث بـن قـيس، ٣٢٩. جرير بن حازم، ۳۱۸، ٤١٩ الجزائري، ٣٢٤ TYO , TEA , TT. الجزائري، السيَّد نعمة الله، ٨٣. ٥٦١، ٧٨٦ الجُعفيّ، المفضّل بن عمر، ٣٥٧ الجزائري، نغمة الله، ٨٢ الجــعفيّ، جـابر، ٢٤٩، ٢٥٠، ٢٧٥، ٣١٠، الجزّار، أبو خلف، ۳۰۱ 107. VOT. AOT. VIT. VPT. ... الجزريّ، شمس الدين، ١٩٣ 2.7.2.0 الجزيريّ، ١٣٠، ٤٧٢، ٤٧٥، ٤٧٧، ٨٠٧ جلائيان اكبرنيا، على، ٥٢٥ الجصّاص (أبو بكر أحمد بن عُمَلَي الوادِيُّيَّاتِ الجلاليُّ، السيّد محمّد جواد، ٩٢٧ جلاليّ النائينيّ. ٧٧٩ AIA . YET . 070. EAO . TYY. AIA. الجلوديٍّ، أبو أحمد عبد العزيز بــن يـحيى، 17A. 07A. FYA. YYA. AYA. PYA. X71 JT9 JTE JT 100 الجلوديّ الأزديّ البصريّ، ٢٥٥ جعفر بن أبي طالبﷺ، ١٣٤، ٣٢٣، ٤٢٨، جمال الإسلام أبو سعيد، ٩٧٢ 781.275 الجمال، محمّد عبد المنعم، ٢٠٠٤، ١٠٠٧ جعفرين سليمان، ٢٠٨، ٥٥٨ جندب، ٥٧، ٥٩، ١٩٤ جعفر بن محمّد الصادق ﷺ، ١٨، ٢٧، ٢٨، ٢٨، جُندَب بن زهير، ٣٣١ 13. FO. 75. FY. YV. AV. PA 3P. جُندَب بن عبد الله، ٤٥ .11. 111. 071. 171. 341. 1.11. الجنيد، ٩٦٦، ٩٧٨، ٩٨٠ 177, PTT. . 27, 127, 027, 307, الجهنيّ، سَبْرة بن معبد، ٤٧٨، ٤٩٢، ٤٩٤ AVY. 7A7. 3A7. 0A7. FPY. - 17. جواديَّ الآمليّ، ١٠٤٢ 317. 017. FIT. 307. VOT. TTT. الجوزجانيّ، ٢٤٧. ٢٥٣ 177. XX7. PX7. YP7. 3P7. YP7.

. فهرس الأعلام / ١١١٧

الحاكم الحسكاني، ١٦٣، ٤٢٩، ٤٣٥، ٥٥٢، الجوزقي، أبو بكر، ٥٩٠ الجَوْنيّ، أبو الجلد. ٢٢٨ 111 201 الحاكم الحسكانيّ النيسابوريّ، عبيد الله بن الجوهري، ٢٠٦، ٢٧٤، ٤٦٨ عبد الله، ٧٥١ الجويباريّ، أحمد بن عسبد الله، ٥٦٢. ٥٨١، الحاكم النيسابوري، ٢٦٠، ٢٩٣، ٨٦٠ ٩٦٣ ٥٨٢ حام بن نوح، ٦٦٩ جويبر، ۲٤۳ حبر الأمّة، ٢١٣ جويريَّة بن مسهَّر، ٣٤٦، ٣٤٦ الحبيب العجميّ، ١١٠، ١١١ الجوينتي، ٨٣٣. ٨٣٩ حجّاج بن أرطاة، ٤١٦ الجوينيّ، عزيز الله، ٨٩٥ الحجّاج بن محمّد، ٣٠٧، ٣١٢، ٢٦٦، ٧٣٦ الجيلانتي، عبد القادر، ٨١٧ حجتيّ، السيّد محمّد باقر، ١٠٣٢ حِجر بن عَديّ، ٣٣١ (حرف چ) حذيفة، ٢٧١، ٣٢٨، ٣٤٣، ٣٤٣، ٤٢٣، ٢٤٥، ٥٤٣، الچلېتي، ۲۵٦ 00%. XXL. 01Y چنگیزخان، ۹۹۸ الحرّ العامليّ (محمّد بن الحسسن). ٢٥، ٨١، ٢٤٢ (حرف الحاء) ۲۵ الحرالي، أبو العبّاس أحمد بن تيميّة، ۹٦٥ الحائريّ. ٢٤٠ الحرّانيّ، أبو عمران، ٧١٩ حاتم، ۱۸۲ الحرّانيّ، أبو محمّد الحسن بن عليّ بن شعبة، الحاتميِّ الطائيِّ، محمَّد بن عليٍّ بن محمَّد بن أحمد بن عربيّ، ٩٨٦ الحرّانيّ، عبد الله بن ميسرة، ٢٢٦ حاجّي خليفة، ٢٣٦، ١٩٨، ٧٧٤ ٩٨٧، ٩٨٨ الحريق، إبراهيم، ٢٤٣، ٢٤٤، ٣٩٥، ٥٧٩، الحاكم، ١٧١، ١٧٢، ١٧٣، ١٧٤، ١٧٤، ١٧٥، ١٧٨، VY1. 3X1. 0X1. . PI. "PI. VPI. 140,140 حرملة، ٤٩٤، ٨٣١ ott. FTT. Not. IFT. TFT. TFT. حريث بن ظهير، ٢٢٥ 147. 1V1. TOT. 177. PAT. VPT. الحريريّ، أبو محمّد، ٩٦٦ 10AT .071 .273. 773. 770. 7A0. الحزاميّ، عبد الرحمان بن عبد الملك، ٤٩٣ 0A0. AA0. 715. .717. 175. 275. حزقيل، ٥٠١ 035, Y35, FV5, . 15, P.V. PYV. حَزَن، ۲۸۱ 927 حسّان بن عطيّة، ١٦٤ الحاكم أبو أحمد، ٧٠٢، ٤٩٣

۱۱۱۸ / التفسير و المفسرون (ج ۲) حسّان بن مخارق، ۲۲۷ الحسين بن ذكوان، ٦١١، ٦١٣ الحسّانيّ، محمّد بن إسماعيل، ٤١٤ الحسين بن سعيد بن أبي الجهم، ٣١٥ الحسيمين، ٢٩٠، ٤٦٧، ٤٦٨، ٥٦٣، ٥٩٣، الحسين بين عمليَّ الله ٢٠٣، ٢٢٧، ٢٤٧، 377. 377. 977. 187. 097. 7.4. 177. 137. PZT. PAT. 103. TVO. **VY** \ A3Y, YYY, • YA, YYA, AYA الحسن البصري، ١٦٠، ١٣٠، ١٣٢، ٢٧٥، الحسين بن واقد، ٣٠٤، ٦١٣ XT1 XT. JIA MIX JY J.A. الحسينيّ الجلاليّ، ٩٢٧ الحسيني، السيّد أحمد. ٨٤٣ TTT. TTT. 377. 077. 1777. VTT. MTT. FOO NO. NEN NET NTA الحسينيّ الفيروز آباديّ، مرتضي، ٤٢٨ الحسينيّ القاينيّ، السيّد أبو الحمد مهديّ بن TTT. 377. VIT. . PT. 3 PT. FP. Y. YTO. - N.F. NPT. N. YTY. نزار، ۸۵٦ الحصين بن سلام بن الحمارث الإسبرائيلي 109.12. الحسن السبّاح، ٩٦٠ (عبد الله بن سلام)، ۲۰۸ الحسن المـجتبي الله، ٢٠٣، ٣٢٥، ٢٤٦ حصين بن عبد الرحمان، ٤١١ ٣٨٧، ٤٥٠، ٤٥١، ٥٦٩، ٥٧٣، ٧٤٨ الخضرميّ، أبو بكر، ٣٠٦، ٣٨٧ YYV. YVA AVA الْحَضْرِمِيّ، عبد الجبّار بن وائل، ٣٤١ الحسن بن دينار، ٦٩٥ 🕑 الحضار کمی، مسروق بن وائل، ۳٤۱ الحسن بن زيد، ٢٤٠ حفص، ٤٥٧، ٩١٣ حسن بن سليمان، ٢٩٥، ٥٠٣ حفص بن غياث، ٤٠٠، ٤١٢، ٤٣٣ الحسن بن سهل، ٥٣٣، ٩٢٠ حفصة، ۲۰۸، ۲۰۹ حفنتي، حامد، ٧٩٥. ٩٣٤، ٩٣٥ الحسن بن صالح، ٣٣٤ الحسن بن عرفة، ٤١١، ٤١٢ الحَكم بن عُتيبة، ٣٩٧، ٣٩٩ الحسن بن عليّ العسكريّ ﷺ، ٤٤٥، ٨٤٨، حکمت، على أصغر، ۹۷۲ 1.17 348 048 724 الحكيم، ٨٧ الحسن بن على مندوس، ١٣٨ حکيم بن جابر، ٦٧٧ الحلّاج. ۹۸۰ الحسن بن محبوب، ٢٤٥ الحلبي، ٧٧١ حسن عبّاس زکيّ، ۹٤۸ الحسين بن أبي العلاء، ٣٥٧ الحلبيّ، أبو الصلاح تقيّ الدين. ١٩٤، ١٩٧، الحسين بن اشكيب، ٤٠٣ ٥٤٧ الحسين بن الحسن، ٢٤٨ الحلَّيَّ. ابن فهد، ۱۲۱

۷۸٦

الحلَّيّ، الحسن بن المطهّر، ٩٠٤

حمّاد، ۳۲۱، ۴۹۹، ۷۲۷ (حرف الخاء) حمّاد بن زید، ۲۹۲، ۳۲۷، ۳۵۵، ۳۹۷، ۵۵۸ حمتاد بين سَلَمة، ٢٩٧، ٤١٩، ٥٥٨، ٢١٠، خالد، ۳۵۱، ۳۵۲ خالد الحدًّاء، ٣٥٥ 111 خالد بن الوليد، ٣٥١ حمدان بن الأصبهانيّ، ٥٧٨ خالد بن عرفطة، ٦٢٩ حمران، ۳۰۵ خالد بن معدان، ۲۳۵ حمران بن أعين، ٥٠١ الخبّاب بن الأرت، ٣٣٣ حمروش، إبراهيم، ١٢٦ الخدريّ، أبو سعيد، ١٧٦، ٢٢٠، ٣١٩، ٣٨٦، حمزة، ٣٢٣، ٣٣٣، ٤٥٧ A.3. AT3. PT3. . A3. VA3. 0PT. حمزة الزيّات، ٤١٩ X3V. FOY الحتصيّ، ابن الناعمة، ١٠٥ خديجة، ١٩١، ٧٢٩ خديجة الحمّصيّ، العلاء بن عتبة، ٢٣٤ الخراسانيّ البغداديّ، أبو بكر دلف بن جحدر، الحمّصيّ، عليّ بن عيّاش، ٢٣٤ الحمويّ، يـ اقوت، ٣٤٠، ٣٩١، ٣١١، ٤٠ 🕹 ٩٨٠ الخراسانتي، عطاء. ٢٣٩، ٣٨٣، ٣٩١، ٣٩٢، VO. NE9 NE7 NE. FAY. حميد، ۳۲۷، ۸۸۱ الخراساني. عطاء بن أبي سلمة، ٣٦٠. ٣٦٤ حميد بن قيس، ٢٥٤ الخراساني، محمّد كاظم، ٨٧ الحميدي، ٤٠٦، ٤٩٤ الخزّاز الرازيّ، ٣١٠ الحميري. ٢٨٢، ٤٧٠ الخزّاز الرازيّ، أبو القاسم عـليّ بــن مـحمّد، الحميريّ، السيّد إسماعيل بن محمّد، ٥٠٥، 0.7 الخزاعيّ، أبو بكر أحمد بن الحسين بن أحمد، الحميريّ، حميد بن عبد الرحمان، ٣٢٤ الحنبليّ، أبو غالب، ٨٣٢ አግ٣ الخزاعيّ الواسطيّ، عـبد الله بـن عـلّان بـن الحنفي النحوي، تاج الدين، ٩٣٨ الحنفيّ، عبدالرحمان عليش، ١٢٧ رزین، ۸۵۵ الخزرجيّ، ٢٢٩ حنين بن إسحاق، ١٠٦ خزیمة بـن ثـابت، ۳۳۷، ۷۱۹، ۷۲۰. ۷۲۱، حوّاء، ٨٤٤، ٢٥٣، ٨٨٧ ٨٦. الحويزيّ، ٧٣٢ الخشَّاب، أبو الفـتح مـحمَّد بـن مـحمَّد بـن الحويزيّ، عبد عليّ بن جـمعة، ٤٤٧، ٥٣٧،

١١٢٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

الخضريّ، ٨٠٩

970

091

V9 . NA9

عبدالرحمان، ٥٨٥ خولة بنت حكيم، ٤٨٢ الخُوَيِّيّ، ١٥٩ الخطيب، أبو الحسن محمّد بن القاسم، ٤٤٦ خَيْشَمة، ٣٤٢، ٣٥٦ الخطيب البغدادي، ١٦١، ٢٣٨، ٢٣٩، ٢٤٣، خير النساج، ٩٨٠ 107 . X37. PTT. VTT. 137. TOT. VTT. 3PT. APT. 1.3. 713. 7A3. (حرف الدال) . 70. . 10. 010. 110. 010. 037. الداراني، أبو سليمان، ٤١٣ V35. . OV. YYA YYP. 05P الدارقيطني، ٤١٩، ٤٨٨، ٥٥٩، ٥٩٠، ٢٩٥، الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بــن عــليّ. 170 057 الدارمي، ٤٢٨ الخطيم التميمي، ٢١٤ الداري، ٦٣١ حَلف بن خليفة، ٢٧٨ الدانتي، ٧٦٣ الخليل، ١٨٩، ٤٦٢، ٤٦٢، ٩٢٦ دانيال ٷ، ٦٢٩. ٦٣٠ الخليل بن أحمد، ٩٢٦ داودىڭ، ٢٨١، ٢٩٥، ٣٤٤، ٤٤٩، ٢٤٢، الخـــليلي، ١٩٢، ٢٣٤، ٢٣٥، ٢٣٥، ٢٤٥ 035. 0PF. .... I.V. 1.V. 7.V. V02 . 397 . 30V 191 1.4.5 مرز من يور ۲۸۷ خليل ياسين، ٩٣٢ الخناوي، أبو صالح عمرو بن خـليف، ٥٩٠. داود بن الحصين، ٣٠٦ داود بن عفّان، ۵۸۷ الخوارزميّ، ١٩٣، ٣٤٤ الداوديّ، ٣١٧، ٤١١، ٤٠٤، ٨١٩، ٨٦٦ الخوارزميّ، أبو بكر محمّد بن العبّاس، ٧٥٠ الدجّال، ۲۳۱. ۲۰۹، ۲۰۹ الخوانساري، ٨٥٦ الدجويّ، يوسف، ١٢٦ الخوانساريّ، جمال الدين محمّد بن حسين. دخيّل، محمّد عليّ، ٩٣٧ الدربنديّ، آقا بن عابد، ٥٦١ الخسسوئي، ٤٣، ٢٤، ٢٥، ٧٩، ١٢٣، ١٢٤، ١٢٤، الدَّستُوائيّ، هشام، ٣٩٦ TTT. 737. "IT. F3". 30". X0". دسوقي عبد الله البدريّ، ١٢٦ الدلبشاني، أحمد، ١٢٦ VIV. 001.000.024.02V الدمشقيّ، أحمد بن عمر، ٥٨٨ الخوئيّ، شمس الدين، ١٦٠. ٨٧٤ الخوئيّ، شهاب الدين، ٨٧٤، ٨٧٥ الدمياطيّ، بكر بن سهل. ٧٣٦ الخولانيّ، أبو إدريس، ٢٧٣ الدميريّ، ٦٢٤

(حرف الراء) 319 الراجا (رائك مهروق)، ١٣٤، ١٣٩ الرازي، إبراهيم، ٧٣٨ (حرف الذال) الرازي، أبو الفتوح، ١٤٠. ٢٨٩، ٧٨٠، ٧٨١، الذُبيانيّ، قطبة بن مالك، ١٧٣ الذهبي، ٦، ٢٣، ٧٤، ١٥٩، ١٨٢، ١٨٥، ٢٨٢ 778 378 078 7YA ١٨٧، ١٨٨، ٢٠٤، ٢٢٠، ٢٢٣، ٢٣٥، الرازي، أبو الوفاء، ٨٥٦ ٢٤٢، ٢٤٥، ٢٨٧، ٢٩٠، ٢٩٢، ٢٩٢، ١٩٨، الرازي، أبو جعفي، ١٩٧، ٣٤٨، ٣٥٦، ٧١٩ الرازي، أبو عبيد الله محمود بن محمّد، ٢٥٥ 171 . 207, 007, 117, 317, FIT ٣٧٠، ٣٨١، ٣٨٩، ٣٩٠، ١٣٩٠ مرت ٢٠ ٢٠ الوازي، زين الدين محمّد بن أبي بكر، ٩٣١ الرازي، فخر الدين محمّد بن عمر بن الحسين 1.29 .ETT .EIV .EID .EII .E.T (ايسن الخنطيب)، ٤٠، ٤١، ٢٨٩، ٢٩١، 383. 700. VOO. 1VO. . AO. 1AO. 177, 377, 077, 777, 077, 173. 7. YYO. YAO. PAO. Y.F. 7.F. 0.F. Y73, 003, 103, 173, 713, 713, · / F. A/F. 71F. Y1F. 17F. ATF. A12. V.O. 210. 070. 274. 37A. . TV. 17V. PTV. VTV. 30V. 0/V. ٥٢٨. YVN. WVN. 3VN. ٥٧٨. ٨٧٨. 34V. VPV. A.A. P.A. 31A. VIA PVA. 7AA. 3AA. 0AA. FAA. VAA. 01A. FIA. YIA. AYA. PTA. 77A. PAR. - PA. 7PA. 7PA. VPA. A7P. AON PON ITN ITN YFN YPN 1... APA ... ... ... . ... الرازيّ، محمّد بن أيّوب، ٧٦٠ POP. 74P. 49P. 7..... الرازي، هشام بن عبيد الله، ٢٥٣، ٤١٢ ۱۰۲۲ ،۱۰۱۸ ،۱۰۱۸ الراضي بالله، ٨١٦، ٨١٧ الذهبيّ، شمس الدين، ٢٠٨، ٨٣٢ الراغب الأصبهاني، ١٧، ٢٠، ٣٩، ٤٩، ٦٣، الذهبي، محمّد سبيع، ١٢٦

الدندانيّ، أبو صالح الهذيل بن حبيب، ٢٤٣ الدنياويّ، محمود، ١٢٦ الدورقيّ، يعقوب، ٤١١ الدوريّ، ٦١٣ دياب، عبد الحميد، ١٠٠٣ دي كلوفي، ١٣٦ الديلميّ، أبو خليفة الحجّاج بن أبي عـتاب، ٣١٩

١١٢٢ / التفسير و المغسّرون (ج٢) -231. TVI. 317. 017. TA3. TPA. V09.E17.E.V رياح، أبو المثنّى. ٣٢٩ 920.979 الرافعتي، ٦٢٢ الرافعيّ، مصطفى صادق. ٢٠٠٣ (حرف الزاء) الراونديّ، قطب الدين أبو الحسين سعيد بــن زائدة بن قدامة، ٢٤٩ عبد الله بن الحسين بن هبة الله (سعيد بن زاذان، ۳۱٤، ۳۳٤ هبة الله الراونديّ)، ٤٣. ٨٤٠ ٨٤٢ ٨٤٢ الزاهد، أبو عمر محمّد بن عبد الواحد، ٧٣٩ الزاهد، أبو عمرو، ۱۸۹ رؤبة بن العجّاج، ٣١٧ الزبيدي، ٢٦٨، ٩٢١ الربعيّ، ٤١٦ الربعي، الحرث بن عبد الله، ٥٠٥ الزبيديّ، السيّد محمّد مرتضي، ٤٢٧ الزبير بن العوّام، ٤٨، ٣٣٧، ٥٧٥، ٥٨٥ الربيع، ٤٩٤، ١٤٥، ١٥٨، ٢٢٤، ٢٦٢، ١٧٠. الزبير بن بكار، ٤٠٧، ٥٧٣ X.9 NO9 NO2 الربيع بين أنس، ١٩٧، ٢٧٥، ٣٤٨، ٥٥٠ الزبيريّ، بكار بن عبد الله، ٥٦٤ 194 . 170 . 174. 317. OFF. AFT. الزجّاج، ٢٣٤، ٥٣٥، ٧٦٠، ٧٧١، ٥٥٤، ٩٢٣ زرارة، ٧٧. ١٨٤، ٢٤٠، ٣٠٦، ٣٠٦، ٤٥٢، ٤٦٠، VV1 .VEV .V19 الربيع بن خثيم، ٣٣٦ رَوَّ بِنَ كُمُبِيش (أبو مريم الأسديّ)، ٢٧٥. ربيعة، ٤٨، ٣١١، ٣٣٢ ربيعة بن أميّة، ٤٨٢ TE7 .TT1 زرقان، ۷۲، ۲۶ء رستم، ٦٦٠ رسول الله ﷺ 🛶 محمّد بن عبد الله ﷺ الزركشي، ٢١، ٥٣، ٦٣، ٢٠٣، ٨١٨، ٨٢١ الرسول ﷺ محمّد بن عبد الله ﷺ 111 رشديَّ العابريَّ، رشيد، ٢٠٠٣ الزركلي، ٣٥٧ رشيد رضا، السيد محمّد، ٣٣. ٣٤، ٢٢٦، زروق، ۹۵۰ 1.1.1.11.11.11.11 الزقّاق الصغير، ٩٧٨ الزقّاق الكبير، أبو بكر أحمد بن نصر، ٩٧٨. رضواني، محمّد سعيد، ٥٢٥ رفاعة بن رافع، ٣٠٨، ٣٠٩ 11.474 الرقاشتي، يزيد بن أبان، ٧٠٢ 1.17、229、772、777、777、223、1.17、 الرمّانيّ، ٢٣٤، ٥٣٥. ٧٧١ الزكيَّ الفِريابيِّ، محمَّد بن يوسف بن واقد (أبو عبد الله الفِريابيّ)، ٢٨٣. ٤١٨ الرُمَّانيّ، عليّ بن عيسي، ٣٨٣، ٤٢١، ٤٢٣ روح بسن عسبادة، ٣٦١. ٣٦٤، ٣٨٣، ٤٠٠. زلیخا، ۱۷۶، ۷۷۵

زمانی نژاد، علی أكبر، ۸٤۷ TEO . TVO . TVT . 19E . 19T زين الدين العامليّ (الشهيد الثاني)، ٥٧، ٤٩١ الزمخشريّ (جار الله محمود بن عمر)، ١٤٤، زينب بنت جحش، ٤٤٩، ٦٤٥ rit. P3t. PAT. . P4. rV1. IV3. NL. 110. 020. 402. 111. .2N (حرف السين) السائب بن يزيد، ٢٤٩، ٦١١ PAN. FPN. 3FA. 7PA. 3PA. 0PA. السائح السندهيّ (بزرگ شهريار)، ١٣٥ VPA 1. P. T. P. T. P. T. P. A.P. الســـاجيّ، ٢٤٦، ٢٥٠، ٣٤٧، ٣٩٤. ٤١٩. ٦ν. 119. 119. 179 الساجيّ، زكريًّا بن يحيى، ٥٦٤ الزنجانيّ، أبو عبد الله، ١٣٦ سارة، ٦٩٧ الزنجاني، عميد، ٤١ الساعديّ، ٧٦٢ الزهـــريّ، ۲۸۱، ۲۰۲، ۳٤۹، ٤۱۱، ٤۸۸. سالم، ٤٥٧، ٤٨٨، ٢٣٤ ۲۲۵، ۸۷۵، ۱۱۲، ۲۲۰، ۸۰ V، ۶۲۷ سالم بن أبي حفصة، ٤٤٥ زهير بن معاوية، ٣٥٦ سالم بن صفوان، ۳۱۰ الزواريّ. عليّ بن الحسن، ٧٨٠ سالم بن عبد الله، ٤٥ زیاد. ۳۳۹. ۳٤۰ 119.0 زياد بن المنذر الهمداني (أبو الجارود). ٢٤٧ السامانيّ، منصور بن نوح، ١٣٧ 777. FPT. 773. 033. V33. VTV. السامري، ٦٤٣ YOV NOT زياد بن أيّوب، ٤١١ سبحانتي، جعفر، ١٠٤٢ زید، ۱۸۷، ۳۵٤، ۳۵۷، ۳۹۷ سبط ابن الجوزيّ، ٨٠٨ السبكيّ، ٨٩١ زید بن أرقم، ۱۷۳، ۲٤۵، ۳۳۲، ۲۸۸، ٤٦۳ السجستاني، حريز بن عبد الله. ٣١٤ زيد بن أسلم (أبو أسامة العدويّ)، ٢٧٥، ٣٥٤. سجستانی، خلیل بن احمد، ۱۳۸ السختيانيّ، أيّوب، ٤٠٢، ٤١١ YY1 .V09 السدوسيّ البصريّ، أبو فَيْد مؤرّج بن عـمرو زید بن ثابت، ٤٧، ١٨٧، ٢٧٠، ٣١٧، ٤٢٨، النحويّ، ٩٢٦ ٧٤٣ زيد بن عليّ بـن الحسـين، ١٢٧، ٩٢٧، ٩ السرّاج، ٤٢٣ السرّاج، أبو عبد الله محمّد بن عليّ، ١٩٤ 978 سراقة، ٣١٩، ٣٢٠، ٤٩٨ زيد بن وهب (أبو سليمان الجهنيّ الكوفيّ).

١١٢٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

الشرحوب، ۳۹٦ السرخسي، ١١٠، ١٢٩، ١٣٢، ١٣٢، ١٣٦ السرخسيّ، شمس الدين، ٤٨٦ السرخسيّ، محمّد بن منصور، ٣٣٢ السرويَّة، ٩٠٥ سزگين، فؤاد، ٢٣٦، ٣٢٨، ٣٥٣، ٣٩٢، ٤١٠. ANG ATE ATT سعد، ٦٦٠ سعد بن أبي وقًاص، ٤٨٨، ٧٤٨ سعد بن جنادة، ٢٤٨ سعد بن عبادة، ۱۹۸ سعد بن معاذ، ٤٧٦ سعديّ الشيرازيّ، ٨٦٧ السعديّ، عليّ بن حجر بن أياس، ٢٩ سعید، ۲۰۰، ۲۳٦، ۲۷۱، ۳۵۳، ۹٤۶ سعید بن أبی عروبة، ۳٤٤ رو سعيد بن المسيّب (أبو محمّد)، ٢٢٠٤٥ (السفياني، ٥٠٩ 347. 747. 1.7. 937. 777. 097. 315. 895. 714 سعيد بن جبير (أبو محمّد الأسديّ). ٤٧، ٤٨. AAG. PAG. 117. VIT. 277. 077. 137. - VY. OVY. YVY. AVY. PVY. 1 17. 3 17. 1 17. 71. 11. 11. TIT. 007. . FT. TTT. 0AT. 1PT. VV3. • A3. VA3. 770. 377. 777. سعيد بن قيس، ٣٣١ سعيد بن محمّد بن الحسن بن عطيّة، ٢٤٨ سعید بن منصور، ۱۷۷، ۷٦۰

سعید حوی، ۱۰۱۱ السفَّاح، ٢٥٠، ٢٩٦، ٧٣٤ سفيان الثوريّ (أبو عبد الله سفيان بن سعيد)، 191. VTT. 101. PV1. VAT. . P1. 197. TPY. PPY. VIT. 007. 107. 777. PTT. "XAN. TPN. APN. ..... 1.2. 7.2. 7.3. 2.2. 0.3. 7.2. ٧.3. ٨.٤. ٩.٤. ١١٤. ٣١٤، ٤٠٤ 113, VI3, AI3, PI3, TY3, AVO, שירה שארי אואי איאי איאי איאי ANY NON سفيان بن عبد الملك، ٢٤٣ سفيان بن عُبيَينة، ٥٢، ٢٤٤، ٣٦١، ٣٦٤، ٣٦٤، ٧٣٨ .٤١٦ .٤١٠ .٤٠٩ سفیان بن وکیع، ۱۸۱ السكّونتي. ٤٠٥ السكونيّ، ابن خليل، ۸۷۸ سلّام بن مسکین، ۲۹۸ سلمان الفارسي، ١١٠، ١٢٩، ١٣٢، ١٣٢، 041. 3P1. ATT. 737. 337. 037. 147. 197. 7.0. 3.0 سلمة، ٣٢٨، ٤٨٠، ٤٨١، ٤٩٣ سَلَمة بن الأكوع، ٤٩٢ سلمة بن الفضل، ٧٤٣ سلمة بن أميَّة، ٤٨٢ سلمة بن عاصم، ۹۲۱ سَلَمة بن كُهَيل، ۳۱۱، ۳۳۵، ۳۸۷ شلمي، ٣٢٤، ٤٨٢

فهرس الأعلام / ١١٢٥

السندوبيَّ المصريَّ، حسن، ٤٠٤ السُلَميّ، أبو عبد الرحمان (عبد الله بن حُبَيب الكوفيّ)، ١٥٨، ١٦١، ٢٧٥، ٣١٣، ٣٣٣. شُنَيد بن داود، ۳٦۱ السهرورديّ، شهاب الدين، ٩٨٨ VO3. 070. PIV. . 7V. . FV. 17P. سهل، ۲۵۴، ۳۵۳، ۲۳۹، ۹۳۲ 978. 379. 079. 779. 779 السُلَميّ الواسطيّ، هُشَيم بن بَشير (أبو معاوية ـ سهل بن السريّ، ٥٨٢ ابن أبي خازم)، ٣٦١، ٣٨٣، ٤١١ سوادة بن عمرو، ٥٩٣ سوادة بن قيس، ٥٩٢، ٥٩٣، ٥٩٤ السلمي، خزيمة بن حكيم، ٧٢١ السورتي، عبد الرحمان طاهر بن محمّد، ٧٣٣ السلولي، خالد بن طهمان، ٢٤٧ سويد بن عمرو بن الزبير، ٥٨٦ سليمان للله، ٤٤٩، ٥١١، ٢٤٣، ٢٤٥. ٢٤٩، سويد بن غفلة، ٢٧٣ 192 .117. 197. 197. 197. 397 السياريّ، أحمد بن محمّد، ٤٤٦ سليمان بن النضر، ٣٩٤ سليمان بن بريدة، ٦١٣ سيبويد، ٩٢٦ السيّد الأمين، ٢٤٧، ٢٨٣، ٤٠٧، ٧٨٩ سليمان بن رفيع، ٣١١ السيّد الصدر، ٢٣٦، ٣٥٧، ١٠٣٨ سلیمان بن صرد، ۳۳۱ سليمان بن عبد الملك، ٢٨٦، ٢٩٦ ٧٩٠ السيد المرتضى علم الهدى ، الشريف المرتضى ۹ ۱ ۳ سيد قطب، ١٠٢١، ٢٩، ١٠١٩ سليمان بن عليّ، ٢٥٠، ٢٥١، ٣٤ سيف، ٦٥٩ سليمان بن موسى، ٢٨٠ السيوريّ الحلّيّ الأسديّ، أبو عبد الله جمال سليمان بن هشام، ٣١١ الدين المقداد بن عبد الله، ٢٠٨، ٨٤٣ سليمان بن يسار، ٤٧٦ السليمانيّ، أحمد بن عليّ، ٧٤٨ السيوطيّ، جلال الدين عبد الرحمان، ٤٥. 171. 331. 901. . . . . . . . . . . . . . . . سليم بن أبي حيَّة، ٣١٦ سماعة, ٤٦٢, ٤٦٩ VAL. 391. VPL. 3.7, V.7, 717. 777. 077. 177. 737. 037. 737. سمّاك بن حرب، ٢٥٣. ٣٩٩، ٤٠٠ سمُرة بن جندب، ٥٦٧، ٦٦٩ 171, 107, 307, 177, 777, 707, السمرقنديّ، عليَّ بن إسحاق، ٢٥٥ 117. 717. PAN. 747. VTO. ATO. السمعانيّ، ٤١٥، ٧٣٦، ٤٥٧، ٨٤٣ A00. . Vo. 3P0. 337. 037. V37. السمنانيّ، علاء الدولة أحمد بن محمّد، ٩٩٨ سُميع، ۲۹۷ 3AF. FAF. AAF. PAF. ..V. F.Y. NT1 NTE NTY NT4 NI1 , YIY سنبر، ۳۹٦

١١٢٦/ التفسير و المفسّرون (ج٢) -

477

۵۵٪، ۵۵٪، ۷۷۸، ۲۰۸۰ ۳۳۲، ۵۲۵، شدید، ۷۱۱ شراحيل، ٣٤٥ شرحبيل، ٣٤٥ شُريح، ۳۳۳، ۳۳۵، ۳۳۹، ۳٤۸ الشسريف المسرتضي (عمليَّ بـن الحسين البــــغداديّ)، ١٩٤، ٣٠٥، ٣١٧، ٣١٨، 377. FTT. . PT. F33. A.O. F30. 130. 13A. - 0A. YFA شريف زاده، ٨٤٨ شريك النخعيّ. ٤١٣ شعبة، ١٩٢، ٢٣٧، ٢٤٢، ٤٤٢، ٢٤٣، ٢٥٣، AOT. FAT. VPT. APT. ... 2. (... 2. 113. 513. 803. 083. 380. 775. A.V. VTE ٨٢٨. ٨٣١. ٨٣٢. ٨٣٣ ٨٣٤ ٨٣٥ أ ٨٣٨ أ شعبة بن الحجّاج (أبو بسطام بن الورد العتكيّ الأزديّ)، ٢٥٩، ٢٦١، ٢٢٤، ٣٨٣، ٥٩٥، EIT.E.V.E... 599, 59V, 597 .... شعبة بن ربيعة، ٥١١ الشعبيّ، ٤٥، ١٨١، ١٨٢، ٢٩٨، ٣٠٨، ٣٠٧، זיד, דיד, דידי, זידי, סידי, רידי, VTT. ATT. PTT. 737. 337. T/T. A03. VPO. APO. 111. VTT. APT. v۳v الشعرانيّ، ٨٧٠، ٨٧١ الشعرانيّ، أبو الحسن، ٧٨١ الشعراويّ، محمّد متولّى، ١٠٤٣ شقيق، ۲۵۹ شقيق بن سلمة، ٣٤٧، ٨٠٦، ٨٠٧ شمس الدين الداوديّ، ٣١٦، ٣٥٥، ٤١٠ شمس الدين بن يوسف، ١٨٨

(حرف الشين) الشاذلي، سيّد بن قطب بن إبراهيم. ١٠٢٣ الشاري، شمس الدين، ٨١٦ الشاطبي، ٣٠، ٨١٠. ٩٤٧ الشاطر، ١١٣، ١١٧، ١١٩، ١٢٩ الشاطر، محمّد مصطفى، ١١٤ الشــــافعتي، ١٦١، ٢٠٤، ٢٢١، ٢٤١، ٢٤٣، ٢٤٣، 037. · ۸۲. ٦٢٦. ٥ ٣٦. ٢ ٣٦. ٨ ٣٦. 003, YY3, -P3, YY0, AV0, -A0, 1A6. • VF, YTY, YTY, 3FV, 2+ A. 11. AIA IYA YYA FA YA ለላላ እኋሃ ነъኒ ነላላ עላ الشافعيّ. أحمد بن محمّد. ٣٦٠ الشافعيّ الظواهريّ، محمّد، ١٢٧ الشافعيّ، محمّد بن إدريس، ٤٠٧، ٤٥٤، 100. . FO. YVY. . TA الشاميّ، أبو عبد الله، ٢٩٦ الشاه عبّاس الثاني الصفويّ، ٧٧٩ شبّر، السيّد عبد الله بن محمّد رضا. ٧٩٣. 987 N90 N92 شِبل بن عُباد (أبو داود)، ۲۸۳، ۷۵۹ شبلی، ۹۸۰ شحاتة, ٢٤٣, ٧٣٧ شحّاتة، عبد الله، ٣٩٥ الشحّام، زيد، ٢٨، ٣٥٣ شداد، ۷۱۱

فهرس الأعلام / ١١٢٧

الشيخ المفيد ـــه المفيد، الشيخ أبو عبد الله الشيخ محمّد رضا المظفّر، ٥٦٠ الشيخ محمّد عـبده، ٣٣، ٣٧٣، ٤٥٣، ٤٥٨، · P3. / P3. V00. A00. YVF. TTY. 1.11.11.11.11.17.1.18 الشيخ بے الطوستي، أبـو جـعفر مـحمّد بـن الحسن الشيرازي، ٦٨٦، ٩٦٤ الشيرازيّ، أبو محمّد، ٩٦٠ الشيرازي البيضاوي، أبو سعيد، ٧٨٩ الشيرازي، السيّد محمّد، ٩٣٨. ١٠١١ الشيرازي، عبد الكريم، ١٠٣٢ الشيطان، ٣٣٩، ٣٧٢، ٢٧٤ (حرف الصاد) الصابولي، محمّد عليّ. ١٠٤٢، ١٠٤٢ الصاحب بن عبّاد، ٨٨٣، ٩٣٠ صادق عبد الرضا على، ١٠٠٣ الصادقي، محمّد، ١٠١١، ١٠٢٧ صارم الدين، ٣٩٣ الصاغانيّ، أبو بكر. ٥٧٩ الصافي الأصفهاني، ٥٤٧ صالح، ۸۳۰ صالح بن أحمد بن حنبل، ۲۳۹ صالح بن حتّى، ٤٠٤ صالح بن محمّد. ۲۳٤ الصاوي، ۲۰۵ الصاويّ، مصطفى، ٢٣٠ صباح بن أشرس، ٧٢١

الشنَّاويّ، محمّد مأمون، ١٢٦ شهاب، ٤٨٨ شهر بن حوشب (أبو سعيد الأشعريّ)، ٢٩٩. 7A7. FAT. VAT. AAT. 0 FT. VT3. ۷۳۷ الشهرزوريّ الموصليّ، تقيّ الدين أبو عـمرو عثمان بنن المفتي صلاح الدين عبد الرحمان الكرديّ. ٩٦٤ الشهرستانيّ، السيّد هبة الدين، ١٠٠٣ الشهرستانيّ، عبد الكريم، ٢٧٢، ٣٢٧، ٤٣٥ الشهيد الثاني، ٣٤٤، ٨٠٢، ٩١٩ شوّاخ. عليّ، ١١٢، ١١٣، ١٥٢، ٢٤٣. ٢٤٧. 101. 797. 117. 177. 707. 107 الشوكانتي، ٤٠٩، ٧٣٤ ٧٥٥ الشوكانيّ، محمّد بن عليّ بن عبد الله، ٧٩٥ شيبان، ۲۲۷ الشيبانيّ الجويباريّ، أبو عليّ أحمد بن الله، ۲۸۵ الشيبانيّ القِفْطيّ، جمال الدين الأكرم أبو الحسن عليَّ بن يوسف بن إبراهيم، ٤٢٤ الشيباني، محمّد بن الحسن، ٧٧٠، ٧٧٣ الشيبانيّ، يحيى بن أبي عمرو، ٦١٤ الشيحيّ البغداديّ، علّاء الدين أبـو الحسـن عليّ بن محمّد (الخـازن)، ٥٣٥، ٦٩١، VVY .VIV .VII .VII الشيخ الأنصاريّ، ٨٥، ٩٨١ الشيخ البهائيّ، ١٠٦، ٧٨٩ الشيخ الحويزيّ، ٤٤٧ شيخ الطائفة ب الطوسي، أبو جعفر محمّد بن الحسن

۱۱۲۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲)

صبحى صالح، ٥٤٠، ٥٤٤

الصدر، السيّد حسن، ٣٩٢

صدقة، ٦٦٦

صفا، ۹۷۲

الصفًار، ٢٣

صغوان الجمّال. ٤٧٠

صهيب، ۲۰۷، ۲۷۵

الصفويّ، طهماسب، ۷۷۹

الصفوري، ٥٨٩

(حرف الطاء) الطائفيّ، عبد الله بن سلمة بن حصرم، ٢٠٠ الطائيّ. أبو زبيد، ٧٤٥ الطاطريّ. مروان بن محمّد. ٤١٣ الصدوق بے أبو جعفر محمّد بسن عمليّ بسن الطالقانتي، ٧٣٤ بابويد (الشيخ الصدوق) الطالقانتي، عبد الوهَّاب، ١٤٥. ٣٩٤ الصعديّ، محمّد بن يحيى، ٨١٩ طالوت، ٧٦٧ الطاهر، عبد الرحمان، ٢٩٢ الصفَّار، القاسم بن أحمد، ٢٤٣، ٢٤٤، ٣٩٥ طاووس بن كيسان (أبو عبد الرحمان)، ١٩٩، الصفديّ، ١٠٥، ٧٦٠، ٨٣٢ ٩٣١ الصَفَديّ، صلاح الدين، ٤٢١ 147. . (T. 117. FOT. TTT. . XA. 1 43. 743 الطباطبائي، السيّد محمّد حسين، ٣٤، ٣٥، PT. 13. 01. PA. . 17. 3VT. P30. 1. TO .1. 11 NTT الصيدلاني، أبو الحسن محمّد بن القاسم، ٧٦٠ الطب رانسي، ٢١٣، ٣٤٤، ٣٦١، ٤٩٤، ٢٠٩، الصيمري، أبو القاسم، ٧٦٣ X1 X1 . X14 X14

(حرف الضاد) الضبَّيّ. أبو الطروق. ٣٩٠ الضبّيّ، أبو عبد الله محمّد بن العبّاس، ٥٨٢ الضبَّتي، سليمان بن قَرْم، ٤٠٢ الضبّيّ، عمّار بن رُزّيق، ٤٠٢ الضحَّاك بن مزاحم (أبو القاسم الخراسانيَّ). 137, 737, 737, 337, 797, 997, X.T. POT. . FT. 757. 317. 7AT. AAT, 0 PT, AA3, 1 A0, 0 A0, FFF, YY1 .YE1 .YTY .TY1

315. 375. 105. 055. . + 5. 095. الطبرسيّ. ٤٢، ٥٣، ٨٣. ١٣١، ١٤٤، ١٦٩، OVI. 01. 317. P3Y. 101. PAY. 11T. OAT. FAT. VAT. AAT. 3PT. 1217. . 13. 313. . 73. 132. 732. PO3. 773. 143. 1-0. 114. 704. 014. PAV. Y3A. A0A. IFA. YFA ٩٣٧

الطبرسيّ. أمين الإسلام أبو عليّ الفـضل بــن الحسن بين الفيضل، ٣٠٨، ٥٠٤، ٥٣٧، 107 100 الطبريّ. أبو القاسم. ٢٧٨ الطبريّ (أبو جعفر محمّد بن جرير)، ۲۱، ٤٤،

. فهرس الأعلام / ١١٢٩

الطحاوي. أبو جعفر، ٣٩٣ 173, V3. TO, VO. VTI, AOI, OVI. الطريحيّ النجفيّ، فخر الدين، ٩٢٩ 191. YPI, YIT, 017, PIT, "YT الطريحيّ، محمّد كاظم، ٩٢٩ 171. YY1. XY1. TTT. TTY. TX1. طغرل بيك، ٨٥٠ 127. V37. A37. 107. 507. 757. طلحة. ٤٨ .٣٣٧ والم طلحة بن أبي طلحة، ٣٥١ 3.T. V.T. A.T. 11T. . 1T. ATT. طلق بن حبيب، ٤٥ XTT. 33T. TOT. FOT. 11T. 11T. طليطلتي، بطرس، ١٣٦ VF7. . VT. TVT. 3YT. 0AT. FAT. طنطاويّ. ٢٠٠٤. ٢٠٠٥ ملنطاويّ AAT. PAT. 1PT. 7PT. 3PT. الطهراني، آغا برزگ، ٢٥٥. ٢٥٢، ٧٥٢، ... 3, 7.3, 9.3, ... 31. 113, 313. 114. 111. 171 113, Y13, P13, A03, PY3, YA3, الطهرانتي، محمّد بن حمّاد، ٧٥٣ TA3. YTO, ATO, PTO. . AO, FIF. VIT. 371. 337. 037. V37. 70F. الطهرمسيّ. إسحاق بن وهب. ٥٨٣ ٦٥٣. ١٥٤. ٥٥٥. ٢٥٦. ٦٥٨. ٢٦٦. الطوسيّ، أبو بكر. ٩٦٨ ٦٦٨. ٦٦٩. ١٧١، ٦٧٥، ١٧٦، ١٧٦ / الطوسيّ، أبو جعفر محمّد بن الحسسن (شبيخ الطائفة)، ٢٧، ٣٨. ٨٤. ٣٣٧، ٢٤٠، ٥٤٢، AVF. . AF. ( AF. 1 AF. 3 AF. 0 AF. TAT. YAT. PAT. 195. 197. 301. 301. 301. 7AT. 197. 397. 197. 9.T. .TOE .TTE .TT. .TIO .TIE .TIT X11 X.9 X.A X.V X.1 X. YOT. IYT. OAT. FAT. PAT. 7PT. 11V. 31V. VIV. PTV. ITV. TTV. 1971. APT. ..... V. 2. A. 3. . 13. VE. VTA VTA VTT VTO VTE .20Y .212. 373. 373. V33. V03. 134. F34. V34. A34. P34. . 00% . Y3, YY3, OTO, 030, V30, A30, TOY. YTV. YTV. 0TV. IVV. 0VV. PY0. 1.00. 1. 1. 1. 1. 17 1. 13 A. 1. I. I. I. ATA AYY ADI AIT A.T P3A -0A 10A 70A 30A VOA 1.14 ۳۲۸. 3۲۸. 3۰۴ الطبريّ، أبو محمّد عبد العزيز بن محمّد، ٧٣٩ الطوسيّ، الخواجه نصير الدين، ٤٨٤، ٩٠٤ الطبريّ الإماميّ، ٣٣٦، ٣٣٧ الطوفتي، ٨٧٩، ٨٨٠ الطبري، عماد الدين، ٢٤٧ الطوفيّ البغداديّ، نجم الدين، ٨٧٩ الطبريّ، عماد الدين أبـو الحسـن عـليّ بـن الطيالستي، ٣٩٧، ٤٠٠ محمّد بن عليّ (الكيا الهـرّاسـي)، ١٨٨٠ الطيالستي. أبو داود. ٣٩٩. ٤٩٤ 177

۱۱۳۰ / التفسير و المفسّرون (ج۲)

عبد الحقّ، ٢٥٣. ٧٦٤ عبد الحميد، ٨٩٧ عبد الحميد بن أبي العلاء، ٣٥٧ عبد الرحمان، ٢٤٩، ٣١٤، ٣٤٢، ٣٥٠، ٣٥٤، 777. 177. 313. . 75 عبد الرحمان بن الحجّاج، ٣١٥، ٤٠٤ عبد الرحمان بن جبير، ٧٠٧ عبد الرحمان بن زياد بن أنعم، ٦٨٧ عبد الرحمان بن زيد بن أسلم (ابن زيد)، ۶۲۳، ۳۸۳، ۱۰٤، ۷۶۰، ۵۶۲، ۱٤۷ عبد الرحمان بن كيسان (أبو بكر الأصمّ). γ٦, عبدالرحمان قراعة، ١٢٦ عبد الرحيم محمّد عليّ، ١٢٢، ١٢٣، ١٤٦ عبد الرزّاق، ٢٢٥، ٢٤٣، ٣٦٤، ٤٠٨، ٤١٨، 143. · A3. ( A3. 7 A3. 4VO. 7 A0. MO. 7PO. 7.F. 37F. V7F عبد الرزّاق بن همّام (الصنعانيّ)، ٣٦١. ٣٨٣، ۷۳۸ عبد الرزّاق حرز الدين، ٣٩٣، ٧٣٦ عبد الغنتي، ٧٧١

عبد الغنيّ بن سعيد، ٧٣٦ عبد الغنيّ، عليّ حسن، ٣٩٤، ٧٣٦ عبد القادر حسين، ٨٨٠ عبد الكريم بن أبي العوجاء، ٥٥٨ عسبد الله، ٢٢٧، ٢٥٦، ٢٥٥، ٢٩٦، ٢٩٦، ٣١٠ عسبد الله بن أبي جعفر، ٧٤٧ عبد الله بن أبي جعفر، ٧٤٧ الطيالسيّ، جعفر بن محمّد، ٥٧٧

(حرف العين) عائشة، ٢٠، ٤٦، ٤٧، ٤٨، ١٥٩، ٢٦١، ١٧٠، TAL. YAL. A.T. . 17. 0TT. 137. 197. 9-3. 973. 070. 770. 777. عاد بن إرم بن عوص بن سام بن نوح، ۲۱۱، Y 1 m عاصم، ٣١٧، ٣٢٣، ٢٣٣، ٣٤٧، ٤٥٧، ٥ عاصم بن أبي النجود، ٣٣٣، ٣٩٧، ٤٠٠ عاصم بن بهدلة، ٣٤٤، ٢٠٠، ٤٠٧ عامر الشعبيّ (أبو عمرو عامر بن شـراحـييل الحــــميريّ)، ٢٧٥. ٣٢٣، ٣٢٨، ٢٤٣ 713 عامر بن صالح، ٥٨٥ عامر بن عبد الله بن الزبير، ٢٨ مر من عامر من عامر بن عبد الله بن عبد قيس، ٣٣٦، ٦١٧ العامليّ، ١٢٩ العامليّ، السيّد محمّد، ١٣٠، ١٣١ العاملي، محمّد بهاء الدين، ١٠٥. ٨٧٩ عباد بن کثیر، ۲٤٤، ۳۹٥ عبادة بن الصامت، ١٧١، ٤٦٢ عبّاس الجمل، ١٢٨ العبّاس بن عبد المطلب، ٤٢٨، ٤٦٣، ٥٦٥. 315. 015. 095 عبد الأعلى، ٧٨. ٧٢١ عبد الجبّار، ٨٨٤، ٩٠٤، ٩٣٠ عبد الجبّار بن عبّاس، ١٩٥ عبد الحارث، ٤٤٨

10Y2 .XA3, XA3, XA3, 3Y0, عبد الله بن أبي رافع، ٣٤٦ עוד. יוזר. ייזר, גידר, סגר, עצר, عبد الله بن أبي نُجَيح، ٤٠٠، ٤٠٧ 375. PAT. . PF. PIV. TVV. FVV. عبد الله بن أحمد، ٢٤١، ٢١٨، ٧١٩ عبد الله بن أحمد بن حنبل، ٥٧١. ٨١٠ ٨٨٥ عبد الله بن عمر بن عبد العزيز، ١٣٤، ١٣٩ عبد الله بن الجرّاح، ٣٦١ عبد الله بن عمرو بن العاص، ٤٧، ١٧٤، ١٨٧، عبد الله بن الحارث، ٥٨٥، ٦٢٠ · 77, 777, 3V0, 1.F, 7.F. A.F. عبد الله بن الحرث، ٢٢٧ AIR. PIR. - YR. 77R. AYR. 77R. عبد الله بن الحسن، ٢٤٧، ٣٩٠، ٧٣٧ عبد الله بن الحسن المثنَّى، ٢٩٤ 121. 135. 105. 105. عبد الله بن عون، ٤٠٢ عبد الله بن المبارك، ٤٠٢ عبد الله بن قلابة، ٧١٢ عبد الله بن بديل، ٢٣١، ٨٦٣ عبد الله بن قیس، ۲۷۱، ۷٤۲ عبد الله بن بريدة، ۳۹۱، ٦١٣ عبد الله بن محمّد بن سعيد بن أبي مريم، ٤١٩ عبد ألله بن بكير، ٤٦٩ تحید اللہ بن مسعود ہے ابن مسعود عبد الله بن ثابت، ٦٢٨ عبد الله بن نُمّير، ٣٣٥ عبد الله بن تعلبة، ٢٨٠ عبد الله بن وهب، ٤١٠ عبد الله بن جعفر، ۳۳۳. ٤٧٠ مجبد الله بن يحيى، ٤١٣ عبد الله بن حامد، ٧٦٠ عبد الله بن يزيد. ۳۵۰ عبد ألله بن خفقة، ٣١٦ عبد الله بن زيد بن أسلم، ٣٦٠ عبد المجيد خان، ٨٩٦ عبدالمجيد سليم، ١٢٦ عبد الله بن ســلام، ۲۲۲، ۳۷۷. ۲۰۰. ۲۰۹، عبد المطّلب، ٢٠٢، ٣٥١ 78. . 359 عبد الملك بن الربيع بن سبرة، ٤٧٨، ٤٩٤، عبد الله بن سنان، ٤٦٩ 190 عبد الله بن صالح، ٦١٠ عبد الملك (بن عطاء بن أبسى رياح). ٢٩٦. عبد الله بن طاووس، ۲۹۵ ۳١. عبد الله بن عامر، ۹۱٤ عبد الملك بن مروان، ٢٧٣، ٢٨٦، ٣٢١، عبد الله بن عبّاس ب ابن عبّاس 727, 770, 735 عبد الله بن عبد الرحمان، ٤٠٣، ٥٨٥ عبد الملك بن ميسرة، ٢٤٢ عبد الله بن عبد ياليل، ۱۹۹، ۲۰۰ عبد المنعم بن إدريس، ٥٨٥، ٥٩٤ عبد الله بن عليّ، ٥٥٩ عبد الواحد بن زياد، ٤٩٣، ٤٩٤ عبد الله بسن عسمر، ۱۸۷، ۲۱۹، ۳۰۰، ۳۰۱،

۱۱۳۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲) \_

TEV , TET , TE1 , TE. , MT9 , MT7 0.3. A.3. 753. PA3. VOO. 3VO. 0Y0, PAO, . PO, 117, 317, 177, 111.111 العـــجليّ، ٢٥٣، ٣٠٢، ٣٣٢، ٣٤٣، ٣٤٦، V37, A37, 007, 7A7, 713, 713 عدنان، ۱۹۸ العدويَّ البصريِّ، أبو سعيد الحسن بن عليّ بن زکریا، ۵۸٤ عدي بن حاتِم، ۲۰، ۱۸۲ عروة، ۲۷۳ عروة بن ألزبير، ٤٨٢، ٥٦٦ عريف، ۲۹٦، ۳۱۰ عزَّ الدين بن عبد السلام، ٨٢١، ٨٢٣ عزير ﷺ . ٥٠٠، ٥٠١، ٥٠٤ عزير العركز، ٦٧٢. ٦٧٣. ٥٧٦، ٢٧٦. ٧٧٢. ٨٧٢ 774 العسقلاني، ابن حجر، ١٨٣، ١٨٩، ٢٠٢. 3.T. 177. 377. VTT, PTT, TTT, 377, 077, 1771, 1777, 137, 137, 737, Y37, 707, 007, 1Y7, FFT. TTT. PIT. 377, 7777, 7777, 3777, TEO . TEE . TE1 . TE. . TT9 . TTV 307, FOT, IVT, AAT, IPT, 3PT, 197. VPT. APT. A.3. P.3. (13. 003. TV3. TA3. PA3. 7P3. 170. 170. 310. (100. 010. - 00. 700. ٨٩٥، ٤٠٢. ٨٠٢، ٠١٢، ٦٢٢، ٧٢٢،

عبد الوهَّاب، ٢٨٨، ٨٣٥ عــبد بـن حـميد، ٣٦١، ٣٦٤، ٤١٩، ٢٩٠، 9.0.11 عبد شمس بن صخر، ٦٢٠ عبد مناف بن هلال بن عامر بن صعصعة، ٢٤١ عبده، محمود محمّد، ۲۸ ٤. ۷۳۸ العبديِّ الكوفيّ، أبو محمّد سفيان بن مصعب، 🚽 العجليّ، أبو النجم، ٩١١ ۲.۱ عبد بزيد، ٤٧٤ العبر تائيّ، أحمد بن هلال، ٥٤٨ العبشمي، عبد الرحمان بن سمرة بن حبيب، ٦١. عبيد، ٢٤٩، ١٨٤ عبيد الله بن أبي رافع، ١٩٩، ٣٣٠، ٢٢١ عبيد الله بن أبي يزيد، ۲۹۳ عبيد الله بن زياد، ٣٣٠، ٣٣٦، ٣٤٠ ٢٤٠ 722 عبيد الله بن عبد الله بن عتبة، ٢٢٤ عبيد الله بن عمر، ٤٥، ٣٥٥، ٣٧١ عبيد الله بن موسى، ١٩٥، ٤١٨ عبيد بن الأبرص، ٢١٤ عُبَيد بن حُنّين، ٤٠٩ عبيد بن عمير، ٢٨٤ عبيدة، ٧٧٧ عبيدة بن قيس (السلمانيّ)، ٤٥، ٢٧١، ٢٧٥، ۶۳۳، ۸٤۳، ۴۹۹، ۳۳٤، ۳۳۶ عتبة بن أبي حكيم، ٨٦١ العتكيّ، عبد الله، ٣٠٨ عــشمان، ٤٨، ٦١، ١٨٢، ١٨٧، ١٩٧. ٢١٥، VTY. . VY. IVY. TVY. PIT. TTT.

A03, 110, VVF, IAF, IPF, 11V. PIT. 015. 375. P.V. . 1Y. 17V. 1.17. VOA VEV VET VE. VTV P3V. . FV. F.A. V.A. P.A. 31A. العكّي، ٣٣٩، ٣٤٠، ٣٤١ ۰ 3 ۸ ۰ ۲ ۸ ۳۷۸. 3 ۷۸. ۸۷۸. ۵۰ ۴ العكَّتْي، مسروق، ٣٣٨، ٣٤٠، ٣٤٢ العسكريّ، أبو أحمد حسن بن عبد الله، ٢١٠ علاء بن عتبة الحمصيَّ، ٢٣٥ علقمة بن قيس (أبو شـبيل النـخعيّ)، ١٨٩، 107, VV7, PV3, 1A3, 1A3, VA3 XP3, 140, P1Y .ETO .ETT .TEV .TTI .TT. . .TT9 عطاء بن أبي رباح (أبو محمّد)، ٢٣٨. ٢٣٩، TIT. OVT. 597. . 17. 117. 117. ۳۱۲، ۸٤۷ علم الهدى السيّد المرتضى ب الشريف .077 . 777. 377. 197. 097. 770. المر تضى YTY .101 العلويّ، أبو الفضل العبّاس بن محمّد، ٤٤٦، عطاء بن السائب (أبو محمّد الثقفيّ الكوفيّ). V33. FOY. VOV. OAV סדז, דדז, סעז, זוד, דוד, זוד. פוא العلويّ، حمزة بن محمّد، ٤٢٣ 12-4 2... TAN , TAE , TET , TEL اعللي ابن أبي طلحة. ٢٣٥ 9 YV عليان، محمّد، ٩٠٣ عطاء بن يسار، ٢٨٤، ٢٥٤، ١٩٥ \_\_\_ على بن أبي طالب الله، ٥، ٢٤، ٢٥، ٢٤، ٤٧، العطَّار النيسابوريّ، الشيخ فريد الدين، 10, 70, 10, 11, 11, 17, 78, 94, عطية، ٢٤٦، ٢٢٢، ٧٣٧ . TI. NOI. POI. ATI. TYI. IAI. عقبة بن عامر، ٦٨٧ 141. VAL. AAL. PAL. . PL. 1PL. عقیر بن معدان، ۷۱۸ 311. 011. 111. 111. 114. 191. . . . عقيل، ١٥ ٤، ٤٢٨، ٤٦٣ 1.1, 1.1, 3.1, 3.1, 3.1, 0.1, العقيليّ، ٢٨٤، ٣١٦، ٣٣٦، ٣٤٦ TET . TEO . TEY . TTE . TYY . TYT عكَّاشة، ٥٩٤ V37. A37. P37. - 07. 707. 707. العكبري، أبو البقاء عبد الله بن الحسين بـن A01. 777. . V1. 1V1. 1V1. 7V1. عبد الله، ۹۲۲ 1 11. 711. 111. 111. 111. 011. 111. عكرمة، ٢١٢، ٢٣٦، ٢٤٥، ٢٧٠، ٢٧٥، VPT. 0.. Y. Y. P. T. TIT. 317. . PY. VPT. APT. PPT. . . TA. סוא, דוא, עוא, אוא, דוא, יזא, 177. 777. 777. 377. 077. 777. A.T. P.T. 717. 377. 737. 707. XY7. PY7. . TT. ITT. YTT. TTT. .517. 717. 717. 177. 047. 713.

١١٣٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

377. 077. FTT. YTT. ATT. ATT. . TT. TTT. A37, P37, . TO. . TY. JEV JET JEO JEE JET JE. 213.212 A37. . 07. 107. 707. 007. 077. عليٌّ بن جعفر، ١٧٠ AFT. PFT. AVT. FAT. VAT. (PT. عليّ بن زيد بن جدعان، ٦٩٥ 197. 0.3. VI3. AT3. PT3. IT3. علیّ بن سعید، ۹٦٦ 121 .273 .273 .275 .277 .277 عليّ بن عبد الله. ٤١٦ 103. VO3. XO3. 773. 073. XV3. عليٌّ بن محمَّد بن الجهم، ٥٦ 123. VA3. 7P3. 7P3. 7P3. 5P3. AP3. عليّ بن موسى الرضاﷺ، ٢٨، ٥٦، ٢٨٢، 177. 197. V.J. . 23. VO3. 373 1.0. 7.0. .30. 330. 400. 770. Vro. Aro. . Vo. 1 Vo. 1 Vo. 7 Vo. ۶۲۵، ۸۳۲، ۶3۲، ۶۸۷، ۵۰۸، ۲۷۸ ٥٧٤، ٥٧٥، ٥٨٩، ٥٩٠، ٥٩٩، ٢٠٦، عليّ بن هاشم، ٤١٨ V.F. 11F. 01F. 17F. 77F. 77F. عليّ بن يقطين، ٤٦٦ VTF. . 0.F. 1VF. APF. 3.Y. A3Y. عماد الدين بن كثير، ٦٣٣ 134. . OV. 704. 114. 144. 744. عتار، ١٩٤، ٣٣٧، ٢٢٠، ٢٢٠، ٨٠٨ ٨٢٩ TVV. AAV. Y.A. W.A. A.A. P.A. ۸٦١ ٨١١. ٢٢٢. ٨٢٣. ٨٢٩. ٥٨٠ ٥٨٩ عمّارة بن أبي الأجلح، ٢٠٠ ٨٦٠ ٨٦٢ ٨٦٢ ٨٦٣ ٨٦٠ ٢٨٠ عمران بن حُصَين، ١٦٤، ١٧٦، ٤٨٩، ٨٠٧ 1 YA 6 YA 7 YA YYA AVA AIR عمران بن سوادة، ٤٨٢ عمر بن إبراهيم، ٥٩٠ عمر بن أبي ربيعة. ٢١١ عليّ بن أبي طلحة، ٢٣٣، ٢٣٤، ٢٤٢، ٢٤٢، ٣٦٠، عمر بن الخيطَّاب، ٤٥، ١٦١، ١٨٤، ١٨٥، 152.034 عليّ بن أحمد بن سعيد بن حزم، ١٣٢ TAL VAL AAL PAL A.Y. 017. عليّ بن الحسن بن فضَّال، ٤٢١ 171, 777, 077, 177, 777, 717, عليٌّ بن الحسين بن الجنيد، ٤١٣ 317. 117. 737. 307. 177. 9.3. عليّ بن الحسين زيـن العـابدين الله، ٢٢٤. TT3. 0F3. 0V3. VV3. AV3. PV3. TT1. VT1. 131. AV1. 1A1. 1A1. · A3. 1 A3. 7 A3. 7 A3. 3 A3. 0 A3. 7.43. YA3. AA3. PA3. - P3. YP3. TAT. 3PT. TIT. 3TT. 30%. IVT. TAT. PAT. TPT. OTV. A3V. TPV. 383. 483. 883. 883. 883. 470. 740. 340, 140, .00, 400, 400, 7.1. 1221.971 عليٍّ بن المدينيّ، ٢٣٨، ٢٥٢، ٣١٧، ٣١٩، 3.5. 8.5. 9.5. .15. 115. 315.

٥١٦، ٦١٦، ٦٢٦، ٦٢٢، ٦٢٨، ٦٢٩، العمريّ، عثمان بن سعيد، ٥٤٨ . ۲۳، ۲۳۱، ۲۳۵، ۱٤۱، ۲۵۱، ۷۷۳، عمیر بن زرارة، ۳۳۱ ٨٠٦، ٨٠٨، ٨٠٨، ١١٨، ٣٣٦، ٣٣٦، عمير بن هانئ، ٣٣٥ العنبريّ، حصين بن الحرّ، ٢٩٧ ۸۷٦ عُوج بن عُنق، ٦٥٥، ٦٥٦، ٦٥٧ عمر بن بکیر، ۹۲۰، ۹۲۰ عوف، ٦١٤ عمر بن ذرّ، ۳۵۰ عوف بن مالك، ٦١٤ عمر بن عبد العزير، ٣٤٩ العَوْفيّ، ٢٤٦ عمر بن هبيرة، ٢٤٦، ٢٤٨ العَوْفي، أبو الحسن عطيَّة بن سعد بن جنادة، عمرة، ۳۹۵ عمرو، ٣٤٥، ٦١٨ 120 العــوفتي، عــطيَّة، ٢٤٧، ٢٤٨، ٣٦٠. ٣٩٥، عمرو بن أبي سَلَمة، ٣٩٧، ٧٤٨ عمرو بن العماص، ٢٢٢، ٢٧٢، ٣٣٥، ٥٦٦. VTV . T97 عويمر، ١٧٦، ٢٧٢، ٢٧٣ PIF. . 17. V.A العيّاشيّ (أبو النضر محمّد بـن مسـعود بـن عمرو بن حبيش، ۲۱۹ عيياش السُلميّ)، ٥٦، ٦٢، ٢٧، ١٦٥، عمرو بن حريث، ٤٨٠، ٤٨١ 1. T. TAT. T. S. . Y.S. PTS. 333. عمرو بن خالد الواسطيّ، ٢٤٦ و... عسمروبسن دیسنار، ۲۳۹، ۲۹۳، ۲۹۳، ۲۹۸، ۲۹۲، ۲۹۷، ۷۵۲، ۷۵۲، ۸۲۳، ۸۲۳، ۸۲۳، ۸۲۳، ۸۲۳ عـيسى ﷺ، ٢٤٥، ٢٤٥، ٣٧، ٢٣٧، ٢٠٥، ٥٠٩، ۲۹۹، ۸۰۳، ۲۰۳، ۲۵۳، ۲۱۱، ۲۸۱، ۹٤٠ ، ٦٦٩ ، ٦٦٦ ، ٦٦٥ ، ٥٧٠ 111 عمرو بن شرحبيل (أبيو ميسرة الهمدانيّ عيسي بن زيد، ٤٠٤ الوادع.....ت)، ۲۷۵، ۲۸۳، ۳۲۹، ۳۳٤، عُيينة، ٤١٣ TEO . TEE عمرو بن عبد الرحمان بن مهرب، ٦٥٣، ٦٥٤ (حرف الغين) عمرو بين عبيد، ٣٢٣، ٣٢٨. ٢٩٠، ٤٣٣، غالب، ٤٥٧ الغرّاب، محمود، ٩٦٠، ٩٨٦ 037 الغرّاويّ، موسى، ١٢٨ عمرو بن عليّ، ٦١٣ الغزَّالي، ٥٦١، ٨٢١، ٩٤٠، ٩٤٢، ٩٤٤ عمرو بن محمّد، ۱۸۱ الغزّالتي، أبو حامد. ٦٣٦ عمرو بن مرَّة، ٣٣٤، ٣٤٣ الغزَّاليِّ الطوسيِّ، أبو الفتح أحمد بن محمّد بن عمرو بن معديكرب، ۳۳۳ عمرو بن ميمون، ۲۷۹، ۲۸۰ محمد، ٥٨٣

١١٣٦ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_ الغسّانيّ السمسار، أبو زكريًّا يحيى بن هاشم. الفرّاء البَغَويّ (أبو محمّد الحسين بن مسعود). ٥٨٦ VY 2 . V 3 7 الغفّاري، ٧٨١ الفرّاء، يحيى بن زياد (أبو زكريّا)، ٣٨٣. غلامي. عبد الله، ٥٢٥ 313. 770. 134. 919. . 79. 179. الغمراويّ، ٧٢٧ 987 الغمراوي، محمّد أحمد، ٧٢٥ الفراتيّ البستانيّ، أبو عمرو، ٧٦٠ الغنوي، ٦٢٠ الفراتيّ محمّد بن يوسف، ٧٥٩ غياث بن إبراهيم، ٥٦٤، ٥٧٧، ٥٨١ فرانكلن، ٧٢٥ الغياثيّ الكرمانيّ، السيّد محمّد رضا، ٤٢٢ الفرج بن فضالة، ٧٤٥ غیلان، زید بن محارب بن حفصة بن قیس، فرعون، ٦٠، ١٢٠، ٤٤١، ٤٤١، ٨٢٢، ٩٥١ 775 الفريابيّ، ٢٣٥، ٣٦٣، ٤٠٠، ٢٧٦ فريد وجدي، ١١١ الفزاري، محمّد بن إسماعيل. ٤١٨ (حرف الفاء) الفارابي، محمّد بن تميم، ٥٨٢ فيضل الله، السيّد محمّد حسين، ١٠١١. الفارسيّ، ۷۵۸، ۷۲۳ 1.79 الفارسيّ، خالد بن الهيثم، ٢٩ ٥ الفضل بن المختار، ٧٢١ الفاريابي، أبو محمّد جبريل بن أحمد المعارك الفضل بن زياد، ١٦٤ الفارياناتيّ، أبو عبد الرحمان أحمد بن عـبد الفضل بن شاذان، ٢٨١، ٣٣٦، ٣٣٦، ٣٤٠. الله، ١٨٥ VOT . 791 الفاضل الكاظميّ. ٨١٩ الفضل بن ميمون، ٥٣١ الفاضل الكاظميّ. شمس الدين أبو عـبد الله الفُضيل البرجميّ، ٣٥٠ محمّد الجواد، ٨٤٧ فضيل بن عياض، ٤٠١ فاطمة الزهراء بيني، ٢٤٧، ٢٨٦. ٣٠٤، ٣٠٥، فِطر بن خليفة، ٣٣٤ YTT. 103. 770. 190. A3Y. . 0Y. الفـــيروز آبسادي، ٢٥٤. ٢٥٦، ٣٤٠، ٤٢٧. 10 V. LOV. YVV. YVA. AVA X71, 834, 17A الفيروز آباديّ، محمّد بن يعقوب، ٢٥٥ فاطمة بنت قيس، ٦١١

الفحّام، محمّد عبداللطيف، ١٢٦ الفيض الكاشانيّ، (المولى محسن محمّد بسن المرتضى)، ٢٨، ٢٤٠، ٤٣٩، ٤٤٣، ٥٣٥، الفرّاء، ١٨٦، ٢٠٢، ٧٦٠، ٧٢٧، ٨١٨، ٢٢٢. 14X 1AV. PAN YPA APP

779. 179

فخر الدولة، ٩٣٠

القرطبيّ، ٥٩، ٦١، ١٦٤، ٣٧٣، ٣٩٣، ٤٥٦، (حرف القاف) القائم بالله، ٨٣٢ AF3. AV3. FA3. AA3. 070. YF0. 750. 770. 940. 377. 945. 374. القائم (عج) ب المهديّ (عج) القادر بالله، ٨٣٢، ٨٥٠ 174. 774. 774. 784. 844. 478 القرطبيّ، أبو العبّاس، ٥٦٠، ٩٢١ القاسم بن العلاء، ٥٤٨ القرطبيّ، أبو عبدالله محمّد بن أحمد القاسم بن عبد الغفَّار، ٣٤٤ القاسم بن محمّد، ٤٥، ٢٨٢، ٤٧٩ الأنصاريّ، ٥٣٧، ٧٦٨ القرظتي، ٣٣١. ٧٥٩ القاسميّ، جمال الدين أبو الفرج محمّد بـن محمّد، ۱۰۲۱ القرظيّ، محمّد بن كعب (أبو حـمزة)، ٢٧٥. 177. 177. J.T. 377. A.F. V1F. القاسميّ، محمّد محمّد، ١٠١١ القاضي إسماعيل، ٨١٨ 111. 415. 711 القاضي سوّار بن عبد الله بن قدامة بن عنزة، 🔰 قرقوز، أحمد. ١٠٠٣ القرنتي، أويس، ٣٣٦ 0.7.0.7.0.0 القسري، خالد بن عبد الله، ٣٥٠ القاضي عياض، ٧٠٤ القسطلانتي، ٤٨٤، ٢٣٤ القانوني، سليمان، ٨٩٥ قبيصة بن عُقبة (أبو عامر)، ٣٨٣. 19 ٤ م ٧٦٠ القشبيري، ٥٣٥، ٨١٨. ٨٩٧، ٥٥٢، ٩٥٤، 20 ٨٥٨. ٥٥٩. ٩٦٠. ٦٢٩. ٦٢٩. ٤٢٩. ٩٦٩ قتادة، ۲۰۷، ۲۱۵، ۲۱۷، ۲۸۰، ۲۸۶ ۲۸۲، القشيريِّ النيسابوريِّ، أبو القاسم عبد الكريم PP1. A.T. - IT. IIT. VIT. 377. ابن هوازن، ۹٦۷ T27. P37. 107. 707. 707. 007. القطاميّ، ٩٠٧ TTT. 3TT. 0PT. TPT. -- 3. 0A3. القطَّان، ٤١٦ VV0. YTF. TFF. FVF. IAF. 78F. القطَّان، أبو عبد الله محمَّد بن أحمد بن شاكر، VV1. X07. XTV. V12. V·A. X-1 قتادة بن دعامة (أبو الخطَّاب السَّدوسيّ)، ۲ • ٤ القطَّان النيسابوريّ، محمّد بن يوسف، ٩٦٥ TTY. OVY. A3T. . 07. YOT. - FT. القطَّانيّ، ٤٩٤ VE- . 89V القطَّان، يحيى، ٢٥٢ قتيبة، ۲۳۲، ٤١١ القطب الراوندي، ۳۲۱، ۸٤۱ قتيبة بن مسلم، ٢٤٨ قُطرب، أبو عليّ، ٧٤١ القُتَيبيّ، ٧٧١ القرافيّ، ٧٢٨، ٧٢٩ قطرب بن المستنير، ٩٢٢ القرشيّ، عبد العزيز بن عبد الله، ٣٤٤ القعنبيّ، ٢٩٢

۱۱۳۸ / التفسير و المفسّرون (ج ۲)

القفَّال، ٣٧٦، ٤٥٨ ۸۸۹، ۹۹۷ الكاظميّ. ٨٢٠. ٨٤٨ القفطيّ، ٥٨ ٧ کالب بن يوحنا، ٦٥٥ القمّيّ (عليّ بن إبراهـيم بــن هــاشم)، ١٧١، الكانكاني، محمّد بن القاسم، ٥٨١ 737. 717. · TT. 7AT. FAT. VAT. الكتانيّ، ۹۷۸ ٨٨٣. ٨٠٤. ٢٢٤. ٢٢٤. ٧٣٤. ٩٣٩ کثير النوا، ٤٤٥ .23. 733. F33. V33. A33. Y03. الكذَّاب، مسيلمة، ٦٦٠ NAV NAN NON NON NUM الكراجكتي، ٣٢٤، ٣٢٦ ٧٩٤ الكراجكيّ، أبو الفتح محمّد بن عليّ، ٣٢٣ القسميّ، الشيخ عـبّاس، ١٩٧، ٢٤٩، ٤١١، الكرختي، عبد الله، ٨١٤ VOT .079 .ETT .E10 الكركمّ، علمّ بن عبد العالي، ٧٧٩ القسميّ، المسيرزا محمّد بن محمّد رضا الكرمانيّ، محمّد بـن عكـاشة، ٥٦٢. ٥٨١، (المشهديّ)، ۷۸۹ القمّيّ النيسابوريّ، نظام الديـن الحسين؟ ٥٨٢ کريب، ۲۹۷ محمّد، ١٤٠ القواريريّ البغداديّ، أبـو القــــم سـعيد بــن الكسائق، ٤٥٧، ٧٦٠، ٩١٩، ٩٢١، ٩٢٢، ٩٢٢، ٩٢٦ الكسائي، عليّ بن حمزة، ٧٤١، ٩٢٦ محمّد بن الجنيد، ٩٧٩ القوشجتي. ٤٨٤ قيس، ۲٤٨، ۲۸۱ الكشِّيّ (أبو عمرو)، ١٩٩، ٢٤١، ٢٤٥، ٢٥٤. قيس بن أبي حازم، ۲۷۱ AVT. (AT. 7AT. FPT. F.T. . (T. قيس بن خرشة، ٦١٤، ٦٦٥ . TOV . TE. . TTT. . TTT. . TIE. . VOT. قيس بن سعد بن عبادة، ٣٤٤ VO1.ET1.E.T الكشِّيّ، عبد الحميد بن حميد، ٧٦٠ قيس عيلان، ٤١٢ كعب الأحبار (كعب بن مـاتع)، ٢٢٢، ٢٢٣، القيسيّ، ٧٦٣ 777. YTT. ATT. - "T. ("T. VYT. XF0, PF0, . Vo, 3V0, 0V0, XP0, (حرف الكاف) الكابلتي، أبو خالد، ٢٨١، ٢٨٢ ··٣. ٨٠٢. ٤١٢. ٥١٦. ٢١٢. ٧٢٦. کازانوفا، ۱٤٦ AIF. 11F. 31F. 31F. 61F. F1F. ATT. (TT. TTT. 3TT. ATT. PT.

035. -07. 377. 077. 777. - XF. 3X7. PX7. - P7. 7P7. 0P7. 7P7. كازيميرسكي، ١٤٦ الكاشانيّ، المولى فتح الله، ٧٧٩. ٧٨٠ الكاشانيّ، كعال الديـن عـبد الرزّاق، ٩٨٧.

المحاربيّ)، ٢٧٥، ٣٤٥ VV7. X7X. X1Y. 7VV الكوفيّ، أبو محمّد الحسن بين عـمارة بين كعب بن العنبر بن عمرو بن تميم، ٥٠٥ المضرب، ٥٨٤ کعب بن عجرة، ٧٥٥ الكعبتي، ٨٨٤ الكوفيّ الخزّاز، الحسين بن حميد بن ربيع، الكلاعيّ، عمران بن بكّار، ٣٩١ ٥٨٤ الكوفيّ، المغيرة بن سعيد، ٥٨١ الكـــلبيّ، ٢٤٥، ٢٤٧، ٢٤٩، ٢٥٠، ٢٥١، الكوفيّ، حصين بن جندب، ۳۰۹ 107. 707. 307. 007. 707. - 77. الكوفيّ، زيـد الحُـباب، ٣٠٤، ٤٠١، ٤٠٣، 177, 187, 188, 377, 777, . . . 740 .7AY VY1 . V09 .VT1 الكلبيّ، أبو المندُر هشام بن محمّد بن السائب الكوفيّ، عبد الله بن حُبّيب، ٣٣٣ ابن بشر، ۲۱۸، ۲۸۳، ۲۸۳، ٤۱۵ الكوفيّ، فرات بن إبراهيم، ٤٤٥ الكلبيّ، الحسين بن علوان، ٢٤١ الكلبيّ الغرناطيّ، أبو القاسم محمّد بن أحمد (حرف گ) الگازر، ۷۸۱ ابن محمّد بن جُزَيٌّ، ٩٣٥ الكلبيّ، محمّد بن السائب (أبو النضر)، ٢٤٨، F17 . T12 . T02 . T0T . T0. . T29 (حرف اللام) ٣٨٣، ٣٩٢، ٤٠٧، ٤١٢، ٤١٢، ١٨٣، ٣٣٤، اللبان، عبدالمجيد، ١٢٦ لبيد، ٢١٦، ٧٤٥، ١٠١٧، ١٠٢٠، ١٠ 134. 114. 378. 771 الكلينيّ (أبو جعفر محمّد بن يـعقوب)، ١٨. اللخميّ، أبو الأزهر نصر بن عمرو، ٣٩١ اللَّخميِّ الفلسطينيِّ، أبو رقيَّة تميم بن أوس بن AT. T. . (A. (VI. PTT. 037, TAT. حارثة خارجة الداريّ. ٦٠٩ TAV . TOT . TO. . TET . TT. . T.O لقمان، ۳۹۲ ٨٨٣، ٤٣٣، ٥٠٤، ٨٠٤، ٠١٤، ٢٢٤، 173. 773. 703. VOS. VFS. PFS. لو ثيا، ٧٦٨ لوطىڭ، ٢٨٠، ١٤٣ X30. 10V. VOV اللَّيت، ۳۱۰، ۳۳۵، ۲۰۹، ۱۱۰، ۲۳۲، ۷۱۵ کمیل بن زیاد، ۳۳۱ الكنجيّ، الحافظ، ٨٠٨ الكندئ، ٦٣٦ (حرف الميم) الكواكبيّ، السيّد عبد الرحمان، ١٠٠٣ المارديني، ربيع بن محمود، ٥٨٤

ماروت، ۸٤٤، ۳۳۳، ۲٤۵، ۲٤۳، ۲٤۲، ۲٤۲، ۸۱۳، ۲٤۹، ۲۵۲، ۲۵۱، ۲۰۷، ۲۷۲۷، الكواكبيّ، السيّد عبد الرحمان، ١٠٠٣ كورش، ٣٨٠، ٦٨٨ الكـوفيّ، أبـو الشـعثاء (سـليم بـن الأسـود

١١٤٠ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

LAI VAL VAN VAN 1 PN.

۱۷۷، ۲۷۷، ۱۳۸، ۴۳۸، ۱۲۸، ۵ - ۹ مجاهد بن موسى بن فروخ، ٤١٧ المجلسيّ (محمّد باقر). ٣٩. ٥٦. ٧٥، ٣٠٥، V.T. AAT. V.F3. 3.0. 0.0. 10V. 1. E1 . V9E . V9T . V9 . . VA9 . VAV المجلسيّ، محمّد تقيّ، ٢٤٠ محارب، ٦١٣ المحاربيّ، ٢٤٩ المحاربيّ، عطيّة بن خالد، ٧٦٤ المحاربيّ، محمّد بن عبيد، ٤١٢ المحايري، أحمد صالح. ٤٠٩ المحدَّث القمِّيَّ، ٢٤٧، ٣٥٢ محسن الفيض، ٤٤٠ محسن عبد الحميد، ٨٧٤ المحقِّق الأردبيليّ، ٨٤٥، ٨٤٧ المحقق البحراني، ٢٨٣ المحقِّق التستريُّ، ٣٠٦، ٣٢٠، ٣٢٧، ٤٠٤ المحقّق الحلّيّ، ١٣٠، ٤٩١ المحقّق الحلّيّ، نجم الدين أبو القاسم، ٥٤٧ المحقّق الخراسانيّ، ٨٥، ٨٧، ٥٤٩ المحقّق الفيض، ٤٥٩ المحقّق القمّيّ، ٩٣١ المحقّق الكاظميّ، ٥٥٠ المحقّق النائيني، ٥٤٧، ٥٤٩، ٥٥٠ المحقّق النوريّ، ٧٩١ المحقّق الهمدانيّ، ١٠٩ محقّق، مهدى، ٩٢٩ المحلَّيّ الشافعيّ. جـلال الديـن مـحمَّد بـن أحمد، ٩٣٦

المازنيّ، ۹۲۲ المالك، ٨٣٨ مالك، ۲۰۱، ۳۰۲، ۳۵۵، ۳۲۳، ۲۱۱، ۱۱٤، ۷۱۷، 103. 1V3. 1X3. . TO. AVO. 017. AT9 AT1 AT1 A11 . 17. مــالك بـــن أنس، ٢٣٨، ٢٣٩، ٢٩٥، ٤٠١، A1 - . EV7 مالك بن دينار، ٦٨٠ المامقاني، ٢٤١، ٢٤٢، ٣١٢، ٣٢١، ٣٤٢ المأمون العبّاسيّ، ٤٨٦، ٥٨٠، ٦٤٩ ماهیار، ۲۷ ماهيار، محمَّد بن العبَّاس، ٤٤٥ الماورديّ، ٦٧٨، ٧٦٣ الماورديّ، أبو الحسن عـليّ بـن مـحمّد بـن حبيب، ٧٦٢ مؤرّج السدوسيّ، ٩٢٦ مؤمّل، ٤٠٥، ٨١٢ المبرّد، أبو العبّاس، ٣٩٠ المتّقى الهنديّ، ٢٨ مجالد، ٥٩٧، ٥٩٨، ٦١٣ مجاهد بن جبر (أبو الحجّاج المخزوميّ)، ٣١. V3. A3. FAI. P.T. 271. 731. 301. 007, A07, -VY, 0V7, PV7, 3A7, 0A7. VAT. AAT. PAT. + PT. YPY. 177. 777. 777. 977. . 77. 987 1877, ++3, 013, P13, 1V3, AV3, VA3. 170. 110. PIT. 037. 007. 177. FVF. 3AF. (PF. 79F. APF.

10. YO. AO. PO. 15. 77. AT. PT. YY. 7V. O.V. F.V. YV. P.V. • A. 7A. 7A. FA. AA. 7P. P.I. VII. ITI. 071. FTI. .127 .12. . 177 .172 .171 .179 001. VOI. AOI. POI. .TI. ITI. 171. 711. 311. 111. 111. 111. 1V1, 1V1, 3V1, 3V1, 041, TV1, 111. 111. 111. 311. 111. 111. .197 .190 .192 .197 .197 .191 7.7, 3.7, 0.7, 7.7, 7.7, 8.7, P.Y. . / Y. P/Y. . YY, YYY, YYY, 377. 077. 777. . 77. 177. 777. · TO1 . TO. . TE1. OIT. . OT. . TOT. 107. TOY, VOY, ADY, POY, . . TY, 117. 717. 717. 317. 017. 171 1823. YVY. "YY. 1AT. FAT. VAY. AAY, "PY, FPY, VPY, ".", 3.", XIT. 777. 777. 377. 077. 777. ATT. PTT. (TT. TTT. 777. 377. 077, PTT, 137, 737, 737, 337, 037. V37. A37. Y07. 307. 007. POT. 177. 377. . VT. VVT. AVT. · AT. FAT. AAT. PPT. P.3. V13. X73. P73. . T3. 173. 773. 773. 273. 073. 773. 873. 133. 103. 103. TO3. VO3. A03. P03. . F3. 1517 152. 773. 773. 373. 073. 773 .273. 173. 373. 373. 673. 573.

محمّد الطاهر بن عاشور، ۱۰۱۱، ۱۰۲٤ محمّد بن أبي محمّد، ٢٣٦, ٧٤٣ محمّد بن أحمد بن الجنيد، ٥٥٩ محمّد بن إسحاق، ٢٣٦، ٢٤١، ٣٦٢، ٤١٦، 173. 770. 724 محمّد بن إسحاق بن يسار، ۳۹۷ محمّد بن الجهم، ۹۲۰، ۹۲۱ محمّد بن الحسين بن القاسم، ٨١٨ محمّد بن الحنفيّة، ١٩٩، ٢٤٧، ٤٣٧ محمّد بن العبّاس، ۲۷ محمّد بن الفضل، ٩٦٦ محمّد بن القاسم، ٢٤٦، ٢٤٨ محمّد بن المستنير (قطرب)، ٩٢٦ محمّد بن المنتشر، ٣٣٧ محمّد بن المنكدر، ٢٤١. ٢٨٤ محمّد بن بیان، ۵۸۹ محمّد بن ثور، ٥٣٢، ٧٣٦ محمّد بن جبير بن مطعم، ٢٨١ محمّد بن جرير بن رستم، ٧٤٨ محمّد بن جعفر غُندَر، ۳۹۵ محمّد بن حميد، ٧٤٣ محمّد بن خالد، ٥٧٦ محمّد بن رافع، ٤٧٥، ٤٧٦ محمّد بن سعد، ۲٤٧، ۲٤٨ محمّد بن سعید، ۵۷۷، ۵۷۸، ۱۸۵ محمّد بن سليمان بن عليّ، ٥٥٨ محمّد بن سنان. ٤٤٥ محمّد بن عبد الرحمان، ٣١٦ محمّد بن عبد الله على ٥، ٢٠، ١٩، ١٩، ٢٠، 77. 77. 73. 73. 73. 83. 83. 93. . 0. 00.

| · VA. LVA. FVA. YVA. AVA. 6AA.             | VY2. AV3. + A3. 1 A3. 7 A3. 7 A3.    |
|--------------------------------------------|--------------------------------------|
| · P. M. 1 P. M. P. O. P. 11 P. 71 P.       | ٤٨٤، ٥٨٤، ٢٨٦، ٧٨٤، ٨٨٤، ٩٨٤،        |
| 31 P. 01 P. AI P. VTP. 73 P. V3 P.         | 183. TP3. 383. 783. VP3. A83.        |
| A3P. +0P. 70P. 77P. PFP. 14P.              | .079 .0.7 .0. 7.0. 7.0. 9.00         |
| PVP AP. (AP. 7AP. 3PP. 0PP.                | .30, 730, 330, 030, 100, 700,        |
| 1.1X .1.1V .1.18 .1 81.1.                  | roo, 400, A00, P00, .ro, 1ro,        |
| . ۲۰ ۱۰ ۸۲ . ۱۰ ۲۳ . ۱۰                    | 750, 350, 050, 550, 750, 850,        |
| محمّد بن عبد الله (الديباج)، ٣١١           | ۵۲۵، ۲۷۵، ۳۷۵، ٤۷۵، ۵۷۵، ۷۷۵،        |
| محمّد بن عبد الله بن الحارث، ٤٨٨           | AVO, PVO, • AO, 1 AO, 7 AO, 3 AO,    |
| محمّد بن عثمان، ٥٤٨                        | ٥٨٥. ٢٨٥. ٧٨٥، ٨٨٥، ٩٨٥، ٥٠٥،        |
| محمّد بن عليّ الباقر الله، ٢٢، ٢٤، ٢٧، ٢٢، | 100, 700, 300, 300, 700, 400,        |
| VV. AA. (VI. 3VI. 3VI. 7AI. 3AI.           | APO. PPO F. 1-F. 7-F. 7-F.           |
| VP1, Y.T. PTT, VTT, .37, 037,              | 3.F. 0.F. F.F. A.F. P.F. (FF.        |
| 307, 007, 177, 797, 0.7, 7.7               | 115. 315. 015. FIF. AIF. PIF.        |
|                                            | יזר. וזר. זזר. יוזר. יוזר. זיר. סיר. |
| TOT. 30%. 00%. YOT. AOT. YAT.              | דזה. אזה. דזה. יזה וחה זיה.          |
| AAT. PAT. 197. 197. 797. 997. 773.         | איר. רידר, ידר, יצר, אבר, אבר        |
| VT3 33. 733. 733. 033. 703.                | 105. 105. YFF. XFF. PFFYF.           |
| VO3, AO3, -F3, 7F3, 1.0, 130,              | 14F. 14F. FYF. 1AF. 0AF. YAF.        |
| PVO. 110. P3F. APF. 07V. VTV.              | AAF. PAF PF. OPF. FPF. APF.          |
| 104, FOY, WYV, YON, FVN, ITP.              | 1. V. T. V. V. X. X IV. 01V.         |
| 977.970                                    | NTT NTI NIA NIX NIV NIZ              |
| محمّد بن عليّ الجوادلظيُّة، ٧٢، ١٢١، ٤٦٢،  | NEN NEE NET NE. NTO NTO              |
| 175. 730. A20. TTA                         | NOO . YOE . YOT . YOY . YO           |
| محمّد بن قولوید، ۲۸۲                       | 10V. 01V. VIV. PIV. • VV. IVV.       |
| محمّد بن مـروان (السُـدّيّ الصـغير)، ٢٤٩،  | YVY, YVY, FYY, YYY, AYY, AAY.        |
| 707, 307, 007, F07, VTT, TAT.              | - PY, 3PY, FPY, VPV, Y.A. T.A.       |
| ٤١١                                        | 6.A. T.A. V.A. P.A IA. IIA           |
| محمّد بن مزید، ۵۹۱                         | 71 - 71 TYN - 7N 17N 77N             |
| محمّد بن مسلم، ١٧٤، ٤٦٠، ٧٥٢               | LAY 204 304 . LY 2LY 2LY             |
|                                            |                                      |

١١٤٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

المسيح الدجّال، ٦١٢ معرفة، محمّد هادي، ۷، ۱۳ معروف الحسني، هاشم، ٥٧٢ مسيح الدجّال، ٦١١ معروف بن خرّبوذ، ۲۵٤ المشهديّ، ٤٦٩ المشهدي، ميرزا محمّد، ٧٩٠ المعرّيّ، عبد الله بن يزيد. ٥٥٩ المصريِّ الوكَّار، أبو يحيى زكريًّا بن يـحيى، معلوف، لويس، ٦٠٥ مَعْمَر بن راشد (أبو عروة بن أبي عمرو)، ٣٨٣. ٥٨٤ المصري، ذو النون، ٩٦١ المصري، عطاء بن دينار، ٥٣٢ YFA .77V .097 مصعب (بن حيّان)، ۳۹۵ معن بن زائدة، ٥٥٨، ٦٠٥ مصعب بن عبد الله، ٥٧٩ معن بن عیسی، ۵۸۰ المغربيّ، سراج الدين، ٨٨٠ المصيصي، ۳۰۷ مغنية، محمّد جواد، ١٠١١، ١٠٣١ المصيصي، الحسين، ٣٦٢ المغيرة، ٢٧١ مطر بن الورّاق، ۳۱۷، ۳٤۹ مغيرة، ١٩٦ مطرف، ۳۰۲ المغيرة بن شبيل، ٣٥٦ معاذ بن جبل، ۳۳۳، ۷۲۱ المغيرة بن شعبة، ٢٦١، ٥٦٦ المعافى التميميّ، ٥٦٤، ٨٨٥ معاوية بـن أبـي سـفيان. ٢٢٢ و٢٢٦، ٢٢٥ المفطّل بن صالح، ٣٦١ المفيد (أبو عـبد الله مـحمّد بـن مـحمّد بـن 141. - 77. 177. 477. 177. 137. النعمان)، ٤٢، ٢٠١، ٢٨٢، ٣٥٧، ٤٨٩، 137. .07. 1.3. 113. 113. 10. 0 P3. YP3. 0.0. V.0. 030. 130. rro. 7ro. Aro. 190. . Yo. 190. V30. A30. (VV. +0A 7V0, 3V0, 0V0, VA0, APO, 317, مقاتل، ٦٦٥، ٦٩٣، ٧٥٤ VIE. PIE. - 11. 115. 715. 715. مقاتل بن حيّان (أبو بِسطام، ابــن دوال دوز)، ATA .VIT .776 .777 .778 . 117. 337. AZT. TAT. OPT. (3V. 00V. ۸۲۹ V75 .V09 معاوية بن حرمل. ٦١٠ معاوية بن صالح، ٢٣٣. ٢٣٤. ٧١٥. ٧١٥ مقاتل بن سليمان، ٢٤٢، ٢٤٣، ٢٤٤، ٢٤٥، ٢٤٥، .0VA , T90 , T97, TAT, T11 , T7. معبد، ٤٨٠، ٤٨١، ٤٨٠ المعتصم، ٧٢، ٧٢، ٤٦٤، ٢٥٦، ٨٢٣ . XEI . VTV . VTI . VTI . 0A1 . 0A. POV. IVV. PIA. 37A معتمر بن سليمان، ٢٢٧ المقبري، سعيد، ٧١٢ معد بن عدنان، ۸۳۸

فهرس الأعلام / ١١٤٥ المقتفى العبّاسيّ، ٩٣١ المــهديّ (عــج)، ١٩٦، ٢٨٧. ٤٤١، ٤٤٢، المقداد بن الأسود، ٨٦١ المقدام بن معديكرب، ٧١٥ 714 المقري، أبو الوفاء عبد الجبّار، ٨٦٤ المهلبيَّ الخُوَيِّي، أبو العبّاس أحمد بن خليل، المقري، أبو جعفر محمّد بن منصور بن يزيد. 17. 9 YV مسسوسى للله، ٢٢، ٢٩، ٢٢، ١٢٠، ١٢٠، ٢٢٠، المقريزيّ، ٥٧٥ 017, PVY, JT2, 133, P33, ... المقري، محمّد بن عبد الرحمان، ٧٥٣ 1.0. 140. 190. 190. 1.1. 315. مكمارم الشميرازيّ، نماصر، ١٠١١، ١٠٣٠، 075. ATS. 135. 737. 305. 005. 1.21 105. VOL. 405. POL. . . . . مکحول، ۱٦٤، ۲۸۰ זדד, אדד, גדד, סדר, דדר, ערר, مكّي بن أبي طالب، ٩٢٣، ٩٢٤ YEA YEA IOP YYP. AAR IAR الملطيّ، إسحاق بن نجيح، ٥٨١، ٥٨٣ ٩٨٢ الملك العزيز. ٢٤ موسى بن جعفر الكاظم ﷺ، ٢٥، ١٧٠، ٢٨٢، الملك عبد العزيز آل سعود، ١٠٠٦ AV7. YT0 .277 .278 MAY ملک مظفّر أبو صالح، ۱۳۸ موسى بن سالم، ٢٢٩ منتجب الدين، ٨٦٤ جوسى بن عقبة، ٦٣٤ منصور، ۲۹۰ موسى بن محمّد، ٧٣٦ المنصور العبَّاسيّ (أبـو جـعفر)، ٢٣٤، ٢٤٤، موسى بن مسعود (أبو حذيفة النّهُديّ 137. 017. 117. 0.0. 1.0. 1.0. البصريّ)، ٢٨٣، ٤٠٦، ٤١٩، ٤١٩، ٧٦٠ الموصليّ، أبو يعلى، ٦٢٤، ٦٢٩ 140. 374. . . . الموصليّ الكواشيّ، أبـو العـبّاس أحـمد بـن منصور بن زاذان، ٤١١ منصور بن نوح بن نصر بن احمد بن اسماعيل، يوسف، ٩١٤ الموصليّ، عليّ بن حرب، ٣٠٤ ۱۳۸ الموصليّ، محمّد بن عبد الله، ٤١٣ المنقريّ، أسلم، ٣٦٠ المنقريّ، سليمان بن داود، ٤٣٧ الميبديّ، أبو الفضل رشيد الدين، ١٣٩. ٧٨٠، مهاجر، ۹۱۳ 03P. POP. IVP. 7VP. 7AP. AAP المهديّ، أحمد، ٨١٩ الميدانيّ، ٦٠٥ المهديّ (العبّاسيّ)، ٢٢٧، ٤٠٥، ٤٦٦، ٥٦٤، میسرة بن عبد ربّد، ٥٦٣ 0A. .0YV میکائیل، ۸۷

1 VY. 0 VY. ATT. PTT. 3 TT. 0 TT. 237, T37, V37, T773, PP3 النخعيّ، مصباح، ٣٣١ الندبيّ، أيّوب بن أبي الحسين. ٣٨٦ النراقيّ، مهديّ. ٥٦١ النسبيائي، ٢٥٤، ٣٦٦، ٣٦١، ٤٧٥، ٤٧٥، 143. 140. 011. 1.4. 114. 114 النسائيّ، أبو عبد الرحمان، ٥٧٨ النسفيّ، ٧١٢ النسفي، أبو البركات عبد الله بن أحمد بن محمود، ۱۳۹، ۸۹٤ النسفيّ، أبو حفص نجم الدين عمر بن محمّد (مفتى ألثقلين)، ١٣٩. ٨٩٥ النسفيّ، هنَّاد بن إبراهيم، ٥٨٦ نصر بن مزاحم، ۳۲۸، ۳۲۹ نصرت بنت السيّد محمّد عـليّ أمـين (بـانو مرا محمدة المحيور الحلي المليكن)، ١٠٣٣ النصيبيَّ المالكيَّ، شرف الدين، ٨٧٩ النصيبي، حمَّاد بن عمر، ٥٨٤ النضر بن حارث، ۲۰۸ النضر بن شميل، ٩٢٦ النطنزيِّ الأصفهانيِّ، نور الدين عبد الصـمد. 111. 110 النعمانيّ، ٤٤٢ النعماني، أبو عبد الله محمّد بن إبراهيم، ٤٤٦ النعمانيّ، محمّد بن إبراهيم، ٧٨٥ نعيم بن حمّاد، ٥٦٣ النهاونديّ، أبو عبد الله، ٥٦٣ النهاوندي، على أكبر، ٥٦١ نــوح ﷺ، ۲۲۰، ۲۳۵، ۲۳۲، ۱۵۹۰، ۹۵، ۲٤۹،

ميمون بن عبد الله، ٤٠٣ ميمونة، ۲۲۸ الميمونتي، ٤٧٦ (حرف النون) نسافع، ٤٥، ٢١١، ٢١٣، ٢١٤، ٢٣٤، ٢٣٨، ٢٣٩، نافع بن بديلٌ بن ورقاء الخزاعيَّ، ١٤٠، ٨٦٣ الناقط، أبو طلحة، ٩٢٠ النباجيّ، أبو حبيب، ٣٣٣ النبي ﷺ 🗲 🛶 محمّد بن عبد الله ﷺ النبي ﷺ ، محمّد بن عبد الله ﷺ النجّار، عبد الحليم، ٢٢١ النجّار، عبد الوهّاب، ٦٣٢ النــــجاشي، ٩٣، ١٣٤، ٢٤٧، ٢٥٥ ٢٠٠، ٢١٠ NO. . VOT . ETT , TPT , TOV . TET 981 النجاشيّ، أبو العبّاس، ٢٥٥. ٤١٥ نجدة بن عامر الحنفيّ الحروريّ، ٢١٤، ٤٦٣ النجريّ، الحسين بن أحمد، ٨١٨ النحّاس، أبو جعفر، ٧٩٦ النحويّ، يزيد، ۲۹۹، ۳۰٤ النخشبي، أبو تراب، ٩٤٢ النخعيّ، إبـراهـيم، ٢٧٩، ٣١٥، ٣٢٨، ٣٢٩، 299.200 النخعيّ، إبراهيم بن يزيد، ٣٢٨، ٣٤٢، ٤٥٥

١١٤٦ / التفسير و المفسّرون (ج٢) \_

النخعيّ، أبو داود سليمان بسن عسمرو، ٥٨١، ٥٨٥ النخعيّ، أبو عليّ الحسن بن عليّ، ٥٨٤ النخعيّ، الأسود بن يزيد (أبو عبد الرحمان)،

الهرويّ. مأمون بن أحمد، ٥٨١ الهرويّ، يحيى بن محمّد بن عبد الله، ٣٦١ هشام، ۲۸٦، ۲۹۵، ۲۹۵، ۷٤۱ هشام بن الحكم، ٤١٤ هشام بن سالم، ۲۸۵ هشام بن عبد الملك، ٢٩٤، ٣٥٠، ٥٧١ هشام بن عروة، ٢٧٣، ٣٤٩، ٥٦٥ الهلالي، سليم بن قيس، ٣١٨، ٣٢٠ هَمّام بن منبّه، ٦١٩ الهمدانيّ، الحارث بن عبد الله الأعور، ٣٣١ الهمدانيّ الكوفيّ، ٣٤٢ الهَمَدانيّ المعتزليّ، عماد الدين أبو الحسن عبد الجبّار بن أحمد، ٣٢٧، ٥٢٧، ٩٢٩ کالهمدانی، حارثة بن مضرب، ۳۳۱ الهمدانيّ، عبد الجبّار، ٤١٤، ٧٦٠ الهمداني، مرّة (أبو إسماعيل بن شسراح يل). 177. JET JETA JETT JETE (140 100 373 الهمذانيّ، إبراهيم بن الحسين، ٢٩٢ الهمذانيّ، القاسم بن الحسن، ٣١٢، ٦٦٦ الهَمَذانيّ، جبريل بن محمّد بن إسماعيل أبس القاسم، ٧٦٠ الهمذانيّ، عبد الرحمان بن الحسن بن أحمد، 292 هنکلمان، ۱۳٦ هوديلي، ٨٣٠، ٧١٤، ٧١٢، ٨٣٠ الهيثم الطائيّ، ٥٦٣ الهيثم بن واقد، ٤٠٣ الهيثميّ، ٢٠٠، ٤٣١، ٧٢٠، ٧٢٠ الهيثميّ، ابن حجر، ٤٢٨، ٤٢٩، ٧٢٢، ٧٧٢

105. VOL. AFL. PLL. . VL. IVL. XAV .A.. نوح بن أبي مريم، ٧١٧ النوريّ، ٨٦٨ النوويّ، ٢٦٢، ٣٦٢، ٤٨٧، ١٧٧ النويري، ٥٧٠ نسویهض، عـادل، ۳۲۸، ۳۵۲، ۳۵۷، ۸۱۹ ٨٤ ٥ النيسابوريّ، أبو الحسن عليّ بن أحمد، ٢٤٩ (حرف الهاء) هاجر، ۲۹۷، ۲۹۸ هــــأروت، ٤٤٨، ٦٣٣، ٢٤٥، ٦٤٦، ١٤٢-A37. P37. .07. 107. P.V. XEX X47 X4Y XXV XXX YY1 هارون ٷ، ٦٤٣، ٢٤٣، ٢٦٨، ٩٥١ هارون الرشيد، ٥٦٤، ٥٦٥، ٨٨٨ هارون بن رباب، ٦٤٧ هاشم، ٢٥١، ٧٧٨ الهاشميّ، ٢٤٠ الهاشمي، إسماعيل بن الفضل، ٢٣٩ هاکس، جیمس، ۵۹٤ هامان، ٤٤٢ هذيل، ٤٥٧ هرم بن حيّان، ٣٣٦ الهرويّ، ٤٦٨ الهرويّ، عبد الله بن المأمون، ٢٥٥ الهرويّ، عبد الملك بن عليّ، ٤٢٤ الهرويّ، عمّار بن عبد المجيد، ٢٥٥ الهرويّ، مالك بن سليمان، ٣٦١

١١٤٨ / التفسير و المفسّرون (ج٢)

الوليد بن عتبة بن أبي سفيان، ٦٢٦ الوليد بن مسلم، ٦٩٥ وهب، ٥٩٤، ٦١٩، ٦٦٤، ٢٦٤، ٢٨٢، ٢٩٢ وهب بن جرير، ٦١٣ وهب بن منبِّه، ۲۹۷، ۳۷۷، ۳۷۲، ۵، ۲۰۰، ۲۰۸، 017. FTF. FTF. 707. 20F. IFF. YVF. YVF. • AF. 3AF. 0AF. FAF. وهب بن وهب القاضي، ٥٨١ (حرف الياء) یافث، ۲٦۹ اليحصبيّ، عبد الله بن عامر، ٩١٣ . يحيي، ٢٩٥، ٢١٦، ١٤٤، ٢١٤، ٥٩٤ يحيى الله، ٢٧٢، ٢٧٣، ١٠١٦ المؤيّد بالله بن حمزة، ٨١٩ يحيى بن أبي بكير، ٣٥٦ يحيى بن أبي كثير، ١٦٤، ٣٤٩، ٣٨٣ يحيى بن أكثم، ٤٨٦، ٩٢٦ يحيى بن أمَّ الطويل، ٢٨١، ٢٨٢ يحيى بن شبل، ٢٤٤ یحیی بن صالح، ۳۹۱ يحيى بن قريش، ٣٦١ يحيى بن معين، ٣٠٣، ٤٠١، ٤١٢، ٤١٤، 113. VI3. AI3. 0P3. 370. 070. VY0. XV0. • A0. 3A0. YTT. XYV یحیی بن واضح، ۲۰٤، ۷٤۸ يحيى بن يعمر، ٣٩١ اليزديّ، مصباح، ١٠٤٢

(حرف الواو) وابصة بن معبد، ٩٤٧ واثلة، ٢٧٣، ٥٨٧، ٨٤٨، ٧٤٨ الواحــديّ، ٢٤٩، ٤٢٩، ٥٣٥، ٥٨٩، ٥٧٥. VIY NOA الواحديّ، أبو الحسن، ٩٦٤ الواسطيّ، أبو بسطام، ٣٥٩ الواسطيّ، أبو خالد عمرو بن خالد، ٩٢٧ الواسطيّ، أبو خالد يزيد بن هارون بن زاذان. ۱۳۳، ٤٢٣، ۳۸۳، ۲۱۱، ۵۸۰ ۲۲۲ واصل بـن عـطاء، ٣٢٣، ٣٢٧، ٣٨٣، ٣٨٩، ۳٩. الواعظ السبزواري كمال الدين الحسين بسن عليّ (الكاشغيّ). ٧٧٩ الواقـــديّ، ٢٨١، ٣٠٥، ٣٢٢، ٣٤٦، ٤٧٦، 0A. .0VA الواقديّ، محمّد بن عمر، ٧٤٩، ٧٤٧ وجدی، محمّد فرید، ۱۱۷، ۱۱۹، ۱۲۱ الورّاق، ۳۲۱، ۲۳۳ الورّاق، محمود، ۸۷۲ ورقاء بن عمر اليشكريّ (ابن كُليب أبو بشر). 307. 797. 787. 997. .... ۷۵۹ الوضّاحيّ، أبو بديل، ٩٢٠ وكيع (بن الجرّاح)، ٢٩٠، ٢٩٢، ٢٩٦، ٣١١، 177. YTT. FOT. ITT. 3FT. TAT. .21 1.2. .12. .13. 713. 313. 413. 113, 040, 224, 604, 214 الوليد. ۲۸٦، ۳۵۷ الوليد بن المغيرة، ٥٦١

اليمامي، زيد، ۳۸۷ یزید، ۲۸٦. ۳۳۰، ۳۹۵، ۵۰۰. ٤٥٠ اليمانيّ الثَّلائيّ، شمس الدين يوسف بن أحمد یزید بن أبی زیاد. ۳۱۳ ابن محمّد، ٨٤٥ يزيد بن أسلم، ٦٥٥ يوحنًا بن بطريق. ١٠٥ يزيد بن الوليد، ٢٣٥ يسسوسف الله، ١٩، ٣٣، ٢٨٠، ٤٤٩، ٤٤٤، يزيد بن زريع، ٣٥٣، ٣٩٨ ٥٢٢. ٠٢٦. ١٧٢. ٢٧٢. ٦٧٢. ٤٧٢. یزید بن شهاب، ۵۹۱ ۵۷۲, ۲۷۲, ۷۷۲, ۸۷۲, ۲۷۱, ۸۸۶, یزید بن معاویة، ۲۲۷ 145. 145. 274 اليزيديّ، صالح بن محمّد، ٣٦١ يوسف بن جعفر، ٥٩٠ يسّار الثقفيّ الكوفيّ، عبد الله بن أبي نُـجَيح، يوسف بن عدي، ٢٥٣، ٤١٢ يوسف بن عمر، ٣٤٧، ٦٢٧ YTA . YTY . YTT . OT 1 . E 19 يوشع للله. ٢٥٥. ٢٦٥ يعرب بن قحطان، ٦٠٩ يونس، ۳۰۸، ٤٠٣ يعقوب ﷺ، ٥٩٤، ٥٩٥، ٢٧٢، ٢٩٥، ١٩٩ يونس بن حبيب، ٧٥٣ يعقوب بن الصليبيّ، ١٣٦ يونس بن عبد الأعلى، ٤١٠، ٥٨٠ يعقوب بن سفيان، ٢٣٤، ٥٧٩، ٩٨ يونس بن عبيد، ٣١٨ يعقوب بن شيبه، ٣٥٤ ی پونس کن محمّد، ٤٩٣ يغمائي، حبيب، ١٣٩ اليماميّ، زُبيد، ٣٣٥



•

.

. s

,

| 070 | )                                       | شكر و تقدير                         |
|-----|-----------------------------------------|-------------------------------------|
|     |                                         |                                     |
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                                     |
| ٥٣١ |                                         | التفسير في عهد التدوين              |
| ٥٣٤ |                                         | تدرُّ التفسير و تلوَّنه             |
| ٥٣٩ |                                         | النبط الأول: التفسير بالمأثوري.     |
| ٥٣٩ | لي ميريني مي<br>ماريني مي               | أنحاء التفسير بالمأثور              |
| ٥٣٩ |                                         | <ol> <li> القرآن بالقرآن</li> </ol> |
|     |                                         |                                     |
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                                     |
|     | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |                                     |
| ٥٤٥ |                                         | مدضع الحديث من التفسير              |
|     |                                         |                                     |
|     |                                         |                                     |
|     |                                         |                                     |
|     | ,                                       |                                     |
| ٥٧٥ |                                         |                                     |
| ٥٧٨ |                                         | - 1                                 |
| ٥٨٧ |                                         | أنحاء الموضوعات                     |

٦

|                                   | ۱۱۵۲ / التفسير و المفسّرون (ج۲)                            |
|-----------------------------------|------------------------------------------------------------|
| ٥٩٤                               | ٣. الإسرائيليَّات                                          |
| 090                               | الإسرائيليّات في التفسير و الحديث                          |
| ٦٠١                               | هل تجوز مراجعة أهل الكتاب؟                                 |
| ۱۰۶                               | مناقشة دلائل الجواز                                        |
| 1.1                               | الرأي الحاسم                                               |
| ۱۰۸                               | أقطاب الروايات الإسرائيليّة                                |
| ۱۰۸                               | ۱. عبد الله بن سلام                                        |
| 1+9                               | ٢. تميم بن أوس الداريّ                                     |
| 118                               | ٣. كعب الأحبار                                             |
| 1).                               | ٤. عبد الله بن عمرو بن العاص                               |
| ٦٢٠                               | ٥. أبو هريرة                                               |
| ٦٢٦                               | ٦. وهب بن منبًه                                            |
| 177                               | ٧. محمّد بن كعب القرظيّ                                    |
| 177                               | ۸. ابن جُرَيج                                              |
| 178                               | مبدأ نشر الإسرائيليّات                                     |
| ۱۳۸                               | أقسام الإسرائيليات                                         |
| s <del>v</del>                    | ١. أمثلة على الموافقة <i>المي تركيبي المعاني المعالى .</i> |
| ۱۴۲                               | ٢. أمثلة على المخالفة                                      |
| (                                 | ٣. أمثلة على المسكوت عنه                                   |
| ۹،،                               | نماذج من إسرائيليّات مبثوثة في التفسير                     |
| 76                                | <ol> <li>الإسرائيليّات في قصّة هاروت و ماروت</li> </ol>    |
| ٦٨.                               | ٢. إسرائيليَّة في المسوخ                                   |
| 101                               | ٣. الإسرائيليّات في بناء الكعبة: البيت الحرام و ا          |
| تانيس ( با سول ۲۰۱۰، ۱۵۱۰)<br>۲۵۳ | ٤. الإسرائيليّات في قصّة إخراج آدم ﷺ                       |
| 101                               | <ul> <li>٥. الإسرائيليّات في عظم خلق الجبّارين</li> </ul>  |
| 102                               | ۲. خرافة عوج بن عوق                                        |
| 100                               | <ul> <li>٧. الإسرائيليّات في قصّة التيه</li> </ul>         |
| 10A                               | ٨. الإسرائيليات في «سؤال موسى ربّه الرؤية»                 |
| 111                               | <ol> <li>٩. الإسرائيليات في ألواح التوراة</li> </ol>       |
|                                   | ١٠. خرافات في بني إسرائيل                                  |
| 111                               | ، ، سن سن سي بني اسرائيل                                   |

| فهرس المواضيع / ١١٥٣                                                                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| -                                                                                                               |
| التفسير الصحيح للآية ٢٦٧                                                                                        |
| ١١. الإسرائيليّات في سفينة نوح ٦٦٨                                                                              |
| ١٢. الإسرائيليّات في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدِ هَمَّتِ مِهِ وَ هَدَّهما ﴾ ٢٧.                                      |
| ١٣. الفرية على المعصوم تَلَكَنْ في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ لِيَعْلَمَ أَنِّي لَم أَخُنهُ ) ١٧٦                     |
| القرآن يرد هذه الأكاذيب                                                                                         |
| التفسير الصحيح لقوله تعالى: ﴿وَ لَقَد هَمَّت بِهِ وَ هَمَّ بِها﴾ ٦٧٨                                            |
| ١٤. الإسرائيليّات في سبب لبث يوسف في السجن                                                                      |
| ١٥. الإسرائيليّات في شجرة طوبي                                                                                  |
| ١٦. الإسرائيليّات في قصّة أصحاب الكهف ١٢                                                                        |
| ١٧. الإسرائيليّات في قصّة ذي القرنين                                                                            |
| ١٨. الإسرائيليّات في قصّة يأجوج و مأجوج                                                                         |
| ١٩. الإسرائيليّات في قصّة بلقيس ملكة سبأ                                                                        |
| ٢٠. الإسرائيليّات في هديّة ملكة سبأ لسيّدنا سليمان ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                        |
| ٢١. الإسرائيليّات فيّ قصّة الذبيح و أنَّه إسحاق                                                                 |
| تحريفهم للتوراة                                                                                                 |
| نصّ التوراة ٢٩٦                                                                                                 |
| الذبيح هو إسماعيل المناركة تحوير عني محلي الذبيح هو إسماعيل المناز المحد المحد المحد المحد المحد المحد المحد ال |
| ٢٢. الإسرائيليّات في قصّة داود الله                                                                             |
| التفسير الصحيح للآيات                                                                                           |
| ٢٣. الإسرائيليّات في قصّة أيوب الله                                                                             |
| الحقِّ في هذه القصَّة٧٦٠                                                                                        |
| ٢٤. الإسرائيليّات في قصّة ﴿إِرَمَ ذاتِ العِمادِ ﴾                                                               |
| ما رُوي في عظم طولهم ٧١٤                                                                                        |
| ٢٥. الإسرائيليّات و الخرافات فيما يتعلَّق بعمر الدنيا و بدء الخلق ٧١٥                                           |
| بعض الظواهر الكونيَّة ٧١٥                                                                                       |
| ما يتعلق بعمر الدنيا ٧١٦                                                                                        |
| ما يتعلُّق بخلق الشمس و القمر ٧١٧                                                                               |
| ما يتعلق بتعليل بعض الظواهر الكونيَّة ٧١٨                                                                       |
| ما ذكره المفسّرون في الرعد و البرق في كتبهم                                                                     |
| رأى العلم في حدوث الرعد، و البرق، و الصواعق                                                                     |

.

|     | ١١٥٤ / التفسير و المفسّرون (ج٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۷۲۵ | الرياح، و الكهربائيَّة الجوّيَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | الصواعق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | جبل «قاف» المزعوم، و حدوث الزلازل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | ٢٦. الإسرائيليّات في تفسير ﴿ن وَ القَلَمِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | أهمّ كتب التفسير بألمأثور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | ۱. تفسیر مجاهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | ۲. تفسير السُدَّى الكبير۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | ٣. تفسير الكلبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | ٤. تفسير أبى حمزة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | ٥. تفسير أبن جُرَيج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | . تفسیر مقاتل بن سلیمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | ٧. تفسير أبي الجارود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۷۳۸ | ۸. تفسير عبد الرزاق الصنعاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۷۳۸ | ٩. جامع البيان للطبري ومنتج من المنابع الم |
| ٧٤٠ | إلماعة عن هذا التفسير وعن منابعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | منهجه في التفسير و نقد الآراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۷٤٥ | موقفه تجاّه أهل الرأي في التفسير المشرك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٧٤٦ | موقفه تجاه أهل الظاهر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۷٤۷ | موضع ولائه لآل البيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۷٥١ | ١٠. تفسير العيّاشيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲٥۲ | منهجه في التفسين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۷٥٣ | ١١. تفسير ابن أبي حاتم الرازيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۷٥٤ | منهجه في التفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۷٥٥ | نزعته الفكريَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | ١٢. تفسير القمّيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | منهجه في التفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | ١٣. تفسير الثعلبيِّ (الكشف و البيان)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | <ol> <li>١٤. تفسير الماورديّ (النكت و العيون)</li></ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | منهجه في التفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 775 | ١٥. تفسير ابن عطيّة (المحرّر الوجيز)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

## \_\_\_\_\_ فهرس المواضيع / ١١٥٥

| v77       | .١٦ تفسير البَغَوي (معالم التنزيل)                                  |
|-----------|---------------------------------------------------------------------|
| ٧٦٦       | منهجه في التفسير                                                    |
| ٧٦٨       | ١٧. تفسير القرطبيّ (الجامع لأحكام القرآن)                           |
| vv ·      | ۱۸. تفسير الشيباني (نهج البيان)                                     |
| VVY       | فرائد تفرّد بها                                                     |
| ٧٧٣       | ١٩. تفسير الخازن (لباب التأويل في معاني التنزيل)                    |
| VV 0      | ۲۰. تفسير ابن كثير                                                  |
| VVV       | ٢١. تفسير الثعالبيّ (الجواهر الحسان)                                |
| VVA       | ٢٢. الدرّ المنثور في التفسير بالمأثور                               |
| VVA       | ٢٣. منهج الصادقين                                                   |
| VA.       | منهجه في التفسير                                                    |
| VAN       | ٢٤. تفسير الصافي                                                    |
| VAT       | منهجه في التفسير                                                    |
| VA5       | ٢٥. تفسير البحراني (البرهان)                                        |
| VAA       | ٢٥. تفسير البحرانيّ (البرهان)                                       |
| VA7       | ٢٦. تفسير الحويزيّ (نور الثقلين) .<br>منهجه في التفسيرمركزيت في الم |
| VAV       | منهجه في التفسير مركزهمة تكميتر علي المحلي                          |
| VAA       | ٢٧. تفسير المشهديّ (كنز الدقائق و بحر الغرائب)                      |
| V97       | ۲۸. تفسير شُبَّر (الكبير و الوسيط و الوجيز)                         |
| V4.0      | ٢٩. فتح القدير للشوكانيّ الزيديّ                                    |
| VAV       | ٣٠. تفسير البرغانيّ (بحر العرفان)                                   |
| V44       | النمط الثاني                                                        |
| · · · · · | النمط الثانيُّ: التفسير الاجتهاديَّ                                 |
| A.T.      | تنوع التفسير الاجتهاديّ                                             |
| A.A.      | التفسير الفقهيّ لآيات الأحكام                                       |
| A.0       | لمحة عن تطوّر التفسير الفقهيّ)                                      |
| A.A       | <ul> <li>١. التفسير الفقهي في عهده الأول</li> </ul>                 |
| A.A       | ٢. و بعد أن ظهرت المذاهب الفقهيّة                                   |
| A14       | ٣. دور تحكّم التقليد و التعصّب المذهبيّ                             |
|           | ٤. أُوار التعصّب في عهد متأخّر                                      |
| A19.      |                                                                     |

| سّرون (ج ۲) 🗕 | لتفسير و المف | 1/1 | 107 |
|---------------|---------------|-----|-----|
|---------------|---------------|-----|-----|

| ۸۱۷ | ٥. تنوّع التفسير الفقهيّ تبعاً لتنوّع الفرق الإسلاميّة                  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|
|     | ٦. الإنتاج التفسيريّ للُّفقهاء                                          |
|     | ٧. تعداد آيات الأحكام٧                                                  |
|     | ٨. آيات الأحكام على أقسام                                               |
|     | أهمّ كُتب آيات الأحكام                                                  |
|     | ا. أحكام القرآن للجُصّاص الحنفيّ                                        |
|     | ٢. أحكامُ القرآن (المنسوبُ إلى الإمام الشافعيّ)                         |
|     | ٣. أحكام القرآن لأبي يعلى الحنبليُّ                                     |
|     | ٤. أحكام القرآن لكيا الهرَّاسيّ الشافعيّ                                |
|     | ٥. أحكام القرآن لابن العربيّ المالكيّ                                   |
|     | ٦. أحكام القرآن للراونديّ (فقد القرآن)                                  |
|     | منهج الكتاب                                                             |
|     | <ul> <li>٧. أحكام القرآن للسيوري (كنز العرفان في فقد القرآن)</li> </ul> |
|     | <ul> <li>٨. الثمرات اليانعة و الأحكام الواضحة القاطعة</li> </ul>        |
|     | ٩. زبدة البيان في أحكام القرآن للمحقَّق الأردبيليِّ                     |
|     | ١٠. مسالك الأفهام إلى آيات الأحكام                                      |
| ٨٤٨ | ١١. قلائد الدرر في بيان الأحكام بالأثن                                  |
|     | التفاسير الجامعة                                                        |
|     | التبيان في تفسير القرآن لأبي جعفر الطوسيّ (ت ٤٦٠ هـ)                    |
|     | التعريف بهذا التفسير                                                    |
|     | منهجه في التفسير                                                        |
|     | مجمع البيان في تفسير القرآن لأبي عليَّ الطبرسيِّ                        |
|     | منهجه في التفسير                                                        |
|     | رَوح الجِنان و رُوح الجَنان لأبي الفتوح الرازيّ                         |
|     | التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)                                           |
|     | عنايته بأهل البيت                                                       |
|     | ليم بنش ببيك .<br>إمام المشكّكين .                                      |
| ٨٩٠ | مباحث تافهة                                                             |
| ۸۹۱ | تفسير البيضاويّ (أنوار التنزيل و أسرار التأويل)                         |
| ٨٩٤ | تفسير النَسَفيّ (مدارك التنزيل و حقائق التأويل)                         |
|     | فللنيز المندي (المنارك الشرين والصاح الأين) المناج                      |

| 1107    | هرس المواضيع / |   |
|---------|----------------|---|
| , , _ , | هرس التواقي ا  | _ |

| ۸۹٥   | تفسير أبي السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم)      |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
|       | تفسير الألوسيّ (روح المعاني)                                       |
| ۸۹۹   | تفسير البلاغيَّ (آلاء الرحمان)                                     |
| ۹ • ۱ | تفاسير أدبيَّة                                                     |
| ٩ • ١ | الكشّاف                                                            |
| ٩.٦   | اعتماده على التأويل و التمثيل                                      |
| 997   | امتهانه بشأن القرّاء                                               |
| ۹١٥   | تهاجمه على أهل الحديث                                              |
| ۹۱۸   | البحر المحيط                                                       |
| 919   | معاني القرآن                                                       |
| 977   | إملاء ما منَّ به الرحمان من وجوه الإعراب و القراءات في جميع القرآن |
| 980   | تفاسير لغويَّة                                                     |
| 989   | تفسير المتشابهات                                                   |
| 977   | تفاسير موجزة                                                       |
| 939   | لفاسير موجزه<br>التفسير العرفاني الصوفي                            |
| 939   | (التفسير الرّمزيّ الإشاريّ)                                        |
| 927   | منبع عرفان الأصفياء المركز المتحديث المحالي                        |
| ٩٤0   | التأويل عند أرباب القلوب!                                          |
|       | ظاهرة تداعي المعاني!                                               |
| 907   | تأويل أو أخذ بفحوى الآية العامَّ                                   |
|       | ما يؤخذ على تفاسير الصوفيَّة                                       |
|       | التنويع في التفسير الباطنيَّ                                       |
|       | أهمّ تفاسير الصوفيّة و أهل العرفان                                 |
|       | ١. تفسير التستريّ                                                  |
|       | ٢. حقائق التفسير للشُّلَميّ٢                                       |
|       | ٣. لطائف الإشارات للقشيريّ٣                                        |
|       | ٤. كشف الأسرار و عدّة الأبرار (تفسير الميبديّ)                     |
|       | المعروف بتفسير الخواجا عبد الله الأنصاريِّ                         |
|       | اللغات الغريبة التي جاءت في هذا التفسير                            |
| ٩٨٣   | ٥. تفسير الخواجا عبد الله الأنصاريّ                                |

|         | ۱۱۵۸ / التفسير و المفسّرون (ج۲)                                  |
|---------|------------------------------------------------------------------|
| ٩٨٤     |                                                                  |
| ۹۸٥     | -                                                                |
| ٩٨٦     | -                                                                |
|         | التعريف بهذا التفسير                                             |
|         | ٧. عرائس البيان في حقائق القرآن لأبي محمّ                        |
|         | <ul> <li>٨. التأويلات النجميّة لنجم الدين داية، و علا</li> </ul> |
| ٩٩٩     | التفسير في اتَّجاهٍ عصريَّ                                       |
|         | ألوان التفسير في العصر الحديث                                    |
|         | ١. اللون العلميّ                                                 |
| 1       | <b>#</b>                                                         |
| ١٠٠٤    | # ,                                                              |
| 10      |                                                                  |
| 1V      | • •                                                              |
| \       | التفسير الغريد                                                   |
| ١٠٠٨    | ملحوظة                                                           |
| 1.1.    | أهم روّاد هذه المدرسة                                            |
| 1.11    | المناد (تفسير القرآن العظيمات مستحسب                             |
| 1.17    | موقفة من حقيقة الملائكة والشياطين                                |
| امّات   |                                                                  |
| 1.7.    |                                                                  |
| 1.71    |                                                                  |
| 1-TT    |                                                                  |
| 1.77    | -                                                                |
| 1-72    | 7                                                                |
| 1-12    |                                                                  |
| 1. TY   |                                                                  |
| ۱۰۲۸    | •                                                                |
|         | -                                                                |
| 1.79    | -                                                                |
| ۱۰۳۰    |                                                                  |
| 1 • 1 1 | الحاشف                                                           |

| 1.77 |     | ••• | <br> | <br> | <br> | <br> | ••• |     | <br> | <br> | ••• | <br>    | <br>    | ••• | ••• | <br> |     | • • | . , | بين | لمب | ر ا | <u>ب</u> |             | الت        | ļ       |      |         |      |    |
|------|-----|-----|------|------|------|------|-----|-----|------|------|-----|---------|---------|-----|-----|------|-----|-----|-----|-----|-----|-----|----------|-------------|------------|---------|------|---------|------|----|
| 1-32 |     |     | <br> | <br> | <br> | <br> |     |     | <br> | <br> |     | <br>    | <br>    |     |     | <br> |     |     |     | نان | رة  | J   | ن        | فن          | ÷.,        | ŀ       |      |         |      |    |
| 1.70 | • • |     | <br> | <br> | <br> | <br> | ••• |     | <br> |      |     | <br>    | <br>    |     |     | <br> |     |     |     |     |     |     | ء        | وا          | خ          | لمو     | , ا  | <u></u> | . å: | j  |
| 1.77 |     |     | <br> | <br> | <br> | <br> |     | • • | <br> |      |     | <br>    | <br>    |     |     | <br> |     | 5   | se  | سو  | وخ  | لم  | 1        | <u>ـــر</u> | <u>ة س</u> | الت     | ان   | ألو     |      |    |
| 1.5. |     |     | <br> | <br> | <br> |      |     |     | <br> |      |     | <br>    | <br>    |     |     | <br> | . 5 | ور  |     | 6   | ىمى | وء  | ض        | بو          | JI         | ىر      | i    | الت     |      |    |
| 1.51 |     |     | <br> | <br> | <br> |      |     |     | <br> |      |     | <br>• • | <br>    |     |     |      | ىتى | ود  | ċ.  | مو  | Ň,  | مير | نس       | لتا         | ن ا        | مر      | یا ہ | أن      |      |    |
| ۱۰٤۷ |     | ••• | <br> | <br> | <br> |      |     |     | <br> |      |     | <br>    | <br>    |     |     | <br> |     |     |     |     | Z,  | ٦Ĩ  | قر       | Ĵ١          | ت          | ،<br>يا | 11   | س       | ,    | فه |
| ۱۰۷۹ |     |     | <br> | <br> | <br> | <br> |     | • • | <br> |      |     | <br>    | <br>• • |     |     | <br> |     |     |     | ئار | Ŷ   | ر أ | ŝ        | يث          | اد         | -       | 11   | س       | ,    | ئړ |
| ۱۱۰۱ |     |     | <br> | <br> | <br> |      |     |     | <br> |      |     | <br>    | <br>    |     |     | <br> |     |     |     |     |     |     | ,        | • 1         | لام        | أعا     | 41   | س       | ار،  | فإ |
| 110. |     |     |      |      |      |      |     |     |      |      |     |         |         |     |     |      |     |     |     |     |     |     |          |             |            |         |      |         |      |    |

