شماره ثبت: 👂 🛕 🛕 🕰 تـاريخ ثبت ، في كلمات القرآن لكريم ينجث على أصل الواحد في كالكته، وتطور ومطب تقيمي محلف مورد لاستعال في بكارتعالي لمحلاقات عشر

> تألیف المحص فی مسلطفوی المحص فی مسلطفوی

جناب علامه مصطفوی ، حسن ، ۱۲۹۷ -التحقیق فی کلمات القرآن الکریم / المولف الاستاذ العلامه المصطفوی . -- طهران : مرکز نشر آثار العلامه المصطفوی ، ۱۳۸۵ - .

(دوره) ISBN 964-9965-05-X (ج. ۱۳) ISBN 964-9965-13-0

فهرستنويسي بر اساس اطلاعات فيها .

عربي. ١. قرآن –– واژه شناسي . ٢. قرآن –- تحقيق . الف. عنوان . ٣ت٢م/ BP ۸۲/۳ ١٣٨٥

44-474.0

كتابخانه ملى ايران

التحقيق في كلمات القرآن الكريم -المجلد الثالث عشر

مرزقت تا يورس وساوى

المؤلف: العلَّامة المصطفوي

المطبعة : اعتماد

تاريخ النّشر : ١٣٨٥

الطّبعة : الأولىٰ

النَّاشر: مركز نشر آثار العلَّامة المصطفوي،

صندوق البريد: ١٣٤٧-١٥٨٧٥ ، طهران - ايران

هاتف: ۱۶۳۱ ما۲۱) ۸۸۷۹۱۶۳۸ فاکس: ۸۵۳۹۹۷۸۸ (۲۱ ۹۸۰)

الإنترنت: www.AllamehMostafavi.com

البريد الإلكتروني: info@AllamehMostafavi.com

ISBN 964-9965-13-0

مركزست أثارعلامة بطفوي

ر دمك: ٥-١٣-٩٩٤٥-٩٩٤ (المجلّد الثالث عشر)

ISBN 964-9965-05-X (14 VOL. SET)

ردمک: X-۵۰-۹۹۶۵ (لِلمجلِّدات)

# بسم الله الرّحمٰن الرّحيم

## مقدّمة النّاشر

هذا الكتاب موسوعة ضخمة، تضمّ أربعة عشر جزءاً، قام بتأليفها المحقّق والمفسّر الكبير، الأستاذ العلّامة حسن المصطفوي.

هو إنسان كامل وعالم نوراني ، عملَ على سبر غور مفردات القرآن الكريم ومفاهيمه ، والوقوف على المعنى الحقيق الواحد لكلٌ مفهوم ولفظ والكشف عنه وتوضيحه .

ربّا هناك عدد قليل من المفسّرين الكبار ممن اتبعوا هذا النّهج في تفسير بعض مفردات القرآن على نطاق محدود وفي مواضع متفرّقة ، غير أنّ العكامة المصطفوي استطاع في هذا الكتاب الذي ليس له نظيرٌ في تاريخ الإسلام \_ وحسبا أفاد باحشون كبار ممن يتردّدون على هذا المركز \_ الوقوف على المعنى الحقيق الواحد لكلٌ مفردة من مفردات القرآن الجيد ، وتناول قواعد الكتاب بأسلوب فريد محكم ومستدلٌ من النّاحية العلميّة والتاريخيّة .

تتلخّص المبادئ الأساسية والمهمّة الّتي اعتمدها العلّامة في نهجه هذا في أنّه من غير الممكن تفسير الآيات ما لم يتحـدّد المعنى الحقيقي الواحد لكلّ مفردة من مفردات القرآن الكريم.

إِنَّه محقِّق فريد ومفسِّر كبير على ارتباط بعالم الغيب والشَّهود دون شك.

وحسها نُقِل عن أفـراد أسرته إنّ معاني بعض مفـردات القرآن ومفاهيمه كانت تتجلّى له من عالم الغيب إلى الشّهود، فيقوم فضيلته بتدوينها. ومن كراماته الأخرى أنّ تدوين هذا الكتاب النّفيس جاء في نسخته الأولى دون الحاجة إلى شطب أو تعديل.

هذا ويسرُّ مركز نشر آثار العلَّامة المصطفوي أن يُقدِّم هذه الموسوعة القيِّمة إلى كافّة العلماء ومفسِّري القرآن الكريم وعشّاق الثّقافة القرآنيّة.

مركز نشر آثار العلامة المصطفوي



# بسم الله الرّحمٰن الرّحيم

الحمدُ لله الذي هَــدانا لِهذا المَسـروع الجَليل ووفَقنا للسّـلوك فيه، والصّـلوة والسّلام على أشرف رُسُله الّذي بعثَه ليُعلِّم الكتابَ والحكمةَ على عباده، وعلى آله الأوصياء الأطهار وخيرته من خلقه.

وبعد: فهذا الجزء الثالث عشر من كتاب التحقيق في كلمات القرآن الكسريم، ويحتوي حرف الواو، وأسأله أن يوفقني في إتمامه، وأن يجعله ذُخرًا لي في يوم لا ينسفع مال ولا بنون.

اللُّهمّ لك الحمدُ ولك المنّة، ومنك التوفيق والنصر، ولا حولَ ولا قوّة إلّا بك، إنّك خبر معين.

ربُّ أشرح لي صَدري ويسِّر لي أمري.

حسن المصطفوي



## باب حرف الواو

### وأد:

مقا \_ وأد: كلمة تدلّ على إثقال شيء بشيء. يقال للإبل إذا مشت بتَقَلها: لها وثيدٌ. والمَوْءودَة من هذا، لأنّها تُدفَن حيّة، فهي تَثقل بالتراب الّذي يعلوها. وأدّها يَئدها وَأُداً.

صحا \_ وأَدَ بِنتَه يَبُدها، وهي مُوءُودة: أي دفَنها في القبر وهي حيّة، وكانت كِندة تَئد البنات. والوئيد: الصوت الشديد. ومَشا مَشياً وثيداً، أي على تُؤدة. واتّأَدَ في مَشيه وتَواْد، وهو افتعل وتَفعّل، وأصل اتّأَد واو، واتّئِدْ في أمرك: تثبّت.

لسا \_ الوَأد والوَئيد: الصوت العالي الشديد، كصوت الحائط إذا سقط ونحوه. الوئيد: شدّة الوَطء على الأرض يُسمَع كالدَّويّ من بُعد. ووأدَ المَوءودة، وأدَها الوائد يَئدها فهو وائد. وتودّأتْ عليه الأرض، إذا غيّبتَه وذهبتْ به. والتُّودة ساكنة وتفتح: التأنيّ والتمهّل والرزانة. قال الأزهريّ: وأمّا التَّودة بمعنى التأنيّ في الأمر: فأصلها وأدة مثل التُّكاة أصلها وكأة. وقد اتّأد يتئد؛ إذا تأنّى في الأمر.

### والتحقيق:

أنَّ الأصل الواحد في المادّة: هو التثقّل مادّيّاً أو معنويّاً.

ومن مصاديق الأصل: الإثقال، التأنّي والتمهّل بتشقّل في العمل، والصوت الشديد بكونه ثقيلاً على السّمع.

وبينها وبين موادّ ـ ودأ، أود، دوء، أي د: إشتقاق أكبر.

وقد اختلطت مفاهيم الموادّ في كتب اللغة، ومنها قولهم: تودّأت عليه الأرضُ، إذا غيّبَتْ، وهكذا توأدَتْ.

فمفهوم التغييب والمواراة: إنَّما هو للودأ، ولا يدلُّ عليه الوأد.

وإِذَا النَّفُوسُ زُوِّجَتْ وإِذَا المَوْؤُودَةُ سُئِلَت بأيِّ ذَنْبٍ قُتِلَت \_ ٨١ / ٨.

المُوءودَة: من الوأد بمعنى المُشقَلة وهي الّتي أثقلها شيء، والتأنيث بلحاظ النفس، والمراد كلّ نفس يُعَدّ ثقيلاً ويُتوهِم كونع مزاحماً في معيشتهم ومنافياً لشخصيّتهم وعنوانهم من جهة المعنى، سواء كان ذلك الفرد من البنات لهم أو من نفوس أخرى يتوهّم مزاحمتها.

فإنّ الرزق بيد الله تعالى:

ولا تَقتُلُوا أُولادَكُم خَشيةَ إملاقٍ نحنُ نرزُقهم وإيّاكُم ــ ١٧ / ٣١. وهكذا العنوان والشخصيّة والعزّة الدنيويّة، مع كونها إعتباريّة لاحقيقة لها: أَيَئِتَغُونَ عندَهُم العِزَّةَ فإنَّ العزَّةَ اللهِ جَميعاً ــ ٤ / ١٣٩.

والتعبير بالمَوءودة دون الوَثيد: إشارة إلى هذا المعنى، فإنَّ كونها ثقيلة في حياتهم وعيشهم على ما يتوهمون، فهي ثقيلة بنظرهم لا في الحقيقة والواقع، فليست هذه النفوس ثقيلة حتَّى يذكرن بهذا العنوان.

فقتلها من أعظم مصاديق القتل للنفوس: لكونها في كفالتهم وتحت ولايتهم، والأرض تتحمّل بثقالتها، والله يرزقها ويرزق أولياءها. مضافاً إلى أنّ هذا القتل يكشف عن الكفر التامّ عقيدة وعملاً، فهو متوغّل في المادّيّات والهوى الباطل، وليس له من الشرف أثر.

#### \* \* \*

#### وَءل:

مصبا ــ وأل إلى الله يُئل من باب وعــد: التجأ ، وبإسم الفاعــل سمّي. ووَألَ: رجع، والمُويِّل: المرجع.

مقا ــ وأل: كلمة تدلّ على تجــتع والتجاء، يقال اســتوألت الإبل: اجتمعت. والمويّل: المَلجأ، من وألَ يثل. والوَألة: الْيَتِيّة من البَعر المتجمّع.

العين ٣٦٧/٨ ـ المَوثل: المُلجأ، تقول، وألتُ إليه، أي لجأت، فأنا أثل وَأَلاً. والوَأَلة: أبعار الغنم قد اختلطت بأبوالها في مَرابضها. والمواءَلة: ملاوذة الطائر بشيء مُخافة الصَّقر. والوائل: اللاجئ، فإذا جمعت قلت أوائل، تصير الواو الأولى همزة كراهية التقاء الواوين.

لسا ـ وألَ إليه وَألاً ووُءُولاً ووثيلاً، وواءَلَ مُواءَلة ووِثالاً: لَجَاً. وواءَل منه: طلب النجاة. وواءَلَ إلى المكان: بادَر. وقد وألَ يثلُ فهو واثل: إذا التجأ إلى موضع ونجا.

### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في هذه المادّة: هو التجاء وتخلّص عن ابتلاء. وهي قريبة من مادّتي اللَّجأ والنَّجو.

ويلاحظ في النَّجو: مفهوم التخلُّص من الإبتلاء بعد وقوعه.

وفي اللَّجأ : مفهوم الإعتصام بشيء لحفظ النفس.

وفي العوذ: التجاء واعتصام من شرّ مواجه.

وفي المُفرِّ: حركة مدبرة للتخلُّص عن إبتلاء.

وفي المُهرب: الحركة السّريعة.

و في المَنَاص: تنحّي عن شرّ وإبتلاء فراراً منه.

وربُّكَ الغَفورُ ذو الرَّحمة لَو يؤاخِذُهم بماكسَبوا لَعَجَّل لَمَّم العَذَابَ بَل لَمَّم مَوعِدٌ لَن يَجِدوا مِن دونه مَوثلاً ـ ١٨ / ٥٨.

أي لايجدون أبداً في ذلك اليــوم المــوعِد مَلجاً يُلتجنُون إليه ويتخلّصون عن العذاب المواجه لهم.

وذكر إسم الغفور وذي الرحمة؛ إنسارة إلى سبق رحمته غضبه، فإنّ الإمهال لهم رحمة منه تعالى وإدامة رحمة، لعلهم يتنبّهون ويُنيبون إلى ربّهم ويستغفرون عن ذنوبهم قبل بلوغ الموعد للعذاب.

والتعبير بكلمة ذي الرحمة دون الرحيم: إشارة إلى أنّه تعالى صاحب الرحمة المطلقة ولا صاحب لها غيره في موردهم.

وأمّا انتـفاء الموئل في يوم المَوعِـد: فإنّه تعالى مالك يوم الدّين وبيده قاطبــة الأمور، ولا يملك أحد يومئذٍ شيئاً لا ظاهراً ولا باطناً.

\* \* \*

#### وېر:

مقا \_ وبر: كلمات لاتنقاس، بل هي منفردة. فالوَيَر: معروف. والوَيْر: دابّة. وبَنات أُويَر: شِبه الكَمْء الصّغار. وما بالدار وإبر، أي أحد. مصبا \_ الوَبَر للبعدير كالصوف للغنم، وهو في الأصل مصدر من باب تعِب، وبعير وبِر: كثير الوَبَر. وناقة وبِرة. والجمع أوبار مثل سبَب وأسباب. والوَبُر: دُويبة نحو السِّنور غَبراءُ اللون كحلاءُ لا ذَنب لها، والجمع وبار مثل سَهم وسِهام. وقال ابن الأعرابيّ: الذكر وَبْر، والأنثى وَبْرة. وقيل هي من جنس بنات عرس.

لسا ــالوَبَر: صوف الإبل والأرانب ونحوها، والجمع أوبار. وكذلك وبَر السَّمّور والثَّعالب والفَنَك، الواحدة وبَرَة.

أسا ـ بعير وبِرٌ وأُوبَرُ، وناقة وبِرة ووَبْراءُ: كثيرة الوبَر، ووَبَّرتِ الأرنبُ توبيراً: وهو أن تمشي على وبَر قوائمها لئلا يُقصّ أثرها. ومن المجاز: وبَّر فلان أمره توبيراً: إذا عبًاه.

### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة؛ هو ما يكون كالصّوف للإبل ونظيره. وتستعمل استعارة في معاني متناسبة.

وجَعَلَ لَكُم من جُلودِ الأنسعام ... ومن أصــوافها وأوبارها وأشعارها أثاثاً ومَتَاعاً إلى حين ــ ١٦ / ٨٠.

الأصواف كما في الأغنام. والأوبار كما في الآبال. والأشعار كما في الأمعُز. يتّخذ منها لباساً وأثاثاً في البيـت. والأثاث: ما يتهيّأ ويُعمل في تأمين المـعاش والحــياة. والمُتاع: ما يتمتّع به من لباس وغيره.

والأوبار وقعت بعد الأصـواف وقبل الأشـعار: حفظاً إلى ترتيب الإستفادة والتمتّع منها كمّاً وكيفاً.

وقوله: إلى حين، إشارة إلى كون التمتّع منها كسائر التمـتّعات الدنــيويّة، ليس

بدائميّ، لأنّ الأنعام وأجزاءها كالإنسان في معرض الزوال والفناء، فالإنسان لازم له أن يتوجّه إلى أنّ التمتّع المادّيّ لا يصلح أن يعتمد عليه، وإنّما الباقي المعتمد عليه هو التمتّع الروحانيّ.

#### وېق:

مقا \_وبق: كلمتان: يقال لكلّ شيء حالَ بين شيئين مَوبِق. والكلمة الأخرى \_وبَق: هلك. وأوبقه الله. ويقال: المَوبِق: الموعِد.

مصبا \_وبَق يبِق من باب وعد وُبوقاً: هلك. والمَوبِق: مثل مسجِد من الوُبوق. ويتعدّى بالهمزة فيقال: أوبقتُه، وهو يرتكِب الموبِقات، أي المعاصي، وهي إسم فاعل.

لسا ــ وَبَق الرجل يَبِق وَبُقاً وَوْبُوقاً، وَوَبِق يُوبَقُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْوَبَقَهُ أيضاً: ذلَّله. ووبِق في دَينه: إذا نشِب فيه. وقد أوبقه: حبَسه.

### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو ما يكون سبباً للهلاك والفناء. ومن مصاديقه: الموعِد إذا كان سبباً للهلاكة. وهكذا المعاصي الّتي أوجبت اختلال نظم المعيشة المنجرّة إلى الفناء. وهكذا الدّين الّذي يوجب مضيقة شديدة. وهكذا الحبس الشديد.

وقد سبق في هلك وفني ومحو: ما يرتبط بالموضوع. أو يُوبِقهُنَّ بِما كَسَبوا ويَعْفُ عَن كَثير ــ ٤٢ / ٣٤.

أي يوجد لهم موجبات الهلاكة ويوردهن في مَعرضها بسبب ما كسبت أيديهم وفي جزاء أعمالهم السَّيِّئة، مع أنّه تعالى يعفو عن كثير من خطاياهم الجزئيّة أو القلبيّة المنويّة أو المشتبهة أو ما يتعلّق بحقوقه تعالى. وفي التعبير في المقام بالإيباق دون الإهلاك والإفناء: لطف آخر وإغهاض وعفو، لعلّهم يتنبّهون وينيبون إلى ربّهم.

ويومَ يقولُ نادُوا شُركائي الَّذينَ زَعَمْتُم فدَعَوْهم فَلَم يَسْــتَجيبُوا لَهُم وجَعَلْنا بَيْنَهُم مَوبِقاً ــ ١٨ / ٥٢.

أي جعلنا بينهم (بين المنادين والشركاء المدعوين) في رابطة الدعوة والتوجّه إلى هؤلاء المدعوّين: محلاً تتجلّى فيه الهلاكة والفناء والذلّة والضيق والظلمة والشدّة والإبتلاء والعذاب والإحتباس الموجبة إلى الهلاك.

فتظهر لهم باطن توجّههم وحقيقة دعوتهم ونتيجة إشراكهم. وعلى هذا يذكر بعد الآية الكريمة قوله:

ورَأَى المُجْرِمونَ النَّارَ فَظَنُّوا أَنَّهُم مُواقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُوا عَنها مَصْرِفاً.

فينزلون في هذا المحلّ المَوبِق، أَيِّ مِحَلّ نَزُول الْهِلاكة، ويشاهدون نتيجة أعهالهم ويذوقون وبال أمرهم.

وهذه الآية تؤيّد ما ذكرنا من مفهوم الكلمة: حيث عبّر بقوله:

ورَأَى المُجْرِمونَ النَّارَ .

دون التعبير بدخول النّار.

ولا يخفى أنَّ المادَّة قريبة لفظاً ومعنى من موادَّ الوقب والقوب والبوق.

\* \* \*

### وېل:

مصبا \_ وبَلْتِ السَّمَاءُ وَبُلاً من باب وعد ووُبُولاً: اشتدَ مطرها، وكان الأصل وَبلَ مطرُ السَّمَاء، فحذف للعلم به، ولهذا يقال للمطـر وابل. والوبيـل: الوخيم وزناً ومعنىً. والوَبال من وبُل المرتع وَبالاً ووَبالة بمعنى وخم، سواء كان المَرعى رطباً أو يابساً. ولما كان عاقبة المرعى الوخيم إلى شرّ: قيل في سوء العاقبة وَبال، والعمل الشّيئ وَبال على صاحبه. يقال: وبُل الشيء إذا اشتدّ، فهو وَبيل، واستوبلت الغنم: قارضت من وَبال مَرتعها.

مقا \_ وبل: أصل يدل على شدة في شيء وتجمّع. الوبل والوابل المطر الشديد. ووبَلة الشيء: ثِقَله. ومنه يقال: شيء وبيل أي وخيم. واستوبلت البلد، إذا لم يوافِقُك وإن كنت محببًا. والوبيل: الضرب الشديد. والوبيل: الرجل الثقيل في أمره يتولاه لا يُصلحه. والموبِل: الأمعَز الشديد. والوبيل: خشبَة القصّار التي يدق بها الشّياب. والوبيل: الحُزمة من الحطب.

مفر \_الوَبْل: المطر الثقيل القطار، والمراعاة الثُّقَل: قيل للأمر الّذي يُخاف ضرره: وَبال.

### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو شدّة في ثقالة مادّيّة أو معنويّة. ومن مصاديقه: المطر الشديد الثقيل. والسّحابُ الثقيل الغليظ. والمرتّعُ الوبيل فيه غلظة وكثافة. وخشب وبيل شديد ثقيل. وأمر وبيل غليظ مكروه شديد فيه ضرر. ووبال العمل ثقالته المتحصّلة منه ونتيجته الشديدة المكروهة. وهكذا.

ولايخنى أنّ المادّة في اللغة العبريّة والسّريانيّة أيضاً (وابَل) بمعنى السَّوق الشديد. والمطر الشديد.

كَمَثَلِ الَّذِينَ مِن قَبلهم قريباً ذاقُوا وَبالَ أُمرِهِم ولَمُّمَ عَذَاب \_ ٥٩ / ١٥. أَلَمْ يَأْتِكُم نَبُوُ الَّذِينَ كَفَروا مِن قَبْلُ فَذَاقُوا وَبِالَ أُمرِهِم ولَمُّم عَذَابٌ \_ ٦٤ / ٥. وكأيِّن مِن قَريةٍ عَتَتْ عَن أَمْرِ رَبِّها ... فذَاقَتْ وَبالَ أَمْرِها وكانَ عاقبةُ أَمْرِها خُسْراً \_ ٢٥ / ٩.

ومَن قَتله منكُم مُتعمِّداً فجزاءٌ ... لِيَذُوقَ وَبِالَ أُمرِه \_ ٥ / ٩٥.

الوَبال والوَبالة مصدر من وَبُل بالضمّ، كالكرامة والشرافة والوَخامة والثقالة. والذوق: إحساس نموذج مختصر من خصوصيّات شيء بأيّ حاسّة كان جسمانيّ أو روحانيّ. والتعبير بالذَّوق: فإنّ هذا الوبال وذوقه يكون في الدنيا، وعلى هذا عقّب بقوله:

ولَمْمُ عَذابٌ أَلِيمٍ .

ولايخفى أنّ الثقالة الشديدة للأمر عملاً أو عقيدةً: يكون من عــوارض ذلك الأمر، وليس من قبيل العذاب والجزاء، وهو يكون مقدّماً على الجزاء في الدنيا أو في الآخرة، ولا يناسب كونه جزاءً مستقلاً لأمر منكر، حيث أنّ الثقالة لابدّ وأن يكون عارضاً لموضوع.

فعَصى فرعونُ الرَّسولَ فأخَذناهُ أَخْذاً وَبِيلاً \_ ٧٣ / ١٦.

الوَبيل فعيل من الوَبال بمعنى ما يكون شديداً ثقيلاً، فهو صفة عارض للأخذ. وهذا يدلُ على كون مفهوم المادّة من الأعراض.

المُثَلُّهُ كَمَثَلِ صَفُوانٍ عليهِ تُرابٌ فأصابَه وابِلٌ فتَرَكَهُ صَلْداً ... كَمَثَل جَنَّة برَبُوةٍ

# أصابَها وابلٌ فآتَتْ أُكُلُّها ضِعفَينِ فإن لم يُصِبْها وابلٌ فَطَلَّ - ٢ / ٢٦٥.

الوابل فاعل من الوَبال: بمعنى ما يصدر عنه الشدة والشقالة وهو يدلّ على الحدوث، كما أنّ الوَبيل يدلّ على الثبوت.

ومن مصاديق الوابِل: المطر الشديد الضخم القِطار، فإنّ الشدّة والثَّقالة في كلّ شيء بحسبه. وتعيين أحد المصاديق بدلالة القرائن الكلاميّة والمقاميّة عليه، كما في هذه الآية الكريمة.

والصَّفوان: فَعلان، وهو ما يتصف بالصفا ويشتد هذا المعنى فيه، واشتداده شدّة خلوصه واستحكامه. والصَّلد: الصَّلب الّذي لا ينمو منه أثر ولا يُنبت شيئاً. والتُّراب من التُّرب وهو الخضوع والمسكنة مِن

والضمير في قوله \_ فمَلُه: راجع إلى ألذي يُنفِق وهو المُنفِق المفهوم من قوله لا تُبطِلوا صدَقاتكم، فهو كصَفوان على سطحه تراب، باطنه صُلب وصَلد، وظاهره تراب وخضوع يقبل أن يُنبت نباتاً وينتج خُصَراً، ثمّ يُصيبه وابل فيه شدّة وجريان وسوق من مطر أو سيل من الماء، فيتركه على حالته الأوّليّة الصَّلبيّة، فلا ينتج شيئاً ولا يؤثّر فيه شيء.

ولا يناسب إرجاع الضمير إلى (المنفِق رئاءَ الناس)، فإنه مثَل للمنفِق المُبطِل ومتمّم لأصل الموضوع. ويدلّ عليه ذكر الفاء للدلالة على نتيجة أصل البحث والموضوع. مضافاً إلى أنّ المرائي لاعمل له من الأوّل حتى يبطل ثانياً بالوابل، فإنّه عمل في شرك، ونيّته فاسدة من الأصل.

#### وتد:

مقا \_ وتد: كلمة واحدة، هي الوَتِد، يقال: وتَدَه، وتِدْ وَتِـدَك. ويـقال وَتُـد

أيضاً. ووَتِدُ الأَذَن: الَّذي في باطنها كأنَّه وَتِد.

مصبا ــ الوَتِد: في لغة الحجاز وهي الفُصحى، وجمـعه أوتاد، وفتح التاء لغة، وأهل نجد يُسكنون التاء فيُدغمون بعد القلب فيبق وَدّ. وتَدتُ الوَتِدَ أَتِدُه وَتُداً من باب وعد: أثبتُه بحائط أو بالأرض، وأوتدته، لغة.

التهذيب ١٤٨/١٤ ــوتد: يُجمع الوَتِد أُوتاداً. ويقال: تِدِ الوتِدَ يا واتدُ، والوَتِد مَوتود. ويقال: للوَتِد وَدٌ، كأنَّهم أرادوا أن يقولوا وَدِدٌ. وفيه لغــتان: وَتِــد ووتَــد. ويقال: وَتِدُ واتِدٌ.

### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: إدخال شيء في محلّ وإحكامه فيه، كإدخال مسهار أو خشب أو حجر في محلّ مع الإحكام والشدّ. ومفهوم الإثبات من لوازم الأصل.

وهو من باب ضرب كالوَعد، ويشتق منه كما في الوعد، فيقال: وتَد يَتِد وَتُداً وتِدَةً وتِدْ كعِدْ، وأُوتَد يوتِدُ إِيتاداً. والواتِد كالواعد، والمَوتود كالمَوعود، والوَتِد في الأصل صفة كالحنشِن ويطلق على شيء كالمسهار وغيره يُدخَل في محلّ ويُحكَم ويُشدّ فيه.

أَلَمْ نَجْعَلِ الأَرْضَ مِهاداً والجِبالَ أَوْتاداً \_ ٧٨ / ٧.

المَهد: جعل محلّ مهيئاً وموطّأ للسكونة والإستراحة، ومثله المهاد. وكون الجبال أوتاداً: عبارة عن إدخالها وإحكامها وتثبيتها في الأرض بحيث تكون كالجزء منها. وهذا تتميم لتهيئؤ الأرض للإستراحة والإستفادة منها، من جهة تصفية الهواء وتأمين الماء وحفظ الإعتدال في حركة الأرض.

والتعبير بالمهاد دون المَهد: فإنَّ الألف يدلُّ على استمرار وإدامة. وهذا المعنى

يناسب استعداد الأرض للاستراحة فيها.

كذَّبَتْ قبلَهُم قومُ نوحٍ وعادٌ وفرعونُ ذو الأوتاد ـ ٣٨ / ١٢.

الأوتاد جمع الوتد: ما يُنصب ويُحكم ويُشدّ في الأرض، من أبنية مُحكمة مُثبتة منصوبة فيها كالمسهار الثابت، سواء كان من فلزّ أو حجر أو خشب أو غيرها، وبصورة بيت أو منارة أو جدار أو علامة أو غيرها.

وهذا تنبيه على أنّ الإنسان إذا اعتمد على هذه الأُمور المثبتة في الأرض وظنّ أنّها موجبة لخلوده ودوام استقراره واستمرار حياته والتذاذه وتمايلاته الدنيويّة: فهو في انحراف فكر وفي ضعف تعقّل شديد.

أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِيعٍ آيةً تَعْبَثُونَ وتَتَخِذُونَ مَصانِعَ لَعَلَّكُم تَخْلُدُون ـ ٢٦ / ١٢٩. فالخلود للنفس إنّما يحصل بالتقوى من التمايلات وبالإرتباط بالله عزّ وجــلّ وتثبيت مقامه عنده وبالفناء في عظمته والبقاء في نوره.

كُلُّ مَن عَلَيها فانٍ ويَبْقَ وَجَهُ رَبُّكَ ذُو الجَلَالِ وَالإِكْرَامِ ــ ٥٥ / ٢٧.

\* \* \*

#### وتر:

مقا \_ وتر: باب لم تجئ كلمة على قياس واحد، بل هي مفردات لاتتشابه. فالوَتيرة: غُرِّة الفرس مستَديرةً. والوَتيرة: شيءُ يُتعلَّم عليه الطَّعن. والوَتيرة: المداوَمَة على الشيء، يقال: هو على وَتيرة. والوَتر: الدَّحل، يقال: وتَرته أيره وَتراً. والوِتر والوَتر: الدَّحل، يقال: وتَرته أيره وَتراً. والوِتر والوَتر: الفرد. ووَتَر القوسِ: معروف، يقال: وترتها وأوترتها. والوَترة: طرف الأنف. أمّا المواترة في الأشياء: لا تكون إلّا وقعت بينها فترة، وإلّا فهي مداركة.

مصبا ـ الوَتَــر: للقوس، جمعه أوتار مثل سبَب وأسباب، وأوترتُ القوس:

شددت وترها. ووترة الأنف: حجاب ما بين المنخرين. والوتيرة: لغة فيها. والوتيرة: المداومة الطريقة، وهو على وتيرة واحدة، وليس في عمله وتيرة، أي فترة. والوتيرة: المداومة على الشيء، وهي مأخوذة من التواتر، وهو التتابع، يقال: تواترت الخيل، إذا جاءت يتبع بعضها بعضاً. ومنه جاءوا تترك، أي متتابعين وتراً بعد وتر. والوتر: الفرد. وقرئ في السبعة: والشفع والوتر، بالكسر على لغة الحجاز وتميم، وبالفتح في لغة غيرهم. ويقال: وترت العدد وتراً: من باب وعد أفردته، وأوترته مثله. ووترت زيداً حقد: نقصته.

لسا - الوتر والوتر: الفرد، أو ما لم يتشفّع من العدد. وأهل الحجاز يُسمّون الفرد الوتر، وأهل نجد يكسرون الواو. والوتر والوتر والوتيرة: الظلم في الدَّحل، وقيل هو الدَّحل عامّة. (الدَّحل: الثأر) وقد وترته وتراً ويرة، وكلّ من أدركته بمكرو، فقد وترته. والموتور: الذي قتل له قتيل فلم يُدرِك بدمه. قال يونس: أهل العالية يقولون: الوتر في العدد، والوتر في الدَّحل. وتَتَرَى: التاء مبدّلة من الواو، ومنهم من يقولون: الوتر في العدد، والوتر في الدَّحل. وتَتَرَى: التاء مبدّلة من الواو، ومنهم من لا يصرف ويجعل ألفها للتأنيث بمنزلة ألف سكرى، والوتر: شِرعة القوس ومُعَلَّقها، والجمع أوتار.

فرهنگ تطبيق \_ عبري \_ پِتِر = زِه کَهان، بند طنبور. نسخ علم سر آ ا

فرهنگ تطبيقي ـ آرامي ـ يَتِرا = طناب.

فرهنگ تطبيق ـ آرامي ـ يِتَر = يكتا و تنها، عدد طاق.

فرهنگ تطبیق ـ عبري ـ یاتَر = یکتا و تنها، عدد طاق.

فرهنگ تطبيق ــ سرياني ــ ايتار = يكتا و تنها، عدد طاق.

\* \* \*

### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو التفرّد (تنها بودن) في قبال التشفّع. وسبق أنّ الشفع هو إلحاق شيء أو قوّة بآخر لغرض مطلوب.

ومن مصاديقه: العدد الفرد. الحجاب بين المنخرين. الذَّحل بمعنى الشار. والمسوتور وهو الذي قُتل له قتيل ولم يُدرِك بدمه، فيبقى فرداً لا شفع له يَطلب ثأره ويُعينه. كلّ من أدركته بمكروه فأفردته وهو موتور. ومن أفردته بظلم أو إفزاع أو غيره. والطريقة المتفرّدة.

فلابدً من تحقّق مفهوم التفرّد وفقدان التشفّع.

وأمّا مفاهيم ـ النقص والضعف والوحشة: فمن آثار الأصل.

وأمّا مفهوم شِرعة القوس: فأخوذ من العبريّة والسّريانيّة.

والفَجرِ وَلَيَالٍ عَشْرٍ وَالشُّفَعِ وَالْوَّتِرِ وَاللَّيْلِ إِذَا يَسَرِ ــ ٨٩ / ٣.

وفي هذه الآيات الكريمة: إشارة إلى سلوك الإنسان إلى كماله وبلوغه إلى أقصى المقامات وأرفع الدرجات الروحانيّة:

١ ــ الفجر: هذا إشارة إلى انشقاق من عالم المادّة الصرفة، وحصول نموذج من
 حقيقة الإنسانيّة، بالتنبّه والتوجّه إلى عالمه وحقيقته وكماله.

٢ ــ ليال عشر: فيتوجّــه إلى تربيــة النفــس وإلى الجــاهــدة بالإنصراف عن
 التمايلات الدنيــويّة وجلواتها وجذباتها وشهواتها الحيوانـيّة، في الخــلوات الفــارغة

والليالي، وينقطع عن الإستيناس المادّيّ، ويستأنس بالحضور والخشوع والتوجّه في الليالي الخالية عن الموانع والأغيار والعلائق.

والعشر فيه دلالة على الكثرة، حيث إنّه فوق مرتبة الآحاد، وأشرب فيه معنى الانس والصحبة والمعاشرة. وتدوم هذه العِشرة إلى أن يتحقق معنى الارتباط ويتثبّت التوجّه والإنقطاع والخشوع في القلب.

٣ ــ والشّفع: فيحصل للسالك في أثر هذا التوجّه والانقطاع والحنسوع في الخلوات، مقام ارتباط برفع الموانع والحجب الباطنيّة، فيستفيض من الأنــوار الروحانيّة وتتجلّى له الفيوضات الغيبيّة، ويستمدّ من نور الحقّ في كشف الحــقائق والاهتداء إلى المعارف اللّاهوتيّة، ويتشفّع ويتقوّى في تكميل نفسه وفي السّــير إلى الحقّ المتعال والوصول إليه.

٤ ـ والوَتر: فبالتمسك بأنوار الحق وبالإهتداء بها يصل إلى مقام التوحيد الكامل، ويشاهد الحق الأحدي، ويحصل له حقيقة مقام الإخلاص بنني الصفات، ويرى الله عزّ وجلّ بالبصيرة الروحانية ويشاهده فرداً مطلقاً محيطاً لا نهاية في نوره ولا حدّ له وهو الأوّل والآخر والظاهر والباطن وهو بكلّ شيء عليم.

٥ ـ والليل إذا يَسرِ: وفي هذه المرتبة يتحقّق الخلوص التامّ والتوجّه والإنقطاع الكامل والتثبّت الحق، ويحصل الجريان في استمرار الليل وهو حالة الفراغ والتجرّد والخلوص عن العلائق والأمور الدنيويّة، فيشتغل في إدامة تلك الحالة بالعمل بوظائفه الإلهيّة والخدمات الدينيّة.

والتعبير بمادّة السَّري: إشارة إلى روحانيّة هذا الجريان وكونه معنويّاً.

وهذا قرينة على أنّ المراد من الليل: هو المفهوم الروحانيّ. من الفراغ والحنلوّ والإنقطاع والتبتّل التامّ. ويؤيّد هذا التفسير في صدر الآية: الآيةُ الأخيرة في السورة حيث يقول الله عزّ وجلّ:

يا أَ يُتُهَا النّفسُ المُطْمَئِنَّة إرجِعي إلى رَبِّكِ راضِيَةً مَرضِيَّةً فادْخُــلي في عِبادي وأَذْخُلي جَنَّتي .

فإنّ هذه الآية نتيجة ما يذكر في السورة وملحقة بما يبتدئ به السورة، وهذا جارٍ في أغلب السور من القرآن الكريم.

فلا تَهِنُوا وتَدعُوا إلى السَّلْمِ وأنتُم الأَعْلَوْنَ واللهُ مَعَكُم ولَن يَتِرَكُم أَعِمالَكُم \_ ٢٥ / ٣٥.

وتدعوا جمع بتقدير أنّ الناصية، والجملة حاليّة. ولَن يَتركم من الوَتر بمعنى الإفراد. وأعيالُكم بدل من الضمير أي لن يجعلكم وأعيالُكم وَتراً، والتعبير بالبدليّة: إشارة إلى أنّ الله تعالى لَن يُفردكم وأعيالُكم.

فإنّ المقصود بذاته في البدليّة هو البّدل ثُمُّ المبدل منه.

ويؤيّد المعنى قولُه تعالى قبلها:

فأحبَطَ أعها لَهُم... والله يَعلم أعهالَكُم... وسيُحبِطُ أعهالهَم... ولاتُبطِلوا أعهالَكُم ... فلَن يغفِر اللهُ لهم .

ويقول تعالى بعد الآية:

يؤتِكُم أُجورَكُم ولا يَسأَ لْكُم أموالَكُم ... ويُخرِج أضغانَكُم .

فإنَّ هذه الأمور تدور حولَ الوَتريَّة والتشفيع.

فظهر أنّ التفسير بالنقص أو التضييع أو غيرهما: على خلاف الحقّ.

ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَتَرَى كُلُّهَا جَاءَ أُمَّةً رسولُهَا كُذَّبُوه \_ ٢٣ / ٤٤.

التَّترى كالتقوى إسم مصدر، والأصل الوَّترى والوَّقرى. بمعنى ما يتحصّل من التَّفرُد والإِّتقاء. والمعنى أرسلنا رُسُلنا بصورة التَّفرُد، أي فرداً فرداً ومتتابعة في كلَّ أُمّة رسولاً، حتى يتبيَّن الحق ويهتدي الخلق ويُتمَّ الحجة عليهم، لئلا يكون للناس على الله حجّة.

#### \* \*

### وتن:

مقا ــوتن: كلمة تدلّ على ثبات وملازمة. واتَن الأمر: لازمه. وماء واتِن: دائم. ومنه الوَتين: عِرق ملازم للقلب يسقيه.

صحا ــالوتين: عِرق في القلب إذا انقطع مات صاحبه. وقد وتَنتُه: إذا أصبتَ وتينَه. والواتِن: الشيء الدائم الثابت في مكانه: يقال: وتَن الماء وغيره وُتوناً وتِنةً: دام ولم ينقطع. والواتن: الماء المَعين الدائم الَّذِي لايذهب. والمواتنة: الملازمة في قلّة التفرّق.

لسا ـوتَن بالمكان: ثبت وَأَقَامَ بَعْ اللَّيْثَ الوَاتُنَ والواثن: لغتان، وهو الشيء المقيم الدائم الراكد في مكانه.

فرهنگ تطبيق \_ عبري \_ يتن = ثابت، دائم.

### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو ما يلازم شيئاً آخر ويتثبّت في مقامه. ومن مصاديقه: ملازمة الإنسان لأمر وبرنامج معيّن، وملازمة الماء في محلّ وتثبّته فيه. وملازمة المعرق الأصيل في جريان الدم وريداً أو شريداً لحياة الإنسان وتثبّته ما دام الحياة.

وبين المادّة وموادّ الوتد والوطن والوطد: إشتقاق أكبر.

ولَو تقوَّلَ عَلَيْنا بعضَ الأقاويلِ لأَخَذْنا منهُ باليَسمينِ ثمَّ لَقَطَعْنا منهُ الوَتينَ فما منكُم مِن أَحَدٍ عَنهُ حاجِزين \_ ٦٩ / ٤٦.

القول: إبراز ما في القلب بأيِّ وسيلة كان. والتقوّل يدلَّ على اختيار قول وإظهاره على الله تعالى من عند نفسه تكلّفاً. والوتين: مطلق ما يلازم الإنسان في إدامة حياته، وهو في الخارج ينطبق على العِرق الأصيل الثابت من جهاز دوران الدم والموجب لضربان القلب وتحرّكه.

وأمّا التفسير بعروق مختلفة واختلاف الأقوال فيه: فهو ضعيف وخارج عن تحقيق المعنى الحقّ وعن حقيقة اللغة.

والآية الكريمة تدلّ على مغضوبيّة شديدة في التقوّل على الله بأيّ قول ونسبته إليه تعالى، ولمّا كان التقوّل في مورد رسول الله (ص) يجازى بقطع الوتين فكيف حال أفراد آخرين، إذا حكموا بغير ما أنزل الله عزّ وجلّ.

والآية يوضِّحها قوله تعالىُّ:

وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى عَلَّمَهُ شَدِيدُ التُّوَى \_ ٥٣ / ٣.

\* \* \*

#### وثق:

مقا \_ وثق: كلمة تدلُّ على عَقد وإحكام. ووَثَقت الشيءَ: أحكمته. والميثاق: العهد المُحكَم. وهو ثِقة. وقد وثِقت به.

مصبا \_ وثُق الشيء بالضمّ وَثاقة: قوي وثبت، فهو وَثيق: ثابت محكم. وأوثقته: جعلته وثيقاً. ووثِقت به أثِق بكسرهما ثقةً ووثوقاً: ائتمنـــته. وهو وهم وهنّ ثقــة، لأنّه مصــدر، وقد يُجمع في الذكور والإناث فيقال ثقات، كما قيل عِدات. والوثاق: القـيد والحبل ونحـوه، بفتح الواو وكسرها. والمَوثِق والمِيـثاق: العهـد، وجمع الأوّل مَواثِق، وجمع الثاني مَواثيق، وربّما قيل مَياثيق على لفظ الواحد.

العين ٢٠٢/٥ ــ وثِقت بفلان أثِق به ثِقــةً، وأنا واثِق به، وهو موثــوق بــه. والوَثيق: المحكم. والوَثيقة في الأمر: إحكامه والأخذ بالثقة، والجمع وثائق. والميثاق: من المواثقة والمعاهدة ومنه المَوثِق، تقول: واثقته بالله لأفعلنٌ كذا.

لسا ـ الثّقة: مصدر قولك وثِق به يثِق وَثاقة: ائتمنه. وأرض وَثيقة: كـثيرة العُشب مَوثوق بها. والوَثاقة: مصدر الشيء الوثيق المحكم، والفعل اللّازم يَوثُق وَثاقة. والوَثاق إسم الإيثاق، تقول: أوثقته إيثاقاً ووَثاقاً، والحبل أو الشيء الّذي يوثَق به وثاق، والجمع وُثُق، بمنزلة الرّباط والرّبُط وأوثقه في الوَثاق، أي شـدّه. والمَوثِق والمِيثاق: العهد.

# مرزحت كالميتزر طب وي

## والتحقيق ب

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو ائتمان في إحكام. ومن مصاديقه: تثبّت شيء مع إحكام. وكون أمر في ائتمان تامّ. والعهد المحكّم. والقيد إذا أوجب أمناً شديداً.

والمادّة لازمة، وتتعدّى بحرف الجرّ أو بالهمزة والتضعيف.

والمِيثاق كمِفتاح: ما يوجب حصول ائتمان مع إحكام، كما في التعهّد.

والموثِق كمجلِس: إسم مكان، أي موضع يقع فيه الوثوق والإثنمان. فالمَوثِق: ميثاق يتقيّد بتحقّقه متعلّقاً بموضوع ومورد خاص، وهذا آكد وأشــدٌ إحكاماً من الميثاق، حيث يُشفَّع تعهّدهم بموضوع آخر ويقوّى به من الله.

وأمّا الوَثاق بالفتح: كالسَّلام، إسم مصدر، ويدلّ على ما يتحصّل من المصدر وهو الثقة والإيثاق. وأمّا بالكسر: فهو مصدر من المواثقة. حتى إذا أَثْخَنْتُموهُم فشُدّوا الوَثاق فإمّا مَنّاً بعدُ وإمّا فِداءً ـ ٧٧ / ٤٠. فيَومئذٍ لا يُعَذَّبُ عَذابَهُ أَحَدٌ ولا يُوثِقُ وَثاقَهُ أحدٌ ـ ٨٩ / ٢٦.

أي فاجعلوا الحالة الحاصلة من الإيثاق شديدةً ومورد إئتمان وإحكام. والوَثاق في الآية الثانية يقابل العَذاب، في المعنى، وهما إسم مصدر من كلمتي الإيثاق والتعذيب المذكورتين في الآية.

والضميران يرجعان إلى الانسان في:

يَومئذٍ يتذكَّر الإنسانُ.

والمعنى: إنّ الحالة الحاصلة من التعذيب والإيــثاق، وهي العــذاب والوثاق، لا تصدر من أحد ولا يوجبها أحد غير نفسه الذي يقول: يا ليتَني قدّمتُ لحياتي.

ويومئذ يتذكّر الإنسان بأنّ ما أن ما الحالة المواجِهة الموجودة، نتيجة ما قدّمه من الأعمال والنيّات السَّيِّئة، ولَيْسَ مَرْ تَنظِأ بِأَجِد غَيْرُه.

والإيثاق إفعال: ويدلّ على جهة الصدور من الفاعل، كما أنّ المواثقة مفاعلة. ويدلّ على الاستمرار، يقول تعالى:

واذكُروا نِعمةَ اللهِ عَلَيكُمْ وميسثاقَه الَّذي واثَقكُم به إذ قُلتُم سَسِمِعنا وأطَعْنا \_ ٥/٧.

أي عاهدَكم كراراً ومستمرًا بوسيلة الأنبياء والعقل، فسمعتم وقبلتم وآمنتم. وإنكانَ مِن قَوْمِ بَينَكُم وبَينَهم مِيثاقٌ فَدِيَةٌ \_ ٤ / ٩٢.

وإن استَنصَروكُم في الدِّين فَعَليكُم النَّصرُ إلّا عَلَى قَوم بينَكُم وبينَهُم مِيثاق \_ ٨ / ٧٢.

أي تعاهد محكم وائتمان بينكم، فلا يجوز نقض الميثاق من أيّ جانب.

والميثاق من جانب الناس في قبال الله تعالى، فكما في:

وإِذَ أُخَذَنَا مَيثَاقَ بِنِي إِسْرَائِيلَ لا تَغَبُّدُونَ إِلَّاللَّهَ وِبِالْوَالَدِينِ إِحْسَاناً \_ ٢ / ٨٣. ومِن الَّذِينَ قالوا إِنَّا نَصَارَى أُخَذْنا مِيثَاقَهِم \_ ٥ / ١٤.

يراد تحـقّق الإثنّان المحكم والتسعهّد الأكيد من جانب النــاس لله تعالى، وهذا التعهّد إمّا في قبال الأنبياء، أو تعهّد عقليّ بتفهيم الله.

والميثاق من جانب الأنبياء في قبال الله تعالى، فكما في:

وإذ أُخَذْنا مِن النّبيّين ميثاقَهُم ومِنكَ ومِن نوح ـ ٧/٣٣، وإذْ أُخَذَ اللهُ ميثاقَ النّبيّين كما آتيتكُم من كتابٍ وحِكْمةٍ ثُمّ جاءَكُم رَسُولٌ مُصدّق ــ ٣ / ٨١.

وقد أخذ الله من الأنبياء تعهداً وثيقاً بالتكوين، ثمّ بالتربية والحالات والمقامات القلبيّة وبحصول حقيقة الخضوع والعبوديّة، حتى تستقيموا في العمل بوظائف الرسالة والتبليغ، ثمّ الأمر التشريعيّ بالتثبّت في العبوديّة والتسليم، وإبلاغ ما يوحى إليه من الأحكام:

إِقْرَأْ بِاسِمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَق ،

يا أَيُّهَا المُدَّثِّر قُم فأنذِرْ ورَبِّك فَكَبِّرْ.

قال لَن أُرسِلَه مَعَكم حتَّى تُؤتون مَوثِقاً مِن الله لَتَأَتُنَّني بِه إِلَّا أَن يُحاطَ بِكُم فَلَيًا آتَوه مَوثِقَهُم \_ ١٢ / ٦٦.

المَوثِق: أمر يقع في مورد إنتان وإحكام ويوجب وثوقاً وطمأنينة. وفي قوله: من الله: إشارة إلى كون هذا الموثِق من جانب الله تعالى وفي رابطته حتى يكون تعالى واسطة بيننا وبينكم. وعلى هذا قال بعد الموثق: الله على ما نقول وكيل، فهو الوكيل في هذا التعهد. وأمّا الوُثق: فالكلمة مؤنّثة الأوثق كالأفضل والفُضلى، وتدلّ على أشــدّ في الوثاقة، كما في:

ومَن يُسْلِمْ وجهَه إلى اللهِ وهوَ مُحسِنُ فَقَدِ آستَمسَكَ بالعُروة الوُثــق ـ ٣١ / ٢٢.

فَن يَكُفُرُ بِالطَّاعُوتَ وَيُؤْمِنُ بِاللهِ فَقَدِ أَستَمسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُثْقِ - ٢ / ٢٥٦.

ولا يخفى أنّ التمسّك بالله تعالى والإيمان به وإيجاد الإرتباط به: أشدّ استمساكٍ بالعروة الوثق ولا انفصام لها بأيّ وجه.

وثن:

مصبا \_ الوثن: الصنم سواء كان من خشب أو حجر أو غيره، والجمع وُثُن، مثل أسَد وأشد، وأوثان، وينسب إليه من يتديّن بعبادته على لفظه، فيقال رجل وثنيّ، وقوم وثنيّون، وإمرأة وثنيّة، ونساء وثنيّات.

مقا ــوثن: كلمة واحدة هي الوَثَن واحد الأوثان: حجارةٌ كانت تُعبد، وأصلها قولهم استوثَن الشيءُ: قوِيَ. وأوثَن فلان الحِملَ: كثّره. وأوثنتُ له: أعطيته جزيلاً.

لسا \_ الوَثَن والواثِن: المقيم الراكد الثابت الدائم، وقد وثن. قال ابن الأعرابيّ: وثن بالمكان. الليث: الواثِن والواتِن لغتان، وهو الشيء المقيم الراكد في مكانه. والوَثنة: الكَفْرة، والموثونة: المرأة الذليلة، وإمرأة موثونة، إذا كانت أديبة وإن لم تكن حَسْناة. والوثن: الصنم ماكان، وقيل: الصنم الصغير. ابن الأثير: الفرق بين الوثن والصَّنَم: أنّ الوثن كلّ ما له جُشّة معمولة من جواهر الأرض أو من الخشب والحجارة، كصورة الآدمي تُعمل وتُنصب فتُعبد، والصنم الصورة بلا جثّة. ومنهم مَن لم يفرّق بينها.

### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو الراكد الثابت في مكان. وبهذا الإعتبار قــد أطلقت على الصنم الراكد في مكان معيّن يتوجّه إليه.

وسبق في الصنم: إنّه ما يتّخذ معبوداً ويكون له عنوان وعظمة. والوثَن: ما يكون صغيراً أو حقيراً.

وقد استعملت المادّة في موارد يراد بها التحقير.

ومن مصاديق الأصل: الإستيثان بمعنى التقوّي فكأنّه يطلب لنفسه تثبّتاً وتجمّعاً في مقامـه. والمرأة الذليلة المحدودة الراكدة فهي موثونة. والإيثان جعل شيء متثبّـتاً بكثرة الإعطاء أو الحيمل.

وبينها وبين موادّ الوثج والوتن والوثم: إشتقاق أكبر.

إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ أَوْثَانَا وَتَحْلُقُونَ إِفْكاً ـ ٢٩ / ١٧.

قَالَ إِنَّمَا اتَّخَذُتُم مِن دُونِ اللهِ أَوْثَاناً مَودَّةَ بَيْنِكُم في الحَيَاةِ الدُّنيا \_ ٢٩ / ٢٥.

الخَلَق: إيجاد شيء على كيفيّة مخصوصة. والإفك: قلب شيء وصرف عن وجهه الحقيقيّ. واتَّخاذ الوثن أكبر إفك وأعظم صَرف حقيقة عن وجهها. والتعبير بقوله تعالى: مِن دُونِ الله: إشارة إلى ضعف هذا الإتِّخاذ وبطلانه، فإنّ الله عزّ وجلّ هو الحقّ المطلق البيّن لا ريب فيه:

ذلك بأنَّ الله هوَ الحقُّ وأنَّ ما يَدْعُونَ مِن دونِهِ هو الباطل \_ ٣١ / ٣٠.

وذكر الأوثان في قبال الله تعالى: دلالة على تحقيرها ومحدوديّتها.

فَاجْتَنِبُوا الرِّجسَ مِن الأوثان واجْتَنِبُوا قولَ الزُّورِ ... ٢٢ / ٣٠.

الرُّجس: الأمر المكروه غير المناسب والقبيح شديداً عند العقل. والزور: عدول

عن الحقّ مع تسوية الظاهر كما في الرياء.

أي فاجتنبوا الرِّجس الناشئ عن الأوثان، من جهة عبادتها والتوجِّه إليهـــا واتّخاذها آلهة من دون الله والإنصراف عن الحقّ المطلق.

وهذا من مصاديق الزور، فإنّ اتّخاذ الأوثان آلهة وعبادتها، من أعظم مصاديق مفهوم الزور، ومن صرف الحقّ عن وجهه، وهو عدول عن الحقيقة الحقّة المطلقة الوحيدة، بإسم العبادة الصوريّة.

ولا يخنى أنّ نتيجة هذا الإتّخاذ: هو توقّف الإنسان عن السير إلى الكمال، بل نزوله وانحطاطه وسقوطه عن مرحلة الإنسانيّة إلى الجماديّة والمادّيّة الصرفة، فإنّ عابد الوثن غاية مقصده ونهاية منظوره: هي الوصول إلى مرتبة معبوده، والبلوغ إلى قرب مطلوبه.

فعابد الوثن يكون محروماً عن أي روحانية وحقيقة ومعرفة وكمال وصفة معنويّة إنسانيّة، وأيُّ رجس أشدَّ من هذَا الخيسران العظيم.

\* \* \*

#### **وجب:**

مقا ..وجب: أصل واحد يدلّ على سقوط الشيء ووقوعه، ثمّ يتفرّع. ووجب الجائط: البيع وجوباً: حقّ ووقع. ووجب الميّات: سقط، والقتيل واجب. ووجب الحائط: سقط، وَجْبةً. والوَجيبة: أن توجب البيع، في أن تأخذ منه بعضاً في كلّ يوم، فإذا فرغ قيل: استوفى وجيبَته. ويقولون: الوَجْب: الجبّان، سمّي به لأنّه كالساقط. ومن الباب: الموجّب من النوق: الّتي ينعقد اللّبَأ في ضَرعها.

مصبا \_ وجب البيع والحق يجب وُجوباً ووَجبةً: لزم وثبت. ووجبت الشمس وجوباً: غربت. ووجب الحائط ونحوه وَجبة: سقط. ووجب القلب وَجباً ووَجيباً: رجف. واستوجبه: استحقّه. وأوجبتُ البيعَ فوجَب. وأوجبَت السّرقةُ القطعَ، فــالموجِب: السّبب، والموجَب: المسبَّب.

العين ١٩٣/٦ ــ وجَب الشيء وجــوباً، وأوجَبه ووجَّبه. ووجبت الشمس وَجْباً: غابت، وسمعت لها وَجْبَة، أي وَقعةً، مثل شيء يقع على الأرض. والموجَّب من الدوابّ: الذي يفزع من كلّ شيء، ويقال: الوَجّاب، وقوله جُلّ وعزّ:

فإذا وجَبَتْ جُنوبِها فكُلوا مِنها:

يقال معناه ـخرجت أنفُسُها، ويقال: سقطت لجِـنُوبها، والمُوجِبات: الكـبائر من الذنوب الّتي يوجب الله بها النار. ووجَّب البعيرُ توجيباً، أي بَرك وسقط.



### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة رُهِي تَبَوْيَكُ مَعْ لِرُومِ وَالقيدان ملحوظان في الأصل. فإطلاق المادّة على مفاهيم ـ السقوط والوقوع والحقّ والغروب والجبن: يكون من مصاديق الأصل إذا لوحظ فيه التثبّت واللزوم. وإلّا فيكون تجوّزاً.

وبهذا الاعتبار: يستعمل الواجب في الأحكام الشرعيّة، على الحكم الشابت اللّازم المفروض، في مقابل سائر الأحكام. وفي علم الكلام، على الوجود الحقّ لذاته وفي ذاته في مقابل الوجود الممكن.

والبُدْنَ جَعَلْـناها لَكُم مِن شَـعائرِ اللهِ لَكُم فيها خَيْرٌ فاذْكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَيْها صَوافَّ فإذا وَجَبَتْ جُنوبُها فكُلُوا مِنْها وأطْعِمُوا \_ ٢٢ / ٣٦.

البُدن جمع بَدَنة محرّكةً: الجمل أو البقر المُهداة للذبح في الحجّ، والجَنب: هو ما يلي الشيء من غير انفصال، أي الحنارج الملاصق.

وسقوط الجُنوب من البُدن وثبوتها وسكونها في الأرض: يدلَّ على سـقوط الروح الحيوانيّ وزوال القوّة والقدرة والحياة الباطنيّة.

وفي التعبير بالجُنوب لطف وإشارة إلى أنّ أطراف البَـدَنة، كالشيء الخــارج الملاصق بها، وهي واقعة تحت حفظ الروح الحيوانيّ والقدرة الباطنيّة القلبيّة، وبزوال تلك القدرة والحياة المـركزيّة: تزول الحياة والنظم والقــوام عن الجـوانب الحارجــيّة المحسوسة.

فهذا التعبير أحسن وألطف من التعبير بالأطراف الدالّة على الأجزاء الداخليّة في منتهى الشيء، فإنّ الأجزاء المتصلة في أطراف الشيء: تكون منفصلة وخارجة في ذلك المقام عن إدارة الروح وتدبيره، فلا يصدق عليها الأطراف، إلّا باعتبار ما سبق.



وجد:

مقا ــوجد: يدلُّ على أصلُ وآحد، وهو الشيء يُلفيه. ووجدتُ الضالَّة وِجداناً.

العين ١٦٩/٦ ــ الوّجْد: من الحُرُن. والمَوْجِدة: من الغَضَب. والوِجدان والجِدة: من قولك وجدتُ الشيء، أي أصبتُه.

مصبا \_ وجَدته أجِده وِجداناً بالكسر ووُجوداً. وفي لغة لبني عامِر: يجُده بالضمّ، ولا نَظير له في باب المثال، ووجه سقوط الواو على الأصل. ووجدت الضالّة أجِدها وِجداناً أيضاً. ووجدت في المال وُجداناً بالضمّ، والكسر لغة، وجِدةً أيضاً. وأنا واجد للشيء: قادر عليه، وهو موجود: مقدور عليه. ووجدت عليه مَوجِدة: عضبت. ووجدت به في الحُرُن وَجداناً بالفتح. والوُجود خلاف العدم، وأجد الله الشيء من العدم فوجد، فهو موجود، من النوادر، مثل أجنَّه الله فجنّ، فهو مجنون.

مفر ـ الوجود أضرُب؛ وجود بإحدى الحواس الخمس، نحو وجدت زيداً، ووجدت طعمه، ووجدت صوتَه، ووجدت خُسونته. ووجودٌ بقوّة الشهوة، نحو وجدت الشّبَع. ووجود بقوّة الغضب، كوجود الحُزن والسخط. ووجود بالعقل أو بواسطة العقل، كمعرفة الله تعالى ومعرفة النبوّة، وما يُنسب إلى الله تعالى من الوجود؛ فبمعنى العِلم المجسرّد. وكذلك المعدوم يقال على هذه الأوجه. فأمّا وجود الله تعالى للأشياء: فبوجهٍ أعلى من كلّ هذا. ويُعبَّر عن التمكّن من الشيء بالوجود، وقوله: مِن وُجدكم، أي تمكّنكم وقدر غِناكم. ويعبَّر عن الغِنى بالوُجدان والجيدة.

الفروق ٧٢ ـ الفرق بين الإدراك والوِجدان: أنّ الوجدان في أصل اللغة لِما ضاع أو لِما يجري بَحرى الضائع، يقال: نَشدتُ الضّالَة، إذا طلبتها نِشداناً، فإذا وجدتها قلت: وجدتها وجدتها وجدتها وجدتها وجدتها وجدتها وجداناً، والإدراك قد يكون لما يسبقك، ألا ترى أنّك تقول وجدت الضّالّة ولاتقول أدركت الرجل، إذا سبقك ثمّ اتّبعته فلحقته.

### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو إدراك شيء على حالة حادثة. ويذكر الفعل في جملة أفعال القلوب الّتي تنصب إسمين. وقريب مند لفظ الإلفاء، كما في مقا.

فيلاحظ في الأصل قيدان: الإدراك، وحصول حالة حادثة.

ومن مصاديق الأصل: إدراك الحزن إذا استعمل باللّام. وإدراك الغضب في نفسه إذا استعمل بحرف على الدالّ على الاستعلاء. والإصابة إذا كان القـيدان ملحوظين. وهكذا مفهوم العلم والإحساس والتعقّل. وإذا لم يلاحظ القيدان فيكون تجوّزاً.

ثمّ إنّ مفهـوم الأصل يقتضي وجود مفعـولين، حتّى يُدرَك شيء على حــالة

مخصوصة. وقد يحذف المفعولان أو أحدُهما عند وجود قرينة، (وحذفُ ما يُعلَم جائز) كما في قولنا \_وجدت الضائلة، وجدت عليه، وجدت له وبه: فإنّ المعنى \_ أدركتُ الضائلة حاضرة، وأكدركت نفسي غضوباً عليه. وأدركت نفسي حزيناً له.

إلَّا إذا أريد معنى مجازيّ لا يحتاج إلى وجود مفعولين.

والإيجاد: جعل شيء واجداً ومُدرِكاً، فهو موجود بالنسبة إلى الموجِد، أي مُوجَد، وواجد بالنسبة إلى شيء يُدركه.

فالإيجاد في العرف بمعنى التكسوين وجعل شيء موجوداً، كما أنّ الوجـود في العرف وفي اصطلاح المتكلّمين: هو الكائن والمتكوّن.

فظهر أنّ المعنى الحقيق لكلمة الوجود: هو الإدراك على حالة، وإطلاقه على مفهوم الكائن والكينونة المطلقة: تجوّز: وعلى هذا لم يستعمل لفظ الوجود في رابطة الربّ المتعال، بل لم تستعمل هذه المادّة في القرآن المجيد إلّا في المعنى الذي ذكرناه، وهذا يدلّ على أنّ الأصل في المادّة هو الذي قلناه، فإنّ الإستعال في كلامه تعالى دليل الحقيقة.

وقد استعملت المادّة في القرآن الكريم منتسبة إلى الله المتعال، كما في: أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِياً فَآوَى وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَى وَوَجَدَّك عَائِلاً فَأَغْنَى ـ ٩٣ / ٣. وما وجَدْنا لأكثرِهم مِن عَهدٍ وإن وجَدْنا أكثرهُم لَفاسِقين ـ ٧ / ١٠٢.

فهذه الكلمات مستعملة في رابطة الربّ المتعال ومنتسبة إليه عزّ وجلّ ، ولايصحّ تفسيرها إلّا على الأصل الّذي ذكرناه من الإدراك على حالة.

وتستعمل أيضاً منتسبة إلى الناس، كما في:

فَوَجَدَ فيها رجلَيْنِ يَقتتلانِ هذا من شيعته ــ ٢٨ / ١٥.

فَوجدا عبداً مِن عِبادنا آتيناه ـ ١٨ / ٦٥. "

إِنِّي وَجَدْتُ امْرأَةً قَلِكهم \_ ٢٧ / ٢٣.

فاقتُلُوا المشرِكينَ حيث وجَدتموهم ـ ٩ / ٥.

ومَن يُضْلِلِ اللهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ سَبيلاً ــ ٤ / ٨٨.

فيراد إدراكهم أمراً على حالة جديدة حادثة.

فالمادّة في جميع موارد إستعمالها مستعملة في الحقيـقة المذكورة، وأمّا المعاني غيرها فمجازيّة أو مستحدثة.

وقد سبق في ظلم وغيره: أنّ الله عزّ وجلّ هو النور الحقّ، وإطلاق الوجود عليه تعالى غير مناسب، فإنّ مفهوم الوجود عيناه الأصيل عبارة عن الإدراك بشيء على حالة حادثة، وهو بالفارسيّة بمعنى حيافتن چيزى تازه باشد نه بمعنى هستى وبودن.

مضافاً إلى أنّ مفهوم الوجود المصطلح والعرفيّ: إنّما هو من العوارض العامّة للشيء، ويقابله العدم، فيقال إنّ الشيء موجودٌ أو معدوم، وإنّ للشيء وجسوداً أو عدماً، فالوجود إنّما يعرض للذات من حيث هو. وهو كالشيئيّة والذاتيّة وغيرها من الأعراض العامّة.

ونعم ما قال الحكيم المتألَّه الشيخ السهروردي: إنَّ الوجــود أمــر اعــتباريّ. وليس ذاتيّاً لشيء.

وهذا قول حقّ، فإنّ الهويّة والذات إذا تحقّقت في الخارج: فيقال إنّها موجودة وقد وجدت، فالوجود هنالك إنتزاعيّ واعتباريّ.

وقد سبق في النــور: إنّ الله عزّ وجلّ نور مطلق غير محدود ولا تناهي فيــه، وهويّة نوره روحانيّة صرفة مجرّدة لا حدّ فيها في ذاتها ولذاتها. ولمًا كان الله تعالى هو الحقّ المطلق والثابت بذاته وفي ذاته: يصحّ أن ينتزع منه مفهوم اعتباريّ وهو الوجود. فالوجود عنوان إنتزاعيّ وعرض من الأعراض العامّة، كالشيء وغيره.

اللهُ نورُ السَّمْواتِ والأرْض .

راجع النور.

وأوضح تعبير عن مقام نوريّته: ما في الجوشن الكبير عن الإمام السجّاد عليه السّلام عن رسول الله صلّى الله عليه وآله في الفصل السابع والأربعين منه: يا نورَ النور يا مُنوِّرَ النور يا خالِق النور يا مدبّر النور يا مقدِّرَ النور يا نورَ كلّ نور يا نوراً قوق كِلّ نور يا نوراً ليسَ كمِثله نور.
قبلَ كُلَّ نور يا نوراً بعد كلّ نور يا نوراً فوق كِلّ نور يا نوراً ليسَ كمِثله نور.

وهذا يصرِّح بأنّه تعالى نور غير متناه وهو مبدأ الأنوار والإفاضات وكلّ نور في أيّ مرتبة إنّا يتجلّى منه وهو الأوّل والآخر والظّاهر والباطن وهو المحيط القيّوم على كلّ مخلوق.

ولا يخلى أنَّ مبدأ القول بمفهوم الوجلود: هو سهولة التلفاهم به، وصعوبة الوصول إلى حقيلة النور وفهم النور الحقّ بذاته، ولعلّ مرادهم في حاقّ النظر من الوجود هو النور.

وممًا يوجب أن يتوجّه إليه: أنّ التكوين والخلق من الله عزّ وجلّ، ليس كما نتصوّر في أذهاننا ونرى في الخارج من معاني الإيجاد والصنع وتهيئة المقدّمات من الميل والتصميم والإرادة كما سبق في النور والرود، يقول تعالى:

إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْمًا أَن يقولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ \_ ٣٦ / ٨٢.

فخلقه تعالى هو إفاضة النور التكوينيّ ولا يحتاج إلى تصوّر أو حصول تمايل أو تصميم أو تقدير في التكوين كما في المخلوق. وتكوينه قريب من التجلّي الإراديّ المنبعث من الصفات الذاتيّة غير المتناهية، من العلم المحيط والقدرة التامّة والإرادة النافذة، كها رويَ عنهم عليهم السّلام: إنّ الله خلق الأشياء بالمشيّة.

وكما أنّ مفهوم الوجود فيه تعالى: أمر إعتباريّ إنتزاعيّ، كذلك في المخلوقات والممكنات، فإنّ تحقّقها وتكوّنها في الخارج بتجلّي النور وبسطه: ينتزع منه الوجود في قبال العدم.

والهويّة الحقّة للموجودات: هي النور والفيض التكوينيّ المتجلّي المنبسط في الخارج بأمر منه تعالى وإرادة نافسذة تامّة. وقد أوضحنا هذا الأمر في باب ٣٨ من شرح الأحاديث الصعبة الرضويّة.

وأمّا الوجد بالضمّ كالغُسل: فهو إسم مصدر بمعنى ما يتحصّل من الوِجدان، ويفسّر بمعنى التمكّن والغنى:

> أُسكِنوهنَّ مِن حَيث سكَنتُمُ مِن وُجَدَّكُم وَلاَ تُضَارِّوهنَّ ــ ٦٥ / ٦. أي ما يتحصّل لكم من التمكّن.

> > \* \* \*

### وجس:

مقا ــوجس: كلمة تدلّ على إحساس بشيء وتسمّع له. تَوجّس الشيءَ: أحسَّ به فتسمّع له. وممّا شذّ عن هذا، وهو من الكلام المشكِل: قولهم ــ لا أفعله سَجيسَ الأوجَسِ: الدهر، وما ذُقتُ عنده أوجسَ، أي شيئاً من الطعام.

صحا \_ الوَجْس: الصوت الخنيّ. وفي حديث الحسن في الرجل يُجامع المرأة والأخرى تَسمع، قال: كانوا يكرهـون الوَجْس. والوَجْس: أيضاً: فَزعة القـلب. والواجس: الهاجِس. وأوجسَ في نفسه خيفةً، أي أضمَر، وكذلك التوجّس. والتوجّس أيضاً: التسمّع إلى الصوت الخنيّ.

العين ١٦١/٦ \_ الوَجْسَ: فزعة القلب، يقال: أوجسَ القلبُ فَزَعاً. وتوجَّست الأذن إذا سمعت فَزَعاً. والوَجْس: الصوت الحنقّ. والأوجَس: الدهر.

\* \* \*

### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو إحساس خنيّ في القلب. وبهذه المناسبة تستعمل في التسمّع، والإضار، والصوت الحنيّ، وفزعة القلب، والتذوّق القليل.

فلابدً في الأصل من تحقّق القيدين، وإلَّا فيكون تجوّزاً.

والفرق بين الوجس والهجس: أنّ الهجس هو وقوع وخطور شيء في القلب. فيلاحظ فيه جانب الشيء الواقع الخاطر، دون الوجس فإنّ الملحوظ والمنظور فيه طرف الإحساس به.

وأمّا الأوجس بمعنى الدهر: فإنّ الدهر له تحرّك في نفسه وجريان في باطنه على وفق التقدير الإلهيّ، وهو يؤثّر في الأمور الجارية ولايتأثّر من شيء واقع تحت حكومته. والأوجس كالأبيض صفة مشبهة بمعنى ما يتّصف بالتحرّك الحنيّ والتسمّع الباطنيّ.

وَالوَجس لازم، والإيجاس متعدّ. والتوجّس تفعّل: ويدلّ على اختيار الوجس والأخذ به والمطاوعة.

لَقَد جاءَتْ رُسُلنا إبراهيمَ بالبُشْرى قالوا سَلاماً قالَ سَلامٌ فَمَا لَبِث أَن جاءَ بِعِجْلٍ حَنسيذٍ فِلمَا رَءا أَيديَهم لا تَصِلُ إليه نَكِسرَهُم وأَوْجَسَ مِنْهُم خِيسفةٌ قالوا لا تَخَفُ إِنّا

أُرْسِلْنا إلى قَوْمِ لُوط \_ ١١ / ٧٠.

هَل أَتَاكَ حديثُ ضيفِ إبراهيمَ المُكرَمين ... فأَوْجَسَ مِنْهُم خِيفةٌ قالوا لا تَخَفُ وبَشَّروه بغلامٍ عليم ... قال فَمَا خَطبُكُم أَيُّهَا المرسَلونَ قالوا إِنَّا أُرْسِلنا إِلَى قَوْمٍ مُجْرِمين - ٥١ / ٢٨.

فإذا حِبالْهُم وعِصِيُّهم يُخيَّلُ إليهِ مِن سِحْرِهِم أنَّها تَسْعَى فأَوْجَسَ في نفسِهِ خِيفَةً موسى قُلْنا لا يَخَفُ إِنَّكَ أَنتَ الأَعْلى \_ ٢٠ / ٦٧.

وينبغي التنبيه على أمور:

الإيجاس من إبراهيم عليه السلام ومن موسى عليه السلام كان إحساساً
 خفيًا في قلبهها، وغير متظاهرين به.

٢ ــ الحيفة الباطنيّة من إبراهيم بعد التوجّه إلى المرسَلين، كانت بلحاظ رسالتهم
 هل هو في رابطة قومه أو أمر آخر، وعلى هذا قالوًا إنّا أرسلنا إلى قوم لوط بجرمين.

وأمّا خيفة موسى بعد رؤية سحرهم، كانت بلحاظ تأثير السَّحر على أصحابه وبرنامج رسالته، فخوطب بأنّه المتفوّق الأعلى، وهم المغلوبون.

٣ ـ السَّحر كما سبق: هو الصرف للأبصار أو القلوب عمّا هو واقع وحق إلى خلافه، سواء كان بوسائل وأسباب مخفيّة أو بسرعة الحركة واليد. وعلى هذا عبّر في المورد بكلمة التخييل، فإنّ السِّحر لا حقيقة له.

٤ - الإبتداء بالسّلام والبشارة والنزول بصورة الضيف: كانت للإشارة إلى الأمن والسّلامة له ولقومه، حتى لا يتوحّش، ولمّا كان إبراهيم عليه السّلام كثير الحبّ للضيف: منعه عن التوجّه إلى خصوصيّات أحوالهم، إلى أن رأى منهم حركات غير متعارفة ومخالفة للبشريّة.

٥ ـ هذه الآيات الكريمة فيها دلالة على استقلال خارجي للرُّسُل والملائكة، خلافاً لبعض من المتفلسفين القاصرين عن المعرفة، حيث يرون أنَّ الملكَ ليس له وجود استقلالي خارجي، بل المراد هو القوى الداخليّة الروحانيّة في وجود الإنسان، وهذا الرأي قريب من الماديّة.

وسخافة هذا النظر يردّه ما هو المشاهَد لأهل الشهود والبصيرة من أهل الإيمان والمعرفة الكاملة، وما في كلمات أهل البيت المحيطين بالعوالم الروحانيّة ممّا وراء عالم الحسّ والمادّة.

والتعب يرات في الآيت بن كلام الله عزّ وجلّ: أكبر دليــل قاطع للمقصــود والمطلوب، والله يهدي المستهدي إلى الجنّ الواقع.

ومن التعبيرات الصريحة، قوله تعالى:

جاءَتْ رُسُـلُنا، ضَيفِ إِبِرَاهِيمَ، قالوا سِلاماً يجاء بعِجلٌ حَنيذ، رَأَى أيديَهم لا تَصِل، أَوْجَسَ منهم خيفةً، فما خَطَبُكم، إِنّا أُرسِلنا إلى قوم لوط.

وهل يصحّ للإنسان المحدود الضعيف المحجوب، أن يدّعي احاطته بالعوالم المخلوقة. ويعتقد بعلمه الناقص المحدود، وينكر ما وراء ما يرى من عالم المادّة ولوازمها. وما هذا العالم والعلم به إلّا كحبّة في فلاة وسيعة.

نعوذ بالله من قصسور الفهم والمعرفة، ومن جهالة القلب والظلمة، ومن الغسرور والمحجوبيّة.

وما أو تيتُم من العِلم إلَّا قَليلاً.

### وجف:

العين ١٩٠/٦ ــ الوَجْف: سرعة السّير. وجَف يجِف وَجيفاً، وأوجفه راكبُه. ويقال: راكب البَعير يوضِع، وراكب الفرس يوجِف.

مصبا \_ وجَف يَجِف وَجَيفاً: اضطرب، وقلب واجف، ووجَف الفرس والبعير وَجيفاً: عدا. وأوجفته، إذا أعديته، وهو العَنَق في السّير. وقولهم \_ما حصَل بايجاف، أي بإعمال الخيل والركاب في تحصيله. (العَنَق: ضرب من السّير فسيح سريع).

لسا - الوّجُف: سرعة السّير. وأوجَف الذّكرَ بلسانه: حرّكه. وأوْجَفه راكبُه. وناقة مِيجاف: كثيرة الوّجيف. ووجَف الشيء: إذا اضطرب. ووجَف القلب وجيفاً: خفّق، وقلب واجِف: شديد الإضطراب قا أوجَفتم عليه، أي ما أعملتم. ويقال: استوجَف الحُبّ فؤادَه، إذا ذهب بعد الإضطراب على المرتبيد المنتوجَف الحُبّ فؤادَه، إذا ذهب بعد المنتوجيد الم

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو حركة خارجة عن الاعتدال. وهذا المعنى يختلف باختلاف الموضوعات:

في السّير بالمَركب فرساً أو بعيراً أو غيرهما: إنّما يحصل بالسرعة. وفي القلب بالإضطراب والتحرّك الشديد وهو الحنفقان، وفي الذّكر بتحريك سريع في اللسان. وفي الفؤاد بخروجه عن الإعتدال والحالة الطبيعيّة. ويتعدّى بالهمزة فيقال: أوجفته.

وما أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُم فَمَا أَوْجَفَتُمْ عَلَيهِ مِن خَيْلٍ ولا رِكَابٍ وَلَكُنَّ اللهَ يُسلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَن يَشَاء \_ ٥٩ / ٦. سبق أنّ النيء: هو التحني بعد التجبّر، ويراد ما جعله الله تعالى من أموالهم مقهوراً ومنخضعاً بعد كونـه خارجاً عن يده وقدرته. وكلمة ما موصولة ومـبتدئة. والجملة (ما أوجفتم) بعد هذه الجملة خبريّة منفيّة، أي الأموال الّتي تصير مقهورة تحت تسلّط رسول الله: هي الّتي لم توجف عليها بخيل وركاب، بل إذا كانت بجريان طبيعيّ وتحرّك معتدل.

وهذا التفيّؤ إنّما يتحصّل بتسليط الله تعالى. فالحكومة والسلطة والإختيار فيها للرسول، فيقسّمها بين المستحقّين بأيّ نحو يشاء.

يومَ تَرجُفُ الرّاجِفَةُ تَتْبعها الرّادِفةُ قلوبٌ يَومثذٍ واجِفَةٌ أَبْصارُها خاشِعَة ــ ٧٩/ ٨.

قلوب واجفة، أي خارجة عن الجريان الطبيعيّ بحصول التحرّك الشديد فيها والإضطراب والخفقان. وهذا هو أثر التزلزل الشديد في الخارج، فإنّ الرجف والوجف بينهما إشتقاق أكبر. والحنسوع هو حالة اللّينة والضّعة والإنقياد. وهذه الحالة للأبصار والأسماع إنّا تحصل بعد تحقّق الخشوع في القلوب. كما أنّ الوجف في القلب المادّيّ الظاهريّ إنّا يتحصّل بالوجف في القلب الروحانيّ الباطنيّ المتعلّق بالقلب البدنيّ، وهو الروح الحاكم النافذ في الإنسان بواسطة القلب.

وأمّا التعبير بالرجف في مورد اليوم، وبالوجف في القلب: فإنّ الرجف شدّة في الزلزلة، وهو يناسب تحرّك الجريان واضطراب الأمور وحدوث حدّة وشدّة في ذلك اليوم، وهو يوم جزاء وابتلاء.

وهذه الرجفة تؤثّر في القلوب إضطراباً وخروجاً عن الجريان الطبيعيّ، وهذا هو معنى الوجف، وهو أخفّ من الرجف.

### وجل:

مصبا ــ وجِل وَجَــلاً فهو وَجِلَ، والأنثى وَجِلــة، من باب تعِــب: إذا خاف. ويتعدّى بالهمزة.

صحا \_ الوَجَل: الحنوف، تقول: منه وجِل وجَلاً ومَوجَلاً بالفتح، وهذا مَوجِلة بالكسر للموضع. وفي المستقبل منه أربع لغات \_ يَوجَل، ياجَل، يَيْجَل، يِيجَل بكسر الياء. وكذلك فيا أشبهَه من باب المثال إذا كان لازماً. فمن قال ياجَل جعل الواو ألفاً لفتحة ما قبلها، ومن قال ييجَل فهي على لغة بني أسد، فإنهم يقولون: أنا إيجل، ونحن نيجل، وأنت تِيجل، كلها بالكسر، وإنّها يكسرون الياء في بِيجَل لتقوّي إحدى الياء ين بيجل، وأنت تِيجل، كلها بالكسر، وإنّها يكسرون الياء في بِيجَل لتقوّي إحدى الياء ين بالأخرى.

لسا ـ الوجل: الفزع والخوف. وتقـول: إنّني لأوجل، ورجل أوجلُ ووَجِلً. والأنثى وَجِلة، ولا يقال وَجْلاء.

الفروق ٢٠٢ ــ الفرق بين الخوف والوَجل: أنَّ الوَجَل خلاف الطمأنينة. وجِل الرجل يوجَل وَجَلاً، إذا قلق ولم يطمئنَّ. ويقال أنا من هذا على وَجَل، ومن ذلك على طمأنينة. ولا يقال: على خوف في هذا الموضع. وخاف متعدّ، ووجل غير متعدّ.

#### \* \* \*

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المـادّة: هو انزعاج وقلَق في الباطن، أي حصول حالة تحرّك واضطراب في القلب يوجب سلب الطمأنينة في النفس وانخفاضها.

وأمّا مفهوم الحنوف والفزع: فمن آثار الأصل.

والفرق بين المادّة وبين موادّ الخوف والرهبة والدهشة والحنشية والفزع والحزن والحذر والوحشة:

أنَّ الخوف: حالة تأثّر واضطراب من مواجهة ضرر مشكوك متوقّع.

والرهبة: حالة استمرار الخوف، وهي في قبال الرغبة.

والدهشة: حالة حيرة واضطراب وتردّد في الظاهر.

والخشية: خوف في مقابل عظمة وعلوّ مقام.

والفزع: خوف شديد مع اضطراب من ضرر فجأة.

والحزن: غمّ من فوات أمر في السابق.

والحذر؛ التوقّي من الضرر مظنوناً أو مقطوعاً.

والوحشة: في مقابل الأنس| 🛫

راجع الخوف، وسائر المؤاثر المذكورة ص

ونَبُّــثُهم عَن ضَيْفِ إبراهيمَ إذ دَخلُوا عَلَيهِ فَقالُوا سَلاماً قالَ إنَّا مِنكُم وَجِلُون قالُوا لا تَوجَلْ إنّا نُبشِّرُك بغُلام عَليم ــ ١٥ / ٥٢.

عبر في هذه الآية الكريمة بالؤجَل وهو حصول حالة انزعاج وقلَق في القلب، وقيدت وفي الآية السابقة في ذيل مادة الوجس به وهو الإحساس الحني في القلب، وقيدت المادة هناك بالحيفة: فإن إظهار الحيفة في الآيات السابقة بمناسبة مشاهدة أمور خارقة، كعدم وصول أيديهم إلى الطعام، والسعي في الحبال والعِصيّ. بخلاف هذه الآية الكريمة: فإظهار الوجل كان في المرتبة الأولى بعد رؤيتهم وقبل مشاهدة أمور خارقة منهم، فكان المناسب التعبير بالوجل، وهو أخفٌ من إحساس الحوف \_راجع الوجس.

إِنَّمَا المُؤَمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهِم وإذَا تُلْيَتْ عَلَيهِم آياتُهُ زادَتْهُم إيماناً وعَلى ربِّهِم يَتَوَكَّلُون ــ ٨ / ٢.

وبَشِّر المُخْبِتِينَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قلوبُهُم والصَّابِرِينَ على ما أَصابَهُم \_ ٢٢ / ٣٥.

أي إذا سمِعوا ذِكراً من الله عزّ وجلّ انزعجت قلوبهــم وقلِقت، وخرجت عن حالة السكون والإنخفاض، إحساساً للزوم العمل بوظائف العبوديّة والطاعة في قبال مقام العظمة والربوبيّة.

والإخبات هو النزول في محلّ مطمئنّ منخفض ومحيط متّسع ثابت بعـيد عن الإضطراب والتزلزل، وهذا المعنى يرادف الإيمان من جهة النتيجة، فإنّه نزول في الأمن والسكون ورفع الإضطراب والوحشة.

وأمّا التعبير في الآية الأولى بَالْمُؤْمَدِينَ، وفي الثانيّة بالمخبتين: فإنّ الأولى في مورد الإطاعة والإيمان:

وأطيعُوا اللهَ ورسولَهُ إِن كُنتُم مُؤمِنين .

والثانية في مورد التوجّه إلى إله واحد والإسلام والإنقياد التامّ ورفع الخصومة والخلاف:

فإلهَٰكُم إلهُ واحدٌ فلَهُ أسلِموا وبشُّر .

وهذا المعنى يلازم الإخبات واختيار مقام سِلم بعـيد عن الخنصــومة، وهذا لا يتحقّق إلّا بالإنقياد والخضوع والمطاوعة تحت حكم الله الحقّ المتعال.

والَّذينَ يؤتون ما آتَوا وقلوبُهم وَجِلَةٌ أُنَّهُم إلى ربُّهم راجِعون ـ ٢٣ / ٦٠.

الإيتاء متعدّ من الإتيان وهو الجيء بسهولة وفي حالة طبيعيّة. أي يُظهرون

عقيدةً وتعهّداً وأخلاقاً وأعمالاً وآداباً وسلوكاً، كانوا قد أظهروها من قبل. والمــراد الإستقامة في البرنابج والتعهّد السابق وعدم الإضطراب والتزلزل والتحوّل والإنحراف عنها.

وهذا التثبّت والإستقرار يقتضي مزيد التوجّه إلى عظمة الله تعالى وربوبيّـته، ولزوم العمل بوظائف العبوديّة، والإعتقاد بالرجوع إلى الله المتعال وإلى عالم الآخرة ويوم اللقاء، وهذا المعنى يلازم قلقاً وانزعاجاً.

فظهر أنّ المادّة ليست بمعنى الحنوف، ولا يناسب في الآيات الكريمة أن يوضع الحنوف مقام الوجل، فإنّه لا معنى لحصول الحنوف للعبد المؤمن والمخبت عند ذكر الله عزّ وجلّ، وكذلك عند مشاهدة الضيف النازل من سنخ الملائكة، أو عند إيتاء ما آتوا وفي حال استقامتهم.

نعم، مفهوم الخوف يشابه الوجل في أنّه أيضاً يوجب قلقاً واضطراباً، فيكون إستعمال الوجل في مورد الخوف الستعادة ورسيري

وجه:

مصبا \_ وجه بالظمّ وجاهة ، فهو وجيه ، إذا كان له حظّ ورتبة . والوجه ، مستقبل كلّ شيء ، وربّا عبر بالوجه عن الذّات . ويقال : واجهته ، إذا استقبلت وجهه وجهك ، ووجّهت الشيء : جعلته على جهة واحدة ، ووجّهته إلى القبلة ، فتَوجّه إليها . والوجهة قيل مثل الوجه ، وقيل كلّ مكان استقبلته ، وتحذف الواو فيقال جِهة مثل عِدة . وهو أحسن القوم وجها : قيل معناه أحسنهم حالاً . وشركة الوجوه : أصلها شركة بالوجوه ، فحذفت الباء ثم أضيفت مثل شركة الأبدان ، لأنهم بذلوا وجوههم في البيع والشراء . وبذلوا جاههم ، والجاه مقلوب من الوجه . وقوله تعالى : فتم وجه

الله أي جهته التي أمركم بها. والوجه: ما يتوجّه إليه الإنسان من عمل وغيره. وقولهم الله أي جهته التي أمركم بها. والوجه: ما يتوجّه إليه الإنسان من عمل وغيره. وقولهم الوجه أن يكون كذا: جاز أن يكون من هذا، وجاز أن يكون بمعنى القويّ الظاهر، أخذاً من قولهم قدمت وجوهُ القوم أي ساداتهم. وتُجاه الشيء وزان غُراب: ما يواجهه، وأصله وُجاه، ويقال وُجاه.

مقا ـ وجه: أصل واحد يدلّ على مقابلة لشيء. والوجه: مستقبِل لكلّ شيء. يقال وجه الرجل وغيره. وربّما عُبّر عن الذات بالوجه، وتقول: وجهي إليك. وواجهتُ فلاناً: جعلت وجهي تِلقاءَ وجهه. ومن الباب قولهم: هو وجيه بيّن الجاه. والوجهة: كلّ موضع استقبلته. والتوجيه: أن تَحفر تحت القِثّاءة أو البِطّيخة ثمّ تُضجِعها. وتوجّه الشيخ: ولّى وأدبَر، كأنّه أقبل بوجهه على الآخر.

العين ٢٦/٤ ـ الجماه: المنزلة عند السلطان، وتصغيره: جُويهة. ورجل وجيه: ذو جاه. الوَجه: مستقبَل كلّ شيء والجبهة: النحو، يقال: أخذت جِهة كذا، أي نحوَه.

\* \* \*

### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو ما يُتـوجَّه إليه من شيء، وفيه أيضاً مـعنى مواجهة. ومن مصاديقه: ما يتوجَّه إليه من ذات أو عمل، ومستقبَل الشيء الّذي يتوجّه إليه، وكذلك الحالة المخصوصة الجالبة للتوجّه، والمنزلة والرتبة والجاه الّتي توجب توجّهاً، والجهة والجانب والمكان يُتوجّه إليها.

والتوجيه: جعل شيء مورد توجّه لشخص أو لشيء، ومنه حفر محلّ لإضجاع بطّيخة أو غيرها، أو لإمالة التوجّه إلى جهة أخرى بالإدبار.

والمواجهة: فيه استمرار التوجّه.

فالوَجه كفَلس: ما يُتوجَّه إليه، وهذا المعنى في كلَّ شيء بحسبه: فنى الإنسان، كها فى:

. فأقبلتْ إمرأته في صَرّة فصَكّت وجهَها وقالَت ــ ٥١ / ٢٩.

فامسَحوا بوجوهِكُم وأيديكُم \_ ٤ / ٤٣.

إذا قُمتُم إلى الصَّلاة فاغسِلوا وجوهكُم وأيديَكُم \_ ٥ / ٦.

وإذا بُشِّرَ أحدُهم بالأُنثَى ظلَّ وجهُهُ مسوَدّاً ـ ١٦ / ٥٨.

يراد الوجه الظاهريّ المحسوس للإنسان، وهو العضو المخصوص الّذي يُتوجّه إليه عند اللقاء والمكالمة والمخاطبة، وهذا من أظهر مصاديق الوجه وأتمّها، وعلى هذا ينصرف إليه اللفظ عند الإطلاق.

وفي الإنسان فيما وراء المادّة، كما في:

أَفَنَ يَتَّتِي بِوَجِهِهِ شُوءَ الْعَذَّاتِ يَوْمَ الْقَيَامَةِ ــ ٢٤ / ٢٤.

يومَ تَبيضٌ وُجوه و تَسودُّ وُجوه فأمَّا الَّذينَ اسوَدَّتْ وُجوهُهم ... وأمَّا الَّذينَ ابيضَّت وجوهُهم ـ٣ / ١٠٦.

يراد الوجوه من الأبدان الأخرويّة اللطيفة.

وفي الإنسان بلحاظ الروحانيّة، كما في:

وُجوهُ يَومَدُذِ نَاضِرَة إلى ربِّها نَاظِرة ووُجوهُ يومَدُذِ بَاسِرَة \_ ٧٥ / ٢٣.

والَّذينَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الكُفّار ... سِياهُم في وجوههم من أثر الشُّجود ــ ٤٨ / ٢٩.

فإنّ حالة النّضارة والبُسور وسِيمة السّجود والعبوديّة: من الأمور الروحانيّة المدركة بالبصيرة الباطنيّة في خلال الوجوه الظاهريّة.

وقد يكون النظر والتوجّه إلى الشيء بلحاظ ذاته، فيكون ذاته وجهاً يتوجّه إليه، كيا في:

> بَلَى مَن أَسَلَم وجهَه لله وهوَ مُحسِن فلَهُ أَجرُهُ عِندَ رَبَّه .. ٢ / ١١٢. ومَن أحسنُ دِيناً مَمَّن أُسلَم وجهَه لله \_ ٤ / ١٢٥.

قُل أَمَرَ رَبِّي بِالقِسط وأقيموا وُجوهَكُم عِندَكُلِّ مَسجِد \_ ٧ / ٢٩.

فالمراد من الوجه في هذه الآيات الكريمة: النفس والذات باعتبار كونه مورد توجّه لله تعالى، فإنّ النفس لايستطيع أن يكون موفّقاً للتسليم والإقامة لنفسه في عبادة الله عزّ وجلّ، إلّا أن يكون مورد عناية وتوجّه ولطف منه تعالى.

وهذا المعنى لطف التعبير بكلمة الوجه دون النفس وغيره، فإنّ النظر إلى جهة هذه الرابطة، وإلى تحقّق التسليم والإقامة في مورد الإقتضاء ووجود التوجّه والعناية، لا مطلقاً.

مضافاً إلى ما قلنا من أنّ في المآدّة معنى مواجهة من جانب الوجد أيضاً، ففيها دلالة على التوجّه إليه وعلى تحقّق مواجهة منه أيضاً.

وقد يكون التوجِّه إليه بلحاظ كونه وجهاً لله تعالى. كما في:

ذَٰلِكَ خَيرٌ للَّذِينَ يُريدونَ وَجُهَ الله .. ٣٠ / ٣٨.

كُلُّ مَن عَلَيْهَا فَانٍ وَيَبْقَ وَجُهُ رَبُّكَ ذُو الجَكَالِ وَالإِكْرَامِ \_ ٥٥ / ٢٧.

لا إِلٰهِ إِلَّا هُوَكُلُّ شَيءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَهِ \_ ٢٨ / ٨٨.

وما آتيتُم مِن زَكاةٍ تُريدونَ وَجُهَ الله \_ ٣٠ / ٣٩.

قلنا إنَّ الوجه في كلِّ شيء بحسبه، فالوجه في الروحانيّات وفي الله المتعال: عبارة عن وِجهة تكون مورد توجه إليه بالقلب وتقع في مقام مواجهة. وتكون مرآةً للنظر إليه وفانية فيه، ولا يشاهد فيها إلّا تجلّي صفاته ومقاماته، سواء كانت أعمالاً خالصة له، أو موجودات فانية فيه وباقية به، أو صفات جماليّة أو كماليّة له تعالى.

فالآية الأولى في مورد العمل (إيتاء ذي القربى والمسكين). والثانية ـ في رابطة مطلق الوجهة الإلهٰـيّة، وكذلك الثالثة. والرابعة كالأولى في مورد العمل الخالص لله تعالى.

وسبق أنّ الهلاكة عبارة عن انقضاء الحياة وسقوطها. والفناء زوال ما به قوام الشيء. والإنعدام أخصّ منهما وهو في قبال الإيجاد، فيكون عسبارة عن زوال ذات الشيء بالكليّة ـراجع فني.

ثمّ إنّ ماكان وجهاً لله عزّ وجلّ ومَظهراً لصفاته العُليا: فهو باق أبديّ لا يعتريه الفناء والهلاكة، فإنّه فانٍ في الله تعالى، وأغلجت آثار الأنانيّة عن وجوده، ولم يبق في نفسه شيء من التشخّص إلّا نور الله، فهو المرآة والوجه والإسم له تعالى.

وقد يستعمل الوجه في موارد الموضوعات الخارجيّة، كما في: آمِنوا بالَّذي أُنزِلَ عَلَى الَّذينَ آمَنوا وجهَ النَّهارِ واكفُروا آخرَه ٣٠٨/ ٧٢. ذلك أدنى أن يأتوا بالشَّهادة عَلَى وَجْهِها \_ ٥ / ١٠٨.

يراد ظاهر النهار والشهادة، وعلى ما يتوجّه إليه فيهما من غير تحريف وستر. وأمّا الوجيه: فهو فَعيل بمعنى من اتّصف بكونه ذا وَجه ووجاهة ومورد توجّه للنّاس أو لله تعالى في جهة ظاهريّة أو روحانيّة.

> اسمُه المَسيحُ عيسى ابنُ مَرْيَمَ وَجيهاً في الدُّنيا والآخِرَة ـ ٣ / ٤٥. فيَرَّأَهُ اللهُ ممَّا قالوا وكانَ عندَ اللهِ وَجيهاً ـ ٣٣ / ٦٩.

> > \* \* \*

### وحد:

مقا ـ وحد: أصل واحد يدلّ على الإنفراد. من ذلك الوحدة، وهو واحد قبيلتِه، إذا لم يكن فيهم مثلُه. ولقيت القـوم مَوحدَ مَوحدَ، ولقيـته وحدَه، ولا يضاف إلّا في قولهم: نَسيج وحدِه، أي لا يُنسَج غيره لنفاسته، وهو مَثل. والواحد: المنفرد.

مصبا .. وحَد يجِد حِدةً من باب وعد: انفرد بنفسه، فهو وَحَد، وكسر الحاء لغة. ووَحُد وَحادة ووَحدة فهو وحيد كذلك. وكلّ شيء على حِدة، أي متميّز عن غيره، وجاء زيد وَحُده. قال سيبويه: إنّه معرفة أقيم مقام المصدر ويقوم مقام الحال، وبنو تميم يُعربونه بإعراب الإسم الأوّل، وزعم يونس: إنّ وحده بمنزلة عنده. والواحد مُفتتح العدد، ويكون بمعنى جزء من الشيء، قالرجل واحد من القوم، أي فرد من أفرادهم، والجمع وُحدان. وأحَد أصله وَحد، ويقع على الذكر والأنثى \_لَسْتُن كَأحَدٍ مِن النّساء. ويكون بمعنى شيء. ويكون مرادفاً لواحد في موضعين سَهاعاً: أحدهما \_ مِن النّساء. ويكون بمعنى شيء. ويكون مرادفاً لواحد في موضعين سَهاعاً: أحدهما \_ وصف إسم الباري تعالى، فيقال هو الواحد وهو الأحد، لاختصاصه بالأحديّة، ولهذا لا يُنعت به غير الله تعالى، والموضع الثاني أسهاء العدد للغلبة وكثرة الإستعمال، فيقال: أحد وعشرون، وواحد وعشرون. وفي غير هذين يقع الفرق بينها في الإستعمال، بأنّ الأحد لنني ما يُذكر معه فلا يستعمل إلّا في الجحد لما فيه من العموم، نحو ما قام أحد، أو ما قام أحدُ الثلاثة مضافاً.

العين ٢٨٠/٣ ـ الوَحد: المنفرد، رجل وَحَد وثَور وَحَد. والرجل الوَحَد: المنفرد، رجل وَحَد وثَور وَحَد. والرجل الوَحَد: منصوب في كلّ الذي لا يُعرف له أصل، والوَحْد خفيف: حِدة كلّ شيء. والوَحْد: منصوب في كلّ شيء، لأنّه يجري مجرى المصدر خارجاً من الوصف. وكلّ شيء على حِدة: بائن من آخر. ولايقال غير أحَد وإحدى في أحدَ عشر وإحدى عشرة، ويقال واحد وعشرون وواحدة وعشرون. وإذا حملوا الأحَد على الفاعل أجري مجرى الثاني والثالث، وقالوا:

هذا حادي عشرهم.

\* \* \*

### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو انفراد في ذات أو صفة. وسبق في فرد: إنّـــه انفراد من جهة المقارن في قبال الزوج.

وقلنا في أحد: إنّ بين مادّتي أحد ووحد اشتقاقاً أكبر، وليس الأحد مقلوباً من الوحد، بلكلّ واحد منهما صيغة مستقلّة.

ويؤيّد هذا المعنى: استعمال المادّتين بمعنى الانفراد في وحد، والعدد في أحد، في العبريّة والسّريانيّة وغيرهما حكما في فرهنگ تطبيق.

فالمادّة غير متعدّية وبمعنى الانفراد في ذات أو صفة، وهذا المعنى ينطبق على موارد مختلفة، من الله العزيز، ومن الأمور الروحانيّة، ومن الموضوعات فيا وراء عالم المادّة، ومن الموضوعات المادّيّة، ومن الأعمال والأمور الخارجيّة.

فني مورد الله المتعال، كما في:

أَأْرِبَابٌ مَتَفَرِّقُونَ خَيرٌ أَمَ اللَّهُ الوَاحِدُ القَهَّارِ \_ ١٢ / ٣٩.

لِمَنِ المُلُكُ اليومَ شَوِ الواحِدِ القَهَّارِ \_ ٤٠ / ١٦.

وما مِن إِلَّهِ إِلَّا اللَّهُ الواحِدُ القَهَّارِ ــ ٣٨ / ٦٥.

فالله عزّ وجلّ هو المنفرد في ذاته وصفاته حقّاً، وهذا المعنى يختصّ به تعالى ولا شريك له من جهة الذات ولا في صفاته، فإنّه نور غير متناه لا حدّ له بوجه ذاتاً وصفة، وهو الذات المطلق الأزليّ الأبديّ بذاته الغنىّ في ذاته الحيّ المطلق القيّوم.

فالواحد والوحيد والأحد: من أسمائه الحُسـني. والنظر في الواحد: إلى قــيام

الإنفراد به. وفي الوحيد: إلى الاتّصاف والشبوت. وفي الأحد: إلى الفرديّة الحنالصـــة ومن حيث هي، أي الأحديّة الّـتي لا عدد غيرها.

وقد ذكرنا تفصيلاً حقيقة الأحديّة في باب ٣٣ من كتاب الأحاديث الصعبة الرضويّة.

ويذكر بعد إسم الواحد إسم القهّار: والقهر عبارة عن إعيال القدرة والغلبة في مقام العمل والإجراء، فالقهّار هو الّذي يُجري قدرته وتفوّقه وغلبته على جميع خلقه، وهو الحاكم النافذ على الاطلاق.

ولماً كان مفهوم الوحدة فيه توهّم الضعف: يشار بالقهّاريّة إلى أنّه تعالى متفوّق وغالب على جميع الخلق، وهو القاهر النافذ المطلق.

ثمّ إنّ الواحد بمناسبة كلمة الله قد ذكر معرّفاً باللّام، فإنّه عَلَم. وهذا بخلاف ذكره مع كلمة إله، فيذكر تابعه تكرّق كيا في زيس ميري

وما مِن إِلٰه إِلَّا إِلٰهُ وَاحَدُ \_ ٥ / ٧٣.

لا تتَّخِذُوا إِلْهَيْنِ آثنينِ إِنَّمَا هُوَ إِلْهُ وَاحِد \_ ١٦ / ٥١.

أجعَل الآلِمة إلْهَا واحداً \_ ٣٨ / ٥.

والإله في الأصل مصدر بمعنى العـبادة مع التحيّر، ثمّ جعل إسماً بالغلبة على ما يُعبَد من الأصنام أو غيرها حقّاً أو باطلاً.

وأمَّا ذكر الواحد في موارد الموضوعات المادِّيَّة، فكما في:

وإذ قُلتُم يا موسى لَن نَصبِر عَلَى طَعام واحد \_ ٢ / ٦٦.

لا تَدخُلوا مِن باب واحد وادخُلوا مِن أبوابٍ مُتفرَّقة \_ ١٢ / ٦٧.

و في الأرض قِطَعُ متجاوِراتٌ وجنّات ... يُستَى بماءٍ واحد \_ ١٣ / ٤.

يراد التفرّد من جهة الذات والصفات في هذه الموضوعات.

وأمَّا ذكره في موضوعات ممَّا وراء المادَّة، كما في:

فإنَّمَا هِيَ زَجِرةٌ وَاحِدة فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرة \_ ٧٩ / ١٣.

فإنَّما هي زَجرة واحِدة فإذا هُم يَنظرون ـ ٣٧ / ١٩.

فإذا نُفخ في الصُّور نفخةُ واحدة \_ ٦٩ / ٦٣.

الزَّجر: هو المنع عن عمل بواسطة كلام وبيان، ومن مصاديقه الصيحة الشديدة، والخطاب ذو حدَّة في مقام إيجاد تحوّل. والسَّهَر: هو فقدان النوم والغفلة مع توجّه بالليل.

والتوصيف بالوحدة: يشير إلى شدّة ونفوذ تامّ في الزجرة والصيحة والنــفخة بحيث تكني واحدة منها في مقام تحصيل الغرض

يا أيَّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خِلَقِكُم مِن يُفْسِ واحدةٍ وخَلَق منها زوجَسها وبثَّ منهما رِجالاً كَثيراً ونساءاً \_ ٤ / ١.

وهو الَّذي أنشأكُم مِن نفسٍ واحِدةٍ فمُستَقَرُّ ومستَودَعٌ ـ ٦ / ٩٨.

خَلَقكُم مِن نفسٍ واحدة ثمّ جعَل مِنها زَوجَها \_ ٣٩ / ٦.

النفس: تشخّص من جهة الذات وترفّع، أي الفرد المتشخّص المطلق، مادّيّاً أو روحانيّاً. والزَّوج: من يكون له جريان خاصّ معادِلاً ومقارناً لفرد آخر، وكلّ من المتعادلَين زوج.

هذه الآيات الكريمة ناظرة إلى جهة الخلق المادّيّ والتكوين الظاهريّ، والمجموع المركّب من الروح والبدن، وهو المتبادر من كلمة الشخص.

وليس النظر فيها إلى الجهة الروحانيّة، ويؤيّده القرائن الموجودة في الآيات،

كالزوج والحلق والبثّ وغيرها.

وتدلُّ على هذا أيضاً الآيات الكريمة:

كَانَ النَّاسُ أُمَّةً واحدةً فبعثَ اللهُ النَّبيِّينَ ... وما اختلَف فيهِ إِلَّا الَّذينَ أُوتوه \_ ٢/ ٢١٣.

وما كانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً واحدَة فاختَلفوا \_ ١٠ / ١٩.

فانتهم كانوا من نفس واحــدة أبوهم آدم وأنتهم حوّاء، لا اختــلاف بينهم في الشكل الظاهر ولا في الصفات النوعيّة، وكانوا منفردة من جهة الذات والصفات.

### وحش:

مصبا \_ الوَحش: ما لا يستأنس من دواب البرّ، وجمعه وحوش. وكلّ شيء يستوحش عن الناس فهو وحش ووحشي، كأنّ الياء للتأكيد. وقال الفارابي: الوحش جمع وحشيّ ومنه الوحشة بين الناس، وهي الإنقطاع وبُعد القلوب عن المودّات. ويقال: إذا أقبل الليل استأنس كلّ وحشيّ واستوحش كلّ إنسيّ. وأوحش المكان وتوحّش: خلا من الإنس. والوحشيّ من كلّ دابّة: الجانب الأيمن. قال أعّد العرب: الوحشيّ من جميع الحيوان غير الإنسان الجانب الأيمن، وهو لا يَركب منه الراكبُ ولا يَحلب منه الحالب. والإنسيّ الجانب الآخر وهو الأيسر. (ويقال وجوه أخر).

مقا ـ وحش: كلمة تدلّ على خلاف الأنس. توحَّش: فارقَ الأنيس. والوَحش: خلاف الإنس. وأرض موحِشة، من الوَحش. ووَحشيّ القوس: ظَهرها. وإنسيّها: ما أقبل عليك. ووحشيّ الدابّة في قول الأصمعيّ: الجانب الّذي يَركب منه الراكب ويحتلب الحالِب، فإنمًا خوفه منه. والإنسيّ: الجانب الآخر.

العين ٢٦٢/٣ ــ وحش: الوّحش كلّ ما لا يُستأنس من دوابّ البرّ، فهو وحشيّ، تقول: هذا حمار وحش، وحمار وحشيّ. ويقال للجائع قد تَوحّش: أي خلا بطنه. ويقال للمحتمي لشرب الدواء: قد توحّش. وللمكان إذا ذهب عنه الإنس: قد أوحّش.

## والتحقيق:

أنَّ الأصل الواحد في المادّة: هو التوحّش والبُعـد عن الأنس، فهو في قبال الأنس. والاُنس والوَحش يختلفان في الموضوعات، فني كلّ شيء بحسبه.

فني الحيوان ببُعده عن الإستيناس بالبَشر. وفي البطن بخلوه عن الطعام. وفي المكان بخلوه عن الطعام. وفي المكان بخلوه عن السُّكنة. وفي الجانب الأين من الحيوان بالنسبة إلى الراكب والحالب لتوجّهها إلى الجانب الأيسر وتوحّشها عن الجانب الأيس. وفي الجانب الأيسر منه بالنسبة إلى الحيوان نفسه فإن توجّهه إلى الأين بالطبيعة وانصرافه عن الأيسر.

ويطلق على فرد من الإنسان، إذا استوحش عن الناس، أو بعُد عن المودّات والإرتباطات القلبيّة، أو تنزّل عن الأخلاق الإجتماعيّة وهم رذال الناس.

وإذا الجِبالُ شُيِّرَت وإذا العِشارُ عُطُّلَت وإذا الوُحوشُ حُشِرَت وإذا البِـحارُ شُجِّرَت ــ ٨١ / ٥.

العِشار مصدر من المعاشَرة. والوُحوش جمع الوحش وهو مصدر في الأصل ويطلق على ما يستوحش ولا يستأنس. والجشر بمعنى البعث والبسّــوق ثمّ الجـــمع. والسَّجر: الهَيجان والفيضان من الإمتلاء.

الوُحوش: يراد أفراد من الإنسان انقطعوا عن حقيقة الإنسانيّة وبعـدوا عن سعادة خليقتهم وفارقوا برنامج حياتهم الروحانيّة. ولا يصبح التفسير بالحيوانات والوُحوش: فإنّها لم تُخلَق للبعث والنشور، ولا تُكلّف بتكاليف إلهيّة حتى تَرى آثار أعهال عملت، وليس لها استعداد بلوغ إلى كهال فوق مرتبة الحيوانيّة. وقال تعالى:

والأنعامَ خلقَها لكُم فيها دِفءُ ومَنافِعُ ومِنها تأكُلون ولكُم فيها جَمال حـينَ تُريحون وحينَ تَسرَحون وتَحمِلُ أثقالكُم ... والخيلَ والبِغالَ والحَمير لتركَبوها وزينةً - ١٦ / ٥.

ومِنَ الأنعامِ حَمولةً وفَرشاً كُلوا مُنَا رزَقكُم الله \_ ٦ / ١٤٢.

وإنّ لكُم في الأنعامِ لَعِبْرةً نُسْقِيكُم ثمّا في بُطونِها ولكُم فيها مَنافِعُ كَثيرةٌ ومنها تأكّلون ــ ٢٣ / ٢١.

وجعَلَ لَكُم مِن جُلودِ الأنعامِ بُيُوتاً تَسْتَخِفُونها يومَ ظَعنكُم ويومَ إِقَــامتكُم ومِن أصوافِها وأوبارِها وأشعارِها أَثَاثاً وَمُتَاعاً إِلَىٰ حَيْنَ \_ ١٦ / ٨٠.

فتدلَّ هذه الآيات الكريمة على أنَّ الأنعام خلقت لانتفاع الإنسان منها ومن لحومها وجلودها وأصوافها وأشعارها وزينتها وحملها وفرشها وألبانها، ومن منافع كثيرة تنتفعون منها.

وهذه المعاني تنافي استقلال وجودها واحترام نفوسها في قبال الإنسان، وتدلّ على أنّها غير مكلّفة ولا مسـؤوليّة لها وعليها، وليست حياتها إلّا لإدامة التـعيّش الحيوانيّ المادّيّ.

فظهر أنّ الحيوانات بأنواعها برّيّة وبحريّة إنّما خِلقت للعيش في الحياة المادّيّة. وليس لها في ذواتها استعداد التوجّه إلى الروحانيّة والطاعة والعبوديّة وإخلاص النيّة في الأعمال. فني الآية الكريمة السابقة أشير إلى محكوميّة القُوى المادّيّة الظاهريّة، وحكومة نفوذ القدرة الحقّة التامّة الإلهٰيّة، فني كلّ منها بتناسب موضوعها، كالسّير في الموجودات العظيمة، والتعطّل في المعاشرة، والتجمّع في الأفراد الّذين نفروا وانقطعوا عن الحسقّ وعن لقاء الربّ، والهيجان في البحار.

\* \* \*

### وحي:

مقا \_وحي: أصل يدلّ على إلقاء علم في إخفاء أو غيره إلى غيرك. فالوَحي: الإشارة. والوحي: الكتاب والرسالة. وكلّ ما ألقيته إلى غيرك حتى علمه فهو وحي كيف كان. وأوحى الله تعالى ووحى. وكلّ ما في باب الوحي فراجع إلى هذا الأصل الذي ذكرناه. والوَحِيّ: السريع. والوَحِيّ: الصّوت.

مصبا ـ الوحي: الإشارة والرسالة والكتابة وهو مصدر وحَى إليه يجي من باب وعد. وأوحَى إليه مثله، وجمعه وُحيّ على فُعول. وبعض العرب يقول: وحيت إليه ووحيت إليه وله، ثمّ غلب استعال الوحي فيا يُلقى إلى الأنبياء من عند الله تعالى. ولغة القرآن الفاشية: أوحَى. والوَحَى: السرعة يُدّ ويُقصَر. وموت وَحِيّ: سريع وزناً ومعنىً. وزكاة وحيّة، أي سريعة. ويقال: وحيت الذبيحة أحيها من باب وعد: ذبحتها ذبحاً وحيّاً. ووحّى الدواءُ الموت توحيةً: عجّله. وأوحاه مثله. واستوحيت فلاناً: استصرخته.

العين ٣٢٠/٣ ـ وحى يَجِي وَحياً: كتب. وأوحى إليه: بعثه، ألهمَه. وأوحَى إلى قومه: أشار. والوَحيٰ: السرعة.

مفر \_أصل الوحي: الإشارة السريعة. ولتضمّن السرعة قيل أمر وَحِيّ. وذلك يكون بالكلام على سبيل الرمز والتعريض، وقد يكون بصوت مجرّد عن التركيب، وبإشارة ببعض الجوارح، وبالكتابة. وقوله \_ وإنَّ الشَّياطينَ لَيوحون إلى أوليائهم: فذلك بالوسواس، المشار إليه بقوله:

من شرِّ الوَسُواسِ الخَنَّاسِ.

والوحى أُضرُبُ: إمّا برسول مشاهَد تُرى ذاته ويُسمَع كلامه كتبليغ جبرتيل عليه السَّلام للنبيُّ في صورة معيِّنة، وإمَّا بسَهاع كلام من غير معاينة كسَّهاع موسى (ع)، وإمّا بإلقاء في الروع كما ذُكر عليه السّلام: إنّ روحَ القُدُس نفَت في رَوعي، وإمّا بإلهام نحو وأوحينا إلى أمٌّ موسى أن أرضِعيه ، وإمَّا بتسـخير نحو وأوحى رَبُّكَ إلى النَّحل ، أو بمنَّام. فالوَحي عامَّ في جميع أنواعد.

> وما أرسَلنا مِن قَبلك مِن رَسولِ إِلَّا نَوْجِي إِلَيْهِ \_ ٢١ / ٢٥. مرزخت تركيبيز راسي سدوى

والتحقيق:

أنَّ الأصل الواحد في المادّة: هو إلقاء أمر في باطن غيره، سواء كان الإلقــاء غيرها، وسواء كان إنساناً أو ملَكاً أو غيرهما، وسواء كان بواسطة أو بغير واسطة، ويفيد العلم واليقين.

وسبق في الإلهام (لهم) إنَّه عبارة عن إلقاء من جانب الله في باطن ومن دون وساطة، وأكثر استعماله في المعنويّات، وهو مطلق وأعمّ.

١ ـ فالوحى في التكوين، كما في:

يَومَثَذِ تُحَدِّثُ أُخْبَارَهَا بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَى لَمَا .. ٩٩ / ٥.

فَقَضِيهِنَّ سَبِعَ شَمُواتٍ فِي يَومِينِ وأُوحَى فِي كُلُّ سَمَاء أَمْرَهَا \_ ٤١ / ١٢.

هذا في رابطة أمورها داخليّة وخارجيّة.

٢ ـ وبالنسبة إلى الحيوان، كما في:

وأُوحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَن اتَّخِذي مِن الجِبالِ بُيوتاً \_ ١٦ / ٦٨.

وهذا النحو من الوحي أيضاً تكوينيِّ.

٣ ـ وفي الملائكة، كما في:

إذ يوجِي رَبِّكَ إلى المَلائكةِ أنِي مَعكُم فَثَبَّتُوا الَّذِينَ آمَنُوا سأَلِقِ في قلوبِ الَّذِينَ كَفَروا الرُّعْبَ \_ ٨ / ١٢.

فالوحي إلى الملائكة إلقاء علم ومعرفة في ذواتهم الصافية الطاهرة.

والتعبير في الملائكة بالإيجاء وفي الكفّار بالإلقاء: فإنّ في الوحي خصوصيّة زائدة، وهو إلقاء إلى باطن وقلب شخص. وأيضاً فيه إيراد أمر روحانيّ في القلـب. وأمّا الإلقاء: فهو مطلق مقابلة مع ارتباط، وهذا المعنى يناسب التعبير به في مورد الكفّار.

٤ ـ وفي وحي الشياطين، كما في:

وإنَّ الشَّياطينَ لَيوحُونَ إلى أوليائِهِم ليُجادِلوكُم \_ ٦ / ١٢١.

يراد الوساوس الباطلة الّتي من شـياطين الإنس والجنّ إلى أوليــائهم الّــذين اتّبعوهم وأحبّوهم.

وقال تعالى:

وكذُلكَ جَعَلنا لِكُلِّ نبيَّ عدُّوًا شياطينَ الإنْسِ والجِنِّ يوحي بعضُهُم إلى بعضٍ زُخرُف القَول غُروراً \_ ٦ / ١١٢.

الزُّخرُف: الباطل وما يكون خارجاً عن الحقّ الأصيل. ويراد إلقاء القـول الباطل الّذي يبرز من قلوبهم كلاماً أو إعتقاداً في قلوب أوليائهم. ٥ ــوفي ادُّعاء الوحي إفتراءً وكذباً، كما في:

ومَن أَظلمُ ثمَّن افتَرَى عَلَى الله كَذِباً أَو قالَ أُوحِيَ إِليَّ وَلَمَ يُوحَ إِليهِ شَيء \_ ٦ / ٩٣.

أي فينسِب قولَه الكذب الباطل إلى الوحي من الله العـزيز، إفتراءً على الله المتعال في وحيه إليه. سواء كان هذه النسبة بعنوان النّبوّة وادّعاء الولاية أو بعنوان مطلق مقام الإرتباطات الغيبيّة.

ولا يخنى أنَّ ادُّعاء الوحي من أعظم مصاديق الظلم:

ومَن أظلمُ ثمَّن افتَرى .

فإنّه يدّعي مقاماً إلهٰيّاً وارتباطاً روحانياً ثمّ ينسب إلى الله العزيز المتعال أكاذيب من عنده، ويُضلّ بها عباده.

قال تعالى في مورد رسوله خَاتِم النبيّين صِلَّى الله عليه وآله:

ولو تَقَوَّلَ عَلَينا بعضَ الأقاويل لأخَذنا منهُ بالَيمين ثمَّ لَقَطَعنا منه الوَتين \_ ٦٩ / ٤٤.

بل نَهي رسول الله صلّى الله عليه وآله عن قراءة القرآن قبل إتمام الوحي وتكميل المأموريّة بقوله تعالى:

ولا تَعجَلْ بالقرآن مِن قبلِ أن يُقضَى إليكَ وَحيُه وقُل رَبِّ زِدني عِلماً \_ ٢٠ / ١١٤.

بل ونُهي نهياً شديداً عن التمايل إلى المخالفين في كيفيّة الرسالة وتحريف خصوصيّة من الوحي الّذي يوحَى إليه، فقال تعالى:

وإن كادُوا لَيفتِنونَكَ عَن الَّذي أُوحَينا إليكَ لِتَفتَرَيَ عَلَينا غيرَه وإذاً لاتَّخذوكَ

خليلاً ولَوْلا أَن ثَبَّــتناكَ لَقَد كِدْتَ تَركُنَ إليهِم شَيئاً قَليلاً إِذاً لَأَذَقْناكَ ضِعْفَ الحَــياةِ وضِعْفَ المَات ــ ١٧ / ٧٣.

فهذا حال سيّد المرسلين في مورد تمايل ضعيف في إجراء الوحي وحفظه وضبطه التامّ، فكيف مَن يدّعيه كذباً ويفتري تعمّداً فيه، نعوذ بالله من الغرور واتّباع الهوى والشيطان.

٦ \_ الوحي فيه إلزام وتكليف يجب اتّباعه، قال تعالى:

إِن أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَيَّ إِنِّي أَخَافُ إِن عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَومٍ عَظيم \_ ١٠ /

.10

واتَّبِعْ ما يوحَى إِلَيكَ واصبِرْ حتَّى يَجِكُمَ الله \_ ١٠ / ١٠٩.

فاستمسِكْ بالّذي أُوحِيَ إليكَ إنَّكَ عَلَى صِراطٍ مُستقيم - ٤٣ / ٤٣.

واتَّبِع ما يوحَى إِلَيكَ مِن رَبُّكَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْملُون خَبيراً \_ ٣٣ / ٢.

ولا يخنى أنّ الوحي يوجب شهوداً بالقلب، وهو أقوى من مشاهدة البصر، ومن استاع الصوت. وشهودُ القلب يدركه الإنسان بالبصيرة اليقينيّة، ويؤثّر في باطن الإنسان أثراً عميقاً قاطعاً لا يدخله شكّ.

وقلنا في شهد: إنّ الشهود عبارة عن العلم بالحضور عند المعلوم ــراجعه.

٧ ـ وفي العمل بالوظيفة والعبوديّة، كما في:

وجَعَلناهُم أَعَـــةً ... وأَوْحَينا إِلَيْهِم فِعْلَ الخَــيْراتِ وإقامَ الصَّلوةِ وإيتاءَ الزَّكاةِ وكانوا لَنا عابِدين ــ ٢١ / ٧٣.

ثُمَّ أَوْحَينا إليكَ أَن اتَّبعْ مِلَّةَ إبراهيمَ حَنيفاً \_ ١٦ / ١٢٣.

قُل لا أَجِدُ فيها أُوحِيَ إِليَّ مُحَرَّماً عَلَى طَاعِمٍ يَطَعُمــه إِلَّا أَن يَكُونَ مَسَيَّتَةً ــ ٦ / ١٤٥. فهمذه الوظائف التكليفيّة والإعتقاديّة إنّا تتعميّن وتتشخّص بالوحي على الأنبياء، وقلنا إنّ الوحي أقوى وسيلةٍ لحصول العلم واليقين.

٨ ـ وفي المعرفة والحكمة، كما في:

ذلكَ ممّا أُوحَى إليكَ رَبُّكَ مِنَ الحِكمة ولا تَجعلْ مَعَ اللهِ إِلهَا ۗ آخَر \_ ١٧ / ٣٩. وكذلك أوحَينا إليكَ رُوحاً مِن أمرنا ما كُنتَ تَدرِي ما الكتابُ ولا الإيمان \_ ٤٢ / ٥٢.

ولا يخنى أنّ المعارف الإلهيّة لا سبيل إلى معرفتها حتى المعرفة إلّا الوحي من الله عزّ وجلّ وتعليمه بالشهود اليقينيّ القلبيّ، وأمّا العلوم الرسميّة فلا تزيد إلّا ترديداً أو ظنّاً لصاحبها، ولا تُغنى من الحقّ شيئاً.

٩ ـ وفي الحقائق الإلهيَّة المتعالية، كما في:

فَكَانَ قَابَ قَوسَيْنَ أُو أَدنَى فَأُوحَى إلى عبدِه مَا أُوحَى مَا كَذَبِ الفَوَادُ مَا رأى \_ ٥٣ / ١٠.

قلنا إنّ الوحي هو شهود القلب، ويدلّ عليه التفسير برؤية الفؤاد، وسبق أنّ الفؤاد: هو البالغ حال الطيب والخلوص والنقاء، وهو الذي يستعدّ لرؤية الحقائق اللّاهوتيّة بالوحي الإلهيّ.

١٠ ــ والوحي للأنبياء والمرسلين، كما في:

إِنَّا أُوحَيْسَنَا إِلَيْكَ كُمَا أُوحَيْسَنَا إِلَى نُوحِ وَالنَّبَيِّسِينَ مِن بَعدَهُ وَأُوحَينَا إِلَى إِبرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْسِبَاطِ وعيسى وأيّوبَ ويونُسَ وهارونَ وسُليمانَ وآتينا داؤدَ زبوراً ورُسُلاً قَد قَصَصْسِناهُم عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلاً لَم نَقَصُصْهِم عَلَيْكَ وَكُلّمَ اللهُ مُوسَى تَكْلِياً \_ ٤ / ١٦٣.

وما يَنطِقُ عَن الْهَــوَى إن هو إلّا وحيّ يوحَى علَّمــهُ شَديدُ القُــوَى ذو مِــرَّةٍ فاشتَوى ــ ٥٣ / ٤.

وأوحَينا إلى موسى وأخيه أن تَبَوَّءا لقَومِكُما بمصر بيوتاً \_ ١٠ / ٨٧.

فإنّ أقوى وسيلة وأتقنها في تبيين وظائف الرسالة وتعليم الحـقائق وتـفهيم المعارف الإلهٰـيّة والإرشاد إلى الأحكام والآداب الدينـيّة: هو الحيّ من جـانب الله المتعال من غير واسطة أمر آخر.

وقد يكون البيان بإيجاد كلام، أو بمخاطبة ملك، أو برؤيا مَنام، إذا انتهى كلّ منها إلى تأثير ونفوذ قاطع في القلب كالوحي، حتّى يكون ذلك البيان حجّة تامّة من الله تعالى.

والحجّة من الله المتعال إنّما يتحقّق إذّا أوجب شهوداً في القلب. وأمّا مطلق السماع والمخاطبة والرؤيا والإلقاء: فلا يكون حجّة فيما بين الله وبين رُسله ما لم ينفذ في القلب ولم يوجب شهوداً.

١١ ـ الوحي للأنبياء في الأمور المتفرّقة، كما في:

وأَوْحَينا إلى موسى أن ألقِ عَصاك \_ ٧ / ١١٧.

أن آضْرِبْ بعَصاك الحَجَر \_٧ / ١٦٠.

أن أسر بعبادي \_ ۲۰ / ۷۷.

فأوحَينا إليه أن اصنَعِ الفُلكَ بأعيُّننا ووَحينا \_ ٢٣ / ٢٧.

ذلكَ مِن أَنباءِ الغَيبِ نوحِيدِ إليكَ ومَا كُنتَ لَديهم - ١٢ / ١٠٢.

ومن هذا القبيل الوحي في ما يرتبط بالمعجزات وما تقدّم من الأمور وما يأتي وما يتعلّق بأمور الناس وحالاتهم. ١٢ ــ الوحي لنبيّنا صلوات الله عليه في القرآن، كما في:

وكَذلك أو حَينا إليكَ قُرآناً عَرَبيّاً لتُنذِر \_ ٤٢ / ٧.

وأُوحِيَ إِليَّ هذا القرآن لأُنذِركُم به ـ ٦ / ١٩.

والَّذي أَوْحَينا إليْكَ مِن الكتابِ هو الحقُّ مُصدِّقاً لِمَا بَينَ يَدَيْد \_ ٣٥ / ٣١. أُتلُ ما أُوحِىَ إليك مِن الكتاب \_ ٢٩ / ٤٥.

نَحَنُّ نقُصٌ عَلَيك أحسنَ القَصَصِ بِما أُوحَيْنا إِلَيْكَ هذا القُرْآن \_ ١٢ / ٣.

فالقرآن الكريم ممّا أوحي إلى نبيّنا صلوات الله عليه، وهو النازل من الله العزيز المتعال بألفاظه ومفاهيمه، وسبق إنّه معجز لفظاً ومعنيّ.

ولماً كان القرآن الكريم وما هو من آثار الرسالة ولوازمه: ممماً يجب أن يكون قطعيًا ومتيقّناً للرسول، حتى يُعتَمل عليها ويُبلّغها في الناس، وقلنا إنّ مِن أتقنِ ما يوجب اليقين هو الوحي الملازم بالشهود عند القلب النافذ في الفؤاد، وهو النازل من الله تعالى بلا واسطة.

وأمّا إذا تحقّق الغزول بواسطة صوت أو ملَك أو رؤيا في مَنام أو في مكاشفة: فلابدّ من أن تنتهي إلى حصول شهود في القلب، حتّى يتحقّق الإطمينان التامّ واليقين الكامل.

١٣ ـ الوحي في التوحيد، كما في:

وما أرسَلْنا مِن قَبلِكَ مِن رَسولٍ إِلَّا نوحي إليه أنَّهُ لا إِلَٰه إِلَّا أَنَا فَاعَبُــدُونِ \_ ٢١ / ٢٥.

قُل إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُم يوحَى إِليَّ أَنَّمَا إِلْهُكُم إِلَّهُ واحد فَمَن كَانَ يَرجــو لِقَاءَ رَبُّه فليَعْمَلْ عَمَلاً صَالحًا ً ـ ١٨ / ١٨٠. قُل إِنَّمَا أَنَا بِشِرٌ مِثلُكُم يوحَى إِليَّ أَنَّا إِلْهَكُم إِلَهٌ وَاحِدَ فَاسْتَقَيْمُوا إِلَيْهُ وَاسْتَغَفِرُوهُ \_ ٢١ / ٦.

والتوحيد أوّل ما يجب للبشر عرفانُه وتعلّقه به، وهو أهمّ الوظائف العقليّة وأعلى المعارف الإنسانيّة، وبه يرتبط الإنسان بمبدأ العوالم وبارئ الموجودات، وب يحصل السعادة الأبديّة والكمال الذاتيّ.

ولا يخفى أنّ التوحيد في العقيدة: يلازمه العبوديّة وخلوص العمل له، والإستقامة التامّة في طاعته، حتّى يطابق الظاهرُ الباطنَ.

١٤ ــ الوحي للأفراد المختلفة غير الأولياء، كما في:

وإذ أوحيتُ إلى الحَواريُّينَ أن آمِنوا بي وبرَسولي قالوا آمَنَّا ــ ٥ / ١١١.

إِذْ أُو حَينا إِلَى أُمِّكَ مَا يُوحَى أَنِ التَّالِقَيْدَ فِي التَّابُوتَ فَاقْذِفْيَهُ فِي الْيَمِّ ـ ٢٠ / ٣٨.

وأوحَينا إلى أمّ موسى أنّ أرْضِعيه ــ ٢٨ / ٧.ي

الوحي إن كان في مورد إبلاغ الأحكام والحقائق الإلهيّة: فلابدّ أن يتحقّق بوسيلة رسول أمين طاهر لا ينطق عن الهوى ولا يتايل إلى جانب خلاف الحق، ليكون حجّة تامّة من الله تعالى.

وأمّا في موارد شخصيّة أو عرفيّة اجتماعيّة: فلا إشكال في تحقّقه بوسائط مختلفة، إذا أريد منه هدايتهم إلى ما فيمه صلاحهم. وهذا لطف منه تعالى في مورد عماده المتوجّهين إليه المتوقّعين منه.

وماكانَ لِبَشَر أَن يُكَلِّمَـه اللهُ إِلَّا وَحياً أَو مِن وَراء حِجابٍ أَو يُرسِلَ رَسـولاً فيوحِيَ بإذنِهِ ما يشاءُ إِنَّهُ عليمٌ حكيم ـ ٤٢ / ٥١.

الكلام: هو ما يُبرِز عن الباطن ويبيِّن النيَّة القلبيَّة بأيّ نحو كان. فيشمل الكلام

بالحروف والصوت، والكلام بإيجاد تكوينيّ، والكلام المعـنويّ، أو الظاهر بواسـطة ملَك أو إنسان، وغيرها.

فيستحيل أن يكلِّم الله بشراً إلّا بالصور الثلاث المذكورة في الآية الكريمة، فإنّ الكلام المادِّيّ الظاهريّ يحتاج إلى تحقق الجهاز الباطنيّ القلبيّ، والجهاز الظاهريّ للتكلّم، ووجود أسباب خارجيّة من المكان والهواء. وهذه الأمور توجب محدوديّة وفقراً وحاجة في المتكلّم، ولا ينسَب إلى الله المتعال.

وأمّا الوحي: فقلنا إنّه عبارة عن إلقاء أمر منظور في قلب شخص يوجب يقيناً وشهـوداً له، وهذا الإلقاء أمر روحانيّ ويُلقَى في الباطن والقلب الروحانيّ لا القلب الجسمانيّ، وهو ممكن أن يُنسب إلى الله المتعالِي.

فالوحي تكليم الله عبدَه بلا واسطة وبالرحجاب، وهو من المصاديق الكاملة التامّة للكلام من الله المتعال.

وأمّا الكلام من وراء الحجاب: فهو إذا لم يكن الخطاب بلا واسطة شيء، بل يوجّد ويُبرَز في الخسارج بواسطة ملَك أو ألفاظ وكلمات أو وسيلة أخرى، فالكلام حينئذ يظهر في الخارج بأحد منها.

وفي هذه الصورة يجب أن تكون الواسطة مَظهراً ومجلىً ومرآةً للكلام الإلهـٰيّ من دون أن تكون لها موضوعيّة وخصوصيّة، فهي لا تُرِي إلّا الكلام، وهذا كالقرآن الجيد الظاهر بوسيلة النبيّ أو ملَك.

فالقرآن الكريم باعتبار أنّه أوحِيَ إلى النبيّ صلّى الله عليه وآله: وحيّ، وباعتباره ظهوره في الخارج ونسبته إلى الناس: كلام لله تعالى.

وأمّا إرسال الرسول: أعمّ من أن يكون الرسول إنساناً أو ملَكاً، وهو مأمور بإبلاغ الكلام وإبرازه إلى الناس، فهذا الرسول إذا كان أميناً في بيانه ومأموراً به: فهو يروي كلام الله المتعال، سواء كان إلقاؤه إليه وحياً أو رواية.

فني هذه الصورة: يلاحظ الرسول على نحو الإستقلال والموضوعيّة. وفي الصورة الثانية: كونُه فانياً ومرآةً وغير ملحوظ بذاته.

ولا يخنى أنّ هذه الصور الثلاث في الآية الكريمة: إنَّما هي لبيان أقسام كلمات الله المتعال، والوحي إنَّما يتصوّر في واحد منها.

وقد اضطربت كلمات المفسّرين في تفسير الآية، وكذلك في تفسير معنى الوحي وحقيقته، وفي ما بيّنّاه كفاية للمتدبّر.

\* \* 4

ودٌ:

مقا \_ ودّ: كلمة تدلّ على تحـبّة. وددتُه: أحببـته. وودِدتُ أنّ ذاك كان، إذا تمنّيتَه، أودُّ، فيهما جميعاً. وفي الحِبّة الوُدّ. وفي التمنّي الوَدادة. وهو وَديدُ فلان.

الإشتقاق ١١٠ ـ ودّ: صنم، بفتح الواو وضمّها. وقالوا من الحبّ ؤدّ ووِدّ بالضمّ والكسر. وتقول تميم: وتَدت الوتِد أتِده وَتداً، وأهل الحجاز يقولون: أوتدته إيتاداً. والمَودّة والوِداد متقاربان، وكأنّ الوِداد مصدر واددته. والمَودّة مَفعلة. والأودّ: جمع ودّ، كالشّد والأشدّ.

مصبا \_ ودِدته أوَدُّه من باب تعِب وَدَّا ووُدَاً: أحببته. والإسم المَودّة. ودِدت لو كان كذا أوَدُّ أيضاً ودَّا، وودَادةً: تمنيته. وفي لغة: ودَدت أوَدُّ بفتحتين، حكاها الكسائي وهو غلط عند البصريّين. وواددته مُوادَّة ووِداداً. وود بضمّ الواو وفتحها: صنم، وبه سمّي عبدودّ. وتَودَّد إليه: تحبّب، وهو وَدود أي محِبّ، يستوي فيه الذَّكر والأنثى.

مفر \_الؤدّ: مَحبّة الشيء وتمنيّ كونه، ويستعمل في كلّ واحد من المَعنيين، على أنّ التمنيّ يتضمّن معنى الؤدّ، لأنّ التمنّي هو تشهّي حصول ما تَودُّه.

الفروق ٩٩ ـ الفرق بين الحبّ والوُدّ: أنّ الحبّ يكون فيما يوجبه ميل الطباع والحكمة جميعاً. والوِداد من جهة ميل الطباع فقط، ألا ترى أنّك تقول: أحبّ فلاناً وأودّه، وتقول أحبّ الصلاة. ولا تقول أودّ الصلاة، وتقول أودّ أنّ ذاك كان لي، إذا تمنّيتَ وِداده، وأودُّ الرجل وُدًا ومَودَّة.

华 华

## والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو تمايل إلى شيء وهو مرتبة ضعيفة وعموميّة من المحبّة. فإنّ الحبّ يستعمل فيما يكون فيه تمايل شديد على أساس الطبيعة والحكمة.

وبهذا العنوان قد تستعمل المائة في موارد التمني، فإنّ فيه تمايلاً ما إلى جهة، فإذا كان النظر إلى مطلق جهة التمايل: فيكون من مصاديق الأصل. وإلّا فيكون تجوّزاً.

ودَّتْ طَائفةٌ مِن أَهلِ الكِتابِ لَو يُضِلُّونَكُم \_ ٣ / ٦٩.

وَدُّوا لَو تَكفرون كَمَا كَفَروا فتكونونَ سَواءاً ـ ٤ / ٨٩.

ودُّوا لو تُدهِنُ فيُدْهِنُون \_ ٦٨ / ٩.

لا تتَّخِذُوا عدُوِّي وعَدوَّكُم أُولياءَ تُلقونَ إليهم بالمَوَدَّة .. ٦٠ / ١.

التمايل إلى هذه الأمور في هذه الموارد إنّما يكون بالطبع، فإنّ الكافس وغيرَ المسلم والمداهِنَ وكذلك الرّجلَ المؤمن بالله: كلّ منهم يتمايل إلى جنسه ويودّ أن يكون الآخرون مثله وفي برنامجه، فيكونون سواءً ولا يوجد اختلاف فيا بينهم في معاشهم الدنيويّ. وهكذا إذا كان الإنسان في مسير روحانيّ.

ومن ذلك التمايل الطبيعيّ، قوله تعالى:

وما عمِلَتْ مِن سُوءٍ تَودُّ لَو أَنَّ بينها وبينهُ أَمَداً بَعيداً ٣٠ / ٣٠.

وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تكونُ لَكُم \_ ٨ / ٧.

يَوَدُّ أُحَدُّهُم لَو يُعمَّر أَلفَ سَنَة \_ ٢ / ٩٦.

يَودُّ المُجْرِمُ لَو يَفتدي من عَذابِ يومثذٍ بِبَنِيه ــ ٧٠ / ١١.

وَلَتَجِدَنَّ أُقربَهِم مَودَّة للَّذينَ آمَنوا الَّذين قالوا إنَّا نَصارَى \_ ٥ / ٨٢.

فإنّ التبعّد والتحرّز من سوء، أو من قوم مجهّزين بآلات الحرب، أو من مجيء الأجل والموت، أو من شديد الإبتلاء بأيّ وسيلة كانت: أمر طبيعيّ مطلوب لكلّ فرد في محدودة تمكّنه وقدرته.

وأمّا النصارى: فإنّ الروحانيّة فيهم أشدٌ، وتعلّقهم بالدنيا وزينتها أقلّ، مضافاً إلى أنّهم آمنوا بالمسيح روح الله ورسولة الأكرم.

وأمّا الوَدود: فهو من أسهاء الله الحسـنى، وبمعنى التمايل إلى ما يقتضـيه طبعه وعلى حسب صفاته الذاتيّة الجماليّة.

ولماً كانت صفاته جميلة كريمة كلَّها، ولا محدوديّة فيها بوجه، ولا فقر فيه تعالى ولا حاجة ولا ضعف، وهو العالم والقادر المطلق: فيقتضي كبالُ ذاته وصفاته أن يودّ ويحبّ كلّ خير ويتايل إلى كلّ إحسان للخلق. فهو الوَدود المطلق بذاته وبمقتضى صفاته في كلّ مورد.

واستَغفِروا رَبُّكُم ثمَّ توبُوا إليهِ إنَّ رَبِّي رَحيمٌ وَدود ـ ١١ / ٩٠.

إِنَّ بَطشَ رَبِّكَ لَشَديدٌ إِنَّه هو يُبدِئُ ويُعيدُ وهوَ الغَـفورُ الوَدودُ ذُو العَــرْشِ المَجيد ــ ٨٥ / ١٤. ذُكِر الإسم الشريف بعد إسمَي الرحيم والغفور: فإنّ الوِداد من كلّ وَدود يقتضي أن يكون على طبق اقتضاء المورد وبحسب مقدار الطلب في المحلّ كمّاً وكيفاً وبعد رفع الموانع.

فني الآية الأولى: يذكر الوِداد في مورد لزوم الإستغفار والتوبة، حتى يصلح المحلّ ويرتفع المانع ويوجد التوجّه والطلب والإقتضاء لتعلّق الوُدّ، وفي هذه الصورة يلزم أن يوجد الرحمة (وهو تجلّي الرأفة وظهور الحنّة والشفقة) بعد تحقّق التوبة، حتى يظهر الوداد.

وفي الآية الثانية: يذكر بعد البَطش والشدّة، فيلزم أن يتحقّق الغفران وينمحي ما أوجب البطش، ثمّ يتجلّى الوداد.

وهذه الصفة تتجلّى في عباده الصالحين وأوليائه، لأنّهم مظاهر صفاته الحسنى، فالإنسان إذا كان عبداً حقيقيّاً ومظهراً لصفاته العليا: يتحقّق في نفسه صفة الوداد بالنسبة إلى الحلق ويُحبّ الخير والإحسان إليهم بمقتضى باطنه الروحانيّ وقلبه الطاهر وصفاته الجميلة.

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحَانُ وُدًّا .. ١٩ / ٩٦.

وأمَّا الوَدِّ بمعنى الصَّنم، قال تعالى:

وقالوا لا تَذَرُنَّ آلِمُتَكُم ولا تَذرُنَّ وَدَّاً ولا سُواعاً ولا يَغوثَ ويَعوقَ ونَسْراً \_ ٧١ / ٢٣.

الأصنام ٥٦ ـ قال الكلبي: فقلت لمالك بن حارثة، صِف لي وَدَّأَ حتَّى كَأْنِي أنظرُ إليه؟ قال: كان تِمثالَ رجل كأعظم ما يكون من الرجال، قد ذُبِر (نُقِش) عليه حُلَّتانِ، مُتَّزِر بحُلَّة، مُرتَدٍ بأخرى، عليه سيف قد تَقلّده، وقد تَنكّب قَوساً وبين يديه حَربة فيها لِواء ووَفضَة (جَعبة) فيها نَبل. ص ٥٥ ــ فحمَل عوفُ وَدَاً إلى وادي القُرى (وادٍ وسيعٌ فيها بين المدينة والشام) فأقرَّه بدُومة الجُنْدل (بلدة في شماليّ غربيّ نجد) وسمّىٰ إبنه عبدَوَدَّ، فهو أوّل من سُمّي به. راجع تلك الموادّ من الأصنام.

\* \* \*

### ودع:

مقا .. ودع: أصل واحد يدلٌ على الترك والتخلية. ودَعه: تركه، ومنه دَغ. ومنه ومنه دَغ. ومنه ودَعته توديعاً. ومنه الدَّعَة: الخَفض، كأنّه أمر يُترك معه ما يُنصِب. ورجل متَّدِع: صاحب راحة. وقد نال الشيء وادِعاً من غير تكلّف. والوَديع: الرجل الساكن. والموادّعة: المصالحة والمتاركة.

مصبا \_ ودَعته أدَعُه وَدْعاً، تركته وأصل المضارع الكسر ومن ثمّ حذفت الواو ثمّ فتح لمكان حرف الحلق قال يعنى المتقدّمين: وزعمت النحاة أنّ العرب أماتت ماضي يدع ومصدره وإسم الفاعل. وقرئ \_ ما ودَعكَ رَبُّك \_ بالتخفيف. وفي الحديث: لَينتَرِينَ قوم عن وَدْعهم الجمعات، أي عن تركهم، فقد رُويت هذه الكلمة عن أفصح العرب، ونقلت من طريق القرّاء، فكيف يكون إماتة، وقد جاء الماضي في بعض الأشعار. ووادعته موادعة: صالحته، والإسم الوداع بالكسر. وودَّعته توديعاً، والإسم الوداع بالكسر. وودَّعته توديعاً، والإسم الوداع بالفتح، وهو أن تشيّعه عند سفره. والوديعة فعيلة: بمعنى مفعولة. وأودعت زيداً مالاً: دفعته إليه ليكون عنده وديعة، وجمعها ودائع، واشتقاقها من وأودعت زيداً مالاً: دفعته إليه ليكون عنده وديعة من الأضداد، لكن الفعل في الدعة، وهي الراحة، أو أخذته منه وديعة فيكون الفعل من الأضداد، لكن الفعل في الدفع أشهر، واستودعته مالاً: دفعته له وديعة يحفظه. وقد ودُع زيد بضمّ الدال وفتحها، وَداعة، والإسم الدعة وهي الراحة وخفض العيش، والهاء عوض من الواو.

## والتحقيق:

والترك والتخلية والخفض إذا لوحظ كلّ منها بعنوان صرف النظر عن شيء وعدم التوجّه إليه: يكون من مصاديق الأصل.

ويدلّ على الأصل: إستعمال المادّة في القرآن الكريم، في قبال الإستقرار، وهو بمعنى التمكّن والتثبّت.

وبهذه المناسبة تستعمل الوديعة: فيما يدفع إلى غيره ليكون عنده، أمانة ومحفوظاً، فكأنّ صاحب المال قد انصرف عن حفظه وحراسته.

وفي الموادعة بمعنى المصالحية: انصراف الطرفين عن الزائد بما صالحيا عليه، ورضايتها به.

وفي الإتِّداع: اختيار الإنصراف، ويلزمه الراحة والسكون.

وفي التوديع: جعل نفسه أو غيره في وَداع وانصراف عن المصاحبة والأُنس والرفاقة.

ولا تُطِعِ الكافِرينَ والمنافقينَ وَدَعْ أَذَاهُم و توكُّلُ عَلَى الله \_ ٣٣ / ٤٨.

يراد صرف النظر وقطع التوجّـه عن الأذى منهم. والمراد إيـذاء الكـافرين والمنافقين فلا يتوجّه إليه. بل اللازم التوكّل على الله المتعال في أموره والإجتناب عن إطاعتهم، وإن أوجب ذلك من جانبهم أذيّ.

وَدُّوا لَو تَكَفُّرون كُما كَفَروا \_ ٤ / ٨٩.

والضُّحي واللَّيْلِ إِذَا سَجَى مَا ودَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى \_ ٩٣ / ٣.

السُّجق: جريان إلى الاستقرار. والقُلى: تضييق وتشديد. والتسوديع: جعل شخص في انصراف وانقطاع عن التوجّه والتمايل.

وهذا المعنى يناسب ذكر الضحى والليل: فإنّ صرف شخص عن التوجّـه وإيجاد حالة قبض في قلبه بعد البسط واللقاء: كحدوث الليل واستيلاء الظلام إلى أن يتثبّت ويستقرّ، ويتحصّل الفراغ والراحة والسكون للنفس، حتى يستعدّ لطلوع الفجر.

والتعبير بالتوديع دون الوَدْع: فإنّ الإنصراف وانقطاع التوجّـه من جانب الله المتعال إبتداءً أو للأنبياء المرسلين، غير ممكن، وهو على خلاف لطفه ورحيميّـته وربوبيّته وحكمته.

نعم قد يقع منــه إصراف النـظر والتوجّــه في مورد عــباده بلحاظ صلاحهم وبمقتضى تربيتهم وتكميل نفوسهم وإعدادهم للإفاضات الروحانيّة.

والله يَقبِضُ ويَبصُطُ ــ ٢ / ٢٤٥.

وهوَ الَّذي أنشأكُم مِن نَفسٍ واحدةٍ فمستقَرٌّ ومُستَودَع ـ ٦ / ٩٨.

وما مِن دائيَّةٍ في الأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُها ويَعلمُ مُسْتَقَرَّها ومُسْتَودَعَها كُلُّ في كِتَابِ مُبِينَ ــَ ١١ / ٦.

الإستيداع: طلب وتمايل إلى الودع وصرفِ النظر والتوجّه عن موضوع، يقال: استودّع إذا طلب واستدعى الانصراف، سواء كان الطلب إراديّاً أو تكوينيّاً. ويقابله الإستقرار وهو طلب القرار والتمكّن، يقال: استقرّ إذا طلب أن يتمكّن ويقرّ.

والمستودَع في الآية الأولى كالمستقرّ: إسم مفعول بمعنى من يُستَقرّ ومَن يُستودَع، أي الّذي يُطلب كونه في وَدع وانصراف، فيكون مصداقاً للإنصراف عن التوجّه والنظر

# إلى شيء.

كَمَا أَنَّ المُستَقَرَّ: هو الَّذي يُطلب قراره وتمكُّنه وتثبُّته على شيء.

ولماً كان التقسيم مربوطاً بالإنشاء من النفس الواحدة: فــالإستقرار وكــذلك الإستيداع يتعلّقان به.

فالمستقَرُ من يتثبّت ويتمكّن على فطرته الأصيلة وخلقته الأوّليّة الّتي أنشِئت من نفس طاهرة زكيّة واحدة.

والمستودَع من يكون منصرِفاً ومنحرفاً عن مقامه الذاتيّ وفطرته الأصيلة.

وأمّا التعبير بصيغة الإستفعال دون الجرّد: إشارة إلى جهة الطلب والإختيار، فإنّ الإنسان بعد تكوّنه على فطرة سليمة صافية، يطلب ويختار أحد الطريقين: إمّا طريق الهدى والسّلامة والحق، أو طريق العوى والضّلالة والباطل والإنحراف عن فطرته.

وأمّا التعبير بمادّة الودع: فإنّ أوّل مرحلة بعد الإستقامة والقرار على الفطرة، هو صرف النظر والتوجّه عن الحقّ الّذي هو الفطرة السليمة، ثمّ بعده يشتدّ الإنصراف والإنحراف مرتبة بعد مرتبة.

وأمّا ما في التفاسير من الإحتمالات الضعيفة والوجــوه البعــيدة: فكلّها على خلاف الحقيقة، وعلى خلاف دلالة الكلمة. والعجب ممّا شاهدت في تفسير: إنّ الآية الكريمة من المتشابهات.

وأمّا الآية الثانية: فالكلمتان فيها إسم مكان على صيغة المفعول، والمراد محلّ استقرارها إذا استقرّوا في مكان، ومحلّ استيداعها إذا انصرفوا وأعرضوا عنها مستمرّاً أو موقّتاً. ولايناسب حمل الكلمتين في هذا المورد على المفعوليّة، فإنّ أكثر الحيوانات ثابتون ومستقيمون على خلقتهم الأوّليّة، وأيضاً لا يرتبط هذا الكلام بما قبله من كون أرزاقهم على الله تعالى.

ولا يخنى أنَّ إعطاء الأرزاق متوقَّفة على العلم بالمحلِّ والموقف.

**泰 条 办** 

#### ودق:

مقا ..ودق: كلمة تدلّ على إتيان وأنَسَة. يقال: ودَقتُ به، إذا أنِست به وَدْقاً. والمَودِق: المأتيّ والمكان الذي تَقف فيه آنِساً. ومَودِق الظّبي: المكان يقف فيه إذا تناول الشجَرة. والوَدْق: المطر، لأنّه يَدِق، أي يجيء من السهاء. وممّا شذّ: نُقَط حُمر تخرج في العين الواحدة.

العين ١٩٨/٥ ـ الوَدْق؛ المَطْرَكُلُه، شَدَيدة وَهِيّنه. وحَرَبٌ ذات وَدقينِ، أي شديدة تُشبّه بسحابة ذات مَطْرَتينِ شديدتينِ، وسَحابة وادِقة، وقلّما يقال: ودقّت تدِق. والوَديقة: حرّ نصف النهار. والمَودِق: معتَرَك الشرّ. وكلّ ذات حافِر توصف بالوديق، وقد ودِقَتْ تودَق وِداقاً، أي حرصَتْ على الفَحْل، وأودقَتْ واستودقَتْ. والوَدْق: داء يأخذ في العين وعُروق الصُّدغ.

التهذيب ٢٥١/٩ ـ قال الليث: الوَدْق: المطركلَه. ويقال للحرب الشديدة: ذات وَدَقَين. وعن الأصمعيّ: الوَديقة: شدّة الحرّ، لأنّها ودَقَتْ إلى كلّ شيء، أي وصلت.

# والتحقيق:

أنَّ الأصل الواحد في المادّة: هو قرب في نزول. ومن مصاديقه: الإتيان إذا كان

نزولاً في تقرّب، وكذلك الأنس، والمطر النازل، والحرّ الشديد النازل من الشمس، والنقاط الحمر من نزول الدم والحرارة في العمين أو العروق، وتوجّه ذات الحمافر وحرصها وميلها إلى الفحل، والدنوّ وهو قرب في تسفّل إلى شيء.

وسبق في الغيث والمطر: الفرق بين مترادفاتهما، فراجع.

فيلاحظ في الودق جهة القرب والنزول.

أَلَمْ تَرَ أَنَّ الله يُزجي سَحاباً ثمّ يؤلِّفُ بَيــنَهُ ثمّ يَجعلُهُ رُكاماً فتَرَى الوَدْقَ يَخْرُج مِن خِلالِه ــ ٢٤ / ٤٣.

اللهُ الّذي يُرسِلُ الرّياحَ فتُشيرُ سحاباً فيَبشُطه في السَّماء كيفَ يَشاء ويَجْعـلُه كِسَفاً فَتَرَى الوَدْق يَخرُج مِن خِلاله \_ ٢٨٨٣٠.

الرُّكام: المتراكِم وهو تجمّع شيء بعض على بعض. والكِسَف جمع كِشفَة: بمعنى الوَّكام: المتراكِم وهو تجمّع شيء بعنى العَلَّ إلى صورة غير مطلوبة.

والتعبير هنا بالوَدق دون المطر وما يرادفه: إشارة إلى أنّ السّحاب المتفرّق ثمّ المتجمّع ثمّ المتراكم أو كونه في السّماء منبسطاً ثمّ كِسَفاً بجريان الرياح، كيف يصـير نازلاً وقريباً من الناس ومن مَزارعهم.

والمطر بمعنى ما ينزل من السّماء من سحاب أو غيره، سواء كان ماءاً أو حجراً أو غيرهما، فهو غير مخصوص بالودق.

كما أنَّ الغيث يلاحظ فيه جهة الإنقاذ والإغاثة.

فكان الودق مناسباً في مورد السّحاب وسوقه وتجمّعه وتراكمه، ثمّ نزول المطر واستفادة الناس والمزارع منه.

### ودي:

مقا \_ ودي: ثلاث كلمات غير منقاسة: الأولى \_ ودَى الفرس ليـضرِب أو يَبول، إذا أدلَى. ومنه الوَدْي: ماء يخرج من الإنسان كالمَدَي. والثانية \_ ودَيت الرجلَ أدِيه دِيةً. والثالثة \_ الوَدِيّ: صغار الفُسلان.

وإذا هُمِز: تغيّر المعنى وصار إلى باب من الهَلاك والضَّياع.

مصبا \_ ودى القاتل القتيل يَدِيه دِية، إذا أعطى وليه المال الذي هو بدل النفس، وفاؤها محذوفة والهاء عوض، والأصل ودية مثل وعدة، وفي الأمر: دِ القتيل بدال مكسورة لا غير، فإن وقفت قلت دِه، ثمّ سمّى ذلك المال دية، تسمية بالمصدر، والجمع ديات، مثل هِبة وهبات وعدة وعدات، واتدى الولي على افتعل، إذا أخذ الدية ولم يثأر بقتيله، وودى الشيء: إذا سأل، ومنه اشتقاق الوادي، وهو كلّ منفرج بين جبال أو آكام يكون منفذاً للسيل، والجمع أودية. ووادِي القرى: موضع قريب من المدينة على طريق الحاج من جهة الشام. والودي: ماء أبيض ثخين يخرج بعد البول، يخفّف ويثقل. قال الأموي: الودي والمذي والمني مشدّدات، وغيره يُخفف. وقال أبو عبيدة: المنيّ مشدّد، والآخران مخفّفان، وهذا أشهر. يقال ودى الرّجلُ يَدِي، وأودَى لغة قليلة: إذا خرج وَدْيه. وأودَى، إذا هلك، فهو مُودٍ. وبعير غير مودٍ، أي غير مَعيب.

العين ٩٨/٨ ــوالمُودَى: الهالك بغير همز، وأودَى فلان: هلك، وأودَى به الموتُ، أي أهلَكه، وإسم الهلاك من ذلك الؤدَى بالتخفيف، وقلّ ما يُستعمل، والمصدر الحقيقيّ الإيداء. والوادِي: كلّ مَفرج بين جبال وآكام وتلال يكون مَسلكاً للسَّيل أو مَنفذاً. والوَديّ: فَسيل النخل الذي يُقلع للغرس. وتقول: ودَى فلان فلاناً: أدّى دِيته.

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو بسط في امتداد، وهذا المعنى نوع من الجريان المطلق.

ومن مصاديقه: امتداد في بسط الانفراج بين الارتفاعات، ويقال له الوادي الممتدّ بين الجبال سواء كان فيه ماء أو يكون مجَرئ له بالقوّة، وكان الناس في السابق يسكنون في أطراف الأودية بلحاظ وجود الماء فيها، ويزرعون ويَفلحون فيها حواليها، ومنها وادي النيل.

ومن مصاديقه: الدِّية وهو المال اللَّازم إيتاؤه في أثر القتل، فكأنَّه أثر ممتدّ من بسط عمل القتل، كما أنّ فَسيل النخل أثر يظهر وينمو من النخل، ويقال له الوَدِيّ. وإطلاق المادّة في مورد الإنعاظ، أو الماء المترشّح أيضاً بهذه المناسبة.

وأمّا الماء الجاري في الوادي تُرَّفَلُونَ كَانَ النظر إليه بُلحاظ امتداد في بسط الماء المخزون في الجبال: فيكون من الأصل.

وأمّا مفهوم الهلاكة: فهو من الودء مهموزاً، وقد اختلطت المادّتان واشتبهت المعاني، كما في كثير من الموارد.

ومَن قَتَلَ مؤمناً خطاً فتحريرُ رقبةٍ مُؤمِنةٍ ودِيَةٌ مُسَلَّمةٌ إلى أهلِه \_ ٤ / ٩٢. وإن كانَ مِن قَوم بينكُم وبينَهُم مِيثاقٌ فِديَةٌ مُسَلَّمة إلى أهْلِه \_ ٤ / ٩٢.

تحرير الرقبة بعنوان الكفّارة، والدية بعنوان البدليّة للقتل، والكافر المعاهد في حكم المسلم فيجب للقاتل خطأ: تأدية الكفّارة والدية معاً، وأمّا إذا لم يكن معاهداً فلا دية فيه، بل الكفّارة فقط.

وأمَّا كلمة الدية: فالمناسب أن يقال: إنَّها جارية على المضارع والأمر في حذف

الواو وكسر الدال، لا أنّ أصلها الودي، فإنّه تكلّف بلا دليل. والتاء فيها للمصدريّة.

رَبَّنا إِنِّي أُسكنتُ من ذُرِّيَّتي بوادٍ غَير ذي زَرع - ١٤ / ٣٧.

إنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسَ طُوَى \_ ٢٠ / ١٢.

حتى إذا أتَوا عَلَى وادِ النَّمل قالَت نَملةٌ \_ ٢٧ / ١٨.

وَتُمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّحْرَ بِالْوَادِ ــ ٨٩ / ٩.

ولا يَقطَعون وادِياً إِلَّا كُتِبَ لَهُم ـ ٩ / ١٢١.

أنزَل مِن السَّماء ماءً فَسالَتْ أوديةً بقدَرها - ١٣ / ١٧.

فلمَّا رأوهُ عارِضاً مُستَقبِلَ أُودِيَتهِم قالوا هذا عارضٌ مُعطِرُنا ـ ٤٦ / ٢٤.

فني الآية الأولى إشارة إلى الوادي في مكّة. وفي الثانية إلى الوادي في سيناء. وفي الثالثة إلى واد بالشام. وفي الرابعة إلى مساكن نمود قريبة من واد القرى والحبجر. وفي الخامسة إلى أيّ واد يكون في مسيرهم إلى الجهاد من المدينة. وفي السادسة إلى مطلق الوادي والمسيل. وفي السابعة إلى أودية أحقاف باليمن وهي كانت مساكن قوم عاد.

فظهر أنّ المادّة مستعملة في القرآن الجميد في معناها الحقيقيّ وهمو مما يكون منبسطاً في امتداد، وليست بمعنى الماء الجماري في الوادي حتّى يكون إطلاقها عملى الوادي مجازاً كما يقال.

وأمّا جملة:

فَسالت أودية بقدرها .

فبالباء للتعدية، والمعنى فأسالت الأودية مقدار وسعها، وهذا كقولهم: ســـال بهم السّيل وجاش بنا البحر. والسّيل: جريان شديد ـــراجع السّيل.

\* \* \*

## وذر :

مقا -كلمتان: إحداهما -الوَذَرة، وهي الفِدرة من اللحم، والتَّوذير: أن يُشرَط الجُرْح، فيقال: وَذَرته والأخرى -قولهم -ذَرْ ذا. قال أهل اللغة: أماتت العرب الفعل من ذَر في الماضي فلا يقولون وَذَرْته.

مصبا \_وَذَرته أذَره وَذُراً: تركته. قالوا وأماتت العرب ماضيه ومصدره، فإذا أريد الماضي قيل ترك، وربمًا يستعمل الماضي على قلّة، ولا يستعمل منه إسم فاعل.

العين ١٩٦/٨ ـ وذر: عضُد وَذِرةً. والوَذْرة: قِطعة عظم لا لحم فيها. ويقال في الشتم: يا ابن شامّة الوَذرِ، كأنّه شِبه القذف وإذا أرادوا المصدر قالوا ذَرْه تركأ.

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو ترك التوجّه والنظر إلى شيء. وهـذا المـعنى يختلف باختلاف الموارد.

مراحمة تتكامة ترونوي وساوى

فترك التوجّه في مورد التحديد والتقييد، كما في:

أُتَذَرُ موسى وقومَه لِيُفسِدوا في الأرْض \_ ٧ / ١٢٧.

فنَذَرُ الَّذِينَ لا يَرجونَ لقاءنا في طُغيانهم يَعمهون \_ ١٠ / ١١.

إِنَّكَ إِنَّ تَذَرُهم يُضِلُّوا عِبادَك \_ ٧١ / ٢٧.

وفي مورد المؤاخذة والإهلاك، كما في:

وقالَ نوحُ رَبِّ لا تذَرُ عَلَى الأرْضِ من الكافرينَ دَيَّاراً \_ ٧١ / ٢٦.

ولا يبعد أن يكون المراد في الآية السابقة الثالثية أيضاً ترك الإهلاك بقرينية

المورد وهذه الآية الكريمة.

وترك التوجّه في مورد الطاعة والإستعانة، كما في:

وقالوا لا تَذَرُنَّ آلهتكُم ولا تَذَرُنَّ وَدّاً ولا سُواعاً .. ٧١ / ٢٣.

أتَدعونَ بَعلاً وتَذَرون أحسنَ الخالِقين ـ ٣٧ / ١٢٥.

أَجِئتَنَا لَنَعَبُدَ الله وحدَه ونَذَر ما كانَ يَعَبُد آباؤنا ــ ٧ / ٧٠.

وترك التوجّه في مورد العمل وإصلاح النفس، كما في:

كلَّا بَل تُحبُّونَ العاجِلَةَ وتَذَرونَ الآخِرَة \_ ٧٥ / ٢١.

إِنَّ هؤلاء يُحبُّونَ العاجِلَة ويَذرونَ وراءَهُم يوماً ثَقيلاً \_ ٧٦ / ٢٧.

وترك التوجّه في مورد العلاقة والإرتباط، كما في:

فَلا تَمْيِلُوا كُلَّ المَيْلُ فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةُ \_ ٤ / ١٢٩.

وتَذَرون ما خَلَق لَكُم رَبُّكُم مِنْ أَزُواجِكُم بَلَ أَنتُم قومٌ عادون .. ٢٦ / ١٦٦.

وترك التوجّه في مورد الضلالة والغواية، كما في:

ونَذَرُهُم في طُغيانهِم يَعْمهون ـ ٦ / ١١٠.

ثمَّ ذَرُهُم في خَوضِهِم يَلْعَبُون ــ ٦ / ٩١.

فَذَرهُم يخوضوا ويَلعَبوا ــ ٤٣ / ٨٣.

فذَرُهم وما يَفتَرون ـ ٦٠ / ١٣٧.

هذا الترك إذا كان الإدبار منهم عميقاً لا يَقبل التنبُّه والإهتداء.

وترك التوجِّه في مورد الصلة والانس والمحبَّة، كما في:

والَّذين يُتَوفُّون منكُم ويَذَرون أزواجاً \_ ٢ / ٢٣٤.

والترك هنا قهريّ غير إختياريّ بخلاف مورد العلاقة المذكورة.

وترك التوجّه في موارد الإثم والعصيان، كما في:

وذَرُوا ظاهرَ الإثم وباطنَه ـ ٦ / ١٢٠.

اتَّقوا اللهَ وذروا ما بقَ من الرُّبا \_ ٢ / ٢٧٨.

يراد الإعراض والإنصراف عن المعاصي والآثام.

وترك التوجّه في مورد المنع والتضييق. كما في:

هذه ناقةُ الله لكُم آية فذَروها تأكلُ في أرض الله \_ ٧ / ٧٣.

سيَقُولُ الْحَلَّفُونَ إِذَا انطلَقتم إلى مَغانِم لتأخذوها ذَرونا نتَّبغْكُم ـ ٤٨ / ١٥.

فظهر أنَّ الأصل في المادّة: هو ترك التوجّــه إلى شيء، وهذا مفهوم مطلق، ويتعيّن خصوص ذلك المفهوم بالقرائل الكلاميّة والمقاميّة.

وهذا قريب من مفهوم مادَّةُ الوِّدَعَ وَهُو عِنْعَى صَعَرَفُ النظر عن شيء.

وأمَّا مترادفاتها: فقد سبق الفرق بينها في عطل، فراجعه.

فالوَدع: تحويل التوجّه والنظر عن موضوع إلى جانب آخر، كما في قوله تعالى: ولا تُطِعِ الكافِرينَ والمُنَافِقينَ ودَعْ أذاهُم و توكَّلْ عَلَى الله \_ ٣٣ / ٤٨.

أي حوِّل واصرف نظرك ولا تتوجَّه إليه.

والوَذر: أشدّ من الودع والصرف، فهو ترك التوجّه والنظر رأساً وبالكليّة. فإنّ الترك مطلق التخلية ورفع اليد، كما في قوله تعالى:

ذَرْهُم يأكُلوا ويَتمتّعوا ويُلهِهُم الأَمَلُ \_ ١٥ / ٣.

أي اترك التوجّه عنهم وخلُّهم بالكليّة حتّى يعلموا نتيجة أعهالهم.

### ورث:

مقا ــ ورث: كلمة واحدة هي الوِرث. والميراث أصله الواو، وهو أن يكون الشيء لقوم ثمّ يَصير إلى آخرين بنسب أو سبب.

مصبا \_ ورِث مالَ أبيه، ثمّ قيل ورِث أباه مالاً يرِثه وِراثة أيضاً. والتّراث والإرث كذلك، والتاء والهمزة بدل من الواو. فإن ورث البعض قيل ورث سنه. والفاعل وارث، والجمع وُرّاث ووَرَثة، مثل كافر وكُفّار وكفّرة. والمال مَوروث، والأب مَوروث أيضاً. وأورثَه أبوه مالاً: جعله له مِيراثاً. وورَّثته توريثاً: أشركته في الميراث. قال أبو زيد: ورَّث الرجلُ مالاً توريثاً: إذا أدخَل على ورثته مَن ليس منهم فجعل له نصيباً.

العين ٢٣٤/٨ ــ الإيراث: الإيقاء للشيء. تقول: أورثَه العشقُ هَمَّاً، وأورثَتُه الحُمَّى ضَعفاً، فورِث يرِث. والتُرَاث: تَاوَّهُ وَأَوْ، وَلا يُجِمَع كما يجمَع الميراث.

صحا ـ الميراث أصله موراث: انقلبت الواوياء لكسرة ما قبلها. والتُراث أصل التاء فيه واو، تقول: ورِثتُ أبي، وورِثت الشيء من أبي أرِثُه بالكسر فيهما وِرثاً ووِراثة وإرثاً. وإِنَّا سقطت الواو من المستقبِل: لوقوعها بين ياء وكسرة وهما متجانِسان، والواو مضادّتهما فحذفت لاكتنافهما إيّاها، ثمّ جعل حُكمها مع الألف والتاء والنون كذلك، لأنهنّ مُبدَلات منهما.

#### \* \* \*

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو انتبقال شيء جزءاً أو كلاً من شخص أو موضوع انقضى حياته، إلى آخر، مادّيّاً أو معنويّاً. فالوارث مَن انتقل إليه وصار صاحب ميراث. والموروث من انتقل منه بـعد انقضاء أجله. والميراث ما ينتقل ويكون وسيلة لتحقّق الوِراثة من شيء مادّيّ كالمال أو معنويّ كالعلم والمقام.

والإيراث والتوريث: جعل شخص أو شيء وارثاً حتى ينتقل إليــه مال أو مقام. ويلاحظ في الإيراث انتساب الفعل إلى الفاعل وجهة صدوره منه. وفي التوريث جهة الوقوع في المفعول به.

ثمّ إنّ الوارث المطلق هو الله عزّ وجلّ، فإنّه أزليّ أبديّ باقٍ بعد فناء كلّ شيء، وهو الحيّ الحقّ الّذي يعود إليه كلّ شيء، وهو المرجع وإليه مصير الحنلائق، وهــو المالك المطلق العزيز القهّار.

فَتِلَكَ مَسَاكِنُهُم لَمَ تُسكَن مِن يَعْدُهُمْ إِلَّا قُلِيلًا وكنَّا نَحْنُ الوارِثين ــ ٢٨ / ٥٨. وإنّا لنَحنُ نُحْيِي ونُميت وخينُ الوارِثون ــ ١٥ / ٢٣٪.

وهو الوارث المطلق عن كلّ الخلائق ولا يرثه شيء، إذ همو الأوّل والآخــر والظاهر والباطن، ومالك المُلك والملكوت.

إِنَّا نَحَنُّ نَرِثُ الأَرْضَ ومَن عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يَرْجِعُونَ \_ ١٩ / ٤٠.

وما لَكُم أُلَّا تُنفِقوا في سَبيل الله واللهِ مِيراتُ السَّمواتِ والأَرْضِ \_ ٥٧ / ١٠. قُل اللَّهُمَّ مالِكَ المُلك تؤتي المُلكَ مَن تَشاء و تَنزع المُلكَ مِمَّن تَشاء \_ ٣ / ٢٦.

فإذا كان المالك المطلق هو الله المتعال، وهو المالك الحقّ لجميع الموجودات، إذ هو خالق كلّ شيء وموجده ومبقيه ومحييه ومميته، فكلُّ فانٍ وهالك في قسبال نسور وجوده.

فكما أنَّ الموجودات فانية بذواتها في قبال نوره المحيط المطلق، وهي كسَرابٍ

يحسبه الظمآنُ ماءً: كذلك صفاتها وأفعالها، فهو تعالى بذاته وارث كما أنّه بذاته مالك، من دون تقيّد بزمان.

ثمّ إنّ العبد إذا وصل إلى حقيقة الفناء والعبوديّة، وانمحى عنه حجاب الأنانيّة وسائر الحجب الظلمانيّة والنورانيّة: فيتجلّى فيه آثار نور الحقّ ويكون مظهراً للصفات اللّاهوتيّة، وحاكماً على عالم الطبيعة ومحيطاً به، يحيي ويميت بإذن الله المتعال، ويُعطي ويمنع بإذنه، ويملك ويرث في ظلّ حكومته وتحت بسط يده وقدرته، فيقول تعالى:

إِنَّ الأَرْضَ اللَّهِ يورِثُها مَن يَشاءُ مِن عِباده - ٧ / ١٢٨.

وإذ قالَ الله يا عيسى بنَ مَرْيَمَ اذكُرْ نِعْمَتِي ... وإذ تَخْلُقُ من الطَّيْنِ كَهيئَةِ الطَّيْرِ بإذْني فتنفُخُ فيها فتكونُ طَيْراً بإذْني وتُبْرَى الأَكْمَة والأَبْرَصَ بإذْني وإذ تُخْرِجُ الموتَى بإذْني ــ ٥ / ١١٠.

وهذه الوراثة تنحقّق في الآخرة كما تتجلّى المالكيّـة فيها، بنحو أكمل وأتمّ بحيث يشاهدها جميع الخلق من دون حجاب.

ونودُوا أن تِلكُم الجنَّةُ اورِ تُتُمُوها بما كُنتُم تَعْمَلُون \_ ٧ / ٤٣.

تِلكَ الجنَّةُ الَّتِي نُورِثُ مِن عِبادنا مَن كانَ تَقيّاً \_ ١٩ / ٦٣.

مالِكِ يَومِ الدِّينِ \_ ١ / ٣.

قَد أَفلَحَ المُؤَمنــونَ ... أُولئِــكَ هُم الوارِثون الّذينَ يَرِثون الفِردَوسَ هُم فيها خالِدون ــ ٢٣ / ١١.

فينحصر جميع مراتب الخميرات والسعادات والكمالات في الله العزيز المستعال وأوليائه وعباده الصالحين، ويختصّ بهم.

وأمَّا الوِراثة العامَّة في الأمور المادّيَّة والروحانيَّة، فكما في قوله تعالى:

وورِثَ سُلمانُ داوودَ وقالَ يا أَيُّها النَّاسُ عُلَّمْنا مَنطِقَ الطَّيْرِ وأُوتينا مِن كُلِّ شَيء ـ ٢٧ / ٢٧.

فَهَبْ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيّاً يرِثُني ويَرِث من آل يَعقوبَ ــ ١٩ / ٦.

وزَكريًّا إِذْ نَادَى رَبُّهُ رَبِّ لا تَذَرْنِي فرداً وأَنتَ خيرُ الوارِثين \_ ٢١ / ٨٩.

وتخصيص الإيراث في مورد الأنبـياء بالأمـور الروحانيّــة فقط: انحراف عن الحقيقة وخروج عن مدلول الآيات الكريمة وإطلاقها.

١ ـ ورِث سليانُ: فيه إطلاق ويدل على مطلق ما يشفاهم عرفاً ولغة من
 الوراثة، والتخصيص بالروحائيّات خلاف المدلول.

٢ - واوتينا مِن كلّ شيء: ظاهر السياق في الآية، أنّ الإيتاء في نتيجة الوراثة.
 وعلى هذا عبّر بصيغة المجهول، وجملة من كلّ شيء: تشمل ما يكون مادّيّاً أو معنويّاً.

٣ ـ وليّاً يرثُني ويَرِث: فيه إطَّلاق، والوَّلايَة والتَّولِّي أعمَّ وغير مخصوص.

٤ ــ لا تَذَرني فرداً: الإنفراد ظهوره في العيش الشامل على المادي والروحاني،
 بل انصراف الكلمة إلى الانفراد العرفي.

٥ - فإذا جاز للنّبيّ أن يملك من الأموال والأملاك في طول حياته ويستفيد منها
في معاشــه: فكيف لا يصحّ الإيراث لعائلته، وهو مســؤول عنهم وموظف في تأمين
معاشهم في حياته وبعده بالإيراث.

٦ - إنّ الإنسان مادام حيّاً يجوز له التصرّف في أمواله، وإذا مات فتصير أمواله
 وأملاكه للورثة يتصرّفون فيها على ما يشاؤون.

٧ - ولا يجوز للرجل أن يجعل عائلته وأهله محسرومين عن الإرث، فكيف
 ينتسب هذا العمل إلى الأنبياء العظام، وهو ظلم شديد.

وأَوْرَثَكُم أَرْضَهُم ودِيارَهُم وأَمْوالَهُم \_ ٣٣ / ٢٧.

وأورَثْنا القَوْمَ الَّذينَ كانوا يُسْتَضْعَفُون مَشارِقَ الأرْض \_ ٧ / ١٣٧.

٩ ــ المال إذا اكتُسِب ويُنفَق في سبيل الخير وفي تحصيل رضاء الرحمن وعلى
 برنامج مشروع صحيح: فهو عبادة وحسنة ومطلوب، ولا فرق بينه وبين الأمـور
 الروحانيّة الموروثة من الأنبياء.

١٠ ـ الوراثة: عبارة عن إنتقال شيء إلى آخر مادّيّاً أو معنويّاً، فلابدٌ من أن يكون الميراث قابلاً للإنتقال. وأمّا المقامات الروحانيّة الّتي تُعطى من جانب الله المتعال كالنبوّة والمعارف الشهوديّة والإفاضات الروحانيّة: فليست قابلة للإنتقال ولا للإيراث إلى فرد آخر. وكذلك الصفات الذاتيّة النفسانيّة الثابتة، فليست بقابلة للإنتقال إلى شخص آخر، إلّا أن يكون بتوارث في التناسل في الجملة.

وأمّا الأعمال والمجاهدات الشرعيّة الصالحة: فهي مورد التكليف والأمر، وفيها تتحقّق الإطاعة والمعصية، وفيها يقع العمل والمجاهدة والسير إلى لقاء الربّ ومراحل الكمال.

وهذه المرحلة: هي المقصودة من قوله تعالى:

أطيعُوا اللهَ وأطيعُوا الرّسولَ وأُولِي الأَمْرِ مِنكُم \_ ٤ / ٥٩.

ومن الحديث الوارد: إنّ العلماءَ ورثَةَ الأنبياء وذلك أنّ الأنبياءَ لم يُورِثُوا دِرهماً ولا ديناراً وإنّما أورَثوا أحاديث ـكافي ـ باب فضل العلماء. فظهر أنَّ الإيراث أمر طبيعيَّ، وهو في إدامة فريضة تأمين معيشة الأهل والعائلة، وكما أنَّ تدبير تأمين المعيشة لنفسه ولعائلته مطلوب إلى امتداد سنة أو زائدة، كذلك تأمين معيشتهم بعد فوته.

\* \* \*

#### ورد:

مقا ـ ورد: أصلان، أحدهما ـ الموافاة إلى الشيء. والثاني ـ لون من الألوان. فالأوّل ـ الوِرد: خلاف الصَّدَر. ويقال: وردت الإبلُ الماء تَرِده وِرداً. والوِرد: وِرد الحُمّى، إذا أخذت صاحبَها لوقت. والموارد: الطُّرق. وكذلك المياه المورودة والقُرَى. والوَريدان: عِرقانِ، ويُسمَّيان من الورود أيضاً، كأ تَهما تَوافيا في ذلك المكان. والأصل الآخر ـ الوَرد، يقال: فرس وَرد، وأسد وَرد، إذا كان لونه لونَ وَرد.

مصبا ـ ورد البعير وغيره الماء يرده وروداً: بلغه ووافاه من غير دخول، وقد يحصل دخول فيه. والإسم الورد بالكسر. وأوردته الماء، والإيراد خلاف الإصدار. والمورد مثل مسجد: موضع الورود، وورد زيد الماء فهو وارد، وجماعة واردة وورّاد وورد، تسمية بالمصدر، وورد زيد علينا وروداً: حضر. ومنه ورد الكتاب على الاستعارة.

لسا ـ وَرْد كلّ شجرة: نُورها، واحدته وَرْدة، وورَّد الشجرُ: نوَّر. وبلونه قيل للأسد وَرد، وهو لون أحمر يَضرب إلى الصَّفرة. والوِرد: ورود القوم الماء. والوِرد: الإبل الواردة. وإغّا سمِّي النصيب من قراءة القرآن وِرداً من هذا. ابن سِيده: ووردَ الماء وغيره وَرْداً ووُروداً وورَد عليه: أشرف عليه، دخله أو لم يدخله، لأنّ العرب تقول: وردنا ماء كذا ولم يدخلوه \_ ولما وَردَ ماءَ مَدْيَنَ فَ الورود بالإجماع ليس بدخول. والورد: النصيب من القرآن، والجزء منه.

فرهنگ تطبيتي \_ سرياني وآرامي \_ وَردا = گل، شكوفه.

母 春 勃

### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو آخر مرتبة من الإشراف في قبال الصدور، وهذا قبل الدخول. وقد سبق في سوط، أنّ الدخول: هو الوقوع في محيط شيء في مقابل الحنروج. والورود: هو أوّل مرتبة من الدخول قبله، ويقابله الصدور، أي الدنوّ من الشيء. كما أنّ الولوج: مرتبة قبل الدخول وبعد الورود، أي اللصوق بالشيء.

وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيهِ أُمَّةً بِـ ٢٨ / ٢٣.

وجاءَتْ سَيَّارة فأرْسَلوا واردَهُم فأدلَى دَلْوَه .. ١٢ / ١٩.

إِنَّكُم وما تَعبُدونَ مِن دونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُم لَهَا وارِدون لَوكانَ هؤلاء آلِمَةً ما ورَدوها وكلَّ فيها خالِدون - ٧٦٪ ﴿ ٧٨٪ ﴿ عَمَالُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ

وما أَمْرُ فرْعونَ برَشيدٍ يقدُم قومَه يومَ القيامَةِ فأوْردَهُم النّارَ وبِـــئسَ الوِرْدُ المَوْرود ــ ١١ / ٩٨.

يومَ نَحْشُرُ المُتَّـقِينَ إلى الرّحمٰن وَفْداً ونَسوقُ المُجْرِمينَ إلى جهنَّمَ وِرُداً \_ ١٩ / ٨٦.

الورود: نزول إلى محيط شيء وحوله المتصل به. والوارد: من ينزل إلى محيط ماء أو طعام ليأخذ منه. والورد: مصدر يستعمل في مورد الفاعل للتأكيد والمبالغة، فالنظر في الآيتين إلى نفس المفهوم المصدريّ، إسماً لبِئسَ في الآية الرابعة، ومفعولاً مطلقاً لنَسوق في الحامسة، فإنّ الورود في معنى السوق ومرحلة أخرى منه. وفي التعبيرين لطف كما لا يخنى.

والتعبير بالورود في الآيات الكريمة دون الدخول: فإنّ موسى (ع) وهكذا الوارد من السيّارة ما دخل الماء، بل أشرف عليه داخلاً في محوّطته. والإنسان أيضاً بسبب أعهاله السّيّئة يسوق نفسه إلى قريبٍ من جهنّم ويرد باختياره لها، ولا يدخلها. وهكذا الفرد المضلّ يورد قومه قريباً من النار، وأمّا الدخول في جهنّم فهو مرحلة أخرى وفي يد الله وبإذنه. ويصحّ في الآية الأخيرة أن يكون الورد جمعاً بمعنى الواردين، كما في التفاسير، ويراد سوقهم جميعاً من دون استثناء منهم.

فظهر لطف التعبير بالمادّة دون الدخول وغيره.

وأمّا التعبير بالوِرد المَورودِ: فإنّ الوِرد مصدر باعتبار لحاظ نفس صيغته من حيث هو. وإسم مفعول إذا لوحظ باعتبار إلإيراد من فرعون:

يَقَدُم قومَه يَوم القيامَةِ فأوْرَدِهُم النَّارَ .

فيكون وروده موروداً، فإنّه يرد بإيراد فرعون.

وكذلك في الآية بعدها:

وأُتبِعوا في هذه لَعنةً ويومَ القيامَةِ بِيْسَ الرِّفدُ المَرفود .

فإنَّ الرَّفد بمعنى الاعانة بالعطاء، وهو إسم مصدر. وهذا الرفد بلحاظ نفسه من حيث هو رِفد مصدراً، وباعتبار كونه في أثر إتباع من جانب الله جزاءً فهو مرفود. فإذا أنشقَّتِ السَّماء فكانت وَردةً كالدَّهان ... فيَومئذٍ لا يُسأل عَن ذَنبهِ إنْسُ ولا جانَّ ... ٥٥ / ٣٧.

الإنشقاق: هو الإنفراج. والسهاء: جهة العلق. والوَردة: النَّورة من النسبات، وهذه اللغة مأخوذة من السَّريانيَّة، وأشرب فيها معنى الورود، حيث إنَّ الزَّهرة تنشقٌ وتنبسط وتصير وَرْدة ذات لون جالب ورائحة مطلوبة، وهي طيّبة لطيفة مستخرجة من الشجر والنبات الصلب، وينفذ لطفها وطيبها في القلوب. والدَّهان: جمع الدُّهن

وهو الليّن اللطيف ومن مصاديقه الدُّهن من زيت وغيره.

وظاهر الآية الكريمة: دلالتها على ظهور العالم الروحاني وانفراج المحيط اللطيف مما وراء العالم المادي، وهو جهة السماء والعلو من الإنسان، فيزول أبواب عالم الطبيعة بزوال البدن وقدواه، ويفتح باب سماوي روحاني، ثم ينبسط هذا الباب كانبساط الزّهرة والوردة، فتشم منه رائحة طيّبة، ويكون جاذباً لطيفاً ليّناً لا خشونة فيه، وهو نافذ ومنبسط لا يحجب نفوذه حاجب، كالدهان اللطيفة.

وحين ثذ يتجلّى باطن الإنسان وينكشف ما في صفحة نفسه، ويَقرأ كتابه الضابط لقاطبة ما سبق منه من الأعبال والآداب والنّيّات، ولا يُسأل يومئذ أحد عن عمله خيراً أو شرّاً، فيشاهد بالعيان أنّه هو المسؤول عن جميع ما عمل من الذنوب والمعاصي، ولا مسؤوليّة لأحد غيره.

فخذ حقيقة هذه الآية الكريمة موجزة واغتنم، وهو الهادي.

لَقَد كُنتَ في غَفلةٍ مِن هذا فَكُشُفْتا عَثْكَ عَطاءً له ـ ٥٠ / ٢٢.

والغطاء هو الحجب المادّيّة والتمايلات النفسانيّة وحبّ الدّنيا.

ونَعلمُ مَا تُوَسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيه مِن حَبْلِ الوَريد \_ ٥٠ / ١٦.

الوسوسة: نبحث عنه في باهم. وحَبل الوريد: الحَبل هو شيء ممتدّ طويل يتوسّل إليه للوصول إلى غرض، والمراد هنا عِرق ممتدّ من الجهاز الوريديّ الذي يأخذ الدم من العروق الشَّعريّة الشريانيّة ويحمله من جميع أجزاء البدن وأعضائه، وينتهي إلى وريدين عظيمين يقال لهما الوريدان الأجوفان، أحدهما يحمل الدم من الأجزاء العلويّة للبدن، وثانيهما من الأعضاء السّفليّة له، ثمّ يَصبّانه إلى القلب، إلى التجويف في القسم الأعلى وفي الجهة اليمنى منه.

ولمًا كانت العروق الشعريّة والعظيمة محيطة بجمسيع أجزاء البـدن، وموجبـة

لوصول مادّة الحياة إلى القلب، وممدّة لحياة الإنسان بحركة القلب وانقباضه وانبساطه، بحيث تزول الحياة بحدوث عارضة فيها، فقال عزّ وجلّ: إنّه أقرب من الوريد.

فإنّ الوريد يحيط بظواهر أعضاء البدن ويؤثّر في تحرّكها، ولا يحيط ببواطنها وذرّات وجودها، ولايُشعر ما بها ولها وعليها، مضافاً إلى أنّه وسيلة ظاهريّة ضعيفة، وهو محكوم تحت إحاطة علمه وقدرته.

فهو تعالى محيط بالإنسان ظاهراً وباطناً وعلماً وقدرة وإختياراً ودائماً، ولا يرى فيه ضعف ولا فقر، وهو الحيّ المطلق والغنيّ البصير بذاته.

\* \* \*

### ورق:

مصبا - الورق: بكسر الراء والإسكان، للتخفيف: النقرة المضروبة، ومنهم من يقول: النقرة مضروبة كانت أو غير مضروبة قال الفارابي: الورق المال من الدراهم، ويجمع على أوراق. والرَّقة مثال عدة: مثل الورق. والوَرَق بفتحتين من السجرة، الواحدة وَرَقة، وبها سمّي. قال ابن الأعرابي: الورقة: الكريم من الرجال. والوَرَق: الحاسس منهم. والورقة: المال من إبل ودراهم وغير ذلك. والوَرَق: الكاغذ. قال الأزهريّ: الوَرَق: الكاغذ، لم يوجد في الأزهريّ: الوَرَق: ورق الشجر والمصحف، وقال بعضهم الوَرَق الكاغذ، لم يوجد في الكلام القديم، بل الوَرَق إسم لجلود رِقاق يُكتَب فيها، وهي مستعارة من ورق الشجرة. وجل أو غيره أورَق، لونه كلون الرماد، وحمامة وَرقاء، والإسم الوُرقة مثل حُمرة. وأورق الشجر: خرج ورقه.

مقا ـورق: أصلان، يدلّ أحدهما على خير ومال، وأصلدورَقُ الشجر. والآخر -على لون من الألوان. فالأوّل ـ الوَرَق: ورق الشـجر. والوَرَق: المال، من قياس ورق الشجر، لأنّ الشجر إذا تَحاتَّ ورقُها انجـردَتْ كالرجل الفقير. قال أبو عـبيد: الوارقة: الشجرة الخسطراء الوَرقِ الحسسنة. قال: فأمّا الوَراق: فخُضرة الأرض من الحَشيش. ووَرَقتُ الشجرَ: أخذت ورقَه. وقولهم أورق الصائد: لم يَصِد. وذلك لأنّ الصائد يُلقي حِبالتّه ويَغيب عنها ويأتيها بعد زمان وقد أعشبَت الأرض وسقط الورق على الحيبالة فلا يهتدي لها. والوَرَق: الرّجال الضّعفاء، شُبّهوا في ضعفهم بورق الشجر. والأصل الآخر \_الورقة: لَون يُشبه لَون الرّماد.

الإشتقاق ١٦٤ ـ وولَد نَوفَل بن أسد: ورقة بن نَوفَل بن أسسد، الساعر صاحب العلم في الجاهليّة، وكان قد قرأ الكتب وتبحّر في التوراة والإنجيل، وهو الذي لقيّته خديجة في أمر النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم، ووصفته له فبشّرها بنبوته. ويكن أن يكون إشتقاقها من ورق الشجر، أو من ورق المال. رجل ورّاق: كشير المال. أو من قولهم: ورّق المؤين، ولهم الجسان الوجوه، والورق: الدراهم، وأورق المال. أو من قولهم: ورّق المؤين، ورق الرّجال: الشجر فهو مورق إيراقاً، وورّق توريقاً. وغصن مُورق ووريق، وورّق الرّجال: أكرمهم وأحسنهم، يقال: فلان مَن وَرَق بني فلان، وأعجبني ورق هؤلاء الفِتيان، أي جمالهم.

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو ما يتبسّط ويتفرّع من شيء لغرض مقصود. ومن مصاديقه: أوراق النباتات والأشجار. وصفحات القرطاس. والنقرة المضروبة.

وبهذا الإعتبار يستعمل في مورد الكريم من الرجال بلحاظ كونه خضراً يجلب النفوس وفي صفاته طراوة وصفاء، وكذلك في الفتى حسن الوجه وجميله. ويستعمل أيضاً في الحسيس من الرجال تشبيهاً بأوراق زالت طراوتها وخضرتها ويبست ولم يبق لها صفاء وجذبة. ويستعمل أيضاً في اللون القريب من ألوان الأوراق. وفي مطلق المال بتناسب ورق النقرة والسِّكة المضروبة. وهذه المعاني تجوّزات.

ثمّ إنّ مفهوم وَرَق الشجرة ولونه ومفهومَ النقرة والسُّكّة: لها سابقة في اللغات العبريّة والسِّريانيّة ـكما في فرهنگ تطبيق وغيره.

ويَعْلَمُ مِا فِي البَرِّ والبَحْرِ وما تَسقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُها \_ ٦ / ٥٩.

التعبير بصيغة الإفراد وفي مورد السقوط: إشارة إلى إحاطته التمامّة وعملمه الكامل بقاطبة الجزئيّات، بعد التصريح بعلمه بجميع ما في البرّ والبحر بنحو كليّ. وأنّ علمه محيط بالجزئيّات حتى في موقع السقوط، فإنّ العلم في مقام الخلق وفي ترفّعه وصعوده إلى النشوء والطراوة: لازم وضروريّ، بخلاف مقام السقوط والنزول القهريّ ظاهراً.

وبَدَتْ لَمُهَا سَوْآتُهما وطفِقا يَخْصِفانِ عَلَيهما مِن وَرَقِ الجَنَّة ـ ٧ / ٢٢.

الخصف: وصل شيء في محلّ منخسرة حتى يصلح. وسبق أنّ الشـجرة: ما يتجلّى ويتظاهر ويعلو، وهو المنطبق على الأنانيّـة وترفّع النفس وإرادة العلق، وهو الراجع إلى الشرك.

وهذا المعنى يوجب ظهور الضعف والإنقطاع عن نور الحتى والتوحيد، وورق الجنّـة عبارة عمّا يتجلّى ويخضر وينمو من أرض الجــنّـة وهي محيط الصفا والجــذبة والروحانيّة والطراوة والخلوص والوحدة.

فالأكل من الشجرة المطلقة المتعالية في النفوس يوجب إنقطاعاً عن الحقّ وبُعداً عن عالم النور والنورانيّة، وهذا بخلاف الإستفادة عن الشجرة النامية في عالم الجـنّة والروحانيّة.

> فالورق أيضاً يكون على نوعين: من شجر نفساني أو روحاني. وهذا المقدار مبلغ علمنا المحدود الناقص، وما أوتينا منه إلا قليلاً. فابْعَثُوا أَحَدَكُم بورقِكُم هذهِ إلى المدينةِ فليَنْظُرُ ــ ١٨ / ١٩.

والفرق بين الورق بفتحتين، والورق بكسر الراء: أنّ الورّق إسم لما يتظاهر من النبات والشجر، وهو شيء طبيعيّ. بخلاف الورِق بالكسر، وهو كالخشِن صفة ويدلّ على شيء متّصف بصفات الورّقيّة. فيكون قهراً موضوعاً توجد فيه هذه الصفة بصنع أو غيره، كما في النقرة المسكوكة الّتي كانت متداولة في الأمم السابقة.

وسبق البحث الإجماليّ عن أصحاب الكهف في الرقم.

\* \* \*

### وري:

مقا ـ وري: بِناءٌ على غير قياس، وكلِمه أفراد. فالوَرْي: داء يُداخِل الجسم، يقال: ورِيَ جِلدُه يَرِي وَرْياً: قال رسول الله (ص): لأن يَمتلئ جَوفُ أحدكم قَـيحاً حتى يَرِيَه خير من أن يَمتلئ شِعراً ويقال: ورَى الزَّندُ يري وَرْياً، ووَراه: خـرجت ناره، وحكى بعضهم: ورِي يَرِي مثل وليَ يَلي. واللحم الواري: السَّمين. والوَرَى: الخَلق. وأمّا قولهم: وَراءَك، فإنّه يكون من خَلف ويكون من قُدّام. قال تعالى: وكان وَراءَهُم مَلِكُ.

أي أمامهم. ويقال: الوراء: ولد الولد، أرادوا بذلك تفسير قوله تعالى: ومِن وَراءِ إِسْحَاقَ يَعقوبَ.

العين ٣٠٠/٨ ـ وري: الرَّئة محذوفة من وَرْي. والوارية: داء يأخذ في الرِّئة. والرِّئة تُهمَز ولاتُهمَز، وهي موضع الريح والتنفّس، وجمعها الرِّئات والرَّئين، وتصغيرها رُويَّة ورُويَّة. والتَّورِية: إخفاء الخبر وعدم إظهار السَّرّ، تقول: ورَّيته تَوريةً.

مصبا ــ ورَى الزندُ يَرِي وَزياً من باب وعــد، وفي لغة ورِيَ يرِي، وأورَى: وذلك إذا أخرج ناره. والوَرَى مثل الحَصى: الخَلق. وواراه مُواراةً: ستره. وتَوارَى: استَخفى. ووراء: كلمة مؤنّتة، وتكون خَلفاً وقُدّاماً، وأكثر ما يكون ذلك في المواقيت من الأيّام والليالي، لأنّ الوقت يأتي بعد مضيّ الإنسان فيكون وراءه، وإن أدرك الإنسان كان قدّامه، ويقال: وراءَك برد شديد، وقدّامك برد شديد، لأنّه شيء يأتي فهو من وراء الإنسان على تقدير لحوقه بالإنسان، وهو بين يدي الإنسان على تقدير لحوق الإنسان به، فلذلك جاز الوجهان، واستعالها في الأماكن سائغ على هذا التأويل. وهي ظرف مكان ولامها ياء، وتكون بمعنى سوى، كقوله تعالى:

**ف**َمَنِ ابتَغى وَراءَ ذلك .

أي سوى ذلك. وورَّيت الحديثَ تورية: سترته وأظهرت غيره. وقال أبو عبيد: لا أراه إلّا مأخوذاً من وراء الإنسان. فالتورية أن تُطلق لفظاً ظاهراً في معنى وتريد به معنى آخر يتناوله ذلك اللفظ لكنّه خلاف ظاهره

فرهنگ تطبيتي ــسرياني ــساوري آستؤرِي = روشن شدن و کردن آتش.



# والتحقيق:

وهكذا مفهوم ولد الولد.

مضافاً إلى أنّ كلمة الوراء لا يبعد إشتقاقها من الورء، وهـو بمـعنى الدفـع والإمتلاء، فكأنّ ما في خلفه وقدّامه مدفوع عن نفسه وخارج عنه وغير مرتبط بد. وقد اشتبهت مفاهيم المادّتين في كتب اللغة وتخالطت.

وأمّا الرئة: فالظاهر كونه مصدراً كالعِدة، وسمّي به: لكونه مستوراً وفي خفاء من ظاهر البدن ومن التنفّس الظاهر.

وأمّا خروج النار؛ فإنّه في مورد إخراجه من الزند، وهو مستور فيه.

فوَسوَس لَهُما الشَّيطانُ لِيُبدِي لَهُما ما وُورِي عَنهُما مِن سَوءاتِهما -٧/ ٢٠.

فَبعثَ اللَّهُ غُراباً يَبْحَثُ فِي الأَرْضِ لِيُريَه كَيفَ يُوارِي سَوْأَةَ أَخيه .. ٥ / ٣١.

يا بَني آدَم قَد أَنزَلنا عَلَيكُم لِباساً يُوارِي سَو اتِكُم - ٧ / ٢٦.

المواراة مفاعلة ويدلّ على استمرار في السّتر والخفاء. والتواري لمطاوعة المفاعلة وبمعنى التستّر والإختفاء.

والسَّوءة في مقابل الحسنة، وتشمل كُلُّ صفة وعمل وفكر وُورِي في أثر القرب من الشجرة وهي الأنانيّة.

والتعمير بالمواراة في الآية الأولى: إشارة إلى أنّ في مكمون الإنسان موادًّ واقتضاءات من السَّوءات، حيث إنّه خلق ضعيفاً وفيه تركيب من مادّة روحانيّة وجسمانيّة كدرة، فيحتاج إلى التزكية والتهذيب.

والقرب من الشجرة يُبدي هذه الكدورة السَّيُّنَّة ويظهرها.

وراءَ ظهورهم ــ ۲ / ۱۰۱.

وأُحِلُّ لَكُم ما وَراءَ ذلكُم \_ ٤ / ٢٤.

ومِن وَراءِ إسحاقَ يَعقوبَ \_ ١١ / ٧١.

فَاسْأَلُوهُنَّ مِن وَراءِ حِجابِ ـ ٣٣ / ٥٣.

مِن وَراءِ الحُجُوات \_ ٤٩ / ٤.

أومِن وَراءِ جُدُر \_ ٥٩ / ١٤.

ومِن وَراثهِم بَرزَخٌ - ٢٣ / ١٠٠.

مِن وَراثهم جَهنَّم \_ ٤٥ / ١٠.

خِفتُ المَوالِيَ مِن وَراثي ـ ١٩ / ٥.

وكانَ وَراءَهُم مَلِكٌ يأخُذ \_ ١٨ / ٧٩.

فما في خلف هذه الموضوعات: أمور خارجة عنها وغير مربوطة بها وهي
 مستورة مختفية مجهولة عندها.

والتعبير في هذه الموارد بهذه الكلمة دون مترادفاتها: إشارة إلى الخصوصيّات المنظورة فيها، كما لا يخنى.

فإنّ سؤالهم في الآية الرابعة من وراء الحجاب: يراد كونهم مستورين وفي خفاء عنهنّ، وعدم كونهم ظاهرين وفي المواجهة والمقابلة عنهنّ، وهذا المعنى أشدّ دلالة من كونهنّ في حجاب، حيث إنّه يُنهني مطلق المواجهة والمقابلة ولو في حال كونهنّ محجوبات ومستورات.

وينعكس الحكم بالنسبة إلى نداء النّبيّ من وراء الحجرات كما في الآية الخنامسة، فإنّ الأدب في مقام رعاية عظمة النّبيّ (ص) يقتضي مخاطبته مشافهةً ومقابلةً، وأن لا ينادّى من بُعد أو من وراء الجُدُر.

وبهذا يظهر لطف التعبير في الآيتين السابعة والثامنة: فإنّ الناس في الحياة الدنيا مستورون ومحجوبون عن عالم البرزخ وعن حقيقة جهنّم وعذابها وخصوصيّاتها، والإستتار والإحتجاب إنّا يتحقّق من جانبهم، ولا سترة فيهما. كما أنّ السّترة والحجاب فيما بين العبد وبين الله عزّ وجلّ، وهكذا النور إنّما هو جانب العبد، ولا يتصوّر المحجوبيّة والمستوريّة في مقام النور المنبسط لذاته.

بَلِ الَّذِينَ كَفَروا فِي تَكْذِيبٍ واللهُ مِن وَرائِهِم مُحِيط \_ ٨٥ / ٢٠.

والَّذينَ كَفَروا أُوليــاؤهُم الطَّاغوتُ يُخرِجونَهُم مِن النُّورِ إلى الظُّليات ــ ٢ / ٢٥٧.

الله نورُ السَّمْواتِ والأرْضِ \_ ٢٤ / ٣٥.

وما كانَ لِبَشَر أَن يُكلِّمهُ اللهُ إِلَّا وَحْياً أُو مِن وَراءِ حِجابٍ ـ ٤٢ / ٥١.

وأمّا الإيراء بمعنى إخراج النار: فمأخوذ عن اللغة السّريانيّة، مضافاً إلى تناسب بين هذا المعنى واللغة السّريانيّة.

أَفْرَأْيَتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ أَ أَنْتُمْ أَنْشَأْتُمْ شَجَرَاتِهَا \_ ٥٦ / ٧١.

أي توقدون وتُخرجون النِّيَانَ مَنْ الشِّيخِرِقُ وَمَن الموادّ الطبيعـيّـة للنــار هي الشجرة، والشجرة إنّما هي من خلق الله تعالى.

والعادِياتِ ضَبْحاً فِالمُورِياتِ قَدْحاً فِالمُغيراتِ صُبْحاً .. ١٠٠ / ٢.

هذه الآيات الكريمة إلى الآية الخامسة تشير إلى المراحل الخمس من السلوك إلى لقاء الله عزّ وجلّ. وأشرنا إليها في كلّ مادّة من كلمات هذه الآيات \_راجع عدو.

فالموريات: إشارة إلى المرحلة الثانية لنفوس السالكين، وفيها الإنستغال بالعبادات والطاعات المنتجة بالروحانيّة والنورانيّة، فإنّ الإيراء يوجب حصول حرارة ونور، وهذا المعنى يهدي السالك في سيره ويؤيّده في طريقه إلى أن يصل إلى المرحلة الثالثة.

### وزر:

مصبا ـ الوِزر: الإثم. والوِزر: النَّـقَل. ومنه يقال: وزَر يَزِر من باب وعد: إذا حمل الإثم، والجمع أوزار، مثل حمل وأحمال. ويقال: وُزِر من الإثم، فهو مَوزور. وأمّا قبوله: مأجورات غير مأزورات، فإغّا همز للإزدواج، فلو أفرد رجع به إلى أصله وهو الواو. وقبوله تعالى: حتى تَضعَ الحربُ أوزارَها، كنايية عن الانقضاء، والمعنى: حتى تَضع أهل الحرب، ويسمّى السّلاح وِزراً لاِقله على لابسه. واشتقاق الوزير من ذلك، لأنّه يحمل عن الملك ثقل التدبير، يقال وزَر للسلطان فهو وزير، والجمع وُزَراء، والوِزارة بالكسر لأنّها ولاية، وحكي الفتح. واثرر بثوبه: لبسه. واترر: ركب الإثم، وأصله إوتزر.

مقا \_ وزر: أصلان صحيحان: أُحدها \_ المَلجأ. والآخر \_ الثُقَل في الشيء. الأوّل \_ الوَزَر: المَلجأ \_ كلّا لا وَرَزَرَ. وَحَكِن الشيبائي: أوزَر فلان الشيء: أحرَزه. والوِزر: جمل الرجل إذا بسَط ثوبه فجعل فيه المتاع وحمّله، ولذلك سُمّي الذّنب وِزراً. وكذا الوِزر: السّلاح، والجمع أوزار. والوزير: سمّي به لأنّه يَحمل الثّقلَ عن صاحبه.

صحا ـ الوَزَر: المُلسجأ، وأصل الوَزَر الجسبل. والوِزر: الإثم والثُّـقَل والكارَة والسَّلاح. والوَزير: الموازِر. والوَزارة لغـة في الوِزارة. وقد استُوزِر فلان فهو يُوازِر الأميرَ ويتوزّر له. واتَّزر الرجل: ركب الوِزر. ووَزَرت فلاناً: غلبته.

أقول: الكارّة: من الكور، مقدار معيّن من الطعام واللباس.

#### \* \* \*

## والتحقيق:

أنَّ الأصل الواحد في المادّة: هو الثَّقل المحمول على شيء. ومن مصاديقه: الجبل

الثقيل المحمول على الأرض، والإثم على رقبة الإنسان، والسَّلاح الثقيل الَّذي يحمله أهل الحرب، وما على عهدة الموازِر للسلطان من إدارة أمور المملكة، والكارّة المحمولة من لباس أو طعام، والغلبة الَّتي أوجبت ثقلاً على المغلوب.

والوَزَر كالحسن صفة بمعنى ما يتصف بالشّقالة، كالجبل أو ما يكون مَسلجأ للناس لكونه ذا ثَقالة وعظمة في نفسه ومحكّلًا لورود اللّاجئين.

والإتّزار: افتعال ويدلّ على اختيار حمل الثقل والوزر. وأمّا الإتّزار بمعنى لبس اللباس: فهو من الإزار مهموزاً.

ووَزَر يزِر وَزْراً: أي حمل ثِقلاً. والوِزر بالكسر: يستعمل مصدراً بمعنى حمل الشيء الثقيل. والشيء الثّقيل.

ولا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا وَلَا تُزِرُ وَازِرَةٌ وِزِرَ أُخْرِى \_ ٦ / ١٦٤.

وهُم يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُم عَلَى ظُهُورِهِم أَلاسِاءَ عِلْيَزِرُون - ٦ / ٣١.

من أغْرَضَ عَنهُ فإنَّهُ يَحملُ يومَ القِيامةِ وِزْراً ـ ٢٠ / ١٠٠.

ووَضَعْنا عَنكِ وِزرَكَ الَّذي أَنقَضَ ظَهْرَكَ \_ ٩٤ / ٢.

حَتَّى تَضَعَ الحَرَبُ أَوْزارَها .. ٤٧ / ٧.

والوِزر على نوعين: معنوي ومادي، فالمعنوي كما في الآية الأولى والشانية والثالثة، فإنّ الثّقالة في عالم ماوراء المادّة أمر غير مادّي، وهو ما يلحق النفس من الإنكدار والظلمة والإضطراب والمحجوبيّة الحساصلة من سوء الأعمال وفساد النيّات وقبح الصفات الحيوانيّة.

وهذا الأمر إنَّا يتشكّل النفس به ويتّحـد معه، كها في الصـفات النفسـانيّة، فلا يصحّ لنفس أن يتّصف بصفات في غيره، أو ينقلها إلى غيره، فإنّ صفات النفس

تكون راسخة فيه وغير قابلة للإنتقال.

وأمّا الوِزر والثّقالة المادّيّة: كما في الآية الرابعة والخامسة، فهي قابلة للإنتقال والتحوّل من محلّ إلى محلّ آخر.

يَقُولُ الإنْسانُ يَومئذٍ أَينَ المَفَرُ كَلَّا لا وَزَر إلى رَبُّكَ يومئذٍ المُسْتَقَرّ ـ ٧٥ / ١١.

قلنا إنّ الوَزَر صفة ويدلّ على ثقالة في شيء محمولة على شيء أو محلّ. ولماً كان الملجأ يلزم أن يكون ثقيلاً ثابتاً مستَقرّاً في نفسه وغير مضطرب ولا خفّة فيه: يصدق عليه ويصحّ إطلاقه عليه، كما أنّه يطلق على الجبل أيضاً، فاستعمال الكلمة في مورد المكجأ إنّا هو بهذه الملاحظة، وليس الملجأ من معانيه الأصيلة من حيث هو.

واجعَلْ لي وَزيراً مِن أَهْلي هارونَ أَخِي أَشَدُدْ بِهِ أَزْرِي .. ٢٩ / ٢٠.

أي مَن يحمل ثقالة إدارة الأمور ويشترك في تكليف أمر التبليغ وفي أداء وظائف الرسالة.

فظهر لطف التعبير بالمادّة في هذه الموارد.

\* \* \*

# وزع:

مقا \_ وزع: بناء موضوع على غير قياس، ووزعت عن الأمر: كففته. قال سبحانه: فهم يُوزَعون، أي يُحبَس أوّلهم على آخرهم. وجمع الوازع وَزَعَة. وفي بعض الكلام: ما يزَع السلطان أكثرُ ممّا يَزَع القرآن، أي إنّ الناس للسلطان أخوف. وبناء آخر: يقال: أوزَع الله فلاناً الشكر: ألهمه إيّاه. ويقال هو مَن أوزع بالشيء، إذا أولع به، كأنّ الله تعالى يولِعه بشكره. وبها أوزاعُ من الناس، أي جماعات.

مصبا \_وزَعته عن الأمر أزَعه وزعاً من باب وهب: منعته عنه وحبسته.

ووزَّعت المال توزيعاً: قسّمته أقساماً. وتَوزَّعناه: اقتسـمناه. والأوزاع بصفة الجمع: بطن من همدان.

الإشتقاق ٤٢٤ ــ الوازع: الفاعل من قولهم: وزَعته أزَعُه وَزُعاً، إذا كففتَه عن الشيء. والوازع: الذي يُصلح الصفوف في الحرب ويكفّ الخسيل أن يتقـدّم بعضُها بعضاً. وأوزَعه الله خيراً، أي ألهمه. ووزّعت الشيء توزيعاً، إذا فرّقته.

\* \* \*

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو تقسيم في تقدير وتسوية. وهذه القيود منظورة في الأصل.

ومن لوازمه: الكفّ والحبس والمنع والتقريق والإيلاع والإلهام والإصلاح، إذا لوحظت على إطلاق.

فإنّ التقسيم يوجب الكفّ والمنع والحبس عن الحدود المعيّنة، كما أنّ التقدير والتسوية يوجبان تفريقاً وإصلاحاً وإيلاعاً.

وأمَّا مفهوم الجماعات: فإنَّه نتيجة التقسيم والتقدير.

وقال رَبِّ أُوزِعْني أَن أَشكُرَ نِعمتَك الَّتي أَنعمتَ عَلَيٌّ ـ ٢٧ / ١٩.

أي اجعلني ممّن يقدَّر في حقَّه العمل بالشكر في قبال نعمتك، حتَّى أكون ممّن له نصيب في هذه القسمة.

وحُشِرَ لسُليمانَ جُنودُه مِن الجِنِّ والإنْسِ والطَّيْرِ فَهُم يوزَعون ـ ٧٧ / ١٧. ويومَ يُحْشَرُ أَعْداءُ اللهِ إلى النّارِ فَهُم يوزَعون ـ ٧١ / ١٩. قلنا إنّ الإيزاع هو تقسيم في تقدير وتسوية. والحشر هو بعث وسوق وجمع. فالإيزاع وهو التقسيم بحسب المراتب بحيث يقع كلّ فرد من هذه الجمعيّة في محلّ يناسبه حتّى يتحقّق الإستواء: إنّما يكون بعد الحشر.

فالإيزاع إنّما هو باقتضاء العدل والحكمة والتقدير التامّ. وهذا هو لطف التعبير بالمادّة في هذه الموارد دون ما يرادفها.

\* \* \*

### وزن:

مقا ـ وزن: بناء يدلّ على تعديل وإستقامة. ووزّنتُ الشيءَ وزناً. والزّنة: قدرُ وزن الشيء، والأصل وَزنة. ويقال: قام ميزان النهار: إذا انتصف النهار. وهذا يُوازن ذلك، أي هو يُحاذيه. ووزين الرأي: معتدلة. وهو راجحُ الوزن، إذا نسبوه إلى رجاحة الرأي وشدّة العقل.

مصبا \_ وزَنتُ الشيء لزيد أزِنُه وزناً من باب وعد، ووزنت زيداً حقّه لغة، مثل كِلتُ زيداً وكلت لزيد، فاتَّزنه: أخذه. ووَزُن الشيء نفسه: ثقُل، فهو وازن. وما أقمت له وزناً: كناية عن الإهمال والإطراح. وتقول العرب: ليس لفلان وزن، أي قدر لحسّته. وهذا وزان ذاك وزِنته، أي معادله. والميزان مذكّر وأصله من الواو، وجمعه موازين.

العين ٣٨٦/٧ ــ الوزن: معروف، وهو ثقل شيء بشيء مثله، كأوزان الدراهم، ويقال: وزّن الشيءَ إذا قدَّره، ووزّن ثَمَرَ النخل إذا خرَصه. ووزّنت الشيءَ فاتّزَن. ورجل وزِين الرأي، وقد وَزُن وَزانةً، إذا كان مُتثبّتاً. وجارية مَوزونة: فيها قِصَر.

## والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو تقدير ثِقَل الشيء وخفّـته وتعيين مـقداره، مادّيّاً أو معنويّاً.

فالوزن المادّيّ، كما في:

وإذا كالوَّهُم أو وَزَنوهُم يُخْسِرون ـ ٨٣ / ٣.

وأوفوا الكَيْلَ إِذَا كِلتُم وزِنوا بالقِسْطاسِ المُسْتَقيم ـ ١٧ / ٣٥.

وأقيمُوا الوَزْنَ بالقِسْطِ ولا تُخْسِروا المِيزانَ ــ ٥٥ / ٩.

سبق في الكيل: إنّه تعيين مقدار الشيء من جهة الحجم. والوزن تعيين مقداره من جهة الثقل.

فالكَيل في مقابل الوزن مُوهَمَّا مُصَيِّدُوان واللغَيَّان مأخوذتان من اللغة العبريَّة بتغيير مختصر.

والميزان كالمفتاح إسم لما يوزن به الأشياء. والقِسط إيفاء الحقّ إلى محلّه وإيصاله إلى مورده. والقِسطاس: مأخوذ من اللغة اليونانيّة بمعنى الميزان، كما سبق.

والميزان المستقيم: هو ما يكون منتصباً بالطبع وتحت برنامج صحيح، ولا يكون فيه إنحراف أو اعوجاج.

والوزن في ماوراء المادّة، كما في:

والوَزْنُ يَومَئذٍ الحَسَقُّ فَمَنْ ثَقُلَتْ مَوازِينُـهُ فَأُولئكَ هُم المُفْلِحـون ومَن خَفَّتْ موازينُهُ فأولئكَ الَّذينَ خَسِروا أَنفُسَهُم \_ ٧ / ٨.

القارِعَةُ ما القارِعَة ... فأمّا مَن ثَقُلَتْ مَوازينُهُ فَهوَ في عِيشَةٍ راضِية وأمّا مَن

خَفَّت مَوازينُه \_ ١٠١ / ٦.

ونَضعُ الموازِينَ القِسطَ ليَوم القيامةِ فلا تُظلَم نَفسٌ شَيئاً \_ ٢١ / ٤٧.

قلنا إنّ الوزن هو تقدير ثقل الشيء وتعيين مقداره، والثقل والحدقة يخمتلفان بحسب اختلاف العوالم والموضوعات، وكذلك الميزان يختلف باختلاف الموضوعات، فإنّ كلّ شيء يوزن بما يناسبه، فني الموضوعات المادّيّة لابدّ أن توزن بميزان مادّيّ كالحجر والحديد وغيرهما، وفي ماوراء المادّة توزن بما يجانسها من الأجسام اللطيفة أو المتظاهر من مراتب الحقّ وتطبيقها على الأعمال.

والوزن في الأمور الروحانيَّة، كما في:

والوزنُ يَومئذِ الحقُّ \_ ٧ / ٨.

لَقَد أُرسَلنا رُسُلَنا بالبَيِّنات وأنزلنا مُعَهُم الكيابَ والميزانَ \_ ٥٧ / ٢٥.

والآيتان تشملان الموازين الروحانية التي توزن بها الموضوعات الروحانية والعقليّة، ولابدّ أن تكون من سنخ الروحانيّات والنورانيّات، كما في المقامات المعنويّة الإلهيّة الّتي توزن بالمعارف والنور.

ثمّ إنّ الإنسان يجتمع فيه كلّ من هذه الأوزان الثلاثــة، المادّيّة والروحــانيّة والبرزخيّة، إثباتاً أو نفياً.

والسَّمَاءَ رَفَعَها وَوَضَعَ المِيزانَ أَلَّا تَطَغَوْا فِي المِيزانِ وأَقِيمُوا الوَزنَ بالقِسْطِ ولا تُخْسِروا المِيزانَ ـ ٥٥ / ١٠.

#### وسط:

مصبا \_ الوَسَط بالتحريك: المعتدل، يقال: شيء وسَط، أي بين الجيّد والرديء،

وعبد وسط، وأمة وسط، وشيء أوسط، وللمؤنّث وسطى: بمعناه. واليوم الأوسط، والميلة الوسطى، ويجمع الأوسط على الأواسط، ويجمع الوسطى على الوسط مثل الفضل والفضل. وإذا أريد الليالي قبل العَشَر الوُسط، وإن أريد الأيّام قبل العَشَرة الأواسط. وقولهم العَشَر الأوسط: عامّيّ ولا عبرة بما فشا على ألسنة العوام مخالفاً لما نقله أثمّة اللغة، فإنّ الأوسط مفرد، ولا يُخبر عن الجمع بمفرد. وحقيقة الوسط: ما تساوت أطرافه، وقد يراد ما يكتنف من جوانبه ولو من غير تساو، كما قبل إنّ صلاة الظهر هي الوسطى. وأمّا وشط بالسكون: فهو بمعنى بين، نحو جلست وشط القوم أي بينهم. ويقال: وسطت القوم والمكان أسط وشطاً من باب وعد، إذا توسط بين ذلك، والفاعل واسط.

مقا .. وسط: بناء صحيح يدل على العدل والنّـصف. وأعدلُ الشيء أوسَطه ووَسَطه. قال الله عزّ وجلّ: أُمَّة وَسَطاً.

ويقولون: ضربت وَسَط رأسه.

العين ٢٧٩/٧ ـ الوَسْط محفَّفاً يكون موضعاً للشيء، تقول: زيد وَسُط الدار. فإذا نصبت السين صار إسماً لما بين طرفي كلّ شيء ووسَطَ فلان جماعة من الناس، وهو يَسِطهم: إذا صار في وسطهم. وفلان وَسيط الحسَب في قومه. وقد وَسُط وساطة وسِطة، ووسَّطه توسيطاً. والوَسَط من الناس وكلّ شيء: أعدله وأفضله، ليس بالغالي ولا المُقصَّر.

مفر ـوَسَطُ الشيء: ما له طَرفان متساويا القَدر، ويقال ذلك في الكمَيَّة المتصلة: كالجسم الواحد إذا قلتَ وسَطه صلب، وضربت وسط رأسه، ووَسُط بالسكون يقال في الكميَّة المنفصلة: كشيء يفصل بين جسَمين نحو وَسُط القـوم. وقوله ـ حافِظوا على الصَّلواتِ والصَّلاةِ الوُسطى: فمن قال الظُّهر: فباعتبار بالنهار. ومن قال المغرب فلكونها بين صلاة اللَّيل والنهار. فلكونها بين صلاة اللَّيل والنهار. ومَن قال الصُّبح: فلكونها بين صلاة اللَّيل والنهار. ومَن قال صلاة العسصر: فقد رُوي ذلك عن النَّبيّ (ص)، فلكون وقسها في أثناء الأشغال.

الفروق ٢٥٤ ـ الفرق بين قولك البَيْن والوسط: أنّ الوسط يُضاف إلى الشيء الواحد. وبين يضاف إلى شيئين فصاعداً، لأنّه من البينونة. تقول: قعدت وسط الدار. وقعدت بين القوم، أي حيث يتباينون من المكان. والوسط يقتضي اعتدال الأطراف إليه، ولهذا قيل الوسّط: العدل.

## والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو استقرار شيء في ما بين شيئين أو أشياء، سواء كانت مادّيّة أو معنويّة، متصلة أو منفصلة، من الموضوعات الحنارجيّة أو محلاً.

ثمّ إنّ المادّة من باب وعد، والمصدر منها الوَشط والسّطة، كالوَغد والعِدة. وأمّا الوَسَط بالتحريك: فهو صفة في الأصل ويطلق على ما يتّصف بكونه مستقِرّاً فيما بين شيئين أو أشياء.

وأمّا الفرق بينهما بالكّـنيّة المتّصلة إذا كان بالتحريك، وبالمنفصلة إذا كان بالسكون، أو بمعنى البـين فيه، أو بمعنى الموضع فيه: فموهون فإنّ المادّة لا يتغيّر معناها باختلاف الهيئات، مضافاً إلى أنّ كلاً من الكلمتين قد استعمل في تلك المعاني.

وكَذلك جَعَلناكُم أُمَّـةً وَسَطاً لِتَكونوا شُـهَداءَ عَلَى النَّاسِ ويكونَ الرَّسـولُ عَلَيكُم شَهِيداً \_ ٢ / ١٤٣.

أي وسطاً فيما بين الرسول وبين الناس، ليكونوا رابطين بينهما ومشرِفين على

الناس في سلوكهم وأعبالهم، كما أنّ الرسول مشرِف عليهم.

ولماً كان الشهود عبارة عن العملم والإحاطة والإشراف: فيكونوا في مرتبـة عالية فوق مراتبهـم، حتى يشـاهدوا منازلهم الظاهريّة والمعنويّة، ويكون كلّ منهم بصيراً ومطّلِعاً ومَرجعاً وهادياً ومبيّناً لهم.

فالكلمة استعملت في هذا المورد في الكيَّة المنفصلة من الأفراد.

بَل نَحَنُ مَحرومون قالَ أوسَطُهم أَ لَمَ أَقُلُ لَكُم لَولا تُسَبُّحون \_ ٦٨ / ٢٨.

أي مَن كان في مرتبة متوسّطة من جهة المال والمملك فيما بين همؤلاء من أصحاب الجنّات الّتي طاف عليها طائف، فإنّ النظر في المورد إلى جهة كونهم مالكين ومتموّلين ولهم جنّات وزراعات، ولا يُطعنون المساكين.

حافِظوا عَلَى الصَّلُواتِ والصَّلَاةِ الرُّسطَى وقوموا اللهِ قانِتين ـ ٢ / ٢٣٨.

والمراد من الصلاة الوسطى صلاة المعرب الله

١ ـ فإنّ وقتها أوّل اللّـيل، وهو أحسن زمان يتهـيّأ الإنسان بعد المشاغل النهاريّة الدنيويّة والأعمال التجاريّة والمجاهدات اللّازمة، أن يتوجّه إلى وظائف إلهيّة، وأن يتفرّغ للطاعة والعبوديّة الخالصة، وأن يدعو الله تعالى خاضعاً متذلّلاً خاشعاً في سعة وقت وفراغ قلب.

٢ ـ والصلوات في الآية الكريمة مطلقة تشمل الفرائض والنوافل، وعلى هذا عبر بالمحافظة، وأمّا كون صلاة المغرب وُسطى: فإنّ كلاً من الطرفين النهاريّة واللّيليّة أربع وعشرون صلاة، وصلاة المغرب واقعة في وسطها، وصلاة الصبح من الصلوات الليليّة عرفاً. فتكون صلاة الظهرين مع نوافلها أربعاً وعشرين. ونافلة المغرب الواقعة بعدها وصلاة العشاء ونافلتها جالسة وصلاة الليل وصلاة الصبح ونافلتها

أيضاً أربعاً وعشرين.

٣ ـ إنّ صلاة المغرب ثلاث ركعات، وهي واقعة بين النوعين، فإنّ سائر الصلوات إمّا على ركعتين أو على أربع ركعات. وأمّا نافلة العشاء فهي تعدّ في الظاهر ركعتين. وأمّا ركعة الوّتر فهي من متمّات صلاة الليل، ولا تعدّ صلاة مستقلّة.

٤ - إنّ القيام مع القنوت المذكور بعدها بمعناهما اللغوي، يناسب صلاة المغرب الواقعة في زمان مناسب مخلى بعيد عن التزاحم والتظاهر والإشتغالات والموانع، وفيه اقتضاء تحقّق التوجّه والتبتّل والقيام لله تعالى.

فهذه أربعة أوجه ترجّح تعيين الصلاة الوسطى بما ذكرناه.

والعادِياتِ ضَبْحاً ... فأثَرْنَ بِه نَقْعاً فَوْسَطْنَ بِهِ جَمْعاً .. ١٠٠ / ٥.

قلنا في العدو وسائر كلمات هذه الآيات؛ إلى هذه الآيات الخمس إشارة إلى المراحل الخمس من السلوك إلى اللقاء : كانتراس من السلوك اللقاء : كانتراس من السلوك اللقاء : كانتراس من السلوك إلى اللقاء : كانتراس من السلوك اللقاء : كانتراس من اللقاء : كان

وقلنا إنّ الوَسُط هو استقرار مطلق فيما بين أشياء، ولمّا كانت المراحل السابقة فيها حركات وفعّاليّة ومجاهدة وسير: فينتهي السالك إلى المرحلة الخامسة، وفسيها يستقرّ السلوك والسالك في مقام أمن وسَط عدل ثابت، وهو مقام الرجوع إلى الخلق حتى يستقرّ فيا بينهم، ويعمل بوظائفه الإجتاعيّة الإلهيّة ويهديهم إلى الحقّ الخالص.

فاستقرار السالك في الوسط: عبارة عن وصوله إلى مرتبة الجمع، وهو جمع الظاهر والباطن، وجمع التوجّه إلى الله المتعال في مقام التوجّه إلى هدايـة الحلق، والإستواء فيا بين هذه المسراتب، والإعتدال بين الإفراط والتـفريط، والإلتـفات إلى الجوانب كلّها.

### وسع:

مقا \_وسع: كلمة تدلّ على خلاف الضّيق والعُسر. يقال: وَسُع الشيء واتّسع. والوّسع: الغِنى. والله الواسِع، أي الغَنيّ. والوُسع: الجِدّة والطاقة. وهو يُنفق على قدر وُسعه. وأوسَع الرجلُ: كان ذا سَعة.

مصبا \_ وسَع الأناءُ المتاع يَسَعه، بفتح السين، وقرأ به السبعة في قـوله \_ ولم يؤتّ سَعةً. وكسرها لغة. وقرأ به بعض التابعين. قيل: الأصل في المضارع الكسر، ولهذا حذفت الواو لوقوعها بين ياء مفتوحة وكسرة، ثمّ فتحت بعد الحذف، لمكان حرف الحلق، ومثله يهب ويقّع ويدّع ويَلغ ويطأ ويضع ويلّع. ووسَع المكانُ القوم، ووسَع المكانُ، أي اتسع، يتعدّى ولا يتعدّى. ووسُع المكان بالضمّ: بمعنى اتسع أيضاً، فهو واسِعٌ من الأولى، ووسيعٌ من الثانية. وفي الموضع سَعة واتساع. ووسَع المال الدينَ، إذا كثر حتى وفي بجميعة. ووسّع الله عليه رزقه يوسَع وسعاً من باب نفع: بسطه وكثّره. وأوسَعه ووسَعه، مثله. ولا يسعُك أن تفعل كذا، أي لا يجوز، لأنّ بسطه وكثّره. وأوسَعه وأوسَع الرجلُ: صار ذا سَعة وغنى. ووسّعته خلاف ضيّقته.

#### \* \* \*

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو انبساط في إحاطة، وهذا في قبال التضـيّق، وتستعمل في مادّيّ ومعنويّ.

وقد سبق في الفرش: أنّ البسط هو امتداد مطلق وهو في كلّ شيء بحســبه. والبثّ: مطلق التفريق. ومن مصاديقه: الغنى في المال حيث يوجب إنبساطاً في المعيشة. والوُسع في الرزق في مقابل التضيّق فيه. والطاقة والقدرة حيث توجب انبساطاً في الاستعداد والعمل. والجواز في عمل.

فالوُسعُ المادّيّ، كما في:

إنّ أرضي واسِعَة ــ ٢٩ / ٥٦.

لِيُنفِقُ ذو سَعَة مِن سَعَته \_ ٦٥ / ٧.

والوُّسع المعنويّ الروحانيّ، كما في:

وسِعَ رَبُّناكُلُّ شَيء عِلماً \_ ٧ / ٨٩.

ورَحمَتي وسِعَتْ كُلُّ شَيء ـ ٧ / ٥٦ [.

فإنّ الرحمة والعلم من الصفات الذائية، والطفة الذائية عين الذات لا تعدّد بينهما في الخارج، وكما أنّ الذات لا تحدّ ولا تهاية لم وهو محيط على كلّ شيء: كذلك صفاته الذائيّة، كالعلم والقدرة والرحمة.

وبهذا المعنى يطلق عليه تعالى: الواسع، فهو من أسهائه الحسني.

فالله تعالى هو الواسع: فإنّ نور وجوده الثابت المطلق ينبسط محيطاً على قاطبة الموجودات وعلى جميع العوالم الأرضيّة الجسمانيّة والسماويّة الروحانيّة، وكذلك علمه وقدرته وإرادته، فهو تعالى غير محدود بوجه، ولا يقيّده أيّ حدّ زمانيّ أو مكانيّ أو جسمانيّ أو ذاتيّ.

أَينَمَا تُولُوا فَتُمَّ وَجِهُ اللهِ إِنَّ اللهَ واسِعٌ عَليم \_ ٢ / ١١٥.

ذلكَ فَضْلُ اللهِ يؤتيهِ مَن يَشاءُ واللهُ واسِعٌ عَليم \_ ٧ / ٧٣.

وإِن يَتَفَرَّقَا يُغنِ اللَّهُ كُلًّا مِن سَعَتِه وَكَانَ اللَّهُ وَاسِعًا حَكِياً \_ ٤ / ١٣٠.

ذِكر الواسع تعليل وتنميم للحكم السابق. وذكر العليم والحكيم بعده يشـير إلى أنّ إحاطته وسَعته قرينة بالعلم والحكمة، فإنّ الإحاطة إنّا تفيد نتيجة مطلوبة إذا كانت قرينة بهما.

وسِيعَ كُرسِيُّه السَّمْواتِ والأرضَ \_ ٢ / ٢٥٥.

راجع الكرسيّ.

لا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَها \_ ٢ / ٢٨٦.

قد سبق في الكَلف توضيح هذه الآية الكريمة فراجعه، وقلنا إنَّ التكليف جعل شخص ذا كلفة بتوجيه أمرٍ إليه يجعله في مشقّة ومحدوديّة.

والوُسُع في النفس أمر معنويّ وهو شدّة في الإستعداد والظرفيّة.

إِن طَلَّقَتُمُ النِّساءَ ... ومَتُّعُومَنُّ عَلَى المُوبِيعِ قَدَرُهُ وَعلَى المُقْتِرِ قَدَرُه \_ ٢ / ٢٣٦.

أي من يكون ذا سعة وهو باسط وواسع لنفسه ولعائلته وهو في قبال الإقتار بمعنى التضييق ومن يكون في ضيق معاش.

وإذا أريد نسبة الفعل إلى المفعول به وتلاحظ هذه الجهة: فيقال إنّه موسّع ومقتّر بصيغة التفعيل.

والسَّهاءَ بنَيْناها بأيدٍ وإنَّا لموسِعون والأرضَ فرَشناها \_ ٥١ / ٤٧.

الفرش: بسط على الأرض. والإيساع: قلنا إنّ النظر في الإفعال إلى قيام الفعل بالفاعل وصدوره منه، فالإيساع يدلّ على قيام الوسع وصدوره من الفاعل، فيظهر ويتجلّى منه البسط والوسع، وهو يبسط رحمته وفضله وكرمه وجوده وإحسانه بمقتضى الواسعيّة في ذاته وصفاته فهو تعالى واسع في نفسه وبذاته، وموسِع في مقام الإفاضة.

والإيساع قريب من مضمون الآية الكريمة:

لِيُنفِقُ ذُو سَعَةٍ مِن سَعَتِهِ ومَن قُدِر عَلَيهِ رِزقُهُ فليُنفِقُ مُمَّا آتاهُ الله \_ ٦٥ / ٧.

#### وسق:

مصبا \_ وَسَقتُه وَشَقاً من باب وعد: جمعته. والوَشق: جِمـل بعير، يقال عنده وَشق من يَمر، والجمع وُسوق. وأوسقتُ البعيرَ ووسقته أسِقُه من باب وعد أيضاً: إذا حمَّلتَه الوَشق. قال الأزهريّ: الوَشق ستّون صاعاً بصاع النّبيّ (ص).

مقا ــ وسق: كلمة تدلّ على حمل الشيء، ووسقتِ العـينُ الماءَ: حملَتُــه. قال سبحانه: والليل وما وسَق، أي جمَع وحَمَل ِ

لسا \_ الوَشق والوِسق: مِكيَلة معلومة، والأصل في الوَشقِ: الحَمَل، وكلّ شيء وسقتَه فقد حملتَه. وقال الحليل: الوَشق هو عمل البعير. والوِقر: حِمل البَعل أو الحمار. وقيل: الوَشق: العِدل، وقيل العِدلان، وقيل هو الحِمل عامّة. ويقال: وسقَتْ النخلة إذا حملَتْ، فإذا كثر حملها قيل أوسقتْ، أي حملَتْ وَسُقاً. ووسَقتُ الشيء: جمعتُه وحملته. والوَشق: ضمّ الشيء إلى الشيء.

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو جمع وحَمل. ومن مصاديقه: جمع أشياء وحملها على بعير أو غيره، وتجمّع الماء ثمّ جريانه في العين وحمله عليها.

وإطلاق الوَسْق على مكيال معلوم بهذا الإعتبار، فإنّ الأصل فيه رجمل البعير، ثمّ يقدّر بمقدار معيّن يطابقه. والكلمة في الأصل مصدر بمعنى الجمع والحمل، ثمّ أطلق على ما يجمع ويحمل. فلا أُقسِمُ بالشَّفَق والليلِ وما وسَقَ والقَمَرِ إذا اتَّسَق لَتَرَكَبُنَّ طَبقاً عَن طَبَق \_ ٨٤ / ١٧.

الشَّفق هو النور الضعيف الرقيق الباقي بعد غروب الشمس، ثمَّ يزول، ويحيط الظَّلامُ تدريجاً فيكون ليلاً، ثمَّ يَتراءى القــمر وفيه نور مكتَسب ينعكس من نــور الشمس.

ومشاهدة الشفق يُعلن بإقبال الليل المظلِم حتى يتهيّأ ويتجمّع، ويحصل له حال التوبـة والتنسبّه، ويتحذّر من الإبتلاء والإرتطام في الهُلَكة، ثمّ يقع في ظَلام من الليل فلا يبقى له أثر من النور.

وفي تلك الحالة يتجلّى القمر بوساطة بينهم وبين الشمس، ويدلّ على أنّ فيضان الشمس لم ينقطع.

وأمّا الوَسْسَ: وهو الجمع والحمل، فإنّ ظلمة اللّـيل يلازم سكوتاً وطمأنينة وفيه اقتضاء التفكّر والتنبّه والتوجّه إلى مُسَاوِي أعياله وصفاته وأفكاره واعتقاداته، فالرّجل إذا قصد سعادة وصلاحاً لنفسه: فهو يغتنم الفرصة ويحاسب نفسه في هذه الساعة، ويجمع ما له من الحسنات والسيّئات ويحملها على نفسه، ويطلب الفلاح والصلاح بالإنابة عن كلّ ما فيه ضرر وشرّ وابتلاء.

وأمّا الإتّساق: فهو افتعال ويدلّ على اختسيار وقصد في الجمع والحمل، فإنّ القمر إذا تنوّر في الظّلام وفي حال الطمأنينة والفراغ والسكوت: يوجب الدقّة والتحقيق في الجمع، ويزيد بصيرة في رؤية ما له أو عليه.

فظهور النور يناسب القصد والإختيار في مقام الجمع والحمل، وهذا بخــلاف الليل المظلِم: فالوَسْق فيه وبه إنّما يتحصّل بجريان طبيعيّ.

وأمَّا القَسَم بهذه الموضوعات الأربعة: فإنَّ فيها هداية وإرشــاداً إلى خــير

وحقّ وإصلاح وسير إلى نجاح وسعادة.

فالشفق والقمر بمناسبة كونهها منوَّرَيْن ومرشدَيْن. وأمّا الليل: فباعتبار تهيئته واقتضائه التنبّه والتوجّه والتفكّر. وأمّا ما وسقه الليل: فإنّه محصول هذا الجمع والحمل، وعليه يتحقّق الإصلاح والإنابة.

وأمّا قوله تعالى:

لَتَركَبُنَّ طَبِقاً.

فهو جواب للقسم بمناسبة كون المورد في الَّذين لا يؤمنون ــ راجع الطبق.

وأمّا الوسق والإتّساق من الليل والقمر في الأمور المادّيّة: فظاهر، فإن الظّلام يجمع المتفرّقات بالطبيعة ويرفع التمايزات فيا بين الموجودات، وظهور النور في محيط الظلمة يوجب تأييداً وتقوية في الجمع.

### وسل:

مقا \_ وسل: كلمتان متباينتان جِدًاً. الأولى الرغبة والطلب، يقال: وَسَل، إذا رغِب، والواسل: الراغب إلى الله عزّ وجلّ، ومن ذلك القياس: الوسيلة. والأخرى الشرقة. يقال: أخَذ إبلَه توشّلاً.

مصبا \_وسَلت إلى الله بالعمل أسِلُ من باب وعد: رغبت وتقرّبت، ومنه اشتقاق الوسيلة: وهي ما يتقرّب به إلى الشيء، والجمع الوسائل. والوسيل: قيل جمع وسيلة، وقيل لغة فيها. وتوسّل إلى ربّه بوسيلة: تَقرّب إليه بعمل.

لسا ــ الوَسيلة: المنزلة عند المسلك، والدرجة، والقربــة. ووسَّل فلان إلى الله

وَسيلة: إذا عمل عملاً تقرّب به إليه. والوسيلة الوُصلة والقُربي، وما يتقرّب به إلى الغير.

\* \* \*

## والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو رغبة في تنقرّب. ومن مصاديقه: المنزلة والدرجة والوُصلة والرغبة والقربة والعمل، إذا لوحيظ فيها القيدان مبادّيّين أو معنويّين، وسواء كان الميل والرغبة طبيعيّاً أو إراديّاً.

والوَسيلة فَعيلة: ما يكون متّصفاً بالرغبة والقرب، وفيها الأمران.

فالوسيلة الإراديّة: كالأنبياء والأعُمّة والأولياء المقرّبين.

والطبيعيّة: كدرجات الإيمان، ومقامات المعرفة، والصفات الروحانيّة، والأعمال الحنالصة الإلهيّة، فإنّ فيها قرباً وتمايلاً إلى الحقّ، والمتوسّل بها يستمسك بالعروة الوثق.

والتوسّل تفعّل: ويدلّ على المطاوعة، أي الطّوع بالإختيار، فيقال: وسّلت له إلى الله وسيلة فتوسّل بها، أي جعلت له في السير إلى الله تعالى وفي طلب قربه ورضاه وسيلة، فأطاع واختار الوسيلة وتمسّك بها.

يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وابتَغُوا إِلَيه الوَسيلةَ وجاهِدُوا في سَبيله لَعلَّكُم تُفلِحُونَ ــ ٥ / ٣٥.

أُولَتُكَ الَّذِينَ يَدعونَ يَبتغُون إلى ربِّهم الوَسيلةَ أَيُّهم أقربُ ويَرجُون رَحمتَه \_ ١٧ / ٥٧.

البغي: الطلب الشديد الأكيد. والإبتغاء: اختيار هذا الطلب.

وقلنا إنّ الوسيلة: ما يكون ذا رغبة في تقرّب، ومتّصفاً بهها، وهو أعمّ من أن تكون الرغبة فيه إراديّة أو طبيعيّة. وانتخاب الوسيلة واختيارها يختلف باختلاف مراتب الأفراد وحالاتهم ومعارفهم ودرجات طلبهم وإيمانهم.

وهذا الطلب الشديد من أيّ جهة: إمّا أن يتحصّل بتحقيق وتدقيق وتشخيص وتعيين من جانب المبتغي نفسِه، وهذا إذا كان متنوّراً بنور الإيمان وصافياً قلبُهُ ومميّزاً صلاحَه وخيره.

وإمّا باستعانة واسترشاد ممّن له قوّة التشخيص والتمييز، وإحاطة روحانيّة بحقائق الوسائل، وبتشخيص المعالجات الباطنيّة.

فيتعين التوسّل في حقّ أفراد بالعبادات الخالصة، وفي آخرين بالأذكار الواردة المتناسبة، وفي عدّة بالخدمات الإلهيّة، وفي جمع بالأعبال الصالحة والعمل بالوظائف اللّازمة، وهكذا بالتزكية والمراقبة في عدّت النفس، والتوسّلات بالأنبياء والأثمّة والمعصومين، وغير ذلك.

وهذا الأمر من أهم الأمور في مقام السير إلى قرب الله ولقائه، وعلى هذا يذكر المجاهدة بعد هذا الإبتغاء، حتى يكون الجهاد والعمل منطبقاً على الحتى الواقع، وأن يطابق وظيفته الشخصية.

وفي جملة:

لَعَلَّكُم تُفْلِحُون .

إشارة إلى أهميّة هذا التوسّل، فإنّ الفلاح عبارة عن النجاة عن الشرور وإدراك الخير والصلاح.

وفي الآية الثانية دلالة أكيدة على لزوم التوسّل، حيث صرّح بأنّ الّذين يدعونهم كالملائكة والأنبياء والعباد الصالحسين، المقرّبون منهسم، يبتغون إلى الله الوسيلة على اقتضاء مقاماتهم. وهذا أمر طبيعيّ لكلّ من طلب مطلوباً وجاهد في مقصد.

\* \*

#### وشم:

مصبا - وسمت الشيء وسماً من باب وعد، والإسم السَّمة وهي العلامة، ومنه المَوسِم، لأنّه مَعلَمٌ يُجتمع إليه، ثمّ جعل الوَسم إسماً، وجُمع على وُسوم. وجمع السَّمة سِمات مثل عِدة وعِدات. وإسم الآلة الّتي يُكوَى بها ويعلم مِيسَم، وأصله الواو، ويجمع تارة باعتبار اللفظ فيقال مَواسم. ويقال وسَّمتُ تَوسياً، إذا شهدتَ المَوسِم. ووَسُم بالضم: حسُن وجهُد.

مقا ـ وسم: أصل واحد يدل على أثر ومعلم. ووسمتُ الشيءَ وَشَهَّا: أثّرتُ فيه بِسمة. والوَسميّ: أوّل المطر، لأنّه يسم الأرض بالنبات. وشمّي مَوسِم الحاجُ مَوسِمًا، لأنّه مَعلَم يجتمع إليه الناس، وفَلاَن مَوسَوْم بِالحِير، وقلانة ذات مِيسَم: إذا كان عليها أثر الجمال. ووسَّم الناس: شهِدوا الموسِم، كما يقال عيَّدوا. والمتوسَّمون الناظرون في السَّمة الدالَّة.

العين ٣٢١/٧ ــ الوَسْم، والوَسْمة الواحدة: شـَـجَرة ورقها خضاب. والوسم: أثركيّ، وبعير موسوم: وُسِم بسمة يُعرَف بها، من قطع أذن أوكيّ. والميسم: المِكْواة أو الشيء الّذي يوسَم به سِهات الدواتِ. وفلان مَوسوم بالحنير والشرّ.

## والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو وضع أثر في شيء ليُعرَف به. فالقيدان لازمان في صدق الأصل. ومن مصاديقه: الكَيّ في الحيوان بعنوان التعرفة. وقطع الأذُن فيه. وجعل علامة بالتأثير في شيء. وتعيين علامة في شخص خيراً أو شرّاً. وتأثير المطر في أوّل الربيع لظهور النبات ويقال له الوّسميّ.

والمَوسِم: إسم زمان كالموعد ويطلق على زمان جعل معيَّناً لعمل، كمَوسم الحبجّ في شهر ذي الحجّة، فيقصد الناس الحجّ في موسمه.

ومن هذا المعنى يشتقّ التوسيم: بمعنى جعل نفسه ذا مَوسم وفيه، أي قصد الحمجّ في زمانه والورود في مَوسمه.

وأمّا استعمال وسُم وَسامة فهو وَسيم كوجُه وَجاهة فهو وَجيه لفظاً ومعنى: فإنّ حُسن الوجه والجمال أظهر علامة مُعرَف الشخص به، فالمادّة تستعمل في هـذا المعنى في مورد التعرفة لا مطلقاً.

وأمّا السِمة كعِدَة: مصدر، ويُطّلق عَلَى العلامة، وأ

وأمّا كلمة الإسم: فقد سبق في سمو، إنّه مأخوذ من شِها آراميّة وعبريّة، والهمزة للوصل، وليس مشتقًاً من الوسم أو السمو.

ولاتُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَهِينٍ هَمَّازٍ مَشَّاءٍ بنَميم... سنَسِمُهُ عَلَى الْحُرُطُومِ إِنَّا بَلَوْناهُم - ١٦ / ٦٨.

قلنا في خرط: إنّ الخُرطوم بمعنى الأنف الكبير الطويل، وهو علامة التأنّـف والتكبّر ومظهر الإستكبار والإستنكار. فيُجعَل في أنفه ذلك أثر وعلامة يعرَف أنّه كان متأنّفاً في قبال الحقّ.

والوسم في الأنف: إشارة إلى كمون التأنّف والإستكبار في نفسه، وظهوره في الحشر يهذه الصورة، فإنّ الناس يحشرون في الآخرة على صور بواطنهم.

وأمطَرنا عَلَيهم حِجارةً مِن سِجِّيل إنَّ في ذلكَ لآياتٍ للمتوسِّمين \_ ١٥ / ٧٦.

التوسّم تفعّل: ويدلّ على المطاوعة والإخـتيار، أي أخـذ السّـمة واخــتياره والتوجّه إلى خصوصيّات الشيء وآثاره.

فالمتوسّمون هم الّذين ينظرون في الأشياء والحوادث ويتدبّرون فيها على تفكّر دقيق عميق، حتى يستنتجوا منها نتائج مفيدة.

فالنظر في التوسّم إلى الآثار. وفي الإعتبار إلى النتائج الحاصلة منها.

#### وسن:

مقا \_وسن: كلمتان متقاربتان. الوسنن: النّعاس، وكذا السّنة. ورجل وَشنان. وتَوسَّنَ الفَحلُ أنثاه: أتاها ناعمة. والكلمة الآخرى: قولهم \_ دَع هذا الأمرَ فلا يكون لك وَسَناً، أي لا يكوننَّ مِن همك.

صحا \_الوَسَن: النَّعاس. والسَّنَة مثله. وقد وسِنَ الرجل يَوسَن، فهو وَشنان، واستَوسنَ مثله. وإوسَنْ يا رجلُ لَيلتَك! والألف ألف وصل. وتقول: ما لَه همّ ولا وَسَن إلّا ذاك. ووسِنَ الرجل أيضاً فهو وَسِنَّ، أي غُشِي عليه من نَتن البِئر.

العين ٢٠٣/٧ ــ الوَسَن: ثَقْلة النوم. وَسِن فلان: أخذه شبه النعاس، وعلَتْه سِنَة. ورجل وَسِنٌ وَشنانُ، وإمرأة وَشنانة وَشنَى، أي فاتِرة الطَّرَف.

## والتحقيق:

أنَّ الأصل الواحد في المادَّة: هو حصول الثَّقُلة في البدن وقواه، وهذه الحالة إنَّما

تحصل في مقدّمة النوم، بعد النَّعاس وهو حصول حالة الرخوة والفتور ــ راجع النعس. يقال: وسِنَ يوسَن وَسَناً وسِنَةً، فهو وسِنُ ووَشنانُ.

اللهُ لا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ القَيُّومُ لا تأخُذُهُ سِنَةٌ ولا نَوْم \_ ٢ / ٢٥٥.

فهو القائم على كلّ موجـود، والمشرِف المحيط عليه، في التكـوين وفي إدامـة الحياة والعيش والبقاء، فلا تأخذه ثقلة حتى تحصل له غفلة عن خلقه، ولا يحتاج إلى استراحة ونوم لتجديد قواه وتقويتها وجبران ما فات عنها، في أثر العمل والخـلق والقيمومة.

فإنّ صفاته ذاتيّة، كما أنّ نور وجوده بذاته وفي ذاته ولذاته، وليس في ذاته فقر ولا ضعف ولا محدوديّة بوجه من الوجوم، فهو غنيّ مطلق لا حدّ ولا تناهي في ذاته ولا في صفاته، فإنّ صفاته المتعالية عين ذاته، ولا تمايز ولا مغايرة بينهما بأيّ وجه.

والتمايز بينهما في مقام الإنتزاع والتفاهم والإعتبارة وحقّ التوحيد نني الصفات عنه في مقام الحقّ والذات.

وأمّا ذكر النوم بعد السُّنة: فإنّ حصول النوم قد لا يتوقّف على مقدّمة من النعاس والسنة، بل يقع من دون مقدّمة، إذا بلغ الإسترخاء في القوى والأعصاب إلى غايته، فتتوقّف مبادئ الحياة والحركة دفعة وبدون مقدّمة.

وسبق في النوم: أنَّ جريان الجهاز الدمويّ لا يتوقّف بالنوم، بل يبقى ويدوم إلى أن يدركه الموت.

فذكر الحميّ ينتج انتفاء الموت بالكلّيّة. وذكر القيّوم ينتج انتفاءَ السُّنة والنوم بمراتبهما شدّة وضعفاً.

#### وسوس:

مقا \_ وسّ: كلمة تدلّ على صوت غير رفيع. يقال: لصوت الحَمَلي وَسُواس، وهَمُس الصّائد وَسُواس، وإغواء الشيطان ابن آدم وَسواس.

مصبا \_ الوَشواس: بالفتح إسم من وَشُوسَتْ إليه نَفْسُه، إذا حدَّثته. وبالكسر مصدر، ووَشُوس متعدِّ بإلى. وقوله تعالى:

فوَشُوسَ لَمُها الشَّيْطانُ .

اللّام بمعنى إلى، فإن بُني للمفعول قيل مُوَسُوسٌ إليه. والوَسُواس: مرض يَحدث من غلبة السوداء يختلط معه الذّهن. ويقال لما يَخطر بالقلب من شرّ ولما خير فيه: وَسُواس.

مفر ــ الوسوســـة: الخَطرة الرديئة، وأصله من الوَسُواس وهو صوتُ الحـَــلي والهَمُشُ الحنيِّ.

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو جريان صوت خنيّ يحدث في النفس من دون أن يكون على حقيقة، سـواء كان من شـيطان إنس أو جنّ أو من خطرة باطنسيّة. ويقابله الوحي والإلهام وما يُلقَى في النفس رحمانيّاً.

ولا يخنى أنّ الوسوسة كالشكّ، إنّما يحصل إذا فُقد العلم واليقين، إلّا أنّ الشكّ يلاحظ فيه عدم حصول العلم من أوّل الأمر. والوسوسة يلاحظ فيها زواله بعروض تصرّف الواهمة.

فإنَّ قوَّة الوهم المدرِكة للجزئيَّات تتصرَّف فيها المتخيّلة المتصرَّفة، فإذا ضعفت

القوّة العاقلة وغُلبت تحت نفوذ المتخيّلة: يكون الوهم حاكماً على الادراك العقـليّ. ويتصرّف في المدركات بأيّ نحو يشاء.

فحدوث الوسوسة إنّما يتحقّق في أثر ضعف القوّة العاقلة الشاعرة الّتي يقال لها المفكّرة، فحينــئذ يزول حكم العقل ويتزلزل العلم واليقــين، ويكون الوهم نافــذاً، ويعرض الشكّ والوسوسة.

وأمّا مفاهيم \_ صوت الحمَلي، وهمسِ الصائد ومطلقِ الكلام الحنيِّ: فـ تنجوّز بمناسبة جريان صوت خنيّ في الوسوسة.

قُل أُعوذُ بِرَبِّ النّاسِ مَلِكِ النّاسِ إِلَٰهِ النّاسِ لِلَهِ النّاسِ عَلَى اللّهِ النّاسِ الْحَنّاسِ الّذي يُوسُوسُ في صُدورِ النّاسِ مِنَ الجِنَّةِ وَالنّاسَ بِرِعَ ١٨٨٤)

الوسوسة في مقابل التربيـة وسـير الناس إلى اليقـين والمعرفة، فإنّ الألوهيّـة تقتضي عبوديّة الناس، والعبوديّة نهاية كمال الإنسان، حيث إنّه يرتبط بـالله الربّ ويعرفه ويعرف نفسه.

والوسوسة إيجاد ترديد وشكّ وتزلزل في هذه المـراحل، حتّى يســلب العــلم واليقين والعرفان عن العبد.

والوَسُوسة والوِسواس كالدَّحرجة والدِّحراج: مصدران قياسيّان من الرباعيّ. والوَسـواس بالفتح: إسم لما يصدر عنه الوسـوسة، وفيه مبالغة وشدّة بالنسـبة إلى الموسوِس، وقد يطلق على نفس الوسوسة.

والخَنَّاس: هو للمبالغة من القبض والتأخير، فإنَّ الوَسواس بمنع عن البسط

ويؤخر العبد عن سيره إلى ربّه تعالى.

والقول بأنّ الوَسواس إسم للشيطان: ضعيف، فإنّ الشيطان من مصاديق الوَسواس، لا أنّه معناه مستقلًا. مضافاً إلى أنّ في الآية تصريحاً بعموميّة معناه للإنس والجنّ.

وَلَقَد خَلَقنا الإنسانَ ونَعلمُ ما تُوَسوِشُ به نَفسُه \_ ٥٠ / ١٦.

ولمًا كان المقام في مورد خلق الإنسان على الفطرة الأوّليّــة، وكانت الوسوسة وهي التوهّمات تحت قوّة المتخيّلة أمراً طبيعيّاً للإنسان: اختاره على الأفكار المعقولة تحت حكومة العاقلة.

وأيضاً إنّ الإحاطة والعلم على الأوهام والوساوس المتخيَّلة أصعب من العلم بالواقعيَّات والحقائق المعقولة الثابتة. وإذا كان علمه تعالى محيطاً على الأوهام الضعيفة: فيحيط على قاطبة ما في الضائر من مرز من من المنافقة على المنافقة على الفهائر من المنافقة على قاطبة ما في الضائر من المنافقة على المنافقة

فَوَشْوَسَ إِلَيهِ الشَّيْطَانُ قَالَ يَا آدَمُ هَلَ أَدُلُّكَ عَلَى شَجَرةِ الخُلْدِ ومُلْكِ لا يَبْلَى \_ ٢٠ / ٢٠.

فَوَسْوَسَ لَمُهَا الشَّيطانُ لِيُبدِيَ لَمُها ما وُورِيَ عِنهُا مِن سَوءاتِهما ــ٧/ ٢٠.

أي أجرى الشيطان أوهاماً ووَساوس في قلب آدم وحوّاءَ، وهذا في قبال ما كانا كُلِّفا ونُهيا عن أكل الشجرة ـ راجع الشجر.

\* \* \*

# وشي:

مصبا \_وشيت الثوب وَشْياً من باب وعد: رقمته ونقشته ، فهو مَوشِيّ ، والأصل على مفعول ، والوشي: نوع من الثياب المَؤشِيّة، تسمية بالمصدر ، ووشَى به عند السلطان وشياً أيضاً: سعى به. ووشَى في كلامه وشياً: كذب. والشّية: العلامة، وأصلها وِشية. والجمع شِيات مثل عِدات، وهي في ألوان البهائم سواد في بياض أو بالعكس.

مقا \_ وشى: أصلان، أحدهما يدلّ على تحسين شيء وتزيينه. والآخر \_ على نماء وزيادة. الأوّل \_ وشَيْت الثوبَ أشِيه وَشياً. ويقولون للّذي يكذِب ويَنمُّ ويُزخرِف كلامه: قد وشَى، فهو واشٍ. والأصل الآخر \_ المرأة الواشية: الكثيرة الولد، ويقال ذلك ما يلِد، والواشي: الرجل الكثير النسل. والوَشْي: الكثرة، ووشَى بنو فسلان: كثُروا.

مفر ــوشَيت الشيءَ وَشياً: جعلت فيه أثراً يخالف مُعظَم لونه، واستعمل الوَشي في الكلام تشبيهاً بالمنسوج. والواشي: يُكنّى به عن النَّمّام. ووشَى كلامَه: عبارة عن الكذب.

لسا .. الجوهريّ وغيره: الشّية كلّ لون يخالف معظم لون الفرس وغيره، وأصله من الوشي والهاء عوض من الواو الدّاهبة. أبن سِيده: الشّيّة كلّ ما خالف اللون من جميع الجسد وفي جميع الدوابّ. والحائك واشٍ بشِي الثوب وَشياً، أي نَسجاً وتأليفاً، ووشّى الثوب وَشياً ، أي نَسجاً وتأليفاً،

\* \* \*

## والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو إحداث أمر في متن شيء وهو خلاف ظاهر جريانه. ومن مصاديقه: إحداث رقم أو نقش في الثوب، وتزيين فيه، وإحداث لون في لون المتن يضاف إليه خلافه، وتوليد أولاد كثيرة خلاف الجريان الطبيعيّ، وقولُ نميمة أو كذب أو سعاية خلاف الحقّ الجاريّ، وإحداث علامة في طريق أو في جريان أم.

إِنَّهَا بَقَـرَةٌ صَفْراءُ فاقِعٌ ... إِنَّهَا بَقَـرَةٌ لا ذَلولٌ تُشيرُ الأَرْضَ ولا تَسقِ الحَرْثَ مُسَلَّمةٌ لاشِيةَ فيها \_ ٢ / ٧١.

السَّلْم: هو الموافقة الشديدة ظاهراً وباطناً، والمسلَّمة أي المربَّاة على التسلّم والسَّلميّة، والذلولُ الكامل. والشِّية أصلها الوِشية كالعِدة والوِعدة، تنقل الكسرة إلى ما بعد الواو لثقلها عليه ثمّ يحذف، كالعِدة مصدراً بمعنى إحداث عارضة أو لون في ظاهرها أو لونها، فإنّ متن لُونها صفراء فاقع.

ولا يخفى أنَّ خلوص اللون وعدم اختلاطه بلون آخر: يدلَّ على الخلوص والصفا في الباطن، ولا سيًا لون الصفرة المطلوبة الجالبة، فالبقرة باقية على فطرتها الأصيلة الصافية الخالصة.



#### وصب:

مقا \_وصب: كلمة تدلّ على دوام شيء ووصّب الشيءُ وُصوباً: دام. ووصَب الدِّين: وجب. ومَفازة واصِبة: بعيدة لا غاية لها. والوَصّب: المرض المـلازم الدائم. رجل وَصِبُ ومُوَصَّب: دائم الأوصاب.

مصباً ــ الوَصَب: الوجع، وهو مصدر من باب تعِب. ورجل وصِبٌ مثل وجِعُ. ووصَب الشيءُ: دام.

العين ١٦٨/٧ ــ الوَصَب: المسرض وتكسيره، وتقول: وصِب يوصَب وَصَباً، وأصابه الوصَب، والجمع أوصاب، أي أوجاع. ويتوصَّب: يجد وَجعاً. والوُصوب: دَيمومة الشيء.

لسا - الوَصَب: الوجع والمرض. ووصِب يوصَب، وتَوصَّب، ووَصَّب، وأوصَب،

وأوصَبه الله، فهو موصَب. والوُصوب: دَيمومة الشيء. وعذاب واصب: دائم ثابت.

**李 李 帝** 

## والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو ملازمة أمر غير ملائم. ومن مصاديقه: الوجع أو المرض الملازمان. والعذاب الملازم.

وقد يكون الأمر غير ملائم بحسب الظاهر وعلى اقتضاء تمايل الإنسان، وإن كان مطلوباً في الواقع وبحسب نفس الأمر، كما في المفازة إذا كانت وسيعة وبعيد الطول، وكالأمر الواجب الثابت.

ولَهُ مَا فِي السَّمُواتِ والأَرْضِ وله الدُّينُ واصِباً أفغيرَ اللهِ تَتَّقُون \_ ١٦ / ٥٢.

سبق أنّ الدّين هو الخضوع والإنقياد في قبال مقرّرات وبرنامج معيّن، وهذا أمر لازم ثابت لجميع المخلوقات في مقابل عظمة الله تعالى، وتحت أوامره وأحكامه تكويناً.

والمراد هنا هو الحنضوع التكوينيّ، وأمّا التشريع: فهو تابع وفي ظلّ التكوين ومن آثاره ولوازمه.

> ثمّ إنّ الدّين لله في يوم القيامة وفيما وراء عالم المادّة ظاهراً وباطناً: مالِكِ يَومِ الدّين.

وأمّا في عالم المادّة: فحقيقة مالكيّـته ونفوذه وعظمـته إنّما هي في نفس الأمر والواقع، فإنّ الحقائق محجوبة في عالم المادّة، ولا يشاهدها إلّا أولو البصائر.

وهذا المعنى نظير الآية الكريمة قبل ثلاث آيات:

وللهِ يَسجُد ما في السَّمُواتِ وما في الأرْضِ مِن دابَّةِ والملائكَة.

وقال تعالى:

واللهِ يُسجُد مَن في السَّمْواتِ والأرْضِ طَوْعاً وكَرُهاً \_ ١٣ / ١٥.

وهذا الحنضوع والسجدة غير ملائم في عمالم المادّة وللإنسان المادّيّ الّذي لا يشاهد عظمة الربّ ومالكيّـته تعالى، والآن كان سـجوده في التكوين قهريّاً، وهذا معنى الاستكراه.

إِنَّا زِيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنيا بزِينةِ الكَواكِبِ وحِفْظاً مِن كُلَّ شَيْطانٍ مارِدٍ لا يَسَّمَّعونَ إلى المَلاَ الأَعْلَى ويُقذَفون مِن كُلِّ جانبٍ دُحوراً ولَمْم عَذابٌ واصِبٌ \_ ٣٧ / ٩.

السّماء الدنيا: هي السّماوات المادّيّة الظاهريّة، ودنوّها: بالنسبة إلى السّماوات الروحانيّة المعنويّة التي هي مقامات الملأ الأعلى من الملائكة والروحانيّين، كالحياة الدنيا الّتي هي الحياة المادّية.

والكواكب: هي الأجرام المتعلقية المتظاهرة بضياء وعظمة في الليل، وكونها زينة وجالبة من جهة تشكّلها وضيائها وحركاتها مشهورة.

والتزيين بالكواكب كمّاً وكيفاً وشكلاً وبسائر خصوصيّاتها من شدّة الحرارة في بعضها ورقّة الهواء في بعض آخر وفقدان موادّ الحياة المناسبة ووجود الجاذبة والدافعة فيها وأمور أخر: يوجب محصوريّة السهاء ومحفوظيّتها عن تعدّي الشياطين من الجنّ والإنس في نظمها والتصرّف فيها خلاف الحكمة والتقدير والإستفادة منها وبموادّها المدّخَرة فيها على إخلال في حياة الإنسان وساكنى الأرض.

وأمّا نصب حفظاً: فإمّا من جهة تقدير فعل، أي زيّنّاها وحفظناها، أو أنّه مفعول لأجله بمعنى كون التزيين لصيانتها وحفظها، وهذا الوجه أولى بسياق الكلام، فإنّ الحذف خلاف الأصل، وقلنا إنّ الزينة فيها عبارة عن وجود خصوصيّات فيها من أيّ جهـة، وهذه الخصـوصيّات مرجعها إلى الخلق والتقـدير والربوبيّــة ــرَبّ السّـمْواتِ والأرْض.

وأمّا عدم تسمّعهم: إشارة إلى كونهم محصورين وممنوعين من الجهة المعنويّة أيضاً، وهي السهاء الروحانيّة، فإنّ الشيطان هو البحيد المحسروم المـــتايل عــن الحــق والمتوجّه إلى الاعوجاج. والمرود: تجريد شيء عبّا من شأنه أن يتلبّس به فلا يستقيم في العمل بوظائفه.

وبهذا اللحاظ لا يستطيع الشيطان المارد أن يتمايل ويخــتار اســتماع ما يرتبط بالروحانيّات وبالملأ الأعلى، لفقدان التناسب والسنخيّة.

وهذه المحروميّــة العظيمة ظاهراً ومعنى، والمحدوديّــة المطلقة لهم: أشدّ عذاب ومضيقة وابتلاء لهم، وهي فوق عذاب الناراً

مضافاً إلى كونه ملازماً ومتداوماً في عين كونه غير ملائم لهم، وهو الوَصَب. فظهر لطف التعبير بالمادّة في المورد.

والدُّحور، هو الطرد بذلّة واستحقار، فالشيطان بمقتضى خباثة باطنه يطرد عن أيّ نَعمة ورحمة وسعة عيش وحريّة.

Ф 🛊 Ф

#### وصد:

مقا \_ وصد: أصل يدلّ على ضمّ شيء إلى شيء. وأوصدت البابَ: أغلقته. والوَصيد: النَّبت المتقارب الأصول. والوَصيد: الفِناء لاتّصاله بالرَّبع. والموصَد: المطبَق.

لسا ــ الوَصيد: فِناء الدار والبيت. وقال الفرّاء: الوَصيد والأصيد لغتان مثل الوِكاف، وهما الفناء. قال: قال ذلك يونس والأخفش. والوِصاد: المُطبَق،

وأوصدَ البابَ وأءصَده: أغلَقه، فهو موصَد. والوَصيدة: بيت يُتّخذ من الحِجارة للهال في الجبال. قال أبو عبيدة: آصدت وأوصدت، إذا أطبقتَ، ومعنى مؤصّدة: مطبّقة عليهم. وقال الليث: الإصاد والأصيد هما بمنزلة المطبّق.

العين ٧/ ١٤٥ ـ الوَصيد: فِناء البيت. والوصيد: الباب. الإصد والإصاد والوصاد: إسم، والإيصاد: المصدر. والإصاد والإصد: هما بمنزلة المطبَق، يقال: أطبق عليهم الإصاد والوصاد والإصد. وأصدتُ عليهم وأوصـدته، والهمزة أعرف، ونارٌ مُؤصَدة، أي مطبَقة.

مفر \_ الوَصيد: حُجرة تُجعَل للمال في الجبل، يقال: أوصدت البابَ وآصدته، أى أطبقته وأحكمته. وقال: عليهم نارٌ مؤكدةٍ، وقرئ بالهمزة: مطبّقة.



والتحقيق:

أنَّ الأصل الواحد في المادّة: هو انضام لشيء مع انطباق عليه. ومن مصاديقه: الوَصيد وهو فعيل، ما امتدّ من جوانب الدار متّصلاً بها. والعتبة المتّصلة بالبيت. الحلّ المبنيّ من الحجارة في جبل أو مكان مطمئنّ آخر لادّخار مال، فالمال يجعل في داخله. والحرارة أو النار المحيطة المُتَّصلة بشخص، وهذا الشخص موصَّد عليه. وإغلاق الباب بضمّه إلى جدار البيت فيُطبَق عليه.

وقد تتداخل مع مادّة وَصْب ووشي، فتستعمل في معاني الثـبوت والنسـج وغيرهما.

فيلاحظ في الأصل من المادّة قيدان: الإنضام، الإطباق.

ثمَّ إنَّ الحرف الأصليِّ في المادّة: هو الواو، والهمزة تبدل منها، وقلب الواو همزة

كثير في كلامهم، كما في بائع وقائل.

ونُقلِّبهُم ذاتَ اليَمينِ وذاتَ الشَّمالِ وكلبُهُم باسِطٌ ذِراعَيْــه بالوَصيد \_ ١٨ / ١٨.

أي وَصيد الكهف، وهو عتبته في داخل الكهف، والعتبة أولى وأقرب إنصرافاً في مفهوم الوصيد، مما امتد من الجوانب، إذا أطلق اللفظ. فإنّ العتبة متصلة ومنطبقة على فضاء البيت. والجوانب منطبقة على الجدران.

والَّذين كَفَروا بآياتِنا أصحابُ المَشأَمَة عَلَيهم نارٌ مُؤْصَدة \_ ٩٠ / ٢٠.

وما أدريك ما الحُطَمَة نارُ اللهِ الموقَدةِ الَّتِي تَطَّلِعُ عَلَى الْأَفْشِدَةِ إِنَّهَا عَلَيهِم مُؤْصَدَة ـ ١٠٤ / ٨.

فالنار مؤصّدة ومطبّقة إحاطة إنْصال عليهم. وكلمات ــ أصحاب المشأمة، ونار الله، والإطّلاع على الأفئدة، والإيصاد عليهم: تدلّ على أنّ تلك النار من جنس عالم ممّا وراء المادّة.

فإنّ النار المادّيّة إنّما هي تُحرق الأبدان والأجسام المادّيّة وتُبدّها رماداً وتُزيل صورها بل وموادّها. وعالم الآخرة إنّما هو محيط ممّا وراء عالم المادّة.

وهذه النار شديدة ونافذة، وهي أحرقُ من النار المادّيّة. فإنّها تؤثّر وتنفذ في الأجسام اللطيفة ممّا وراء المادّة.

#### وصف:

مصبا ـ وصفته وصفاً من باب وعد: نَعتُّه بما فيه. ويقال: هو مأخوذ من قولهم وصفَ الشوبُ الجسمَ، إذا أظهرَ حالَه وبيَّن هيئـته. ويقال: الصـفة إنَّما هي بالحــال المنتقِلة، والنعت بماكان في خَلق أو خُلق. والصفة من الوصف، مثل العِدة من الوَعْد، والجمع صفات. والوَصيف: الجارية كذلك. والجمع وُصَفاء ووَصائف.

مقا \_وصف: أصل واحد، وهو تحلية الشيء. ووَصَفْتُه أَصِفُه وَصفاً. والصَّفة: الأَمارة اللّازمة للشيء. كما يقال: وزَنته وَزناً، والزَّنـة: قدرُ الشيء. يقال: اتَّـصف الشيءُ في عين النـاظر: احتَمل أن يوصَف. وأمّا قولهم: وصفَتِ الناقةُ وُصوفاً، إذا أجادَت السير: فهو من قولهم للخادم وَصيف.

العين ١٦٢/٧ ـ الوصف: وصفُك الشيء بجِليته ونَعته. ويقال للمُهر (وَلد الفرس) إذا توجّه لشيء من حُسن السِّيرة: قد وصَف، معناه: أنّه قد وصف المَشيّ، أي وصَفه لمن يُريد منه، ويقال: هذا مُهرٌ حين وصَف.

الفروق ١٣٢ ـ الفرق بين الصّفة والهيئة: أنّ الصفة من قبيل الأسهاء، واستعمالها في المستيات مجاز. وليست الهيئة كذلك، ولو كانت هيءُ صفة له لكان الهيء له واصفاً له، ويوجب ذلك أن يكون المحرّك للجسم واصفاً له.

\* \* \*

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: ذكر خصوصيّات لموضوع أو جريانات لأمـر، أعمّ من أن تكون مرتبطة بأعمال أو حالات متحوّلة أو نعوت ثابتة أو في موضوعات خارجيّة أو ذاتيّات.

فالوصف المربوط بالأعمال، كما في:

وجاءُوا عَلَى قَميصِهِ بدَمٍ كَذِبٍ … فصَهرٌ جَميلُ واللهُ المستَعانُ عَلَى ما تَصِفون \_ ١٢ / ١٨. قالوا إِن يَسرِق فَقَد سَرَقَ أَخُ لَهُ مِن قَبلُ ... أَنتُم شَرُّ مَكَاناً واللهُ أَعلمُ بَمَا تَصِفُون \_ ٧٢ / ٧٧.

فالآيتان في مورد العمل: وفيما يتعلَّق بأكل الذئب، وسرقة الأخ له.

والوصف المربوط بالأقوال، كما في:

وقالوا ما في بُطونِ هذه الأنعامِ خالِصَةً لِذُكورِنا ... سيَجْزيهم وَصفَهُم \_ ٦ / ١٣٩.

ولا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ ٱلسِنتُكُمُ الكَذِبَ هذا حَلالٌ وهذا حَرامٌ ـ ١٦ / ١١٦.

يراد الوصف بالقول في مورد الأحكام الإلهيّة بالكذب.

والوصف فيما يتعلَّق بالحالات والمقامات، كما في:

ويجعلونَ اللهِ ما يَكرهونَ وتَصِفُ أَلْسِنَتُهم الكَذِبَ أَنّ لَهُم الحُسنَى - ١٦ / ٦٢.

يراد الوصف في ادّعائهم لأنفسهم مقامات حسنة.

والوصف فيما يتعلَّق بساحة الله تعالى، كما في:

وجَعَلُوا بَينَهُ وبَينَ الجِنَّةُ نَسَباً ... سُحانَ الله عَمَّا يَصِفُون ـ ٣٧ / ١٥٩.

مَا اتَّخَذَ اللهُ مِن وَلَدٍ ومَا كَانَ مَعَهُ مِن إِلَّهُ ... شُبحان الله عَمَّا يَصِفُون ٢٣ / ٩١.

يراد تنزيهه تعالى عها ينسبونه إليه ويصفونه به.

والوصف المطلق فيما هو خارج عن إدراكهم، كما في:

سُبحانَ رَبُّكَ رَبِّ العِزَّةِ عَمَّا يَصِفُون ـ ٣٧ / ١٨٠.

بَل نَقَذِفُ بالحَقِّ عَلَى الباطلِ فَيَدمَغُهُ فإذا هو زاهِقٌ ولَكُم الوَيلُ مِمَّا تَصِفون ... ٢٣ / ١٨. يراد القول فيه وتوصيفه بما ليس بحتى.

فظهر أنَّ الوصف لا يختص بالصفات والنعوت المتعلَّقة بموضوع، بل هو مطلق ذكريات خصوصيّات لشيء حقًاً أو باطلاً.

ثمّ إنّ هذا المعـنى هو الأصل في المادّة. وأمّا المصطلح فيما بين عــلماء النــحو والصرف والأخلاق والإلهيّات: فهي معاني مستحدثة.

فالصفة في علم الصرف: عبارة عن الأسهاء المشتقّة عن المصدر، كإسم الفاعل والمفعول والصفة المشبهة والمبالغة وغيرها.

وفي علم النحو: عبارة عن تابع للكلمة يفيد تخصيصاً فيها.

وفي علم الأخلاق: عبارة عن الصفات النفســانيّة للإنسان يُبحث عنها وعن تهذيبها وتحليتها وتكميلها.

وفي الإلهيّات: عبارة عن صَّفاتُ الواجبُ تعالى وتقدّس.

ولا يخنى أنّ التوجّه إلى المعاني الحقيقيّة للألفاظ وتمييزها عن المجازات المتداولة وعن الإصطلاحات المستعملة في العلوم أو فيما بين أهل العرف، من أهمّ الأمسور الواجبة في مقام التحقيق، ولا سيًا في موارد تفسير كلمات الله عزّ وجلّ، وكلمات الأنبياء والأثمّة عليهم السّلام. وقد اختلطت هذه الأمور في التفسير والحديث، فتنبّد.

### وصل:

مصبا \_ وصَلتُ إليه أصِلُ وُصُسولاً، والمَوصِل: يكون مكاناً، وبه سمَّي البـلد المعروف. ووصل الحنبر: بلغ. ووصلَت المرأة شعرها بشغر غيره وصلاً، فهي واصلة. واستوصَلَتْ سـألَتْ أن يُفعل بها ذلك. ووصلتُ الشيء بغـيره وَصْلاً فاتّصل بـد،

ووصلته وَصلاً وصِلةً: ضدّ هجرته. وواصلته مواصلةً ووِصالاً من باب قاتل، كذلك. ومنه صوم الوِصال: وهو أن يصِلَ صوم النّهار بإمساك الليل مع صوم الّذي بعده من غير أن يَطعم شيئاً. وأوصلت زيداً البلدَ فوصله، وبينهما وُصلة.

مقا ــوصل: أصل واحد يدل على ضمّ شيء إلى شيء حتى يَعلقَه. ووصلته به وَصلاً. والوَصل ضدّ الهجران. ومَوصِل البعير: ما بين عجُزه وفخَــذه. ومن البــاب الوَصيلة: العِمارة والخِصب، لأنّها تَصل الناس بعضَهم ببعض، وإذا أجدَبوا تَـفرُقوا والوَصيلة: الأرض الواسعة، كأنّها وُصِلت فلا تنقطِع.

صحا \_ وصلت الشيءَ وَصْلاً وصِلةً، ووصَل إليه وصولاً، أي بلغ. وأوصلَه غيرُه. ووصَل بلغ. وأوصلَه غيرُه. ووصَل بعنى اتصل. والوَصْل: وصل النوب والخُفّ. وبينهما وُصلة، أي اتصال وذَريعة، والجمع وُصَل. والأوصال: للفَاصل.



# والتحقيق:

أنَّ الأصل الواحد في المادَّة: هو مطلق ما يقابل الفصل. فيشمل مفاهيم ــ الخصف والنظم والبلوغ والتتابع واللحوق والضمّ. فكلّ من هذه المعاني يكون مسن مصاديق الأصل، إذا لم يلاحظ في كلّ منها خصوصيّة ممتازة به، كما سبق في سرد.

فالمادّة تدلّ على مطلق حصول الإتّصال (رسيدن) من دون قيد.

فالوصول المادّيّ، كما في:

وجَعَلوا اللهِ مُمَّا ذَرَأَ مِنَ الحَرْثِ والأنْعامِ نَصيباً فقالوا هذا اللهِ بزَعْمِهِم وهذا لشُرَكائنا فما كانَ لشُرَكائهم فلا يَصِلُ إلى اللهِ وما كانَ اللهِ فَهوَ يَصلُ إلى شُركائهم \_\_ 7 / ١٣٦. فَمَا لَكُم في المنافقينَ فِئَتينِ واللهُ أُركسَهم بما كسَبوا ... إِلَّا الَّذينَ يَصِلون إِلَى قَوم بينَكُم وبينَهم مِيثاق ـ ٤ / ٩٠.

فالمراد وصول النصيب المعين من الحَـرث والأنـعـام إلى الله المـتعال أو إلى شركائهم. وكذلك وصول المنافقين ولحوقهم بالّذين عاهدوا المسلمين، فيصيرون في ظلّهم وفي أمان.

والوصول المعنويّ، كما في:

سنَشُدُّ عضُدَك بأخِيكَ ونَجعلُ لَكُما سُلطاناً فلا يَصِلون إِلَيْكُما بآياتِنا أُنتُمَّا ومَن اتَّبعَكما الغالِبون ـ ٢٨ / ٣٥.

أي ونجعل لكما تفوّقاً وسلطنة بسيب تؤول الآيات القاهرة. فتغلبون عليهم في الحجّة والبيّنات المحكمات.

والوصول ممما وراء المادّة بركيا في يراض رسوى

فَلَمَّا رأى أيديهم لا تَصِلُ إليه نَكِرَهم وأوجَسَ مِنْهُم خِيفةً - ١١ / ٧٠.

يراد أيدي الرُّسُل الَّذين كانوا مرسَلين إلى إبراهيم (ع) بالبشرى، فرأى أنّها لاتصل إلى العِجل الحنيذ ليأكلوا منه.

والوصول في الأقوال، كما في:

إِنَّ اللهَ لا يَهدِي القومَ الظَّالمينَ ولَقَد وَصَّلنا لَمُّم القَولَ لَعلَّهم يَتَذَكَّرون ــ ٢٨ / ٥١.

يراد إنزال الآيات والكتب والمواعظ ليتّعِظوا بها ويهتدوا.

والوصول المطلق العامّ، كما في:

والَّذينَ يَصِلون ما أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يوصَلَ ويَخشَون رَبُّهم ـ ١٣ / ٢١.

ويَقطَعونَ ما أَمَرَ اللهُ به أن يوصَلَ ويُفسِدون في الأرْض ــ ٢ / ٢٧.

فإنّ أمر الله المستعال بالصّلة كشير، وله موارد مختلفة، كالوصول إلى شهود الحقائق والمعارف الإلهيّة، والوصول إلى حصول التهذيب وتزكية النفس، والوصول إلى حقيقة العبادة والطاعة، والوصول إلى الحدمات الدينيّة، والصّلة إلى الأقارب والفقراء والضعفاء، والوصول إلى كلّ خير وصلاح وفلاح، وكلّ هذا ممّا أمر الله تعالى به.

ولا يخنى أنّ ما أمَر الله به أن يوصَل: إنّما هو لتكميل الأنفس وإيصالهم إلى سعادتهم وتأمين صلاح الإجتاع. كما أنّ القطع وإيجاد الفصل في هذه الأمور المأمور بها: إنّما يُنتج فساداً وشرّاً وخسراناً وضلالاً وسوء عاقبة.

وأمّا الوَصيلة: فهي ممّا كانت محرّمة عند أهل الجماهليّة، من الغنم والناقة على مقرّرات معيّنة عندهم، واختلفوا في خصوصيّاتها.

ما جَعَلَ اللهُ من بَحــيرةٍ ولا ســائِبَةٍ وَلا وَصيلَةٍ ولا حامٍ ولكنَّ الَّذيــنَ كَفَروا يَفتَرون عَلَى الله الكَذِب ــ ٥ / ١٠٣.

راجع التفاسير .

### وصى:

مقا \_ وصى: أصل يدلٌ على وصل شيء بشيء. ووَصَيتُ الشيءَ: وصلته. ويقال: وطِئنا أرضاً واصِية، أي إنّ نبتَها متّصِل قد امتلأت منه. ووصيتُ الليلة باليوم: وصلتها، وذلك في عمل تَعمله. والوصيّة من هذا القياس، كأنّه كلام يوصَى، أي يوصَل. يقال: وصّيته توصية، وأوصيته.

مصبا ــوصَيت الشيءَ بالشيء أصيه من باب وعد: وصلته، ووصَّــيت إلى

فلان توصية وأوصيت إليه إيصاء، والإسم الوصاية بالكسر، والفتح لغة، وهو وصِيّ فعيل بمعنى مفعول، والجمع الأوصياء، وأوصيت إليه بمال: جعلته له، وأوصيته بولده الستعطفته عليه، وأوصيته بالصلاة: أمرته بها. ولفظ الوصيّة مشترك بين التذكير والاستعطاف وبين الأمر، فيتعيّن حمله على الأمر، ويقوم مقامه كلّ لفظ فيه معنى الأمر. وتواصَى القوم: أوصَى بعضهم بعضاً. واستوصيت به خيراً.

صحا ـ أوصيتُ له بشيء وأوصيتُ إليه: إذا جَعلتَه وصيَّك، والإسم الوِصاية. وأوصيتُه ووصَّيْته إيصاءً وتوصيةً: بعنيُ والإسم الوّصاة. وفي الحديث ـ إستَوصوا بالنِّساء خيراً فإنَّهن عندكم عَوانٍ. ووصَّيتُ الشيءَ بكذا، إذا وصلته به. وقد وصَت الأرض، إذا اتّصل نباتُها، وربَّها قالوا تُواصَّى النبتُ.

لسا ـ أوصَى الرجلَ ووَصّاه: عهد إليه. وأوصيتُ له بشيء، وأوصيتُ إليـه: جعلتَه وصيَّك، وأوصَيته ووصَّيته إيصاءً وتوصِية، بمـعنى. والوصيّ: الّذي يــوصِي، والّذي يوصَى له.

## والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو عهد بإيصال أمر. ومن مصاديقه: توصية وتمليك بمال بعد الموت. توصية إلى شخص في إجراء أمر والعمل به. إيصاء واستعطاف على أولاد. إيصاء له بصلاة وعبادة. جعل شخص وصيّاً.

والوصيّ: فعيل بمعنى من يكون متّصفاً بالتعهّد والإيصال، وهذا المعنى يصدق

على الموصي الّذي يعهـد، وعلى الموصَى إليه الّذي يقبل إجـراء العهد وبيده يتحقّق الإيصال.

والوصيّة: عبارة عن برنامج العهد والإيصال وهو ما أوصي به.

وأمّا إطلاق الوصيّة على النباتات الملتفّة المتواصلة، أو على جرائد النخل الّتي يُحزَم بها: فبعنوان إنطباق مفهوم عهد وإيصال فيهما.

ثمّ إنّ المادّة تختلف خصوصيّات معناها باختلاف الصيغ واستعمالها بالحروف الرابطة \_(إلى، الباء، اللّام). وبدون واسطة حرف.

فالإيصاء من الإفعال: يلاحظ فيه النظر إلى جهة الصدور وانتساب الفعل إلى الفاعل، كما في \_ أوصَى ربُّك.

والتوصية من التفعيل: يلاحظ فيه النظر إلى جهة الوقوع ونسبة الفعل إلى المفعول به، كما في ـ وصَّاكُم به. ﴿ رَبِّ مِنْ السَّامُ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى

وإذا كان النظر إلى جهة الإستمرار والتداوم: فيعبّر بصيغة التفاعل، كما في: تُواصَوا بالحقّ، تُواصَوا بالصّبر.

ووَصَّى بها إبراهيمُ بَنسيه \_ ٢ / ١٣٢.

شرعَ لَكُم مِن الدِّين ما وصَّى به نُوحاً \_ ٤٢ / ١٣.

ووصَّيْنا الإنسانَ بوالدَيْهِ خُسْناً \_ ٢٩ / ٨.

فالنظر فيها إلى جهة التعلّق والوقوع إلى مفعول التوصية، وهو البّنون، والنّبيُّ نوحٌ، والإنسان.

وحرف الباء يدلُّ على تعيين مورد التوصيّة.

وأوصاني بالصَّلاةِ والزَّكاة \_ ١٩ / ٣١.

يُوصيكُم اللهُ في أولادِكُم لِلذَّكَر \_ ٤ / ١١.

مِن بعدِ وصيَّةٍ يوصي بها أو دَيْن \_ ٤ / ١١.

فَمَن خافَ مِن مُوصٍ جَنَفاً أو إثماً ــ ٢ / ١٨٢.

فالنظر فيها إلى جهة صدور الحكم من الموصي في هذه الموارد.

مِن بَعدِ وَصِيَّةٍ يوصَى بها أو دَيْنِ غيرَ مُضارٌّ وصيَّةٌ مِن الله \_ ٤ / ١٢.

يراد البرنامج للتعهّد والإيصال.

\* \* \*

# وضع :

مصبا \_ وضعته أضعه وضعاً والوضع بالكسر والفتح لغة: مكان الوضع. ووضعت عنه دَينه: أسقطته ووضعت الحامل ولدها تضعه وضعاً: ولدَتْ. ووضعت الشيء بين يديه وضعاً: تركته هناك. ووضع في خسبه بالبناء للمفعول، فهو وضيع، أي ساقط لا قدر له. والضِّعة بفتح الضاد وكسرها. ومنه قيل: وُضِع في تجارته وضيعة ، إذا خسر، وتواضع لله: خشع وذلّ. واتضعت البعير: خفضت رأسه لتضع قدمك على عنقه فتركب. ووضع الرجل الحديث إفتراءً وكذبة ، فالحديث موضوع.

مقا \_ وضع: أصل واحد يدلّ على الخفض للشيء وحَطَّه. ووضعتُه بالأرض وضعاً. ووضعت المرأة ولدّها. ووُضِع في تجارت ليوضّع: خسِر. والوضائع: قــوم يُنقَلون من أرض إلى أرض يَسكنون بها. والوّضيع: الرجل الدنيّ. والدابّة تَضع في سَيرها وضعاً، وهو سَيرٌ سَهل يُخالف المرفوع.

صحا ــ المَوضِع: المكان. والمَوضِع أيضاً مصدر قولك وضعتُ الشيءَ مِن يَدي وضعاً ومَوضوعاً، وهو مثل المعقول. وتقول في الحجَر وفي اللَّبِن إذا بُني به: ضَعْه غيرَ هذه الوَضعة والوِضعة والضَّعة، كلَّه بمعنىً، والهاء في الضَّعة عـوض من الواو. والوَضيعة واحدة الوَضائع وهي أثقال القوم، يقال: أين خلَّفوا وضـائعهم. وتقول: وضعت عند فلان وَضيعاً، أي استودعته وَديعة.

لسا \_ الوضع: ضدّ الرفع، وإنّه لحَسَن الوضعَة أي الوَضع، والوَضع أيضاً: الموضوع، سمّي بالمصدر، وله نظائر. والضّعة والضَّعة خلاف الرِّفعة في القدر، والأصل وضعة حذفوا الفاء على القياس كها حذفت من عِدة وزِنة. ووضَع الشيءَ في المكان: أثبته فيه. ووضَع الحائطُ القُطنَ على الثوب، والباني الحجَر: نضّد بعضه على بعض.

#### **-** -

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحــد في المادّة: لهو جعل شيء في محــلّ. وهذا المــعنى تخــتلف خصوصيّاته باختلاف الموارد. مُرَّرِّمَيْنَ تَكَوْيِرُرُسُونِ سِـــونُ

ومن مصاديقه: جعل الجنين في محلّ بالتولّد. وجعل شيء وديعة عند شخص أمين. وجعل النفس في محلّ منخفض معنويّاً. وجعل شيء ثابتاً ومستقرّاً في مكان. وجعل السير والحركة معتدلاً وفي نظم. وجعل السّلاح في مستَقرّ وتركه. ونزول التجارة واستقرارها عن الترفّع.

فمفاهيم الانخفاض والانحطاط والسقوط والخشوع والخسران والترك والافتراء وغيرها: إنّما هي من لوازم الأصل وآثاره باختلاف موارد الإستعمال واقتضائها.

فوضع النفس في مرتبة نازلة ظاهراً أو معنى: يدلّ على خفض وحطّ وخشوع وذلّ باختلاف المراتب. ووضع السّلاح عن اليد في محلّ: يدلّ على ترك وكفّ وإلقاء. كما أنّ وضعه في العدوّ: يدلّ على شدّة في المحاربة وإدامتها. والوضع في المعاملة والتجارة: يدلّ على عودها إلى السكون والتوقّف ونزولها في جريانها الصعوديّ. ووضع الحديث أو الخبر في محلّ: يدلّ على إخراجه عن موضعه الحقّ بالكذب والإفتراء والتحريف. ووضع الدَّين أو الحدّ أو الجـزية عن شخص: يدلّ على رفعها وإسقاطها عن ذمّـته وتركها في أنفسها والإعراض عنها.

فالوضع أعمّ من أن يكون في مورد مادّيّ أو معنويّ.

فوضع الحمل مادّيّاً، كما في:

رَبِّ إِنِّي وضَعْتُهَا أُنثَى واللهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ ــ ٣ / ٣٦.

وأُولاتُ الأَمْمَالِ أَجَلُهِنَّ أَن يَضَغُنَ حَمَلَهِنَّ \_ ٦٥ / ٤.

وما تَحمل مِن أَنثَى ولا تَضَع إلّا يعلم ولا يُعَمّر من مُعمّر \_ ٣٥ / ١١.

فَلَيْس عَلَيهِنَّ جُناح أَن يَضَعَن فِيا بَهِنَّ عِلَا / ٦٠.

فيراد جعل الحمل من الجنين والنياب فيا بين أيديهن.

ووضع الحمل معنويّاً، كما في:

أَلَمْ نَشْرَحُ لَكَ صَدرَكَ ووضَعْنا عَنكَ وِزرَك \_ ٩٤ / ٢.

الَّذينَ يتَّبِعونَ الرَّسولَ ... ويَضعُ عَنهُم إِصرَهُم والأُغلالَ الَّتِي كانَت عَلَيهم \_ ٧ / ١٥٧.

فيراد الإنطلاق عمّا أوجب المضيقة والشدّة الروحانيّة، من الأفكـــار البـــاطلة والعقائد السخيفة والعادات والتقيّدات الضعيفة.

والوضع لشيء من الأمور ممّا وراء المادّة، كما في:

ووُضِع الكتابُ فَتَرى المُجرِمينَ مُشفِقينَ مُنّا فيه \_ ١٨ / ٤٩.

ونَضَعَ المَوازِينَ القِسطَ لِيَوْمِ القِيامَة فَلا تُظلَم نَفْسٌ شَيئاً \_ ٢١ / ٤٧.

فإنّ الكتاب والموازين من الموضوعات المناسبة ليوم القيامة.

ووضع الكلمات في مواضعها الصحيحة، كما في:

مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الكَلِم عَنْ مَوَاضِعِه .. ٤ / ٤٦.

ومِن الَّذينَ هادُوا سَمَّاعونَ للكَذِبِ سَمَّاعون لِقومٍ آخَرين لَمَ يأْتوكَ يُحرِّفون الكَلِمَ مِن بَعدِ مَواضِعِه ـ ٥ / ٤١.

تحريف الكلمات عن موارد وضعها وعن مصاديقها الكلّيّة، أو عن مصاديقها المتحقّقة الخارجيّة الّتي يعبّر عنها بقوله:

# مِن بَعدِ مَواضِعه:

هو عـبارة عن التحـريف عن المواضع، والمواضع للكَلِم هي المفاهيـم الّتي وُضعت الكلمات عليها حقيقة، ومصاديقها الحقيقيّة.

فيها سُرُرٌ مَرفوعَةٌ وأكوابٌ مَوضوعة ـ ٨٨ / ١٤.

قلنا كراراً إنّ عالم الآخرة: لطيف وليس بمادّي كثيف، ولابدّ من أن يكون ما فيه أيضاً لطيفاً يناسب ذلك العالم، ولما كانت خصوصيّات ماوراء عالم المادّة مجهولة لنا: فالبحث عنها غير مفيد.

وإنّ نشأ أن نبحث عن موضوعي الشُّرُر والأكواب من جهة روحانيّتهما الّتي لا تخالف وجود الجسمانيّة: فنقول: إنّ السرير بمعنى ما يكون فيه بطون وخفاء، والصفات القلبيّة والسرائر الباطنيّة الخالصة يعتمد إليها النفس ويستقرّ عليها، ولا سيّا الصفات الأربع الّتي هي من علائم تحقّق الإيمان، وهي التوكّل والتفويض والرضا والتسليم.

فهذه الصفات الباطنيّة الروحانيّة سُرر حقيقيّة يتّكؤ عليها المؤمن في حياتــه العليا، ومرجعها إلى التوحيد الخالص والتوجّه التام إليه تعالى، فيصير العــبد حينئذ على طمأنينة واستقرار كامل.

وأمّا الأكواب: فهي فيما بين القدح والكوز، ويستفاد منها في موارد الأطعمة والأشربة. وهي مجعولة على أمكنة ومهيّأة لاستفادة أهل الجنّــة، وهي كالظروف المنصوبة للمشروبات.

ويراد منها في هذا المقام: التوجّهات والألطاف الرحمانيّة، والفيوضات والأنوار الإلهٰيّة، والجذبات المعنويّة، والتجلّيات الروحانيّة، والإرتباطات الباطنيّة.

وأمّا التعبير بالمرفوعة والموضوعة: فإنّ الصفات الخالصة والسرائر الزكيّة تعلو وترتفع وتتعالى إلى أن يتحقّق لها الإرتباط بالحقّ المتعال وبنوره المحيط المغزّه الرفيع. وأمّا الأكواب الّتي هي الإفاضات المحدودة والأنوار المتواصلة والجدبات النازلة المتعلّقة بالأكواب: فلابدٌ من تثبّت واستقرار لها، حتى تتعلّق الإفاضات بها.

فالمراد من الأكواب: هو أوعية القلوب المحدودة، كما ورد بأنّ القلوب أوعِية وخيرها أوعاها.

### وضن:

صحا ـ الوَضن للهَودج بمنزلة البِطان للقَتَب والتصدير للرَّحْل والحِزام للسَّرج، والجمع وُضُن، تَقول: وضَنتُ النِّسع أُضِنه وَضْناً، إذا نسجتَه، والمَوضونة أيضاً: الدَّرع المنسوجة يوضَن حَلَق الدَّرع بعضُها في بعض مضاعَفة، ويقال أيضاً: منسوجة.

العين ٦١/٧ ــ الوَضين: بِطان البعير إذاكان منسوجاً بعضه في بعض يكون من الشّيور، وهو فعيل في موضع مفعول، وجمعه أوضِنة. والوَضْن: نَسج السرير وشبهه،

#### فهو مَوضون.

لسا ـ وضَن الشيءَ وَضُناً: ثَنى بعضَه على بعض وضاعفه، ويقال: وضَن الحجَر والآجرَّ بعضـه على بعض، إذا أشرَجه. والوَضْن: نَسج السرير وأشـباهه بالجَوهر والثَّياب.

أقول: الهَـودج: محمل يُصنع للناقـة وغيرها لجلوس النساء عليه وهي في حفاظ عليه. والبطان: الحِزام الذي يجعل تحت بطن الدابّة. والحِزام: ما يشدّ به وسط الدابّة. والتصدير: الحزام في صدر البعير، وهو من الصـدر. والسَّرْج: رَحْل للخيل والفرس. والرَّحْل: ما يُجعل على ظهر البعير. والقتب: وهو قريب من رَحل البعير. والنَّسع: سَير أو حبل عريض طويل تُشدّ به الرَّحال، والقِطعة منه النَّسعة. والسَّير: والنَّسع: سَير أو حبل عريض طويل تُشدّ به الرَّحال، والقِطعة منه النَّسعة. والسَّير: قدّة من الجلد وغيره مستطيلة، والجمع شيور. والإشراج: ضمّ شيء ونضده على شيء.

# مركبة ما تركيبة الرون بعدوى

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو نسج مع إحكام. ومن مصاديقه: البِطان المنسوج لشدّ الهودج. والنّسع يشدّ به رَحل البعير والخيل. والدّرع المنسوج يلبس في مقام حفظ البدن وتحكيمه لكونه من الحديد واستحكام النسج فيه. والسرير المنسوج بأيّ جوهر أو المشدود به ليكون ثابتاً ومطمئناً في مقرّه.

أُولئكَ المُقرَّبُونَ في جَنَّاتِ النَّعيم ... عَلَى شُرُدٍ مَوضُونِةٍ مُتَّكِئينَ عَلَيْها مُتَقابِلين \_ ٥٦ / ١٥.

قلنا إنّ السُّرُر عبارة في عبالم ما وراء المادّة: عن السرائر والصفات القبلبيّة الخالصة الّتي يطمأنٌ عليها النفس ويزول عنه الاضطراب والوحشــة ويعلو مــقامه

### الروحانيّ.

ولمًا كان النظر في آية:

فيها شُرُرٌ مَرفوعَة.

إلى مطلق الجنَّة وأهلها: وصفَها بصفة الرفعة والعلوَّ المطلق.

وأمّا هذه الآية الكريمة: فهي في رابطة المقرّبين الّذين هم في طمأنينة وفي مقام مستقرّ عند ربّهم، وصفاتهم راسخة ثابتة، ونفوسهم فانية في قبال نور الحقّ، وباقية بالحقّ وعلى الحقّ، فهم متّكثون على سُرر مستحكمة مطمئنة موضونة.

والتقابل: هو حصول مواجهة مع تحقّق تمايل بينهم، وهذا إشارة إلى وجـود المؤانسة والمصاحبة والمرافقة التامّة بينهم، وهذا المعنى يوجب تكميل الرحمة والنّعمة والعَيْشة والروحانيّة التامّة في حقّهم.



# وطأ:

مصبا \_ وطِئتُه برِجلي أطَوُّه وطأً: علوته، ويتعدَّى إلى ثان بالهمزة، فيقال: أوطأت زيداً الأرضَ. ووطئ زوجتَه وطأً: جامَعَها، لأنّه استعلاء. والوطاء: المهاد الوطيء. وقد وطُؤ الفراش بالضمِّ فهو وَطيء مثل قرُب فهو قريب. والوَطأة مشل الأخذة وزناً ومعنىً. والمواطأة: الموافقة.

مقا ..وطأ: كلمة تدلّ على تمهيد شيء وتسهيله. ووطّأتُ له المكانَ. والوِطاء: ما توطَّأت به من فِراش. ووطِئته برِجلي أطَوُه. والمواطَأة: الموافقة على أمر يُوطُّئه كلّ واحد لصاحبه.

العين ٤٦٧/٧ ــ المُوطِئ: المُوضِع. والوَطء: بالقدم والقوائم، تــقول: وطَّأتـــه

بقدمي إذا أردت به الكثرة. ووطّأت لك الأمر، إذا هـيّأته، ووطّأت لك الفراش. والوَطء بالخيل أيضاً، يقال وطِئنا العدوّ وطأة شديدة. وأوطأت فلاناً وتواطأنا، أي اتفقنا على أمر. ووَطِئت الجارية: جامعتها. والوَطيء من كلّ شيء: ما سهُل ولان، حتى إنّهم يقولون: رجل وطيء: ذو خَير حاضر. وقد وَطُؤ يوطُؤ وَطاءة. ودابّته وطيئة، بيّنة الوَطاءة. ويقال: ثبّت الله وَطأته، أي أمره. ووطّأت له الجلِسَ توطِئةً: جعلته وطيئاً.

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحــد في المادّة: هو استعلاء على شيء وجعــله تحت النــفــوذ والتصرّف. وقريبة من المادّة موادّ ــ الوطن والوطد والوطس.

ومن مصاديقه: قولهم ـ وطلته برجلي إذا علوته. ووطئت الجارية. ووطئت الرض إذا استعليت عليها متفرقاً وجعلته التجت نفوذك. ووطئته إذا جعلته تحت سلطتك وأمرك وحكمك وأجريت عليه ما شئت. والمواطأة إدامة هذا الإستعلاء والتسلّط حتى يصير الأمر تحت اختياره، ويلازمه التوافق والتمهيد والأخذ.

وأَوْرَثَكُم أَرْضَهُم ودِيارهُم وأموالَهُم وأَرْضاً لم تَطَوُوها \_ ٣٣ / ٢٧.

وأراضي لم تكن تحت نفوذكم وما استعليتم عليها، فجعلها لكم.

ولا يَطَوُونَ مَوطِئاً يَغيظُ الكُفّارَ ولا يَنالونَ مِن عَدُوٍّ نَيْلاً إِلّا كُتِبَ لَمُم به عَمَلٌ صالح ً ـ ٩ / ١٢٠.

أي لا يَعلون نافذين على أرض يوجب غَيظَ الكفّار إلّا ولهم أجر، فإنّ هذا يلازم توسعة الحقّ وتضييق الباطل.

إِنَّا النَّسيءُ زيادةٌ في الكُفْرِ يُضِلُّ به الَّذينَ كَفَروا يُحِلُّونَهُ عاماً ويُحرِّمونه عاماً

لِيُواطِؤُوا عِدَّة ما حرَّم الله \_ ٩ / ٣٧.

النَّسيء: هو التأخّر والتأخير، والنظر إلى تأخير ما حرّم الله من الأشهُر الحُمُّرُم، وذلك لأنَّهم يريدون التسلّط والنفوذ والإستعلاء على تعيين تلك الأشهر، حتّى يكون ذلك تحت اختيارهم، فيختارون منها أيّ شهر يوافق تمايلهم وسياستهم.

ولَوْلا رِجالٌ مؤمِنون ونِساءُ مُؤمناتٌ لَمَ تَعلموهُم أَن تَطؤوهم ــ ٤٨ / ٢٨. هذه الجملة مربوطة بصدر الآية:

هُم الَّذِينَ كَفَروا وصَدُّوكُم عَن المسجدِ الحَرام.

يراد لولا وجود المؤمنين والمؤمنات في داخل الكفّار واختلاطهم بالمشركين غير معروفين عندكم: لما كَفّ أيديكم عنهم بعد الظفر والغلبة، ولكنّ الله كفّ أيديكم عنهم للله عنهم لتلا تعلوا المؤمنين وتُصيبوا إليهم الأذى والقتل، ثمّ تصيروا نادمين على ما فعلتم جاهلين.

وهذا من سنن الله المتعال، حيث يحفظ عباه المؤمنين بإيمانهم والكافرين بسبب اختلاط المؤمنين بهم.

وما كانَ اللهُ ليُعذُّبَهم وأنتَ فيهم وما كانَ اللهُ مُعذُّبَهم وهُم يَستَغفِرون \_ ٨ / ٣٣.

فإنّ الإيمان والإرتباط بين الخلق والخالق وحصول مقام العبوديّة، هو المقصد الأصيل من الخلقة، قال تعالى:

وما خلَقْتُ الجنَّ والإنْسَ إلَّا لِيَعْبُدون \_ ٥١ / ٥٦.

وأمّا التعذيب والإهلاك للكفّار والمخالفين: فني رابطة هذا المعنى لكونهم خارجين عن دائرة البرنايج المقصودة. يا أيُّها المزَّمِّل قُم اللَّيلَ ... إنَّ ناشِئةَ اللَّيلِ هي أَشَدُّ وَطُأُ وأَقْوَمُ قِيلاً ــ ٧٣ / ٦. الناشئة: ما يكون حادثاً وفيه إستمرار. والوطء: استعلاء مع نفوذ. والقِيل: إبراز ما فيه تضيّق وابتلاء.

يرادإنّ ما يحدث ويظهر في خلال الليل المظلم من الحالات الروحانيّة والإفساضات والتوجّهات المعنويّة والجذبات النورانيّة وحصول الإرتباطات الإلهيّة: أشدّ من جهة الإستعلاء والإحاطة والنفوذ والتأثير في قلب العبد، ممّا يظهر ويحدث في النهار، لأنّ محيط الليل مساعد للتوجّه حدوثاً واستمراراً، بسبب السكون والسكوت وفقدان الموانع وانقطاع الحوادث والعوارض والشواغل، فيوجد للنفس صفاء وطمأنينة وروحانيّة وتنبّه وتوجّه خالص إلى الحق المتعال.

وهذا التوجّه الخالص من العبد يوجب الصدق والخسلوص والتقوّم في القيل، وهو إبراز ما في الباطن من الإبتلاء المادّيّ والمعنويّ، والدعاء في رفعه وكشفه، حتّى ترتفع الموانع في سلوكه إلى الله الحقّ.

راجع النصف والليل.

# وطر:

مقا ــ الوطَر: كلمة واحدة، الوَطَر: الحاجة والنَّهْمة. لا يُبنَى منه فعل.

مصبا ــ الوَطَر: الحاجة، والجمع أوطار مثل سبَب وأســباب، ولا يُبنى مــنه فعل، وقضيت وطَري: إذا نِلت بغيتك وحاجتك.

العين ٤٤٦/٧ ــ الوَطَر: كلّ حاجة كان لصاحبها فيها همّــة فهي وَطَــرة، ولم أسمع لها فعلاً أكثر من قولهم قضيت وطَري، أي حاجتي. أقول: النَّهمة: بلوغ الهمَّة وانتهاء التمايل والشهوة.

\* \* \*

# والتحقيق:

أنَّ الكلمة بمعنى الحاجة الشديدة المهمَّة الَّتي يهتمَّ صاحبها في النيل إليها.

وإذ تَقُولَ لِلَّذِي أَنعَمَ اللهُ عَلَيهِ وأَنعَمتَ عليه أُمسِكُ عَلَيك زَوجَـكَ واتَّقِ اللهَ ويُخْفِي فِي نَفسِكَ ما اللهُ مُبدِيهِ وتَخشَى النّاسَ واللهُ أحقُّ أَن تخشاهُ فَلَمَّا قَضَى زيدٌ منها وَطَراً زوَّجناكها لكَي لايكونَ عَلَى المُؤمنينَ حَرَجٌ فِي أَزُواجٍ أُدعِيائهِم إِذَا قَضَوًا مِنهنَّ وَطَراً وكانَ أَمْرُ اللهِ مَفْعُولاً \_ ٣٧ / ٣٣.

تقتضي الآية الكريمة أن نشير إلى أبور.

١ ـ أمسِكْ عليك زوجَك تدلّ الجملة على حدوث اختلاف بينها، وأنّ زيداً
 أظهر التسريح والتطليق لها، حتى منع رسول الله عنه.

٢ - واتّق الله: تدلّ على التوصية بها، ولزوم رعاية التقوى في حقّها، حتى لا تقع في مورد ظلم وابتلاء، وهذا يكشف عن حسن سريرتها. والظاهر أنّها زينب بنت أميمة بنت عبدالمطلب، وكانت إبنة عئة رسول الله (ص).

٣ - وتخفي في نفسك: والمراد العلم بحدوث تزويجها من رسول الله، وكان عالماً
 به من قبل وقد كان يخفيه عن الناس.

٤ - ما الله مُبدِيه: وهذا يدل على أن ما أخفاه هو موضوع التزويج الذي وقع بإرادة من الله تعالى (زوَّجناكها)، وقد أبداه الله، وإن كان غير هذا الأمر من الحب الشديد والتعلق بها: كان ظاهراً.

٥ ـ وتخشى الناس: الخشية مراقبة ووقاية النفس مع الحنوف، وهذا المعنى
 لا يمكن وقوعـ في مورد أمـور تخالف الشرع وتوافق الهوى والتمايل النفساني من
 رسول الله (ص) الذي هو بالأفق الأعلى.

٦ - ولعلّها كانت مطلوبة لرسول الله (ص): بكونها بنت عمّته، وزوجة زيد وهو الدعيّ الحبّ المطبع لله ولرسوله (ص)، وكان الله تعالى يأمره بتزويجها لتشريع تزويج أزواج الأدعياء. ولا سمّا أنّ تزويجها كان بأمر من رسول الله، ولم تكن طالبة له.

٧ ــ والله أحق أن تَخشاه: فكان إجراء هذه البرنامج على إطاعة أمر الله تعالى
 والخشية في مقامه، لا على خلاف رضائه، وهو لا يليق ولا يناسب مقامه.

ولا يَخْشَوْنَ أَحَداً إِلَّا الله \_ ٣٣ / ٣٩.

٨ - فليًا قضى زيد منها وَطُوَّاتِ قَلْمًا إِنَّ الوَطِ مَطْلَق الحاجة الَّتي يهستم إليها
 الانسان من أيَّ جهة، من استيناس، وتعلَّق، وعيش، واستمرار حياة، ومزاوجة،
 وجهات ظاهريّة ومعنويّة أخرى.

والقضاء عبارة عن الإتمام والبلوغ إلى النهاية في أمر.

٩ - إذا قَضَوا منهن وطرأ: فالتزويج في هذا المورد مشروط بهذا القيد،
 وهو إتمام الوطر منها بالكلّية، ورفع التعلق بها، والانصراف عن إدامة المزاوجة
 والاستيناس بها.

وقد تمسّك بظاهر هذا الجريان بعض من أهل العناد والجهل والخالاف، من دون أن يتوجّهوا إلى حقيقة الأمر.

# وطن:

مصبا \_ الوَطَن: مكان الإنسان ومَقرَّه. ومنه قيل لمَربض الغنم وطن، والجمع أوطان. وأوطَنَ الرجلُ البَلَدَ واستَوطَنه وتَوطَّنه: اتَّخذه وطناً. والموطِن مثل الوَطَن، والجمع مَواطن. والوطَن أيضاً: المَشهد من مَشاهد الحرب، ووطَّن نفسه على الأمر توطيناً: مهدها لفعله وذلّلها. وواطَنه مواطَنة: مثل واقعه مواقعة وزناً ومعنىً.

العين ٧/ ٤٥٤ ــ الوَطَن: مَوطِن الإنسان ومحلّه. وأوطان الأغنام: مَرابضها الّتي تأوي إليها. ويقال: أوطَن فلان أرض كذا، أي اتّخذها محلاً ومَسكناً يقيم بها. والموطِن: كلّ مكان قام به الإنسان لأمر، وواطنت فلاناً على هذا الأمر، أي جعلتا في أنفسكا أن تَعملاه وتفعلاه، فإذا أردت؛ وافقتُه قلتَ واطأته، وتقول وطّنتُ نفسي على الأمر فتَوطّنت، أي حملتها عليه فذلّتْ.

لسا \_ الوَطَن: المنزل تقـيم به، وهو مَوطِن الإنســان ومحلَّه. ومَواطِن مكّــة: مَواقِفها. وطَن بالمكان وأوطَن: أقام، الأخيرة أعلى. وأوطَنه: اتَّخذه وطناً، أي مَحَلاً ومَسكناً يقيم فيها. والمَوطِن: المَشهَد من مَشاهد الحرب.

\* \* \*

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو اتّخاذ مكان تُقـيم فيه حتّى ينتهي البرنــابج المقصود. ومن مصاديقه: محلّ الإنسان المتّخذ للعيش وإدامة الحياة. ومكان توقّف للعمل بمناسك الحجّ والزيارة في مكّة أو في منى وعرفات، أو محلّ استقرار أعمال الحجّ ومناسكه فيه. والموضع الّتي يستقرّ فيها الحرب وأوزاره إلى أن يختــتم. ومرابض

الأغنام وغيرها لتأوي إليها.

فيلاحظ في المَوطِن جهة الإستقرار والإقامة والتهيّؤ.

وفي المكان: مطلق الكون على نقطة.

وفي المحلِّ: جهة الحلول فيه.

وفي المأوَى: جهة الأويّ والنزول للإستراحة.

وهكذا في سائر الصيغ الَّتي تبنى للمكان، فيلاحظ فيه حيثيَّة المادَّة.

لَقَد نصرَكُم اللهُ في مَواطِنَ كَثيرةٍ ويَوْمَ خُنَينٍ إِذْ أُعجبَتكُم كَثرَتُكُم \_ ٩ / ٢٥.

التعبير بالمُواطن: إشارة إلى ضعفهم واحتياجهم إلى النصرة، حيث إنَّهم توقّفوا في تلك الأمكنة محصورين مضطرّين وفي شدّة وابتلاء حتى يحصل لهم الظفر والفرج، وينصرفوا عن الإقامة والتوقّف فيها.

فالتوطّن يلازم التضيّق والحَمَدُوديّة والمحصّوريّة بأيّ جهة كانت. وعلى هذا يذكر بعدها:

وضاقَتْ عَلَيكُم الأرْضُ ، ثمَّ أنزلَ اللهُ سكينتَهُ عَلَى رَسولِهِ وعَلَى المُؤمنين .

\* \* \*

#### وعد:

مصبا - وعده وعداً يستعمل في الخير والشرّ، ويعدّى بنفسه وبالباء، فيقال: وعده الخيرَ وبالحنير وشرّاً وبالشرّ، وقد أسقطوا لفظ الحنير والشرّ وقالوا في الحنير: وعده وعداً وعِدةً. وفي الشرّ: وعده وَعيداً، فالمصدر فارق. وقالوا أوعده خيراً وشرّاً بالألف أيضاً، وأدخلوا الباء مع الألف في الشرّ خاصّة. والموعِد يكون مصدراً ووقتاً وموضعاً. والموعد. وواعدته موضع كذا

مواعَدةً ، وتوعَّدته: تهدّدته. وتَواعد القومُ في الخير.

مقا \_ وعد: كلمة صحيحة تدلّ على ترجِية بقول، يقال: وعدته أعِده وعداً، ويكون ذلك بخير وشرّ. فأمّا الوعيد: فلا يكون إلّا بشرّ. يقولون: أوعدته بكذا. والعِدّة: الوَعْد، وجمعها عِدات. والوَعد لا يُجمع. وأرض بني فلان واعِدةً، إذا رُجي خيرها من المطر والإعشاب.

العين ٢٢٢/٢ ـ الوَعْد والعِدَة يكونان مصدراً وإسهاً. والمَوعِد: موضع التواعد، وهو الميعاد. والمَوعِد مصدر وعدته، وقد يكون الموعد وقتاً للعِدة. والميعاد لا يكون إلا وقتاً أو موضعاً. والوعيد: من التهدّد، أوعدته ضرباً ونحوه، ويكون وعدته أيضاً من الشرّ، قال تعالى:

النَّارُ وعدَها الله الَّذين كفَرُواً ... ووَعيد الفَحْل: إذا همَّ أَنْ يَصْوَلُ إِلَى اللهِ مِنْ

مفر ــ الوعد يكون في الخير والشرّ، يقال: وعدت بنفع وضُرَّ وَعداً ومَوعِداً ومِيعاداً. والوَعيد في الشرّ خاصّة.

كليّات ٣٤٢ ـ الوعد: الترجية بالخير. وقد اشتهر أنّ الشلائيّ، من الوعد يستعمل في الخير، والمزيدَ فيه في الشرّ: وليس كذلك، فيجب أن يُعلَم أنّ ذلك فيما إذا سقط الخير والشرّ حقيقة بترك المفعول رأساً. ولمّا كان الشأن في الوعد تقليل الكلام هرباً عن شائبة الإمتنان: ناسب تقليل حروف فعله. بخلاف الإيعاد فيانّ مقام الترهيب يقتضي مزيد التشدّد والتأكيد: فيناسبه تكثير حروف الوعيد. وأصل الوعد: إنشاء إظهار أمر في نفسه يوجب سرور المخاطب.

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو تعهّد على أمر، والتعهّد أعمّ من أن يكون في أمر خير أو في شرّ. وهذا المعنى محفوظ في جميع مشــتقّات الكلمة مجــرّدة أو مزيداً فيها.

واختصاص المعنى في الشرّ: إنَّا يفهم بقرينة، إمَّا بالقرائن المقاميَّة أو الكلاميَّة أو بهيئة الصيغة.

كما أنّ الموعِد مصدراً أو إسم زمان أو مكان: يتعيّن بالقرائن، فإنّ أسهاء الزمان والمكان والمصدر من المعتلّ بالفاء: تجيء على وزن مَفعِل بكسر العين، ويتعـيّن كلّ منها بالقرينة.

وأمّا المبيعاد: فهو مِفعال من أوران إسم الآلة كالمِفتاح والمِرصاد والمِرقاة والمِراث، ويدلُ على آلة بها يُستعان في العمل، وبها يُتحقّق الفعل في الحارج، وهي وسيلة بها يتوسّل في الفعل، ولا تنحصر في آلة مخصوصة معيّنة، بل كلّ شيء يتوسّل به إلى الفتح والرصد والرقي والإرث.

فالميعاد: ما يتحقّق به ويصدق بسببه حصول الوعد، وهذه الوسيلة تكون مختلفة باختلاف موارد الوعد ومصاديقه في الخارج:

رَبَّنَا لَا تُزِغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا ... إِنَّ اللهَ لَا يُخْلِفُ المِسِيعَادَ ـ ٣ / ٩.

رَبَّنَا وَآتِنَا مَا وَعَدْتَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلا تُعْزِنَا يَومَ القِيامَةِ إِنَّكَ لا تُحْلِفُ المِسِعادَ \_ ٣ / ١٩٤.

> والرَّكبُ أسفلَ منكُم ولو تَواعَدتُمُ لاخْتَلَفتُم في المِسيعاد ــ ٨ / ٤٢. قُل لَكُم مِيعادُ يومِ لا تَسْتأخِرونَ عَنهُ ساعةً ــ ٣٤ / ٣٠.

لَكِنِ الَّذَينَ اتَّقَوا رَبَّهُم لَهُم غُرَفٌ ... وَعْدَ اللهِ لا يُخْلِفُ اللهُ المِسِيعادَ ـ ٣٩ / ٢٠.

فا به يتحقّق الوعد ويتحصّل في الخارج: وهو الحفظ عن زيغ القلوب إلى أن يجيء يوم القيامة في الآية الأولى. وإيتاء الوعد والحفظ عن خزي يوم القيامة في الثانية. وحصول الإختلاف في التواعد وتوافقهم في الثالثة. وتحقّق مجيء يوم الجزاء في الرابعة. وحصول ما للمتّقين في الخامسة.

فتحقّق هذه الأمور وحصولها وسائل حصول الفعل وهو الوعد.

فالميعاد هو السبب الأخير لتحقّق الوعد في الخارج، وبحصول هذه الوسيلة الأخيرة والسبب التامّ يكون الوفاء بالعهد لازماً، والتعبير بالميعاد آكد من التعبير بالوعد، فإنّ الوعد يتوقّف على حصول السبب والوسيلة الّتي بها يتحقّق في الخارج ويُعمَل به.

وأمّا الوعيد: فهو فعيل كشريف ويدلّ على أمر فيه عنوان وعد، أي ما يتّصف بالوعد.

وكَذلك أنزلناهُ قُرآناً عَرَبيّاً وصَرَّفنا فيه مِن الوَعيد لَعَلَّهُم يَتَّقُون ـ ١١٣/٢٠. ونُفِخَ في الصُّورِ ذلكَ يومُ الوَعيد ... ألقِيا في جَهَنَّم ـ ٥٠ / ٢٠. قالَ لا تَختَصِموا لَدَيَّ وقدَّمتُ إليكُم بالوَعيد ما يُبدَّل القولُ ـ ٥٠ / ٢٨. كُلُّ كذَّبَ الرُّسُل فحقَّ وعيد ـ ٥٠ / ١٤.

فني الوعيد أمران: الوعد، والشيء المتّصف به. ومفهومه الأصيل هو ذلك الشيء الّذي فيه وعد، وفي هذا العنوان تشديد وزيادة في اللفظ والمعنى، وهو يناسب التهديد والتخويف.

مضافاً إلى وجود القرينة في موارد إستعماله، كما في الآيات.

وكذلك الإيعاد: فإنّ في الإفعال دلالة على نسبة الفعل إلى الفاعل وجهة قيامه به، في مقابل صيغة التفعيل.

ففيه زيادة في المبنى وفي المعنى، وهو يناسب التشديد في العمل.

وإلى مَدْينَ أَخَاهُم شُعَيْباً ... ولا تَقَعُدوا بكُلِّ صِراطٍ تُوعِدونَ وتَصُدَّونَ عَن سَبيلِ الله ـ٧ / ٨٦.

فإذا كان النظر إلى جهة صدور الفعل من الفاعل وقيامـه به: فيدلّ قهراً على تعظيم الفاعل ومقام عظمته وجلاله وسلطانه، وهذا يناسب التهديد والتخويف والوعد بالسوء، ولا سيًا مع وجود قرينة.

وأمّا الوعـد بالشرّ بصيغة الجـرّد: فإنّ المادّة تدلّ على مطلق التعهّد على أمر سواء كان بخير أو بشرّ، ويتعيّن كلّ منها بقرينة.

فني الشرّ، كما في: مرزّتمة تكوية راص رسوى

وَعَدَ اللهُ المنافقينَ والمنافقاتِ والكُفّارَ نارَ جَهَنَّم \_ ٩ / ٦٨.

أَفَأُنبُ شُكُم بِشَرٍّ مِن ذَلِكُم النَّارُ وَعَدَها الله الَّذِينَ كَفَروا \_ ٢٢ / ٧٢.

قالوا يا صالح إثبنا عا تَعِدُنا إن كُنتَ مِن المُؤسَلين \_ ٧ / ٧٧.

إِلَّا مَن اتَّبَعَكَ مِن الغاوِين وإنَّ جَهَنَّم لَمُوعِدهم أَجمَعين \_ ١٥ / ٤٣.

مَّتَّعوا في دارِكُم ثَلاثَةَ أيّام ذلكَ وَعْدٌ غَيرُ مَكذوب \_ ١١ / ٦٥.

والوعد بالخير، كما في:

مَثَلُ الجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ المُتَّقُونَ \_ ١٣ / ٣٥.

وأبشِروا بالجَنَّةِ الَّتي كُنتُم توعَدون \_ ٤١ / ٣٠.

وقالوا الحمدُ اللهِ الَّذي صَدَقَنا وَعْدَهُ وأَوْرَثَنا الأَرْضِ \_ ٣٩ / ٧٤. وأمّا مطلق الوعد، فكما في:

ويَقُولُونَ سُبِحَانَ رَبُّنَا إِنْ كَانَ وَعُدُّ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً \_ ١٧ / ١٠٨.

ثُمَّ صدَقْناهُم الوَعدَ فأنْجَيْناهُم ومَن نَشاء وأهلَكنا المُسرِفين \_ ٢١ / ٩.

وأمّا المواعَدة: فصيغة المـفاعلة تدلّ على استمرار، وتستعمل في مورد يكون النظر إلى هذه الجهة، وكذلك في التفاعل، فإنّ صيغته لمطاوعة المفاعلة، يقال: قاتَلهم فتَقاتَلوا بالإستمرار.

وواعَدْنا موسَى ثَلاثينَ لَيلةً وأَتْمَمْناها بِعَشْر \_ ٧ / ٤٢.

قَد أُنجَيناكُم مِن عدُّوِّكُم وواعَدْثاكُم جانبَ الطُّور الأيمَن ـ ٢٠ / ٨٠.

يراد إستمرار التعاهد إلى مدّة ثلاثين ليلة، وليس المراد وَعداً بهذه المدّة حتى يتحقّق الوعــد بعدُ، وكان إستمرار الوعد في رابطة ثلاثين، ثمّ أضيفت إليها عشر ليال أخر، فصار إلى أربعين ليلة.

وفي التعبير إشارة إلى استمرار الارتباط أيضاً باستمرار الوعد.

وهكذا في قوله تعالى:

ولكِن لا تُواعِدوهُنَّ سِرّاً إِلَّا أَن تَقولُوا قَولاً مَعروفاً \_ ٢ / ٢٣٥.

أي لا يكن إستمرار تعاهدكم مستسرّاً.

ثمّ إنّ الوعد والوفاء به يتوقّف على العلم والقدرة: فبالعلم يحيط الوعدَ وخصوصيّاتِه موضوعاً ومحمولاً، ويُميّز ما هو الحسقّ فيجعل تعهّده عليه. وبالقدرة يستطيع على العمل به والوفاء حين لزومه، فلا يمنعه مانع خارجيّ أو داخليّ.

فالله تعالى عالم بذاته ومحيط علمه على جميع السهاوات والأرض ولا يعزب عن علمه مقدارُ ذرّة فيهها. وهكذا قدرته عزّ وجلّ، فهو القادر المطلق في ذاته وبذاته، ولا يُعجزه شيء ولا يحتاج إلى شيء.

إنَّ ما توعَدونَ لآتٍ وما أنتُم بمُعْجِزين \_ ٦ / ١٣٤.

إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصادِق \_ ٥١ / ٥.

إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَواقِع \_ ٧٧ / ٧.

وَعْدَ الله حَقّاً ومَن أصدقُ مِن اللهِ قِيلاً \_ ٤ / ١٢٢.

أَلَا إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌّ وَلَكُنَّ أَكَثَرَهُم لَا يَعِلْمُونَ \_ ١٠ / ٥٥.

ويَقُولُونَ سُبحانَ رَبِّنا إِن كَانَ وَعَدُّ رَبُّنا لَفَعُولًا \_ ١٧ / ١٠٨.

وَعْدَ اللهِ لا يُخْلِفُ اللهُ وَعْدَهُ ولكنّ أَكْثَرُ النَّاسِ لا يَعْلمون .. ٣٠ / ٦.

تدلُّ هذه الآيات الكريمة على أنَّ لوعد الله تعالى خصوصيّات:

١ - لآتٍ، لواقِعُ: فإنَّ وعده مستند إلى علمه المحيط وقدرته غير المحدودة التي
 لا يُعجزها شيء، ولا يحتاج تعالى إلى كفّ وإمساك.

٢ ـ لَصادق، أصدَق: الصّدق ما يطابق الواقع، ولا حجاب بينه وبين الواقع،
 فإنّ علمه محيط على قاطبة الموجودات، ولا فقر فيه بوجه حتى يحتاج إلى وعد غير صادق.

٣ - إنَّ وعدَه حقَّ: الحق هو الأمر الثابت الواقع من دون إنحـراف وتـزلزل
 والتباس، وهو تعالى لا يخنى عليه الحقّ، والحقّ مشهود عنده، ولا يحجبه زمان ولا
 مكان.

٤ ــ لا يُخلفُ وعده: فإنّ الحلف إمّا بظهور العجز والضعف، أو بوجود إمساك
 وبخل، أو بمحجوبيّة ومحدوديّة في وجوده، وهذه الأمور منتفية في مقامه المتعالي.

٥ ـ لا يَعلمون: فإنّ الخلق كلّهم محدودون في وجودهم وفي علمهم وصفاتهم،
 ولا يستطيعون أن يحيطوا بشيء من علمه، مع ضعف المـعرفة في قلوبهم في إدراك الحقائق.

ثمّ إنّ من مَواعـيده عزّ وجلّ: ما يرتبط بعـوالم الآخـرة، من البعـث والنّشر والحساب والميزان والصراط والجنّة والنار وما فيهما من النعمة والعـذاب ولقـاء الله تعالى وقربه وغير ذلك.

فيقول تعالى:

جَنَّاتِ عَدنٍ الَّتِي وعَدَ الرَّحَلُّ عِبَادَهُ بِالغَيبِ إِنَّهُ كَانَ وَعْدُهُ مَأْتِيًّا \_ ١٩ / ٦١.

النَّارُ وعدَها الَّذينَ كَفُرُوالَ عَ ١٤٤ الرِّهِ ١٤٧٠ سيري

هذه جَهَنَّمُ الَّتِي كُنتُم توعَدون إصلَوْها اليَومَ ـ ٣٦ / ٦٣.

إِلَيهِ مَرجِعُكُم جَميـعاً وَعْدَ اللهِ حَقّاً إِنَّهُ يَبْــدءُ الخَلْقَ ثُمَّ يُعــيدُه لِيَجْزِيَ الَّذينَ ــ ٤/١٠.

رَبَّنا لا تُخْزِنا يَومَ القِيامَةِ إنَّكَ لا تُخْلِفُ المِيعاد \_ ٣ / ١٩٤.

فالإعتقاد بهذه الأمـور الموعـودة لازم عقلاً ووجـداناً وشرعاً، لما قلـنا إنّها صدرت من الله الّذي له مطلق القـدرة والعـلم، وليس له أدنى محلّ من المحـدوديّة والضعف والفقر، وقوله صدقٌ ووعده حقّ وإحاطته على جميع العوالم كاملة تامّة.

ولا يخنى أنّ المحدوديّة والمحجوبيّة والضعف إنّما تنشأ من جانبنا، فإنّ وجودنا الظاهريّ مادّيّ، وحياتنا في عالم مادّيّ، وجميع ما لنا من القوى والصفات محدودة،

ونحن محجوبون بهذا العالم المادّيّ.

وأمّا الله تعالى: فجميع طبقات العسوالم في قبال بسسط نور علمه على سسواء، ولا يحجبه زمان ولا مكان ولا اختلاف العوالم، وهو على كلّ شيء محيط.

ولا يمكن لنا أن نعرف خصـوصيّات هذه الأمور حتّى المعرفة، إلّا بعد الإنقطاع عن التعلّقات المادّيّة، حتّى نرتبط بعوالم ممّا وراء المادّة، ونستطيع من مشاهدة أمورها وخصوصيّاتها.

ومما يوجب الإنحراف عن الحق: تنزيل تلك العوالم وموضوعاتها إلى العالم المادّي المحسوسة، والغفلة عن أنّ العوالم المادّي المحسوسة، والغفلة عن أنّ العوالم مما وراء عالم المادّة لا تكون مدركة بهذه الحواسّ الظاهريّة، ولا يوجد شيء من الموضوعات المادّيّة فيها.

لا يَرَونَ فيها شَمْساً ولا زَمْهَ يرأ ـ ١٣/٧٦.

فبانتفائها تنتني الحياة المادّيّة الظاهريّة، فإنّ الشمس والزمهرير نقيضان ولا يرتفعان في عالم المادّة.

# وعظ:

مصبا .. وعظَه يَعِظه وَعظاً وعِظة: أمَره بالطاعـة ووَصّاه بها، فاتَّعَظَ: إئــتمر وكفّ نفسه. والإسم المَوعظة، وهو واعظ، والجمع وُعّاظ.

مقا \_وعظ: كلمة واحدة. فالوعظ: التخويف، والعِظّة إسم منه. قال الخليل: هو التذكير بالخير وما يَرقَ له قلبه.

لسا ــالوَعظ والعِظة والموعِظة: النَّصح والتذكير بالعواقب. قال ابن سِيده: هو تذكيرك للإنسان بما يليَّن قلبه من ثواب وعقاب. وفي التنزيل:

فَمَن جاءَه مَوعِظةٌ مِن رَبِّه .

لم يجئ بعلامة التأنيث، لأنَّه غير حقيقيٍّ. واتَّعظ: قبل الوعظ.

## والتحقيق:

أنَّ الأصل الواحد في المادَّة: هو إرشاد إلى حقّ بتذكّرات مفيدة وتنبيهات نافعة مناسبة. وأمَّا مفاهيم ــ التخويف وتليين القلب والنَّصح والأمر بالطاعة والتــوصية: فمن آثار الأصل بحسب اختلاف الموارد.

والوَعظ مصدر، والموعِظة يجيء مصدراً وإسم مكان. والعِظة أصلها الوِعظة كالجِلسة لبناء النوع من المصدر، وكذلك العِدة والضَّعة والصَّلة والرِّنة والصَّفة وغيرها، فيلاحظ فيها معنى النوعية. والإنْعاظ إفتعال ويدل على اختيار الوعظ والمطاوعة فيه.

فَقُلْنَا هَمُ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِتَينَ فَجَعَلْنَاهَا نَكَالاً لِمَا بِينَ يَدَيْهَا وِمَا خَلْفَهَا وِمَوعِظَةً للمُتَّقين \_ ٢ / ٦٦.

هذا بَيانٌ للنَّاس وهُدئ ومَوعظَةٌ للمثَّقين \_ ٣ / ١٣٨.

وَلَقَدَ أَنزَلنا إِليَكُم آياتٍ مُبيِّـناتٍ ومَثَلاً مِن الَّذينَ خَلَوْا مِن قبلكُم ومَوعِظةً للمُتَّقين ـ ٢٤ / ٣٤.

جعلُ الكلمة في هذه الموارد إسم مكان أنسب من كونها مصدراً.

يا أيُّها النّاسُ قد جاءَتْكُم مَوعِظةٌ مِن رَبُّكُم وشِـفاءٌ لِمَا في الصَّــدورِ وهُدئ ورَحمَةُ للمؤمنين \_ ١٠ / ٥٧. وأحلَّ اللهُ البَيْعَ وحرَّم الرَّبا فَمَن جاءَهُ مَوعِظَةٌ مِن رَبِّدِ فانْتَهى فَلَهُ ما سَسلَف ... ٢/ ٢٧٥.

أَدعُ إلى سَبيلِ رَبِّكَ بالحِكْمَةِ والمَوْعِظَةِ الحَسَـنَةِ وجادِلهُم بالَّتي هيَ أَحْسَـنُ ــــ ١٢٥/١٦.

فكُون الكلمة في هذه الموارد مصدراً أنسب وأحسن.

سَواءٌ عَلَيْنا أَوَعَظتَ أَم لَمَ تَكُنْ مِن الواعِظين - ٢٦ / ١٣٦.

إذ يَعدون في السَّبتِ إذ تأتيهِم حِيتانُهُم ... وإذ قالَتْ أُمَّةٌ مِنهُم لِمَ تَعِظونَ قَوماً اللهُ مُهْلِكُهُم أو مُعَذَّبُهِم ـ ٧ / ١٦٤.

يراد الإرشاد بتذكّرات وتنبيهات مفيدة بتناسب الأحوال.

ولا يخنى أنّ الإرشاد والهداية إغاية ترفي مورد التقوى وحصول حالة الإقبال والتوجّه والتمايل، ولا فرق بين أن تكون الهداية من جانب النّبيّ المبعوث أو الكتاب المنزل أو بموعظمة من واعظ مخلص ناصح، وأمّا في مورد الإدبار والإعمراض: فلا ينفع التذكّر بأيّ وجه كان.

وقد صدّر القرآن الكريم بالإشارة إلى هذه الجهة، فقال تعالى:

ذلِكَ الكتابُ لا رَيبَ فيه هُدي للمُتَّقين .

والمراد من التقوى في هذا المورد: حصول حالة صيانة للنفس بالطبع والعقل عن الصفات الرذيلة الحيوانيّة والأعمال القبيحة النفسانيّة، وتحقّق التمايل والإقبال إلى جهة الحقّ وتحصيله على الاطلاق.

### وعى:

مقا \_ وعى: كلمة تدلّ على ضمّ شيء، ووعَيْتُ العلم أُعِيـه وَعْياً. وأوعَيْتُ العلم أُعِيـه وَعْياً. وأوعَيْت المتاعَ في الوِعاء أوعِيه. وأمّا الوَعَى: فالجَلَبة والأصوات، وهو عندنا من باب الإبدال، والأصل الغين.

مصبا \_ وعيت الحديث وَغياً من باب وعد: حفظته وتدبّرته، وأوعيت المتاع في الوِعاء. والوِعاء: ما يوعَى فيه الشيء، أي يُجِمَع، وجمعه أوعية. وأوعيته واستوعيته لغة في الإستيعاب وهو أخذ الشيء كلّه.

العين ٢٧٢/٢ ـ وعَى يعي وَعْياً، أي حفظ حديثاً ونحوه. ووعَى العظمُ إذا انجبر بعد كَشر. وأوعيت شيئاً في الوعاء وفي الإعاء، لغتان. والواعية: الصُّراخ على الميت، ولم أسمع منه فعلاً. والوَعوَعَة من أصوات الكلاب وبَنات آوَى، وخطيب وَعُوعَ : نعت له حسَن. ورجل وَعُواعَ : نعت له قبيع أي مِهذار، والمصدر الوَعواع لا يكسر على وعواع كراهية للكسر على الواو.

#### \* \* \*

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو حفظ مع احتواء، بأن يحفظ شيء بجعلد في ضمن شيء آخر واستيلائه كالظرف. مادّيّاً كان أو معنويّاً.

ومن مصاديقه: حفظ العلم وجعله في القلب مستقرّاً. وحفظ المتاع في محلّ. وحفظ الحديث في الحافظة، وحفظ المال في الوعاء.

وأمّا مفاهيم ــالضمّ، والتدبّر، والجمع، والإستيعاب، والجبر: فمن آثار الأصل ولوازمه في موارده المختلفة. وأمَّا الوَعْوعة والوَعواع: فمن باب حكاية الأصوات.

فبدَأُ بأوعِيَــتِهِم قَبلَ وِعاء أخيــهِ ثُمَّ آسْــتَخرَجَها مِن وِعاءِ أخيــهِ كذلكَ كِدْنا لِيوسفَ ــ ١٢ / ٧٦.

والظاهر أنّ الوِعاء في الأصل مصدر جعل إسماً لما يكون ظرفاً للشيء حتّى يحفظ فيه، والجمع أوعية.

إِنَّا لَمَّا طَغَا المَاءُ حَمَلُناكُم في الجارية لِنَجْعَلَهَا لَكُم تَذكرةً وتَعِيَهَا أَذُنُ واعِـيَة \_ ١٢/٦٩.

سبق أنّ الأذُن صفة كالجنّب بمعنى المطّلع الراضي الموافق، وغلب استعماله في الجارحة المخصوصة وهي حاسّة السمع والإطّلاع. والواعية صفة بمعنى الحافظ للشيء بحيث يكون مستولياً عليه كالظرف.

والمراد هنا الأذن الروحاني وهو النفس يلجاظ الإطّلاع وكونه مُدرِكاً وحافظاً وضابطاً للتذكّرات المستفادة من الطغيان في الماء ووقوع هلاك للمخالفين، ثمّ النجاة للمؤمنين.

كَلَّا إِنَّهَا لَظَى نَزَّاعَةً للشَّوَى تَدعو مَن أُدبَر و تَوَلَّى وجمَع فأَوْعَى \_ ٧٠ / ١٨. بَل الَّذين كَفَروا يُكَذَّبونَ واللهُ أَعْلَمُ بما يُوعون \_ ٨٤ / ٢٣.

الإيماء: جعل الشيء في وعاء وحفاظ، ويلاحظ في الصيغة وهي الإفـعال النظر إلى جهة الصدور من الفاعل.

فيراد في الآية الأولى: جمع المال وما يتعلّق بالدنيا ثمّ جعله في حِفاظ ووِعاء وإبقاؤه كذلك من دون إستفادة وأخذ نتيجة نتيجة روحانيّة منه: على خلاف جريان الحياة، فإنّ الحياة الدنيا مقدّمة ومَزرعة ووسيلة يتوسّل بها إلى الحياة الآخرة، وليست في نفسها مطلوبة ومقصودة، وهذا خسران عظيم.

وفي الآية الثانية: يراد إحاطته وعلمه تعالى بما يجعلون من برنامج الكفر والتكذيب في حفاظ وخفاء في سرائرهم، مع أنّ الله تعالى لا يخنى عليه أدنى شيء من أمورهم وتدابيرهم وسوء نيّاتهم، وهو القادر بما شاء وكيف يشاء، ولا يعجزه شيء في السماوات والأرض، وبيده أزمّة الأمور.

#### \* \* \*

### وفد:

مقا \_وفد: أصل صحيح يدل على إشراف وطلوع، منه الوافِد: القوم يفِدون. والوافِد من الإبل: ما يَسبق سائرها والإيفاد: الإسراع. والوافِدان: هما عَظهانِ ناشِزان من الخدّين عند المَضغ. وأوفَد: أَشَرْف.

مصبا ـ وفَد على القوم وَقُدَّا مِنْ يَارِبُ وَعِدْ وَقِوْداً، فهو وافِد، وقد يجمع على وُفّاد ووُفّد ووَفْد. ومنه الحاجّ وَفْد الله.

العين ٨٠/٨ ــ واحِد الوَفْد وافِد، وهو الّذي يَفِد عن قوم إلى ملِك في فتح أو قضيّة أو أمر. والقومُ أوفَدوه. والوافِد من الإبل والقَطا وغيرها: ما سبق سائر السَّرب في طَيَرانه ووُروده. وتوفَّدت الأوعالُ فوق الجبال: أشرفَتْ.

لسا ـ وفَدَ فلان يَفِد وِفادةً: إذا خرج إلى مَلِك أو أمير. ابن سِيده: وفَد عليه وإليه يفِد وَفداً ووُفوداً ووِفادةً وإفادةً على البدل (كالوعاء والإعاء): قَدِم، فهو وافِد. وهم الوَفْد والوُفود، والوَفد فإسم جمع، وقيل جمع. وأمّا الوُفود فجمع وافِد. وقد أوفَده إليه ووَقده الأمير إلى الأمير الذي فوقَه. وأوفَد فلان إيفاداً، إذا أشرَف.

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو قدوم وورود. ومن مصاديقه: القوم الوافدون إلى مَلِك، والسابق من الإبل والطير في سيرها، والمرتفع الناشز من الحدّين عند مضغ الطعام.

وأمّا مفاهيم ــ الإشراف والإسراع والطلوع والإستباق: فمن خواصّ الأصل ولوازمه.

يَومَ خَمْشُرُ الْمُتَّقِينَ إلى الرَّحَسْنِ وَفُداً ونَسوقُ المُجْرِمينَ إلى جَهَـنَّم وِرْداً \_ ٨٠/١٩.

الحَشر: هو بعث وسوق وجمع. والوَقد: هو قدوم وورود، وهذا المفهوم قريب من الحشر، والنظر في الحشر إلى جهة الأوليّة. وفي الوفد إلى الجهة المتأخّرة. فعلى هذا يصحّ أن يكون الوفد مفعولاً مطلقاً من الحشر، كما في الألفيّة: وقد ينوبُ عنه ما عليه ذلّ.

فالوَفد في الأصل مصدر، وقد يستعمل في مورد الجماعة الوافدين بمناسبة مطلق مفهوم القدوم والورود، ولكنّ كونه مصدراً في الآية الكريمة أولى وأنسب، ولا خصوصيّة في قدوم الجماعة وورودهم إلى الرحمن بصورة الجمعيّة.

وذِكر إسم الرحمن من بين الأسهاء: بتناسب التقوى الّذي هو عبارة عن صيانة النفس وحفظه عن الكدورات والمحرّمات، وهذا يوجب اقتضاء نزول الرحمة، والحشر والوفد إلى الرحمن.

وأمّا الإيفاد والتوفيد: يلاحظ فيهما النظر إلى جهة الصدور في الأوّل والوقوع في الثاني، مضافاً إلى كونهما متعدّيين. فيقال أوفده أي جعله وافداً ووارداً على شخص،

وكذلك وقّده.

\* \* \*

### وفر:

مقا \_وفر: كلمة تدلّ على كثرة وتمام. وفَر الشيءُ يفِرُ وهو مَوفور، ووفَره الله. ومنه وَفْرة الشَّعْر: دون الجُنُمَّة. واشتقاق إسم المالِ الوَفْرِ منه. والوَفْراء: المَزادة لم يُنقص من أديمها شيء.

مصبا \_وفر الشيء يَفِر من باب وعد وُفوراً: تم وكمل. ووفرته وَفْراً من باب وعد أيضاً: أَتَمْمَته وأكملته، يتعدّى ولا يتعدّى، والمصدر فارق. ووفرت البرض أفره وَفْراً أيضاً: صنته ووقيتُه. ووفرته مبالغة قال أبو زيد: وفرتُ له طعامَه توفيراً، إذا أتممته ولم تنقصه. وتُوفّر على كذا: طعرف همته إليه. ووفّرت عليه حقّه توفيراً: أعطيته الجميع، فاستوفره، أي استوفاه من من استوفاه من المنتوفرة على المنتوفاة من المنتوفرة المنتوفرة

العين ٢٨٠/٨ ــ الوَفْر: المال الكثير الّذي لم يَنقُص منه شيء، وهو مَسوفور. والوافِر: التامّ. وقد وَفرناه فِرَةً ووُفوراً. والمستعمل وفّرناه توفيراً. والوَفْرة من الشَّعر: ما بلغ الأذنين.

لسا ـ الوَفر من المال والمتاع: الكثير الواسع. والجمع وُفور. ووفَـره عِـرضه ووفَّره له: لم يشتِمه كأنّه أبقاه له كثيراً طيّباً لم ينقصه.

\* \* \*

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو سبعة في كثرة، ويعبّر عنه بالفارسيّة بكلمة (فراواني). ومن مصاديقه: سعة في كثرة، وفي جمع، وفي تماميّة، وفي كمال، وفي اهتهام. إذا لوحظ فيها القيدان.

قالَ اذهَبْ فَنْ تَبِعَكَ مِنهُم فإنّ جَهنَّم جَزاؤكُم جَزاءً مَوفوراً \_ ١٧ / ١٣.

أي يُجزى بجزاء كثير واسع. وهذا في قبال الجزاء القليل المحدود المضيّق.

ولا يخفى أنّ الإنسان إذا اتّبع سبيل الغيّ والشيطان وأصرٌ في برنامجه: يسبعد بالتدريج عن صراط الحقّ والنور، ويكون محجوباً عن أنوار اللاهوت وعن الفيوضات الربّانيّة وعن السعادة والرحمة والفلاح، فيكون حينئذ واقعاً في مورد الضلال والمضيقة والمحروميّة والظلمة والعذاب الشديد، وليس له تخلّص ونجاة وفلاح بوجه من الوجوه.

# وفض:

مقا .. وفض: ثلاث كلمات متباينة . الأولى .. أوفض إيفاضاً: أسرَع. وجماء على وَفَض وأوفاض، أي عَجَلة. والثالثة .. الأوفاض: الفِرَق من الناس. والثالثة .. الوقضة: الكِنانة، وجمعها وفاض.

صحا \_وفض: يقال: لقيته على أوفاض، أي على عجلة، مثل أوفاز. وأوفضَ واستَوفَض، أي أسرع. ومنه قوله تعالى:

كأنَّهم إلى نُصُب يوفِضون .

ويقال أيضاً: استَوفضه، إذا طرده واستَعجلَه. وناقة مِيفاض، أي مُسرِعة. والوَفْضة: شيء كالجعبة من أدَم ليس فيها خَشَب، والجمع وِفاض. والأوفاض: الفِرَق من الناس، والأخلاط من قبائل شتَيْ. لسا ...وَقُض: وقاية ثِفال الرَّحَى. والأوفاض والأوضام واحدها وَفَض ووَضَم، وهو الّذي يُقطع عليه اللّحم. وأوفضتُ لفلان وأوضمتُ، إذا بسطتَ له بِسـاطاً. ووفضَت الإبلَ: أسرعَتْ.

#### \* \* \*

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو جريان سريع في انبساط. ومن مصاديقه: الإستعجال في جريان أو حركة لنفسه أو لغيره، والناقة إذا أسرعت في مشيها مع سَبْح، وهو السرعة في الجريان من غير إضطراب.

وأمّا مفاهيم ــ العجلة، والبساط للجم أو رَحَىّ، والكِنانة، ومطلق البَسْط، والأخلاط من الناس، والطرد: فعاني عباريّة بتناسب فيا بينها وبــين الاسراع أو الانبساط.

والظاهر أنّ معنى العجلة إنّما أخذ من مادّة الوفز، فإنّ الوفز بمعنى العجلة وقلّة الإستقرار.

فَذَرْهم يَخوضوا ويَلعَبوا حَتَّى يُلاقوا يَومَهم الَّذي يوعَدون ، يَومَ يَخرُجون مِنَ الأجداثِ سِراعاً كأ نَّهم إلى نُصُب يوفِضون ــ ٧٠ / ٤٣.

الأجداث بمعنى القبور. والسَّراع جمع سريع، ومنصوب على الحاليَّة، والنَّصُب جمع النَّصْب والنَّصيب كصعب وشريف: بمعنى ما يكون متّصِفاً بالنَّصب وهو تثبيت شيء في محلّ بإقامته ورفعه، والمراد ما يُنصب علامة للإهتداء به أو إليه في الوصول إلى مقصده وهدفه. والقبر: حقيقة في الستر والإخفاء والدفن.

وكما أنّ بدن الإنسان يُدفن ويُستَر ويُخنَى تحت التراب: كذلك نفس الإنسان يُستَر تحت القيود والتمايلات النفسانيّة، فيصير محدوداً بتلك العلائق ومحجوباً بهــذه

القيود ومستوراً بها.

وهذه المحدوديّة والمحبوسيّة تبقى وتستديم إلى حين أن يؤمّروا بالخسروج والإنطلاق والتوجّه إلى لِقاء ربّهم والحركة إلى المعاد.

فإنَّ المقصد والمنتَهي الأصيل هو العود إلى الله المتعال، كما قال تعالى:

اللهُ يَبْدهُ الحَلْقَ ثُمَّ يُعيدُه ثُمَّ إِلَيهِ تُرْجَعون \_ ٣٠ / ١١.

وظاهر الآية الكريمة وما قبلها:

عَلَى أَن نُبَدِّل خَيراً مِنهُم.

وما بعدها:

خُشَّعاً أبصارُهُم تَرهَقهُم ذِلَّة.

أنّ المراد الخروج من التعلّقات المادّيّة والقيود الدنيويّة الظلمانيّة الحارجيّة والنفسانيّة، وهذا الحروج إنمّا يتحقّق بالموت والإنتقال عن الحياة الدنيا إلى الآخرة، فينقطع عن هذه العلائق المادّيّة الحاكمة، وتبق آثارها في النفس، وتتحصّل له منتهى حالة الحشوع والذلّة، ويرى سيره قهراً إلى عالم الآخرة، ويتمنّى الوصول إلى حياة منطلقة وعيش روحانيّ وسعة في إدامة إنبساط النفس، كلّ بحسب إدراكه وعلى اقتضاء حاله، فيسير سريعاً إلى جانب ذلك الهدف المقصود، الذي يتمنّى الوصول إليه، ثمّ يشاهد قصوره وضعفه ومحدوديّته، بحيث لا يستطيع التجاوز عن حدّه الموجود، ولا الترقع والتعالي عن مرتبته المكتسبة، وإن جدّ كلّ الجهد.

وهنالك يرى في نفسه غاية الذَّلّة ونهاية الحقارة وكمال الإبتلاء الدائم المستمرّ، فلا يظنّ لنفسه تخلّصاً ونجاةً وانطلاقاً.

وحينئذٍ يشاهد في نفســه حسرة ويأساً، وهذا عذاب فوق النار، ولا يُحَسَّ

عذاب النار وحرارة الجحيم إذا أحاط به اليأس والحسرة.

قَد خَسِرَ الَّذينَ كذَّبوا بلِقاءِ اللهِ حَتَّى إذا جاءَتهُم السَّاعَةُ بَغْتةً قالوا يا حَسْرَ تَنا عَلَى ما فَرَّطْنا فيها ــ ٦ / ٣١.

وصدر الآيــة الكريمة كالتصريح في المعــنى المذكور، وهو إدراك المــوت، فإنّ قوله:

فَذَرْهُم يَخوضوا ويَلعَبوا حَتَّى يُلاقوا يومَهم.

يدلّ على أنّ الحَوض واللُّعب إنّما يسـتمرّان إلى لقاء اليوم، يوم يخرجون من الأجداث، فلا تنطبق الآية على يوم البعث والنشور.



وفق:

مقا \_ وفق: كلمة تدلّ عَلَى مُلاّءً مِنْ النّسَائِينَ الْمُنادِ الوَفْـق: الموافـقة. واتّــفق الشيئانِ: تقاربا وتَلاءَما. ووافقتُ فلاناً: صادقتُه كأنّها اجتمعا متوافِقَيْن.

مصبا .. وفّقه الله توفيقاً: سدّده. ووَفِق أمره يَفِق، من التوفيق. ووافقه موافقة ووِفاقاً، وتَوافَق القومُ واتّفقوا إتّفاقاً. ووفقتُ بينهم: أصلحت. وكسبُه وِفقُ عياله، أي مقدار كفايتهم.

العين ٢٢٥/٥ ــ الوَفْق: كلُّ شيء متّسِق متَّفِق على تَيـفاق واحد، فهو وَفْق، ومنه الموافَقــة في معنى المصادّفة والإتّفاق، تقول: وافقت فلاناً في مَوضع كذا، أي صادفته. ووافقتُ فلاناً على أمر كذا، أي اتّفقنا عليه معاً. وتقول: لا يتوفّق عبد حتى يوفّقه الله، فهو موَفَق رشيد. وكنّا من أمرنا على وفاق.

الفروق ٢٤٥ ـ الفرق بين قولك تابعت زيداً، وقولك وافقته: أنّ قولك تابعته،

يفيد أنّه قد تقدّم منه شيء اقتديت به فيه، ووافقته يفيد أنّكما اتّفقتها معاً في شيء من الأشياء، ومنه سمّي التوفيق توفيقاً. وقال أبو علي: ومَن تابعه: يريد به أصحابه. ومن وافقه: يريد مَن قال بقوله وإن لم يكن مِن أصحابه. والنظير: لا يقال إنّه تابع لنظيره، لأنّ التابع دون المتبوع. ويجوز أن يوافق النظير النظير.

\* \* \*

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو مماثلة من جهة الأفكار أو الأفعال، وهـو يقابل الخلاف. كم أنّ التماثل هو تَساوٍ بين الذوات، ولا يلاحظ فيه مماثلة من جهة الأفكار والأعمال.

وأمّا مفاهيم ــ الملاءمة والمقاربة والمصادقة والمصادفة والإصلاح والإتساق والتسديد: فمن آثار الأصل ولوازمه، فإنّ حصول الموافقة يلازم هذه المعاني.

والوِفاق مصدر كالموافّقة، والصيغة تدلّ على حصول استمرار في المهائلة من جهة الأعمال والأفكار وسائر الخصوصيّات.

إِنَّ جَهنَّمَ كَانَت مِرْصَاداً ... لابِشِينَ فيها أَحْقَاباً لا يَذُوقُونَ فيها بَرُداً وَلا شَرَاباً إِلّا حَمِياً وغَسّاقاً جَزاءً وِفاقاً \_ ٧٨ / ٢٦.

الطغيان في قوله تعالى:

للطَّاغينَ مآباً.

بمعـنى الارتفاع عن الحدّ مع التجاوز، ويراد الّذين اسـتكبروا وتجاوزوا عن حدود وظائفهم وخرجوا عن الطاعة والإعتدال وضلّوا وأضلّوا.

فإذا طغى العبد في قبال ربِّه الجليل: فقد جعل نفسه محروماً عن رحمته وفضله،

وضلٌ عن سبيل الرشد، وانحرف عن مقام الصلاح والفلاح، فأخلد نفسه في محيط العذاب والنار، وأبعده عن نِعم الجنّة، وآثَرَ الحياة الدنيا على الآخرة، وهذا هو الجزاء الموافِق لأعمالهم.

والتعبير بصيغة المصدر: إشارة إلى التأكيد والمبالغة، وأنّ الموافقة قد لوحظت في نفسها ومن حيث هي، من دون نظر إلى جهة صدور أو نسبة إلى فاعل أو مفعول. وإن خِفْتُم شِقَاقَ بينهُما فَابْعَثُوا حَكَماً مِن أَهلِه ... يُوفِّق اللهُ بَينهما ـ ٤ / ٣٥.

رأيتَ المُنافِقسينَ يَصُدُّونَ عَنْسكَ ... يَحلِفونَ باللهِ إن أرَدْنا إلّا إحساناً و توفيقاً \_ 3 / ٣٠.

قالوا يا شُـعَيْب ... إن أريدُ إلّا الإصلاحَ ما اشــتَطعتُ وما تَوفيقِ إلّا بالله \_ـ ١١ / ٨٨.

التوفيق: جعل شخص أو شيء مُوافقاً لآخر كمتى يحصل الإلتيام والتقارب بينهما، ويرتفع التنافر والتخالف والتباعد.

في الآية الثانية: يراد تجصيل الإلتسيام والموافقة فيا بين المنافقين والمؤمنين برسول الله (ص). وفي الثالثة: يريد شعيب النّبيّ (ص) إيجاد تقريبهم وملاءًمتهم إلى الله ودينه وأحكامه وعباده وأنبسيائه، حتى يصلح حالهم، ويتسق أمرهم، ويكونوا على صدق وحق. وفي الآية الأولى: إيجاد التلاؤم والتقارب والحبّة فيا بين الزوجين، حتى يرتفع الشقاق والخلاف عنهما، ويعيشا على تفاهم وتوافق فكراً وعملاً.

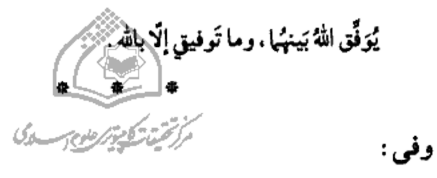
ثمّ إنّ التوفيق إمّا تكوينيّ: ومرجعه إلى تقدير الذات والصفات على خصوصيّة تلائم العقائد الصحيحة والصفات الروحانيّة والأعمال الصالحة، ولها تمايل وتسقارب إلى الحقائق اللّاهوتيّة. وما أدراكَ ما عِلِّيُّونَ كِتابٌ مَرقومٌ يَشهِدُه المُقرَّبون \_ ٨٣ / ٢٠.

وإمّا تشريعيّ: ومرجعه إلى الارشاد والهداية إلى ما هو الحقّ في أيّ جهة من الأفكار والأعمال والأخلاق، بوسيلة إلقاءات رحمانيّة أو ببعث رُسُل أو بإنزال كُتب:

رَسُولاً مِنْهُم يَتِلُوعَلَيهِم آياتِهِ ويُزَكِّيهِم ويُعَلِّمهُم الكِتَابَ والحِكَةَ \_ ٦٢ / ٢.

وعلى أيّ صورة: فالتوفيق إنّما يتحقّق من جانب الله المتعال، إمّا بمباشرة وبلا واسطة، كما في الخلق أو في الإلقاء. أو بواسطة كما في بعث الأنبياء وإنزال الكتب.

وعلى هذا قد نسب التوفيق الظاهر المتَراءى من الناس إلى الله المتعال، كما في الآية الأولى والثالثة:



مقا ـ وفى: كلمة تدلّ على إتمام وإكمال، منه الوفاء: إتمام العهد وإكمال الشرط. ووفى: أوفى، فهو وَفيّ. ويقولون: أوفيتُك الشيء، إذا قضيتَه إيّاه وافياً. وتوفّيتُ الشيء واستوفيته، إذا أخذتَه كلّه، حتى لم تَترك منه شيئاً. ومنه يقال: للميّت: تَوفّاه الله.

مصبا ـ وفى: وفيت بالعهد والوعد أفي به وَفاءً، والفاعل وَفيَّ، والجمع أوفياء. وأوفيتُ به إيفاء. فجعل الرباعيّ يتعدّى وأوفيتُ به إيفاء، فجعل الرباعيّ يتعدّى بنفسه. وقال الفارابيّ أيضاً: أوفيته حقَّه ووفّيته إيّاه، وأوفى بما قال ووَفَى. وأوفى على الشيء: أشرَف عليه. وتَوفّاه الله: أماته. والوفاة: الموت. وقد وفى الشيء بنفسه: إذا تمّ، فهو واف.

العين ٩/٨ -٤٠ ـ وفَى ريشُ الجناح، فهو وافٍ، وكلَّ شيء بلغ تمام الكمال فقد

وفى وتمّ. ويقال: درهم وافٍ، يعني أنّه درهم يزن مثقالاً، وكيلٌ وافٍ، ورجل وفيّ: ذو وَفاء. وأوفى على شَرَف من الأرض، إذا أشرف فوقَها. والموافاة: أن تُوافي إنساناً في الميعاد. وتقول: أوفيته حقّه، ووفّيته أجره، والوفاة: المَنيَّة. وتُوُفّي فلان.

صحا ــ الوَفاء: ضدّ الغَدر، يقال: وفَى بعهده، وأوفى، بمعنىً. ووَفَى الشيءُ وُفيّاً على فُعول: تمَّ وكثُر. وأوفاه حقّه ووَفّاه: أعطاه حقّه وافيّاً.

\* \* \*

# والتحقيق:

أنَّ الأصل الواحد في المادّة: هو إتمام العمل بالتعهّد سواء كان التعهّد بالتكوين أو بالتشريع أو بالجعل العرفيّ.

وبهذا يظهر الفرق بينها وبين مواد الإتمام والإكمال وغيرها.

والمجرّد من المادّة لازم بمعنى تماميّة وصول العمل بالتعهّد، ويتعدّى بالحرف أو بالهمزة أو بالتضعيف، فيقال: درهم وافٍ، ووفى بعهده وأوفى نذرَه ووفّيه. ويستعمل التضعيف أو الألف مع حرف الباء للتأكيد، فيقال: أوفيت به ووفّيت به. ويلاحظ في الإفعال جهة الصدور. وفي التفعيل جهة الوقوع.

ومن مصاديقه: إتمام العهد وإكهاله، وإكهال الشرط، وإتمام الوعد، وقضاء النذر، وإجراء الحق المعهود، وتكميل الأجر، وتتميم الإشراف على شيء على ما هو حقّه. وتتميم التوجّه ورعاية ما يجب في تأديب نفسه، والتماميّة في الدرهم أو في الكيل.

فالوفاء بالتعهّد التشريعيّ، كما في:

وأُوفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهِدَكُم وإِيَّايَ فَارْهَبُونِ \_ ٢ / ٤٠.

الَّذينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللهِ ولا ينقُضُونَ المِسِيثاق \_ ١٣ / ٢٠.

وأمّا الَّذينَ آمَنوا وعَمِلوا الصَّالِحاتِ فَيُوَفِّيهِم أُجورَهُم ـ ٣ / ٥٧. وَوُفِّيَتُ كُلُّ نَفْسٍ ما عَمِلَتْ ـ ٣٩ / ٧٠.

التشريع: هو إنشاء طريق واضح والبرنامج المبيّن للإيصال إلى مقصد منظور حقّاً أو باطلاً. والتعهّد التشريعيّ ما يرتبط بهذا الطريق، فيكون تعهّداً وتسليماً في قبال البرنامج والدين الإلهٰيّ، فيلحقه التوفية من الطرفين عملاً وجزاءً.

ويعبّر في مقام الجزاء للعبد بصيغة التفعيل لدلالتها على الوقوع.

والوفاء بالتعهّد العرفيّ، كما في:

يا أيُّها الَّذينَ آمَنوا أوفُوا بالعُقود \_ ٥ / ١.

ويا قومٍ أُوفُوا المِكْيالَ والمِيزانَ بِالقِسطِ ـ ١١ / ٨٥.

فإنّ تعيين العقد والكيل والميزان من جهة الخصوصيّات مستند إلى العرف الموجود، فإنّ خصوصيّاتها تختلف بالخيّلاف البلدان، والتعهّد بالأمور العسرفيّة لازم الوفاء بها عرفاً وشرعاً. فإنّ الشارع حكم بلزوم الوفاء بأيّ تعهّد معروف.

والوفاء بمطلق التعهّد، كما في:

وأوفُوا بالعَهْدِ إِنَّ العَهْدَكَانَ مَسْؤُولًا \_ ١٧ / ٣٤.

بَلَى مَن أُوفَى بِعَهِدهِ واتَّق فإنَّ اللهَ يُحِبُّ المُتَّقين \_ ٣ / ٧٦.

ولكنَّ البِرَّ ... وأقامَ الصَّلوةَ وآتى الزَّكؤةَ والمُوفُونَ بِعَهدِهِم إذا عاهَدُوا \_ ٢ / ١٧٧.

فالوفاء بالعهــد لازم، ســواء كان في التعهــد لله أو للشرع أو للناس إذا كان معروفاً، ولزومه إلهٰيّ وشرعيّ وعقليّ وعرفيّ، إذا كان التعهّد بأمر معروف.

ويكني في وجوب الوفاء بالعهد، ما يقول الله تعالى:

ومَن أُونَى بِعَهده مِن الله \_ ٩ / ١١١.

فيدلُّ بمفهوم المخالفة على قبح التخلُّف والعصيان في قبال مطلق التعهُّد.

والوفاء بالعهد التكويني، كما في:

واللهُ خَلَقكُم ثُمَّ يَتَوَفَّاكُم ومِنكُم مَن يُردُّ إلى أَرْذَلِ العُمُر ـ ١٦ / ٧٠. اللهُ يَتَوَفِّى الأَنفُسَ حِينَ مَوتها ـ ٣٩ / ٤٢.

والعهد هو التزام خاص في قبال شخص أو أمر، وهو إمّا بالتكوين أو بالقول. والتعهّد تفعّل ويدلّ على المطاوعة والإختيار، كما أنّ التوفّي أيضاً كذلك، فمعنى الثعهّد، اختيار العهد وانتخابه. والتوفّي بمعنى انتخاب الوفاء واختياره.

ولماً كان الخلق وتقدير إدامة الحياة ومقدار العمر والإنتهاء إلى الموت من الأمور التكوينيّة: فيكون معنى التوقي في هذا المورد، اختيار الوفاء والعمل بالتعهّد والإلتزام بإدامة هذه الحياة والإنتهاء إلى محدًا الأجل، فيختار الوفاء وهو إتمام العمل بالتعهّد التكوينيّ.

ومن الأمور التكوينيّة: ما يكون من آثارها وما يتعلّق بها وما يكون في إدامة الخلقة من ما وراء المادّة وعوالم الآخرة والثواب والعقاب وجزاء الأعهال في إدامة الحياة وتعيين البرنامج والشرع للخلق وتقدير أمورهم وتبيين وظائفهم، فتشمل بعضاً من التشريعيّة.

مَن كَانَ يُريدُ الحَيَاةَ الدُّنيا وزِينَتَهَا نُوَفِّ إليْهِم أَعْمَالَهُم فيها \_ ١١ / ١٥. وهوَ الَّذي يَتَوَفَّاكُم باللَّيْلِ ويَعْلَمُ ما جَرَحْتُم بالنَّهار \_ ٦ / ٦٠.

فإنّ إتمام الأعمال الدنيـويّة وتوفيتها بالجـزاء، وهكذا اختـيار العمل بالتعهّد والتقدير في نوم الليل: من لوازم التكوين.

حَتَى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُم المُوتُ تَوَفَّتُه رُسُلُنَا وَهُم لَا يُفرِّطُونَ - 7 / 7.

إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُم المَلَائِكَةُ ظَالمِي أَنفُسِهم قالوا فِيمَ كُنتُم - ٤ / ٣٧.

الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُم المَلَائِكَةُ طَيِّبينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عَلَيكُم - ٢١ / ٣٢.

قُل يَتَوَفّاكُم مَلَكُ المَوت الَّذِي وُكُل بِكُم ثُمَّ إِلى رَبِّكُم تُوجَعُون - ٣٢ / ١١.

فَكَيفَ إِذَا تَوفَّتُهُم المَلائِكَة يَضرِبونَ وُجوهَهُم وأَدبارَهُم ذَلكَ بِأَنَّهُم اتَّبعُوا مَا فَكَيفَ إِذَا تَوفَّتُهُم المَلائِكَة يَضرِبونَ وُجوهَهُم وأَدبارَهُم ذَلكَ بأنَّهُم اتَّبعُوا مَا أَسْخَطَ اللهُ .. ٧٤ / ٢٧.

سبق إنّ الملائكة مأخوذة من العبريّة، وإنّهم خلقوا ممّا وراء المادّة، مــنزّهين عن حدود المادّة وآثارها، وفيهم روحانيّة وصفاء وخلوص من الإنكدار والغشّ.

وللملائكة أنواع مختلفة بحسب كون كل نوع منها مَظهراً لصفة خاصة من الصفات الجماليّة، وبهـذا اللحاظ يوظف كل نوع بوظيفة معيّنة على مقتضى فـطرته وذاته، من الركوع، والسجود، والقيام، والتسبيح، وهمل العرش، وحفظ العباد، وإبلاغ الوحي، وسائر أنواع المأموريّة من جانب الله المتعال.

ومنهم المأمورون لقبض الأرواح:

تَتَوَفَّاهُم المَلائكَة.

ولا يخنى أنّ الملائكة فانون في قبال عظمة الله عزّ وجلّ وإرادته ومشيّته، وهذا بمقتضى خلوصهم وصفائهم التامّ، فإنّهم مجلى الصفات ومَظهر الجمال ومرآة الحقّ.

لا يَعصُونَ اللهَ مَا أَمَرَهُم ويَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ \_ ٦٦ / ٦.

ولا يخنى أنّ مأموريّة الملائكة في موضوع التوفيّ إنّما هو مخصوص بجهة القبض وأخذ الروح، لا بأصل الموت، بمعنى أنّ الحياة والموت بتقدير الله المتعال وبتكوينه وخلقه، وأمّا أخذ الروح وقبضه: فمفوّض إلى الملائكة الموظّفين المأمورين به.

اللهُ يَتَوَنَّى الأَنفُسَ حينَ مَوتها .

جاءَ أحدَكُم الموتُ تَوفَّتهُ رُسُلنا.

الَّذي خَلَقَ المَوتَ .

وتأويل الملائكة بالقوى الروحانيّة كما في كلمات بعض من المدّعين للمعرفة: قصور عن العرفان الحتّى، فإنّ الأُسور وجريانها في العوالم إنّما هي تتحقّق وتجـري بالأسباب، كما نرى في عالم المادّة من الريح والماء والنار والزلزلة وغيرها:

ولله مُجنودُ السَّمْواتِ والأرض.

أَبِّى اللَّهُ أَن يُجرِي الأُمورَ إِلَّا بأسبابها.

فظهر أنَّ التوفية في الموت بيد الله تعالى أوّلاً وبالذات، ونسبته إلى المــــلائكة الموكّلين وغيرهم يكون بالعرض وفي المرتبة الثانية.

وأيضاً إنّ التوفية بمعنى إثمام العمل بالتعهد المطلق، ولا يدلّ على الاماتة، كها في:

هُوَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُم باللَّيل .

يا عيسى إنّي مُتَوفّيك ورافِعُكَ إليَّ ـ ٣ / ٥٥.

\* \* \*

#### وقب:

مقا ـ وقب: كلمة تدلّ على غَيبة في مَغابٍ. يقال: وقَب الشيءُ: دخل في وَقْبه، وهي كالنُّقرة في الشيء. ووقبَتْ عَيْناه: غارتا. ووقب الشيء: نزل ووقع. وأمّا قولهم: إنّ الوَقْب هو الأحمق: فهو من الإبدال، والأصل وَغْب. ومِن شرّ غاسِق إذا وقب، قالوا: اللّيل إذا نزل.

صحا ــ الوَقْب من الجَبَل نُقرة (ثُقبة ووَهدة مستديرة) يجتمع فيها الماء. ووَقَبُ العين: نُقرتها. ووَقَبَ الشيءُ يَقِب وَقْباً: دخل، وقبَت الشمسُ: غابت ودخلت موضِعَها. ووقَب الظَلام: دخل على الناس. أوقبتُ الشيءَ: أدخلته في الوَقْبة.

لسا ـ الأوقاب: الكُوّى، واحدها وَقْب. وكلّ نَقر في الجسّد وَقْبُ، كنقر العين والكَتِف. ووقَب الشيءُ يقِب وَقْـباً: دخل، وقيل: دخل في الوَقْب، وأوقَب الشيءَ: أدخله في الوقب.

العين ٢٢٨/٥ ــ الوَقْب: كلّ قَلْت أو حُفرة، كقَلتٍ في فِهر، وكوقب المُدهُنَة. ووَقْبة الثّريد: أنقوعتَه.

أقول: الوَغْب: السقوط والضعف، والكُوّى جمع الكُوّة: الخَسرق يكون في الحائط. والقَلْت: كلّ نُقرة في صخرة أو غيرها. والفِهـر: حَجَر رقيق تُسحق به الأدوية. والمُدهُنة: آلة الدَّهن. الأنقوعة: كلّ محلّ يسيل إليه الماء من ثريد أو دُهن أو غيرهما.

#### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو دخول شيء في محلّ، ومن مصاديقه: تجمعً الماء في محلّ، ومن مصاديقه: تجمعً الماء في محفرة. دخول القمر في ظلّ الأرض بالخسوف. كلّ نقرة ينزل فيها ماء أو دهن أو غيرهما. دخول الظلمة في الليل.

والوَقْب: في الأصل مصدر، ثمّ يطلق على كلّ محلّ يدخل فيه شيء، من ماء أو دُهن أو نور أو غير ذلك.

والفعل لازم. والإيقاب متعدٍّ بمعنى الادخال.

قُل أُعوذُ بِرَبِّ الفَلَق مِن شَرَّ ما خَلَق ومِن شَرَّ غاسِقٍ إذا وَقَب ـ ١١٣ / ٣.

الفَلَق: إنشقاق مع حصول إبانة بين الطرفين، والإنفلاق هو السبب للوجود في أيّ عالم ولجميع الموجودات. والغَسَق: هو الظلمة النازلة المحيطة مادّيّةً أو معنويّةً.

قد ذُكر أوّلاً: ربّ الفلَق: إشارة إلى أنّ تربية المخلوقات الّتي توجد بانفلاق. إنّما هي من أوّل الأمر تحت نظره وسلطانه.

ثمّ استعيذ ثانياً به من شرّ تلك المخلوقات، أي من الشرور الّتي توجد في أثر سوء أعمالهم وخبث نيّاتهم، وهذه الشرور تؤثّر في نظم الحياة، وتوجب اختلالاً في الأمور، ظاهراً وباطناً.

ثمّ استعيذ ثالثاً به من شرّ الغسق إذا وقب: فإنّ الغَسَق إذا دخل قلب العبد وأحاط به: بمنع عن ورود النور، بل يخرج النور أيّ مرتبة منه عن القلب، وبهـذا ينقطع العبد عن تجلّي أنوار الحقّ وعن الإرتباط الباطني.

ولماً كان المقام في مورد التربية وسمير السالك: أشير أوّلاً إلى أنّ الإنفلاق وظهور أوّل مرتبة من التربية، بل الإنفلاق في كلّ مرتبة منها بيد الربّ المتعال، فلابدّ من تحقّق التوجّه إليه، والإستعانة منه، والإستعاذة به من الموانع.

ثمّ أشير إلى الموانع العامّة المواجهة في الخارج، من جانب الخلق في جــهات مختلفة مادّيّة أو معنويّة.

ثمّ يشار إلى حدوث مانع أدقّ وأنفذ في القلب، بحيث يزيل الإقتضاء ويقطع الإرتباط فيما بين العبد والربّ، سواء كان حدوثه من الحنارج أو من سوء النّـيّات والأعمال.

فإنّ حدوث الظلمة مبدأ أيّ شرّ وفساد ومحروميّة.

ثمّ يشار إلى مصداقين من مصاديق الموانع المواجهة في السلوك، ليتوجّه إليهها السالك في سلوكه توجّهاً لازماً، وهما النفت والحسد، فقال تعالى: ومِن شَرِّ النَّفَّاثاتِ في العُقَدِ ومِن شَرِّ حاسِد .

\* \* \*

#### وقت:

مقا \_وقت: أصل يدلّ على حدّ شيء وكُنهه في زمان وغيره. منه الوقت: الزمان المعلوم. والموقوت: الشيء المحدود. والميقات: المُصير للوقت. وقَت له كذا ووقَّته، أي حدَّده.

إِنَّ الصَّلاة كَانَت عَلَى المؤمنينَ كتاباً مَوقوتاً \_ ٤ / ١٠٣.

العين ١٩٩/٥ ــ وقت: الوقت: مقدار من الزمان، وكلّ ما قدّرتَ له غاية أو حيناً فهو مُوقَّت. والميقات: مصدر الوقت. والآخرة مِيقات الحَالق. ومَواضع الإحرام مَواقيت الحاجّ. والهلال ميقات الشهر. وقوله تعالى:

وإذا الرُّسُلُ أُقَّتَتْ.

إُنَّمَا هُو وُقُتت، من الواو، فهُمِز.

صحا ـ الوقت: معروف. والميقات: الوقت المضروب للفعل، والموضع، يقال: هذا ميقات أهل الشام، للموضع الذي يُحرِمون منه. وتقول: وقَـ تَه فهو مَوقوت، إذا بيّن للفعل وقتاً يُفعل فيه. والتَّوقيت: تحديد الأوقات، وقَـ تُه ليوم كذا مثل أجَّلتُه. والمَوقِت مَفعِل.

مصبا ـ الوقت: مقدار من الزمان مفروض لأمر ما، وكلّ شيء قدَّرتَ لد حيناً فقد وقَّـتَّه توقيتاً، وكذلك ما قدّرت له غايـة، والجـمع أوقات. والمـيقات: الوقت، والجمع مواقيت. وقد استعير الوقت للمكان، ومنه مَواقيت الحجّ لمواضع الإحـرام. ووقّت الله الصلاة توقيتاً، ووقّتها يَقِتها من باب وعد: حدّد لها وقتاً، ثمّ قيل لكلّ شيء

محدود: مَوقوت ومُوَقّت.

\* \* \*

#### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو زمان محدود، بأيّ شيء كان، بفعل أو حادثة أو جريان أو غيرها.

والوقت مصدر ثمّ يطلق على ذلك الزمان المحدود، وهو مصداق لذلك المعنى المصدري. والتوقيت تفعيل ويدلّ على مبالغة وعلى أنّ النظر فيه إلى جهة الوقـوع والنسبة إلى المفعول به.

فإنَّكَ مِن المُنظَرِين إلى يَوم الرَّقْتِ الْمُعلوم \_ ١٥ / ٣٨.

سأل إبليسُ أن يُطوِّل حياته إلى أن يُبعث الخلق أي يُختار رفعهم إلى الحساب ومشاهدة نتائج الأعمال، وهو يُوم البعث والنشور. ي

وأجاب الربّ تعالى باستجابة مسؤوله إلى وقت معلوم، ولعلّه إنتهاء الحسياة الدنيا، فإنّ إبليس لايسستطيع أن يعمل عملاً في البرزخ، فإنّ الهداية والإغسواء إنّما يتحقّقان في عالم المادّة.

يَسأُلُونَكَ عَن السَّاعَةِ أَيّانَ مُرسَيْها قُل إِنَّا عِلمُها عِندَ رَبِّي لا يُجَلِّيها لِوَقْتِها إِلّا هوَ ثَقُلَتْ في السَّمُوات والأرض \_ ٧ / ١٨٧.

الإرساء: الإثبات والإستقرار. وأيّان: سـؤال عن زمان مسـتقبل في مـورد التفخيم والتعظّيم. والتجلية: الإظهار.

والظاهر أنّ المراد من الساعة: هو البعث والنشور وظهور عالم نتائج الأعمال وشهود الحساب والشواب والعقاب، فإنّ المـوت مشهود لكلّ مـن أفسراد النــاس،

وظهوره وفعليَّته قريب ومحقَّق إجمالاً.

وأمَّا الساعة والقسيامة الكبرى: فهي ممَّا لا يَعلم وقتها إلَّا الله المتسعال، فعلم الساعة من العلوم الغيبيَّة المختصَّة بالله عزَّ وجلَّ. فيقول فما بعد الآية:

قُل إِنَّمَا عِلمُها عندَ الله ... و لَو كُنتُ أعلمُ الغَيبَ لاستَكثرتُ مِن الخير وما مسّني الشُّوءُ \_ ٧ / ١٨٨.

والمُرْسَلاتِ عُرْفاً ... فإذا الجِبالُ نُسِفَتْ وإذا الرُّسُل أُقِّسَتَتْ \_ ٧٧ / ١١.

الإرسال: إنفاذ مع كونه حاملاً لأمر، وهو أعمّ من أن يكون مادّيّاً أو روحانيّاً. من إنسان أو مَلك أو شيطان أو جماد.

قلنا في عذر وعصف: إنَّ المرسلات هم النفوس المستازة المجذوبة تكويناً قد مد ي أرسلوا تكويناً مأمورين إلى إلقاء الذكر. مراقعة تكويز/سيرسوي

والمراد في قوله تعالى:

وإذا الرُّسُل أُقِّــتَتُ.

مطلق الرُّسُـل، فإنَّ بظهور عوالم ماوراء المادَّة: يعطُّل الرِّسـالة وإلقاء الذكر، ويكون محدوداً بأوقات معيّنة لأغراض مخصوصة، كالشهادة وغيرها.

وكلمة أُقِّـتَتْ: أصلها وُقِّتت، أبدلت الواو همزة كما في الوجوه والأجوه، وهذا للتخفيف لفظاً، ولتقليل المعنى من جهة التشديد، والواو المـضمومة في أوّل الكـلمة يناسب قلبها حرفاً خفيفاً، فيقال في الؤراث التراث. والقلب متداول في جميع الألسنة واللغات والمكالمات، وهو أمر طبيعيّ جار فيها.

ثُمَّ إِنَّ تَحديد الرَّسل: من جهة إنبساط يوم الفصل وظهوره، فإنَّ فيه يتميَّز كلُّ نفس ويتجلَّى ما في باطنه ويظهر ما له وما عليه من المراتب والخصوصيَّات ويُجزَّى كلُّ بحسب كسبه وعمله وإيمانه، فلا يبق اقتضاء للرسالة والهداية والتبليغ:

لأيّ يَوم أُجِّلَتْ لِيَوم الفَصل \_ ٧٧ / ١٢ و ١٣.

وأمّا كلمة الميقات: قلنا في الوعد، إنّ مِفعالاً صيغة مخصوصة من أوزان إسم الآلة، كالمررصاد والميراث والمفتاح، وتدلّ على آلة بها يستعان في العمل وبها يتحقّق الفعل في الخارج، وهذه الوسيلة تكون مختلفة باختلاف الموارد والمصاديق.

ولا تنحصر الوسيلة في آلة مخصوصة معيّنة، بل تصدق على كلّ شيء يتوسّل به إلى تحقّق فعل أو أمر في الخارج، كالميقات فإنّه وسيلة لتحقّق وقت معيّن وزمان محدود في الخارج.

فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أُربِعِينَ لَيلةً - ٧ / ١٤٢. فَجُمِعَ السَّحَرَةُ لِمِيقَات يَوم مَعلوم - ٢٦ / ٣٨.

قُل إِنَّ الأُوَّلِينَ وَالآخِرِينَ لَمُجْمُنُوعُونَ إِلَى مِيقَاتِ يَومٍ مَعلوم ـ ٥٦ / ٥٠. إِنَّ يومَ الفَصْل كَانَ مِيقَاتاً ـ ٧٨ / ١٧.

و لمّا جاءَ موسى لمِيقاتِنا وكَلَّمةُ رَبُّه \_ ٧ / ١٤٣.

يسألونَكَ عَن الأهِلَّة قُل هي مَواقيتُ للنَّاسِ والحجّ ـ ٢ / ١٨٩.

فهذه مواقيت يتوسّل بها إلى تحقّق زمان منظور معين: فني الآية الأولى والخامسة يستكشف به إلى تحقّق زمان المناجاة والارتباط. وفي الثانية يدلّ على وصول زمان المقابلة بين موسى والسحرة. وفي الثالثة والرابعة دلالة على بلوغ زمان الحساب والجزاء. وفي السادسة دلالة الأهلّة على وصول زمان المواعيد والمناسك للحجّ.

فهذه الأمور آلات ووسائل لتعرفة الأزمنة المعيّنة المنظورة، وليست صيغة

الميقات مصدراً أو دالّة على المكان والزمان.

وإنّما الإشتباه نشأ من جهة إطلاق الصيغة على مكان، كما في مَواقيت الإحرام: ولكن الحقّ أنّ الصيغة كما قلنا تدلّ على الآلة والوسيلة من أيّ شيء كان، فالمكان المعهود في المورد آلة ووسيلة لبلوغ الزمان المنظور في الإبتداء والشروع في المناسك، فيلاحظ في الصيغة جهة الآليّة في البلوغ إلى زمان منظور.

إِنَّ الصَّلاةَ كَانَت عَلَى الْمؤمنينَ كِتاباً مَوْقوتاً \_ ٤ / ١٠٣.

الكتاب بمعنى التثبيت وتقرير ما في النيّة خارجاً، وهو مصدر ويطلق على ما يكتب فيه مبالغة، فإنّ الملحوظ فيه هو الكتابة، وقد تجلّت الكتابة في الخارج بصورة المكتوب. والموقوت: هو المحدود بوقت.

وقد: مرز تراض رسوی

العين ١٩٧/٥ ـ وقدتُ النار وقداً ووُقوداً، والصَّحيح الوُقود. والوَقْد: ما تَرى مَن لَهَبَها لأنّه إسم. أُولئكَ هُم وَقودُ النّار، أي حَطَبها. والمَنوقِد والمُستوقَد: مَوضع النار. وزَنْد مِسقاد: سريع الوَرْي. وقلب وَقّاد: سريع التوقّد في النَّشاط والمَضاء. ووَقَد الحافِر يقِدُ: إذا تَلألاً بَصِيصُه، وفي كلّ شيء. ووَقْدة الصَّيْف: أَشدُّ حرّاً. وقوله تعالى: يوقَد من شجرة: ردَّه على النور وأخرجه على التذكير. ومَن قرأ توقد: ردَّه على النار. وتَوقَد: معناه تَشوقد، رغم على النار. وتَوقَد: ردَّه على النار. وتَوقَد: ردَّه على الأَجاجة.

مقا ــوقد: كلمة تدلّ على اشــتعال نار، وقدَتْ النار تَقِــدُ واتَّقدت وتَوقَّدت، وأوقدتُها أنا. والوَقود: الحَطَب. والوُقود فعلُ النار إذا وقدَتْ. والوَقَد: نفس النار. مصبا ... وقدَت النارُ وَقُداً من باب وعد، ووُقوداً. وأوقدتُها إيقاداً. ومنه على الاستعارة: كُلّما أوْقَدوا ناراً للحَرْبِ أَطْفَأها اللهُ، أي كلّما دبّروا مَكيدة وخديعة أبطَلها.

\* \* \*

#### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو التحرّق في النار، والوُقود بالضمّ مصدر بمعنى الاشتعال. والوَقود، وهو تحرّق وتلألؤ في النار. في النار.

والتوقّد فيه معنى المطاوعة والإختيار، كالإتّقاد. والإستيقاد فيه معنى الطلب، أي طلب الإشتعال.

والوَقود ليس بمعنى الحطب، إلى مَا يَكُونَ مُشتعلاً بالفعل حطباً أو غير حَطَب. وكذلك الوَقد ليس بمعنى النار، بل النار من حيث اشتعالها، وهو مصداق الإشتعال.

والميقاد مفعال بمعنى وسيلة الوُقود وآلته.

والإيقاد يستعمل متعدّياً، كما في:

كُلُّما أَوْقَدُوا نَاراً للحَرْبِ أَطْفَأُهَا اللَّهُ \_ ٥ / ٦٤.

الَّذي جَعَلَ لَكُم مِن الشَّجَر الأخضر ناراً فإذا أنتُم منه توقِدون \_ ٣٦ / ٨٠.

أي أوقدوا نار البغضاء وأثاروا شرًاً وفتـنة على المسـلمين ليوجدوا محاربة واختلافاً، فالآية راجعة إلى اليهـود، وإيقاد النار فيها أمر غير محسوس، وفي الآية الثانية محسوس.

فأوقِدْ لي يا هامانُ عَلَى الطِّينِ فاجْعَلْ لي صَرْحاً \_ ٢٨ / ٣٨.

أي أشعِل النار على الطّين ليصير آجراً متحجّراً، ثمّ اجعل منه صَرْحاً.

فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةَ ــ ٢ / ٢٤.

إِنَّ الَّذِينَ كَفَروا ... أُولئكَ هُم وَقودُ النَّارِ ـ ٣ / ١٠.

وَيلٌ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لِمُزَةٍ ... لَيُنبذَنَّ في الحُطَمَة وما أُدرَيٰكَ ما الحُطَمَة نارُ الله المُوقَدَة الَّتِي تَطَّلِعُ عَلَى الأُفشِدَة \_ ٢٠٤ / ٦.

سبق في النار: أنّه أعمّ من النار المادّيّ المحسوس والمعنويّ وما في عالم ماوراء المادّة، وكذلك التوقّد. وقلنا إنّ التوقّد هو تلألؤ في النار، ويتحقّق بعده الإشتعال ـــ راجع النار.

والحَجَر مأخوذ من مادّة الحَجْر بمعنى الحفظ مع المحدوديّة، ولعلّ أصله صفة كالحسّن باعتبار صلابته طبعاً ومحفوظيّته دُاتاً، ومع هذا فيكون وَقوداً ومتوقّداً من النار وفي النار، سواء كان حجراً خارجيّاً أو شيئاً آخر كالحجَر في الصلابة والمحفوظيّة.

والحُطَمة كالهُمَزة صيغة مبالغة مؤلكة عن الحَطم بمعنى كسر الهيئة وإزالة النظم عن الشيء. وقد فسرت بنار الله الموقدة، وهي النار الروحانيّة النافذة في الباطن، والمراد غضبه وعذابه الأليم وحدّة التضيّق والإنقطاع عن الرحمة الواسعة.

وهذا الحطم يناسب الهمز واللمز لعباد الله عزّ وجلّ وجمع الأموال ومنعها عن استفادة الفقراء المحرومين وكسر نظم حياتهم ومعاشهم.

الزُّجاجَةُ كَأَنَّهَا كَوكَبُّ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِن شَجَرَة مُبارَكَة زَيتونَة ـ ٢٤ / ٣٥. سبق في الزجاجة والشجر ما يوضح تفسير الآية، فراجعهما.

ويراد من هذه الكلمات مفاهيمها الروحانيّة، في ذيل نور الحقّ. فالشجرة مقام التجلّي والظهور الأعظم للنور فإنّ الشجر هو المتجلّي المتظاهر المتعالي لغة. والزجاجة عبارة عن عالم العقول والأرواح المجرّدة الفانية في النور، ولها المظهريّة التــامّة. وفي الزجاجة مصباح، وهو الإفاضة والرَّوح والإرادة \_راجع الصبح والرود.

والتوقّد عبارة عن الإستنارة والإستفاضة والتجلّي.

والتعبير بالإيقاد دون التوقّد: إشارة إلى جهة الصدور من فاعل ولزوم نسبة الفعل إليه.

#### و قذ :

العين ٢٠١/٥ ـ الوقذ: شدّة الضرب، وشاة وقيذة موقوذة، أي مقتولة بالخشب. وتقول: وقذها يقِذها وَقُذاً، وهذا من فعل العُلوج، كذلك كانوا يَفعلون ثمّ يأكلون، فنهَى الله عنه وحرَّمه. وحُمِل فلان وقيذاً، أي ثقيلاً دَنِفاً مُشفِياً.

مصبا ـ وقَذه وَقُذاً من باب وعد: ضربه حتى استرخَى وأشرف على الموت، فهو وقيذ ومَوقوذ. وشاة مَوقوذ: قُبِلت بالنشب أو بغيره فماتت من غير ذكاة. ووقذه النعاس: أسقَطه.

لسا \_الوَقْذ: شدّة الضرب. والمَوقوذة: المضروبة حتَّى تَموت ولم تُذكَّ. والوَقيذ من الرجال: البطيء الثقيل، كأنَّ ثقله وضَعفه وقَذه. والوَقذ في الأصل: الضرب المثخِن والكسر.

#### والتحقيق:

أنَّ الأصل الواحد في المادَّة: هو المضروب إلى أن يثقل ويسقط بالموت.

وبين المادّة وموادّ ـ الوكز، الوقص، الوقر، الوقط، الوغب، الوخز، وخض: تقارب من جهة اللفظ والمعنى، ويجمعها معنى الضرب والسقوط.

حُرَّمَتْ عَلَيكُم المَيْسَتَةُ والدَّمُ وَلَحْمُ الخِسنُزيرِ وما أُهِلَّ لِغَسيرِ اللهِ بهِ والمُنْخَنِسقَةُ

# والموقُوذَةُ والمُتَزَدِّيَةُ والنَّطيحَة \_ ٥ / ٣.

هذه المحرّمات ذكرت بالترتيب: ١ - محرّمة بالطبيعة بأن ماتت بجريان طبيعيّ من دون برنامج شرعيّ وذبح. ٢ - محرّمة بالطبع إذا انفصل جزء من الحيّ ثمّ زالت عنه الحياة وصار ميتة. ٣ - محرّمة بالتشريع، فهي تصير كالميتة كها في الخنزير. ٤ - ما تكون محرّمة بعنوان ثانويّ لا بالذات، كها إذا أهلّ به لغير الله. ٥ - ما تكون ميتة بعمل ثانويّ إراديّ، كها في الحنق. ٦ - ما تكون ميتة بالتدريج لا دفعة، كها في الضرب والوقذ. ٧ - ما تكون ميتة بعمل طبيعيّ وجريان دفعيّ، كالسقوط. ٨ - ما تكون ميتة بجريان غير إراديّ ومواجهة ومقابلة من حيوان ينطحه. ٩ - ما يكون في مواجهة حيوان سبع وأكل منه شيئاً. ١٠ - وما يذبح على النّصُب.



## وقر:

مقا \_ وقر: أصل يدل على يُقل في الشيء، منه الوقر: الثُقل في الأذُن. يقال: وقِرَتْ أَذَنه تَوقَر وَقْراً. قال الكسائيّ: وُقِرَتْ أَذَنُه فهي مَوقورة. والوِقر: الحِمل. ويقال: خَله موقرة وموقِر، أي ذات حَمل كثير، ومنه الوقار: الحِلم والرزانة. ورجل ذو قِرة، أي وقور، يقال منه وقر وقاراً. وإذا أمرتَ قلتَ أُوقُر في لغة مَن قال أومُر.

العين ٢٠٦/٥ ـ الوَقر: ثِقُل في الأُذن، تقول: وقَرت أَذني عن كذا تَقِر وَقُراً، أي ثقُلت عن سمعه. والوِقر: جمل حمار وبِرذون وبَغل، كالوَشق للبعدير. وتقول: أو تشكلت عن سمعه. والوِقر: جمل حمار وبِرذون وبَغل، كالوَشق للبعدير. وتقول: أوقرته، ونَخلة موقِرة حملاً، وتُجمع مَواقدير. ويقال مُوقَدَة، كأنّها أوقَرَتْ نفسَها. والوَقار: السكينة والوَداعة. ووقرت فلاناً: بجَلته ورأيت له هَيبة وإجلالاً. وقوله تعالى:

# وقَرْنَ في بُيوتكُنَّ .

من قرَّ يَقرُّ ومن قَرَى. وقَرن بالفتح من وَقَر يَقِرُ.

مصبا ...الوقر: جمل البغل أو الحمار. ويستعمل في البعير، وأوقر بعيرَه. ووَقِرَت اللهُذُ ووقَرت من بابي تعب ووعد: ثقل سمعها. ووقرها الله من باب وعد، يستعمل لازماً ومتعدياً. والوقار: الحملم والرزانة، وهو مصدر وقُر مثل جمل جَمالاً. ويقال أيضاً: وقر يقِر من باب وعد فهو وقور، والمرأة وقور أيضاً، فعول بمعنى فاعل، مثل صبور وشكور. والوقار العظمة أيضاً. ووقر وقراً من باب وعد: جلس بوقار.

لسا ــ وقِرَتْ أَذْنُه تَوقَرُ: صمَّتْ، ووقَرت وَقراً. ويقال: اللّهمّ قِرْ أَذُنه. والوِقر بالكسر: الثّقل يُحمل على ظَهر أو على رأس. يقال: جاء يَحمل وِقره. وقيل: الوِقر: الحِمل الثقيل وجمعه أوقار. وقوله تعالى،

وقَرْنَ فِي بُيو تِكُنَّ .

هذا من باب قرَّ يَقرُّ، كَأْنَهِ يَوْيَدُ إِقْرَرُنَ فَتَحَدُّفَ الراء الأولى للتخفيف وتُلق فتحتها على القاف ويستغنى عن الألف. ويحتمل قراءة من قرأ بالكسر أيضاً أن يكون من إقررن على هذا كما قرئ فظلتم تفكَّهون، بفتح الظاء وكسرها.

الفروق ١٦٦ ـ الفرق بين الحملم والوقار: أنّ الوقار هو الهدوء وسكون الأطراف وقلّة الحركة في المجلس. ويقع أيضاً على مفارقة الطيش عند الغضب، مأخوذ من الوقر وهو الحمل، ولا تجوز الصفة به على الله سبحانه.

والفرق بين الوقار والسكينة: أنّ السكينة مفارقة الاضطراب عند الغضب والحنوف، وأكثر ما جاء في الحنوف، فيكون هَيبة وغير هَيبة. ولا يكون الوقار إلّا هيبة.

#### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو تَقالة تُحمل على شخص أو شيء، مادّيّاً أو معنويّاً. والثّقَل يلاحظ في نفس الشيء ومن حيث هو. كما أنّ العظمة هو تفوّق قوّة وقدرة. والجلالة: عظم شأن ويكون في غير الأجسام ــ راجع العظم.

فالوقار في قبال الحنفّة، كما أنّ العظمة في قبال الحقارة.

وأمّا أنّ الوَقور لاينسب إلى الله تعالى ولايسمّى به: فإنّ معنى المادّة كما قلنا هو ثقالة تحمل على غيره، وهذا المعنى غير مناسب له.

وأمّا التوقير: فهو بمعنى جعل ثقالة ووقار له تعالى، لا بمعنى جعله تعالى وَقوراً وثقيلاً، قال تعالى:

مَا لَكُم لَا تَرجُونَ للهُ وَقَاراً وَقَدْ خَلَقَكُم أَطُواراً - ٧١ / ١٣.

أي وقاراً له في صفاته وأفعاله وخلقه وتقديره وتنظيمه، ويشاهدَ وقاره وعظمة مقامه من أطوار خلقه في أنفسكم وفي السّهاوات والأرض.

إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً ومُبَشِّراً ونَذيراً لتُتُومِنوا باللهِ ورَسولِهِ وتُعزِّروهُ وتُوقِّروهُ وتُسبِّحوهُ بُكْرةً وأصيلاً ـ ٤٨ / ٩.

أي بأن تجعلوه ذا وقار له، بتعظيم مقاماته وتجليل شأنه ومعرفة صفاته وأفعاله ودقائق صنعه ولطائف حكمته وتقديره.

والتوقير في الآية الكريمة مذكورة بعد التعــزير وهو الذبّ والتقوية كها سبق، وفي إدامة التقوية لازم أن يجعل ذا وقار وثقالة في آثاره.

وقالوا قلوبُنا في أُكِنَّةٍ مُمَّا تَدعونا إليهِ وفي آذانِنا وَقُرُ \_ ٤١ / ٥.

# إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قَلُوبِهِم أَكِنَّةً أَن يَفَقَهُوهُ وَفِي آذَانِهِم وَقُراً \_ ١٨ / ٥٧.

الأكِنّة جمع الكِنّ، وهو بمعنى الغطاء الساتر الحافظ. وغطاء القلب لابدّ أن يكون أمراً معنويّاً ليستره ويحفظه عن الفهم والمعرفة والإيمان، وهذا انكدار وقساوة وظلمة حاصلة من سوء الأعمال.

وهكذا الوَقر في الآذان، وهو ثقالة عارضة تُحمل على الأُذن وتمنعها عن ساع الحمق والصواب. وهذا الوقـر إنَّما يحصل في أثر إنكدار القلب ومحجوبيّـته وكونه في كِنان، وعلى هذا يذكر بعده.

فإنّ الحاكم على الحواس، بل المدرك في الحقيقة هو القلب أي الروح الإنساني المجرّد الذي هو حقيقة الإنسان، وهو في وحدته وتجرّده كلّ القوى والحواس، والحواس الظاهريّة إنّا هي وسائل وآلات بالنسبة إلى هذه الحياة الدنيويّة المادّيّة، وأمّا الحياة الروحانيّة والأصوات والمدركات في ماوراء المادّة وعن العوالم اللطيفة المعنويّة: فلا تحتاج إلى هذه الحواس والقوى الظاهريّة.

# والذَّارِياتِ ذَرُواً فالحامِلاتِ وِقراً .

الوقر بالكسر هو الثّقل الذي يُحمَل إلى شخص أو شيء. سبق في الذري والقسم: أنّ الذاريات بإطلاقها تشمل كلّ شيء تشير وتنشر فيوضات وأنواراً روحانيّــــة أو مادّيّة فيا بين الخلق والعوالم، من شموس أو ملائكة أو نفوس زكيّة أو أنبياء مبعوثين.

وحملهم الوِقر إمّا بحسب الوظيفة التكليفيّة أو التكوينيّة، وسواء كان أمراً مادّيّاً كالنور والحرارة، أو معنويّاً كالعلوم والمعارف.

#### وقع:

العين ١٧٦/٥ ــ الوقع: وَقعة الضرب بالشيء. ووَقُع المطر، ووَقُع حوافِر الدابّة، يعني ما يُسمَع من وَقعه. ويقال للطَّير إذا كان على أرض أو شجر: هنّ وقوع ووُقَع، والواحد واقِع. والميقعة: المكان الذي يقع عليه الطائر. والواقِعة: النازلة الشديدة من صروف الدهر. وفلان وُقَعة في الناس ووَقّاع فيهم، أي يغتابهم. ووقّع الشيء يقع وُقوعاً، أي هُويّاً. والوِقاع: المواقّعة في الحرب. والتوقيع في الكتاب: إلحاق شيء فيه. وتوقّعت الأمرَ أي انتظرته.

مقا \_وقع: أصل واحد يَرجع إليه فروعه، يدل على سقوط شيء. يقال: وقع الشيء وُقوعاً فهو واقع. والواقعة: القيامة، لأنها تقع بالخلق فتغشاهم. والوقعة: صدمة الحرب. والوقائع: مَناقِع الماء المتفرقة، كأنّ الماء وقَع فيها. ومَواقع الغيث: مَساقطُه، ومَوقَعة الطائر: موضعة اللّذي يقع عليه. ووقع الغيث: سقط متفرّقاً، ومنه التوقيع: أثر الدّبَر بظهر البَعير.

مصبا \_ وقع المطريقع وَقُعاً: نزل. ولا يقال سقط المطر. ووقع الشيء: سقط. ووقع فلان في فلان وُقوعاً ووَقيعةً: سبّه وثلَبه. ووقَع في أرض فلاة: صار فيها. ووقع الصيد في الشَّرَك: حصل فيه. ووقَع على امرأته: جامعها.

\* \* \*

#### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو نزول وتثبّت. ففيه قيدان. ومن مصاديقه: نزول المطر متمكّناً في الأرض. وهكذا في الطير إذا نزلت وتمكّنت في أرض أو شجر. والنازلة إذا نزلت بشدّة مؤثّرة في النفوس أو في محيط معيّن. وكلام سوء مرتبط بغيره بسبُّ أو افتراء أو رمي بقبيح. وحصول صيد في شَرك. والمجامعة. والمواقعة في الحرب.

أمّا إذا لم يلاحظ القيدان: فيكون الإستعمال تجوّزاً، كما في إرادة مطلق النزول أو الثبت أو السقوط أو مَعانٍ أخر.

والإيقاع: متعدّ، بمعنى جعل شيء واقعاً، وبهذا المعنى يستعمل في الإيقاعات من المعاملات، بوقوعه من جانب الفاعل فقط.

والتوقيع: يلاحظ فيه جهة الوقوع والتعلّق بالمفعول، ومن ذلك المعنى: التوقيع الصادر من أمير أو وليّ يوجد أثراً.

والمواقعة: تدلُّ على إستمرار في وقوع أمر، ومنه المجامعة.

والتوقّع: يدلّ على اختيار لوقوع شيء وانتخاب ذاك الطرف. ومن هذا المعنى الانتظار حتّى يحصل الأمر المنظور

فالوقوع في الرجس والعَدَاكِ الكَيْلِيَ فِي الرجس والعَدَاكِ الكِينِ الرجس

قَالَ قَد وَقَع عَلَيكُم مِن رَبُّكُم رِجْسٌ وغَضَب \_ ٧ / ٧١.

وكمَّا وقَع عَلَيهِم الرِّجزُ قالوا يا موسى ــ ٧ / ١٣٤.

سألَ سائلُ بعذابٍ واقعٍ للكافرين ـ ٧٠ / ١.

يراد نزول الرجز والعذاب والرُّجس واستقرارها عليهم.

وفي الأجر والحقّ، كما في:

ومَن يَخرجُ مِن بَيته مُهاجِراً إلى الله ورَسوله ثُمَّ يُدركُه المَوتُ فَقَد وقَع أجــرَه عَلَى الله ــ ٤ / ١٠٠.

فَوَقَع الحَقُّ وبَطَل ماكانوا يَعمَلون \_ ٧ / ١١٨.

يراد نزول الأجر والحقّ واستقرارهما.

وفي الوقوع مادّيًّا، كما في:

ويُمِسِكُ السَّمَاءَ أَن تَقَعَ عَلَى الأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهُ \_ ٢٢ / ٦٥.

وإذ نَتقنا الجِبَلَ فَوقَهم كَأَنَّهُ ظُلَّة وظنُّوا أَنَّهُ واقع بِهم ٧٠ / ١٧١.

والوقوع فيا وراء المادّة، كما في:

إذا وَقَعَت الواقِعَةُ لَيسَ لوَقْعَتِها كَاذِبَة \_ ٥٦ / ١.

فإذا نُفِخَ في الصُّورِ نَفخةٌ واحدةٌ ... فيومئذٍ وقَعَتِ الواقِعة \_ ٦٩ / ١٥.

والوقوع الروحانيّ، كما في:

والذَّارِيات ذَرواً ... إنَّا توعَدُونَ لَصَادِقَ وإنَّ الدِّين لَواقِع \_ ٥١ / ٦.

والمراد من الواقعة: مطلق ما يظهر في الخارج ويستقرّ فيه، وهو أعمّ من حصول الموت الشخصيّ أو الموت العموميّ أو ظهور عالم البعث، وإنّما يتعيّن المسعنى بقرائس كلاميّة. كما أنّ ذكر نفخ الصور يدلّ على أنّ المراد في الآية الكريمــة: هو البعث بعد الموت.

والدَّين سبق إنَّه خضوع وانقـياد في قبال مقـرّرات معيّـنة، والمـراد هو ذلك الخضوع التامَّ للموجودات وظهور هذا الإنقياد في ذلك اليوم في أثر مالكيّته المطلقة وحكومته التامّة:

مالكِ يَومِ الدِّين .

فظهر أنّ من الأمور المحقّقة الثابتة الحقّة الّتي لابدّ لنا من التوجّه والإعتقاد بها: هو وقوع الجزاء رحمة أو عذاباً، ووقوع الموت وحصول عوالم ما وراء المادّة من الحشر والنشر، وتحقّق الخضوع التامّ فيها. ولا يخنى أنّ هذا العالم المادّيّ الدنيويّ المحسوس: في تعقيب عالم الجنين وفي مرتبة تكميله وتتميمه، وإذا كان عالم الجنين منقطعاً ولم يحصل له إستدامة إلى أن يبلغ هذا العالم المحسوس: فيكون تحقّقه ووجوده بلا فائدة ولغواً وعبثاً، لا يترتّب عليه أثر إلاّ المضيقة والإبتلاء الشديد والتحمّل الأكيد على الوالدة والمولودة.

وكذلك هذه الدنيا إذا كانت فانية غير مستمرّة، ولا تتحوّل إلى عالم الآخرة: فتكون تلك الحياة خسارة تامّة لافائدة فيها ولا يبقى أثر منها إلّا الشدائد والإبتلاءات المستمرّة الملازمة، ولا يرى فيها إلّا تجـرّع المصائب وتحمّل المشاق والصّـبر على الحوادث المواجهة، ولا تنتج إلّا تعبأ وألماً وداء ومكابدة.

يا قومٍ إِنَّمَا هذه الحياةُ الدُّنيا مَتاعُ وإنَّ الآخِرَةَ هي دارُ القَرار \_ ٠٠ / ٣٩. بَل الَّذينَ لا يُؤمِنونَ بالآخِرَةِ في العَدابِ والضَّلالِ البَعيد \_ ٣٤ / ٨.

مراقية تناجية فران سدوي

#### وقف:

مقا ــ وقف: أصل واحد يدلّ على تمكّت في شيء، ثمّ يقاس عليه، منه وقفت أقِف وقوفاً. وكلّ شيء أمسكتَ عنه فإنّك تقول أوقفتُ. ومَوقِف الإنسان وغيره: حيث يَقف.

مصبا .. وقفت الدائة وقفاً ووقوفاً: سكنَتْ. ووقفتها أنا، يتعدّى ولا يتعدّى. ووقفت الدار وقفاً: حبستُها في سبيل الله. وشيء موقوف، ووَقف أيضاً تسمية بالمصدر، والجمع أوقاف. ووقفت الرجل عن الشيء وقفاً: منعته عنه، وأوقفت الدار والدائة، لغة تميم، والأصمعيّ أنكرها وقال: الكلام وقفت. وأوقفت عن الكلام: أقلعت عنه، وكلّمني فلان فأوقفت، أي أمسكت، والفصيح وقفت في جميع الباب، إلّا في قولك \_ ما أوقفك هاهنا، فإن سألتَ عن شخص قلتَ مَن وقفك. ووقفتُ بعرفات وقوفاً:

شهدت وقتها. وتوقّف عن الأمر: أمسك عند.

العين ٢٢٣/٥ ــ الوَقف مصدر قولك وقفت الدابّةَ ووقفت الكلمةَ وقفاً، وهذا مجاوز، فإذا كان لازماً قلت: وقفتُ وُقوفاً. فإذا وقّفتَ الرجلَ على كلمة قلتَ وقّفته توقيفاً، ولا يقال: أوقفت إلّا في قولهم أوقفت عن الأمر، إذا أقلعت عنه.

لسا \_ الوقوف: خلاف الجُمُلوس، وقَف بالمسكان، فهو واقِفٌ والجمع وُقُف ووُقوف. والمَوقِف: الموضع الّذي تقف فيه.

\* \* \*

## والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو إقامة في تلبّث، ويلاحظ في الأصل وجود القيدين. ومن مصاديقه: وقف الدار، وقف الدابة، وقوف بعرفات أو بمنى، والإمساك في كلام أو عمل بإدامة المنع.

فالإقامة في كلّ شيء باقتضاء حاله ووجوده، كإقامة الصلاة، وإقامة الجدار، وإقامة الحدود، وإقامة الشهادة.

وَلُو تَرَى إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدٍّ ـ ٦ / ٢٧.

ولُو تَرَى إِذْ وُقِفُوا عَلَى رَبِّهِم قَالَ ٱليْسَ هذا بالحقّ \_ ٦ / ٣٠.

وَلُو تَرَى إِذِ الظَّالمُونَ مَوقُوفُونَ عِندَ رَبِّهُم \_ ٣٤ / ٣١.

فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْجَحَيْمِ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَشْؤُولُونَ \_ ٣٧ / ٢٤.

التعبير بصيغة الجمهول وبإسم المفعول: إشارة إلى أنّ الله تعالى في القيامة مالك مطلق وله الإختيار التامّ، والناس مقهورون تحت إرادته وحكمه وسلطانه:

مالِكِ يَومِ الدُّين .

وفي الآية الرابعة: تصريح بهذا المعنى، حيث أمر المأمورين بإيقافهم.

#### وقى:

مقا \_وقى:كلمة واحدة تدلّ على دفع شيء عن شيء بغيره، ووقيته أقِيه وَقياً، والوقاية: ما يَقي الشيء. واتّقِ الله: تَوقَّه، أي اجعل بينك وبينه كالوِقاية. قال النبيّ (ص): اتّقوا النّارَ ولو بشِقّ تَمرة.

مصبا \_ وقاه الله السوء يقيه وقاية: حفظه. والوقاء: مثل كتاب، كلّ ما وقيتَ به شيئاً. وروي عن الكسائي: الفتح في الوَقاية والوَقاء أيضاً. واتّقيت الله اتّقاءً، والتقيّة والتقوى إسم منه، والتاء مبدلة من واو، والأصل وَقُوى، ولزمت التاء في تصاريف الكلمة. والواقي: قيل هو الغراب.

العين ٢٣٨/٥ ــكلّ ما وَقَى شيئاً؛ فهو وِقاء له ووِقاية، تقول تَوَقَّ الله يا هذا، ومَن عصى الله لم تَقِـه منه واقية إلا بإحداث توبـة، ورجل تقيّ وَقِيّ: بمعنىً. والتَّقوى في الأصل وَقوى، من وقيت، فلمّا فُتحت أبدلَتْ تاءً فتُركت في تصريف الفعل في التَّق والتقوى والتَّقاة والتقيّة، وإنّما التَّقاة على فُعَلة مثل تُهمَة، ولكن خُففت فلُيِّن ألفها.

لسا ـوَقى: وقاه الله وقياً ووقايةً وواقية: صانه. وقيتُ الشيءَ إذا صُنتَه وسترته عن الأذى. وتوقَّى واتَّقى بمعنىً. وفي الحمديـت: كنّا إذا احمرَّ البأس اتّقينا برسول الله (ص).

## والتحقيق:

أنَّ الأصل الواحد في المادَّة: هو حفظ الشيء عن الخلاف والعصيان في الخارج

وفي مقام العمل، كما أنَّ العفَّة حفظ النفس عن تمايلاته وشهواته النفسانيَّة.

والتقوى تختلف خصوصيّاته باختلاف الموارد، والجمامع هو صيانة الشيء عن المحرّمات الشرعيّة والعقليّـة، والتوجّـه إلى الحق وإلى تطهـير العمل وإلى الجـريان الطبيعيّ المعروف.

ويقابله الفجور: وهو انشقاق حالة الإعتدال والجريان الطبيعيّ المعروف وخروج أمر مخالف يوجب فسقاً وطغياناً.

قال تعالى:

والشَّمسِ وضُحَاها ... فأَلْمَمَها فُجورَها وتَقواها \_ ٩١ / ٨.

أم خَبْعَلُ المُتَّقِينَ كالفُجّارِ \_ ٣٨ / ٢٨.

فهذه المقابلة تدلُّ على أنِّ التقوى خلاف الفجور وظهورِ الفسق.

فالوِقاية الطبيعيّة، كما في: ۗ

فَوَقَاهُ اللَّهُ سَيِّئَاتِ مَا مَكَرُوا \_ ٤٠ / ٤٥.

وَجَعَلَ لَكُم سَرابيلَ تَقيكُم الحرَّ وسَرابيلَ تَقيكُم بأسَكُم \_ ١٦ / ٨١.

يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُم وأَهلِيكُم ناراً \_ ٦٦ / ٦.

ووَقَاهُم رَبُّهُم عَذَابَ الجَحيم \_ ٥٢ / ١٨.

فيراد وقاية النفس عمّا لا يلائمه من سوء الخيانة والمكر، ومن الشدّة المواجهة والحرّ والبرد، ومن النار والعذاب.

فهذه كلُّها من مصاديق مطلق مفهوم التقوى.

ومَن يوقَ شُحَّ نَفسِه فأُولئكَ هُم المُفلِحون \_ ٥٦ / ٩.

وحفظ النفس عن الشخ وهو البخل الشديد: عبارة عن حفظه في مقام العمل والإظهار.

والإتَّقاء: إفتعال ويدلُّ على اختيار التقوى والعمل بمقتضاه.

فَمَن اتَّقَ وأُصلَحَ فَلا خَوفٌ عَلَيهم ولا هُم يَحزَنون \_ ٧ / ٣٥.

لَيسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فَيَا طَعِمُوا إِذَا مَا اتَّــقُوا و آمَنُوا وعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اتَّــقَوْا و آمَنُوا ثُمَّ اتَّــقُوا وأُحسَنُوا \_ ٥ / ٩٢.

يذكر في هذه الآية الكريمة ثلاث مراحل للتقوى:

١ ـ اتَّقُوا و آمَنوا وعَمِلوا الصّالحات: يراد الإتّقاء (حفظ النفس عن الخلاف) في مورد ـ الَّذينَ آمَنوا وعَمِلوا الصّالحات، والإتّقاء في ذلك المـورد أعمّ من حفظ النفس من جهة الأعمال والأخلاق، فيتسمل المرتبتين الأولى والثانية من مراحـل السلوك.

٢ - ثُمَّ اتَّقُوا و آمَنوا: يراد الإتّقاء في المرتبة الثالثة من مراحل السلوك، وهي المجاهدة في رفع الأنانيّة والوصول إلى مقام الفناء في قبال عظمة الحق المتعال. وقد عبّر عنها بحفظ النفس عن ظهور الميل والتوجّه إلى النفس أي محو الأنانيّة مع إدامة الإيمان.

٣ - ثُمَّ اتَّقُوا وأَحْسَنوا: وهذا هو الإتّقاء في المرتبة الرابعة، أي حفظ النفس عن الحنلاف في المرحلة الرابعة من السلوك، وهي التهيّؤ في الحدمة، والإستعدادُ للعمل بالوظائف الإلهيّة في الجامعة.

والمراد من الإحسان هو هذا العمل والخدمة والإرشاد في الإجتماع.

وعبّر في هذه المرتبة بالإتّقاء مقارناً بالإحسان إلى الخلق: فإنَّها مرحلة السفر

من الله تعالى إلى الخلق، ويلاحظ فيها التوجّه إلى الارشاد والخدمة على ما تقتضي الوظائف والتكاليف الإلهٰيّة.

بخلاف المراحل السابقة الملحوظ فيها الإيمان والتوجّه الخالص.

ولا يخنى أنّ هذه المراحل الأربع مع ضميمة مرحلة أوّليّة بالإعتقاد والتوجّه إلى المبدأ والمعاد، والتمايل عن الدنيا والمادّة: تكون خمس مراحل، كما أشرنا إليها في مطاوي الكتاب. راجع النزع.

والطعام أعمّ من المادّيّ والمعنويّ.

فظهر أنّ الاِتّقاء ملازم للمؤمن من ابتداء ظهور الإيمان إلى البلوغ بكماله، في كلّ مرتبة باقتضاء تلك المرتبة، فإنّ حفظ النفس إمّا من العذاب والنار، وإمّا من سخط الله وخلافه تعالى، أو من البُعد والصبوبيّة وفي الله ولله عزّ وجلّ.

وكما أنَّ الاِتّقاء من الشرور والكَفَائِينَ المواجهة المادّيّة، لازم لكلَّ أحد: كذلك الإتّقاء من أنحاء الضرر والمضيقة والعذاب الروحانيّة.

ويتعيّن المراد من أقسام الإتّقاء بالقرائن الحاليّة والمقاليّة والمقاميّة، كما إذا كان الكلام في مورد المؤمس وفي حقِّـه، أو مرتبطاً بالأمور الروحانيّة، أو يذكر له آثار وعواقب معنويّة.

ومَن يَتَّقِ اللهَ يَجعَلُ لَهُ مَخْرِجاً ويَرزُقُه مِن حيثُ لا يَحْتَسِب \_ 70 / ٢. ومَن يَتَّقِ اللهَ يَجعَلْ لَهُ مِن أَمْرِهِ يُشراً \_ 70 / ٤.

فالتقوى أوّل مرحلة في مقام السمير إلى الله تعالى، وبتحقّقه ترتفع المــوانــع، ويوجد الإقتضاء للعمل الصالح في أيّ مرتبة كانت.

وتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيرَ الزَّادِ التَّقوى واتَّقونِ يا أُولِي الألباب \_ ٢ / ١٩٧.

وعلى هذا كان أهم دعوة الأنبياء وأوّل إرشادهم هو التقوى، كما قال تعالى: إذ قالَ لَهُم أخوهُم نوحٌ ألا تتّقون ـ ٢٦ / ١٠٦.

إِذْ قَالَ لَهُم أُخُوهُم هُودٌ أَلَا تَتَّقُونَ \_ ٢٦ / ١٢٤.

إذ قالَ لَمُم أخوهُم صالحٌ ألا تتَّقون \_ ٢٦ / ١٤٢.

إِذْ قَالَ لَهُمُ أَخُوهُم لُوطٌ أَلا تَتَّقُونَ \_ ٢٦ / ١٦١.

إِذْ قَالَ لَمُّم شُعَيبٌ أَلَا تَتَّقُونَ .. ٢٦ / ١٧٧.

وإنَّ إلياسَ لَمَن المُّرْسَلين إذ قالَ لقَومهِ ألا تتَّقون ـ ٣٧ / ١٢٤.

والعاقبةُ للمُتَّقين ــ ٢٨ / ٨٣.

مرز تمين ترويوي سوى

وكأ:

مقا \_وكا: أصيل يدلّ على شدّ شيء وشِدّة. منه الوِكاء: الّذي يُشد به، تقول: سألته فأوكَى عليَّ، أي بخِل، كأنّه قد شدّ. ومن الباب: توكّأتُ على كذا، أي إتّكأت، لأنّه يتشدّد به ويتقوّى به. وأوكأت فلاناً إيكاءً، أي نصبت له متَّكَأً.

مصبا \_ الوِكاء مثل كتاب: حَبل يُشدّ به رأس القِربة. وقوله: العينانِ وِكاء السَّهِ (لغة في الإست والسَّه بمعنى العجز)، فيه إستعارة لطيفة. والجمع أوكِية، مثل سِلاح وأسلِحَة. وأوكيتُ السَّقاء: شددت فمه بالوِكاء، ووكيته من باب وعد لغة قليلة. وتُوكّأ على عصاه: اعتمد عليها. واتّكأ: جلس متمكّناً. وفي التنزيل:

وسُرُراً عَلَيْها يَتَّكِئُون \_ ٤٣ / ٣٤.

أي يَجلِسون. وقال: وأعتدَتْ لهنَّ متَّكأً، أي مَجلِساً يَجلسنَ عليه. قال ابن

الأثير: والعامّة لا تعرف الإتّكاء إلّا الميل في القعود معتمِداً على أحد الشَّقّين، وكلّ من اعتمد على شيء فقد إتّكاً عليه.

العين ٥ / ٤٢٢ ــ أوكأت فلاناً إيكاءً: نَصبت له مَتَّكَأً. واتَّكأته: حملته على المُتَّكَأُ. واتَّكأته: حملته على المُتَّكأ. فحوَّلوا الواو تاءً وأدغموها. والمَواكِئُ جمع المَتَّكأ. والتَّوكُؤ: التَّحامل على العصا.

لسا ـ تَوكَّأَ على الشيء واتَّكأ: تَحمَّل واعتــمد. والتُّكَأَة: العصا يُتَّــكأ عليه، ورجل تُكأَة: كثير الإتّكاء، والتاء بدل من الواو. والموضع مُتَّكأ.

## والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو استقرار وتمكّن في استناد إلى شيء. سواء كان الإستناد باليد كما في الإستناد على العصا وغيره، أو بتمكّن وجلوس كما في الإنكاء على السُّرُر، أو باستناد جنب كما في الإنّكاء على بساط، أو باستناد الرأس كما في المتّكا الذي يوضع تحت الرأس أو الجنب.

وقد اختلطت مفاهيم اللغتسين الوكى والوكأ مهمـوزاً وناقصاً في كتب اللغــة، وبينهها إشتقاق أكبر، والوكي بمعنى الشدّ.

وسبق في سند: الفرق بين موادّ الإستناد والإعتاد والركون والتمكّن. فإنّ التمكّن: يلاحظ فيه مطلق الاستقرار. وفي الركون: يلاحظ ميل مع سكون. وفي الإعتاد يلاحظ اتّكاء في النفس واختيار التمايل والقصد مع ركون.

فظهر أنّ تفسير المادّة بالشدّ أو بالإعتماد: ليس على الحقّ الدقيق. والأحسن التفسير الممذكور: بأنّه تمكّن مع استناد إلى شيء، فإنّ الاستناد هو الاتّكاء بطور

مطلق مادّيّاً أو معنويّاً.

فالإتّكاء على العصا، كما في:

وما تِلْكَ بيَمينِكَ يا موسى قالَ هيَ عَصايَ أَتَوَكَّأُ عَلَيها وأَهُشَّ بِها عَلَى غَنَمِي \_ ٢٠ / ١٨.

فالتوكُّو تفعّل ويدلُّ على المطاوعة والإختيار في الإستناد.

والإتَّكاء على الشُّرُر، فكما في:

ولِبُيوتهم أبواباً وشُرُراً عَلَيها يَتَّكِئون ـ ٤٣ / ٣٤.

مُتَّكَتُينَ عَلَى شُرُرٍ مَصْفُوفَة ــ ٥٢ / ٢٠.

عَلَى شُرُّرٍ مَوضونَةٍ مُتَّكِئينَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينِ \_ ٥٦ / ١٦.

الشُّرُر جمع السرير: بمعنى ما أيستقرّ عليه جسمانيّاً أو روحانيّاً، باعتبار كون السرير الجسمانيّ مستوراً بالفُرُشُّرِ والنّمانيّ والزّرابيّ، وهي كما في السرر الروحانيّة: الأصيلة في المورد: في باطن هذه الفُرش وتحتها، وسبق أنّ المراد من السرر الروحانيّة: هي الصفات والسرائر الباطنيّة، وهذه السرائر النورانيّة هي الّتي يستند إليها المؤمن ويتّكئ عليها في عوالم ماوراء المادّة، وليس العيش فيها إلّا مستنداً على هذه السرائر.

هُم وأزواجُهم في ظِلالٍ عَلَى الأرائِكِ مُتَّكِتون \_ ٣٦ / ٥٦.

مُتَّكِئينَ فيها عَلَى الأراثكِ لا يَرُونَ فيها شَمْساً ولا زَمْهَريراً \_ ٧٦ / ١٣.

الأرائك: جمع الأريكة بمعنى ما يُقام ويُهيَّأ كالفريضة بمعنى ما يُفرض، فتشمل السرير والفرش والكرسيّ والبِساط والحَجلة للعروس.

فيراد من الأرائك: ما يكون مصداقاً للإقامة والإستناد عليه أو إليه بأيّ جانب، بظَهر أو بجنب أو بسائر الأعضاء، جسمانيّة أو روحانيّة ممّا وراء عالم المادّة، بقرينة

#### قوله تعالى:

لا يَرَوْنَ فيها شَمْساً ولا زَمْهَريراً.

فإنّ عالم المادّة لاتخلو من شمس أو زمهرير.

فالأريكة كلّ ما يُهيّأ للجلوس والإقامة عليه من سرير أو كرسيّ أو حَجَلة أو مكان مخصوص مناسب لشخص.

وفي عالم ماوراء المادّة: عبارة عن المقامات الروحانيّة والمراتب المعنويّة الّتي تحصّلت للأفراد في أثر مجاهدات في الله وفي نتيجة أعمال وطاعات خالصة وبتزكية وتهذيب للنفوس، إلى أن تبلغ إلى غرفات فيها تهيّأت أنواع وسائل العيش والحياة الروحانيّة، وتكون هذه المنازل كالحرّبَكِة للعروس.

جَنَّاتِ عَدْنٍ مُفَتَّحةً لَمُمالاً بوابُ مُتَكَنِّنَ فَهِ أَيَداعُونَ فيها بِفاكِهِ إِلَّهُ وَشَرابٍ وعندَهُم قاصِراتُ الطَّرْف \_ ٣٨ ﴿ آلَهُ مَنْ يَرَسُ سِينَ

والإتّكاء على فرش ورفرف، كما في:

مُتَّكِئينَ عَلَى فُرُشٍ بَطَائِنُها مِن إِسْتَبْرَق \_ ٥٥ / ٥٥.

مُتَّكِئينَ عَلَى رَفرفٍ خُضْرٍ وعَبْقَرِيٍّ حِسان \_ ٥٥ / ٧٦.

راجع فرش ورفرف.

فالإتكاء هو استناد إلى أيّ شيء مع حصول استقرار. ثمّ إنّ التّوكؤ تفعّل ويدلّ على مطاوعة التفعيل، أي مطاوعة في قبال التعدية والتأثير، فيقال: صرّفته فتصرّف، أي طاوع التصريف. والإتّكاء إفتعال ويدلّ على مطاوعة أصل الفعل مجسرّداً، أي المطاوعة في قبال نسبة الفعل المجرّد، فيقال: وصلته فاتصل، أي طاوع الوصل، ومعنى المطاوعة هو الموافقة، وهذا غير القبول.

والتعبير في أخذ العصا بالتوكّؤ (أتوكّؤ): إشارة إلى أنّ استناد موسى (ع) إلى العصا كان لمطاوعة جعلهذا عصاً. بخلاف التعبير في مورد الاستناد إلى السرر والأرائك بالإتّكاء، فيدلّ على اختيار أصل الفعل لأهل الجنّة، فإنّ الجنّة لا تناسب وقوع الفعل فيها في أثر تأثير وتعدية، بل إنّهم مختارون في جريان العيش فيها.

\* \* \*

#### وكد:

مقا \_ وكد: كلمة تدلّ على شدّ وإحكام. وأوكِدْ عقدَك، أي شُــدَّه. والوِكاد: حَبل تُشدّ به البقرة عند الحَلْب، ويقولون: وكَد وكْدَه، إذا أمَّه وعُنِي به.

صحا ــ وكَّدْتُ العهدَ والسَّرْجَ توكيداً وأكَّدته تأكيداً، بمعنىً، وبالواو أفصح، وكذلك أوكَده وآكَده وآكَده أيكاداً فيهما، أي شده. وتُوكَّد الأمر وتأكَّدَ بمعنىً. وقولهم وكَد وَكُده، أي قصَد قصده.

العين ٢٩٧/٥ ــ أكّدت العقد واليمينَ: وتَقتُه، ووكّدت لغة، والهمزة في العــقد أجود.

مفر \_وكّدتُ القولَ والفعلَ وأكَّـدتُه: أحكمته. قال الخليل: أكّدت في عـقد الأيمان أجود ووَكَدتُ في القول أجود.

\* \* \*

#### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو شدّ في إحكام. ومن مصاديقه: التوكيد في العقد، أو العهدِ، أو اليمـين، أو السرج، أو البقر المتوحّش، أو القول، أو العمل، أو القصد والهمّ القاطع. وأوفُوا بِعَهْدِ اللهِ إِذَا عَاهَدْتُم ولا تَنقُضُوا الأَيْمَانَ بِعَدَ تَوكيدها وقَد جَعَلتُم اللهَ عَلَيكُم كَفِيلاً \_ ١٦ / ٩١.

توكيد اليمــين وقوعــه على طبق مقرّرات شرعيّة وشرائط لازمة، والبحث في اليمين وآثاره يذكر في عنوانه، فراجعه.

帝 帝 帝

#### وكز:

مقا ــوكَزَه: طعنه. ووكزه: ضربه بجُمع كفّه. ووكزه: دفعه.

العين ــ ٣٩٤/٥ ــ الوَكز: الطعن. يقالِ: وكَزه بجُمع كفّه.

مصبا \_ وكَزه وكزاً من باب وعد: ضربه ودفعه. ويقال ضربه بجُمع كفّه. وقال الكسائيّ: وكزه: لَكمَه (ضربه بجميع الأصابع).

صحا ــوكز: الأصمعيّ: وَكُرُّهُ مَثَلُ نَكُرُّهُۥ أَي ضَرَبِه ودفعه، ويقال: وَكزه أي ضربه بجُمع يده على ذَقَنه.

لسا \_ وكَزه: دفعه وضربه. والوَكز: الطعن، ووكَزه: طعَنه بجُمع كفّه. وقيل: ضربه بجُمع يده على ذَقَنه. ورُوي: رُمح مَركوز ومَوكوز بمعنى واحد. الكسائيّ: وكزته ونكزته ونهزته ولهَزته بمعنى واحد. ووكزته الحيّة: لدغته.

\* \* \*

#### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: ضرب في طعن إذا كان مؤثّراً نافذاً. وليس مطلق الضرب أو الطعن أو الدفع: من مصاديق الأصل، بل لازم أن يلاحظ فيه القيدان أو القيود المذكورة.

وبين المادّة وموادّ النكز والنهز واللكز واللهز والركز والهمز والوهــز واللــمز واللبز والنحز: إشتقاق أكبر، ويجمعها مطلق ضرب ودفع.

فَوَجَدَ فيها رجُلَـيْنِ يَقَتَتِلانِ هذا مِن شِـيعتِهِ وهذا مِن عَدُوَّه ... فَوَكَزَهُ موسى فَقَضَى عَلَيه قالَ هذا مِن عَمَلِ الشَّيطان ـ ٢٨ / ١٥.

أي لم يكن بإخلاص كامل في الله، بل حمل عليــه التعصّب القــوميّ والتعلّق الدينيّ، وإن كان قتله من جهة كونه كافراً، وبلحاظ مقاتلته الرجل المــؤمن، ولزوم إعانته ودفع الشرّ عنه.

فطعنه موسى بضرب مؤثّر شديد بهام قوّته، فقضى عليه حياته.

وهذا العمل بلحاظ مخالفته السياسية وحفظ النفس وتحريك الأعـداء وعدم رعاية المأموريّة الخاصّة: عدّ من عمل الشيطان.

نعم حسنات الأبرار سيتكافئ المقريبين والمرار

عِبادٌ مُكرَمون لا يَسبِقونَهُ بالقَولِ وهُم بأمرهِ يَعْمَلُون \_ ٢١ / ٢٧.

\* \* \*

## وكل:

مصبا ـ وكلتُ الأمرَ إليه وكلاً من باب وعد ووُكولاً: فوّضته إليه واكتفيت به، والوكيل فَعيل بمعنى مفعول، لأنّه موكول إليه، ويكون بمعنى فاعل إذا كان بمعنى الحافظ، ومنه حسبُنا الله ونعمَ الوكيل، والجسمع وُكَلاء، ووكّلته توكيلاً فتوكّل: قَبِل الوكالة وهي بفتح الواو والكسر لغة. وتَوكَّل على الله: اعتمد عليه ووثق به. واتكل عليه في أمره كذلك. والإسم التُكلان بالضمّ. وتَواكل القوم تَواكلاً: اتّكل بعضهم على بعض، ووكلته إلى نفسه من باب وعد وُكولاً: لم أقم بأمره ولم أعنه.

مقا ـ وكل: أصل صحيح يدل على اعتباد غيرك في أمرك. من ذلك الوُكلة. والوَكل: الرجل الضعيف، يقولون: وُكلة تُكلة. والتوكّل منه، وهو إظهار العجز في الأمر والإعتاد على غيرك. وواكل فلان، إذا ضيّع أمره متّكِلاً على غيره، وسمّي الوكيل لأنّه يوكل إليه الأمر. والوكال في الدابّة: أن يتأخّر أبداً خلف الدواب، كأنّه يكِل الأمر في الجرّي إلى غيره. وواكلتُ الرجلَ، إذا اتّكلتَ عليه واتّكل عليك.

العين ٥/٥٠٤ ـ وكَلته إليك أكِله كِلَةً: فؤضته. ورجل وكُل ووُكَلَة وهـو المواكِل يَتَكِل على غيره فيَضيع أمرُه، وتقول: وَكِلت بالله، وتوكّلت على الله. وتقول: وكَلت بالله، وتوكّلت على الله. وتقول: وكَلت فلاناً إلى الله أكِله إليه. والوكال في الدابّـة: أن تُحبّ التأخّر خـلف الدوابّ. والوكيل: فعله التوكّل، ومصدره الوكالة. ومَوكّل: إسم جبل. وميكال: إسم مَلَك.

# والتحقيق: مُرَاتِمَةِ تَكُويَةِ رَاضِي دِي

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو اعتماد على الغير وتخلية الأمر إليه. ولابدٌ في الأصل من لحاظ القيدين المذكورين.

وفرق بين التوكّل والتفويض والرضا والتسليم:

فإنّ التفويض: تصيير أمر إلى آخر بأن يجعله متولّياً ومختاراً مطلقاً فيه يفعل ما يشاء. وهذا بعد مرتبة التوكّل، حيث إنّ اعتبار الموكّل وشخصيّته محفوظ في مقام التوكيل.

والرضا: هو تحقّق موافقة الميل بما يجري عليه ويواجهه، من دون وجود سخط في نفسه. وهذا المعنى إنّما يحصل بعد التفويض.

والتسليم لأمر الله: وهو جعل النفس في سِلم ووفاق كامل. وهذا المعنى فوق

الرضا، إذ لا يتوجّه فيه إلى وجود رضى أو سخط، بل يُسلّم نفسه في وفاق تامّ بكمال خضوع وخشوع.

ثمّ إنّ التوكّل تفعّل، ويدلّ على مطاوعة وأخذُ واختيار، أي اختيار وكيل يعتمد عليه ويُخلّى أمره إليه.

وهذا المفهوم تختلف خصوصيّاته باختلاف الإستعمال بأيّ أداة:

فإذا استعمل بحرف على: فيدلّ على استعلاء وإلحاق الإعتاد في تخلية الأمـر على الوكيل،كما في:

إِنِّي تُوكَّلتُ عَلَى الله رَبِّي \_ ١١ / ٥٦.

قُل حَسْبِيَ اللهُ عَلَيهِ يَتَوَكَّلُ المُتُوكِّلُونَ ﴿ ٣٩ / ٣٨.

وإذا استعمل بحرف إلى: فيدلّ على انتهاء الإعتاد والتخلية، يقال: وكل الأمرَ إليه، أي أنهى وخلّ الاعتاد إليه، وقد الشكية هذا اللعنى فعبّر عنه في مقام التفسير بالتفويض والترك والتسليم والتخلية، وهذه المعاني من لوازم الأصل.

وأمّا الوكيل فهو فعيل صفة مشبهة، والصفة المشبهة تصاغ من فعل لازم ذاتاً أو جَعلاً بالنقل إلى صيغة من صيغ اللزوم كفعُل بضمّ العين، فالوكيل مأخوذ من وَكُل، أي صار ذا اعتاد عليه وتخلية إليه، وصيغ منه الوكيل، كها في الرحيم مأخوذاً من رحم بضمّ العين.

فالوكيل بمعنى مَن يتَّصف ثبوتاً بصفة الإعتاد عليه والتخلية إليه.

ومن أسمائه عزّ وجلّ: الوكيل، فإنّه تعالى هو مطلق من يُعتَمد عليه في قاطبة الأمور ويُخلَّى إليه، وليس أحد غيره وكيلاً على الاطلاق ومن جميع الجهات، وباقتضاء ذاته وفي ذاته، ولا حدّ ولا قيد في هذه الصفة، فهو غنيّ مطلق لا فقر فيه تعالى بوجه

من الوجوه.

فزادَهُم إيماناً وقالوا حَسْبُنا اللهُ ونِعْمَ الوَكيل ـ ٣ / ١٧٣.

خَالَقُ كُلِّ شَيء فَاعَبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيءٍ وَكِيلَ ـ ٦ / ١٠٢.

لَهُ مَا فِي السَّمْواتِ ومَا فِي الأَرْضِ وَكَنَى بِاللَّهِ وَكِيلًا \_ ٤ / ١٧١.

وَ تَوَكَّلُ عَلَى اللهِ وكَنَى باللهِ وَكِيلًا \_ ٣٣ / ٣.

فهو تعالى معتمد وتخلّى إليه من دون قيد وحدّ، وهو أحسن وكيل لمن يتوكّل عليه. وهو العقيق المعتمد عليه والمخلّى عليه. وهو الحقيق المعتمد عليه والمخلّى إليه لكلّ شيء، وهو الحقيق المعتمد عليه والمخلّى إليه لكلّ شيء بالتكوين والقهر والواقع. وهو الكافي في مقام الوكالة، فإنّ له ما في السّماوات والأرض، والباء للتأكيد والتشديد.

وأمّا حقيقة التوكّل: فهي متوقّفة على تبوات معرفة الله عزّ وجلّ، ووصول العبد إلى درجة عين اليقين بل حقّ اليقيد في الإيمان أبأن يشاهد حياة الربّ وعلمه وقدرته وإرادته. بما لا تتناهى وليس لها حدود، وهي محيطة بالعوالم والممكنات، وأزليّة أبديّة.

فحينئذ يعلم علماً يقينيّاً بأنّ الإعتاد عليه وتفويض أموره إليه: أصلح وأحسن، إذ هو العمالم بجزئيّات الأمــور والقادر على ما يريد ويخستار، ولا يريد إلّا الأصلح والأحسن.

إِنِّي تُوكَّلتُ عَلَى اللهِ رَبِّي ورَبُّكُم \_ ١١ / ٥٦.

إن الحُكمُ إِلَّاللهُ عَلَيهِ تَوكَّلتُ \_ ١٢ / ٦٧.

لا إله إلَّا هِ عَلَيهِ تَوَكَّلتُ \_ ١٣ / ٣٠.

وَسِعَ رَبِّناكُلُّ شَيءٍ عِلْماً عَلَى اللهِ توكَّلنا ـ ٧ / ٨٩.

قُل هو الرَّحمٰنُ آمَنَّا بِهِ وعَلَيه تَوَكَّلنا \_ ٦٧ / ٢٩.

وما لَنا أَلَّا نَتَوَكَّل عَلَى اللهِ وقَد هدَينا سُبُلَنا \_ ١٤ / ١٢.

ومَن يتوكَّلْ عَلَى اللهِ فإنَّ الله عَزيزٌ حَكيم ــ ٨ / ٤٩.

ومَن يَتَوكَّلْ عَلَى الله فهوَ حَسْبُه \_ ٦٥ / ٣.

وإليه يَرجعُ الأمرُ كُلُّه فاعبُدْهُ وتوكَّلْ عَلَيه ــ ١١ / ١٢٣.

وتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذي لا يَموت \_ ٢٥ / ٥٨.

اللهُ خالق كُلِّ شَيء وهوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ وَكيل \_ ٣٩ / ٦٢.

لَهُ مَا فِي السَّمْواتِ ومَا فِي الأَرْضِ وِكَنَى بِاللَّهِ وَكَيْلاً \_ ٤ / ١٧١.

فني هذه الآيات الكريمة يشار إلى عِلل التوكّل:

١ ــ إنّ الله عزّ وجلّ مربّي الكلّ وبيده تربية الأفراد ــ ربّ.

٢ ـ الحكم القاطع في جميع الأمور لله تعالى ومن الله المتعال ــ إن.

٣ ــ لا معبود سواه، والمعبود المطاع هو الله العزيز ــ إله.

٤ ـ علمه تعالى محيط بجميع الأشياء، ونوره واسع كلُّ شيء \_ عِلم.

٥ ــ الرحمة العامّة بجميع الموجودات لله المتعال ــ رحمن.

٦ \_ الهداية إلى سبيل الحقّ منه تعالى \_ هدى.

٧ ـ إنَّه هو العزيز الحكيم، وله العزَّة والحكمة \_ عزَّة.

٨ ـ هو تعالى كافٍ لمن يتوكّل عليه \_ حسب.

٩ ــالأمور كلُّها راجعة إليه تعالى ــ رجوع.

١٠ ـ إنَّه هو الحيّ المطلق ولا حدّ لحياته ولا نهاية لنوره \_ حيّ.

١١ ـ إنَّه تعالى خالق كلَّ شيء، وهو مبدأ جميع العوالم ـ خالق.

١٢ ــ له ما في السَّهاوات الروحانيَّة والأراضي الجسمانيَّة ــ له.

فهذه إثنا عشر وجهاً توجب تحقّق التوكّل في العبد على الله عزّ وجلّ ، والأمر به إرشاديّ ، تُرشد إلى تحصيل مقدّماته أيضاً.

وكما أنّ حصول المعرفة التفصيليّة الشهوديّة يوجب تحقّق التوكّل قهراً وبالطبع: التوجّه إلى لزوم التوكّل إجمالاً يوجب تحصيل مقدّماته أيضاً على وجه التفصيل.

وعَلَى اللهِ فَتَوكَّلُوا إِن كُنتُم مَوْمِنين \_ ٥ / ٢٣.

إِن كُنتُم آمَنْتُم بِاللهِ فَعَلِيهِ تَوكَّلُوا إِن كُنتُم مُسْلِمين \_ ١٠ / ٨٤.

وإذا تُلِيَتْ عَلَيهِم آياتُهُ زادَتهُم إيانًا وعَلَى رَبُّهِم يَتَوَكَّلُون \_ ٨ / ٢.

هذه الآيات الكريمة ونظائرها في مقيام الإرشاد الإجماليّ إلى التوجّـــــــــ بلزوم التوكّل، ثمّ هذا التوجّــــ ينتيج تحصيلُ مُقَدِّماتِه تفضيلاً بِي

\* \* \*

# ولج:

مصباً ــولجَ الشيءُ في غيره يَلج من بابوعد وُلوجاً، وأولجته إِيلاجاً: أدخلته. والوَليجة: البِطانة.

مقا ــ ولج: كلمة تدلّ على دخــول شيء. يقال: ولجَ في منزله، وولجَ البيــتَ. والوَليجة: البِطانة والدُّخَلاء. ويقال: رجل خُرَجة وُلجَمة: كثــير الحنــروج والوُلوج. والوَلِجَهَ: وجع يلج جوف الإنسان. والوَلجَ: الطريق في الرمل.

صحا ـ ولج يلِج وُلُوجاً ولجِحَةً، أي دخل. قال سيبويه: إنّما جاء مصدره وُلُوجاً وهو من مصادر غير المتعدِّي على معنى ولجَنْت فيه. وأولجَه: أدخله. واتَّلج مَوالج، على افتعل، أي دخل مَداخِل، والوَلجَة بالتحريك مَوضع أو كهف يَستتر فيه المارّ من مطر وغيره، والجمع أولاج، ووَليجة الرجل: خاصّته وبِطانته.

**李 李 帝** 

## والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو الورود في محيط شيء متّصلاً به. وسبق في ورد: أنّ الورود نزول إلى محيط شيء ويقابله الصدور. والدخول ورود إلى محيط يحويه ويحيطه ويقابله الحروج. والولوج هو الورود ملاصقاً بالشيء وهذا المعنى فيما بـين الورود والدخول، وهو مرتبة بعد الورود بتحقّق اللصوق.

ولا يَدخُلُونَ الجُنَّةَ حَتَّى يَلجَ الجِمَلُ في مَنَمُ الخِياط \_ ٧ / ٤٠. يَعلَمُ مَا يَلِجُ في الأرْضِ ومَا يَخْرُجُ مِنْها \_ ٢ / ٣٤.

الجَمَل: ما بلغ حدّ النهاية والكَمَالَ في العَظم والكبر والتجمّع، سواء كان من الإبل أو من حَبل السفينة أو غيرهما.

ويراد من الولوج مطلق إبتداء الدخول، والنظر فيه إلى هذه الجهة، لا إلى جهة الدخول إلى محيط السَّمّ والأرض. وهذا أبلغ من التعبير بمادّة الدخول الدالّ على دخول إلى محيط يجويه، فإنّ الولوج في السَّمّ إذا لا يمكن: فيكون الدخول فيه غير ممكن بطريق أولى. وهكذا الولوج في الأرض إذا كان معلوماً عند الله: فيكون الدخول المتثبّت أشدّ معلوميّة.

ذلكَ بأنَّ اللهَ يولِحُ الليلَ في النَّهار ويولِحُ النَّهارَ في الليل \_ ٢٢ / ٦٦.

التعبير بالإيلاج إشارة إلى أنَّ كلاً منها يرد الآخر متّصلاً به، وليس المـراد دخول كلّ منها إلى محيط يحويه ويحيطه، فالنظر إلى مطلق الورود والإتّصال، وتحقّق مفهوم الورود إنّما هو بسبب ظهور الضعف والإنكسار التدريجيّ في كلّ منهما، حتى يتحوّل إلى تقوية الآخر وتكوينه. وهذا لطف التعبير بالمادّة دون الدخول وغيره.

ولَمَ يَتَّخِذُوا مِن دُونِ اللهِ ولا رَسولِهِ ولا المُؤمنينَ وليجةً واللهُ خَبيرٌ بما تَعْملون ـ ٩ /١٦٪.

الوليجة فعيلة بمعـنى ما يتّصف بالولوج والإتّصال والإرتباط القـلبيّ الباطنيّ بالنفوذ والإلقاء والتأثير، كما في الخواصّ من الأحباب والأصحاب والأرحام.

وهذه الوليجة في المقام بقرينة ذكرها في مقابل الله ورسوله والمؤمنين: يراد منها ما يكون نافذاً في قلوبهم ومؤثّراً في أفكارهم وملقّناً فيهم خلاف قول الله ورسوله.

فالولوج في المورد: باعتبار الإرتباط والنفوذ الباطنيّ.

وأمّا التعبير بالوليجة: إشارة إلى أنّ نفوذها وارتباطها سرّيّ وعلى خــلاف الجريان الظاهريّ العرفيّ المتفاهم والآفلا والنفوذ البنوء الخنيّ. الحنيّ.

### ولد:

مقا ـ ولد: أصل صحيح، وهو دليل النَّجل والنَّسل، ثمَّ يقاس عليه غيره. من ذلك الوَلَد، وهو للواحد والجميع، ويقال للواحد وُلدُّ أيضاً. والوَليدة الأنثى، والجمع ولائد. وتَولَّد الشيء عن الشيء: حصل عنه.

مصبا \_ الوالد: الأب، وجمعه بالواو والنون. والوالدة: الأمّ، وجمعها بالألف والتاء. والوالدان: الأبوالأمّ للتغليب، والوليد: الصبيّ المولود، والجمع ولدان. والصبيّة والأمّة: وليدة، والجمع وَلائد. والوَلد: كلّ ما ولَده شيء. ويُطلق على الذكر والأنثى والممثنى والجموع، فَعَلَ بمعنى مفعول، وهو مذكّر وجمعه أولاد، والوُلد بالضمّ لغة فيه،

وقيس تجعل المضموم جمع المفتوح، مثل أشد وأسد. وقد ولَد يَلِد من باب وعد، وكلّ ما له أذُن من الحيوان فهو الذي يلد. والولادة: وضع الوالدة ولدها. والولاد بغير ها : الحمل، يقال: شاة والد، أي حامل بَيّنة الولاد، ومنهم من يجعلها بمعنى الوضع، وكسرهما أشهر من فتحها. واستولدتها: أحبلتها، وأمّا أولدتها بمعنى استولدتها فغير ثبت، وصرّح بعضهم بمنعه. وأولدَت المرأةُ: حان ولادها، كها يقال أحصد الزرع، فلا يكون الرباعيّ إلّا لازماً. وولدَتُها القابلةُ توليداً: تَولّت ولادتها. ورجل مُولّد: عربي غير محض، وكلام مُولّد كذلك. ويقال للصغير مولود، لقُربِ عهده من الولادة. والمولِد: الموضع والوقت أيضاً. والميلاد: الوقت لا غير.

العين ٧١/٨ ـ الوَلد: إسم يجمع الواحد والكثير والذَّكر والأنثى سواء، ووَلده ورَهطه في معنى. ويقال: ماله وولَدُه، أي ورَهطُه، ويقال وُلدُه، والولدة: جماعة الأولاد، ويقال: في تفسير ـ لم يَزِدْهُ مَالُهُ ووَلَده إلاّ خَساراً، أي رهطه، وشاة والد: حامِل، والجميع ولَّد، وجارية مُولَّدة ولات بين العرب ونَشأت مع أولادهم، وكذلك المولد من العبيد، وكلام مولَّد: مستحدث لم يكن من كلام العرب. وأمّا التّليدة من الجَواري فهي الّتي تولَد في مِلك قوم وعندهم أبواها.

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو خروج شيء عن شيء ونَتاجه بالتكوّن منه سواء كان في حيوان أو غيره مادّيّاً أو معنويّاً. ومن أظهر مصاديقه: ولادة الحيوان.

يقال: ولَد يلِدُ لِدةً ووِلادةً وإلادةً ومَولِداً، من باب وعَد يَعِد عِدَةً، فهو والد. وولَدت النباتُ لِدَة. وولَد الكلامُ أي حدث وتخرّج. وتولّد الحديث. وأمة صولّدة، وعبد مولّد، أي مستحدَث متخرّج من العرب. ثمّ إنّ قلب الواو بالتاء أو بالألف شايع في المعتلّ الواويّ، كما في باب الإفتــعال منه، والتأكيد، والتقوى، وأقّتت، والإعاء. وغيرها.

إِنْ أُمَّهَا تُهُم إِلَّا اللَّائِي وَلَدْنَهُم وإنَّهُم لَيقولونَ مُنْكَراً \_ ٥٨ / ٢.

والسَّلامُ عَلَيَّ يَوْمَ وُلِدْتُ ويَوْمَ أُموتُ \_ ١٩ / ٣٣.

لا تُضارَّ والدةُ بِوَلَدِها ولا مَولُودُ لهُ بِوَلَدِه \_ ٢ / ٢٣٣.

والوالداتُ يُرضِعْنَ أولادَهُنّ حَولَيْن \_ ٢ / ٢٣٣.

رَبِّ اغفِرْ لِي ولِوالِدَيِّ \_ ٧١ / ٢٨.

فالأصل وهو تكوّن شيء عن شيء آخر: محفوظ ومنظور في هذه المشتقّات وهي ـ ولَدْنَ، وُلِدتُ، والِدة، وَلَدُ، مَولود، والِداتِ.

قالوا اتَّخَذَ الله وَلَداً سُبحانَهُ هُوَ الْغَنِّي ﴿ ٢٠ / ٦٨.

وما يَنبَغي للرّحن أن يَتَّخِفُرُوَلِكَا اللهِ عَن الرّحن أن يَتَّخِفُرُوَلِكَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ ويُنذِرَ الَّذينَ قالوا اتَّخذاللهِ وَلَداً \_ ١٨ / ٤.

اتخاذ الولد هو التبني، أي جعل شخص من الملائكة أو من أفراد الإنسان أو من الأنبياء بمنزلة الإبن لله سبحانه، وهذا يكشف عن الفقر والإحتياج والضعف في الوجود حتى يتقوى به، وهو محال في مقام الألوهيّة، وعلى هذا قال تعالى: وهو الغنيّ، وما ينبغي له.

أَلَا إِنَّهُم مِن إِفْكِهم لَيقولونَ وَلَدَ اللهُ وإنَّهم لَكَاذِبون \_ ٣٧ / ٥٢.

اللهُ الصَّمَدُ لَمَ يَلِدُ وَلَمَ يولَد \_ ١١٢ / ٣.

أَنَّى يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ وَلَمَ تَكُن لَهُ صَاحِبة وخَلَق كُلَّ شَيء ـ ٦ / ١٠١. إنَّمَا اللهُ إِلهُ واحد سُبحانَه أن يكونَ لهُ وَلَدٌ ـ ٤ / ١٧١. فهو تعالى واحد على الاطلاق ومن جميع الجهات، والتوليد يلازم التركسيب والتجزية والمحدوديّة والإحتياج والفقر في ذاته، فإنّ الحنروج عن شيء وهو التولّد، عبارة عن التجزّي وانفكاك الأجزاء وتحقّق التعدّد والانفصال فيما بين الأجزاء وحدوث المتولّد ومحدوديّة فيهما، وهذه الأمور كلّها تخالف التوحيد الحقّ.

وقد بحثنا تفصيلاً في حقيقة التوحيد وخصوصيّاته في شرح الخطبة التوحيديّة للإمام الثامن (رسالة معرفة الله).

إنَّ مِن أَزُواجِكُم وأُولادِكُم عَدُوّاً لَكُم فاحذَروهُم \_ ٦٤ / ٦٤.

فإنّ أنواع الحسب في الحسياة الدنيا مرجعها ومنشأها حبّ النفس، فلا يحسب الإنسان المادّيّ شيئاً من جهة حبّ نفسه ولنفسه، وإذا كان حبّ شيء مزاحماً لبرنامج حياته وتمايلات نفسه وشهواته: يبغضه ومحالفه وإن كان أقرب أرحامه منه، كالزوج الملازم الشريك له في إدامة الحياة.

فللعاقل المتوجّه إلى الحتى أن يكون حبّه وبغضه لله وفي الله، ولو كان بالنسبة إلى الزوج أو الأولاد أو الأموال أو الأصدقاء.

لا أُقْسِمُ بهذا البَلَدِ وأنتَ حِلَّ بِهذا البَلَدِ ووالِدٍ وما وَلَدَ لَقَد خَلَقْنا الإنسانَ في كَبَدٍ ـُــ ٩٠ / ٣.

البَلَد: قطعة محدودة من الأرض عامرة أو غير عامرة. والحِلّ: صفة كالمِلح، عن يكون في انطلاق برفع أي ممنوعيّة. والوالد: كلّ ما أخرَج من نفسه شيئاً بالتكوين. والمولود: هو الخارج منه. والوالد عطف على قوله بهسذا البـلد، أي ولا أقسم بالوالد وما ولَده.

واحد من مصاديقه.

والكلمة تشمل الأشجار المورقة المثمرة، والجبال المكوّنة بالمعادن، والثوابت المنيرة، والبحار المولِّدة للبخار والسَّحاب، والحيوانات المولِّدة لأطفالها، والأراضي المولِّدة للنبات والحيوان.

وأمّا تخصيص الوالد بآدم النَّبيّ (ص) أو بإبراهيم الخليل (ص) أو برسول الله (ص) أو بغيرهم: فلا يناسب في المقام.

عَلَى شُرُدٍ مَوضونَةٍ مُتَّـكِثينَ عَلَيها مُتقابِلينَ يَطوفُ عَلَيهِم وِلْدانٌ مُخَـلَّدون \_ ٥٦ / ١٧.

الولدان جمع الوليد وهو من يتصف بالتولد أي الخروج من شيء والتكون منه.
وهؤلاء الولدان ليسوا من خلق عالم المادة، بل من عالم ماوراء المادة، ومن
سنخ موجودات الجنّة، والمتناسية يوجود أهل الجنيّة من جهة اللطافة والظرافية
والصفاء والنورانيّة، ويدلّ على هذا توصيفهم بالخلود، فإنّ الموجود المادّيّ لا خلود
فهه.

ثُمَّ إِنَّ المَادَّة كما ذكرت: تستعمل في الذُّكر والأنثى.

ولي :

مقا ـ ولي: أصل صحيح يدلّ على قرب. من ذلك الوَلي: القرب. يقال: تَباعد بعد وَلي، أي قرب، وجلَس ممّا يَليني، أي يُقاربني. والوَليّ: المطريجي، بعد الوسميّ، سمّي بذلك لأنّه يلي الوسميّ. ومن الباب المَولَى: المعتبق والمعتبق والصاحب والحمليف وابن العمّ والناصر والجار، كلّ هؤلاء من الوَلي وهو القُرب، وكلّ مَن وَلي أمرَ آخر

فهو وليّه. وفلان أولى بكذا، أي أحرَى به وأجدَر. فأمّا قولهم في الشّم: أولَى لك، قال الأصمعيّ: معناه: قاربه ما يُهلكه، أي نزل به. والوَلاء: المُوالون، يقال: هؤلاء ولاء فلان. والوَلاء أيضاً: وَلاء المُعتَق، وهو أن يكون وَلاؤه لمُعتِقه، كأنّه يكون أولى به في الإرث من غيره إذا لم يكن للمعتِق وارث نَسَب. وواليتُ بين الشيئين: إذا على الولاء، أي مُرتّباً.

مصبا \_ الوّلي مثل فَلس: القرب، وفي الفعل لفتان: أكثرهما ولِيه يله بكسرتين، والثانية من باب وعد وهي قليلة الإستعمال، وجلست ممّا يليه، أي يقاربه. وقيل: الوّلي حصول الثاني بعد الأوّل من غير فصل، ووليتُ الأمر أليه ولاية: تولّيته، ووليت البلّد، ووليت على الصبيّ والمرأة، فالفاعل وال، والجمع وُلاة، والصبيّ والمرأة موليّ عليه، والأصل على مفعول، والوّلابة بالفتح والكسر: النصرة، واستولى عليه: غلب عليه وتمكّن منه، والمولى: ابن العمّ، العصبة، الناصر، الحليف وهو الّذي يقال له مولى الموالاة، والمولى: المعتق وهو مولى التعمّة، والعتيق وهم موالي بني هاشم، أي عتقاؤهم، والولاء: النصرة، لكنّه خُصّ في الشرع بولاء العتق، ووليّته تولية: أي عتقاؤهم، والولاء: النصرة، لكنّه خُصّ في الشرع بولاء العتق. ووليّته تولية: جعلته والياً، ووالاه موالاة وولاءً: تابعه، وتوالت الأخبار: تَتابعت، والوَليّ بمعنى الفاعل من وليه، إذا قام به، وكلّ من ولي أمر أحد فهو وليّه، وقد يؤنّث بالهاء فيقال هي وليّة، عن أبي زيد: هنّ وليّات الله وعدوّات الله وأولياؤه وأعداؤه، وفلان أولى بكذا، أي أحقّ به، وهم الأولون، وفلانة هي الوّليا وهنّ الوّلي مثل الفُضلَى والفُضل. وليّت عنه: أعرضت.

لسا ـ في أسماء الله تعالى: الوليّ هو الناصر، وقيل المتولّي لأمور العالم والخلائق القائم بها، ومن أسمائه عزّ وجلّ: الوالي، وهو مالك الأشياء جميعها المتصرّف فيها. قال ابن الأثير: وكأنّ الولاية تُشعر بالتدبير والقدرة والفعل، وما لم يجتمع ذلك فيها لم

ينطلق عليه الوالي، ولي الشيء وولى عليه ولاية ووَلاية. قال سيبويه: الوَلاية بالفتح المصدر، وبالكسر الإسم مثل الإمارة والنَّـقابة. والوَليِّ: ولي اليتــيم الذي يلي أمره ويقوم بكفايتـه، وولي المرأة الذي يلي عقـد النكاح عليها. والولي والمولى واحد في كلام العرب، ومنه قول سيّدنا: مَن كنت مَولاه فعَليَّ مَولاه، أي مَن كنتُ وليَّه. وقوله: مَن تَولاني فليتولَّ عليّاً، أي مَن نصرني فليتُصُره. وقوله: اللهم والإ مَن والاه، أي مَن تَولاني فليتولُ عليّاً، أي مَن نصرني فليتُصُره. وقوله: اللهم والإ مَن والاه، أي أحبِب من أحبَّه. وقول عمر لعليّ: أصبحتَ مَولى كلّ مؤمن، أي وليَّـه. ووالى بين الأمر موالاةً وولاءً: تابَع. وتَوالى الشيء: تتابَع. وتَتابَع عليه شهرانٍ، أي تتابَع. وولَى الشيءُ وتَولَى الشيءُ وتَولَى عليه شهرانٍ، أي تتابَع. وولَى الشيء وتولَّى الشيء عليه شهرانٍ، أي تتابَع. وولَى الشيء وتولَى عنه: أعرض.

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو وقسوع شيء وَراء شيء مع رابطة بسينهما. والوَراء أعمّ من القدّام والحنكف. كما أنّ الشيئين أعمّ من أن يكونا مختلفين وجوداً أو بلحاظ الحلّ والإعتبار. والرابطة أيضاً أعمّ من أن تكون حسنة أو سيّئة.

وأمَّا مفاهيم القُرب والحبِّ والنصر والمتابعة: فمن آثار الأصل باختلاف الموارد.

فمن مصاديقه: الولاية بمعنى تدبير أمور الغمير والقيام بكفاية جريان حمياته ومعاشمه، فإنّ الوليّ والمتولِّي واقع وراء المتولَّى عليه، والرابطة بينهها تدبير الأممور والقيام به:

إنَّ وليِّيَ اللَّهُ الَّذي نزَّلَ الكتابَ وهو يَتولَّى الصَّالِحين .. ٧ / ١٩٦.

لا تَتَّخِذُوا اليَهودَ والنَّصارى أولياءَ بعضُهم أولياءُ بعضٍ ومَن يَتوهَّم منكُم فإنَّهُ مِنْهُم ــ ٥ / ٥١.

اللهُ وليُّ الَّذينَ آمَنوا يُخِرِجُهُم مِنَ الظُّلماتِ إلى النُّورِ والَّذينَ كَفَروا أولياؤهُم

الطَّاغوت \_ ٢ / ٢٥٧.

أم اتَّخذوا من دونِهِ أولياءَ فاللهُ هو الوليُّ وهو يُحْيِي المَوْتَى \_ ٤٢ / ٩.

فالوَليَّ هو المتّصف بالولاية والتدبير. والمتولّي هو الّذي يختار وليّاً، كما في الآية الثانية. أو الّذي يختار التولية والولاية على الغير، كما في الآية الأولى.

ومن هذا المعنى: المَولَى، وهو في الأصل إسم مكان بمعنى محـلَّ الولايـــة، أي الّذي فيه يتحقّق مفهوم التولية، فهو مصداق لظهور الولاية.

فاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَولاكُم نِعْمَ المَوْلَى ونِعْمَ النَّصير ــ ٨ / ٤٠.

واعتَصِمُوا باللهِ هوَ مَوْلاكُم فَنِعْمَ المَوْلَى \_ ٢٢ / ٧٨.

أحدُّهُما أَبْكُمُ لا يَقْدِرُ عَلَى شَيءٍ وهُوَ كُلُّ عَلَى مَوْلاه \_ ١٦ / ٧٦.

فالله عزّ وجلّ مَظهر الولايـة وتحلّ ظهور التولية على عبـيده، كما أنّ المولَى الظاهريّ للعبد المملوك هو مصدّاق المالكيّة والتولية لعبده.

ويطلق المُولَى أيضاً على المُولَّى عليه، وهو الّذي يكون متعلَّق التـولية، وفي وراء الوليِّ المدبَّر، والرابطة بينهما هي الولاية.

وإنِّي خِفْتُ المَوالِيَ مِن وَرائي وكانَت امرأتي عاقِراً \_ ١٩ / ٥.

أُدعوهُم لآبائِهِم فإن لَمَ تَعْلَموا آباءَهم فإخوانُكُم في الدِّينِ ومَوالِيكم ــ ٥/٣٣. ولِكُلُّ جَعَلْنا مَوالِيَ مِمَّا تَرَكَ الوالِدانِ والأقرَبُون ــ ٤ / ٣٣.

أي أخاف الّذين كانوا تحت الولاية ، أو الّذين يصيرون أولياء بعدي ، أن يُضلّوا عبادك ويسلكوا خلاف دينك.

وأدعوا المتبنّين بإسم آبائهم، وإن لم تعرفوا آباءَهم فإنّهم إخوانكم في الإسلام وفي جهة الدين، ومَوالٍ مملوكاتٍ لكم إن يكونوا عَبيدا. ولكلّ من يموت نجعل مَوالي وموارد ظهور التولية والتدبير والتربية فيهم، من الّذين بقوا من الوالدين والأقربين.

والتعبير بالمَولى دون الوليّ في هذه الموارد: للإشارة إلى التعظيم والتجليل في مقام الله سبحانه، فإنّ صيغة مفعل للمكان تدلّ على تمركز الفعل ومحلّ تجمّعه ومورده ومصدره، وهذا بخللف صيغة فَعيل الدالّة على اتّصاف بصفة. فظهر لطف التـعبير بالصيغة في مواردها.

ومن مصاديق الأصل: مفهوم الأولويّة، وهو الأحرى والأجدر في جهة الوقوع وراء شيء مع وجود الرابطة.

إِنَّ أُولَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبِعِوهُ وهذا النَّبِيِّ ـ ٣ / ٦٨.

وأُولُوا الأَرْحَامُ بِعِضُهُم أُولُ بِبِعِضَ فِي كُتِنَابِ الله .. ٨ / ٧٥.

النِّيُّ أُولَى بالمؤمنينَ من أنفُسهم - ٣٣ / ٦.

أي الأنسب والأليق في جهة الوقوع والإستقرار وراء مقام إبراهيم عليه السّلام والقرب منه عملًا: هو المتّبع به وهذا الرسول.

وبعض من ذوي الأرحام أليق وأنسب في استقرارهم وراء من مات وما ترك من بعض آخر، في جهة النسب والقرابة.

النّبيّ (ص) أحرى في مقام الرأي والنظر وتمـييز الصلاح والفلاح من أنفُس المؤمنين فيما يرجع إلى برنامج أعمالهم.

يُنبَّوُ الإنسانُ يَومئذٍ بِما قَدَّمَ وأخَّر ... فلا صدَّق ولا صَلَّى ولكن كَذَّب وتَوَلَّى ... أولَى لَكَ فأوْلَى ثُمَّ أَوْلَى لِكَ فأوْلَى \_ ٧٥ / ٣٥.

أي هذه الإبتلاءات والشدائد واقعة في مورد هذا الإنسان الجماهل المكذّب، وراء أفراد أخر، وهي الأحرى بأن تقع في حقّه. ومن مصاديق الأصل التولية: وهو إيقاع شيء في أمر هو وراء شيء سابق، فيقال: ولَّى وجهـ عنـ ه، أي أوقع وجهة في وراء ما كان فيه وحــوّله عن مواجهته السابقة إلى جهة ورائها.

فَلَيًّا رَآهَا تَهِ تَزُّ كَأُنَّهَا جَانٌّ وَلَّى شُدِيِراً .. ٢٧ / ١٠.

وإذا تُثْلَى عَلَيهِ آياتُنا وَلَّى مُسْتَكُمْبِراً \_ ٣١ / ٧.

سَيَقُولُ الشُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ ما ولَّيهُم عن قِبْلَتِهم \_ ٢ / ١٤٢.

ومَن يُولِّهُم يَومئذٍ ذُبُرَهُ إِلَّا مُتخَرِّفاً \_ ٨ / ١٦.

إِنَّكَ لا تُسْمِعُ المَوْتَى ولا تُسْمِع الصَّمَّ الدُّعاء إذا وَلُّوا \_ ٢٧ / ٨٠.

أي جعَل نفسه في جهة وراء عصام وأدبر عنها.

وجعل نفسه فيما وراء الآيات المتلوّة بـ في حالة الإستكبار .

يقولون ما الّذي جعلهم محوّلين عن قبلتهم وراءهل

ومن جعل نفسه ودُبُره محوَّلاً عن الكافرين في القتال فقد باء.

إنَّك لا تُسمعهم إذا جعلوا أنفسهم محوَّلين عن كلامك.

فالتولية جعل شخص أو نفسـه واقعاً وراء أمر معهود. أو جعل شخص وليّاً ومدبّراً وقائماً بإدارة الأمور.

ويطلق التولية في العرف بمعنى الولاية المطلقة.

ومن مصاديق الأصل التولّي: وهو اختيار الولاية بأن يختار استقراراً وراء المتولّى عليه حتّى يدبّر أموره.

وإذا تَولَّى سَعَى في الأرْضِ لِيُفسدَ فيها ـ ٢ / ٢٠٥.

فتَولَّى فرعونُ فجَمعَ كيدَه ثمَّ أتَّى .. ٢٠ / ٦٠.

ومِن النّاسِ مَن يُجادِلُ في اللهِ ... كُتِب عَلَيهِ أَنَّهُ مَن تَوَلّاه فَأَنَّهُ يُضِلّه ـ ٢٢ / ٤. يا أيُّها الَّذينَ آمَنوا لا تَتَوَلَّوا قَوْماً غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِم قَد يَئِسوا مِن الآخِرَة \_ ١٣/٦٠.

إِنَّ وَلَيِّي اللَّهُ ... وهوَ يَتُولَّى الصَّالِحِينَ \_ ٧ / ١٩٦.

أي إنّ الّذي هو ألدّ الخِصام إذا اختار الولاية سعَى في الأرض، أو إذا اختار الإدبار والإعراض سعى في الأرض.

فاختار الولاية فجمع كيده، أو اختار الإدبار والإعراض فجمَع.

كُتب على الَّذي يجادل في الله: مَن اختار ولايته فأنَّه يُضلُّه.

يا أيُّها المؤمنون لا تختاروا ولاية قوم مغضوب عليهم.

إنَّ الله وليَّى وهو يختار الولاية على الصَّالحين.

ويستعمل التولي بمعنى الأدبار والإعراض، وهذا من لوازم الولاية، فإنّها تلازم التحوّل والإنحراف عن موارد أخر، فالنظر في المقام إلى جهة الولاية والوقسوع وراء شيء، ويفهم مفهوم الإعراض إلتزاماً.

مضافاً إلى أنّ الإعراض أيضاً يكون من مصاديق الأصل، إذا كان بمعنى الوقوع فيما وراء الأمر الأوّل، أي الحنروج عن البرنامج المعهود إلى ورائه.

فَتَوَلَّى عَنهُم وقالَ يا قوم لَقَد أَبلغتُكُم رسالَة رَبِّي \_ ٧ / ٧٩.

و تَولَّى عَنهُم وقالَ يا أُسَنَى عَلَى يوسفَ ــ ١٢ / ٨٤.

إِنَّ الَّذِينَ تَوَلُّوا مِنكُم يومَ التَّتَى الجَمْعان \_ ٣ / ١٥٥.

فأعرض عَن مَن تَوَلَّى عَن ذِكْرِنا ٥٣ / ٢٩.

فَتَوَلَّ عَنهُم حَتَّى حِين \_ ٣٧ / ١٧٤.

فني ذكر كلمة عن دلالة صريحة على الاعراض، ولكن لا على الاعـراض المطلق، بل الإعراض والخروج عن الوقوع فيما وراء شيء.

وهكذا إذا كانت قرينة أخرى تدلُّ على الاعراض عن التولِّي:

وإن تَتَولُّوا كَمَا تَوَلَّيتُمْ مِن قَبلُ يُعَذِّبْكُم \_ ٤٨ / ١٦.

فإن تَوَلُّوا فقُل حَسْبِيَ اللَّهُ \_ ٩ / ١٢٩.

فإن تَوَلُّوا فخُذُوهُم واقتُلوهم \_ ٤ / ٨٩.

فإن تَوَلُّوا فإنَّ اللهَ لا يُحِبُّ الكافِرين ـ ٣ / ٣٢.

فإنّ الشدّة في الجزاء تدلّ على وجود الإعراض.

فظهر أنّ الأصل الثابت في المادّة: هو الوقوع فيا وراء شيء، سواء كان بنظر التربية والتدبير كما في مقام الولاية. أو بنظر الخلاف والعداوة والإعراض كما في وقوع في محلّ في مقابل شيء وفي جهة الإدبار مند

ويلاحظ في المعتِّق والمعتّق والناصر والعمّ وإبنه والحليف والعَصَبة والصاحب والجار: الوقوع في ورائهم.

\* \* \*

#### ونى :

مقا \_ ونى: يدلُ على ضعف، يقال: ونَى يَنِي وَنياً، والواني: الضعيف. والوَني: التعب. والوَني: التعب. يقال: أونيته: أتعبته، وناقة وانية، ولايَني يفعل، كما يقال لايزال. وإمرأة وناة، إذا كان فيها فتور عند القيام.

مصباً ــونَى في الأمر وَنيَّ، ووَنياً، من باب تعِب ووعد: ضعف وفاتر، فهو وانٍ. وتَوانَى في الأمر توانياً: لم يبادر إلى ضبطه ولم يهتمّ بد، فهو مُتوانٍ، أي غير مهتمّ ولا محتفِل. الجمهرة ٣ / ١٨٣ ــ ونَى يَني وَنْياً ووُنيّاً، وهو التقصير في العمل من التعب. ووَنَى، إذا أعيا، وهو الوَنيّ.

صحا \_ الوَنْي: الضعف والفتور والكَلال والإعياء. ويقال ونَيْتُ في الأمر أني وَناً ووَنياً أي ضَعُفتُ، فأنا وانٍ. وناقة وانِية، وأونيتها أنا؛ أتعبتها وأضعفتها. وافعَلُ ذاك بلا وَنية، أي بلا توانٍ. والميناء: كِلاء السُّفن ومَرْفَوْها، وهو مفعال.

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو مطلق الفتور، سواء كان بعد حدّة كما في الفتور أم لا. وسبق في الرخو: الفرق بين الرخو والضعف واللين واليسر وغيرها.

والضعف: يقابل القوّة. والتعب يقابل الراحة. والكَلال: الثقل. والعيّ: ثقل في تعب. والرخو: يقابل الشدّة حَمِلْتِسْتِينَ مُرْسِنَ السِّدِينَ

وأمّا مفاهيم الضعف والكَلال والعَيّ والتقصير والتعب: فمن لوازم الأصل وآثاره. إذهَبْ أنتَ وأخوكَ بآياتي ولا تَنِيا في ذِكري، إذهَبا إلى فِرعَسونَ إِنَّهُ طَغَى \_ ٢/ ٢٧.

عبّر في الآية الأولى بصيغة الإفراد، وفي الثانية بالتثنية: فإنّ الذهاب إلى فرعون يحتاج إلى شدّة في قوّة:

سَنَشُدُّ عضدك بأخيك ونَجْعَلُ لَكُما سُلطاناً \_ ٢٨ / ٣٥.

بخلاف إظهار الآيات.

والآيات: ما فيه دلالة وعلامة على المقصود، سواء كان لفظيّاً كالآيات والكلمات النازلة والمدوَّنة، أو تكوينيّاً كالمعجزات. والذِّكر: مصدر وهو أعمّ من الذِّكر باللِّســان أو بالقلب، وهو يقابل الغــفلة والنسيان، بأيّ مقدّمة كان.

والفتور المطلق: ينطبق على رخوة مع ضعف ولينة، وهذه الحمالة تمنع عن أيّ برنامج وتصميم وعمل، وعن الوصول إلى أيّ مقصد ومطلوب، فإنّ مَن طلب العُلى والسَّعادة: لابدّ له من الإجتهاد.

**李 李** 

#### وهب:

العمين ٩٧/٤ ــ وهَب الله لك الشيءَ يهبُ هِبــة، وتواهبَه النــاس بــيــنهم. والمَوهوب: الولَد، ويجوز أن يكون ما يوهِينِ لك.

مقا \_ وهب: كلمات لا ينقاس بعضها على بعض، تقول: وهَبت الشيء أهَـبه هِبَة وموهِباً. واتَّهبت الهيء أهاب هِبَة وموهِباً. والجمع مواهب. ويقال: أوهَب إليَّ من المال كذا، أي ارتفع. وأصبح فلان مَوهباً لكذا، أي مُعَدًا له.

مصبا \_ وهبت لزيد مالاً أهبه له هبة: أعطيته بلا عوض، يتعدّى إلى الأوّل باللّام \_ يَهب لمن يشاء، ووهباً بفتح الهاء وسكونها ومَوهِباً ومَوهِبة. قال جمع: لا يتعدّى إلى الأوّل بنفسه فلا يقال وهبتك مالاً، والفقهاء يقولونه. وقد يجعل له وجه، وهو أن يضمن وهب معنى جَعَل، فيتعدّى بنفسه إلى مفعولين، ومن كلامهم وهبني الله فداك، لكن لم يسمع في كلام فصيح.

لسا ـ وهب: في أسماء الله تعالى: الوَهّاب. والهِبة: العَطيَّة الحالية عن الأعواض والأغراض، فإذا كثرَتْ سمّي صاحبها وهّاباً، والوَهــوبُ: الرجل الكــثير الهــبات. والإستيهاب: سؤال الهبة، والإنتهاب: قبول الهِبة.

\* \* \*

## والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو عطاء من دون نظر وتوجّه إلى ما يقابله من العوض. وسبق في عطا: الفرق بين كلمات تقارب مفهوم الهبة.

ولا فرق بين أن يكون الهبة في موضوع تكوينيّ أو موضوع خارجيّ موجود أو في عِلم وحكم أو في مقام أو في مال وملك.

فالهبة في التكوين، كما في:

الحمدُ لله الَّذي وهَب لي عَلَى الكِبَر إسهاعيلَ وإسحاقَ \_ ١٤ / ٣٩.

وَوَهَبُنا لَهُ إِسْحَاقَ ويَعَقُوبَ \_ ٢٩ ﴿ ٢٧.

يَهَبُ لِمَن يَشَاءُ إِنَاثَاً وَيَهَبُ لِمَن يَشَاءُ الذُّكُورِ \_ ٤٢ / ٤٩.

فَهَبْ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيّاً يَرِثُني وَيَرِيثُ مِن آلِ يَعْقُوبَ ـ ١٩ / ٥.

فالمراد هبة هذه الموضوعات بالتكوين والإيجاد.

والهبة في الموضوعات الخارجيّة من حيث هي، كما في:

وامرأةٌ مؤمنةٌ إن وهبَتْ نَفسَها لِلنَّبِيِّ ـ ٣٣ / ٥٠.

ووهَبْنا لَهُ أَهلَه ومِثلَهم مَعَهم رَحمةٌ مِنّا .. ٣٨ / ٤٣.

والهبة في الأمور المعنويّة، كما في:

فَوَهَبَ لِي رَبِّي حُكماً وجَعَلَني مِنَ المُرسَلين ـ ٢٦ / ٢١.

رَبُّنَا لَا تُزِعْ قُلُوبَنَا بَعَدَ إِذْ هَدَيتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنكَ رَحَمَّ ٣ ـ ٨ / ٨.

الحُكم: ما يتعلّق بموضوع من نظر ورأي إذا كان عن قسطع وبتّ. والرحمـة: عبارة عن تجلّي الرأفة وظهور الشّفقة في الخنارج.

والهبة في المال والملك، كما في:

قَالَ رَبِّ اغْفِر لِي وَهَبْ لِي مُلكاً لا يَنبَغي لأُحَدٍ مِن بَعدي \_ ٣٨ / ٣٥.

فظهر أنّ الهبة أعمّ من أن يكون في تكوينيّ أو موجود خارجيّ أو فيما يلحقه في أمر معنويّ أو مادّيّ.

وأمّا الوهّاب: فهو مَن يُعطي على الاطلاق ومن دون قيد وبلا توجّه إلى عوض أو غرض نفسانيّ أو تحصيل مقام أو الوصول إلى مطلوب، فإنّ كماله غير متناه وصفاته غير محدودة، وفيضان رحمته وسع السّماوات والأرض وتجلّي أنوار كرمه وهدايته وفضله مَلاً عوالم الوجود فهو في كلّ آن في تلألؤ الجود، كلّ يوم هو في شأن.

والبخل والإمساك إنما ينشأ من الحدوديّة والضعف والوحشة من الفقر في الخارج أو في النفس، سبحانه تعالى علوّاً.

مركز تحت تركيب والرعاوي وسيدوي

وهج:

العين ٦٦/٥ ــ الوَهَج: حرّ النار والشمس من بمعيد، وقـد تَــوهَّجت النــار ووهِجت تَوهَجُ، فهي وَهِجةُ. والجــوهر يتوهَّج، أي يتلألأ. والوَهَجان: اضـطراب التوهُّج.

مقا \_ وهج: كلمة واحدة، وهي الوَهَج: حرّ النار وتــوقّدها، ويُســتعار ذلك فيقال: تَوهَّج الجوهر: تَلألأ. وتوهَّجت رائحة الطيب. ووهَجُ الطِّيب أرجُه ورائحته. وسِراج وَهَاج: وَقَاد، وكذلك نجم وهَاج.

صحا ـ الوَهَج بالتحريك: حرَّ النار. والوَهْج بالتسكين مصدر وهَجَت النار تَهج وَهْجاً ووَهَجاناً: اتَقدَتْ.

## والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو مطلق التَّلاَلؤ سواء كان في نور و في نار أو في زينة وجوهر أو في طِيب ونفحة.

وسبق في السَّـعر والنار: الفرق بين الحــرارة والتــحرَّق والتــوقَّد والإشــتعال والإلتهاب وغيرها ــفراجع.

ويلاحظ في التوهّج: اختيار التلألؤ وظهوره. وفي الوَهَجان: تحرّك واضطراب، بمقتضى الصيغة فيهما.

وبَنَيْنَا فَوْقَكُم سَبْعاً شِداداً وجَعَلنا بِيراجاً وَهَاجاً \_ ٧٨ / ١٣.

الشداد جمع شديد، والشدّة: تدلّ على مرتبة قوية عالية من مراتب خصوصيّات الموجودات، فني كلّ موجود بحسبه. والمراد من السّبع الشّداد: المنظومات المرتبطة فيا بينها مع قوّة واستحكام ونظم كامل، ولم نعرف إلى الآن خصوصيّات هذه المنظومات السّبع وحدودها على ما هو الحقّ الواقع.

والسّراج: هو ما يكون فيه وقار وزُهرة، وهذا المعنى في كلّ موضوع بحسبه، والزُّهرة تلألؤ تكمّل في شيء.

والمراد جعل الشمس الّتي فيها وقار وحرارة وضياء وجاذبة وثقـل، في كلّ منظومة، توجب إدارتها وحياتها وبقاءها، وهذا بقرينـة كلمة الوهّاج المتلألئ، فإنّ الشمس متلألئة في منظومتها.

والتعبير بالسّراج دون الشمس: إشارة إلى وصف الوقار والزهرة الذاتيّة الّذي يستفاد من كلمة السّراج.

والمراد من كون السَّبع الشداد فوقنا: هو الفوقانيَّة بالنسبة إلى قيامنا على وجه

الأرض من أيِّ جانب وخطِّ منها، وليس المراد فوقانيَّته على كرة الأرض بطور مطلق.

\* \* \*

#### وهن:

مقا \_وهن: كلمتان، تدلّ إحديها على ضعف، والأخرى على زمان. فالأولى \_وهن الشيء يهن وهناً: ضعف، وأوهنته أنا. ومن هذا الواهِنة القُصَيرى من الأضلاع، وهي أسفلُها. والوَهنانَة: المرأة القليلة الحركة، الثقيلة القيام والقعود. والكلمة الثانية \_الوَهن والمَوهِن: ساعة تَمضي من الليل.

العين ٩٢/٤ \_الوَهن: الضعف في العمل وفي الأشياء، وكذلك في العَظم ونحوه، وقد وهَن العظمُ يَهِن وَهْناً. وأوهنَه يُوهنَه، ورجل واهِنٌ في الأمر والعمل، ومَوهون في العَظم والبدن.

مصبا ــ وهَن يهِن من كِالْمَيْةُ وَكُلَّيْهِ ضَعُفِهِ واهِن فِي الأمر والعمل والبدن. ووهنته: أضعفته، يَتعدَّى ولا يتعدَّى في لغـة. والأجود أن يتعدَّى بالهمزة. والوهَن بفتحتين لغة في المصدر. ووهِن يهن بكسرتين لغة.

الفروق ٩٣ ــ الفرق بين الوهن والضعف: أنّ الضعف ضدّ القوّة، وهو من فعل الله تعالى، كما أنّ القوّة من فعل الله، تقول: خلقه الله ضعيفاً أو قويّاً:

وخُلِقَ الإنسانُ ضعيفاً \_ ٤ / ٢٨.

والوهن: هو أن يفعل الإنسان فعل الضعيف، تقول: وهَن في الأمر وهو واهِن، إذا أخذ فيه أخذ الضعيف:

ولا تَهِنُوا ولا تَحْزَنوا وأنتُم الأغلون .. ٣ / ١٣٩.

ويدلُّ عليه: أنَّـه لايقال: خلقـه الله وهناً. ويجـوز أن يقال: إنَّ الوهن هـو

انكسار الحدّ والخوف ونحوه. والضعف نقصان القوّة.

\* \* \*

### والتحقيق:

أنّ الأصل الواحــد في المادّة: هو حصــول ضعف في أثر عامل إمّا في عمل أو بدن أو فكر أو مقام أو عامل طبيعيّ.

والضعف: يقابل القوّة، وهو أمر تكوينيّ كالقوّة الذاتيَّة.

والفتور: ضعف ولين يحصل بعد الشدّة والقوّة.

والرخو: يقابل الشدّة، ويقال بالفارسيّة \_ سُستى.

واللين: يقابل الخشونة.

والهَوْن: يقابل الكرامة، فهو ذَلَّة فِي نَفْسَ الشِّيءَ مِن حيث هو.

والذَّلَّة: يلاحظ فيه الهَوان باسْتَعَلَّاء الْغَيْرِ وَتَأْثَيْرِهُ.

والهوى: تمايل إلى سفل.

والهور: ضعف في شيء يجعله في معرض السّقوط.

والوني: مطلق فتور كها سبق.

ولا يخنى أنّ فيما بين موادّ الوهــن والهون والهور والهوى والوهــي والوهــص والوهط: إشتقاقاً أكبر، ويجمعها حصول الضعف والتسفّل.

وأمّا إطلاق الوَهن على ساعة مظلِمة من منتصَف اللّـيل: فباعتــبار ضعف طبيعيّ يحصل فيها.

ولا تَهِنُوا ولا تَعْزَنوا وأَنتُم الأَعْلَونَ إِن كُنتُم مُؤمنين \_ ٣ / ١٣٩.

فلا تَهِنُوا و تَدعُوا إلى السَّلْم وأنتُم الأعْلَونَ \_ ٤٧ / ٣٥.

ولا تَهِنُوا في ابتغاءِ القَوْمِ إن تَكونوا تألَمونَ فإنَّهم يألَمون ـ ٤ / ١٠٤.

ولا تَهِنوا: أي لا يحصل لكم ضعف عرضيّ في موارد المقابلة والخلاف والقتال، حتى يُرى منكم الحزن أو الاستسلام أو الاضطراب، إذا كنتم مؤمنين بالله خالق الأشياء ومدبّرها ومقدّرها، والمؤمن هو الأعلى والأرفع من جميع الجهات. والإبتغاء: الطلب الشديد، والإضافة إمّا منسوبة إلى الفاعل أو إلى المفعول.

وهذه الآيات الكريمة في مورد الوهن في الإرادة والعمل.

وفي الموضوع الخارجيّ، كما في:

قال رَبِّ إِنِّي وَهَنَ العظم مِنَّى وَاسْتَعَلَ الرَّأْسُ \_ ١٩ / ٥.

وإنَّ أوهنَ البيوتِ لَبيتُ الْعَنكُبُوتَ ١٩٠ / ٤١.

فإنّ الضعف الحاصل في العظم في أثرَ طولَ العيش يتعلّق بموضوع خارجيّ وهو العظم. وهكذا الوهن في بيت العنكبوت.

وَوَصَّينا الإنسانَ بوالِدَيهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهْناً عَلَى وَهْن \_ ٣١ / ١٤.

الوَهن حال من الضمير الراجع إلى الانسان، في حالة أنّه يكون وهناً على وهن، فإنّ الجنين ضعيف في غاية الضعف، لا يقدر أن يديم حياته ساعة، وهو من جميع الجهات محتاج إلى تغذية الأمّ وتنفيسها وحفظها وحراستها وتربيتها، وكان في الأصل نطفة وعلقة ومضغة ليست لها حياة إنسانيّة وقواها، فهو كان جملاً للأمّ وهناً على وهن، حملته مدّة تسعة أشهر.

وهذا المعنى أوفق من جهة اللفظ والمعنى، ولا نحتاج إلى إرجاع الحال إلى الأمّ حتّى نحتاج إلى تأويل أو تقدير . ذلكُم وأنَّ اللهَ مَوهِنُ كَيدِ الكافِرين ــ ٨ / ١٨.

أي إنَّ الله يُضعُّف برنامج كيدهم ومكرهم، والله خير الماكرين.

\* \* \*

### وهى :

العين ١٠٥/٤ ــ وهَى الحمائطُ يَهِي وَهياً، أي تفزَّر واسترخَى، والثوب والقِربة ونحوهما كذلك، والسّحابُ إذا انبعق بمطر إنبعاقاً شديداً قلتَ وهَتْ عَزالِيه، وكذلك اذا استرخَى رباطُ الشيء قلتَ وهَى.

مقا ــ وهى: يدلّ على استرخاء في شيء، يقال: وهَتْ عَزالِي السّحاب بمائه. وكلّ شيء استَرخى رِباطُه فهو واهٍ. والوهي الشّق في الأديم وغيره.

مصبا \_ وهَى الحائطُ وَهياً من باب وعد: ضعُف واسترخَى. وكذلك الشوبُ والقِربة والحبل، ويتعدّى بالهمزة فيقال أوهيته، وَوَهَى الشيءُ إذا ضعُف أو سقط.

صحا \_ وهَى السِّمَاءُ يَهِي وَهْياً، إذا تخرَّق وانشق، وفي السِّمَاء وَهْيُّ ووُهيَّة أيضاً على التصغير: وهي خَرق قليل. وفي المثل \_ خَلِّ سبيلَ مَن وَهَى سِمَاؤه ومَن هُريق بالفَلاة ماؤه \_ يُضرب لمن لايستقيم أمره. وَهَى الحائط، إذا ضعف وهم بالسُّمَوط، ويقال: ضربه فأوهَى يهدَه، أي أصابَها كسرٌ أو ما أشبَه ذلك. وأوهيتُ السُّمَاء فوهَى، وهو أن يتهيّأ للتخرّق.

أقول: التفزّر: الإنشقاق. والإنبعاق: إنشقاق ونزول. والعَزالِي جمع العَـزلاء مؤنّث الأعزل بمعنى مَصبّ الماء من القربة. والرّباط: ما يُربَط به من خيل أو جيش أو حِصن.

# والتحقيق:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: استرخاء في انصباب. ويدلّ عليه: أنّ حرفي الواو والياء من حروف اللين، والثلاثة متّفقة في الرَّخاوة والإستفال والإنفتاح والصَّمت.

والأصل ينطبق على المفاهيم المذكورة:فإنّ الحائط إذا استرخَى قوامه واستحكامه وشوهد فيه انصباب في أجزائه، فيطلق عليه الوّهى. وهكذا القِربة والثوب والحبل: بظهور الإسترخاء في نظامها والخرق فيها، والتهيّؤ في تفرّق وانصباب في أجزائها. وكذلك في السّحاب إذا فقد الضبط والإستمساك. وفي الرّباط إذا فقد النظم والقوّة.

فكلمات الوهى والوهن والهوى والهور والهـون: قريبـة لفظاً ومعـنيّ، وبينها إشتقاق أكبر.

ولايخنى أنّ مفهوم الاسترخاء والانصباب يختلفان باختلاف الموارد والموضوعات، فني كلّ مورد بحسبه.

فَيَومَئذٍ وقَعَتِ الواقِعةُ وانشقَّتِ السَّمَاءُ فهيَ يَومئذٍ واهِية والْمَلَكُ عَلَى أرجائها \_ ٦٩ / ٦٦.

هذه الوقعة في النفخة الأولى للإماتة، ويراد من مدكوكيّة الأرض والجــبال: اندكاك عوالم المادّة صغارها وكبارها:

فإذا نُفخ في الصُّورَ نَفخةً واحدةً وحُمِلَتِ الأرضُ والجبالُ فدُكَّتا دَكَّةً واحدَة \_ ٦٩ / ١٣ و ١٤.

ويدلُّ على المراد قوله تعالى:

والمُلكُ عَلَى أرجائها.

فإنَّ الملائكة غير مادّيَّة، ولا استقرار لهم في الأمكنة المادّيَّة.

فانشقاق السّماء ووَهيها عبارة عن حصول الانخراق والانبساط في عـوالم الروحانيّة ونفوذها وتجلّيها وإحاطتها.

فيومئذ تكشف الحجب الظلمانيّة وتزول العلائق البدنيّة والشهوات النفسانيّة والآمال الدنيويّة، ولا يشاهد إلّا حقّاً ونوراً.

# وَيْ:

لسا ـ وَيْ: كلمة تعجّب. وفي المحكم: وَيْ: حرف معناه التعجّب، يقال: وَيْكَأْ نّه. ويقال: وَيْك ووَيْ لعبدِ الله، ووَيْ بك يا فلإن، تهديداً.

العين ٤٤٢/٨ ـ وَيُ: كلمة تكون تعجّباً، ويكنّى بها عن الويل، تقول: وَيْكَ إِنَّكَ لَا تَسْمَع مَوعظتي. وتقول: وَي بك يا فلان، تهديد. وقد تدخل وي على كأنّ المخفّفة والمشدّدة \_ وَيْ كأنّ الله يَبْسِطُ الرَّرْقَ. قال الحليل: هي مفصولة، تقول: وَيْ، ثمّ تبتدئ فتقول: كأنّ.

شرح الكافية للرضي \_ الأصوات \_ ومن الأصوات الدالّة على أحوال في نفس المتكلّم وَيْ: وهي للتندّم أو التعجّب، وعند الفرّاء: أنّ أصل وَيل وَي، والأصل وي لك، أي عجباً لك، ثمّ كثر استعاله حتى رُكّب معه فصار لام الفعل. وأمّا وَيْلُمّه بكسر اللّام وضمّها: فالضمّ على وجهين: إمّا أن يقال الأصل ويل أمّه، وهو مبتدأ محذوف الحبر، أي هلاكها حاصل. وإمّا أصله وَي لأمّه، أي عجباً لها أيّ ولد ولدَتْ، فنقل ضمّة الهمزة إلى اللّام المتحرّكة وحذفت الهمزة تخفيفاً. والكسر على أنّ أصله وَي لأمّه. وأمّا وَيْكَأنّ الله: فهو عند الخليل وسيبويه للتعجّب، ركّبت وي مع كأنّ. وقال الفرّاء: وي كلمة تعجّب ألحق بها كاف الخيطاب، بمعنى ويلك وعجباً منك وضمّ إليها أنّ،

ومعنى وَيُكَأَنّه لا يُفلِح الكافِرون: ألم تَر أنّه لا يُفلِح، كأنّ المخاطب كان يدّعي أنّهم يُفلحون، فقال عجباً منك، فسُئِل: لِمَ يتعجّب منه؟ فقال: لأنّه لا يفلح الكافِرون، فحذف حرف الجرّ مع أنّ، وهو القياس. وهذا الّذي قاله الفرّاء: أقرب من جهة المعنى.

#### \* \* \*

# والتحقيق:

أنّ هذه الكلمة من أسهاء الأصوات، ودلالتها على معانيهــا ذاتيّة لا بالوضع، فإنّ دلالة الصوت بمدلوله أمر طبيعيّ يفهمه كلّ من سمعه بمقتضى طبعه أو بمقتضى ما يشاهده من الأصوات المختلفة.

وقد يكون الصوت لحكاية أحوال في نفس المتكلّم، وحينئذ تختلف المسعاني باختلاف كيفيّة لحن التعبير، فيستفاد منها التعجب أو الزجر أو التهديد أو غير ذلك من المعاني، كما في هذه الكلمة.

وأُصبَحَ الَّذِينَ تَمَنَّوا مَكَانَهُ بِالأُمسِ يَقُولُونَ وَيُكَأُنَّ اللهُ يَبِسُطُ الرَّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِن عِبادهِ ويَقْدِرُ لَولا أَن مَنَّ اللهُ عَلَيْنا لِحَسَفَ بِنا ويكأ نَّه لا يُقْلِحُ الكافِرون \_ ٢٨ / ٨٢.

الضمير في مكانه راجع إلى قارون الذي خسف الله به وبداره، والمتمنّون مكانته هم الّذين يُريدون الحياة الدنيا من قومه، حيث قالوا:

يا ليْتَ لَنا مِثلَ ما أُوتِيَ قارونُ \_ ٢٨ / ٧٩.

وفي التعبير بكلمة كأنّ: إشارة إلى ترديدهم وشكّهم في المعارف الإلهُيّة، فإنّهم كانوا من محبّي الحياة الدنيا، وبهذا يظهر أنّ القول بأنّ الأصل فيها: ويكَ أنّ، كها قاله الفرّاء غير مناسب بالمقام. مضافاً إلى أنّ قولهم لم يكن خطاباً إلى مخاطب معيّن مفرد، حتى يعبّر بكلمة ــ ويك، بل النظر إلى إظهار أصل المطلب من حيث هو.

وأيضاً إنّ المناسب حينئذ ذكر جملة تامّة بعد التعجّب والزجر، وهذا يقتضي كسر الهمزة في كلمة إنّ.

ولا يخنى أنّ أسهاء الأصوات غير مخصوصة بلغة معيّسنة، بل تســتعمل في جميع اللغات ويفهمها أهل أيّ لسان وملّة.

#### \* \* \*

# ويل:

العين ٣٦٦/٨ ـ الوّيل: حلول الشرَّ، والويلة: الفضيحة والبَليَّة. وإذا قال: وا ويلتاه، فإنَّا معناه: وا فضيحتاه، ويجمع على وَيلات. وتقول: ويَّلتُ فلاناً إذا أكثرتَ له من ذِكر الوّيل، وهما يتوايلان. وتقول: ويلاً له واثلاً، كقولك شغل شاغل، من غير اشتقاق فِعل. وتقول: وَلوَلت المرأةُ، إذا قالت وا وَيلَها، لأنَّ ذلك يتحوّل إلى حكاية الصوت.

مقا \_ويح: كلمة رحمة لِمَنْ تنزل به بليّة. قال الخسليل: لم يُسمع على بنائسه إلّا ويح ووَيس ووَيه ووَيل ووَيب، وهي متقاربة المعنى.

مفر ــويل: قال الأصمعيّ: وَيل قبح، وقد يستعمل على التحسّر. ووَيس استصغار. وويح ترحّم. ومَن قال إنّ وَيلاً وادٍ في جهنّم فإنّه لم يُرد أنّ ويلاً في اللغة هو موضوع لهذا، وإنّما أراد مَن قال الله تعالى ذلك فيه فقد استحقّ مَقرّاً من النار وثبت ذلك له.

صحا \_ويل: كلمة مثل وَيح، إلّا أنّها كلمة عذاب، يقال: ويله وويلك ووَيلي. وفي الندبة وَيلاه. وقد تدخل عليها الهاء فيقال ويلة، وتقول: وَيل لزيد، وويلاً لزيد، فالنصب على إضار الفعل، والرفع على الابتداء. هذا إذا لم تُضفه، فأمّا إذا أضفتَ فليس إلّا النصب، لأنّك لَو رفعته لم يكن له خبر.

华 李 恭

# والتحقيق:

أنّ الكلمة تستعمل في مقام إنشاء ذمّ شديد وقدح أكيد أو دعاء على ضرر وشرّ، وهذا هو الأغلب في استعمالها.

والويل بمعنى البليّة الشديدة القريبة من الهلاكة.

فَوَيلٌ لِلَّذِينَ يَكَتُسبونَ الكِتابَ بأيديهم ثمَّ يَقُولُونَ هذا مِن عِنْدِ اللهِ لِيَشْستَرُوا به ثَمَناً قَليلاً فَوَيلٌ لَمُّم ثمَّا كَتَبَتْ أيديهم وويلٌ لَمَّم ثمَّا يَكْسِبُون ــ ٢ / ٧٩.

وَيلُ لَكُلُّ هُمَزَةٍ لَمُزَةً لِهُ الْمَالِكُلُّ هُمَزَةٍ لَمُزَةً لِهُ ١٠٤ / ١٠٤ مُرَّضَّةَ تَصْبِرُ مِنْ مِنْ الْمَالِثِينِ مِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ

وَلَكُم الْوَيلُ مِمَّا تَصِفُونَ \_ ٢٦ٌ / ١٨٪.

وَيلُ لِكُلِّ أَفَّاكٍ أَثيم .. ٤٥ / ٧.

فالويل كلمة وعيد وتهديد تدُلُّ على بليَّة وهلاكة، في مقام الإنشاء.

وهذا آخر ما وفقنا الله عزّ وجلّ في كتابة هذا الجسزء من كتاب التحقيق في كلمات القرآن الكريم، ويتلوه بتوفيقه وتأييده الجزء الرابع عشر، وفيه حرف الياء، وقد تم هذا الجزء في شهر محرّم الحرام من سنة ١٤٠٨ هـ، وهذا يطابق سنة ١٣٦٦ ش ببلدة قم المشرّفة، وهو الموفّق.

الفهارس ۱-المآخذ المذكورة في الكتاب ۲- مباخشة وموضوعات عمهمة



# الكتب المنقولة عنها في هذا الكتاب

أسا = أساس البلاغة للزمخشري، طبع مصر، سنة ١٩٦٠ م.

الإشتقاق لابن دُريد، طبع مصر، سنة ١٣٧٨ هـ.

الأصنام لأبي مُنذر، طبع مصر، سنة ١٣٣٢ هـ.

التهذيب في اللغة للأزهريّ، ١٥ مجلّداً، طبع مصر، ١٩٦٦ م.

الجمهرة في اللغة لابن دُريد، ٤ مجلّدات، طبع حيدرآباد دكن، ١٣٤٤ هـ.

شرح الكافية للرضي، طبع إيران ـ تبريز، سنة ١٢٩٨ هـ.

صحا = صحاح اللغة للجوهري، طبع إيران، سنة ١٢٧٠ هـ.

فرهنگ تطبيقي في اللغات، مجلّدان، طبع ظهران سنة ١٩٧٨ م.

الفروق اللغويَّة للعسكريِّ، طبع الْقَاهِرَة، سَنِيِّة ١٣٥٣هـ،

كليًا = كلِّيَات أبي البقاء الكفويّ، طبع إيران، ١٢٨٦ هـ.

لسا = لسان العرب لابن منظور، طبع بيروت، ١٥ مجلَّداً ــ ١٣٧٦ هـ.

مصبا = مصباح اللغة للفيّومي، طبع مصر، ١٣١٣ هـ.

مفر = المفردات للراغب في غريب القرآن، طبع مصر، ١٣٢٤ هـ.

مقا = مقاييس اللغة لابن فارس، ٦ مجلَّدات، طبع مصر، ١٣٩٠ هـ.

العين، ٨ مجلَّدات، للخليل، طبع أفست إيران.

وأمّا مراجعنا في التأليف فأكثر كتب الأدب.

# بعض مباحث علميّة فهرس مطالب مهمّة في هذا الكتاب

| الكليات                               | المطالب                                        |
|---------------------------------------|------------------------------------------------|
| وتر                                   | الشَّفع والوَتر وحقيقتهما، والشفاعة            |
| ِ، وإطلاقه على الله، وحقيقة           | حقيقة الوجود، وإطلاقه على الله المتعال، والنور |
| وجد                                   | التكوين                                        |
| وجس                                   | الملائكة واستقلال وجودهم في الخارج             |
| وجه                                   | حقيقة معنى وجه الله وآثاره                     |
| وحد                                   | حقيقة الوحدة في الله، والواحد والأحد           |
|                                       | حشر الوحوش من الإنسان وحقيقته                  |
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | معنى الوحي وموارده وأنواعه                     |
| استوی ورث                             | الوراثة وحقيقتها في عوالم المادّة وفيها ورائها |
| ورد                                   | حقيقة _ فكانت وَردةً كالدِّهان                 |
| ورى                                   | المراحل الخمس في السلوك ـ والعاديات ضبحاً      |
| وسط                                   | الصلاة الوسطى هي صلاة المغرب                   |
| وسع                                   | إسم الواسع وحقيقته                             |
| وسوس                                  | الوَسوسة والوَسواس وحقيقتهما                   |
| وضع                                   | تأويل موضوعات ممًا في عالم الجنّة والقيامة     |
| وطر                                   | جريان طلاق زيد زوجته وتزويج النّبيّ لها        |
| وق                                    | مراحل التقوى، والمراحل الخمس للسلوك            |
| وكل                                   | الوكيل من الأسهاء الحسني، وحقيقة التوكّل       |
|                                       | الوليّ والولاية والمَولى، وحقيقتها             |