

في تشرّخ إله في تأليه في المائة

كَالَّيفَكُ الْمُنْهُ لِللَّهِ الْمُنْهُ لِللَّهِ اللَّهِ الْمُنْهُ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللْمُعِلَّا الللْمُعِلَّا الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللْمُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

الجنف الرئيعيّة عَيْسَةً عَ الجنف الرئيميّة عَيْسَةً عَيْسَةً عَيْسَةً عَيْسَةً عَيْسَةً عَيْسَةً عَيْسَةً عَ اللقطاني





\*\* 4

کتا بخانه مرخو دخلفات کابیرتری علوم اسلامی شماره ثبت: تاریخ ثبت:

# الجواهر الفخرية نى شرح الروضة البهيّة



الفقيد المحقق البارع الأستاذ وجداني فخرشً

الجزء الرابع عشر

اللقطة، إحياء الموات، الصيد و الذباً حة، الأطعمة و الأشربة وجدانی فخر، قدرت الله، ۱۳۱۱ ۱۳۲۵، شارح.

الجواهر الفخريه في شرح الروضة البهيه / تأليف قدرت الله الوجداني فخر. ـ قم: سماء قلم. ١٣٨٣.

۱SBN : 964 - 8536 - 18 - x (دوره) × - 18 - 8536 - 18- ۲

JSBN: 964 - 8536 - 22 - 8 (١ ج. ٢) 1 - 17 - 16 - 8536 - 8531 ـ. (ج. ١) 8 - 22 - 8 (١ ج. ٢) ... ISBN: 964 - 8536

-. (ج. ک) 7 - 14 - 8536 - 964 : ISBN : (ج. ٤) 5 - 15 - 8536 - 8536 - 14 - 7 (خ. ۳) 3 - 16 - 1

- ISBN : 964 - 8536 - 12 - 5 (Y . ج. 4) و - 13 - 9 (ج. 4) و - 13 - 9 (ج. 4) و - 13 - 964 - 964 - 964

\_. (چ. 3 - 02 - 536 - 11 - 2 (لج. 4) .\_ ISBN : 964 - 8536 - 11 - 2 (لج. 3 - 964 - 8536 - 11 - 2 (لج. 4) .\_ (

: ISBN: 964 - 8536 - 04 - x (۱۲ . ج. ۱۲ ) ... ISBN: 964 - 8536 - 04 - x (۱۲ . ج. ۱۲ ) ... ISBN:

- ISBN : 964 - 8536 - 06 - 6 (١٤ ع ) . \_ ISBN : 964 - 8536 - 06 - 6 (١٤ ع ) . \_ ISBN : 964 - 8536 -

عربي، الSBN : 964 - 8536 - 08 - 2 (۱۶ ـ . (ج. ۱۵ ) 4 - 07 عربي،

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات فیپا.

كتاب حاضر شرحى است بر «روضة اليهيه...» شهيد ثانى كه خود شـرح است بـر «اللـمعة الدمشقيه»... شهيد اول.

 شهید اول، محمد بن مكی، ۲۳۵ - ۲۸۶ق. - اللمعة الدمشقیة - نقد و تفسیر. - ۲. شهید ثانی، زین الدین بن علی، ۹۱۱ - ۹۶۶ق. - الروضة البهیه فی شرح اللمعة الدمشقیه - نقد و تفسیر. ۳. فقه جعفری - قرن ۸ ق. الف. شهید اول، محمد بن مكی، ۷۳۵ - ۲۸۶ق. - اللمعة الدمشقیه. شرح. ب. شهید ثانی، زین الدین بن علی، ۹۱۱ - ۹۶۶ق. - الروضة البهیه فی شرح اللمعة الدمشقیه. شرح. ج. عنوان. د. عنوان: اللمعة الدمشقیه. ۵. عنوان: الروضة البهیه فی شرح اللمعة الدمشقیه.

737/727

391Y\_7Kg



۵۲۱۸ آ ۹ ش / ۳ / BP م ۱۳۸۳

كتابخانه ملي ايران



#### انتشارات سماء قلم

### الجواهر الفخريه فى شرح الروضة البهيه جلد چهار دهم

«كتاب اللقطة. إحياء الموات. الصيد و الذباحة، الأطعمة و الأشربة»

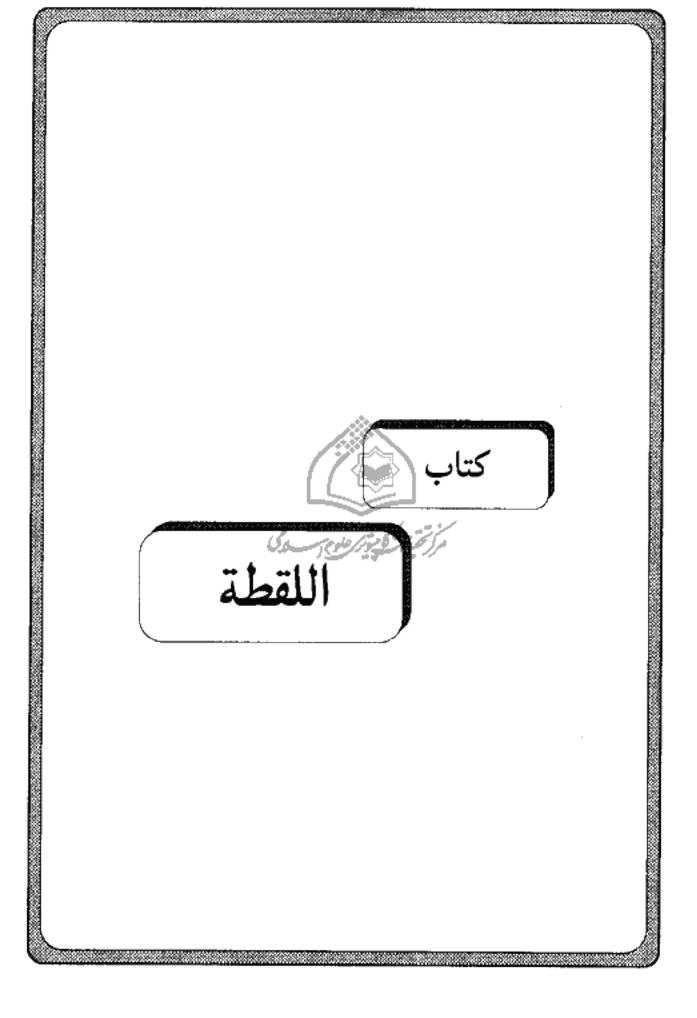
مؤلف: قدرت الله وجدائي فخرين ﴿ اناشر: سماء قلم نوبت چاپ: دوم، ۱۲۸۶ /شماركان: ۱۵۰۰

شابک جلد ۱۱؛ ٦ ـ ١ - ١٦ ـ ١٥٣١ 6 - 66 - 8536 - 964 - 15BN - 964

شمایک دوره: ISBN - 964 - 8536 - 18 - x - ۹٦٤ \_ ۸۵۳٦ \_ ۱۸ \_ x

### مراكز يخش:

قم، خیابان صفائیه، کوچهی آمار، فرعی سوم سمت چپ، پلاک ۲۰، طبقهی دوم، انتشارات سماء قلم، تلفاکس۲۹۹۳۹ قم، خیابان صفائیه، کوچهی آمار، فرعی سوم سمت چپ، پلاک ۲۰، طبقهی دوم، انتشارات سماء قلم، تلفن ۳۹۸۹ ۲۹۹۹ میران، میدان انقلاب، مسجد حضرت سیدانشهداءطائی (درب پشت مسجد)، طبقهی چهارم، تلفن ۲۲۱۹۸۹۸ مشهد، خیابان خسروی نو، کوچه آیت ایرخامنه ای، مقابل فضای سبز، تلفن ۲۲۱۹۸۹۸ همراه ۲۲۱۹۸۹۸ و تر خامنه ای مقابل فضای سبز، تلفن ۳۹۱۲۵۱ میرانه ۲۲۱۹۸۹۸ همراه ۲۲۱۹۸۹۸ و تشر برای ناشر محفوظ است.





.

# كتاب اللقطة(١)

بضمّ اللام و فتح القاف اسم للمال الملقوط(٢).....

### اللقطة

### اللقطة لغةً و اصطلاحاً

- (١) المضاف و المضاف إليه خبر لمبتدأ مقدّر هو «هذا». يعني أنّ هذا هو كتاب اللقطة. اللقطة كهُمَزَة: الشيء الذي تجده مُلقىً فتأخذه، و قال الليث: اللَّقُطة بالسكون و لم تسمع بغيره، و في التعريفات: اللَّقُطَة هو مال يوجد على الأرض و لا يعرف له مالك، و هي على وزن الضُحَكة مبالغة في الفاعل، و هي لكونها مالاً مرغوباً فيه جعلت آخذاً مجازاً، لكونها سبباً لأخذ من رآها (اقرب الموارد).
- قال السيّد كلانتر في تعليقته: و أمّا فعلّة \_بضمّ الفاء و فتح العين \_فتستعمل وصفاً
   بمعنى اسم الفاعل، و فيه شيء من المبالغة، نحو «رجل ضُحَكَة» أي كثير الضحك
   و «رجل هُمَزَة» أي همّاز و «رجل لُقَطَة» أي كثير الالتقاط.
- و الحاصل أنَّ هذا الوزن قد يكون مصدراً، و ذلك إذا كان على وزن «فَـعْلَة» و «فِعْلَة»، الأُولَى للمرَّة و الثانية للنوع، و قد يكون اسماً، و ذلك إذا كان على وزن «فُعْلَة»، و قد يكون وصفاً، و ذلك إذا كان على وزن فُعَلَة.
- (٢) يعني أنّ اللقطة \_وزان فُعلَة \_اسم للمال الملقوط. هذا بناءً على رأي جماعة من النحاة مثل الأصمعيّ و ابن الأعرابيّ، لكن على رأي الخليل \_و هو من أكابر النحاة، بل كبيرهم \_هي بالتسكين بمعنى المال الملقوط، و أمّا بفتح القاف فهو بمعنى اسم الفاعل مثل «هُمَزَة».

أو للملتقط (١) كباب (٢) فُعَلَة كَهُمَزة (٣) و لُمَزَة (٤)، أو بسكون القاف (٥) اسم للمال، و أطلق (٦) على ما يشمل الإنسان تغليباً.

# (و فيه<sup>(۷)</sup> فصول:)

(١) يعني أنّ اللقطة \_ بفتح القاف \_ إمّا اسم للمال الملقوط، أو اسم لمن يلتقط المال،
 فعلى المعنى الثاني هو اسم الفاعل.

(٢) هذا تمثيل لكون اللقطة \_ بفتح القاف \_ بمعنى اسم الفاعل.

(٣) الهُمَزَة من هَمَزَه هَمْزاً: اغتابه في غيبته، فهو همّاز و هُمَزَة (أقرب الموارد).
 هَمَزَ الرجلُ في قفاه: غَمَزَه بعينه (أساس اللغة).

(٤)اللُّمَزَة و اللَّمَاز: العيَّاب للناس أو الذي يعيبك في وجهك، و الهُمَزَة من يعيبك في الغيب، و قيل: الهُمَزَة المغتاب و اللُّمَزَة العيَّاب أو هِما يمعني واحد(افرب الموارد).

(٥) يعني أن لفظ «اللقطة» \_بسكون القاف \_أسم للمآل الملقوط، بناءً على ما قاله الخليل و قياساً على أن «فُعْلَة» اسم لما يقع عليه الفعل كاللَّقمة و الأكلة، فإنهما اسمان لما يلقم و لما يؤكل.

(٦) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى لفظ «اللـقطة». يـعني أنّـه وضع للمال الملقوط، لكن استعمل فيما يشمل الإنسان أيضاً بالتغليب، لكنّه يطلق على المال حقيقةً و على الإنسان مجازاً.

(٧) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى المضاف في قوله «كتاب اللقطة». يعني أن فيكتاب اللقطة فصو لاً.

و لا يخفى أنّ في هذا الكتاب فصولاً ثلاثةً:

الأوّل في اللقيط.

الثاني في لقطة الحيوان.

الثالث في لقطة المال.

# (الأوّل(١) في اللقيط)

و هو فعيل بمعنى مفعول كطريح (٢) و جريح (٣)، و يسمّى منبوذاً (٤)، و اختلاف اسميه (٥) باعتبار حالتيه (٦) إذا ضاع، فإنّه ينبذ أوّلاً أي يرمى، ثمّ يلقط.

## مرز تمت کامة زمين بسندی اللقيه ط

# اللقيط لغطةً و اصطلاحاً

- (١) صفة لموصوف مقدر هو الفصل. يعني أنّ الفصل الأوّل من كتاب اللقطة في بيان أحكام اللقيط.
  - (٢) أي المطروح.
  - (٣) أي المجروح.
  - (٤) اسم مفعول من نَبَذَ الشيءَ من يده نَبْذاً: طرحه و رمى به (أقرب الموارد).
    - (٥) الضمير في قوليه «اسميه» و «حالتيه» يرجعان إلى اللقيط.
      - (٦) فإنّ للّقيط حالتين:

الأولى أنَّه يرمى و ينبذ، فيسمّى منبوذاً.

الثانية أنَّه يؤخذ و يلقط، فيسمّى لقيطاً.

(و هو<sup>(۱)</sup> إنسان ضائع<sup>(۲)</sup> لاكافل<sup>(۳)</sup> له) حالة الالتبقاط، (و لايستقلّ بنفسه<sup>(۱)</sup>) أي بالسعي على ما يصلحه<sup>(۵)</sup> و يدفع<sup>(۲)</sup> عن نفسه المهلكات الممكن دفعها عادةً (۷).

(فيلتقط (٨) الصبيّ و الصبيّة) و إن ميزا(٩) على الأقوى، لعدم

- (١) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى اللقيط.
  - (٢) أي كائن في معرض الفساد و الضياع.
    - (٣) أي لايوجد له كفيل.
- (٤) أي لايستقلّ بأن يعيش بنفسه بلاكفيل له.
- (٥) يعني أنّ اللقيط هو إنسان لايقدر على السعي على تحصيل ما يصلح له من أمر
   المعيشة و المؤنة.
- (٦) عطف على قوله «يصلحه». يعني لايستقل بالسعي عملى ما يدفع عن نفسه المهلكات.
- (٧) أي المهلكات التي يمكن دفعها على حسب العادة لا ما لا يمكن دفعها، مثل
   الموت و المرض و غيرهما.

### شروط اللقيط

- (٨) من هنا أخذ المصنّف الله عند بيان تعريف اللقيط \_ في بيان الأحكام المتفرّعة على
   التعريف المذكور، فقال بعد اشتراط عدم الاستقلال في اللقيط: إنّ الصبيّ و الصبيّة
   يجوز التقاطهما و يجري عليهما أحكام اللقيط.
- (٩) لكن يستثنى منه المراهق، فإنه مستغنٍ غالباً عن الأمرين، أي التعهد و التربية
   (الحديقة).

استقلاهما(١) بأنفسهما (ما لم يبلغا)، فيمتنع التقاطهما حينئذ (٢)، لاستقلالهما (١) و انتفاء (٤) الولاية عنهما.

نعم، لو خاف على البالغ التلف في مهلكة وجب<sup>(٥)</sup> إنقاذه، كما يـجب إنقاذ الغريق<sup>(٦)</sup> و نحوه<sup>(٧)</sup>.

و المجنون بحكم الطفل، و هـو (١٠) داخـل فـي إطـلاق التـعريف و إن لم يخصّه بالتفصيل (٩)، و قد صرّح بإدخاله (١٠) في تعريف الدروس. و احترز (١١) بقوله «لاكافل له» عن معلوم الوليّ أو الملتقط، (فإذا عُلم

<sup>(</sup>١) الضميران في قوليه «استقلالهما» و «بأنفسهما» يرجعان إلى الصبيّ و الصبيّة.

<sup>(</sup>٢) يعني حين إذ بلغ الصبيّ و الصبيّة لا يجوز التقاطهما.

<sup>(</sup>٣) فإنّهما يكونان مستقلّين بالسعى على ما يصلحهما و دفع المهلك عن أنفسهما.

 <sup>(</sup>٤) هذا هو دليل ثانٍ لعدم جواز التقاط الصبيّ و الصبيّة بعد البـلوغ، و هـو انـتفاء
الولاية عنهما.

<sup>(</sup>٥) جواب شرط، و الشرط هو قوله «لو خاف». يعني لو خاف المكلّف هلاك البالغ وجب عليه إنقاذه من المهلكة.

<sup>(</sup>٦) فإنّ إنقاذ من يخاف غرقه يجب على من يقدر عليه.

<sup>(</sup>٧) أي و مثل الغريق، كالساقط في بئر.

 <sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى المجنون. يعني أنّ المجنون داخل في إطلاق
 التعريف، لأنّه لايستقلّ بنفسه بالسعي و الدفع، كما تقدّم.

<sup>(</sup>٩) أي التفصيل الذي مرّ في قوله «فيلتقط الصبيّ و الصبيّة».

<sup>(</sup>١٠) الضمير في قوله «بإدخاله» يرجع إلى المجنون.

<sup>(</sup>١١) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنف ١٠٠٠

الأب (١) أو الجدّ) و إن علا، و الأمّ و إن صعدت (٢)، (أو الوصيّ أو الملتقط السابق (٣)) مع انتفاء الأوّلين (٤) (لم ينصحّ (٥)) التنقاطه، (و سلّم إلينهم) وجوباً (١)، لسبق تعلّق الحقّ بهم، فيجبرون (٧) على أخذه.

(و لو كان اللقيط مملوكاً حفظ (^)) وجوباً (حتّى يصل إلى المالك) أو وكيله.

و يفهم من إطلاقه (٩) عدم (١٠) جواز تملّكه مطلقاً (١١).......

<sup>(</sup>١) يعني أنَّ اللقيط إذا كان معلوم النسب لم يجر عليه أحكام اللقيط.

<sup>(</sup>٢) كأمّ الأمّ و هكذا إلى جهة العلوّ.

 <sup>(</sup>٣) أي الذي التقط اللقيط، ثمّ فقد، حتى التقطه آخـر، فـيجب عـليه أن يـردّ، إلى
 الملتقط الأوّل.

<sup>(</sup>٤) المراد من «الأوّلين» هو الأبّ و الجدّ سيري

<sup>(</sup>٥) جواب شرط، و الشرط هو قوله «فإذا عُلم».

 <sup>(</sup>٦) يعني أن تسليم اللقيط إلى أبيه أو جدّه أو الوصيّ أو من التقطه سابقاً يكون واجباً.

 <sup>(</sup>٧) بصيغة الجمع و المجهول، و نائب الفاعل هو ضمير الجمع الراجع إلى الأب و الجد و الوصى و الملتقط السابق.

 <sup>(</sup>٨) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى اللقيط المملوك، و فاعل
 قوله «يصل» أيضاً هو الضمير الراجع إلى اللقيط المملوك.

 <sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «إطلاقه» يرجع إلى المصنف (٩) الضمير في قوله «إطلاقه» يرجع إلى المصنف أطلق قبوله
 «حفظ حتى يصل إلى المالك» و لم يقيده بجواز تملك الملتقط.

<sup>(</sup>١٠) بالرفع، نائب فاعل لقوله «يفهم»، و الضمير في قوله «تملَّكه» يرجع إلى اللقيط.

<sup>(</sup>١١) أي سواء كان اللقيط المملوك صغيراً أم كبيراً، و سواء كان قبل التعريف أم بعده.

و به<sup>(۱)</sup> صرّح في الدروس.

و اختلف كلام العلّامة، ففي القواعد قطع (٢) بجواز تملّك الصغير (٣) بعد التعريف حولاً، و هو (٤) قول الشيخ، لأنّه (٥) مال ضائع يخشى تلفه، و في التحرير أطلق (٦) المنع من تملّكه محتجّاً (٧) بأنّ العبد يتحفّظ بنفسه كالإبل، و هو (٨) لا يتمّ في الصغير، و في قول (٩) الشيخ قوّة.

و يمكن العلم برقيّته (١٠) بأن يراه (١١) يباع في الأسواق مراراً قبل أن

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «به» يرجع إلى عدم جواز التملُّك.

<sup>(</sup>٢) فاعله هو الضمير العائد إلى العلّامة ﴿

<sup>(</sup>٣) يعني أنّ المملوك الصغير الذي التقطه شخص يتملّكه بعد التعريف حولاً.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى القطع بجواز تملُّك الصغير.

 <sup>(</sup>٥) تعليل لجواز تملّك المملوك الصغير بعد التعريف حولاً بأنّه مــال مــفقود يــخشى
 تلفه.

 <sup>(</sup>٦) فاعله هو الضمير العائد إلى العلّامة ١٠٠٠ يعني أنّ العلّامة في كتابه (التحرير) سنع
 من تملّك المملوك الصغير مطلقاً.

 <sup>(</sup>٧) يعني أنّ العلّامة استدلّ على عدم جواز تملّك المملوك الملتقط بأنّه يستقلّ بحفظ نفسه بالسعى على المصالح و الدفع عن المهلكات.

 <sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى احتجاج العلّامة على المنع من التملّك. يسعني
 أنّه لايتمّ في خصوص الصغير، لأنّه لايقدر على حفظ نفسه.

<sup>(</sup>٩) و هو القول بالتملُّك بعد التعريف حولاً إذا كان العبد صغيراً.

<sup>(</sup>١٠) الضمير في قوله «برقيّته» يرجع إلى اللقيط.

<sup>(</sup>١١) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط، و ضمير المفعول يرجع إلى اللقيط. يعني إذا

بضيع و لا يعلم (١) مالكه لا بالقرائن (٢) من اللون و غيره، لأصالة الحرّية (٣). (و لا يضمن (٤)) لو تلف أو أبق (إلا بالتفريط (٥))، للإذن في قبضه شرعاً، فيكون أمانة (٦).

(نعم، الأقرب المنع من أخذه (٧) أي أخذ المملوك (إذا كان (٨) بالغاً أو مراهقاً) أي مقارباً للبلوغ، لأنهما (٩) كالضالة (١٠) الممتنعة بنفسها، (بخلاف (١١) الصغير الذي لا قوّة معه) على دفع المهلكات عن نفسه.

 <sup>→</sup> رأى الملتقط أن اللقيط يباع و يشترى في الأسواق، ثمّ رآه ضائعاً بغير كافل له فالتقطه ثبت عنده كونه مملوكاً.

 <sup>(</sup>۱) فاعله هو الضمير العائد إلى العلتقط. يعني و الحال أنّ الملتقط لايـعرف مـالك
 العبد المذكور، لأنّه لو عرفه لم يجر عليه حكم اللقيط، بل وجب عليه أن يوصله
 إلى صاحبه.

<sup>(</sup>٢) أي لايجوز استناد الملتقط في رقيّته إلى القرائن من اللون و اللباس.

<sup>(</sup>٣) يعني أنَّ الأصل في مشكوك الرقيَّة هو الحرّيَّة.

<sup>(</sup>٤) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط. يعني أنّ الملتقط لا يضمن إلّا بالتفريط.

<sup>(</sup>٥) أي التفريط الشامل للإفراط أيضاً.

<sup>(</sup>٦) يعني يكون اللقيط في يد الملتقط أمانة شرعيّة بإذن الشارع.

<sup>(</sup>٧) يعني أنَّ الأقرب هو المنع من أخذ المملوك في صورة كونه بالغاً.

<sup>(</sup>٨) اسم «كان» هو الضمير العائد إلى المملوك الملقوط.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «لأنَّهما» يرجع إلى المملوك البالغ و المملوك المراهق.

 <sup>(</sup>١٠) أي مثل الحيوان الضائع الذي يمنع عن نفسه كالإبل و الفرس.
 و الضمير في قوله «بنفسها» يرجع إلى الضالة.

<sup>(</sup>١١) يعني أنّ حكم المملوك البالغ و المملوك المراهق في المنع عن أخذه يكون على

و وجه(١) الجواز مطلقاً (٢) أنّه مال ضائع يخشي تلفه.

و ينبغي القطع بجواز أخذه (٣) إذا كان (٤) مخوف التلف و لو بـالإباق، لأنّد (٥) معاونة على البرّ و دفع (٦) لضرورة المـضطرّ (٧)، و أقــلّ مـراتـبه (٨) الجواز.

- → خلاف حكم المملوك الصغير الذي لا قوّة معه على دفع المهلكات عن نفسه،
   فيجوز أخذ المملوك الصغير مطلقاً.
- (١) يعني وجه جواز أخذ المملوك صغيراً كان أو كبيراً هو أنّه مال ضائع يخشى تلفه،
   فيجوز أخذه.
  - (٢) أي سواء كان المملوك صغيراً أم بالغاً.
- (٣) يعني ينبغي القطع بجواز أخذ المعلوك صغيراً كان أم بـالغا فـي صـورة حـصول
   الخوف بتلفه و لوكان تلفه بإباقه.
  - (٤) اسم «كان» هو الضمير العائد إلى المعلوك.
- (٥) الضمير في قوله «الأنه» يرجع إلى الأخذ. يعني الأن الأخذ في صورة خوف التلف \_ولو بالإباق \_ يكون من مصاديق المعاونة على البر التي أمر بها في الآية
   ٢ من سورة المائدة: ﴿ تعاونوا على البر و التقوى ﴾.
- (٦) بالرفع، عطف على قوله «معاونة»، و هو دليل ثانٍ لوجوب أخذ المملوك، و هـو
   أن المالك مضطر في خصوص حفظ ماله، فيجب على من يمكنه دفع الضرورة
   عن المسلم أن يدفع عنه.
  - (٧) المراد من «المضطرّ» هنا هو المالك.
- (٨) الضمير في قوله «مراتبه» يرجع إلى الأمر بالمعاونة على البرّ. يعني أنّ أقلل مراتب الأمر بالمعاونة هو دلالته على الجواز لو لم يدلّ على الوجوب.

و بهذا<sup>(۱)</sup> يحصل الفرق بين الحرّ و المملوك، حيث اشترط في الحرّ الصغر<sup>(۲)</sup> دون المملوك، لأنّه<sup>(۳)</sup> لا يخرج بالبلوغ عن الماليّة، و الحرّ إنّ ما يحفظ عن التلف، و القصد من لقطته<sup>(٤)</sup> حضانته و حفظه، فيختص<sup>(٥)</sup> بالصغير، و من ثمّ <sup>(۱)</sup> قيل: إنّ المميّز لا يجوز لقطته<sup>(٧)</sup>.

(و لابدّ من بلوغ الملتقط (^) و عقله)، فلايصحّ التقاط الصبيّ و المجنون، بمعنى أنّ حكم اللقيط في يديهما (٩) ماكان عليه قبل اليد (١٠٠).

(١) المشار إليه في قوله «بهذا» هو العلّة المذكورة لجواز أخذ المملوك من أنّه مال ضائع يخشى تلفه.

### شروط الملتقط

 <sup>(</sup>٢) يعني أنّ الحرّ يشترط في أخذه كونه صغيراً، بخلاف المملوك، فلايشترط فيه
 الصغر، لأنّه مال، فيجب حفظه مطلقاً.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «الآنه» يرجع إلى المملوك.

<sup>(</sup>٤) الضمائر في أقواله «لقطته» و «حضانته» و «حفظه» ترجع إلى الحرّ.

<sup>(</sup>٥) فاعله هو الضمير العائد إلى جواز الأخذ.

<sup>(</sup>٦) المراد من قوله «ثمّ» هو قصد الحضانة و الحفظ في الحرّ. يعني و بهذه الجهة قيل: إنّ المميّز لا يجوز لقطته.

<sup>(</sup>٧) قوله «لقطته» \_ بفتح اللام \_ بمعنى التقاطه و أخذه.

 <sup>(</sup>٨) يعني أن من شرائط الملتقط الذي يجري على لقيطه الأحكام هـو كـونه بـالغاً و عاقلاً.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «يديهما» يرجع إلى المجنون و الصبيّ.

<sup>(</sup>١٠) فحكم لقيط الصبيّ و المجنون هو حكمه قبل التقاطهما.

و يفهم من إطلاقه (١) اشتراطهما (٢) دون غيرهما أنّه (٣) لايشترط رشده (٤)، فيصحّ من السفيه، لأنّ حضانة اللقيط ليست مالاً (٥)، و إنّما بحجر (٦) على السفيه له، و مطلق كونه (٧) مولّئ عليه غير مانع.

و استقرب المصنّف في الدروس اشتراط رشده (٨) محتجّاً (٩) بأنّ الالتقاط الشارع لم يأتمنه على ماله، فعلى الطفل و ماله أولى بالمنع، و لأنّ الالتقاط

(١) الضمير في قوله «إطلاقه» يرجع إلى المصنّف ١٠٠٪.

 <sup>(</sup>۲) بالنصب، مفعول لقوله «إطلاقه». يعني يفهم من إطلاق المصنف قوله «و لابد من بلوغ الملتقط و عقله»اشتراط البلوغ و العقل فقط، فلايشترط في الملتقط رشده.

 <sup>(</sup>٣) «أنّ» و اسمها و خبرها تكون في محلّ الرفع، لأنّها تؤوّل إلى مصدر يكون نائب
 الفاعل لقوله «يفهم».

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «رشده» يرجع إلى الملتقط.

<sup>(</sup>٥) يعني أنّه يحصل من الالتقاط حقّ الحضانة للملتقط، و هو ليس من قبيل المال حتّى يحجر على السفيه لأجله.

 <sup>(</sup>٦) يعني أنّ السفيه يمنع من التصرّف في المال لا في غيره من الحقوق.
 و الضمير في قوله «له» يرجع إلى المال.

 <sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «كونه» يرجع إلى السفيد. يعني أن مطلق احتياج السفيه إلى الوليّ ـ و كونه مولّئ عليه ـ لايمنع من جواز أخذه اللقيط حتّى يـ جري عـليه الأحكام.

<sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «رشده» يرجع إلى الملتقط.

 <sup>(</sup>٩) يعني أنّ المصنّف الله احتج في كتابه (الدروس) لاشتراط الرشد في الملتقط بأنّ السفيه لم يأتمنه الشارع على التصرّف في ماله، فيمنع من التصرّف في الصبيّ و أمواله بطريق أولى.

ائتمان شرعيّ و الشرع لم يأتمنه.

و فيه (١) نظر، لأنّ الشارع إنّما لم يأتمنه على المال لا على غيره (٢)، بل جوّز تصرّفه (٣) في غيره مطلقاً (٤).

و على تقدير أن يوجد معه<sup>(٥)</sup> مال يمكن الجمع بين القاعدتين الشرعيّتين، و هما<sup>(٦)</sup> عدم استئمان المبذّر<sup>(٧)</sup> على المال، و تأهيله<sup>(٨)</sup> لغيره من التصرّفات التي من جملتها الالتقاط و الحضائة، فيؤخذ المال منه<sup>(٩)</sup> خاصّةً.

نعم، لو قيل: إنّ صحّة التقاطه يستلزم وجوب إنفاقه و هو (١٠) ممتنع من

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى احتجاج المصنّف في الدروس. يـعني أنّ فسي استدلاله المذكور إشكالاً.

<sup>(</sup>٢) أي لا على غير المال من الحقوق. ويُراض المال

<sup>(</sup>٣) أي جوّز الشارع تصرّف السفيه في غير المال من الحقوق مطلقاً.

<sup>(</sup>٤) أي سواء كان غير المال التقاطأ أو غيره من الحقوق.

 <sup>(</sup>٥) يعني لو فرض وجدان المال مع اللقيط الذي يمنع السفيه من التصرّف في ماله أمكن الجمع بين القاعدتين بأن يختصّ السفيه بحضانة اللقيط و يؤخذ منه المال.

<sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «و هما» يرجع إلى القاعدتين.

 <sup>(</sup>٧) المراد من «المبذّر» هو السفيه، أطلق عليه الغبذّر، لتبذيره في المال لعدم رشده من حيث عدم دركه لصلاحه.

 <sup>(</sup>٨) أي لحكم الشارع بأهليّة السفيه للتصرّفات الغير الماليّة مثل الحضانة.
 و الضمير في قوله «لغيره» يرجع إلى الاستيمان على المال.

<sup>(</sup>٩) أي فيحكم بأُخذ المال من السفيه و بإبقاء اللقيط عنده حتّى يحضنه و يحفظه.

<sup>(</sup>١٠) يعني أنَّ الإنفاق يتعذَّر من السفيه، لأنَّه تصرَّف ماليّ.

المبذّر، لاستلزامه التصرّف الماليّ، و جعل<sup>(١)</sup> التصرّف فيه لآخر يستدعي الضرر على الطفل بتوزيع<sup>(٢)</sup> أموره أمكن<sup>(٣)</sup> إن تحقّق الضرر بـذلك<sup>(٤)</sup>، و إلاّ<sup>(٥)</sup> فالقول بالجواز أجود.

(و حرّيّته (٢٦))، فلا عبرة بالتقاط العبد (إلّا بإذن السيّد)، لأنّ منافعه (٧) له و حقّه (٨) مضيّق، فلا يتفرّغ (٩) للحضانة.

(١) هذا مبتدأ، خبره قوله الآتي «يستدعي الضرر». يعني أنّ الحكم بإنفاق الغير على
 اللقيط و بقائه في حضانة السفيه يوجب الضرر على الطفل اللقيط.

(٢) أي بتقسيم أمور اللقيط بين الشخصين، و هما الملتقط السفيه و المنفق على الطفل
 اللقيط.

(٣) هذا جواب شرط، و الشرط هو قوله الماضي آنفاً «لو قيل».

(٤) المشار إليه في قوله «بذلك» هو توزيع أمور اللقيط.

(٥) أي و إن لم يتحقّق الضرر على اللقيط بتوزيع أمره فالقول بجواز التقاط السفيه أجود من القول بعدم جوازه.

(٦) بالجرّ، عطف على مدخول «من» الجارّة في قوله في الصفحة ١٦ «و لابـدٌ مـن
 بلوغ الملتقط». و هذا هو الشرط الثالث في الملتقط.

(٧) الضمير في قوله «منافعه» يرجع إلى العبد، و في قوله «له» يرجع إلى السيّد.

(٨) و الضمير في قوله «حقّه» يرجع إلى العبد. يعني أنّ حقّ العبد بالنسبة إلى نفسه مضيّق، لأنّ حقّه بمقدار صرفه للـضروريّات من الأكـل و الشـرب و إقـامة الواجبات الإلهيّة، و الباقي من أوقاته يتعلّق بمولاه، فـلايسعه صرفه لحـضانة اللقيط.

 (٩) فاعله هو الضمير العائد إلى العبد. يعني لايتحصل الفراغ للتعبد حتى يتصرفه لحضانة اللقيط. أمّا لو أذن<sup>(١)</sup> له فيه ابتداءً، أو أقرّه<sup>(٢)</sup> عليه بعد وضع يده<sup>(٣)</sup> جاز، وكان السيّد في الحقيقة هو الملتقط و العبد نائبه<sup>(٤)</sup>، ثمّ لايجوز للسيّد الرجـوع فيه<sup>(٥)</sup>.

و لا فرق (٦) بين القنّ (٧) و المدبّر (٨) و المكاتب (٩) و من تحرّر بعضه (١٠) و أمّ الولد (١١) .....

(١) فاعله هو الضمير العائد إلى السيد، و الضمير في قوله «له» يرجع إلى العبد، و في قوله «فيه» يرجع إلى الالتقاط. يعني لو أذن السيد لعبد، في الالتقاط جاز له، و كذا لو صدّقه في الالتقاط بعد حصوله من العبد.

(٢) أي لو صدّق السيّد عبده في التقاطع بعد وضع بده على اللقيط جاز.
 و فاعل قوله «أقرّه» هو الضمير العائد إلى السيّد، و ضمير السفعول يسرجع إلى العبد، و الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى الالتقاط.

(٣) الضمير في قوله «يده» يرجعُ إلَى العُبُد.

(٤) بالنصب، خبر آخر لقوله «كان». يعنى كان العبد نائب السيّد في الالتقاط.

(٥) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى كلّ واحد من الإذن و التقرير.

(٦) أي لا فرق في الحكم بعدم جواز التقاط العبد بين كونه قنّاً أو غيره.

(٧) القِن \_بكسر القاف و تشديد النون \_: عبد مُلِك هو و أبوه، للواحد و الجمع و المؤنّث، و قيل: يجمع أقناناً (أقرب الموارد).

(٨) أي العبد الذي قال له مولاه: أنت حرّ دبر وفاتي.

(٩) أي العبد الذي كاتب مولاه مطلقاً أو مشروطاً.

(١٠) أي العبد المبعّض الذي تحرّر بعضه.

(١١) أي الأمة التي تكون صاحبة ولد من مولاها و لايجوز للمولى بيعها و لا نـقلها عن ملكه حتّى تتحرّر بعد موت مولاها من مال ولدها. لعدم جواز تبرّع واحد منهم بماله(١) و لا منافعه(٢) إلّا بإذن السيّد.

و لايدفع ذلك<sup>(٣)</sup> مُهاياة المبعّض و إن وفيي زمانه المختصّ<sup>(٤)</sup> بالحضانة، لعدم لزومها<sup>(٥)</sup>، فجاز تطرّق المانع<sup>(٦)</sup>كلّ وقت.

(١) الضمير في قوله «بماله» يرجع إلى السيّد.

(٢) الضمير في قوله «بمنافعه» يرجع إلى مال السيّد.

 (٣) المشار إليه في قوله «ذلك» هو عدم جواز التقاط العبد. يعني لايدفع عدم صحّة التقاط العبد مهاياة المبعض.

المهاياة مصدر من هاياه في الأمر مهاياةً: وافقه، و قد تبدل الهمزة ياءً للتخفيف، فيقال: هاييته مهاياةً (أقرب الموارد).

و المراد هنا هو تقسيم المبعض أوقاته بينه و بين مولاه.

(٤) يعنى و إن كان الزمان المختصّ بالمبعّض وافياً بالحضانة.

(٥) الضمير في قوله «لزومها» يرجع إلى المهاياة.

□ من حواشي الكتاب: قوله «لعدم لزومها» أي لعدم لزوم المهاياة، فإنها من الأمور الجائزة، فيجوز للمولى أو العبد فسخها...إلخ (الحديقة).

 (٦) هذا تفريع على عدم لزوم المهاياة المذكورة. يعني بـما أنّ المـهاياة المـذكورة ليست بلازمة جاز عروض المانع ـو هو الفسخ من جانب أو جانبين ـ في كلّ وقت من الأوقات و إن كان الزمان المختصّ بالعبد وافياً بالحضانة.

و الحاصل أنّ هنا دفعاً و وهماً، أمّا الوهم فهو أنّ دليل عدم جواز التقاط العبد ـ و هو عدم جواز تبرّع واحد من العبيد بـ ماله و لا بـ منافعه ـ لايـ جري فــي العـبد المبعّض الذي قسم أوقاته بينه و بين مولاه بأن قال: أخدم لك يــوماً و لنـ فسـي يوماً، لجواز حضانة العبد اللقيط في اليوم الذي يكون له.

فأجاب الله أنّ التقاط العبد المهايا ممنوع أيضاً، لعدم لزوم المهاياة، لجواز فسخها من الجانبين(من تعليقة السيّد كلانتر). نعم، لو لم يوجد للقيط كافل غير العبد و خيف عليه (١) التلف بالإبقاء فقد قال المصنف في الدروس: إنه يجب حينئذ (٢) على العبد التقاطه بدون إذن المولى، و هذا (٣) في الحقيقة لايوجب إلحاق حكم اللقطة، و إنما دلّت الضرورة على الوجوب من حيث إنقاذ (٤) النفس المحترمة من الهلاك، فإذا وُجد (٥) من له أهليّة الالتقاط وجب عليه (٦) انتزاعه منه و سيّده من الجملة (٧)، لانتفاء أهليّة العبد له (٨).

(و إسلامه<sup>(۹)</sup>.....

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى اللقيط.

<sup>(</sup>٢) أي حين إذ لم يوجد الكافل للَّقيط و خيف عليه التلف بمنع الالتقاط.

<sup>(</sup>٣) المشار إليه في قوله «هذا» هو قوله «يجب حينند...إلخ». يعني أن الالتقاط بهذا النحو الذي يجب لايلحقه أحكام اللقطة، بل هو من قبيل الأمور الحسبية التي حكم الشارع بها عند الضرورة.

<sup>(</sup>٤) فإنّ حفظ النفس المحترمة من الأمور الحسبيّة التي حكم بها الشارع.

 <sup>(</sup>٥) يعني فإذا التقط العبد اللقيط الذي خيف عليه تلفه، ثـم وجـد شـخص له أهـليّة الالتقاط وجب عليه أن ينتزع اللقيط من يد العبد.

 <sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى «من» الموصولة، و الضمير في قوله «انتزاعه» يرجع إلى اللقيط، و في قوله «منه» يرجع إلى العبد.

 <sup>(</sup>٧) يعني أن سيد العبد الملتقط هو من جملة الذين لهم أهليّة الالتقاط، فيجب عملى
 المولى انتزاع اللقيط من يد عبده.

 <sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «له» يرجع إلى الإلتقاط.

<sup>(</sup>٩) بالجرّ، عطف على مدخول «من» الجارّة في قوله في الصفحة ١٦ «و لابـدّ مـن

إن كان اللقيط محكوماً (١) بإسلامه)، لانتفاء السبيل (٢) للكافر على المسلم، و لأنّه (٣) لايؤمن أن يفتنه عن دينه، فإن التقطه (٤) الكافر لم يُقرّ في يده.

و لو كان اللقيط محكوماً (٥) بكفره جاز التقاطه للمسلم و للكافر، لقوله (٦) تعالى: ﴿وَ الَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِياءُ بَعْضِ﴾ (٧).

(قيل:) ... و القائل الشيخ و العلّامة في غير التّحرير .. (و عدالته (٨))،

 <sup>→</sup> بلوغ الملتقط». يعني أن الشرط الرابع في الملتقط هو كونه مسلماً في صورة كون
 اللقيط محكوماً بإسلامه.

<sup>(</sup>١) كما إذا وجد اللقيط في بلاد المسلمين أو في بلاد الكفر التي يمكن كون اللـقيط فيها من مسلم.

 <sup>(</sup>٢) المراد من «السبيل» هو الاستيلاء و السلطة. يعني أنّ التقاط الكافر يوجب استيلاءه على اللقيط، و هو منفي إذا كان اللقيط مسلماً بقوله تعالى: ﴿ لن يجعل الله للكافرين على المسلمين سبيلاً ﴾.

 <sup>(</sup>٣) هذا دليل آخر لعدم جواز التقاط الكافر للقيط المسلم، و هـو أنّ الكـافر ليس مأموناً من تفتين اللقيط عن دينه، فلايجوز.

و الضمير في قوله «لأنّه» يرجع إلى الكافر، و الضمير الملفوظ في قوله «أن يفتنه» يرجع إلى اللقيط، و كذلك الضمير في قوله «دينه».

 <sup>(</sup>٤) الضمير الملفوظ في قوله «التقطه» يرجع إلى اللقيط المسلم، و في قـوله «يـده» يرجع إلى الكافر.

<sup>(</sup>٥)كما إذا وجد اللقيط في بلاد الكفّار و لم يمكن كونه من مسلم.

<sup>(</sup>٦) هذا هو دليل جواز التقاط الكافر للَّقيط المحكوم بالكفر.

<sup>(</sup>٧) الآية ٧٣ من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٨) يعني قال الشيخ؛ و العلّامة؛ في كتبه غير التحرير: لابدّ مـن عــدالة المــلتقط،

لافتقار الالتقاط إلى الحضانة، و هي (١) استئمان لايليق بالفاسق، و لأند (٢) لا يؤمن أن يسترقّه و يأخذ ماله.

و الأكثر على العدم (٣)، للأصل (٤)، و لأنّ (٥) المسلم محلّ الأمانة مع أنّه (٦) ليس استئماناً حقيقيّاً، و لانتقاضه (٧) بالتقاط الكافر مثله، لجوازه (٨) بغير خلاف.

→ فهذا هو الشرط الخامس في الملتقط.

(١) يعني أنَّ حضانة اللقيط تكون من قبيل الاستيمان، و هو لايليق بـالفاسق، لعـدم كونه أميناً.

(٢) الضمير في قوله «لأنه» يرجع إلى الفاسق، و الضمير الملفوظ في قوله «أن يسترقه» يرجع إلى اللقيط، وكذلك الضمير في قوله «ماله».

و الحاصل من معنى العبارة هو أنّ الفاسق غير معتمد عليه، حيث يخاف أن يجعل اللقيط رقّاً لنفسه و يأخذ ماله، فلايجوز التقاطه.

(٣) يعني أنَّ أكثر الفقهاء قائلون بعدم اشتراط العدالة في الملتقط.

(٤) يعني أنَّ الأصل هو عدم اشتراط العدالة عند الشكَّ فيها.

(٥) هذا هو دليل ثانٍ لعدم اشتراط العدالة في الملتقط.

(٦) الضمير في قوله «أنّه» يرجع إلى الالتقاط. و هذا هو دليل ثـالث لعـدم اشـتراط
 العدالة في الملتقط، و هو أنّ الالتقاط ليس من الاستيمان حقيقةً.

(٧) هذا هو دليل رابع لعدم اشتراط العدالة في الملتقط، و هو النقض بـجواز التـقاط
 الكافر للّقيط الكافر.

(٨) هذا دفع لما يقال من أنّه إذا اشترطت العدالة فليحكم بعدم جواز التقاط الكافر.
 فأجاب أنّ جواز التقاط الكافر للقيط الكافر لا خلاف فيه، و الفاسق المسلم ليس بأرداً حالاً من الكافر.

و هذا(١) هو الأقوى، و إن كان اعتبارها(٢) أحوط.

نعم، لو كان له (٣) مال فقد قيل باشتراطها (٤)، لأنّ الخيانة (٥) في المال أمر راجح الوقوع.

و يشكل<sup>(٦)</sup> بإمكان الجمع بانتزاع الحاكم ماله<sup>(٧)</sup> منه كالمبذّر<sup>(٨)</sup>.

و أولى بالجواز التقاط المستور<sup>(٩)</sup>، و الحكم<sup>(١٠)</sup> بوجوب نصب الحاكم مراقباً عليه<sup>(١١)</sup>.....مراقباً عليه المستورات ال

(١) المشار إليه في قوله «هذا» هو عدم اشتراط العدالة في الملتقط.

(٢) أي و إن كان اعتبار العدالة في الملتقط مطابقاً للاحتياط.

(٣) الضمير في قوله «له» يرجع إلى اللقيط. يعني أنّ بعض الفقهاء قال باشتراط
 العدالة في الملتقط إذا كان للقيط مال. لأنّ احتمال الخيانة في المال غالب راجح.

(٤) الضمير في قوله «باشتراطها» يرجع إلى العدالة ،

(٥) الخِيانة ـ بكسر الخاء ـ: نقض العهد من خانه في كـذا يسخونه خـوناً و خـيانةً:
 اؤتمن فلم ينصح، و ـ العهد: نقضه(أقرب الموارد).

(٦) أي يشكل القول باشتراط العدالة لو كان مع اللقيط مال بأنّه يمكن الجمع بعدم الاستيمان بالنسبة إلى مال اللقيط، فيؤخذ منه و تبقى الحضانة بحالها.

(٧) الضمير في قوله «ماله» يرجع إلى اللقيط، و في قوله «منه» يرجع إلى الفاسق.

(٨) يعني كما قلنا بجواز التقاط السفيه إذا كان للقيط مال مع أخذ المال منه مع بـقاء
 حق الحضانة للسفيه المعبر عنه بالمبذر.

(٩) المستور هو الذي لم يعلم فسقه و لا عدالته.

(١٠) بالرفع، مبتدأ، خبره قوله الآتي «بعيد».

(١١) أي مراقباً على الملتقط المستور. يعني أن الحكم بجعل المراقب على المستور بعيد و الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى المستور. لايعلم به(١) إلى أن تحصل الثقة به(٢) أو ضدّها فينتزع(٣) منه بعيد(٤).

(و قيل:) يعتبر أيضاً (٥) (حضره (٦)، فينتزع من البدويّ (٧) و من (٨) يريد السفر به)، لأداء التقاطهما (٩) له إلى ضياع نسبه (١٠) بانتقالهما عن محلّ ضياعه الذي هو (١١).....

(١) أي و الحال أنّ المستور لا يعلم بالمراقب. و الضمير في قـوله «بـه» يـرجـع إلى
 المراقب.

- (٢) الضمير في قوله «به» يرجع إلى المستور، و في قوله «ضدّها» يرجع إلى الثقة.
- (٣) هذا متفرّع على قوله «أو ضدّها». يعني فإذا ثبت في المستور ضدّ الشقة أخـــذ
   اللقيط منه.
  - (٤) خبر لقوله الماضي آنفأ «الحكم».
- (٥) يعني قال بعض باشتراط الحضر أيضاً في العلتقط مضافاً إلى الشرائط المتقدّمة و
   هذا هو الشرط السادس في العلتقط على هذا القول.
  - (٦) الضمير في قوله «حضره» يرجع إلى الملتقط.
- (٧) البَدُوي \_بسكون الثاني \_و البَدَوي \_بفتحه \_، أوّلهما منسوب إلى البدو و الثاني إلى البادية.
  - البَدُو و البادية: الصحراء، و ـ خلاف الحَضَر، ج باديات و بوادٍ (أقرب الموارد).
- (٨) بالجرّ محلاً، عطف على مدخول «من» الجارّة في قوله «من البدويّ». يـعني أنّ اللقيط ينتزع من يد البدويّ و من يد الذي يريد السفر به.
  - و الضمير في قوله «به» يرجع إلى اللقيط.
- (٩) الضمير في قوله «التقاطهما» يرجع إلى البدويّ و من يسريد السفر باللقيط، و الضمير في قوله «له» يرجع إلى اللقيط. هذا هو دليل اشتراط الحضر في الملتقط.
  - (١٠) أي إلى مجهوليّة نسب اللقيط بسبب انتقالهما له عن المحلّ الذي ضاع فيه.
    - (١١) الضمير في قوله «الذي هو» يرجع إلى المحلّ.

مظنّة ظهوره<sup>(۱)</sup>.

و يضعّف (٢) بعدم لزوم ذلك (٣) مطلقاً، بل جاز العكس (٤)، و أصالة (٥) عدم الاشتراط تدفعه (٦)، فالقول بعدمه أوضح (٧).

و حكايته (<sup>۸)</sup> اشتراط هذين قولاً يدلّ على تمريضه <sup>(۹)</sup> و قد حكم في الدروس بعدمه <sup>(۱۰)</sup>.

 <sup>(</sup>١) الضمير في قوله «ظهوره» يرجع إلى النسب. يعني أن محل ضياع اللقيط يكون مورد ظن ظهور النسب فيه.

<sup>(</sup>٢) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو الضمير الراجع إلى القول باشتراط الحضر.

<sup>(</sup>٣) المشار إليه في قوله «ذلك» هو ضياع نسب اللقيط بالانتقال عن محلّ الضياع.

<sup>(</sup>٤) يعني بل يحتمل كون اصطحاب اللقيط في السفر موجباً لظهور نسبه لا ضياعه.

 <sup>(</sup>٥) هذا أيضاً من جملة تضعيف القول باشتراط الحضر في الملتقط، و هو أنّ أصالة عدم الاشتراط تدفع الاشتراط عند الشكّ فيه.

<sup>(</sup>٦) الضمير الملفوظ في قوله «تدفعه» يرجع إلى اشتراط الحضر في الملتقط.

<sup>(</sup>٧) يعني أنَّ القول بعدم اشتراط الحضر في الملتقط أوضح دليلًا.

 <sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «حكايته» يرجع إلى المصنف في و قوله «اشتراط» بالنصب، مفعول لقوله «حكايته»، و المشار إليه في قوله «هذين» هو العدالة و الحضر في الملتقط.

 <sup>(</sup>٩) أي على تمريض القول باشتراطهما. يعني أن المصنّف الله حكى القولين باشتراط العدالة و الحضر في الملتقط بصيغة المجهول (قيل) و لم يخترهما، و هذا يدل على تمريض القولين.

<sup>(</sup>١٠) الضمير في قوله «بعدمه» يرجع إلى الاشتراط. يعني أنّ المصنّف ﴿ حكم فــي كتابه (الدروس) بعدم اشتراط العدالة و الحضر في الملتقط.

و لو لم يوجد غيرهما(١) لم ينتزع قطعاً، وكذا(٢) لو وجد مثلهما.

(و الواجب<sup>(۳)</sup>) على الملتقط (حضانته بالمعروف)، و هـو<sup>(٤)</sup> تـعهّده و القيام<sup>(٥)</sup> بضرورة تربيته<sup>(٦)</sup> بنفسه أو بغيره.

و لا يجب عليه (٧) الإنفاق عليه من ماله ابتداءً، بل من مال اللقيط الذي

 (٢) أي وكذا لاينتزع اللقيط لو وجب للحضانة شخص آخر، مثل البدوي و من يريد السفر به.

### حضانة اللقيط

- (٣) هذا شروع في بيان حكم الملتقط بعد جواز الالتقاط، و هو وجوب حضانة اللقيط على عهدة الملتقط بما يتعارف بين الناس.
- (٤) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى المعروف، و في قبوله «تبعيده» يسرجمع إلى الملتقط إن كان من قبيل إضافة المصدر إلى الفاعل، و يرجع إلى اللقيط إن كان من قبيل إضافته إلى المفعول، و هذا الأخير هو الأولى بقرينة السياق.
- (٥) يعني أنّ المعروف من الحضانة هو قيام الملتقط بـضروريّات تـربية اللـقيط إمّـا
   بنفسه أو بغيره.
- (٦) الضمير في قوله «تربيته» يرجع إلى اللقيط، و الضميران في قوليه «بنفسه» و
   «بغيره» يرجعان إلى الملتقط.
  - (٧) أي لا يجب على الملتقط أن ينفق على اللقيط من ماله ابتداءً.

 <sup>(</sup>١) الضمير في قوله «غيرهما» يرجع إلى البدوي و من يريد السفر باللقيط. يعني لو لم يوجد لحضانة اللقيط غير الشخصين المذكورين لم يجب انتزاع اللقيط من أيديهما قطعاً.

وجد تحت يده (١) أو الموقوف على أمثاله (٢) أو الموصى به (٣) لهـم بـإذن الحاكم (٤) مع إمكانه، و إلا (٥) أنفق بنفسه، و لا ضمان.

(و) مع تعذّره (٦) (ينفق (٧) عليه من بيت المال) برفع الأمر إلى الإمام، لأنّه (٨) معد للمصالح، و هو (٩) من جملتها، (أو الزكاة) من سهم الفقراء و المساكين أو سهم سبيل الله إن اعتبرنا البسط (١٠)،.....

(١) الضمير في قوله «يده» يرجع إلى اللقيط.

(٢) يعني ينفق على اللقيط من الأموال الموقوفة التي وقفت للصرف للَّقيط و أمثاله.

(٣) أي المال الموصى به لأمثال اللقيط.

(٤) هذا قيد للجميع. يعني يكون إنفاق العلتقط على اللقيط من ماله أو من مال اللقيط
 أو من الموقوف على أمثال اللقيط أو من الموصى به لأمثاله بإذن الحاكم في
 صورة إمكانه.

(٥) أي إن لم يتمكّن الملتقط من إذن الحاكم ينفق بنفسه، و لا ضمان.

(٦) الضمير في قوله «تعذّره» يرجع إلى كلّ واحد من الأموال المذكورة.

(٧) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى اللقيط، و كذا الضمير في قوله «عليه». يعني لو لم يوجد شيء من الأموال المذكورة \_ من مال الله قيط أو الموقوف على اللقطاء أو الموصى به لهم \_ أنفق عليه من بيت المال.

(٨) الضمير في قوله «الأنه» يرجع إلى بيت المال.

(٩) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى الإنفاق على اللقيط. يعني أنّ الإنفاق على
 اللقيط هو من جملة المصالح التي أعدّ بيت المال لصرفها.

(١٠) يعني ينفق على اللقيط من الزكاة من سهم الفقراء و المساكين أو من سهم سبيل الله لو اعتبر التقسيم في الزكاة، كما تقدم في كتاب الزكاة، فلو لم يعتبر التقسيم فيها صرف من الزكاة مطلقاً.

و إلاّ فمنها(١) مطلقاً، و لايترتّب أحدهما(٢) على الآخر.

(فإن تعذّر) ذلك (٣) كلّه (استعان) الملتقط (بالمسلمين (٤))، و يجب عليهم (٥) مساعدته بالنفقة كفاية (٦)، لوجوب إعانة المحتاج كذلك مطلقاً (٧)، فإن وجد متبرّع منهم، و إلا (٨) كان الملتقط و غيره ممّن لاينفق إلا بنيّة الرجوع مواء (١) في الوجوب.

(فإن تعذّر (١٠) أنفق) الملتقط.....

(١) الضمير في قوله «فمنها» يرجع إلى الزكاة.

- (٢) الضمير في قوله «أحدهما» يرجع إلى بيت المال و الزكاة. يعني لا يجب رعاية الترتيب بين الزكاة و بيت المال. بمعنى أنّه يجب الإنفاق على اللقيط، و هما سواء في ذلك من دون لزوم رعاية تقديم و تأخير.
- (٣) المشار إليه في قوله «ذلك» هو ما ذكر من مال اللقيط و الموقوف و الموصى به و بيت المال و الزكاة.
  - (٤) أي طلب الملتقط من المسلمين الإعانة على الإنفاق على اللقيط.
- (٥) الضمير في قوله «عليهم» يرجع إلى المسلمين، و في قوله «مساعدته» يرجع إلى الملتقط.
  - (٦) أي يجب وجوباً كفائيّاً.
  - (٧) يعنى سواء كان المحتاج لقيطاً أم غيره.
- (٨) أي إن لم يوجد شخص متبرّع بالإنفاق وجب الإنفاق على الملتقط و غيره وجوباً كفائيّاً.
  - (٩) بالنصب، خبر لقوله «كان».
- (١٠) أي إن تعذّر الإنفاق حتّى من المسلمين بعد الاستعانة بهم أنفق الملتقط نفسه على الملتقط و رجع إليه بعد يساره.

(و رجع<sup>(۱)</sup> عليه) بعد يساره (إذا نواه<sup>(۲)</sup>).

و لو لم ينوه (٣) كان متبرّعاً لا رجوع له (٤)، كما لا رجوع له لو وجد المعين المتبرّع فلم يستعن (٥) به.

و لو أنفق غيره<sup>(٦)</sup> بنيّة الرجوع فله<sup>(٧)</sup> ذلك.

و الأقوى عدم اشتراط الإشهاد (٨) في جواز الرجوع و إن توقف ثبوته (٩) عليه بدون اليمين.

(١) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط، و الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى اللقيط، وكذلك الضمير في قوله «يساره».

(٢) الضمير في قوله «نواه» يرجع إلى الرجوع.

(٣) الضمير الملفوظ في قوله «لم ينوه» يرجع إلى الرجوع. يعني لو لم ينو الملتقط
 الرجوع كان متبرّعاً في إنفاقه و لم يجز له الرجوع إليه.

(٤) الضمير في قوله «له» يرجع إلى الملتقط.

(٥) يعني لو وجد الملتقطُ المنفقَ المعينَ و لم يستعن به فأنفق من ماله لم يـجز له
 الرجوع إلى اللقيط بعد يساره.

(٦) يعنى لو أنفق على اللقيط شخص آخر غير الملتقط بقصد الرجوع جاز له ذلك.

(٧) الضمير في قوله «فله» يرجع إلى المنفق، و المشار إليه فــي قــوله «ذلك» هــو الرجوع.

(٨) أي لايشترط الإشهاد في جواز الرجوع إلى اللقيط.

(٩) الضمير في قوله «ثبوته» يرجع إلى الإنفاق، و في قبوله «عبليه» يبرجع إلى
 الإشهاد. يعني أنّ الملتقط لو أشهد على الإنفاق على اللقيط فإثباته لايحتاج إلى
 الحلف، بل يثبت بشهادة الشهود.

و لو كان اللقيط مملوكاً و لم يتبرّع عليه متبرّع بالنفقة رفع<sup>(١)</sup> أمره إلى الحاكم لينفق (<sup>٢)</sup> عليه، أو يبيعه في النفقة (<sup>٣)</sup>، أو يأمره (<sup>٤)</sup> به.

فإن تعذّر(٥) أنفق عليه بنيّة الرجوع، ثمّ باعه (٦) فيها إن لم يمكن بيعه (٧) تدريجاً.

(و لا ولاء(٨) عليه(٩) للملتقط) و لا لغيره(١٠) من المسلمين، خلافاً

(٨) الوَلاء كسماء: المِلْك، و \_المحبّة، و \_النصرة، و \_القرب، و \_القرابة.

الولاء - بالكسر -: ميراث يستحقّه المرء بسبب عتق شخص في ملكه أو بسبب عقد الموالاة (أقرب الموارد).

و المراد هنا هو القرابة من حيث كونه وارثاً له لو لم يكن له وارث أقرب منه.

(٩) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى اللقيط.

(١٠) الضمير في قوله «لغيره» يرجع إلى الملتقط. يعني لا ولاء على اللقيط لا للملتقط

 <sup>(</sup>١) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط. يعني أنّ اللقيط إذا كان مملوكاً و لم ينفق عليه أحد رفع الملتقط أمره إلى الحاكم.

<sup>(</sup>٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الحاكم، و الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى اللقيط.

<sup>(</sup>٣) بأن يبيع الحاكم اللقيط لشخص و تكون نفقته ثمناً له(تعليقة السيّد كلانتر).

<sup>(</sup> ٤) أي يأمر الحاكم الملتقط ببيع اللقيط.

 <sup>(</sup>٦) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط، و ضمير المفعول يسرجم إلى اللقيط، و الضمير في قوله «فيها» يرجع إلى النفقة.

 <sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «بيعه» يرجع إلى اللقيط المملوك. يعني إن لم يمكن بيع اللقيط تدريجاً و صرف ثمنه لنفقته بيع دفعةً.

للشيخ، بل همو سائبة (١) يـتولّى مـن شاء، فمإن مـات (٢) و لا وارث له فميراثه للإمام المالية.

(و إذا خاف) واجده (٣) (عليه التلف وجب أخذه كفاية (٤))، كما يجب حفظ كلّ نفس محترمة عنه (٥) مع الإمكان، (و إلّا) يخف عليه التلف (استحبّ) أخذه (٦)، لأصالة عدم الوجوب مع (٧) ما فيه من المعاونة على البرّ.

→ و لا لغيره من المسلمين الذين أنفقوا عليه.

 <sup>(</sup>١) السائبة: المهملة، و \_العبد يُعتق على أن لا ولاء له أي عليه، كان الرجل إذا قـال
 لغلامه: أنت سائبة فقد عتق و لا يكون ولاؤه لمعتقه و يضع ماله حيث شاء (أقرب الموارد).

من حواشي الكتاب: السائبة يضع ماله حيث شاء، أي العبد الذي يعتق سائبةً، و
 لا يكون و لاؤه لمعتقه و لا وارث له (النهاية).

 <sup>(</sup>٢) فاعله هو الضمير العائد إلى اللقيط. يعني لو مات اللقيط و كان له مال و لا وارث
 له اختص ماله بالإمام ﷺ، لأن الإمام وارث من لا وارث له.

<sup>(</sup>٣) الضميران في قوليه «واجده» و «عليه» يرجعان إلى اللقيط.

<sup>(</sup>٤) أي واجباً كفائيّاً لا واجباً عينيّاً.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «عنه» يرجع إلى التلف، و الجارّ و المجرور \_هــذان \_ يــتعلّقان بقوله «حفظ».

<sup>(</sup>٦) أي يستحبّ أخذ اللقيط عند عدم خوف التلف عليه.

 <sup>(</sup>٧) يعني أن استحبابه في فرض عدم خوف التلف عليه يكون أيـضاً عـملاً بـقوله
 تعالى: ﴿تعاونوا على البرّ و التقوى﴾.

و قيل: بل يجب كفايةً مطلقاً (١)، لأنّه (٢) معرض للـتلف، و لوجـوب إطعام المضطرّ، و اختاره (٣) المصنّف في الدروس.

و قيل: يستحبّ مطلقاً (٤)، لأصالة (٥) البراءة، و لا يخفي ضعفه (٦).

(و كلّ<sup>(٧)</sup> ما بيده) عند التقاطه من (<sup>٨)</sup> المال و المتاع كملبوسه و

(١) أي سواء خيف عليه التلف أم لا.

(٢) الضمير في قوله «لأنه» يرجع إلى اللقيط. يعني أنّ اللـقيط يكـون فـي مـعرض
 التلف ــو لو بالإباق لو كان مملوكاً ــ، فيجب أخذه.

(٣) الضمير في قوله «اختاره» يرجع إلى القول بوجوب أخذ اللقيط كفايةً مطلقاً.

(٤) هذا القول يكون في مقابل القول بالوجوب، و هو أنّ أخذ اللقيط يستحبّ مطلقاً،
 أي و لو كان في معرض التلف.

(٥) هذا هو دليل القول باستحباب الأخذ مطلقاً، و هو أصالة البراءة من وجوب الأخذ عند الشكّ فيه.

 (٦) الضمير في قوله «ضعفه» يرجع إلى القول باستحباب الأخذ مطلقاً.
 وجه الضعف هو وجود الأمر بحفظ النفس المحترمة و الأمر بحفظ مال الغير عند خوف التلف عليه.

### حكم ما يوجد مع اللقيط

- (۷) هذا مبتدأ، خبره قوله «فله»، و الضمائر في أقواله «بيده» و «تـحته» و «فـوقه»
   ترجع إلى اللقيط.
- (٨) هذا بيان لـ«ما» الموصولة في قوله «كل ما بيده». و الضمير فــي قــوله «بــيده» يرجع إلى اللقيط.

المشدود في ثوبه، (أو تحته) كالفراش<sup>(۱)</sup> و الدابّة المركوبة له<sup>(۲)</sup>، (أو فوقه) كاللحاف و الخيمة و الفسطاط<sup>(۳)</sup> التي لا مالك لها<sup>(٤)</sup> معروف (فله<sup>(٥)</sup>)، لدلالة اليد<sup>(٦)</sup> ظاهراً<sup>(۷)</sup> على الملك.

و مثله (<sup>۸)</sup> ما لو كان بيده قبل الالتقاط، ثمّ زالت عنه لعارض كطائر أفلت (<sup>۹)</sup> من يده و متاع (۱۰) غصب منه.....

- (٢) أي الدابّة التي ركبها اللقيط. و الضمير في قوله «له» يرجع إلى اللقيط.
  - (٣) الفُسّاط و الفِسْطاط، ج فَساطيط: بيت من شَعْر (المنجد).
- (٤) الضمير في قوله «لها» يرجع إلى الفسطاط. يعني أنّ الفسطاط التــي سكــن فــها
   اللقيط و لم يعرف صاحبها يحكم بكونها للّقيط.
- (٥) الضمير في قوله «فله» يرجع إلى اللقيط. يعني أنّ ما ذكر من المال و مــا عــطف عليه يكون للّقيط.
- (٦) أي لدلالة يد اللقيط على كونه مالكاً على الظاهر، لأنّ اليد تكون أمارة المالكيّة.
  - (٧) يعني أنَّ اليد تدلُّ ظاهراً عند الشارع على الملك و لو خالفت الواقع.
- (٨) الضمير في قوله «مثله» يرجع إلى ما ذكر من الأشياء. يعني و مـثل المـذكورات
   في كونها للّقيط هو ما كان بيد اللقيط، ثمّ زال عنه.
- (٩) مثلاً إذا كان الطائر في يد اللقيط، ثمّ أفلت من يده حكم بكونه له، فيجب عملى من وجده أن يؤدّيه إلى اللقيط.
  - أَفْلَتَ الطائر و غيره إفلاتاً: تخلّص (الصحاح).
- (١٠) بالجرّ، عطف على مدخول الكاف الجارّة في قوله «كطائر». يعني و مثل الطائر
   هو متاع غصبه الغاصب من يد اللقيط.

 <sup>(</sup>١) الفراش \_ بكسر الفاء \_: ما يُفرش و ينام عليه، فعال بمعنى المفعول ككتاب بمعنى مكتوب(أقرب الموارد).

أو سقط<sup>(۱)</sup> لاما بين يديه<sup>(۲)</sup> أو إلى جانبيه<sup>(۳)</sup> أو على دكّة<sup>(٤)</sup> هو عليها على الأقوى.

(و لاينفق منه (٥)) عليه الملتقط و لاغيره (إلّا بإذن الحاكم)، لأنّه وليّه مع إمكانه (٦)، أمّا مع تعذّره فيجوز (٧) للضرورة، كما سلف (٨).

(و يستحبّ الإشهاد على أخذه) صيانةً (٩) له و لنسبه و حـرّيته، فـإنّ

(٦) أي مع إمكان الرجوع إلى الحاكم.

(٧) أي يجوز الإنفاق على اللقبط من ماله مع تعذَّر الحاكم، لاقتضاء الضرورة ذلك.

(٨) أي كما تقدّم في الصفحة ٢٨ في قول المصنّف ﴿ «و الواجب حضانته بالمعروف».

استحباب الإشهاد على أخذ اللقيط (٩) أي لأجل صون اللقيط و حفظه، وكذا صون نسبه و حرّيّته.

<sup>(</sup>١) فاعله هو الضمير العائد إلى المتاع.

<sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «يديه» يرجع إلى اللقيط. يعني لايحكم بكون ما يموجد قدام اللقط له.

<sup>(</sup>٣) يعني وكذا لايكون للَّقيط ما يوجد في جانبيه.

<sup>(</sup>٤) الدكَّة: بناء يسطّح أعلاه للجلوس عليه، ج وكاك (أقرب الموارد).

و الضمير المنفصل في قوله «هو عليها» يرجع إلى اللقيط، و المتّصل يرجع إلى الدكّة.

 <sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى المال الذي يكون للَّقيط، و الضمير فسي قسوله «عليه» يرجع إلى اللقيط. أي لا يجوز إنفاق الملتقط أو غيره على اللـقيط بـماله الذي وجد معه إلا بإذن الحاكم، لأنه ولى اللقيط.

اللقطة (١) يشيع أمرها بالتعريف، و لا تعريف للّقيط (٢) إلّا على وجه نادر (٣)، و لا يجب (٤)، للأصل.

 (١) هذا دفع لوهم مقدّر هو أنّ لقطة المال لايحكم فيها باستحباب الإشهاد، فكيف يحكم به عند التقاط إنسان؟!

فأجاب عنه بأنّ لقطة المال يشتهر أمرها بالتعريف إلى سنة و الحال أنّ اللقيط \_إذا كان إنساناً \_لايجب تعريفه.

(٢) يعنى لايجب تعريف اللقيط إذا كان إنساناً.

(٣) و هو ما إذا كان اللقيط مملوكاً صغيراً. ففيه يجب التعريف.

( ٤) فاعله هو الضميرالعائد إلى الإشهاد. يعني أنَّ التعريف لا يجب، لأصالة عدم وجوبه.

#### الحكم بإسلام اللقيط

(٥) أي يحكم بإسلام اللقيط إن وجد في دار الإسلام.

و المراد من «دار الإسلام» \_على ما ذكره الشهيد في الدروس \_ما ينفذ فيها حكم الإسلام، فلا يكون فيها كافر إلا معاهداً، و المراد من «دار الكفر» ما ينفذ فيها أحكام الكفر، و لا يكون فيها المسلم إلا مسالماً.

(٦) أي و لو ملك دارَ الإسلام أهلُ الكفر(تعليقة السيّد كلانتر).

(٧) أي يمكن و يحتمل تولّد اللقيط من مسلم ساكن في دار الحرب أو مارّ بها.

(A) اسم «كان» هو الضمير العائد إلى المسلم.

(٩) يعني أنّ عاقلة اللقيط هو الإمام ﷺ.

إذا لم يتوال(١١) أحداً بعد بلوغه و لم يظهر له(٢) نسب، فدية جنايته (٣) خطأً عليه (٤)، و حقّ (٥) قصاصاً و عليه (٤)، و حقّ (٥) قصاصاً و ديةً (٨).

و يجوز تعجيله (٩) للإمام قبله، كما يجوز ذلك (١٠) للأب و الجدّ عــلى أصحّ القولين.

(١) أي إذا لم يتّخذ بعد البلوغ من يتولّى ضمان جريرته.

 (٢) الضمير في قوله «له» يرجع إلى اللقيط. يعني إذا لم يعرف للقيط نسب و لم يتّخذ متولّياً لضمان جريرته كان عاقلته هو الإمام.

(٣) أي فدية الجنايات الصادرة عن اللقيط خطأً تكون على عهدة الإمام.

(٤) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى الإمام.

(٥) يعني إذا قتل اللقيط عمداً تعلُّق حتى قصاص قاتله بالإمام.

و الضمير في قوله «له» يرجع إلى الإمامﷺ.

(٦) يعني يتعلّق حق قصاص أعضاء اللقيط بنفسه لا بغيره، كما إذا قطع الجاني يده أو
 رجله، فله حق القصاص بعد البلوغ.

(٧) أي بعد بلوغ اللقيط لا قبله.

(٨) يعني أن حق القصاص \_ في صورة صدور الجناية عمداً \_ و أخــذ الديــة \_ فــي
 صورة صدورها خطأ \_ يتعلّق بنفس اللقيط.

- (٩) الضمير في قوله «تعجيله» يرجع إلى القصاص. يمعني يمجوز للمحاكم تمعجيل
   قصاص أعضاء اللقيط قبل بلوغه على أصح القولين.
- (١٠) المشار إليه في قوله «ذلك» هو تعجيل القصاص قبل البلوغ. يعني كـما يـجوز
   التعجيل للأب و الجدّ بالنسبة إلى قصاص أطراف ولدهما قبل البلوغ.

(و لو اختلفا) الملتقط و اللقيط<sup>(۱)</sup> بعد البلوغ (في الإنفاق) فادّعاه<sup>(۲)</sup> الملتقط و أنكره اللقيط، (أو) اتّفقا على أصله<sup>(۳)</sup> و اختلفا (في قدره حلف الملتقط في قدر المعروف<sup>(٤)</sup>)، لدلالة الظاهر<sup>(٥)</sup> عليه و إن عارضه<sup>(٦)</sup> الأصل.

أمّا ما زاد على المعروف فلايلتفت إلى دعـواه(٧) فـيه، لأنّـه(٨) عــلى

### اختلاف الملتقط و اللقيط في الإنفاق

- (١) قوله «الملتقط و اللقيط» بدل تفسيريّ من ضمير التثنية في قوله «اختلفا».
  - (٢) الضمير في قوله «فادّعاه» يرجع إلى الإنفاق، وكذلك في قوله «أنكره».
- (٣) كما إذا توافقا على أصل الإنفاق، لكن اختلفا في المقدار، فادّعى الملتقط أزيد
   ممّا يصدّقه المنكر عليه رئيست مرسيسين
- (٤) يعني يقبل قول الملتقط بالحلف إذا كان ما يدّعيه بالمقدار المتعارف في الإنفاق
   لا ما إذا كان أكثر من المعروف.
  - (٥) المراد من «الظاهر» هو كون اللقيط تحت يد الملتقط الظاهر في إنفاقه عليه.
- (٦) الضمير في قوله «عارضه» يرجع إلى الظاهر. يعني و إن عارض الظاهر الأصل،لكن الظاهر أقوى.
  - و المراد من «الأصل» هو أصالة عدم الإنفاق.
- (٧) الضمير في قوله «دعواه» يرجع إلى الملتقط، و في قوله فيه يسرجع إلى «ما»
   الموصولة في قوله «مازاد».
- (٨) الضميران في قوليه «لأنّه» و «صدقه» يرجعان إلى الملتقط. يعني أنّ الملتقط لو
   كان صادقاً في إنفاقه الزائد على المعروف كان مفرطاً، فلا يضمنه اللقيط.

تقدير صدقه مفرط (١)، و لو قـدّر (٢) عـروض حـاجة إليـه (٣) فـالأصل عدمها (٤)، و لا ظاهر يعضدها (٥).

(و لو تشاح (٦) ملتقطان) جامعان للشرائط في أخذه (٧) قدّم السابق إلى أخذه، فإن استويا (٨) (أقرع) بينهما (٩)، و حكم به (١٠) لمن أخرجته القرعة،

(١) بصيغة اسم الفاعل، من باب الإفعال لا التفعيل، كما هو ظاهر.

(٢) يعني لو فرض عروض الحاجة إلى إنفاق الزائد عن المعروف و شكّ فيه فالأصل
 عدم عروض الحاجة.

 (٣) الضمير في قوله «إليه» يرجع إلى الأزيد من المعروف، و مثال الحاجة المفروضة الموجبة للإنفاق الزائد هو المرض و السفر و غيرهما.

(٤) الضمير في قوله «عدمها» يرجع إلى الحاجة.

(٥) الضمير الملفوظ في قوله «يعضدها» يرجع إلى الحاجة.

#### تشاح الملتقطين

(٦) قوله «تشاح» بمعنى تخاصم الملتقط و اللقيط.

تشاح القومُ على الأمر و فيه: شَحَّ به بعضُهم على بعض. تَشاحُّوا على الشيء: أراد كلّ منهم أن يستأثر (المنجد).

(٧) الضمير في قوله «أخذه» يرجع إلى اللقيط. يعني لو تخاصم اثنان في أخذ اللقيط
 قدّم من سبق إلى الأخذ.

(٨)كما إذا وضعا أيديهما على اللقيط دفعةً واحدةً بلا سبق من أحدهما.

(٩) أي أقرع بين المتساويين في الأخذ.

(١٠) أي حكم باللقيط للّذي أخرجته القرعة.

و لايشرّك بينهما في الحضانة (١)، لما فيه (٢) من الإضرار باللقيط أو بهما (٣). (و لو ترك أحدهما (٤) للآخر جاز)، لحصول الغرض، فيجب على الآخر الاستبداد به (٥).

و احترزنا<sup>(۱)</sup> بجمعهما للشرائط عمّا لو تشاحّ مسلم<sup>(۷)</sup> و كافر، أو عدل و فاسق حيث يشترط العدالة<sup>(۸)</sup>، أو حرّ و عبد، فيرجّح الأوّل<sup>(۹)</sup> بغير قرعة و إن كان الملقوط<sup>(۱۰)</sup> كافراً في وجه.

(١) أي لا يحكم باشتراكهما في حضانة اللقيط.

 (٢) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الاشتراك. يعني أنّ اشتراكهما مستتبع للإضرار باللقيط.

(٣) الضمير في قوله «بهما» يرجع إلى المتشاخيل. أي لما في الحكم بالاشتراك من الإضرار بالمتشاخين.

(٤) بالرفع، فاعل لقوله «لو ترك». يعني لو ترك أحد المتشاحين اللقيط للآخر جاز،
 لحصول الغرض من الالتقاط، و هو صون نفس محترمة عن التلف.

(٥) يعني أنّ الآخر يستقلّ بحضانة اللقيط وجوباً. و الضمير في قوله «به» يرجع إلى
 اللقط.

 (٦) هذا تبيين لقول الشارح الله «جامعان للشرائط» بأنّـه لو كـان أحــدهما واجــداً لشرائط الالتقاط دون الآخر تقدّم على من ليس واجداً لها.

(٧) فيقدّم المسلم على الكافر عند التشاحّ.

(٨) فلو لم تشترط العدالة في الملتقط فلا تقدّم للعادل على الفاسق.

 (٩) المراد من «الأوّل» هو الفرد الأوّل في الأمثلة الثلاثة السذكورة من المسلم و العادل و الحرّ.

(١٠) أي يقدّم المسلم على الكافر وإن كان الملقوط كافراً على احتمال في هذا التقديم.

و في ترجيح البلدي (١) على القروي، و القروي على البدوي، و القار (٢) على المعسر، و العدل على المستور (٣)، و الأعدل على المسافر، و الموسر على المعسر، و العدل على المستور (٣)، و الأعدل على الأنقص قبول (٤)، مأخذه (٥) النظر إلى مصلحة اللقيط في إينار الأكمل.

و الأقوى اعتبار (٦) جواز الالتقاط خاصّةً.

(و لو تداعى بنوّته (۷) اثنان و لا بيّنة) لأحدهما أو كان لكلّ منهما (۸) بيّنة (فالقرعة)، لأنّه (۹) من الأمور المشكلة، و هي (۱۰) لكلّ أمر مشكل.

<sup>(</sup>١) أي في ترجيح الذي يسكن في البلد على الذي يسكن في القرية قول.

ر ٢) المراد من «القار» هو المستقرّ في مكان.

<sup>(</sup>٣) و هو الذي لم يعلم فسقه و لاعدالته

<sup>(</sup>٤) قوله «قول» مبتدأ مؤخّر، خبر، المقدّم هو قوله «في ترجيح البلديّ...إلخ».

 <sup>(</sup>٥) أي مأخذ القول بتقديم من ذكر في الأمثلة هو النظر إلى مصلحة اللقيط. يعني أن في إيثار الأكمل على الأنقص رعاية لمصلحة اللقيط دون العكس.

 <sup>(</sup>٦) يعني أنّ الأقوى عند الشارح الله هو اعتبار أصل جواز الأخذ من دون نـظر إلى
 المرجّحات المذكورة، فلا ترجيح للبلديّ على القرويّ و لا للأعدل على العادل
 و لا للموسر على المعسر إذا جاز التقاطهم.

 <sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «بنوّته» يرجع إلى للقيط. يعني لو تداّعى كلّ واحد منهما كون اللقيط ابناً له و لم تكن الأحدهما بيّنة أقرع بينهما.

<sup>(</sup>٨) كما إذا أقام كلّ واحد منهما بيّنة على كون اللقيط ابناً له.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «لانَّه» يرجع إلى التداعي المفهوم من قوله «لو تداعي».

<sup>(</sup>١٠) الضمير في قوله «و هي» يرجع إلى القرعة.

(و لا ترجيح لأحدهما بالإسلام (١١) و إن كان اللقيط محكوماً بإسلامه (٢) ظاهراً (على قول الشيخ) في الخلاف، لعموم الأخبار (٣) فيمن تداعوا نسباً، و لتكافؤهما (٤) في الدعوى.

و رجّح في المبسوط دعوى المسلم، لتأيّده بالحكم بإسلام اللقيط على تقدير ه(٥).

و مثله<sup>(٦)</sup> تنازع الحرّ و العبد مع الحكم بحرّيّة اللقيط. و لوكان<sup>(٧)</sup> محكوماً بكفره أو رقّه أشكل الترجيح، و حيث يحكم به<sup>(٨)</sup>

(١) أي لا يحكم بكون اللقيط ابناً للمسلم من المتداعيين.

(٢) و قد مرّ حكم إسلام اللقيط في الصفحة ٣٧.

(٣) من الأخبار الدالَّة على العموم هو ما نقل في كتاب الوسائل:

محمّد بن الحسن بإسناده عن الحلبيّ عن مولانا أبي عبدالله على قال: إذا وقع الحرّ و العبد و المشرك على امرأة في طهر واحد و ادّعوا الولد أقرع بينهم، و كان الولد للذي يقرع (الوسائل: ج ١٨ ص ١٨٧ ب ١٣ من أبواب كيفيّة الحكم من كتاب القضاء ح ١).

- (٤) الضمير في قوله «لتكافؤهما» يرجع إلى المسلم و الكافر.
- (٥) يعني لو حكم بإسلام اللقيط قدّم المسلم على الكافر لو تداعيا بنوّته.
   و الضمير في قوله «تقديره» يرجع إلى الحكم بإسلام اللقيط.
- (٦) أي و مثل تنازع الكافر و المسلم في بنوّة اللقيط هو تنازع الحرّ و العبد مع الحكم
   بحرّيّة اللقيط.
- (٧) اسم «كان» هو الضمير العائد إلى اللقيط. يعني لو حكم بكفر اللقيط أو بـرقيّـته
   أشكل ترجيح المسلم و الحرّ عند التشاحّ.
- (٨) يعني لو حكم بكون اللقيط للكافر حكم بكفره أيضاً. و الضمير فــي قــوله «بــه»
   يرجع إلى اللقيط، و كذلك في قوله «بكفره».

للكافر يحكم بكفره على الأقوى، للتبعيّة(١).

(و) كذا (لا) ترجيح (بالالتقاط (۲))، بـل المـلتقط كـغيره فـي دعـوى نسبه (۳)، لجواز (٤) أن يكون قد سقط (٥) منه، أو نبذه (٦) ثمّ عاد إلى أخذه، و لا ترجيح (٧) لليد في النسب.

نعم، لو لم يعلم (٨)كونه ملتقطاً و لا صرّح (٩) ببنوّته.......

 (١) يعني أنّ الحكم بكفر اللقيط في الفرض المذكور إنّما يكون لتبعيّته للكافر في المذهب.

(٢) يعني أنَّ الالتقاط لايكون مرجِّحاً لأحِد المتداعيين.

(٣) أي في دعوى نسب اللقيط. يعني أن الملتقط يساوي غييره في دعموى نسب
اللقيط.

- (٤) أي لاحتمال سقوط اللقيط من الغير، و هذا هو تعليل لتساوي الملتقط و غيره في
   دعوى نسب اللقيط.
  - (٥) فاعله هو الضمير العائد إلى اللقيط، و الضمير في قوله «منه» يرجع إلى الغير.
- (٦) فاعله هو الضمير العائد إلى الغير، و ضمير المفعول يرجع إلى اللقيط. و هذا هـ و تعليل آخر لتساوي الملتقط و غيره في دعوى نسب اللقيط، و هو احتمال كون الغير قد نبذ اللقيط، ثمّ عاد إلى أخذه و قد أخذه الملتقط، ثمّ ادّعى كونه له.
- (٧) هذا جواب عن وهم، و هو أنّ اليد مرجّحة لما يدّعيه ذو اليد.
   قأجاب عنه بأنّ اليد ليست مرجّحة في باب النسب و إن كانت كذلك في الأموال.
- (٨) بصيغة العجهول، و نائب الفاعل هو قوله «كونه»، و الضمير في قوله «كونه»
   يرجع إلى الملتقط المدّعى لنسب اللقيط.
- (٩) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط، و الضمير في قوله «ببنوّته» يرجع إلى
   اللقيط.

فادّعاه (۱) غيره فنازعه (۲)، فإن قال (۳)؛ هو (٤) لقيط، و هو ابني فهما (٥) سواء، و إن قال (٦)؛ هو إبني، و اقتصر (٧) و لم يكن هناك بيّنة على أنّه (٨) التقطه فقد قرّب في الدروس ترجيح دعواه (٩)، عملاً بظاهر اليد (١٠).

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «فادّعاه» يرجع إلى كون اللقيط ابناً، و الضمير في قوله «غيره» يرجع إلى الملتقط.

<sup>(</sup>٢) فاعله هو الضمير العائد إلى غير الملتقط، و ضمير المفعول يرجع إلى الملتقط.

<sup>(</sup>٣) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط.

<sup>(</sup>٤) الضميران في قوليه «هو لقيط» و «هو ابني» يرجعان إلى الطفل المأخوذ.

<sup>(</sup>٥) يعني أنَّ المتداعيين متساويان في دعواهما، و لا ترجيح لأحدهما على الآخر.

<sup>(</sup>٦) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط

<sup>(</sup>٧) أي و لم يضف الملتقط إلى قوله شيئاً، فلم يقل: هو لقيط.

<sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «أنَّه» يرجع إلى الملتقط المدَّعي بنوَّة اللقيط.

<sup>(</sup>٩) أي دعوى الملتقط المدّعي بنوّة اللقيط.

<sup>(</sup>١٠) فإنّ ظاهر اليد يقتضي كون الطفل المأخوذ ابناً لصاحب اليد.



# (الفصل الثاني (١) في لقطة الحيوان) (و تسمّى (٢) ضالّة)

(و أخذه (٣) في صورة الجواز مكروه)، للنهي عنه (٤) في أخبار (٥)كثيرة

# لقطة الحيــوان حكم أخذ لقطة الحيوان

(١) أي الفصل الثاني من الفصول المقول عنها في أوّل الكتاب «و فيه فصول».

 (٢) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو الضمير الراجع إلى الحيوان. يسعني أن لقطة الحيوان تسمّى ضالة أيضاً.

الضالّة من الإبل: التي تبقى بمضيعة لا يُعرف لها ربّ، للذكر و الأنثى، ج ضَوالّ، و قد تطلق على المعاني، و منه «الكلمة الحكيمة ضالّة المؤمن»،(أقرب الموارد).

(٣) الضمير في قوله «أخذه» يرجع إلى الحيوان الضالّ.

(٤) يعني أنَّ النهي عن أخذ الحيوان الضالُّ قد ورد في الأخبار.

(٥) من الأخبار الدالة على النهي عن أخذ الحيوان الضال همو مما نقل في كمتاب الوسائل، ننقل منها ثلاثة:

الأوّل: محمّد بن الحسن بإسناده عن وهب عن جعفر عن أبيه الله في حمديث قال: لا يأكل الضالّة إلّا الضالّون(الوسائل: ج ١٧ ص ٣٤٨ ب ١ من أبواب كتاب اللقطة ح ٥).

المحمول(١) على الكراهة، جمعاً.

(و يستحبّ الإشهاد) على أخذ الضالّة.

و لو تحقّق التلف<sup>(٢)</sup>لم يكره)، بل قد يجب<sup>(٣)</sup>كفايةً إذا عرف مالكها، و إلاّ أُبيح<sup>(٤)</sup> خاصّةً.

(و البعير (٥) و شبهه) من الدابّة و البقرة و نحوهما (إذا وجد في كلأ<sup>(٦)</sup> و ماء) في حالة كونه (صحيحاً) غير مكسور و لا مريض، أو صحيحاً<sup>(٧)</sup> و لو

الثالث: محمّد بن عليّ بن الحسين قال: و من ألفاظ رسول الله ﷺ: لا يــؤوي الضالّة إلّا الضالّ(المصدر السّابق: ﴿ ﴿ ﴾ السَّاسِ ﴾ ﴾

(١) بالجرّ، صفة لقوله «النهي». يعني أنّ النهي عن أخذ الضالّة الوارد فسي الأخسار محمول على الكراهة، للجمع بين الأخبار الناهية و الأخبار المجوّزة.

(٢) أي لو تحقّق تلف الضالّة عند تركها لم يحكم بكراهة أخذها.

 (٣) فاعله هو الضمير العائد إلى الأخذ. يعني قد يجب الأخذ وجوباً كفائيّاً لا عـينيّاً في صورة معرفة مالك الضالة.

(٤) أي إن لم يعرف مالك الضالّة أبيح الأخذ خاصّةً.

(٥) مبتدأ، خبره قوله «ترك».

# الضالَّة في كلأ و ماء

(٦) الكَلَّأ: العشب، و قيل: ما ليس له ساق رطبه و يابسه، ج أكُّلاء (أقرب الموارد).

(٧) يعني لو كان البعير و شبهه صحيحاً و لو لم يكن في ماء و كلاً لم يؤخذ أيضاً.

لَم يكن في كلاً و ماء (ترك (١))، لامتناعه (٢)، و لا يجوز أخذه حينئذ (٣) بنيّة التملّك مطلقاً (٤).

و في جوازه (٥) بنيّة الحفظ لمالكه قولان، من إطلاق (٦) الأخبار بالنهي، و الإحسان (٧)، و على التقديرين (٨) (فيضمن بالأخذ) حـتّى يـصل إلى مالكه، أو إلى الحاكم مع تعذّره (٩).

(و لايرجع آخذه (١٠) بالنفقة) حيث لايرجّح أخذه، لتبرّعه (١١) بها، أمّا

(١) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو الضمير الراجع إلى البعير و شبهه.

(٢) أي لامتناع البعير و قدرته على دفع المهلكات عن نفسه.

(٣) أي حين إذ كان قادراً على الدفاع. يعني إذا كان البعير و شبهه في الماء أو الكلأ
 قادراً على الدفاع عن نفسه لم يجز أخذه مطلقاً.

(٤) أي سواء كان أخذه بنيّة التملّك بقصد التعريف أم لا.

(٥) أي و في جواز الأخذ بنيّة الحفظ لمالكه قولان.

(٦) هذا هو دليل القول بعدم جواز الأخذ، و هو أنّ الأخبار تــدلّ عــلى النــهي عــنالأخذ مطلقاً.

(٧) هذا هو دليل القول بجواز الأخذ، و هو أنّ الأخذ إحسان في حقّ المالك إذا نوى
 حفظه له.

(٨) أي على تقدير الجواز و عدمه يضمن الآخذ حتّى يصل ما أخذه إلى مالكه.

(٩) أي مع تعذّر المالك.

 (١٠) يعني لا يجوز لآخذ البعير و شبهه أن يراجع بما أنفقه إلى مالكه إلا إذا كان أخذه راجحاً.

(١١) الضمير في قوله «لتبرّعه» يرجع إلى الآخذ، من باب إضافة المصدر إلى فاعله، و الضمير في قوله «بها» يرجع إلى النفقة.

مع وجوبه (۱) أو استحبابه فالأجود جوازه (۲) مع نيّته (۳)، لأنّه (٤) محسن، و لأنّ إذن الشارع له (٥) في الأخذ مع عدم الإذن في النفقة ضرر و حرج. (و لو ترك (٦) من جهد (٧)) و عطب (٨) لمرض (٩) أو كسر (١٠) أو غيرهما (لافي كلأ (١١) وماء أبيح) أخذه، وملكه (١٢) الآخذ وإن وجد مالكه (١٣) وعينه

(١) الضميران في قوليه «وجوبه» و «استحبابه» يرجعان إلى الإنفاق.

(٢) الضمير في قوله «جوازه» يرجع إلى الرجوع.

(٣) أي مع نيّة الرجوع في الإنفاق، فلو أنفق تبرّعاً لم يجز الرجوع.

 (٤) هذا تعليل لجواز الرجوع بأن المنفق الملتقط إذا كان التقاطه واجباً أو مستحبّاً يكون محسناً محضاً في التقاطه و إنفاقه.

(٥) الضمير في قوله «له» يرجع إلى الآخذ. و هذا تعليل آخـر لجـواز الرجـوع إلى
 المالك بأن أمر الشارع بالأخذ مع عدم إذنه في الإنفاق يوجب الضرر و الحرج،
 و هما منفيّان.

# الضالَّة لا في كلأ و لا ماء

(٦) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى البعير و شبهه.

(٧) أي لو ترك البعير و شبهه لأجل تعب و مشقة حاصلة أو لأجل انكسار بمعض
 أغضائه في غير كلأ و ماء أبيح لآخذه.

(٨) عَطَب \_ بفتح العين و الطاء \_ من عَطِبَ البعيرُ و الفرسُ: انكسر (أقرب الموارد).

(٩) كما إذا ترك البعير و شبهه لمرض حاصل فيه.

(١٠) كما إذا ترك لكسر بعض أعضائه.

(١١) أي لو ترك في موضع لاكلأ فيه و لا ماء جاز أخذه و أبيح لآخذه.

(١٢) أي ملك الآخذ البعير و شبهه.

(۱۳) الضميران في قوليه «مالكه» و «عينه» يرجعان إلى البعير و شبهه.

قائمة (١) في أصح القولين، لقول (٢) الصادق الثيلا في صحيحة (٣) عبدالله بن سنان: «من أصاب مالاً أو بعيراً في فلاة (٤) من الأرض قد كلّت و قامت (٥) و سيّبها (٢) صاحبها لمّا لم تتبعه (٧) فأخذها غيره فأقام (٨) عليها و أنفق نفقة حتّى أحياها من الكلال (٩) و من الموت فهي (١٠) له، و لا سبيل له (١١) عليها، و إنّما هي (١٢) مثل الشيء المباح».

(١) يعني أنَّ الآخذ يملك البعير و شبهه و إن كانت عينه باقية.

(٢) يعني يدلُّ على إباحة البعير المذكور المبحوث عنه و شبهه قول الصادق الله.

(٣) الصعيحة منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٧ ص ٣٦٤ ب ١٣ من أبواب كـتاب اللقطة ح ٢.

(٤) الفّلاة كفتاة: القَفْر، و قيل: الصحراء الواسعة، ج فَلُوات (أقرب الموارد).

(٥) فاعله هو الضمير العائد إلى البعير. يعني بقيت و لم تتمكّن من السير و الذهاب.

(٦) أي أهملها صاحبها.

(٧) في الرواية المنقولة في الوسائل «ممّا لم يتبعه» بدل «لمّا لم تتبعه».

(٨) فاعله هو الضمير العائد إلى غيره ـ و هو الملتقط ـ . يعني أن غير المالك التقطه و
 بقى عندها حتى صحّت و تمكّنت من السير.

(٩) الْكَلال \_ بفتح الكاف \_ من كلّ الرجل و غيره من المشي و غيره كَـلاً و كَـلالاً و كَلالاً و كَلالاً .
 كَلالةً: تعب و أعيا، فهو كالّ(أقرب الموارد).

(١٠) الضمير في قوله «فهي» يرجع إلى البعير، و في قوله «له» يرجع إلى غير المالك.

(١١) الضمير في قوله «له» يرجع إلى صاحب البعير، و الضمير في قوله «عليها» يرجع إلى البعير.

(١٢) يعني أنّ البعير المتروك يكون مثل المال المباح.

و ظاهره (۱) أنّ المراد بالمال ما كان من الدوابّ التي تحمل (۲) و نحوها (۳)، بدليل قوله: «قد كلّت و قامت و سيّبها صاحبها لمّا لم تتبعه (٤)».

و الظاهر أنّ الفلاة المشتملة على كلأ<sup>(٥)</sup> دون ماء أو بالعكس<sup>(٦)</sup> بحكم عادمتهما<sup>(٧)</sup>، لعدم قرام الحديوان بدونهما<sup>(٨)</sup>، و لظاهر قول<sup>(٩)</sup> أميرالمؤمنين المُثَلِّة: «إنّه إن تركها<sup>(١٠)</sup> في غير كلأ و لاماء.........

 <sup>(</sup>١) الضمير في قوله «ظاهره» يرجع إلى قول الإمام ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أي الدوابّ التي تختصّ بحمل الأثقال.

 <sup>(</sup>٣) أي و نحو الدواب من الحيوانات الأهليّة التي لاتحمل كالبقرة و غيرها التي تتّخذ لأغراض أخر غير الحمل.

<sup>(</sup>٤) أي لمّا لم تتبع صاحبها و لم تتمكّن من السير عقيبه.

<sup>(</sup>٥) يعني أنَّ الصحراء التي تشتمل على العلف دون الماء.

<sup>(</sup>٦) كما إذا اشتملت على الماء دون الكلاً.

<sup>(</sup>٧) ضمير التثنية في قوله «عادمتهما» يرجع إلى الكلأ و الماء.

 <sup>(</sup>٨) فإنّ الحيوان لايقوم إلّا بالكلأ و الماء، و الفاقد لأحدهما مثل العادم لكليهما بالنتيجة.

<sup>(</sup>٩) لعل ذلك إشارة إلى قول أميرالمؤمنين على في رواية منقولة في كتاب الوسائل:
محمّد بن يعقوب بإسناده عن مسمع عن أبي عبدالله على قال: إنّ أميرالمؤمنين على كان يقول في الدابّة إذا سرحها أهلها أو عجزوا عن علفها أو نفقتها: فهي للمذي أحياها، قال: و قضى أميرالمؤمنين على في رجل ترك دابّة بمضيعة فقال: إن كان تركها في غير كلاً و تركها في خير كلاً و لا ماء و أمن فهي له يأخذها متى شاء، و إن كان تركها في غير كلاً و لا ماء فهى لمن أحياها (الوسائل: ج ١٧ ص ٣٦٤ ب ١٣ من أبواب كتاب اللقطة ح ٣).

<sup>(</sup>١٠) الضمير الملفوظ في قوله «تركها» يرجع إلى الدابّة المذكورة في الرواية.

فهي (١) للذي أحياها».

(و الشاة (٢) في الفلاة) التي يخاف عليها (٣) فيها من السباع (تؤخذ (٤)) جوازاً (٥)، (لأنها لاتمتنع (٦) من صغير السباع)، فهي (٧) كالتالفة، و لقوله ﷺ (٨): «هي (٩) لك أو لأخيك أو للذئب»، (و حينئذ (١٠)

(١) يعنى أنّ الدابّة المتروكة تتعلّق بمن أحياها و نجّاها من الهلاك.

#### الشاة في الفلاة

- ( ٢) هذا مبتدأ، خبره قوله «تؤخذ».
- (٣) الضمير في قوله «عليها» يرجع إلى الموصول المراد منه الشاة، و في قوله «فيها»
   يرجع إلى الفلاة.
  - (٤) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو ضمير المؤنّث الراجع إلى الشاة.
    - (٥) يعني يجوز أخذها و لايجبّ."
- (٦) فاعله هو الضمير العائد إلى الشاة. يعني أنّ الشاة تعجز عن دفع السباع الصغيرة فكيف من الكبيرة؟!
  - (٧) يعني أنّ الشاة المذكورة في الفلاة و إن لم تكن تالفة حقيقةً. لكنّها كالتالفة.
    - (٨) أي لقول الرسولﷺ في رواية منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن معاوية بن عمّار عن أبي عبدالله على قال: سأل رجل رسول الله عَلَيْ قال: سأل الفلاة، فقال للسائل: هي لك أو لأخيك أو للذئب، قال: و ما أحبّ أن أمسّها... إلخ (الوسائل: ج ١٧ ص ٣٦٤ ب ١٢ من أبواب كتاب اللقطة م ٥).

- (٩) الضمير في قوله ﷺ: «هي لك» يرجع إلى الشاة المذكورة في الرواية.
- (١٠) يعني أنَّ الملتقط حين إذ وجد الشاة على هذه الحالة يتملَّكها إن شاء.

يتملَّكها إن شاء).

(و في الضمان) لمالكها على تقدير ظهوره (١) أو كونه معلوماً (وجه (٢))، جزم به (٣) المصنف في الدروس، لعموم قول (٤) الباقر المُثَلِّة: «فإذا جاء طالبه ردّه (٥) إليه».

و متى ضمن(٦) عينها(٧) ضمن قيمتها، و لاينافي ذلك(٨) جواز تملُّكها

(١) أي ظهور مالك الشاة.

(٢) هذا مبتدأ مؤخّر، خبره المقدّم هو قوله «في الضمان».

(٣) الضمير في قوله «به» يرجع إلى الضمان. يعني أنّ المصنّف في جزم في كتابه (الدروس) بضمان ملتقط الشاة المذكورة.

(٤) قول الباقر على ورد في رواية منقولة في كتاب الوسائل، و هي هكذا:
 محمد بن يعقوب بإسناده عن أبي بصير عن أبي جعفر على قال: من وجد شيئاً فهو
 له، فليتمتع به حتى يأتيه طالبه، فإذا جاء طالبه ردّه إليه (الوسائل: ج ١٧ ص ٢٥٤) ٤

من أبواب كتاب اللقطة ح ٢).

و لا يخفى أنّ قول الباقر ﷺ في الرواية يعمّ وجوب ردّ الشيء الملتقط عند ظهور صاحبه إليه شاة كانت أو غيرها.

(٥) الضمير الملفوظ في قوله «ردّه» يرجع إلى الشيء الملتقط المذكور في الرواية، و
 في قوله «إليه» يرجع إلى طالب الشيء، و هو مالكه.

(٦) فاعل قوليه المكرّر «ضمن» هو الضمير الراجع إلى ملتقط الشاة.

(٧) الضميران في قوليه «عينها» و «قيمتها» يرجعان إلى الشاة.

(٨) المشار إليه في قوله «ذلك» هو ضمان العين أو القيمة. يعني أنّ الحكم بالضمان
 لاينافيه جواز تملّكها، و هذا جواب عن إشكال مقدّر هو أنّه كيف يحكم بضمان

بالقيمة على تقدير ظهوره (١)، لأنّه (٢) ملك متزلزل.

و وجه العدم (٣) عموم صحيحة ابن سنان السابقة، و قوله عَمَّالُهُ (٤): «هي لك» إلى آخره، فإنّ المتبادر منه (٥) عدم الضمان مطلقاً (٦)، و لا ريب أنّ الضمان أحوط (٧).

و هل يتوقّف تملّكها (١٠) على التعريف؟ قيل: نعم، الأنّها (١٠) مال، فيدخل في عموم الأخبار (١٠).

→ العين أو القيمة مع الحكم بجواز التملك؟
 فأجاب بأن ملك الملتقط إنما هو ملك متزازل.

(١) الضمير في قوله «ظهوره» يرجع إلى صاحب الشاة.

(٢) يعني أنّ تملُّك الملتقط متزلزل.

- (٣) يعني وجه عدم الضمان عبوم الصحيحة السابقة المنقولة في الصفحة ٥١ حـيث
   قال عليه: «فهي له، و لا سبيل له عليها».
- (٤) يعني أن الوجه الآخر لعدم الضمان عند ظهور صاحبها قـوله ﷺ فـي الروايـة المتقدّمة في الصفحة ٥٣: «هي لك...إلخ».
  - (٥) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى قول النبيُّ ﷺ.
  - (٦) أي سواء طالبه صاحبها أم لا، و سواء ظهر صاحبها أم لا.
    - (٧) يعنى لا ريب في أنّ الحكم بالضمان يطابق الاحتياط.
- (٨) الضمير في قوله «تملّكها» يرجع إلى الشاة. يعني هل يجوز تملّكها بلا تعريف أو
   يتوقّف على التعريف، فإذا لم يوجد صاحبها تملّكها الملتقط؟
- (٩) الضمير في قوله «لأنها» يرجع إلى الشاة. يعني لأنّ الشاة من قبيل الأموال التي لايجوز تملّكها إلّا بعد التعريف.
  - (١٠) من الأخبار الدالَّة على التملُّك بعد التعريف هو ما نقل في كتاب الوسائل:

و الأقوى العدم(١)، لما تقدّم.

و عليه (٢) فهو سنةث كغيرها (٣) من الأموال.

أو يبقيها (٤) في يده (أمانة) إلى أن يظهر مالكها (٥)، أو يوصله (٦) إيّاها إن كان (٧) معلوماً، (أو يدفعها (٨) إلى الحاكم) مع تعذّر الوصول إلى المالك، ثمّ الحاكم يحفظها (٩) أو يبيعها.

حمد بن الحسن بإسناده عن الحلبي عن أبي عبدالله ﷺ في حديث، قال: و اللقطة يجدها الرجل و يأخذها، قال: يعرّفها سنةً، فإن جاء لها طالب، و إلاّ فهي كسبيل ماله (الوسائل: ج ١٧ ص ٣٤٩ ب ٢ من أبواب كتاب اللقطة ح ١).

فعموم الرواية يشمل الشاة أيضاً، فإنّها من أفراد اللقطة التي ذكرت في الرواية.

(١) يعني أن الأقوى عند الشارح الله هو عدم توقّف تملّك الشاة على التعريف، لما تقدّم في رواية ابن سنان في الصفحة ٥١.

(٢) أي على تقدير توقّف التملُّك على التّعريف فالتعريف سنة.

 (٣) الضمير في قوله «كغيرها» يرجع إلى الشاة. يعني أنّ التعريف في غير الشاة أيضاً يكون سنة.

(٤) هذا عطف على قوله في الصفحة ٥٤ «يتملّكها»، و ضمير المفعول فيه يرجع إلى
 الشاة. يعنى أنّ الملتقط إمّا أن يتملّك الشاة الملتقط أو يبقيها في يده أمانة.

(٥) الضمير في قوله «مالكها» يرجع إلى الشاة.

(٦) ضمير المفعول في قوله «يوصله» يرجع إلى المالك، و ضمير «إيّاها» يرجع إلى الشاة.

(٧) اسم «كان» هو الضمير العائد إلى المالك.

(٨) هذا حكم ثالث للملتقط. و ضمير المفعول في قوله «يدفعها» يرجع إلى الشاة.

(٩) الضميران الملفوظان في قوليه «يحفظها» و «يبيعها» يرجعان إلى الشاة.

(و قيل:) \_و القائل الشيخ في المبسوط، و العلّامة و جماعة، بل أسنده (١) في التذكرة إلى علمائنا (٢) مطلقاً \_ (و كذا (٣)) حكم كلّ (ما لايمتنع) من الحيوان (من صغير السباع) بعدو (٤) و لا طيران و لا قوّة و إن كان من شأنه الامتناع إذا كمل كصغير (٥) الإبل و البقر.

و نسبه (٦٦) المصنّف إلى القيل، لعدم نـصّ عـليه (٧) بـخصوصه، و إنّـما

#### غير الشاة في الفلاة

- (١) فاعله هو الضمير العائد إلى العلّامة الله المعلوم بالقرينة، و ضمير المفعول يرجع إلى
   القول. يعني أنّ العلّامة في كتابه (التذكرة) أسند هذا القول إلى علماء الإماميّة بلا
   تعيين أشخاصهم.
- (٢) أي علما ثنا الإماميّة. و قوله «مطلقاً» بصيغة اسم الفاعل حال عن ضمير الفاعل
  في قوله «أسنده»، و المراد منه هو العلامة.
- (٣) هذا مقول لقوله «قيل». يعني قيل: إن حكم كل حيوان لايتمكن من الامتناع و لو
  من صغير السباع هو مثل حكم الشاة في جواز الأخذ و التملك و الضمان على
  وجه، كما تقدم.
  - (٤) العدو من عَدا يَعْدُو عَدُواً و عَدَواناً: جرى و أحضر (أقرب الموارد).
     أي الامتناع من صغير السباع قد يكون بعدو، و ذلك في الظبي.
  - (٥) فإنّ صغير الإبل وكذا صغير البقر من شأنهما الدفاع بعد كمالهما.
- (٦) الضمير في قوله «نسبه» يرجع إلى القول المذكور بإلحاق كل ما لايمتنع بالشاة في الحكم.
  - (٧) الضميران في قوليه «عليه» و «بخصوصه» يرجعان إلى القول المذكور.

ورد<sup>(۱)</sup> على الشاة، فيبقى غيرها<sup>(۲)</sup> على أصالة البقاء على ملك المالك، و حينئذ<sup>(۳)</sup> فيلزمها حكم اللقطة، فتعرّف<sup>(٤)</sup> سنةً، ثمّ يستمّلكها<sup>(٥)</sup> إن شاء أو يتصدّق بها، لكن في قوله ﷺ: «هي لك أو لأخيك أو للذئب» إيماء إليه (٢)، حيث (٧) إنّها لاتمتنع من السباع.

و لو أمكن امتناعها بالعدو كالظباء (^) أو الطيران (٩) لم يـجز أخـذها مطلقاً (١٠) إلاّ أن يخاف ضياعها (١١)، فالأقرب الجواز بنيّة الحفظ للمالك.

 <sup>(</sup>١) فاعله هو الضمير العائد إلى النصّ. يعني أنّ النصّ ورد على الشاة، فلا يحكم في غيرها بما حكم فيها.

و المراد من النصّ هو ما تقدّم في الهامش ٨ من ص ٥٣.

 <sup>(</sup>۲) يعني أن غير الشاة محكوم عليه بالأصل، و هو أصالة بقاء غير الشاة على مــلك
 مالكه.

<sup>(</sup>٣) أي حين إذ لم يحكم على غير الشاة الملتقط بحكم الشاة يلزمه حكم اللقطة.

 <sup>(</sup>٤) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو ضمير المؤنّث الراجع إلى الحيوان الملتقط، و
 التأنيث إنّما هو باعتبار تأويل الحيوان بالضالة.

<sup>(</sup>٥) الضميران في قوليه «يتملَّكها» و «بها» يرجعان إلى الضالَّة من الحيوان الملتقّط.

<sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «إليه» يرجع إلى القول بإلحاق غير الشاة بها في حكمها.

 <sup>(</sup>٧) «حيث» تعليليّة. يعني لأنّ ملاك الحكم في الضالّة التي هي شاة هو أنّها تمتنع من صغير السباع، فغيرها المشارك لها في هذا الملاك أيضاً يكون بحكمها.

<sup>(</sup>٨) الظباء جمع، مفرده الظبي.

<sup>(</sup>٩) أي لو أمكن امتناع الضالَّة بالطيران، كما في الطيور.

<sup>(</sup>١٠) أي سواء كان أخذها بقصد التعريف و الحفظ لمالكها، أم كان بنيّة التملّك.

<sup>(</sup>١١) يعني إلّا أن يخاف ضياع الضالّة بترك أخذها، فإذاً الأقرب هو جــواز أخــذها

و قيل: يجوز أخذ الضالّة مطلقاً (١) بهذه النيّة (٢)، و هو (٣) حسن، لما فيه (٤) من الإعانة و الإحسان، و تحمل أخبار النهي (٥) على الأخذ بنيّة التملّك، و التعليل (٦) بكونها محفوظة بنفسها غير كافٍ في المنع (٧)، لأنّ الأثمان (٨) كذلك (٩) حيث كانت مع جواز التقاطها بنيّة التعريف و إن

→ بقصد حفظها لمالكها.

(Y) المراد من قوله «بهذه النيّة» هو نيّة الحفظ للمالك.

و الحاصل أنّه قال بعض بجواز أخذ الضالّة بنيّة الحفظ لمالكها، سواء كانت ممتنعة أم لا، و سواء كان في الكلأ و العاء أم لا.

(٣) يعنى أنَّ القول المذكور \_و هو جواز الأخذ مطلقاً \_حسن.

- (٤) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الأخذ، و هذا تعليل لتحسين القول المذكور بأن الأخذ كذلك يكون من قبيل الإعانة و الإحسان، و هما مطلوبان، لقوله تعالى:
   ﴿تعاونوا على البرّ و التقوى﴾.
- (٥) يعني أنّ الأخبار الناهية عن الأخذ المتقدّمة بعضها في الهامش ٥ من ص ٤٧ تحمل على الأخذ بقصد التملّك لا بنيّة الحفظ لمالكها.
- (٦) هذا مبتدأ، خبره قوله «غير كافٍ». يعني أنّ التعليل لعدم جواز الأخذ بكون الضالة تمتنع بنفسها من السباع أو بكونها محفوظة في محلّ الضياع فلذا لا يجوز الأخذ غير كافٍ.

(٧) أي المنع عن أخذ الضالّة.

- (٨) الأثمان جمع الثمن، و المراد منه هو الأموال غير الحيوان.
- (٩) المشار إليه في قوله «كذلك» هو قوله «كونها محفوظة بنفسها». يعني أنّ الأثمان أيضاً تكون محفوظة لو بقيت في محلّ الضياع، و مع ذلك قد حكم بجواز التقاطها بنيّة التعريف و الحفظ لصاحبها.

<sup>(</sup>١) أي سواء كان الحيوان ممتنعاً أم لا، و سواء كان في الماء و الكلأ أم لا.

فارقتها (١) بعد ذلك (٢) في الحكم.

(و لو وجدت الشاة في العمران (٣) \_ و هي التي لا يخاف عليها (٤) فيها من السباع، و هي (٥) ما قرب من المساكن ... (احتبسها (٢)) الواجد (ثلاثة أيّام) من حين الوجدان، (فإن لم يجد صاحبها (٧) باعها و تصدّق بثمنها)، وضمن إن لم يرض المالك (٨) على الأقوى.

(٢) المشار إليه في قوله «ذلك» هو الأخذ.

#### الشاة في العمران

- (٣) العُثران \_ بضم العين \_: اسم للبِنيان، و \_ لما يُعمَر به المكان و يحسن حاله بواسطة الفلاحة و كثرة الأهالي(أقرب الموارد).
  - ◙ قال في الحديقة: العمران من المعمورة، و العمران \_بالضمّ \_كبنيان لفظاً و معنيّ.
- (٤) الضمير في قوله «عليها» يرجع إلى الشاة، و في قوله «فيها» يرجع إلى الموصول المراد منه العمران.
  - (٥) الضمير في قوله «و هي» يرجع إلى العمران.
  - (٦) أي احتبس الواجد الشاة التي وجدها في العمران ثلاثة أيّام.
  - (٧) الضمائر في أقواله «صاحبها» و «باعها» و «بثمنها» ترجع إلى الشاة.
    - (٨) أي إن لم يرض المالك بتصدّق الواجد بثمنها فهو ضامن له.

<sup>(</sup>١) فاعل قوله «فارقتها» هو الضمير الراجع إلى الأثمان، و ضمير المفعول يرجع إلى الصالة. يعني و لو كان بين الأثمان و الضالة بعد الالتقاط فرق، و الفرق بينهما هو عدم جواز تملك الضالة، بل تبقى عند الملتقط أمانة إلى أن يوصلها إلى صاحبها، و جواز التملك في الأثمان و الأموال غير الضالة بعد التعريف سنةً أو ردّها إلى الحاكم أو التصدّق بها على الفقراء.

و له (۱) إبقاؤها بغير بيع، و إبقاء (۲) ثمنها أمانة إلى أن يظهر المالك أو ييأس منه (۳).

و لا ضمان حينئذ<sup>(٤)</sup> أن جاز أخذها<sup>(٥)</sup>، كما ينظهر<sup>(٦)</sup> من العبارة و الذي صرّح به غيره<sup>(٧)</sup> عدم جواز أخذ شيء من العمران، و لكن لو فعل<sup>(٨)</sup> لزمه هذا الحكم<sup>(٩)</sup> في الشاة.

و كيف كان فليس له (١٠) تملِّكها مع الضمان على الأقوى، للأصل (١١١)

(١) يعنى يجوز لواجد الشاة أن يبقيها أمانة لصاحبها.

 (۲) عطف على قوله «إبقاؤها». يعني يجوز للواجد أن يبيع الشاة و يبقي ثمنها أمانة حتى يوصله إلى صاحبها.

(٣) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى المالك.

(٤) أي حين إذ وجدت الشاة في العقران رس مرى

(٥) يعني عدم الحكم بالضمان إنّما هو في صورة جـواز أخـذ الشـاة، و إلّا يـحكم
 بالضمان.

(٦) فاعله هو الضمير العائد إلى جواز الأخذ. يعني أن قول المصنف الله «و لو وجدت الشاة في العمران احتبسها» ظاهر في جواز الأخذ.

(٧) يعني أنّ غير المصنّف صرّح بعدم جواز أخذ الشاة في العمران و لا في غيرها.

(٨) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقِط، وكذلك الضمير في قوله «لزمه».

 (٩) المراد من قوله «هذا الحكم» هو الحكم الذي ذكر المصنف في قوله «احتبسها ثلاثة أيّام، فإن لم يجد صاحبها...إلخ».

 (١٠) الضمير في قوله «له» يرجع إلى الملتقط، و في قوله «تملّكها» يرجع إلى الشاة المأخوذة في العمران. يعنى لا يجوز للملتقط تملّك الشاة المذكورة.

(١١) المراد من «الأصل» هو أصالة بقاء المال في ملك صـاحبه، فـلايجوز للآخـذ

و ظاهر النصّ (١) و الفتوى عدم وجوب التعريف حينئذ (٢).

و غير الشاة (٢<sup>)</sup> يجب مع أخذه (٤) تعريفه سنةً كغيره من المال، أو يحفظه (٥) لمالكه من غير تعريف، أو يدفعه (٦) إلى الحاكم.

(و لايشترط في الآخذ(٧)) \_باسم الفاعل \_شيء من الشروط المعتبرة

→ تملُّكه.

 (١) يعني أنّ ظاهر النصّ يدلّ على عدم وجوب التعريف في الشاة، و النصّ منقول في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن ابن أبي يعفور قال: قال أبو عبدالله للله: جاء رجل من المدينة فسألني عن رجل أصابت شاة، فأمرته أن يحبسها عنده ثلاثة أيّام و يسأل عن صاحبها، فإن جاء صاحبها، و إلّا باعها و تصدّق بثمنها (الوسائل: ج ١٧ ص ٣٦٥ب ١٣ من أبواب كتاب اللقطة ح ٢).

أقول: يمكن استفادة وجوب التعريف منها بقوله عليه: «و يسأل عن صاحبها».

(٢) أي حين إذ وجدت الشاة في العمران.

(٣) أي لو أخذ غير الشاة من الحيوانات مثل الدجاجة و سائر الطيور الأهليّة موجب عليه تعريفه مثل سائر الأشياء الملتقطة.

(٤) الضميران في قوليه «أخذه» و «تعريفه» يرجعان إلى غير الشاة.

 (٥) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط، و ضمير المفعول يرجع إلى غيير الشاة، و كذلك الضمير في قوله «لمالكه».

(٦) أي الملتقط يدفع غير الشاة بعد أخذه إلى الحاكم.

#### شروط آخذ الحيوان

(٧) المراد من «الآخذ» \_ بصيغة اسم الفاعل \_ هو آخذ الحيوان. يعني لايشترط فسي

في آخذ اللقيط و غيرها (إلاّ الأخذ<sup>(١)</sup>) \_ بالمصدر \_ ، بمعنى أنّه يجوز التقاطها في موضع الجواز للصغير<sup>(٢)</sup> و الكبير و الحرّ و العبد و المسلم و الكافر، للأصل<sup>(٣)</sup>، (فتقرّ<sup>(3)</sup> يد العبد) على الضالّة مع بلوغه<sup>(٥)</sup> و عقله، (و) يد<sup>(٢)</sup> (الوليّ على لقطة غير الكامل) من طفل و مجنون و سفيه، كما يجب عليه (<sup>(١)</sup> حفظ ماله، لأنّه (<sup>(٨)</sup> لايؤمن على إتلافه، فإن أهمل (<sup>(١)</sup> الولىّ ضمن، و

 <sup>→</sup> آخذ الحيوان شيء من الشرائط المذكورة في آخذ لقيط الإنسان من البلوغ و
 العقل و الحريّة و غيرها.

<sup>(</sup>١) يعني أنَّ الشرط في آخذ الحيوان ليسِ إلَّا أُخذه للحيوان الضالُّ.

<sup>(</sup>٢) يعني يصح الأخذ من الصغير و الكبير و ما عطف عليهما.

 <sup>(</sup>٣) هذا تعليل لعدم اشتراط شيء فلي آخذ الحيوان الضال.
 و المراد من «الأصل» هو أصالة عدم الاشتراط عند الشكّ فيد.

 <sup>(</sup>٤) هذا متفرّع على قوله «و لايشترط... إلخ». يعني فتثبت يد العبد الواجد للـحيوان على ما وجده بشرط كون العبد بالغا و عاقلاً.

<sup>(</sup>٥) الضميران في قوليه «بلوغه» و «عقله» يرجعان إلى العبد.

 <sup>(</sup>٦) يعني و كذا تقرّ يد الوليّ على الحيوان الذي وجده غير الكـامل مـن الصـعير و
 المجنون و السفيه.

<sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى الوليّ، و في قوله «ماله» يرجع إلى غير الكامل

 <sup>(</sup>٨) هذا تعليل لتقرير يد الولي على ما وجده غير الكمامل بأنه ليس مأموناً عملى
 إتلافه.

 <sup>(</sup>٩) يعني لو لم يثبت الوليّ يده على الحيوان الذي وجده غير الكامل فتلف في يـده
 كان ضامناً لمثله أو قيمته.

لو افتقر إلى تعريف تولاه الوليّ، ثمّ يفعل (١) بعده الأولى (٢) للملتقط من (٣) تملّك و غيره.

(و الإنفاق) على الضالّة (كما مرّ<sup>(1)</sup>) في الإنفاق على اللقيط من<sup>(0)</sup> أنّه مع عدم بيت المال و الحاكم ينفق و يرجع مع نيّته <sup>(٢)</sup> على أصحّ القولين، لوجوب حفظها<sup>(٧)</sup>، و لايتمّ<sup>(٨)</sup> إلّا بالإنفاق، و الإيـجاب إذن من الشارع فيه<sup>(٩)</sup>، فيستحقّه <sup>(١٠)</sup> مع نيّته.

#### الإنفاق على الضالّة

But 1000/1908

(٤) يعني أنّ حكم الإنفاق على الضالّة كحكم الإنفاق على اللقيط.

(٥) هذا بيان لكون الإنفاق على الضالة كالإنفاق على اللقيط، و هو أنّ الإنفاق على
 اللقيط يكون من بيت المال و من قبل الحاكم، و إلّا فالملتقط ينفق عليه و يرجع
 إلى مالكه مع نيّة الرجوع.

(٦) أي مع نيّة الرجوع في الإنفاق إلى المالك لو ظهر بعداً.

(٧) الضمير في قوله «حفظها» يرجع إلى الضالة.

(٨) فاعله هو الضمير العائد إلى الحفظ، فإنَّه لايتمَّ إلَّا بالإنفاق.

(٩) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الإنفاق.

(١٠) فاعله هو الضمير العائد إلى المنفق، و ضمير المفعول يرجع إلى الرجوع، كما أنّ الضمير في قوله «نيّته» أيضاً يرجع إلى الرجوع.

<sup>(</sup>١) فاعله هو الضمير العائد إلى الوليّ، و الضمير في قوله «بعده» يرجع إلى التعريف.

<sup>(</sup>٢) بالنصب، مفعول لقوله «يفعل».

 <sup>(</sup>٣) «من» تكون لبيان قوله «الأولى». يعني أنّ الوليّ يفعل بعد التعريف و عدم ظهور
 المالك ما هو أليق و أنسب بحال الملتقط الغير الكامل مثل الصغير و المجنون.

و قيل: لايرجع هنا<sup>(١)</sup>، لأنه إنفاق على مال الغير بغير إذنه<sup>(٢)</sup>، فيكون متبرّعاً، و قد ظهر ضعفه<sup>(٣)</sup>.

و لايشترط الإشهاد (٤) على الأقوى، للأصل.

(و لو انتفع) الآخذ بالظهر (٥) و الدرّ (٦) و الخدمة (٧) (قاصّ (٨)) المالك

(١) المشار إليه في قوله «هنا» هو الإنفاق على لقطة الحيوان.

 (٢) الضمير في قوله «إذنه» يرجع إلى الغير. يعني إذا لم يأذن صاحب الحيوان في إنفاق الملتقط عليه فأنفق عليه الآخذ كان في إنفاقه متبرّعاً.

(٣) أي قد ظهر ضعف القول بعدم رجوع الملتقط المنفق إلى صاحب الحيوان.

وجه الضعف هو أنّ في إيجاب الشارع أخذ الحيوان و حـفظه مـع عـدم الإذن فـي الرجوع بما أنفق الملتقط عليه ضرراً و حرجاً، و قد مرّ في الصفحة ٥٠.

(٤) أي لايشترط في الإنفاق أخذ الشهود حتى يروا و يشهدوا عليه حـيثما يـحتاج
 إلى الشهادة.

(٥) المراد من الانتفاع بالظهر هو ركوب الحيوان المأخوذ.

(٦) الدرّ: مصدر، و \_اللبن، و \_كثرته، و يقال: «لله درّه»، أي لله ما خرج سنك سن الخير(أقرب الموارد).

(٧) كما إذا استخدم الحيوان في أغراضه من الجرث و غيره.

(٨) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط المنتفع بالحيوان، و المفعول هـ و قـ وله
 «المالك» بالنصب.

قاصَّه مُقاصَّةً و قِصاصاً بما كان له قبله: حبس عنه مثله «أساس اللغة»،(أقـرب الموارد).

و المعنى هو أنّ آخذ اللقطة التي انتفع بها يقاصٌ مالكها في قبال النفقة التمي صرفها على الحيوان اللقيط.

بالنفقة، و رجع ذو الفضل بفضله (١).

و قيل: يكون الانتفاع بإزاء النفقة مطلقاً (٢)، و ظاهر الفتوى جواز الانتفاع لأجل (٣) الإنفاق، سواء قاص أم جعله (٤) عوضاً.

(و لايضمن) الآخذ<sup>(٥)</sup> الضالّة حيث يجوز له<sup>(٦)</sup> أخذها (إلّا بالتفريط)، و المراد به<sup>(٧)</sup> ما يشمل التعدّي، (أو قصد<sup>(٨)</sup> التملّك) في موضع جوازه<sup>(٩)</sup> و

<sup>(</sup>١) يعني أنّ أيّهما كان ذا فضل يرجع بفضله، فإن كان ذو الفضل آخذ اللقطة \_بمعنى أنّه صرف على الدابّة أكثر ممّا انتفع به \_رجع بالزائد على المالك و أخذ عوضه، و إن كان ذو الفضل المالك \_بمعنى أنّ الآخذ انتفع أكثر من النفقة التي صرفها على الدابّة \_رجع المالك على الملتقط و أخذ عوضه(من تعليقة السيد كلانتر).

<sup>(</sup>٢) أي سواء زادت المنافع على النفقة أم كانت بالعكس من دون رجوع و لا تقاص.

<sup>(</sup>٣) فعلى هذا أيضاً يكون الانتفاع بإزاء الإنفاق.

 <sup>(</sup>٤) أي جعل الإنفاق عوضاً عمّا انتفع به من الحيوان الملتقط، و لا يـطلق عــلى ذلك التقاصّ.

<sup>(</sup>٥) بالرفع، فاعل لقوله «لايسضمن»ت، و قوله «الضالّة» بالنصب، مفعول لقوله «لايضمن».

 <sup>(</sup>٦) يعني عدم الحكم بالضمان إنما هو في صورة جواز أخذ الملتقط للحيوان الضال
 لا ما إذا لم يجز أخذها، فإن الضمان فيه لا ريب فيه.

 <sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «به» يرجع إلى التفريط. يعني أنّ المراد من «التـفريط» هـو مـا
يشمل الإفراط أيضاً.

<sup>(</sup>٨) أي يضمن الآخذ عند قصده تملُّك الحيوان الضالِّ.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «جوازه» يرجع إلى التملُّك.

بدونه<sup>(۱)</sup>.

و لو قبضها في غير موجع الجواز ضمن مطلقاً (٢)، للتصرّف في مال الغير عدواناً (٣).

→ والعراد من موضع جواز التملّك هو ما إذا وجد الضالّة في فلاة بلاكلاً و لا ماء.
 أو ما إذا كان اللقيط لايمتنع من صغار السباع، كما تقدّم في الصفحة ٥٠.

(۱) الضمير في قوله «بدونه» يرجع إلى التفريط أو إلى قصد التملّك. يعني أنّ الآخذ يضمن لو فرّط في حفظ الحيوان و إن لم يقصد التملّك، و هذا ما عليه سلطان العلماء ﴿ و قد فسر الآغا جمال ﴿ قول الشارح ﴿ «و بدونه» أي بدون قصد التملّك، فهو ضامن، لأنّه مال للغير، فيندرج تحت عموم قاعدة «على اليد ما أخذت حتى تؤدّي»، و لايرفع اليد عنها إلّا إذا كان محسناً و أميناً، و لايكون محسناً إلّا إذا أخذها بنيّة الحفظ لمالكها، و المفروض عدم نيّة الحفظ و إن لم يقصد نيّة التملّك، و كلا التفسيرين صحيح إلّا أنّ الثاني أولى، لأنّ إرجاع الضمير في قول الشارح ﴿ إلى قصد التملّك أقرب من إرجاعه إلى التفريط.

(٢) أي سواء فرّط أم لا.

(٣) فإنّ التصرّف في مال الغير بلا إذن منه يوجب الضمان مطلقاً.



.

# (الفصل الثالث(١) في لقطة المال)

غير (٢) الحيوان مطلقاً (٣) (و ما كان منه (٤) في الحرم) الشريف (حرم أخذه (٥)) بنيّة التملّك مطلقاً، قليلاً كان أو كثيراً، لقوله تعالى (٦): ﴿ أَ وَ لَمْ يَرَوْا

# لقطة المال حكم أخذ لقطة الحرم

- (١) أي الفصل الثالث من الفصول المقول عنها في أوّل الكتاب «و فيه فصول».
  - (٢) بالجرّ، صفة لـ«المال». يعنى أنّ المراد من «المال» هنا هو غير الحيوان.
- (٣) قوله «مطلقاً» يمكن أن يكون إشارة إلى الإطلاق في الحيوان. يعني ناطقاً كان أم غير ناطق، و يمكن كونه إشارة إلى الإطلاق في المال. يعني قليلاً كان أم كثيراً، وجد في الحرم أم في غيره.
  - (٤) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى المال.
- (٥) ضمير المفعول في قوله «أخذه» يرجع إلى «ما» الموصولة في قوله «ما كان منه» المراد منها المال.
- (٦) تعليل لقوله «حرم أخذه». يعني أنّ دليل حرمة أخذ ما كان في الحرم هـو قـوله تعالى في الآية ٦٧ من سورة العنكبوت.

أَنَّا جَعَلْنَا حَرَماً آمِناً﴾، و للأخبار (١) الدالَّة على النهي عنه مطلقاً (٢)، و في بعضها عن الكاظم الثُّلا: «لقطة الحرم لاتمسّ بيد و لا رجل، و لو أنّ الناس تركوها لجاء صاحبها و أخذها»(٣).

و ذهب بعضهم إلى الكراهة مطلقاً (٤)، استضعافاً لدليل التحريم، أمّا في الآية فمن حيث الدلالة (٥)، و أمّا في الخبر فمن جهة السند (٦).

و اختاره(٧) المصنّف في الدروس،.......

(١) يعني أنّ الدليل الآخر لحرمة أخذ ما يوجد في الحرم هو الأخبار الدالة على
 النهى عن الأخذ، ننقل منها الاثنين المنقولين في كتاب الوسائل:

الأوّل: محمّد بن الحسن بإسناده عن عليّ بن إبراهيم عن أبي البلاد عن بعض أصحابه عن الماضي الله قال: لقطة الحرم لاتمسّ بيد و لا رجل، و لو أنّ الناس تركوها لجاء صاحبها فأخذها (الوسائل: ع ١٧ ص ٢٤٨ ب ١ من أبواب كتاب اللقطة ع ٣). الثاني: محمّد بن الحسن بإسناده عن أبي بصير عن العبد الصالح الله قال: سألته عن رجل وجد ديناراً في الحرم فأخذه، فقال: بئس ما صنع، ما كان ينبغي له أن يأخذه، الحديث (المصدر السابق: ح ٤).

(٢) أي قليلاً كان أم كثيراً.

(٣) قد نقلنا آنفاً هذه الرواية في الهامش ١ من هذه الصفحة.

(٤) يعنى قال بعض بكراهة أخذ المال في الحرم، قليلاً كان أم كثيراً.

(٥) فإنَّ الآيات قطعيَّة الصدور و ظنّيَّة الدلالة, فلا دلالة في الآية على التحريم.

(٦) حيث إنّه لم يذكر اسم الراوي في سند بعض الروايات المنقولة، بـل قـيل: عـن
 بعض أصحابه، فالرواية مرسلة.

(٧) الضمير في قوله «اختاره» يرجع إلى القول بالكراهة. يعني أنّ المصنّف الله اختار
 القول بكراهة أخذ المال الملقوط في الحرم.

و هو<sup>(۱)</sup> أقوى.

(و) على التحريم (لو أخذه (٢) حفظه لربّه، و إن تــلف بـغير تــفريط لم يضمن (٣)، لأنّه يصير بعد الأخذ أمانة شرعيّة (٤).

و يشكل ذلك (٥) على القول بالتحريم، لنهي (٦) الشارع عن أخذها، فكيف يصير أمانة منه (٧)؟! و المناسب للقول بالتحريم ثبوت الضمان مطلقاً (٨).

(و ليس له<sup>(۹)</sup> تملّکه) قبل التعريف.....

(١) أي ما اختاره المصنّف الله هو الأقوى عند الشارح الله.

#### ضمان لقطة الحرم

- (۲) فاعله هو الضمير العائد إلى الآخذ، و الضمائر الملفوظة في أقواله «أخذه» و
   «حفظه» و «لربّه» ترجع إلى المال الملقوط في الحرم.
  - (٣) أي الآخذ لايضمن.
- (٤) المراد من الأمانة الشرعية هي التي تكون من جانب الشارع في مقابل الأمانة المالكية التي تكون من جانب المالك.
- (٥) المشار إليه في قوله «ذلك» هو عدم الضمان. يعني لو قيل بتحريم الأخذ أشكل الحكم بعدم الضمان.
  - (٦) فإذا نهى الشارع عن الأخذ فخالف و أخذ كان محكوماً عليه بالضمان.
- (٧) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى الشارع. يعني أن استيمان الشارع للآخذ ينافيه
   النهي الصادر عنه.
  - (٨) سواء تلف بالتفريط أم لا.
- (٩) الضمير في قوله «له» يرجع إلى الملتقط، و في قوله «تملَّكه» يـرجـع إلى المـال

و لا بعده (۱)، (بل يتصدّق به بعد التعريف) حولاً (۲) عن مالكه (۳)، سواء قلّ أم كثر، لرواية (٤) عليّ بن حمزة عن الكاظم المثلّة ، قال: سألته عن رجل وجد ديناراً في الحرم فأخذه، قال (٥): «بئس ما صنع (٦)، ما كان [ينبغي] له أن يأخذه»، قال: قلت: قد ابتلي بذلك، قال: «يعرّفه سنة (٧)»، قلت: فإنّه قد عرّفه فلم يجد له باغياً (٨)، فقال: «يرجع إلى بلده، فيتصدّق به على أهل بيت من المسلمين، فإن جاء طالبه فهو (٩) له ضامن».

و قد دلّ الحديث بإطلاقه (١٠) على عدم الفرق بين القليل و الكثير في

<sup>→</sup> المأخوذ في الحرم.

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «بعده» يرجع إلى التعريف.

<sup>(</sup>٢) أي التعريف يكون بمقدار الحول الكامل.

 <sup>(</sup>٣) الجار و المجرور يتعلّقان بقوله «يتصدّق». يعني أنّ التصدّق يكون بنيّة السيابة عن صاحبه.

 <sup>(</sup>٤) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٧ ص ٣٦٨ ب ١٧ من أبواب كتاب اللقطة
 ح ٢ و في التهذيب: ج ٦ ص ٣٩٥ ح ٣٠.

<sup>(</sup>٥) فاعله هو الضمير العائد إلى الكاظم ﷺ.

<sup>(</sup>٦) أي ارتكب عملاً سوءً.

 <sup>(</sup>٧) كذا في جميع النسخ الموجودة بأيدينا، و لكن ليس في شيء من الوسائل و التهذيب قوله عليه: «سنةً».

<sup>(</sup>٨) أي لم يجد الملتقط طالباً للمال.

 <sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «فهو» يرجع إلى الملتقط، و فــي قــوله «له» يــرجــع إلى المــال
 المأخوذ.

<sup>(</sup>١٠) فإنّ الحديث دلّ على وجوب التعريف، سواء كان كثيراً أم قليلاً.

وجوب تعريفه (١) مطلقاً و على (٢) تحريم الأخذ و كذلك عـلى ضـمان (٣) المتصدّق لو كره المالك، لكن ضعف سنده (٤) يمنع ذلك (٥) كلّه.

و الأقوى ما اختاره المصنّف في الدروس من جواز<sup>(٦)</sup> تملّك ما نقص عن الدرهم، و وجوب<sup>(٧)</sup> تعريف ما زاد كغيره.

(و في الضمان (٨)) لو تصدّق به بعد التعريف و ظهر المالك فلم يرض (٩) بالصدقة (خلاف)، منشأه (١٠) من دلالة الخبر السالف (١١) على الضمان و

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «تعريفه» يرجع إلى المال المأخوذ في الحرم.

 <sup>(</sup>۲) عطف على قوله «على عدم الفرق». يعني أن الحديث دل أيضاً على تحريم الأخذ في الحرم.

<sup>(</sup>٤) منشأ ضعف سند الحديث وجود الراوي الذي لم يتحقّق وثاقته.

 <sup>(</sup>٥) المشار إليه في قوله «ذلك» هو ما قيل من عدم الفرق و وجوب التعريف و
 الضمان. يعني فضعفها يمنع عن استناد الحكم بما ذكر إليها.

 <sup>(</sup>٦) فإن المصنف في في كتابه (الدروس) اختار جواز تملّك المأخوذ في الحرم إذا
 كان أنقص من الدرهم.

 <sup>(</sup>٧) بالجرّ، عطف على مدخول «من» الجارّة في قوله «من جواز». يعني اختار
 المصنّف وجوب تعريف المال المأخوذ في الحرم إذا زاد عن مقدار الدرهم.

<sup>(</sup>٨) خبر مقدّم لمبتدأ مؤخّر هو قوله «خلاف».

<sup>(</sup>٩) فاعله هو الضمير العائد إلى المالك.

<sup>(</sup>١٠) الضمير في قوله «منشأه» يرجع إلى الخلاف.

<sup>(</sup>١١) المراد من «الخبر السالف» هو ما نقل في الصفحة السابقة.

عموم (١) قوله عَلَيْهِ الله على اليد ما أخذت حتى تؤدّي»، و من إلى الله (٢) مال الغير بغير إذنه، و من كونه (٣) أمانة قد دفعها بإذن الشارع، فلا يتعقّبه الضمان، و لأصالة (١) البراءة.

و القول<sup>(ه)</sup> بضمان ما يجب تعريفه أقوى.

(و لو أخذه بنيّة الإنشاد) و التعريف (لم يحرم (٢٦)) و إن كان كـثيراً (٧)، لأنّه (٨) محسن، و الأخبار (٩) الدالّة على التحريم مطلقة، و عـمل بـها (١٠)

<sup>(</sup>١) هذا دليل ثانٍ للضمان، و هو قوله ﷺ: «على اليد ما أخذت...اللخ»، فإنّ الملتقط أخذ المال، فيحكم بضمانه.

 <sup>(</sup>۲) هذا دليل ثالث للضمان، فإن الملتقط قد أتلف مال الغير من دون إذه. فيحكم عليه بالضمان.

 <sup>(</sup>٣) هذا دليل لعدم الحكم بالضّمان، و هو أنّ الشارع إذا أذن في الأخــذ لم يــتعقبه
 الضمان، لكونه أمانة شرعية في يده.

<sup>(</sup>٤) هذا دليل ثانِ للقول بعدم الضمان، و هو أصالة البراءة من الضمان عند الشكّ فيه.

<sup>(</sup>٥) هذا مبتدأ، خبره قوله «أقوى»، و الضمير في قوله «تعريفه» يسرجع إلى «ما» الموصولة المراد منها المال المأخوذ.

<sup>(</sup>٦) جواب شرط، و الشرط هو قوله «لو أخذه».

<sup>(</sup>٧) أي و إن كان المال المأخوذ كثيراً.

<sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «الأنّه» يرجع إلى الملتقط.

 <sup>(</sup>٩) الواو في قوله «و الأخبار...مطلقة» حاليّة، و هذا ردّ من الشارح الله حسيث قبال:
 «و لو أخذه بنيّة الإنشاد لم يحرم» بأنّ الأخبار الدالّة على تحريم أخذ المال في الحرم مطلقة، سواء قصد الملتقط التعريف و الإنشاد أم لا.

<sup>(</sup>١٠) يعنى أنَّ أكثر الفقهاء عملوا بالأخبار المطلقة.

الأكثر مطلقاً، و لو تمّت (١) لم يكن التفصيل جيّداً.

(و يجب تعريفه حولاً على كلّ حال (٢))، قليلاً كان أم كثيراً، أخذه بنيّة الإنشاد أم لا، لإطلاق الخبر السالف (٣) و قد عرفت ما فيه (٤).

(و ما كان<sup>(٥)</sup> في غير الحرم يحلّ منه<sup>(٦)</sup> ماكان) من الفضّة (دون الدرهم)، أو ما كانت قيمته دونه لوكان من غيرها<sup>(٧)</sup> (من غير تعريف<sup>(٨)</sup>)،

### وجوب التعريف

(٢) قد فسر الشارح الله قول المصنف الله «على كلّ حال» بقوله «قليلاً كان...إلخ».

(٣) إشارة إلى الخبر المذكور في الصفحة ٧٢، فإنّه دالٌ على إطلاق التعريف، حسيث قال الإمام علي فيه: «يعرّفه».

(٤) إشارة إلى قوله في الصفحة ٧٣ «لكن ضعف سنده يمنع ذلك كلُّه».

#### لقطة غير الحرم

- (٥) هذا عدل قوله في الصفحة ٦٩ حيث قال «و ماكان منه في الحرم حرم أخذه».
  - (٦) أي يحلُّ المال الملقوط للآخذه إذا كان مقداره دون الدرهم عيناً أو قيمةً.

الدِرْهَم و الدِرْهام و الدِرْهِم: خمسون دانقاً، و هو يونانيّ معرَّب، ج دَراهِم و دَراهِيم(أقرب الموارد).

- (٧) الضمير في قوله «غيرها» يرجع إلى الدرهم، و التأنيث باعتبار كونه فضّة.
  - (٨) يعني حلّية ما دون الدرهم عيناً أو قيمةً لاتحتاج إلى التعريف.

 <sup>(</sup>١) فاعله هو الضمير العائد إلى دلالة الأخبار على الإطلاق. يعني لو تمت الدلالة
 لم يكن التفصيل المذكور من المصنف الله جيداً.

و لكن لو ظهر مالكه (١) و عينه باقية وجب ردّه عليه (٢) على الأشهر.

و في وجوب عوضه (٣) مع تلفه قولان، مأخـذهما (٤) أنّـه (٥) تـصرّف شرعيّ، فلايتعقّبه ضمان، و ظهور (٦) الاستحقاق.

(و ما عداه (۷)) و هو ماكان بقدر الدرهم أو أزيد عيناً (۸) أو قيمةً (يتخيّر الواجد فيه بعد تعريفه (۹) عقيب (۱۰) الالتقاط مع الإمكان متتابعاً (۱۱) بحيث يعلم السامع أنّ التالي (۱۲) تكرار لمتلوّه (۱۳).

<sup>(</sup>١) الضمائر في أقواله «مالكه» و «عينه» و «ردّه» ترجع إلى ما دون الدرهم.

<sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى المالك.

<sup>(</sup>٣) الضميران في قوليه «عوضه» و «تلفه» يرجعان إلى ما دون الدرهم.

<sup>(</sup>٤) ضمير التثنية في قوله «مأخذهما» يرجع إلى القولين.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «أنّه» يرجع إلى الالشقاط يعني أنّ الالتقاط يكون تـصرّفاً شرعيّاً، فلايلزمه الضمان، و هذا هو دليل لعدم الضمان.

<sup>(</sup>٦) هذا هو دليل الضمان، و هو أنّ صاحب الحقّ إذا ظهر حكم بالضمان على الملتقط.

 <sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «عداه» يرجع إلى ما دون الدرهم، و هـذا مـبتدأ، خـبره قـوله
 «يتخيّر».

<sup>(</sup>٨) بأن كان عينه أو قيمته بمقدار الدرهم أو أزيد منه.

<sup>(</sup>٩) أي بعد التعريف بمقدار سنة.

<sup>(</sup>١٠) أي بلا تأخير عن زمان الالتقاط.

<sup>(</sup>١١) يعني يلزم أن يكون التعريف في الحول متتابعاً لا متفرّقاً.

<sup>(</sup>١٢) أي بحيث يعلم السامع أنّ التمعريف الشاني تكرار للأوّل، و هكذا الشالث و الرابع...إلخ.

<sup>(</sup>١٣) الضمير في قوله «لمتلوّه» يرجع إلى التالي.

و ليكن (١) في موضع الالتقاط مع الإمكان إن كان (٢) بــلداً، و لوكــان برّيّة عرّف من يجده فيها (٣)، ثمّ أكمله (٤) إذا حضر في بلده.

و لو أراد (٥) السفر قبل التعريف في بلد الالتقاط أو إكماله (٦) فإن أمكنه الاستنابة فهي (٧) أولى، و إلا (٨) عرفه في بلده بحيث يشتهر خبره، ثمّ يكمله في غيره.

و لو أخّره (٩) عن وقت الالتقاط اختياراً أثم، و اعتبر الحول من حين الشروع، و يترتّب عليه (١٠) أحكامه.....

 <sup>(</sup>١) اللام في قوله «ليكن» تكون للأمر، و اسمه هو الضمير العائد إلى التعريف. يعني
 يلزم أن يكون التعريف في المكان الذي التقطه فيه في صورة الإمكان.

<sup>(</sup>٢) أي إن كان موضع الالتقاط بلداً."

<sup>(</sup>٣) أي يعرّف الملتقط في البرّيّة إذا وجده فيها.

 <sup>(</sup>٤) الضمير الملفوظ في قوله «أكمله» يرجع إلى التعريف. يعني أن الواجد في البرية يعرفه فيها، ثم يكمل التعريف إلى الحول إذا حضر في بلده.

<sup>(</sup>٥) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط.

<sup>(</sup>٦) أي لو أراد السفر قبل إكمال التعريف حولاً.

<sup>(</sup>٧) أي الاستنابة تكون أولى.

<sup>(</sup>٨) أي إن لم يتمكّن من الاستنابة عرّفه في بلده، ثمّ أكمل التعريف في غيره.

 <sup>(</sup>٩) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط. يعني لو لم يعرّف عقيب الالتقاط كان آثماً.
 لتركه الواجب الفوري.

 <sup>(</sup>١٠) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى التعريف، و الضمير في قوله «أحكامه».
 و المراد من الأحكام المترتبة على التعريف هو صحّة التملّك و تخيّر الملتقط بين التملّك و الصدقة.

مطلقاً <sup>(١)</sup> على الأقوى <sup>(٢)</sup>.

و يجوز التعريف (بنفسه (٣) و بغيره)، لحصول الغرض بهما (٤)، لكن يشترط في النائب العدالة و الاطّلاع (٥) على تعريفه المعتبر شرعاً، إذ لايقبل إخبار الفاسق (بين الصدقة (٢) به) على مستحق الزكاة لحاجته (٧) و إن اتّحد (٨) و كثرت (و التملّك (٩) بنيّته).

(١) أي سواء كان التعريف متَّصلاً أم غير متَّصل.

 (۲) في مقابل القول الغير الأقوى، و هو عدم جواز التملّك عند تأخــير التــعريف أو عند عدم التتابع فيه.

(٣) الضميران في قوليه «بنفسه» و «بغيره» يرجعان إلى الملتقط.

(٤) الضمير في قوله «بهما» يرجع إلى تعريف نفس الملتقط و تعريف غيره.

 (٥) أي الشرط الآخر في التائب هو كونه عالماً بشرائط التعريف من التتابع و كونه في محل الالتقاط و غيرهما ممّا تقدّم.

(٦) أي يتخيّر الملتقط بعد التعريف حولاً بين الصدقة و التملّك.

و الضمير في قوله «به» يرجع إلى المال المأخوذ.

(٧) أي الصدقة على مستحقّ الزكاة لحاجته لا لكونه من العاملين على الزكاة.

 (٨) فاعله هو الضمير العائد إلى المستحقّ. يعني و إن كان مستحقّ الزكاة الذي يأخذ المال الملقوط واحداً وكانت اللقطة كثيرة.

(٩) بالجرّ، عطف على المضاف إليه في قوله «بين الصدقة». يعني يتخيّر الملتقط بين الصدقة بما التقطه ـ و هو بمقدار الدرهم أو أكثر عيناً أو قيمةً ـ و بين التملّك.
 و الضمير في قوله «بنيّته» يرجع إلى التملّك.

(و يضمن (١)) لو ظهر المالك (فيهما (٢)) في الثاني (٣) مطلقاً (٤)، و في الأوّل (٥) إذا لم يرض (٦) بالصدقة.

و لو وجد (٧) العين باقية في تعيين (٨) رجوعه بها (٩) لو طلبها أو تخيّر الملتقط بين دفعها و دفع البدل مئلاً (١٠) أو قيمة (١١) قولان (١٢)، و

#### ضمان لقطة غير الحرم

- (١) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط.
- (٢) الضمير في قوله «فيهما» يرجع إلى الصدقة و التملُّك.
- (٣) المراد من «الثاني» هو تملّك الملتقط يعني يضمن الملتقط في صورة التملّك عيناً أو قيمةً مطلقاً.
  - (٤) أي سواء رضي المالك أم لإ.
- (٥) المراد من «الأوّل» هو الصدقة. يعني يضعن الملتقط في صورة الصدقة إذا لم يرض المالك بها.
  - (٦) فاعله هو الضمير العائد إلى المالك.
- (٧) بصيغة المعلوم، فاعله هو الضمير العائد إلى المالك. يعني لو وجد المالك العين باقية في يد الملتقط فطلبها ففي تعيين رجوعه بالعين أو كون الملتقط مخيّراً بين دفع العين أو بدلها قولان.
- (٨) المراد من «التعيين» هو التعين. يعني ففي تعين رجوع المالك بالعين لو طلبها من الملتقط الذي قصد تملكها قبل ظهور المالك...إلخ.
  - (٩) الضميران في قوليه «بها» و «طلبها» يرجعان إلى العين الباقية.
    - (١٠) هذا في صورة كون العين مثليّة.
    - (١١) هذا في صورة كون العين قيميّة.
    - (١٢) مبتدأ مؤخّر، خبره المقدّم هو قوله «ففي تعيين رجوعه».

يظهر من الأخبار الأوّل (١)، و استقرب المصنّف في الدروس الثاني (٢). و لو عابت (٣) ضمن أرشها، و يجب قبوله (٤) معها على الأوّل، و كـذا على الثاني (٥) على الأقوى.

و الزيادة المتّصلة <sup>(٦)</sup> للمالك، و المنفصلة <sup>(٧)</sup> للملتقط،.....

(۱) المراد من «الأوّل» هو تعين رجوع المالك بالعين إذا طلبها، و ليس للملتقط الامتناع من ردّ العين، لأنّ قصده للتملّك يبطل بظهور المالك مع بقاء العين. و من الأخبار الظاهرة في تعيّن ردّ العين مع بقائها هو ما نقل في كتاب الوسائل: محمّد بن يعقوب بإسناده عن صفوان الجمّال أنّه سمع أبا عبدالله عليه يقول: من وجد ضالة فلم يعرّفها، ثمّ وجدت عنده فبإنها لربّها أو ممثلها عن مال الذي كتمها (الوسائل: ج ١٧ ص ٣٦٥ ب ١٤ من أبواب كتاب اللقطة ح ١).

أقول: منشأ الظهور هو قوله الله فيه: «فإنّها لربّها»، و لا ريب في ظهور كون العين لربّها في تعيّن ردّ العين.

- ( ٢) المراد من «الثاني» هو تخيّر الملتقط بين دفع العين و دفع البدل مثلاً أو قيمةً.
- (٣) فاعله هو الضمير العائد إلى العين الملقوطة. يعني لو حصل العيب في العين ضمنه
   الملتقط بمعنى وجوب رد أرشها.
- (٤) الضمير في قوله «قبوله» يرجع إلى الأرش، و في قوله «معها» يرجع إلى العمين.
   يعني يجب على المالك قبول الأرش مع العين بناءً على القول الأوّل، و هو تعيّن ردّ العين.
- (٥) يعني وكذا يجب على المالك قبول الأرش مع العين بناءً على القول الثاني، و هو تخير الملتقط بين رد العين و البدل مثلاً أو قيمةً، لأن تخير الملتقط فيهما مستلزم لقبول المالك.
  - (٦) الزيادة المتّصلة مثل سمن الحيوان.
- (٧) يعني أنّ الزيادة المنفصلة مثل ولد الحيوان و نموّ الشجر تتعلّق بــالملتقط، لأنّــها

أمّا الزوائد(١) قبل نيّة التملّك فتابعة للعين.

و الأقوى أنّ ضمانها (٢) لا يحصل بمجرّد التملّك أو الصدقة، بل بظهور (٣) المالك، سواء طالبه (٤) أم لم يطالب مع احتمال توقّفه (٥) عملى مطالبته أيضاً.

و لايشكل بأنّ استحقاق المطالبة يتوقّف على ثبوت الحق (٦)، فلو توقّف ثبو ته (٧) عليه لدار، لمنع (٨) توقّف على ثبوت الحقّ، بل على إمكان

 <sup>→</sup> حصلت في ملك الملتقط بعد قصده التملّك.

<sup>(</sup>١) يعني أمّا الزوائد التي حصلت في العين قبل قصد الملتقط للمتملّك فهي تابعة للعين، لأنّها إذا حصلت قبل زمان التعريف أو فيه أو قبل قصد الملتقط للمتملّك تعلّقت بالمالك، سواء كانت متصلة أم منفصلة، فلو قصد تملّكه تعلّقت به، و إلا فلا.

 <sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «ضمانها» يرجع إلى العين الملتقطة. يمني أنَّ ضمان الملتقط
 للعين لا يحصل بمحض قصده التملَّك و لا بمجرَّد تصدَّقه بالعين.

<sup>(</sup>٣) يعني بل الضمان يحصل بظهور المالك.

<sup>(</sup>٤) فاعله هو الضمير العائد إلى المالك، و ضمير المفعول يرجع إلى الملتقط.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «توقّفه» يرجع إلى الضمان، و في قوله «مطالبته» يرجع إلى المالك.

 <sup>(</sup>٦) يعني أنّ المالك لايستحقّ المطالبة إلّا مع ثبوت حقّه، فلو توقّف ثبوت حقّه على
 المطالبة لحصل الدور، لأنّ ثبوت الحقّ موقوف على المطالبة، و هي موقوفة على
 ثبوت الحقّ.

<sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «ثبوته» يرجع إلى الحقّ، و الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى استحقاق المطالبة.

<sup>(</sup>٨) هذا دفع لتوهّم الدور بأنّ استحقاق المطالبة ليس موقوفاً على ثبوت الحقّ، بــل

ثبو ته، و هو<sup>(۱)</sup> هنا كذلك<sup>(۲)</sup>.

و تظهر الفائدة (٣) في عدم ثبو ته (٤) ديـناً فـي ذمّـته (٥) قـبل ذلك (٦)، فلا يقسّط عليه ماله (٧) لو أفلس (٨)، و لا يجب الإيصاء به (٩)، و لا يـعدّ (١٠)

◄ يتوقّف على إمكان ثبوت الحقّ.

(١) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى استحقاق المطالبة.

(٢) المشار إليه في قوله «كذلك» هو التوقّف على إمكان ثبوت الحقّ.

 (٣) أي تظهر فائدة الخلاف بين القولين، و هما ضمان الملتقط بمجرّد ظهور المالك و ضمانه بظهور المالك و مطالبته.

(٤) أي في عدم ثبوت المال ديناً في ذمّة الملتقط قبل المطالبة. يعني بناءً على احتمال حصول الضمان بعد العطالبة لايشت المال في ذمّة الملتقط، كما لا يخفى. فلا يقسّط ماله على المالك، لأنّ الحقّ لم يثبت في ذمّة الملتقط، كما لا يخفى.

(٥) الضمير في قوله «ذمّته» يرجع إلى الملتقط.

(٦) المشار إليه في قوله «ذلك» هو مطالبة المالك.

و الحاصل هو أنّ الملتقط إذا أفلس قسم ماله الموجود بين الغرماء، و مالك اللقطة يكون منهم بعد المطالبة، بناءً على ثبوت الضمان بها، و يكون منهم قبل المطالبة، بناءً على ثبوت الحقّ بظهور المالك لا بمطالبته.

(٧) بالرفع، نائب فاعل لقوله «فلايقسط»، و الضمير فيه يرجع إلى الملتقط.

(٨) أي لو حصل الإفلاس للملتقط.

(٩) الضمير في قوله «به» يرجع إلى المال الملتقط. و هذا فرع آخسر لتـوقّف ثـبوت ضمان الملتقط على المطالبة أو الظهور، و هو أنّ المالك ما لم يـطالب المـلتقط باللقطة ثبتت على ذمّة الملتقط، فلا يجب عليه أن يوصى بأدائها.

(١٠) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى الملتقط. يعني لايـجري

مديوناً و لا غارماً (١) بسببه، و لايطالبه (٢) به في الآخرة لو لم يظهر (٣) في الدنيا إلى غير ذلك.

(و بين (٤) إبقائه) في يده (أمانةً) موضوعاً (٥) في حرز أمثاله.

(و لايضمن) ما لم يفرّط.

هذا(٦) إذا كان ممّا لايضرّه البقاء كالجواهر، (و لو كان ممّا لايبقي)

 <sup>→</sup> عليه أحكام المديون قبل مطالبة المالك، و هذا أيضاً فرع آخر يتفرّع على
 الخلاف المذكور.

<sup>(</sup>١) أي لا يعدّ الملتقط غارماً، فلا يجري عليه أحكام الغرماء أيضاً، فإذا نذر أحد أن يصرف شيئاً للغرماء لم يجز صرفه له

و الضمير في قوله «بسببه» يرجع إلى الالتقاط. يعني أنّ الملتقط لايعدّ من الغرماء بسبب الأخذ قبل مطالبة العالك إذا ظهر.

<sup>(</sup>٢) فأعله هو الضمير العائد إلى المالك، و ضمير المفعول يرجع إلى الملتقط، و الضمير في قوله «به» يرجع إلى العال الملقوط. و هذا أيضاً متفرّع على شبوت الحقّ بالمطالبة، فما لم يطالبه العالك لايثبت الضمان على الملتقط، فليس له أن يطالبه في الآخرة.

 <sup>(</sup>٣) المراد من قوله «لو لم يظهر» هو المطالبة بعد الظهور، لأن الخلاف إنّما هـ و فـ ي
توقّف ثبوت الحق على المطالبة.

 <sup>(</sup>٤) عطف على قوله سابقاً في الصفحة ٧٨ «بين الصدقة به». يعني أن الملتقط يتخير بين الصدقة و بين التملك و بين إبقاء المال اللقيط في يده إلى أن يظهر مالكه.

 <sup>(</sup>٥) يعني يجب على الملتقط أن يضع المال اللقيط في موضع يعد حرزاً لأمثاله، لأن لكل شيء حرزاً مناسباً له، فحرز مثل الذهب غير حرز الثوب مثلاً.

<sup>(</sup>٦) المشار إليه في قوله «هذا» هو إبقاء اللقطة في يده أمانة.

كالطعام (قوّمه (۱) على نفسه)، أو باعه (۲) و حفظ شمنه شمّ عـرّفه (۱)، (أو دفعه (٤) إلى الحاكم) إن وجده (٥)، و إلاّ تعيّن عليه الأوّل (٦)، فإن أخلّ به (٧) فتلف أو عاب ضمن، و لو كان (٨) ممّا يتلف على تطاول الأوقات لا عاجلاً كالثياب (٩) تعلّق الحكم بها (١٠) عند خوف التلف (١١).

(١) أي قوّم الملتقط الطعام على نفسه، و يكون ضامناً للقيمة، فيتصرّف فيه.

(٢) أي باع الملتقط الطعام و حفظ ثمنه.

(٣) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط، و ضمير المفعول يرجع إلى الطعام.

(٤) الضمير الملفوظ في قوله «دفعه» يرجع إلى ما لايبقي.

(٥) أي إن تمكّن من الوصول إلى الحاكم.

(٦) المراد من «الأوّل» هو بيعد و حفظ ثمنه. يعني لو لم يتمكّن الملتقط من الدفع إلى
 الحاكم وجب عليه أن يبيع المال اللقيط و يحفظ ثمنه للمالك.

 (٧) الضمير في قوله «به» يرجع إلى الأوّل. يعني لو تخلّف الملتقط من هذه الأحكام المعيّنة له من قبل الشارع، ثمّ تلفت اللقطة \_و هي ممّا لا يبقى \_أو عابت ضمنها.

(٨) اسم «كان» هو الضمير العائد إلى المال الملقوط.

(٩) فإنّ تلف الثياب ليس سريعاً، بل تتلف على تطاول الأوقات.

(١٠) الضمير في قوله «بها» يرجع إلى الثياب الملتقطة.

و المراد من «الحكم» هو بيع المال اللقيط و حفظ ثمنه للمالك.

(۱۱) يعني متى خاف الملتقط من التلف ترتّب عليه أحــد الأحكــام المــذكورة مــن
 تقويمه على نفسه و بيعه و حفظ ثمنه إلى ظهور المالك و دفعه إلى الحاكم.

(١٢) الضمير في قوله «إبقاؤه» يرجع إلى المال اللقيط.

(١٣) العِلاج ــبكسر العين ــمن عالَجَه معالَجةً و عِلاجاً: زاوله و مارسه، و ــالمريضَ:

كالرطب المفتقر إلى التجفيف (١) (أصلحه (٢) الحاكم ببعضه) بأن يجعل بعضه عوضاً عن إصلاح الباقي أو يبيع بعضه و ينفقه عليه وجوباً (٣)، حذراً من تلف الجميع (٤)، و يجب على الملتقط إعلامه (٥) بحاله إن لم يعلم (٢)، و مع عدمه (٧) يتو لاه بنفسه، حذراً من الضرر بتركه (٨).

رو يكره التقاط) ما تكثر منفعته و تقلّ قيمته، مثل (الإداوة) ــ بالكسر ــ و هي المطهرة (٩).....و هي المطهرة (٩).....

◄ داواه(أقرب الموارد).

(١) أي في الأشياء التي تحتاج في البقاء إلى التجفيف.

(٢) الضمائر في أقواله «أصلحه» و «ببعضه» و «بعضه» ترجع إلى المال الملتقَط.

(٣) يعني أنّ العمل بالأحكام المذكورة يكون واجباً.

- (٤) يعني لو لم يفعل ما ذكر ائتهى الأمر إلى تلف الجميع، فحفظ بعضه بصرف البعض واجب.
- (٥) الضمير في قوله «إعلامه» يرجع إلى الحاكم، و في قوله «بحاله» يرجع إلى المال الملتقَط.
  - (٦) أي إن لم يعلم الحاكم بحال المال.
- (٧) الضمير في قوله «عدمه» يرجع إلى الحاكم. يعني لو لم يتمكن الملتقط من الوصول إلى الحاكم باشر ما ذكر بنفسه.
  - (٨) فإنَّ الملتقط لو لم يباشر ما ذكر حصل الضرر، و هو منفيٌّ في الإسلام.

#### كراهة الالتقاط

(٩) المطهرة \_بالفتح و تكسر و الفتح أعلى \_: إناء يتطهّر به «عنده مطهرة من الماء» ج
 مَطاهِر (أقرب الموارد).

-به (۱) أيضاً \_(و النعل (۲)) غير الجلد، لأنّ المطروح منه (۳) مجهولاً ميتة، أو يحمل على ظهور أمارات تدلّ على ذكاته (٤)، فقد يظهر من المصنّف في بعض كتبه التعويل عليها (٥)، و ذكره (٢) هنا مطلقاً، تبعاً للرواية (٧)،.....

(١) أي المطهرة أيضاً تكون بكسر الأوّل.

- (٢) النَعْل ج نِعال و أَنْعُل: الحِذاء، ما وقيت به القدمُ من الأرض، و الكلمة من المؤنّث
  و تصغيرها نعيلة، نعل الدابّة: طبق من حديد أو جلد يوقى به الحافر أو الخفّ و
  يكون له كالنعل للقدم(المنجد).
- (٣) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى الجلد. يعني أنّ النعل المطروح من الجلد الذي لا يعلم طهار ته يحكم بنجاسته، عملاً بالأصل المعروف، و هو أصالة عدم التذكية في الجلود و اللحوم و الشحوم عند الشكّ فيها.
  - (٤) و من الأمارات الظاهرة في كون الجلد مذكّى هو التقاطه في بلاد المسلمين.
     و الضمير في قوله «ذكاته» يرجع إلى الجلد.
- (٥) يعني يظهر من المصنف الله الاعتماد على الأمارات الظاهرة في الحكم بطهارة النعل المطروح من الجلد.
- (٦) ضمير المفعول في قوله «ذكره» يرجع إلى النعل، و الفاعل هو الضمير العائد إلى المصنف. يعني أن المصنف ذكر كراهة التقاط النعل في هذا الكتاب \_ حيث قال «يكره التقاط...النعل» \_ مطلقاً، تبعاً للرواية الدالة عليه.
  - (٧) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن الحسن بإسناده عن عبدالرحمن بسن أبي عبدالله قمال: سألت أبا عبدالله عن النعلين و الإداوة و السوط يجده الرجل في الطريق ينتفع به، قال: لا يمسّه (الوسائل: ج ١٧ ص ٣٦٣ب ١٢ من أبواب كتاب اللقطة ح ٢).

◙ قال صاحب الوسائل ﴿: هذا محمول على الكراهة، لما تقدّم.

 <sup>→</sup> أقول: فإن الرواية تدل على السؤال عن مطلق النعل، جلداً كان أم لا، قامت الأمارة على طهارته لو كان جلداً أم لا، كما أن المصنف الله هنا أيضاً أتى بالنعل مطلقاً.

 <sup>(</sup>١) الضمير في قوله «لعلّها» يرجع إلى الرواية. يعني لعلّ الرواية المشار إليها تــدلّ على كون النعل من الجلد المذكّى أو ظهور الأمارات في تذكيته.

<sup>(</sup>٢) المراد من «الثاني» هو قوله «أو يحمل على ظهور أمارات تدلّ على ذكاته».

 <sup>(</sup>٣) المخصرة كالسوط، و \_ ما يتوكّأ عليه كالعصاء و \_ ما يأخذه الملك بيده يشير به
 إذا خاطب و الخطيب إذا خطب(أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٤) أي و نحو عصاً، و هي مؤنّث سماعيّ.

<sup>(</sup>٥) أي كما سبق عند الكلام في خصوص النعل و أنّه يحكم عليه بالنجاسة إلّا أن تظهر أمارات دالّة على الطهارة.

<sup>(</sup>٦) بالجرّ تقديراً. لعطفه على المضاف إليه في قوله «و يكره التقاط الإداوة».

<sup>(</sup>٧) فإنَّ المخصرة تشمل العصا.

<sup>(</sup>٨) الشِظاظ: خشبة عقفاء تدخل في عروتي الجوالق، ج أَشِظَّة (أقرب الموارد).

 <sup>(</sup>٩) الجُوالقين \_بضمّ الجيم \_ تثنية، مفرده الجُوالق.
 الجُوالِق و الجِوالِق، ج جَوالِيق: العدل من صوف أو شعر «فارسيّة»،(المنجد).

ليجمع بينهما (١) عند حملهما على البعير، و الجمع أشظّة (و الحمل و الوتد (٢)) - بكسر وسطه - (و العقال) - بالكسر - و هو حبل يشدّ به قائمة (٣) البعير.

و قيل: يحرم بعض هذه <sup>(٤)</sup>، للنهي <sup>(ه)</sup> عن مسّه. (و يكره أخذ اللقطة) مطلقاً <sup>(٦)</sup> و إن تأكّدت في السابق <sup>(٧)</sup>، لما روي <sup>(٨)</sup>

(١) ضمير التثنية في قوليه «بينهما» و «حملهما» يرجع إلى الجوالقين.

(٢) الوَتْد و الوَتَد، ج أوْتاد: ما رُزٌ في الحائط أو الأرض من خَشَب و نحوه.
 الوَتِد، ج أوتاد: الوَتْد (المنجد).

(٣) أي رجل البعير.

- (٤) المشار إليه في قوله «هذه» هو المذكورات من الإداوة و النعل و المخصرة و
  الشظاظ و الحبل و الوتد و العقال. يعني قال بعض بحرمة أخذ بعض هذه الأشياء
  المذكورة.
- (٥)كما تقدّم في الرواية المنقولة في الهامش ٧من ص ٨٦ حيث قال الإمام لمَثِلًا فيها: «لايمسّه».

و المراد من تحريم بعض هذه الأشياء المذكورة هو تحريم ما ذكر في الرواية المشار إليها في صدر هذا الهامش من النعلين و الإداوة و السوط.

(٦) سواء كانت اللقطة من المذكورات أم لا.

(٧) المراد من «السابق» هو ما ذكر من الإداوة و النعل و ما ذكر بعدهما.

(٨) الرواية منقولة في كتاب الوسائل هكذا:

و حرّمها (٢) بعضهم، لذلك (٣)، و حمل النهي (٤) على أخذها بنيّة عدم التعريف، و قد روي في الخبر الثاني (٥) زيادة «إذا لم يعرّفوها» (خصوصاً من الفاسق (٦) و المعسر)، لأنّ الأوّل (٧) ليس أهلاً لحفظ مال الغير بغير

محمّد بن عليّ بن الحسين بإسناده عن وهب بن وهب عن جعفر بن محمّد عن أبيه المؤلج قال: لا يأكل من الضالّة إلّا الضالّون (المصدر السابق: ح ٧).

(٢) الضمير في قوله «حرّمها» يرجع إلى اللقطة. يعني أنّ بعض الفقهاء حـرّم اللـقطة،
 استناداً إلى الروايتين المذكورتين.

(٣) المشار إليه في قوله «لذلك» هو المذكور من الروايتين.

- (٤) يعني بناءً على عدم تحريم أُخذ اللَّقَطة يَحْمل النهي الوارد فيهما عملى أُخذها بقصد عدم التعريف.
- (٥) المراد من «الخبر الثاني» هو الخبر المشار إليه في الهامش ١ من هذه الصفحة، و الحال أنّ الزيادة ليست بواقعة في هذا الحديث، بل هو منقول في حديث هكذا: محمد بن الحسن بإسناده عن جرّاح المدائنيّ عن أبي عبدالله عليه قال: الضوال لا يأكلها إلّا الضالّون إذا لم يعرّفوها (الوسائل: ج ١٧ ص ٣٥٠ ب ٢ من أبواب كتاب اللقطة ح ٤). ففي هذه الرواية زاد قوله عليه : «إذا لم يعرّفوها» بعد أن كانت مطابقة للرواية الأولى.
- (٦) يعني يكره أخذ اللقطة مطلقاً خصوصاً من الفاسق و المعسر، ففيهما يكون الأخذ أشد كراهةً.

<sup>(</sup>١) هذه الرواية أيضاً نقلت في كتاب الوسائل هكذا:

<sup>(</sup>٧) المراد من «الأوّل» هو الفاسق.

إذنه (١)، و الثاني (٢) يضرّ بحال المالك إذا ظهر و قد تملّك (٣)، و إنّما جاز مع ذلك (٤)، لأنّ اللقطة (٥) في معنى الاكتساب لااستثمان (٦) محض.

هذا(۷) إذا لم يعلم خيانته، و إلاّ(<sup>۸)</sup> وجب على الحاكم انتزاعها<sup>(۹)</sup> منه حيث لا يجوز له <sup>(۱۲)</sup> التملّك، أو ضمّ مشرف إليه <sup>(۱۱)</sup> من باب الحسبة <sup>(۱۲)</sup>، و

(١) أي بغير إذن صاحب المال.

- (٢) العراد من «الثاني» هو المعسر. يعني أن علّة كراهة أخذ المعسر هو حصول
   الضرر بحال العالك في صورة ظهور العالك مع تملّكه للعال اللقيط.
  - (٣) فاعله هو الضمير العائد إلى المعسر.
- (٤) المشار إليه في قوله «ذلك» هو كون الفاسق غير أهل لحفظ مال الغير و حصول
   الضرر للمالك بالتقاط المعسر.
- (٥) هذا هو دليل جواز التقاط الفاسق و المعسر مع تحقّق المحذورين المذكورين، و
   هو أنّ أخذ اللقطة من قبيل الاكتساب، و لا دخل للفسق و لا الإعسار فيه.
  - (٦) أي ليست اللقطة استيماناً محضاً.
  - (٧) المشار إليه في قوله «هذا» هو جواز التقاط الفاسق.
  - (٨) يعني لو علم خيانة الفاسق في اللقطة وجب على الحاكم انتزاعها من الفاسق.
  - (٩) الضمير في قوله «انتزاعها» يرجع إلى اللقطة،و في قوله «منه» يرجع إلى الفاسق.
- (١٠) يعني أنّ وجوب انتزاع الحاكم اللقطة من الفاسق إنّما هو في صورة عدم جواز
   تملّكه حكما في أثناء التعريف في الحول -، فلايجب الانتزاع منه بعد تملّكه.
- (١١) الضمير في قوله «إليه» يرجع إلَى الفاسق. يعني يجب على الحاكـم أن يـنصب شخصاً مراقباً للفاسق الذي علم خيانته.
- (١٢) المراد من«الحسبة»هو الأمر بالمعروف نحو حفظ مال المسلم و النهي عن المنكر.

لايجب ذلك(١) في غيره، (و مع اجتماعهما) أي الفسق و الإعسار المدلول عليهما بالمشتق منهما(٢) (تزيد الكراهة)، لزيادة سببها(٣).

(و لیشهد) الملتقط (علیها (علیها عند أخذها عدلین (٥) (مستحبّاً)، تنزیها (٦) لنفسه عن الطمع فیها و منعاً (٧) لوار ثه من التصرّف لو مات و غرمائه (٨) لو فلس،.....

(١) المشار إليه في قوله «ذلك» هو انتزاع اللقطة من الفاسق أو نصب مشرف إليه.
و الضمير في قوله «غيره» يرجع إلى الفاسق الذي علم خيانته. يعني لا يجب ذلك
على الحاكم في خصوص الفاسق الذي لم يعلم خيانته.

(٢) الضمير في قوله «منهما» يرجع إلى الفسق و الإعسار.
 و المراد من «المشتق منهما» هو لفظي «المعسر» و «الفاسق».

(٣) الضمير في قوله «سببها» يرجع إلى الكراهة.

# استحباب الإشهاد على أخذ اللقطة

- (٤) الضمير في قوله «عليها» يرجع إلى اللقطة، وكذلك الضمير في قوله «أخذها».
  - (٥) مفعول لقوله «ليشهد».
- (٦) يعني أنّ استحباب الإشهاد على أخذ اللقطة إنّما هو لتنزيه نـفس المـلتقط عـن
   الطمع في اللقطة.
- (٧) يعني أنّ الدليل الآخر لاستحباب الإشهاد هو منع الملتقط لوارثه من التـصرّف
  فيها لو مات.
- (٨) بالجرّ، عطف على مدخول اللام الجارّة في قوله «لوارثه». يعني أنّ الدليل الآخر لاستحباب الإشهاد هو منع غرماء الملتقط من اللقطة عند حصول الإفلاس و إرادة الغرماء تقسيط ماله الموجود بينهم.

(و يعرّف (١) الشهود بعض الأوصاف (٢) كالعدّة (٣) و الوعاء (٤) و العفاص (٥) و الوكاء (٦) لا جميعها (٧)، حذراً من شياع خبرها (٨) فيطلع عليها من لا يستحقّها (٩) فيدّعيها و يذكر (١٠) الوصف.

(و الملتقط) للمال (من (١١) له أهليّة الاكتساب) و إن كان غير مكلّف أو

(١) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط.

(٢) أي ليعرّف الشهود بعض أوصاف اللقطة.

(٣) بالضمّ، و هو ما أعدّ لحوادث الدهر من مال أو متاع أو سلاح (تعليقة السيّد كلانتر).

(٤) الوعاء \_ بالكسر و يضم \_ و الإعاء \_ بإبدال الواو هـ مزة \_ .: الظـرف يُـوعى فـيه الشيء، سمّي بذلك، لأنّه يجمع ما فيه من المتاع، و يقال لصدر الرجل: وعاء علمه و اعتقاده، تشبيها بذلك، ج أوْعِية و جج أواع (اقرب الموارد).

(٥) العِفاص: الوعاء الذي تكون فيه النفقة من جلَّد أو خرقة (اقرب الموارد).

(٦) الوكاء ككتاب: رباط القربة و غيرها كالوعاء و الكيس و الصرة، و \_كل ما يشد رأسه من وعاء و نحوه (أقرب الموارد).

 (٧) الضمير في قوله «جميعها» يرجع إلى الأوصاف. يعني لا يعرّف الشهود جميع أوصاف اللقطة، حذراً من الشياع بين الناس.

(٨) الضميران في قوليه «خبرها» و «عليها» يرجعان إلى اللقطة.

(٩) الضميران الملفوظان في قوليه «لايستحقّها» و «فيدّعيها» يرجعان إلى اللقطة.

(١٠) فاعله هو الضمير العائد إلى من لايستحقّ اللقطة.

#### شرائط الملتقط للمال

(١١) خبر لقوله «الملتقط». يعني أن شرط الماتقط للمال ليس إلا كونه أهالاً للاكتساب، فلايشترط فيه ما يشترط في آخذ اللقيط ممّا تقدّم في الصفحة ١٦ من البلوغ و العقل و غيرهما. مملوكاً، (و) لكن يجب أن (يحفظ الوليّ ما التقطه الصبيّ)، كما يجب عليه (١) حفظ ماله، و لايمكّنه (٢) منه، لأنّه (٣) لايئومن عليه، (وكذا (٤) المجنون)، فإن افتقر إلى تعريف عرّفه (٥)، ثمّ فعل (٢) لهما ما هو الأغبط (٧) لهما من التملّك (٨) و الصدقة و الإبقاء أمانة.

 <sup>(</sup>١) أي كما يجب على الولي حفظ مال الصبي كذلك يجب عليه أن يحفظ المال الذي التقطه الصبي.

 <sup>(</sup>٢) أي لا يجعل الوليُّ الصبيَّ الملتقِط للمال متمكّناً من أن يتصرّف في المال المأخوذ التقاطاً.

 <sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «لائه» يرجع إلى الصبي، و في قوله «عليه» يـرجـع إلى المـال.
 يعنى أنّ الصبيّ ليس مأموناً بالنسبة إلى اللقطة.

<sup>(</sup>٤) يعني أنّ مثل الصبيّ هو المجنون الملتقِط، فإنّ على وليّه حفظ ما التقطه المجنون.

 <sup>(</sup>٥) فاعله هو الضمير العائد إلى الوليّ. يعني لو احتاج ما التقطه الصبيّ و المجنون إلى
 التعريف باشره الوليّ.

 <sup>(</sup>٦) فاعله هو الضمير العائد إلى الولي، و الضمير في قوله «لهما» يرجع إلى الصبي و
 المجنون. يعني أنّ الوليّ يفعل لهما ما هو صالح لهما بعد التعريف.

<sup>(</sup>٧) أي ما هو الأصلح لهما.

 <sup>(</sup>٨) فلو كان الصلاح في التملّك تملّك الوليّ من قبلهما، و هكذا الأمر بالنسبة إلى
 الصدقة و الإبقاء.

(و يجب تعريفها) أي اللقطة البالغة درهماً فيصاعداً (١) (حمولاً (٢)) كاملاً، و قد تقدّم، و إنّما أعاده (٣) ليرتّب عليه قبوله: (و لو متفرّقاً) و ما بعده (٤).

و معنى جوازه (٥) متفرّقاً أنّه لا يعتبر وقوع التعريف كلّ يوم من أيّام الحول، بل المعتبر (٦) ظهور أنّ التعريف التالي تكرار لما سبق لا للفطة (٧) جديدة، فيكفي التعريف في الابتداء (٨) كلّ يوم مرّة أو مرّ تين ثمّ في كيلّ

## كيفيّة التعريف

 (١) فإنّ اللقطة لو بلغت مقدار الدرهم أو أزيد منه وجب التعريف لا ما إذا كان أقلّ من الدرهم، كما تقدّم.

إيضاح: لا يخفى أنّ الدرهم من حيث الوزن عشرة دراهم يعادل سبعة دنانير، و من حيث القيمة تكون قيمة كلّ درهم عشر قيمة دينار كما في دية النفس، لأنّها إمّا ألف دينار أو عشرة آلاف درهم.

- (٢) ظرف لقوله «تعريفها».
- (٣) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنف (١٠) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنف (١٠) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنف (١٠) فاعله قوله «و لو متفرّقاً».
- (٤) أي ليترتب على الإعادة قوله فيما سيأتي في الصفحة ٩٦ «سواء نوى التملّك أو
   لا».
  - (٥) الضمير في قوله «جوازه» يرجع إلى التعريف.
  - (٦) أي المعتبر في التعريف ليس إلّا ظهور كون التعريف ثانياً تكراراً لما قبله.
    - (٧) أي ليظهر أنّ التعريف التالي ليس له علقة بلقطة جديدة.
    - (٨) يعني يكفي في الشروع التعريف كلّ يوم مرّة أو مرّتين.

أسبوع ثمّ في كلّ شهر مراعياً لما ذكرناه (١)، و لا يختصّ تكراره أيّاماً (٢) بأسبوع و أسبوعاً (٣) ببقيّة الشهر و شهراً (٤) ببقيّة الحول و إن كان ذلك (٥) مجزياً، بل المعتبر أن لا ينسى كون التالي تكراراً لما مضى، لأنّ الشارع لم يقدّره (٦) بقدر، فيعتبر فيه (٧) ما ذكر، لدلالة العرف عليه (٨).

و ليس المراد بجوازه (٩) متفرّقاً أنّ الحول يجوز تلفيقه (١٠) لو فرض ترك التعريف في بعضه، بل يعتبر اجتماعه (١١) في حول واحد،....

<sup>(</sup>١) المراد من «ما ذكرناه» هو ظهور أنّ التعريف التالي تكرار لما سبق.

 <sup>(</sup>۲) يعني لايختص التعريف بأيّام معيّنة من كلّ أسبوع، مثل تـعريفه مـثلاً فـي أيّـام
 الجمعة و الخميس و غيرهما.

<sup>(</sup>٣) أي لايختصّ التعريف في أسبوع معيّنة من كلّ شــهر، كــما إذا عــرّف أســبوعين أوّلين من كلّ شهر.

 <sup>(</sup>٤) أي لا يختص التعريف بشهر معين أو بشهور معينة من سنة، مثل الشهر الأوّل أو الثانى منها.

<sup>(</sup>٥) المشار إليه في قوله «ذلك» هو التعريف في الأيّام المعيّنة من الأسبوع و أسبوعاً معيّنة من كُلّ شهر و شهراً من بقيّة الحول، فالمعتبر في التعريف هو العرف بشرط أن لاينسي كون التالي تكراراً لما سبق.

<sup>(</sup>٦) أي لم يقدّر الشارع التعريف بقدر ما.

<sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى التعريف.

<sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى ما ذكر.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «بجوازه» يرجع إلى التعريف.

<sup>(</sup>١٠) تلفيق التعريف عبارة عن التعريف في كلّ حول شهوراً و تركه في شهور.

<sup>(</sup>١١) أي المعتبر اجتماع التعاريف المتقدّمة في ظرف حول واحد.

لأنه (١) المفهوم منه شرعاً (٢) عند الإطلاق، خلافاً لظاهر التذكرة، حيث اكتفى به (٣)، و بما ذكرناه (٤) من تفسير التفرّق صرّح في القواعد.

و وجوب التعريف ثابت، (سواء نوى) الملتقط (التملك<sup>(٥)</sup> أو لا) في أصحّ القولين، لإطلاق الأمر به<sup>(٦)</sup> الشامل للقسمين<sup>(٧)</sup>، خلافاً للشيخ، حيث شرط في وجوبه نيّة التملّك، فلو نوى الحفظ لم يجب<sup>(٨)</sup>.

و يشكل (٩) باستلزامه خفاء اللقطة و بأنّ التملّك غير واجب، فكيف تجب وسيلته (١٠)؟! وكأنّه أراد به الشرط (١١).

(١) الضمير في قوله «لأنَّه» يرجع إلى الاجتماع.

<sup>(</sup>٢) أي المفهوم من التعريف الشرعيّ هو وقوعه في ظرف حول لا ملفّقاً من حولين.

 <sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «به» يرجع إلى التلفيق. يعني أن ظاهر التذكرة يدل على اكتفاء
 العلامة الله بالتعريف في سنوات عديدة ملفّقة.

<sup>(</sup>٤) المراد من «ما ذكرناه» هو اجتماع التعاريف في حول واحد لا ملفّقاً.

<sup>(</sup>٥) يعني لا فرق في وجوب التعريف حولاً بين نيّة الملتقط تملّك اللقطة و عدمها.

<sup>(</sup>٦) فإنّ الأمر بالتعريف مطلق، فيشمل القسمين.

<sup>(</sup>٧) المراد من «القسمين» هو نيّة التملّك و عدمها.

<sup>(</sup>٨) أي لم يجب التعريف عند قصده الحفظ لمالكها.

<sup>(</sup>٩) أي يشكل قول الشيخ الله بأنَّه يستلزم خفاء اللقطة.

<sup>(</sup>١٠) المراد من وسيلة التملُّك هو التعريف حولاً.

 <sup>(</sup>١١) أي أراد الشيخ بهذا الوجوب الوجوب الشرطيّ، و هو أنّ قصد التسملّك شـرط لوجوب التعريف(تعليقة السيّد كلانتر).

(و هي أمانة) في يد الملتقط (في الحول و بعده)، فلايضمنها (۱) لو تلفت (۲) بغير تفريط (ما لم ينو التملّك (۳)، فيضمن (٤) بالنيّة و إن كان (٥) قبل الحول، ثمّ لاتعود أمانةً لو عاد (١٦) إلى نيّتها، استصحاباً لما ثبت (٧)، و لم تفد نيّته الملك في غير وقتها (٨)، لكن لو مضى الحول مع قيامه (٩) بالتعريف و تملّكها (١٠) حينئذ بني (١١) بقاء الضمان و عدمه على ما سلف مسن تنجيز

## كون اللقطة أمانة

- (١) يعني أنَّ اللقطة أمانة في يد الملتقط، فلإيضمن لو تلفت.
- (۲) فاعله هو الضمير العائد إلى اللقطة يعني أنّ اللقطة التي يجوز أخذها بقصد التعريف
   تكون أمانة شرعيّة في يد الملتقط، فلايضمن لو تلفت بغير تفريط و لا إفراط.
  - (٣) و لا يجوز قصد التملُّك إلَّا يُعِدُ التَّعَرِيفِ حَولًا لا قبله.
    - (٤) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط.
    - (٥) اسم «كان» هو الضمير العائد إلى قصد التملُّك.
- (٦) فاعله هو الضمير العائد إلى الملتقط، و الضمير في قوله «نيّتها» يـرجـع إلى
   الأمانة. يعني أنّ اللقطة التي هي في يد الملتقط و قصد تملّكها و كان ضامناً لها
   بذلك لاتصير أمانة في يده إذا رجع عن نيّة التملّك.
  - (٧) يعني أنّ الضمان الثابت بنيّة التملّك يستصحب و لو رجع عن نيّته.
- (٨) الضمير في قوله «وقتها» يرجع إلى النيّة. يعني أنّ نيّة التملّك لاتفيد الملك إلّا إذا وقعت في وقتها، و هو بعد التعريف حولاً، فلاتفيد الملك لو وقعت قبله.
  - (٩) الضمير في قوله «قيامه» يرجع إلى الملتقط. أي إقدامه على تعريف اللقطة.
    - (١٠) أي مع تملُّك الملتقط اللقطة بعد التعريف حوالاً.
- (١١) جواب شرط، و الشرط هو قوله «لو مضى». يعني إذا عرّف الملتقط حولاً، ثمّ

الضمان أو توقّفه على مطالبة المالك.

(و لو التقط العبد عرّف بنفسه (۱) أو بنائبه) كالحرّ، (فيلو أتيلفها) قبل التعريف أو بعده (ضمن بعد عتقه (۲) و يساره، كما يضمن غيرها (۳) من أموال الغير التي يتصرّف فيها (٤) بغير إذنه.

(و لايجب على المالك<sup>(ه)</sup> انتزاعها منه) قبل التعريف و بـعده (و إن لم يكن) العبد (أميناً)، لأصالة البراءة من وجوب<sup>(٦)</sup> حفظ مال الغير مع عـدم قبضه<sup>(٧)</sup>، خصوصاً مع وجود يد متصرّفة<sup>(٨)</sup>.

# مرزتمت كالتقاط العبدي

- (١) يعني أنَّ العبد إذا التقط شيئاً عرَّف بنفسه أو بنائبه مثل الحرِّ.
- (۲) الضميران في قوليه «عتقه» و «يساره» يرجعان إلى العبد. يعني أن ضمان العبد يترقّب إلى عتقه و يساره.
  - (٣) الضمير في قوله «غيرها» يرجع إلى اللقطة.
  - (٤) أي كما أنَّ العبد إذا تصرِّف في أموال الغير بلا إذنه ضمنها بعد العتق و اليسار.
- (٥) المراد من «المالك» هو سيّد العبد.و الضمير في قوله «انتزاعها» يرجع إلى اللقطة، و في قوله «منه» يرجع إلى العبد. يعني لايجب على سيّد العبد انتزاع اللقطة منه.
- (٦) يعني إذا شكّ المالك في وجوب حفظ مال الغير مع عدم إثباته يده عليه جـرت
  البراءة.
  - (٧) الضمير في قوله «قبضه» يرجع إلى مالك العبد.
    - (٨) المراد من «يد متصرّفة» هو يد العبد.

 <sup>→</sup> تملّکها ابتنی بقاء ضمانه و عدمه علی ما تقدّم من تنجیز الضمان بمجرّد التملّك،
 أو تعلیقه علی مطالبة المالك.

و قيل: يضمن (١) بتركها في يد غير الأمين، لتعدّيه (٢)، و هو (٣) ممنوع. نعم، لو كان العبد (٤) غير مميّز فقد قال المصنّف في الدروس: إنّ المتّجه ضمان السيّد، نظراً إلى أنّ العبد حينتُذ (٥) بمنزلة البهيمة المملوكة يضمن مالكها (٢) ما تفسده من مال الغير مع إمكان حفظها (٧).

و فيه (^) نظر، للفرق بصلاحيّة ذمّة العبد (٩) لتعلّق مال الغير بها (١٠) دون الدابّة، و الأصل براءة ذمّة السيّد من وجوب انتزاع مال غيره و حفظه (١١).

<sup>(</sup>١) فاعله هو الضمير العائد إلى المالك. أي قال بعض بضمان المولى إذا ترك اللقطة في يد عبده و هو غير أمين.

<sup>(</sup>٢) أي لتعدّي المولى بترك اللقطة في يد العبد.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى التعدّي يعني أنّ عدم انـتزاع المـولى لايـعدّ تعدّياً، فلا مجال للقول بالضّمان عرب من المنافقة المرابعة المرابعة

<sup>(</sup> ٤) أي العبد الملتقط إذا كان غير مميّز.

<sup>(</sup>٥) أي حين إذ كان العبد غير مميّز.

 <sup>(</sup>٦) فكما أن مالك البهيمة يضمن ما تفسده البهيمة من مال كذلك مالك العبد الغير المميّز يضمن ما يفسده العبد بيده.

<sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «حفظها» يرجع ألى البهيمة.

<sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى كلام المصنّف ﴿ في كتابه(الدروس).

<sup>(</sup>٩) فإنَّ ذمَّة العبد الغير المميِّز صالح للضمان، بخلاف البهيمة، فلايقاس بها.

<sup>(</sup>۱۰) أي بالذمّة.

<sup>(</sup>١١) يعني أنّ الأصل يقتضي براءة ذمّة المالك من وجوب حفظ مال الغير عند الشكّ فه.

نعم، لو أذن (١) له في الالتقاط اتّجه الضمان مع عدم تمييزه (٢) أو عدم أمانته إذا قصّر (٣) في الانتزاع قطعاً (٤)، و مع عدم التقصير على احتمال، من حيث إنّ يد العبد يد المولى.

(و يجوز للمولى التملّك بتعريف العبد) مع علم المولى به (٥)، أو كون العبد (٦) ثقة ليقبل خبره، و للمولى انتزاعها (٧) منه قبل التعريف و بعده، و لو تملّكها العبد بعد التعريف صحّ على القول بملكه (٨)، و كذا يـجوز لمـولاه مطلقاً (١).

<sup>(</sup>١) فاعله هو الضمير العائد إلى المالك. والضمير في قوله «له» يرجع إلى العبد.

<sup>(</sup>٢) أي اتَّجه القول بضمان المالك في صورة عدم تمييز العبد.

<sup>(</sup>٣) فاعله هو الضمير العائد إلى المولي.

<sup>(</sup>٤) أي اتَّجه الضمان عند التقصير قطعاً. و عند عدم التقصير على احتمال.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «به» يرجع إلى التعريف.

<sup>(</sup>٦) أي مع كون العبد موثّقاً في إخباره بالتعريف.

<sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «انتزاعها» يرجع إلى اللقطة، و في قوله «منه» يرجع إلى العسبد.يعني يجوز للمولى انتزاع اللقطة من عبده مطلقاً.

 <sup>(</sup>٨) أي على القول بملك العبد يجوز تملّكه للقطة التي التقطها، بخلاف القبول بمعدم ملكه، فلا يصح تملّك العبد لما التقطه.

<sup>(</sup>٩) أي يجوز تملُّك المولى للَّقطة التي في يد عبده مطلقاً، سواء قيل بملك العبد أم لا.

(و لاتدفع (١)) اللقطة إلى مدّعيها وجوباً (٢) (إلّا بالبيّنة) العادلة أو الشاهد (٣) و اليمين (لا بالأوصاف (٤) و إن خفيت (٥)) بحيث يغلب الظن بصدقه (٦)، لعدم (٧) اطّلاع غير المالك عليها (٨) غالباً كوصف وزنها (٩) و نقدها و وكائها لقيام (١٠) الاحتمال.

(نعم، يجوز الدفع بها(١١١)، و ظاهره(١٢) كغيره جـواز الدفـع بـمطلق

# الدفع بالبينة أو الوصف

(١) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو قوله «اللقطة»، و الضمير في قوله «مدّعيها»
 يرجع إلى اللقطة.

(٢) أي لايجب على الملتقط أن لدفع اللقطة إلى مدّعيها بدون البيّنة، لكن يـجب إذا قامت البيّنة العادلة.

(٣) فإنّ الشاهد الواحد إذا ضمّ إليه اليمين كأن حجّة مثل البيّنة.

(٤) أي لايجب دفع اللقطة إلى مدّعيها بدون البيّنة و لو ذكر أوصافها الخفيّة.

(٥) فاعله هو الضمير العائد إلى الأوصاف.

(٦) أي يحصل الظنّ الغالب بصدق مدّعي اللقطة بأن يذكر الأوصاف الخفيّة.

(٧) هذا تعليل لحصول الظنّ الغالب بصدق مدّعي اللقطة بذكره الأوصاف الخفيّة.

(٨) الضمير في قوله «عليها» يرجع إلى الأوصاف الخفيّة.

(٩) الضمائر في أقواله «وزنها» و «نقدها» و «وكائها» ترجع إلى اللقطة.

(١٠) هذا تعليل لعدم الاعتناء بحصول الظنّ الغالب، و هو قيام احستمال عدم كون
 اللقطة متعلّقة بالواصف المدّعى.

(١١) الضمير في قوله «بها» يرجع إلى الأوصاف.

(١٢) الضميران في قوليه «ظاهره» و «كغيره» يرجعان إلى المصنّف ١٠٠٠)

الوصف(١)، لأنّ(٢) الحكم ليس منحصراً في الأوصاف الخفيّة، و إنّـما ذكرت(٣) مبالغةً.

و في الدروس شرط في جواز الدفع إليه ظنّ (٤) صدقه، لإطنابه (٥) في الوصف أو رجحان (٦) عدالته، و هو (٧) الوجه، لأنّ (٨) مناط أكثر الشرعيّات

(١) يعني أنّ ظاهر كلام المصنّف كغيره هو جـواز دفـع اللـقطة إلى سدّعيها بـذكره
 الأوصاف الموجودة فيها مطلقاً و إن لم تكن خفيّة.

إيضاح: وإنّما قال الشارح الله «ظاهره كغيره...إلخ» ولم يقل «نصّه»، لأنّ الضمير المذكور في عبارة المصنّف الله «نعم يجوز الدفع بها» يحتمل رجوعه إلى الأوصاف الخفيّة (كما هو الأقوى عندي، لأنّها أقرب إلى الضمير)، و يحتمل رجوعه إلى مطلق الأوصاف

 (٢) هذا تعليل لجواز الدفع بذكر مطلق الأوصاف، و المراد من «الحكم» هـ و جـ واز الدفع. يعني أنّ الحكم بجواز الدفع لاينحصر في ذكر الخفيّة منها، بل يكون ذكر الأوصاف الخفيّة قيداً للحكم من باب المبالغة لا من باب الحصر.

(٣) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو الضمير الراجع إلى الأوصاف الخفيّة.

(٤) بالنصب،مفعول لقوله «شرط»، و الضمير في قوله «صدقه» يرجع إلى مدّعي اللقطة.

(٥) الضمير في قوله «لإطنابه» يرجع إلى المدّعي. هذا و مــا بــعده عــلتان لحــصول
الظنّ بصدق المدّعي. يعني أنّ إطناب المدّعي في الوصف أو رجحان عــدالتــه
يوجبان الظنّ بصدقه.

الإطناب من أطنب الشاعر و غيره في الكلام: بالغ فيه (أقرب الموارد).

(٦) عطف على مدخول لام التعليل في قوله «لإطنابه».

(٧) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى كلام المصنّف في كـتابه(الدروس). يـعني أنّ
 كلامه في الدروس هو الصحيح في هذه المسألة.

(٨) هذا دليل كون كلام المصنّف ﴿ في الدروس مـوجّهاً عـند الشــارح ﴿ و هــو أنّ

الظنّ، و لتعذّر(١<sup>١)</sup> إقامة البيّنة غالباً، فلولاه<sup>(٢)</sup> لزم عدم وصولها إلى مــالكها كذلك<sup>(٣)</sup>، و في بعض الأخبار إرشاد إليه<sup>(٤)</sup>.

→ الملاك و المناط في الأحكام الشرعيّة ليس إلّا الظنّ، فإذا حصل الظمنّ بحدق
 مدّعي اللقطة إمّا من رجحان عدالته أو من إطنابه في الأوصاف الموجودة فيها
 جاز دفعها إليه.

(١) هذا دليل ثانٍ للعمل بالظنّ في المسألة، و هو تعذّر إقامة البيّنة على المدّعي غالباً.

(٢) أي فلو لم يعتبر الظن بصدق المدّعي في دفع اللقطة إليه لزم عـدم وصـولها إلى مالكها غالباً.

(٣) أي غالباً.

(٤) الضمير في قوله «إليه» يرجع إلى الاكتفاء بحصول الظنّ بصدق المدّعي. و المراد من «بعض الأخيار» هو ما نقل في كتاب الوسائل:

محمد بن يعقوب بإسناده عن سعيد بن عمرو الجعفي قال: خرجت إلى مكة و أنا من أشد الناس حالاً، فشكوت إلى أبي عبدالله على، فلمّا خرجت من عنده وجدت على بابه كيساً فيه سبعمائة دينار، فرجعت إليه من فوري ذلك، فأخبر ته، فقال: يا سعيد اتّق الله عزّ و جلّ و عرّفه في المشاهد و كنت رجوت أن يرخّص لي فيه من فخرجت و أنا مغتم، فأتيت منى فتنحّيت عن الناس و تقصّيت حتّى أتيت المافوقة \* فنزلت في بيت متنحّياً عن الناس، ثمّ قلت: من يعرف الكيس؟ فأوّل صوت صوّته إذا رجل على رأسي يقول: أنا صاحب الكيس، فقلت في نفسي: أنت فلا كنت، قلت: ما علامة الكيس؟ فأخبرني بعلامته فدفعته إليه، قال: فتنحّى ناحية فعدّها فإذا الدنانير على حالها، ثمّ عدّ منها سبعين ديناراً، فقال: خذها حلالاً خير من سبعمائة حراماً، فأخذتها، ثمّ دخلت على أبي عبدالله على أبي عبدالله على أبي عبدالله على من سبعمائة حراماً، فأخذتها، ثمّ دخلت على أبي عبدالله على أبي عبدالله على ديناراً، يقال: أما إنك حين شكوت إليّ أمرنا لك بثلاثين ديناراً، يا

و منع ابن إدريس من دفعها (١) بدون البيّنة (٢)، لاشتغال (٣) الذمّة بحفظها (٤) و عدم (٥) ثبوت كون الوصف حجّة.

و الأشهر الأوّل<sup>(١)</sup>، و عليه (<sup>٧)</sup> (فلو أقام غيره) أي غير الواصف (بها<sup>(٨)</sup> بيّنة <sup>(٩)</sup>) بعد دفعها <sup>(١٠)</sup> إليه (استعيدت <sup>(١١)</sup> منه)، لأنّ البـيّنة حــجّة شـرعيّة

 → جارية هاتيها، فأخذتها و أنا من أحسن قومي حالأ(الوسائل: ج ١٧ ص ٣٥٦ ب ٦ س أبواب كتاب اللقطة ح ١).

 قال المجلسي ﴿: الظاهر أنّه اسم موضع غير معروف الآن.

(١) الضمير في قوله «دفعها» يرجع إلى اللقطة.

(٢) يعنى قال ابن إدريس، الله بعدم جواز دفع اللقطة إلى مدَّعيها بدون إقامته للبيّنة.

(٣) هذا تعليل من ابن إدريس بأن الملتقط اشتغل ذمّته بحفظ اللقطة بالالتقاط،
 فلا تبرأ ذمّته إلّا بالحجّة، وهي بيّنة المدّعي.

(٤) الضمير في قوله «بحفظها» يرجع إلى اللقطة.

(٥) عطف على مدخول لام التعليل في قوله «لاشتغال الذمّة». أي و لعدم ثبوت كون ذكر الأوصاف من المدّعى حجّة لجواز دفع اللقطة إليه.

(٦) المراد من «الأوّل» هو ما ذكره المصنّف في الدروس من الاكتفاء بالظنّ الحاصل بالوصف مطلقاً.

(٧) أي و على القول الأوّل، و هو جواز الدفع بذكر الأوصاف مطلقاً.

(٨) الضمير في قوله «بها» يرجع إلى اللقطة.

(٩) بالنصب، مفعول لقوله «أقام».

(١٠) أي بعد دفع اللقطة إلى الواصف الأوّل.

(١١) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى اللقطة. يعني إذا ادّعى مدّعٍ آخر كون اللقطة متعلّقة به و أقام البيّنة على مدّعاه ــ و الحال أنّ السلتقط دفعً

بالملك (۱)، و الدفع بالوصف إنّما كان (۲) رخصة (۳) و بناء (٤) على الظاهر. (فإن تعذّر (٥)) انتزاعها من الواصف (٦) (ضمن الدافع) لذي البيّنة مثلها (٧) أو قيمتها، (و رجع) الغارم (٨) (على القابض) بما غرمه (٩)، لأنّ التلف في يده (١٠)، و لأنّه (١١) عادٍ.....

- (١) يعنى أنّ البيّنة تدلّ على كون صاحبها مالكاً للّقطة.
  - (٢) اسم «كان» هو الضمير العائد إلى الدفع.
- (٣) يعني أن ذكر المدّعي الأوّل أوصاف اللقطة كان موجباً لجواز الدفع إليه، و لايدل على كونه مالكاً لها.
  - (٤) أي للبناء على الظاهر. ﴿ رَبِّهِ مِنْ
- (٥) سيأتي جواب «إن» الشرطيّة في قبوله «ضمن الدافع»، و الضمير في قبوله «انتزاعها» يرجع إلى اللقطة.
- (٦) يعني لو لم يمكن للملتقط استرداد اللقطة من الواصف الذي دفعها إليه ضمن
   لصاحب البينة بدلها أو قيمتها.
- (٧) بالنصب، مفعول لقوله «ضمن»، و الضمير الموجود فيه و في قوله «قيمتها» يرجع إلى اللقطة.
- (A) المقصود من «الغارم» هو الدافع، و المقصود من «القابض» هو الواصف الذي
   دفعت اللقطة إليه.
  - (٩) و المراد من «ما غرمه» هو ما دفعه الدافع إلى ذي البيّنة من العثل أو القيمة.
    - (١٠) الضمير في قوله «يده» يرجع إلى القابض.
- (١١) الضمير في قوله «لأنّه» برجع إلى القابض، و هذا دليل ثانٍ لرجوع الغارم إلى
   القابض، و هو أنّ القابض عادٍ في قبضه للّقطة.

 <sup>→</sup> اللقطة إلى من ادّعاها أوّلاً و ذكر أوصافها \_وجب على الملتقط أن يستردّ اللقطة من الواصف الآخذ الأوّل و يعطيها الثاني.

إلا أن يعترف الدافع له (١) بالملك، فالايرجع عليه لو رجع (٢) عليه، لاعترافه (٣) بكون الأخذ منه ظلماً.

و للمالك<sup>(٤)</sup> الرجوع على الواصف القابض ابتداءً، فلليرجع على الملتقط، سواء تلفت (٥) في يده أم لا.

و لوكان دفعها<sup>(٦)</sup> إلى الأوّل بالبيّنة، ثمّ أقام آخر بيّنة حكم<sup>(٧)</sup> الرجوع بأرجح البيّنتين عدالةً <sup>(٨)</sup> و عدداً <sup>(٩)</sup>، فإن تساوتا <sup>(١٠)</sup> أقرع، وكذا لو أقاماها

 <sup>(</sup>١) كما إذا اعترف دافع اللقطة إلى القابض بأن القابض هو مالكها، فإذا لا رجوع له
 إليه.

<sup>(</sup> ٢) فاعله هو الضمير العائد إلى ذي البيّنة، و الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى الدافع.

 <sup>(</sup>٣) أي لاعتراف الدافع بكون أخذ المثل أو البدل من القابض \_ بعد ما يرجع إليه \_ ظلماً.

 <sup>(</sup>٤) المراد من «المالك» هو ذو البيّنة في الفرض. يعني يجوز للمالك أن يسرجع إلى
 القابض ابتداءً، فإذاً لا يجوز له أن يرجع إلى الملتقط.

<sup>(</sup>٥) فاعله هو الضمير العائد إلى اللقطة، و الضمير في قوله «يده» يرجع إلى القابض.

 <sup>(</sup>٦) هذا إمّا من قبيل إضافة المصدر إلى مفعوله، و إمّا فعل ماضٍ، كما هو الأظهر و
الأنسب بالسياق. يعني لو دفع الملتقط اللقطة إلى الأوّل بسبب إقامته للبيّنة، ثمّ
أقام الآخر أيضاً بيّنة على كون اللقطة متعلّقة به...إلخ.

<sup>(</sup>٧) بصيغة المجهول. يعني حكم بالرجوع إلى أرجح البيّنتين.

 <sup>(</sup>٨) أي حكم بالرجوع إلى أرجح البيّنتين من حيث العدالة. يعني يسرجع إلى أعدل البيّنتين لو كان.

<sup>(</sup>٩) أي يرجع إلى الأكثر عدداً من البيّنتين.

<sup>(</sup>١٠) أي إن تساوت البيّنتان من حيث العدد و العدالة يقرع بينهما.فمن أخرجته القرعة

ابتداءً (١)، فلو خرجت القرعة للثاني انتزعها (٢) من الأوّل، و إن تلفت (٣) فبدلها مثلاً أو قيمةً، و لاشيء على الملتقط إن كان دفعها (٤) بحكم الحاكم، و إلا ضمن (٥).

و لو كان الملتقط قد دفع بدلها (٢) لتلفها، ثمّ ثبتت للثاني رجع (٧) على الملتقط، لأنّ المدفوع إلى الأوّل ليس عين ماله (٨)، و يرجع الملتقط على الأوّل بما أداه (٩) إن لم يعترف له بالملك لا من حيث (١٠) البيّنة، أمّا لو

<sup>→</sup> يحكم له.

<sup>(</sup>١) يعني يقرع بينهما عند تعارض بيّنتهما من الأوّل و قبل إعطاء اللقطة لأحدهما.

<sup>(</sup>٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الثاني، و ضمير المفعول يرجع إلى اللقطة.

 <sup>(</sup>٣) فاعله هو الضمير العائد إلى اللقطة، و الضمير في قوله «فبدلها» أيضاً يرجع إلى
 اللقطة. يعني لو تلفت اللقطة بيد القابض الأوّل انتزع الثاني بدلها مثلاً أو قيمةً.

<sup>(</sup>٤) يعنى لوكان دفع الملتقط بحكم الحاكم فلا شيء عليه.

<sup>(</sup>٥) يعني أنَّ الملتقط لو دفعها بدون حكم الحاكم ضمن.

 <sup>(</sup>٦) يعني لو دفع الملتقط بدل اللقطة إلى القابض عند تلفها، ثمّ ثبت كون اللقطة متعلّقة بالثاني رجع الثاني على الملتقط.

<sup>(</sup>٧) فاعله هو الضمير العائد إلى الثاني.

 <sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «ماله» يرجع إلى الثاني. يعني أنّ مـا دفـعه المـلتقط إلى الأوّل
 ليس عين اللقطة، بل هو بدلها مثلاً أو قيمةً.

 <sup>(</sup>٩) أي الملتقط يرجع إلى الأوّل بما أداه إلى الثاني في صورة عدم اعتراف للأوّل بالملك.

<sup>(</sup>١٠) يعني اعترافه بملك الأوّل لو كان بمقتضى البيّنة لم يضرّه ذلك.

اعترف لأجلها لم يضرّ، لبنائه(١) على الظاهر، و قد تبيّن خلافه(٢).

(و الموجود في المفازة (٣) \_و هي البرّيّة (٤) القفر، و الجمع المفاوز، قاله ابن الأثير في النهاية، و نقل الجوهريّ عن ابن الأعرابيّ أنّها (٥) سمّيت بدلك، تفأً لا (٦) بالسلامة و الفوز \_(و الخربة (٧)) التي باد (٨) أهلها (أو مدفوناً في أرض لا مالك لها (٩))....

 (١) الضمير في قوله «لبنائه» برجع إلى الاعتراف. يعني أن اعتراف بالملك بسبب البينة يبتنى على الظاهر و قد تبين خلافه.

(٢) الضمير في قوله «خلافه» يرجع إلى الظاهر.

## الموجود في المفازة و الخربة أو المدفون في أرض

- (٣) المَفازَة \_ بالفتح \_: المنجافة و \_ المفلحة، تقول: «تلك المفازة فيها المفازة» أي
   المفلحة، و \_ المهلكة، و \_ الفلاة لا ماء فيها، ج مَفازات و مَفاوِرُ (أقرب الموارد).
  - (٤) البَرّية: الصحراء، ج براري (أقرب الموارد).
- القَفْر \_بفتح القاف و سكون الفاء \_:الخلاء من الأرض لا ماء به و لا نبات، ج قِفار و قُفُور(أقرب الموارد).
- (٥) الضمير في قوله «أنّها» يرجع إلى البرّيّة، و المشار إليه في قوله «بذلك» هو المفازة.
- (٦) أي حيث إنّ الصحراء التي لا ماء فيها و لا نبات محلّ للهلاكة أو حلول المشقّة و
   التعب للعابرين و المسافرين سمّوها بالمفازة، تفأّلاً بالسلامة و الفوز.
  - (٧) الخِرْبَة و الخَرِبَة، ج خَرِبات و خِرَب: موضع الخَراب(المنجد).
- (٨) باد يَبِيدُ بَيْداً و بُيُوداً: هَلَك، و منه «فإذا هم بديار بادٍ أهلها»، أي هلكوا أو انقرضوا(أقرب الموارد).
  - (٩) أي المال المدفون في أرض لا مالك لها في الظاهر.

ظاهراً (يتملّك (١) من غير تعريف) و إن كثر (٢) (إذا لم يكن عليه (٣) أثر الإسلام) من الشهاد تين (٤) أو اسم سلطان من سلاطين الإسلام و نحوه (٥)، (و إلّا) يكن كذلك بأن وجد عليه أثر الإسلام - (وجب التعريف)، لدلالة الأثر على سبق يد المسلم، فتستصحب (١).

و قيل: يملك<sup>(٧)</sup> مطلقاً<sup>(٨)</sup>، لعموم صحيحة محمّد بن مسلم أنّ للواجد ما يوجد<sup>(٩)</sup> في الخربة،.....

 <sup>(</sup>١) بصيغة المجهول، خبر لقوله «الموجود». يعني من أصاب المال المموجود في المواضع المذكورة يتملّكه بلا حاجة إلى تعريفه.

<sup>(</sup>٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الموجود في المواضع المذكورة.

<sup>(</sup>٣) أي إذا لم يكن على الموجود في المواضع المذكورة أثر الإسلام.

<sup>(</sup>٤) هذا و ما بعده مثالان لأثر الإسكام كالراسيك

<sup>(</sup>٥) أي و نحو أثر الإسلام، مثل اسم البلدة التي تتعلَّق بالمسلمين و ضربت الدنانير فيها.

<sup>(</sup>٦) أي فتستصحب يد المسلم الثابتة عليه.

 <sup>(</sup>٧) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هـ و الضـمير الراجـع إلى المـال المـ وجود فـ ي
 الأمكنة المذكورة.

<sup>(</sup>٨) أي سواء وجد عليه أثر الإسلام أم لا.

<sup>(</sup>٩) هذا هو إسم «أنّ» المؤخّر، و خبره المقدّم هو قوله «للواجد». يعني أنّ عموم صحيحة محدّد بن مسلم يدلّ على اختصاص ما يوجد في الخربة بواجده.

و لا يخفى أنّ المنقول في الوسائل عن محمّد بن مسلم الشامل للحكم المذكور روايتيان:

الأولى: محمّد بن يعقوب بإسناده عن محمّد بن مسلم عن أبي جمعفر علي قال:

و لأنّ أثر<sup>(۱)</sup> الإسلام قد يصدر عن غير المسلم، و حملت<sup>(۲)</sup> الرواية على الاستحقاق بعد التعريف فيما عليه الأثر، و هو<sup>(۳)</sup> بعيد إلّا أنّ الأوّل<sup>(1)</sup> أشهر. و يستفاد<sup>(0)</sup> من تقييد الموجود في الأرض التي لا مالك لها بالمدفون

الثانية: محمّد بن يعقوب بإسناده عن محمّد بن مسلم عن أحدهما الله في حديث قال: و سألته عن الورق يوجد في دار، فقال: إن كمانت معمورة فهي لأهلها، فإن كانت خربة فأنت أحق بما وجدت (المصدر السابق: م ٢).

 (١) هذا دليل آخر لجواز تملّك العال الموجود في الخربة مطلقاً و هو أنّ أثر الإسلام قد يصدر من غير المسلم أيضاً، كما قد يتّفق ذلك بضرب السكّة المغشوشة على مثال سكّة المسلمين.

و الحاصل هو أنّ أثر الإسلام في المال المذكور لايمنع من التملّك.

(٢) يعني قال بعض بحمل الرواية المنقولة عن محمد بن مسلم الدائه على جواز التملّك على الجواز بعد التعريف، لكنّ هذا الحمل مستبعد في نظر الشارح في فلذا لم يذهب إلى القول بجواز تملّك المال الموجود في الخربة بقول مطلق، بل مال إلى القول بالجواز مع التفصيل، و نسب القول بعدم جواز التملّك بقول مطلق إلى الأشهر.

و المراد من «الرواية» هو ما نقلناه في الهامش ٩ من الصفحة السابقة.

(٣) يعني أن حمل البعض للمرواية الدالة عملى جمواز التملك عملى ما إذا كان
 الاستحقاق بعد التعريف بعيد.

(٤) المراد من «الأوّل» هو القول بعدم جواز تملّك ما عليه أثر الإسلام.

(٥) يعني يستفاد من قول المصنّف ﴿ في المتن «أو مدفوناً في أرض لا مالك لها» أنّ

 <sup>→</sup> سألته عن الدار يوجد فيها الورق، فقال: إن كانت معمورة فيها أهلها فهي لهم، و
إن كانت خربة قد جلا عنها أهلها فالذي وجد المال أحق به(الوسائل: ج ١٧ ص ٣٥٤
ب ٥ من أبواب كتاب اللقطة ح ١).

عدم اشتراطه (١) في الأوّلين (٢)، بل يُملك ما يوجد فيهما (٣) مطلقاً (٤)، عدم اشتراطه (١) في الأوّلين (٥) و الفتوى، أمّا غير المدفون في الأرض المذكورة (٢) فهو لقطة.

هذا(٧)كلّه إذاكان في دار الإسلام، أمّا في دار الحرب فلواجده (٨)

(و لو كان للأرض) التي وجد مدفوناً فيها (١٠) (مالك عـرّفه (١١)، فـإن

- (٥) المراد من «النصّ» هو ما نقلناه من الروايتين المنقولتين عن محمّد بن مسلم في
   الهامش ٩ من ص ٩ ٠٩.
  - (٦) أي الأرض التي لا مالك لها، فما وجد فيها مطروحاً غير مدفون فهو لقطة.
  - (٧) المشار إليه في قوله «هذا» هو جواز التملّك إذا لم يكن عليه أثـر الإسـلام و وجوب التعريف مع وجدان أثر الإسلام.
  - (٨) جُواب لقوله «أمّا في دار الحرب». يعني أمّا السال السوجود في السواضع
     المذكورة إذا وجد في دار الحرب تعلّق بمن وجده مطلقاً.
    - (٩) أي سواء كان عليه أثر الإسلام أم لا.
    - (١٠) الضمير في قوله «فيها» يرجع إلى الأرض.
    - (١١) فاعله هو الضمير العائد إلِي الواجد، و ضمير المفعول يرجع إلى المالك.

 <sup>→</sup> الدفن لايشترط في الأوّلين.

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «اشتراطه» يرجع إلى الدفن.

<sup>(</sup>٢) هما المفازة و الخربة.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «فيهما» يرجع إلى الأوّلين.

<sup>(</sup>٤) مدفوناً كان أم لا. مراضي سوى

عرفه (١) \_ أي ادّعى أنّه له \_ دفعه إليه من غير بيّنة و لا وصف، (و إلّا) يدّعه (٢) (فهو للواجد) مع انتفاء أثر الإسلام، و إلّا فلقطة، كما سبق (٣).

و لو وجده في الأرض المملوكة غير (٤) مدفون فهو لقطة إلا أنّه يـجب تقديم تعريف المالك (٥)، فإن ادّعاه فهو (٢) له، كما سلف، و إلا (٧) عرّفه. (و كذا (٨) لو وجده في جوف دابّة عرّفه (٩) مالكها)، كما سبق (١٠)،

## الموجود في جوف دابّة

- (٨) المشار إليه في قوله «كذا» هو المال الموجود في الأرض المملوكة.
   و الضمير الملفوظ في قوله «وجده» يرجع إلى المال.
- (٩) فاعله هو الضمير العائد إلى الواجد، و ضمير المفعول يرجع إلى السال، و قـوله
   «مالكها» بالنصب، مفعول ثانٍ لقوله «عرّفه»، و الضمير فيه يرجع إلى الدابّة.
  - (١٠) أي كما سبق في قوله «و لوكان للأرض مالك عرّفه».

 <sup>(</sup>١) أي إن عرف مالك الأرضِ المال المأخوذ و ادّعى كونه له يجب على الواجد أن يدفع المال إليه بلا مطالبة بيّنة و لا وصف.

 <sup>(</sup>٢) أي إن لم يدّع مالك الأرض المال المأخوذ من الأرض المذكورة فهو يتعلّق بواجده أيضاً في صورة عدم أثر الإسلام عليه.

<sup>(</sup>٣) يعني فلو كان عليه أثر الإسلام كان لقطة و جرت عليه أحكامها، كما تقدّم.

 <sup>(</sup>٤) أي لو وجد المال في الأرض المعلوكة مطروحاً بلا دفن فهو لقطة يجري عليه أحكامها.

<sup>(</sup>٥) يعني يجب على الواجد أن يعرّف المالك، فإن ادّعي كونه له دفعه إليه.

<sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «فهو» يرجع إلى المال،و في قوله «له» يرجع إلى مالك الأرض.

<sup>(</sup>٧) يعني إن لم يدّعه مالك الأرض فليعرّفه غيره مثل سائر اللقطات.

لسبق يده و ظهور (۱) كونه من ماله دخل في علفها، لبعد (۲) وجوده في الصحراء و اعتلافه، فإن عرفه (۳) المالك، و إلا فهو للواجد، لصحيحة (٤) على (٥) بن جعفر قال: كتبت إلى الرجل (٦) أسأله عن رجل اشترى جزوراً (٧) أو

→ والضمير في قوله «يده» يرجع إلى مالك الدابّة.

(١) أي و لظهور كون المال الموجود في جوف الدابّة من أموال مالكها، و قد دخــل
 في علف الدابّة.

(٢) و احتمال وجود المال في جوفها في الصحراء و اعتلافها بعيد عادةً.

(٣) يعني فإن عرف المال الموجود في جوف الدابّة مالكها و ادّعاه، يجب دفعه إليه،
 و إن لم يدّعه فهو يتعلّق بالواجد.

(٤) الصحيحة منقولة في كتاب الولسائل: ج ١٧ ص ٣٥٨ ب ٩ من أبواب كـتاب
 اللقطة ح ١.

(٥) كذا في جميع النسخ الموجودة بأيدينا، لكنّ الشابت في الوسائل و الكافي و التهذيب: «عبدالله بن جعفر»، مع أنّ التعبير عليّ بن جعفر عن أخيه موسى بسن جعفر الليّ بـ «الرجل» و كذا مكاتبته إيّاه غير معهود، بل له معه الله أسئلة رواها الحميريّ في قرب الإسناد و نقلها العلّامة المجلسيّ في الجزء العاشر من بـحار الأنوار، الطبعة الحديثة.

نعم، السائل في غير رواية الحميري \_كما هو الثابت في كتاب المسائل \_هـو الإمام الكاظم على و المسئول عنه هو الصادق على و إن كان الراوي لهذه الأسئلة أيضاً على بن جعفر.

(٦) و هو موسى بن جعفر ﴿ إِلَيْكِ ا

(٧) الجَزُور: من الإبل خاصّةً، يقع على الذكر و الأنثى، ج جُزُر و جَزُورات، و قيل:
 الجَزُور الناقة التي تنحر (أقرب الموارد).

بقرة للأضاحي (١)، فلممّا ذبحها وجد في جوفها صرّة (٢) فيها دراهم أو دنانير أو جوهرة، لمن تكون؟ فقال: فوقّع للثيلا: «عرّفها (٣) البائع، فإن لم يكن يعرفها (٤) فالشيء لك، رزقك الله إيّاه»، و ظاهر الفتوى و النصّ عدم الفرق بين وجود أثر الإسلام عليه (٥) و عدمه.

و الأقوى الفرق<sup>(٦)</sup> و اختصاص الحكم بما لا أثر عليه، و إلّا<sup>(٧)</sup> فهو لقطة، جمعاً بين الأدلّة<sup>(٨)</sup>، و لدلالة<sup>(٩)</sup> أثر الإسلام على يد المسلم سابقاً.

(١) الأضاحيّ جمع، مفرده الأُضْحِيّة.

الأُضْحِيّة \_ بالضمّ و تكسر \_: شاة يُضحّى بها، ج أضاحيّ (أقرب الموارد).

(٢) الصُرَّة \_بالضم \_: ما تُصَرُّ فيه الدراهم و تحوها، بج صُرَر (أقرب الموارد).

(٣) أي عليك أيها الواجد أن تعرف البائع الصرة.

- (٤) فاعله هو الضمير العائد إلى البائع، وضمير المفعول يرجع إلى الصرّة. يمعني لو لم يعرف البائع الصرّة الموجودة في جوف الدابّة و لم يدّعها فالموجود في الصرّة يتعلّق بمن وجده.
- (٥) أي لا فرق في الحكم بتعلّق المال المذكور بالواجد بين وجود أثر الإسلام عليه
   و عدمه. و الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى المال الملتقط.
- (٦) أي الغرق بين ما عليه أثر الإسلام و بين ما لايكون عليه أثر الإسلام، فيحكم في الثاني بأنه للواجد.
  - (٧) أي إن وجد فيه أثر الإسلام كان لقطة، فيكون محكوماً بحكمها.
- (٨) فإن بعض الأدلة يدل على وجوب التعريف مطلقاً، و بعضها يدل على اختصاصه بالواجد مطلقاً، فبذلك يجمع بينهما.
  - (٩) هذا دليل آخر لاختصاص الحكم بما لا أثر عليه من الإسلام.

(أمّا ما يوجد (١) في جوف السمكة فللواجد)، لأنّها (٢) إنّما ملكت (٣) بالحيازة، و المحيز (٤) إنّما قصد تملّكها (٥) خاصّةً، لعدم علمه (٦) بما في بطنها، فلم يتوجّه (٧) قصده إليه، بناءً (٨) على أنّ المباحات إنّما تملك بالنيّة و الحيازة معاً (إلّا أن تكون) السمكة (محصورة) في ماء تعلف (٩)،

#### الموجود في جوف السمكة

- (١) يعني أمّا المال الذي يوجد في جوف السمكة فهو يتعلّق بالواجد..
  - (٢) الضمير في قوله «لأنّها» يرجع إلى السمكة.
  - (٣) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى السمكة.
- (٤) المُحِيز اسم فاعل من حَازَه يَخُوزُه حَوْزاً و حِيازَةً: ضمّه، جمعه، وكلّ من ضمّ شيئاً إلى نفسه فقد حازه (أقرب الموارد).
- (٥) يعني أن من حاز السمكة فقد قصد تملكها خاصة لا ما في جوفها من المال، فلم يملك إلا نفسها خاصةً.
- (٦) الضمير في قوله «علمه» يرجع إلى المحيز، و في قوله «بطنها» يرجع إلى السمكة.
  - (٧) أي قصد المحيز لم يتوجّه إلى ما في جوف السمكة من المال.
  - (A) أي الحكم المذكور يبتني على أن شرط الملك في المباحات أمران:
     أ: قصد التملك.

ب: الحيازة.

فما لم يحصل كلاهما لم يتحقّق الملك.

(٩) قوله «تعلف» بصيغة المجهول، و تائب الفاعل هـو ضـمير المـؤنّث الراجـع إلى
 السمكة، و المراد منه «تطعم».

فتكون (١)كالدابّة (٢)، لعين ما ذكر (٣).

و منه (٤) يظهر أنّ المراد بالدابّة الأهليّة (٥)، كما يظهر من الرواية (٦)، فلو كانت وحشيّة لاتعتلف من مال المالك فكالسمكة (٧).

و هذا (٨) كلّه إذا لم يكن أثر الإسلام عليه (٩)، و إلا (١٠) فلقطة، كما

(١) اسم «تكون» هو الضمير العائد إلى السمكة.

 (٢) يعني يكون حكم ما وجد في جوف السمكة المعلوفة كحكم الموجود في جوف الدابّة، فيتعلّق ببائعها لو عرفه و ادّعاه، كما تقدّم.

(٣) أي لد لالة الأدلة التي تقدّمت في الصفحة ١١٣ في خصوص الدابّة من سبق يــد
 المالك السابق و....

(٤) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى حكم السمكة المعلوفة المحصورة في الماء.
 يعنى و من ذلك الحكم يظهر أنّ المراد من «الدابّة» هو الدابّة الأهليّة.

(٥) مثل البقر و الغنم الأهليّين.ّ

(٦) المراد من «الرواية» هو ما مرّت الإشارة إليه في الصفحة ١١٣، فــإنّ فــيها قــول
 السائل: اشترى جزوراً أو بقرةً، فهو يدلّ على كونهما أهليّين لا الوحشيّين.

(٧) أي فكالسمكة التي ليست محصورة في الماء و معلوفة فيه.

 (٨) المشار إليه في قوله «هذا» هو جواز تملّك الواجد للمال الذي وجده في جوف السمكة و الدابّة الوحشيّتين.

و لا يخفي أنَّ المراد من كون السمكة وحشيَّة هو كونها غير محصورة و لا معلوفة.

(٩) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى المال الموجود في جموف السمكة و الدابّـة الوحشيّتين.

(١٠) أي و إن وجد في العال الموجود في جوف السمكة الوحشيّة أثر الإسلام يكون لقطة، فيلحقه أحكامها من التعريف سنةً و التملّك أو الصدقة بعده.

# مرّ (١)، مع احتمال عموم الحكم (٢) فيهما، لإطلاق النصّ (٣) و الفتوى.

(١) أي في الصفحة ١١٤ في قول الشارح الله و إلَّا فهو لقطة، جمعاً بين الأدلَّة».

(۲) يعني و يحتمل أن يعم الحكم بجواز التملّك لما فـي جـوف السـمكة و الدابّـة
 الوحشيّتين، سواء وجد عليه أثر الإسلام أم لا.

و الضمير في قوله «فيهما» يرجع إلى السمكة و الدابّة الوحشيّتين.

(٣) النصّ المطلق منقول في كتاب الوسائل:

محمد بن عليّ بن الحسين في الأمالي بإسناده عن الزهريّ عن عليّ بن الحسين المنه في حديث أنّ رجلاً شكا إليه الدين و العيال، فبكى و قال: أيّ مصيبة أعظم على حرّ مؤمن من أن يرى بأخيه المؤمن خلّة فلايمكنه سدّها -إلى أن قال عليّ بن الحسين المنه المنه المنه المنه المنه الحسين المنه الحسين المنه المنه المنه المنه المنه المنه فطوري، فحملت قرصتين، فقال عليّ بن الحسين المنه الرجل: خذهما، فليس عندنا غيرهما، فإنّ الله يكشف بهما عنك و يريك خيراً واسعاً منهما، ثمّ ذكر أنّه اشترى سمكة بأحد القرصتين و بالأخرى ملحاً، فلمّا شقّ بطن السمكة وجد فيها لؤلؤتين فاخرتين، فحمدالله عليهما، فقرع بابه فإذاً صاحب السمكة و صاحب الملح يقولان: جهدنا أن نأكل من هذا الخبر فلم تعمل فيه أسناننا، فقد رددنا إليك هذا الخبر و طيّبنا لك ما أخذته منّا، فما استقرّ حتى جاء رسول عليّ بن الحسين المنه و قال؛ إنّه يقول لك: إنّ الله قد أتاك بالفرج، فاردد إلينا طعامنا، فإنّه لا يأكله غيرنا، و باع الرجل اللؤلؤتين بمال عظيم قضى منه دينه، و حسنت بعد ذلك حاله (الوسائل: ج ١٧ ص ٣٥٠ ب ١٠ من أبواب كتاب اللقطة ع ٤١).

(و الموجود (۱) في صندوقه (۲) أو داره) أو غيرهما من أملاكه (مع مشاركة الغير له (۳)) في التصرّف فيهما (٤) محصوراً (٥) أو غير محصور على ما يقتضيه إطلاقهم (٦) (لقطة (٧)) أمّا مع عدم الحصر (٨) فيظاهر، لأنه (١) بمشاركة غيره لا يد (١٠) له بخصوصه، فيكون لقطة، و أمّا مع انحصار

## الموجود في الصندوق أو الدار مع المشاركة

- (١) يعني أنّ المال الموجود في صندوق رجل أو في داره في صورة كونه مشتركاً مع الغير لقطة يجرى فيه حكمها.
- (٢) الضميران في قوليه «صندوقه» و «داره» يرجـعان إلى مـالك الصندوق و الدار المفهوم من القرينة اللفظية.
  - (٣) الضمير في قوله «له» يرجع إلى مالك الصندوق و الدار.
    - (٤) الضمير في قوله «فيهما» يرجع إلى الصندوق و الدار.
  - (٥) يعني سواء كان المشارك للمالك في التصرّف محصوراً أم غير محصور.
- (٦) الضمير في قوله «إطلاقهم» يرجع إلى الفقهاء الإماميّة. يعني أنّهم أطلقوا الحكم في المقام بالنسبة إلى المشارك المحصور و غيره.
  - (٧) خبر لقوله «الموجود».
- (٨) يعني إذا كان المشاركون للمالك في التصرّف غير محصورين فالحكم بكونه لقطة ظاهر.
  - (٩) الضمير في قوله «لأنَّه» يرجع إلى الواجد، وكذلك الضمير في قوله «غيره».
    - (١٠) قوله «لا يد» يعني لاينحصر التصرّف في يد الواجد. و الضمير في قوله «له» يرجع إلى الواجد.

المشارك(١) فلأنّ المفروض أنَّهُ لايعرّفه، فلايكون له(٢) بدون التعريف.

و يحتمل قويّاً كونه (٣) له مع تعريف المنحصر (٤)، لأنّه بعدم اعتراف المشارك (٥) يصير كما لا مشارك فيه، (و لا معها) أي لا مع المشاركة (حلّ) للمالك الواجد، لأنّه (٦) من توابع ملكه المحكوم له به.

هذا<sup>(۷)</sup> إذا لم يقطع<sup>(۸)</sup> بانتفائه عنه، و إلّا<sup>(۹)</sup> أشكل الحكم بكونه<sup>(۱۰)</sup> له، بل ينبغي أن يكون لقطة<sup>(۱۱)</sup>.....

 <sup>(</sup>١) يعني و أمّا في صورة كون المشارك منحصراً فدليل كونه لقطة هـو أنّ الواجـد
 لا يعرّفه مشاركه.

<sup>(</sup>٢) أي فلا يتعلَّق المال الموجود المذكور بالواجد بدون التعريف.

 <sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «كونه» يرجع إلى العال الموجود، و في قـوله «له» يـرجـع إلى الواجد.

<sup>(</sup>٤) بأن يعرّفه المشاركين المحصورين خاصّةً، أمّا غيرهم فلا.

<sup>(</sup>٥) يعني إذا لم يعترف المشارك بكونه له صار مثل ما لا مشارك له فيه.

<sup>(</sup>٦) أي لأنَّ المال الموجود يكون من توابع أمواله الخاصَّة به.

 <sup>(</sup>٧) المشار إليه في قوله «هذا» هـ و كـ ون المـال المـ وجود فـ ي الصـندوق أو الدار
 المبحوث عنهما حلالاً للمالك الواجد.

 <sup>(</sup>٨) فاعله هو الضمير العائد إلى المالك الواجد، و الضمير في قوله «أنتفائه» يسرجع إلى المالك الواجد.

 <sup>(</sup>٩) يعني أن قطع الواجد بعدم كون المال الموجود في الصندوق أو الدار المبحوث
 عنهما متعلَّقاً به يشكل معه الحكم بكونه له.

<sup>(</sup>١٠) الضمير في قوله «كونه» يرجع إلى المال، و في قوله «له» يرجع إلى الواجد.

<sup>(</sup>١١) يعني ينبغي الحكم بكون المال المذكور لقطة، فيجري فيه أحكامها.

إلَّا أنَّ كلامهم هنا مطلق (١)، كما ذكره المصنّف (٢).

و لا فرق في وجوب تعريف المشارك هنا بين ما نقص عن الدرهم و ما زاد، لاشتراكهم<sup>(٣)</sup> في اليد بسبب التصرّف.

و لايفتقر مدّعيه (٤) منهم إلى البيّنة و لا الوصف، لأنّه (٥) مال لا يدّعيه أحد.

و لو جهلوا جميعاً أمره (٦)، فلم يعترفوا به و لم ينفوه فإن كان الاشتراك في التصرّف خاصّة (٧) فهو للمالك منهم، و إن لم يكن فيهم (٩) مالك فهو للمالك، و إن كان الاشتراك في الملك و التصرّف فهم فيه (٩) سواء.

(١) أي لم يقيّدوا الحكم بعدم القطع بانتفائه عنه.

(٢) أي كما ذكر المصنّف الله الحكم في قوله «و لا معها حلّ» مطلقاً.

(٣) الضمير في قوله «الاشتراكهم» يرجع إلى المشاركين. يعني أن المشاركين للمالك يشتركون في التصرّف في الصندوق أو الدار.

(٤) أي لا يحتاج من ادّعي كون العال متعلّقاً به إلى إقامة البيّنة و لا إلى ذكر الوصف.

(٥) أي لأن المال الموجود المذكور مال لايدّعي أحد من المشاركين و لا غيرهم
 كونه له.

(٦) بالنصب، مفعول لقوله «جهلوا». يعني لو أقرّ جميع المشاركين بجهلهم أمر المال المذكور...إلخ.

(٧) بأن كانوا مشتركين في التصرّف خاصّةً، و لم يكن المالك للصندوق أو الدار إلا واحداً منهم، فإذا يختصّ المال الموجود فيهما بمالكهما.

(٨) أي إن لم يكن أحد من المشتركين المتصرّفين مالكاً للصندوق أو الدار فالمال
 يختص بالمالك. و الضمير في قوله «فيهم» يرجع إلى المشاركين في التصرّف.

(٩) يعني أنَّ المال الموجود في الصندوق أو الدار يسوى فيه الجميع.

(و لا يكفي التعريف حولاً في التملّك (١) لما يجب تعريفه، (بل لابـد) بعد الحول (من النيّة (٢)) للتملّك، و إنّما يحدث التعريف حولاً تخيّر الملتقط بين التملّك بالنيّة (٣) و بين الصدقة به (٤) و بين إبقائه في يده أمانة لمالكه (٥). هذا (٢) هو المشهور من حكم المسألة، و فيها (٧) قولان آخران على طرفي النقيض:

أحدهما (^) دخوله في الملك قهراً من غير احتياج إلى أمر زائـد عـلى التعريف، لظاهر قول الصادق المثلا: «فإن جاء لها طالب، و إلا فهي كسبيل ماله» (٩).....

#### نيّة التملّك

- (١) أي لا يحصل التملُّك بمجرَّد التَّعريف حوالاً
  - (٢) يعني يحتاج التملُّك إلى نيَّة التملُّك و قصده.
- (٣) يعني أن فائدة التعريف حولاً ليس إلا حصول التخيير للواجد بين التملك و بين الصدقة و بين الإبقاء.
  - (٤) الضمير في قوله «به» يرجع إلى المال الملتقط.
  - (٥) بأن يبقى المال في يده أمانة حتّى يوصله إلى مالكه.
  - (٦) المشار إليه في قوله «هذا» هو عدم كفاية التعريف حولاً في حصول الملكيّة.
    - (٧) أي و في المسألة المذكورة قولان آخران متناقضان.
- (٨) يعني أنَّ أحد القولين المتنافيين هو القول بدخول المال الملتقط في ملكه قهراً بلا حاجة إلى نيّة التملّك.
  - (٩) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

و الفاء<sup>(۱)</sup> للتعقيب، و هو قول ابن إدريس، و ردّ بأنّ كونها<sup>(۲)</sup> كسبيل ماله لايقتضى حصول الملك حقيقةً (۳).

و الثاني<sup>(٤)</sup> افتقار ملكه إلى اللفظ الدالّ عــليه<sup>(٥)</sup> بأن يــقول: اخــترت تملّكها، و هو<sup>(٦)</sup> قول أبي الصلاح و غيره، لأنّه معه<sup>(٧)</sup> مجمع على ملكه، و غيره<sup>(٨)</sup> لا دليل عليه.

و الأقوى الأوّل(٩)، لقوله عليُّلا: «و إلّا فاجعلها في عُرض مالك»(١٠)، و

حمد بن الحسن بإسناده عن الحلبيّ عن أبي عبدالله ﷺ في حديث قال: و اللقطة يجدها الرجل و يأخذها، قال: يعرّفها سنة، فإن جاء لها طالب، و إلّا فهي كسبيل ماله(الوسائل: ج ١٧ ص ٣٤٩ ب ٢ من أبوات كتاب اللقطة ح ١).

<sup>(</sup>١) أي الفاء المذكورة في قوله ﷺ: «فهي كسبيل ماله».

 <sup>(</sup>٢) يعني رد هذا القول بأن كون اللقطة كسبيل ماله لايقتضي حصول الملك حقيقة.
 بل السبيل بمعنى الطريق. يعني يصلح أن يكون ما لأله بالنيّة و القصد.

<sup>(</sup>٣) بل يقتضي قابليّة المال لحصول الملك.

<sup>(</sup> ٤) أي الثاني من القولين المتناقضين هو احتياج حصول الملك إلى لفظ دالٌ عليه.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى الملك.

<sup>(</sup>٦) أي القول المذكور هو لأبي الصلاح الحلبي ١٠٠٪.

 <sup>(</sup>٧) يعني أن التعريف مع اللفظ الدال على الملك مورد إجماع العلماء على حصول الملك.

<sup>(</sup>٨) يعنى أنّ الملك من غير اللفظ لا دليل على حصوله.

 <sup>(</sup>٩) المراد من «الأوّل» هو القول بحصول الملك بالنيّة و لو لم يستحقّق الله الدال علمه.

<sup>(</sup>١٠) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

صيغة «افعل» (١) للأمر، و لا أقل (٢) من أن يكون للإباحة، فيستدعي (٣) أن يكون المأمور به مقدوراً بعد التعريف و عدم (٤) مجيء المالك، و لم يذكر (٥) اللفظ، فدل الأوّل (٦) على انتفاء الأوّل (٧)، و الثاني (٨) على انتفاء الثاني (٩)،

→ محمد بن يعقوب بإسناده عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر ﷺ، قال: سألته عن اللقطة، قال: لاترفعها، فإن ابتليت فعرّفها سنةً، فإن جاء طالبها، و إلاّ فاجعلها في عرض مالك يجري عليها ما يجرى على مالك حتّى يجيء لها طالب، فإن لم يجئ لها طالب فأوص بها في وصيّتك (الوسائل: ج ١٧ ص ٢٥١ ب ٢ من أبواب كتاب اللقطة ع ١٠).

(١) أي المتحقّقة في قوله ﷺ: «فاجعلها».

(٢) أي إن لم تدلّ صيغة «افعل» على الوجوب فلا أقلّ من دلالتها على الإباحة.

(٣) فاعله هو الضمير العائد إلى الأمر.

■ قال السيّد كلانتر في تعليقته: أي الأمر يستدعي أن يكون المأمور بـه ـ و هـ و «فاجعلها في عرض مالك» ـ مقدوراً بعد التعريف و بعد [عدم] مجيء المالك.... خلاصة الردّ أنّ دخول اللقطة في ملك الواجد بعد التعريف قهراً يستلزم أن يكون إدخالها في ملكه من قبل محالاً، لأنّ الإدخال تحصيل للحاصل، و هو محال... و الشارع لايأمر بما هو محال...

(٤) أي و بعد عدم مجيء المالك.

(٥) أي لم يذكر في الرواية اللفظ الدالٌ على الملك.

(٦) المراد من «الأوّل» هو كون المأمور به مقدوراً.

(٧) المراد من «الأوّل» - هذا - هو انتفاء الملكيّة القهريّة.

(٨) المراد من «الثاني» هو عدم ذكر اللفظ في الرواية.

(٩) المراد من «الثاني» ـ هذا ـ هو عدم اعتبار اللفظ في حصول الملكيّة.

و به (۱) يجمع بينه (۲) و بين قـوله ﷺ (۳): «كسبيل مـاله»، و إلاّ (٤) لكـان ظـاهره (٥) المـلك القـهريّ لاكـما ردّ (١) سـابقاً (٧)، و الأقـوال الثـلاثة (٨)

- (٢) الضمير في قوله «بينه» يرجع إلى قوله الله و المائية و المائية في عرض مالك». يعني بالدليل المذكور يجمع بين قوله المذكور سابقاً و بين قوله المذكور يجمع بين قوله المذكور سابقاً و بين قوله المؤلس المائه».
- و الحاصل هو أنّ الرواية الأولى تدلّ على عدم الحاجة إلى اللفظ الدالّ عـلى الملك، و الرواية الثانية تدلّ على عدم افتقار الملك لا إلى اللفظ و لا إلى النيّة، فالجمع بينهما يتحقّق بالقول بحصول الملك بالنيّة، بلا حاجة إلى اللفظ الدالّ عليه.
  - (٣) و قد تقدّم ذكر الرواية في الصفحة ١٢١.
- (٤) يعني و لولا الجمع المذكور بين الروايتين لكان ظاهر الرواية الأخيرة المشتملة على قوله ﷺ: «فهي كسبيل ماله» هو حصول الملك القهريّ بعد التعريف حـولاً كاملاً و بعد عدم مجىء المالك.
- (٥) الضمير في قوله «ظاهره» يرجع إلى قوله على في الرواية حيث قــال على «و إلّا فهي كسبيل ماله».
  - (٦) قوله «ردّ» يقرأ بصيغة المجهول. يعني لايعتني بما قيل في مقاَّم الردّ سابقاً.
- (٧) أي ما سبق من الدليل في الصفحة ١٢٢ في قـوله (« وردّ بأنّ كـونها كسـبيل ماله...إلخ».
  - (٨) يعني أن للشيخ الطوسي ﴿ في هذه المسألة أقوالاً ثلاثة:
     أ: القول بالتملّك بالنيّة، كما هو المشهور و قوّاه الشارح ﴿.
     ب: حصول الملك بعد التعريف حولاً قهراً، و هو قول ابن إدريس ﴿.

## للشيخ ﷺ.

→ ج: افتقار الملك إلى اللفظ الدال عليه \_بأن يقول الملتقط: اخترت تـملكها \_، و
 هذا القول مختار أبي الصلاح الحلبي

أقول: و الأقوى عندي أيضاً احتياج حصول ملك الملتقط بعد التعريف سنةً -كما تقدّم تفصيله - إلى قصده، لأنّ الالتقاط و التعريف سنةً بعده لا يعدّان من أسباب الملك القهري.

热热胀

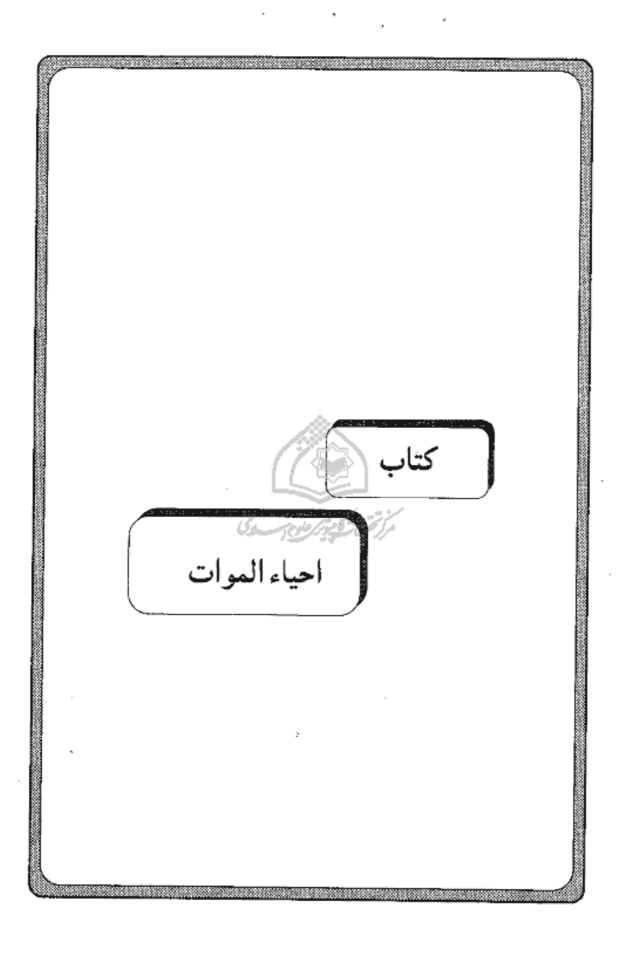




.

ď

4





## كتاب(١) إحياء الموات

## إحياء الموات تعريف الموات

 (١) الكتاب \_بالرفع \_أضيف إلى «إحياء» المضاف إلى «الموات»، و هو خبر لمبتدأ مقدر هو «هذا». يعنى أن هذا هو كتاب إحياء الموات.

الإحياء مصدر باب الإفعال، من أحياه الله إحياءً: جعله حيّاً (أقرب الموارد).

المتوات كسحاب مصدر، و \_ما لا روح فيه، و \_الأرض الخالية من العمارة و السكّان، و عبارة المتغرب: «المتوات الأرض الخراب»، و قبيل: الموات أرض لامالك لها و لاينتفع بها أحد، لانقطاع الماء عنها أو لغلبته عليها أو لغير ذلك ممّا يمنع الانتفاع بها، و \_خلاف العامر(أقرب الموارد).

الموت: زوال الحياة عمّن اتّصف بها (أقرب الموارد).

من حواشي الكتاب: الموات \_ بضم الميم و بالفتح أيضاً \_ يقال لما لا روح له و فيد، و يطلق على الأرض التي لا مالك لها من الآدميّين، و لا ينتفع بها إمّا لبطالتها لاستيجامها أو لبعد الماء عنها، و الأرض الموات في كلام الأصحاب إمّا في ملك الإمام على أو في ملك المسلمين أو يكون لها مالك معروف، فالأولى تملك بالإحياء حال الغيبة مسلماً كان المحيي أم كافراً، و في حال حضوره على تملك

(و هو<sup>(۱)</sup>) أي الموات من الأرض (ما لاينتفع به) منها<sup>(۲)</sup>، (لعطلته<sup>(۳)</sup> أو لاستيجامه<sup>(٤)</sup> أو لعدم<sup>(٥)</sup> الماء عنه أو لاستيلاء الماء عليه<sup>(١)</sup>). و لو جعل هذه الأقسام<sup>(٧)</sup> أفراداً لعطلته.....

بإذنه، و ما في ملك المسلمين لا يجوز إحياؤه إلا بإذنه، و على المحيي طسقه، و في حال الغيبة من سبق إلى إحياء الأرض الموات فهو أحق بها و عليه طسقها، و قيل: ليس عليه شيء، و أمّا التي لها مالك مخصوص و قد ملكت بغير الإحياء كالبيع و الشراء فهي لمالكها، و عليه الإجماع من الأصحاب(المجمع).

قال في القاموس: الموات كغراب: الموت، و \_كسحاب: ما لا روح فيه، و \_أرض لا مالك لها.

(١) مبتدأ. خبره قوله «ما لاينتفع به».

(٢) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى الأرض.

(٣) العُطْلَة كظلمة: البقاء بلا عمل، تقول: هو يشكو العطلة و فلان ذو علمة ليس له ضيعة يمارسها (أقرب الموارد).

و الضمير في قوله «لعطلته» يرجع إلى «ما» الموصولة في قوله «ما لاينتفع به».

(٤) أي لكون الأرض ذات أشجار كثيرة.

الأجَمّة: الشجر الكثير الملتف، ج أجُم و أجَمات، جج آجام (أقرب الموارد).

(٥) العُدْم و العُدُم و العَدَم: الفقدان (أقرب الموارد).

(٦) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى «ما» الموصولة، و المراد منها الأرض التــيلاينتفع بها.

(٧) أي الأقسام الثلاثة، و هي:

أ: استيجام الأرض.

ب: عدم الماء فيها.

ج: استيلاء الماء عليها.

\_لأنّها(١) أعمّ منها \_كان(٢) أجود.

و لا فرق<sup>(۱۲)</sup> بين أن يكون قد سبق لها إحياء، ثمّ ماتت و بين موتها ابتداءً على ما يقتضيه الإطلاق<sup>(٤)</sup>، و هذا<sup>(٥)</sup> يتمّ مع إبادة<sup>(٢)</sup> أهله بحيث لا يعرفون و لا بعضهم<sup>(٧)</sup>، فلو عرف المحيي<sup>(٨)</sup> لم يصحّ إحياؤها على ما صرّح به المصنّف في الدروس، و سيأتي إن شاء الله تعالى ما فيه<sup>(١)</sup>. و لا يعتبر في تحقّق موتها العارض<sup>(١٠)</sup> ذهاب رسم العمارة<sup>(١١)</sup> رأساً،

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «لأنّها» يرجع إلى العطلة. يعني أنّ العطلة تحصل بسبب الأقسام الثلاثة المذكورة.

<sup>(</sup>۲) جواب شرط، و الشرط هو قوله «لو جعل».

 <sup>(</sup>٣) يعني لا فرق في جريان حكم الموات على الأرض المعطلة المذكورة بين سبق
 الإحياء و عدمه

<sup>(</sup>٤) المراد من «الإطلاق» هو إطلاق عبارة المصنّف الله حيث قبال «ما لاينتفع بمه لعطلته...إلخ».

<sup>(</sup>٥) المشار إليه في قوله «هذا» هو تعميم إطلاق الموات على الأرض التمي كمانت محياةً، ثمّ صارت مواتاً.

<sup>(</sup>٦) الإبادة: الإهلاك(راجع كتب اللغة).

<sup>(</sup>٧) أي لايعرف لاكلّ الأهل و لا بعضهم.

<sup>(</sup>٨) يعني لو عرف محيى الأرض التي صارت مواتاً بعد الإحياء لم يصحّ إحياؤها.

<sup>(</sup>٩) أي سيأتي الكلام في تصريح المصنّف الله بعدم صحّة إحيائها إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١٠) بالجرّ، صفة لقوله «موتها».

<sup>(</sup>١١) العمارة \_ بالكسر \_ ما يُعمر به المكان (أقرب الموارد).

بل ضابطه <sup>(۱)</sup> العطلة و إن بقيت آثار الأنهار <sup>(۲)</sup> و نحوها، لصــدقه <sup>(۳)</sup> عــرفاً معها، تخلافاً لظاهر التذكرة <sup>(٤)</sup>.

و لايلحق ذلك<sup>(٥)</sup> بالتحجير، حيث إنّه<sup>(٦)</sup> لو وقع ابتداءً كـان تـحجيراً، لأنّ<sup>(٧)</sup> شرطه بقاء اليد و قصد العمارة،.....

بعني لا يعتبر في تحقّق الموت العارض للأرض زوال آثار العمارة من رأس، بل
 لو بقيت الآثار فيها أيضاً صدق عليها الموات بعد فرض حصول العطلة المذكورة
 فيها.

(١) الضمير في قوله «ضابطه» يرجع إلى الموات.

(٢) الأنهار جمع، مفرده النهر.

النهر ـ بالفتح و التحريك ـ : الماء الجاري المتسع، ثمّ أطلق النهر على الأخدود مجازاً للمجاورة، ج أنّهر و أنهار و نُهُر و نُهُور (أقرب الموارد).

- (٣) الضمير في قوله «صدقه» يَرجع إلى الموآت، و في قوله «معها» يرجع إلى الآثار.
   يعنى أن الموات يصدق مع بقاء الآثار أيضاً.
- (٤) فإنّ العلّامة الله أفاد في كتابه (التذكرة) أنّ الآثار الباقية مانعة من صدق الموات على الأرض.
- (٥) المشار إليه في قوله «ذلك» هو بقاء الآثار. يعني أنّ بقاء الآثار لا يلحق بالتحجير في المشار إليه في التحجير، فكما أنّه في الحكم بعدم جواز تصرّف الغير حتّى يقال: إنّ الآثار بمثابة التحجير، فكما أنّه لا يجوز لأحد التصرّف في الأرض المحجّرة فكذلك الأرض ذات الآثار القديمة.
- (٦) الضمير في قوله «إنّه» يرجع إلى رسم العمارة. يعني أنّ رسم العمارة لو وقع قبل
   الإقدام على العمارة كان تحجيراً مانعاً عن تصرّف الغير.
- (٧) هذا تعليل لعدم لحوق رسم العمارة بالتحجير، و هو أنّ شرط التحجير هو بقاء يد
   المحجِّر على ما حجّره و قصد العمارة من التحجير و الحال أنّهما لا يتحقّقان في
   رسم العمارة الباقى بعد عطلة الأرض.

و هما(۱) منتفيان هنا(۲)، بل التحجير مخصوص بابتداء الإحسياء، لأنّـه(۳) بمعنى الشروع فيه(٤) حيث لايبلغه، فكأنّه(٥) قد حجّر على غيره بأثـره(٦) أن يتصرّف فيما حجّره بإحياء(٧) و غيره.

(و) حكم الموات أن (يتملّكه (٨) من أحياه) إذا قبصد تبملّكه (٩) (مع غيبة (١٠) الإمام طليّة)، سواء في ذلك المسلم و الكافر، لعبموم «من أحيا

### أحكام الإحياء

<sup>(</sup>١) ضمير التثنية في قوله «و هما» يرجع إلى بقاء اليد و قصد العمارة.

<sup>(</sup>٢) المشار إليه في قوله «هنا» هو رسم العمارة.

 <sup>(</sup>٣) يعني أنّ التحجير إنّما هو شروع في الإحياء و العمارة، لكن رسم العمارة باقٍ بعد ترك عمارة الأرض.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الإحياء، وكذلك في قوله «لايبلغه».

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «كأنّه» يرجع إلى صاحب التحجير، وكذلك ضمير الفاعل فــي قوله «حجّر».

<sup>(</sup>٦) المراد من الأثر هو التحجير.

 <sup>(</sup>٧) الجار و المجرور يتعلّقان بقوله «أن يتصرّف». يعني أنّ المحجِّر يمنع عن تصرّف
 الغير فيما حجّره بإحياء و غيره، و المراد من غير الإحياء هو أيضاً التحجير.

 <sup>(</sup>٨) من هنا أخذ المصنف الله في بيان أحكام إحياء الأراضي الموات، صنها الحكم بتملّك من أحياها في زمان الغيبة بشرط قصده التملّك.

<sup>(</sup>٩) أي إذا قصد المحيى تملَّك الموات، فلو لم يقصده لم يحصل الملك.

<sup>(</sup>۱۰) و سیأتی حکم زمان حضورهﷺ.

أرضاً ميتةً فهي له»(١).

و لايقدح في ذلك (٢)كونها للإمام الثيلا على تقدير ظهوره (٣)، لأنّ (٤) ذلك لايقصر عن حقّه (٥) من غيرها كالخمس و المغنوم (٦) بغير إذنه،

#### (١) الرواية منقولة في كتاب الوسائل هكذا:

محمّد بن الحسن بإسناده عن زرارة و محمّد بن مسلم و أبي بـصير و فـضيل و بكير و حمران و عبدالله الله قالا: بكير و حمران و عبدالرحمن بن أبي عبدالله عن أبي جعفر و أبي عبدالله الله قالا: قال رسول الله تهيمها: من أحيا أرضاً مواتاً فهي له (الوسائل: ج ١٧ ص ٣٦٧ ١ من أبواب كتاب إحياء الموات ح ٥).

- (٢) المشار إليه في قوله «ذلك» هو تملّك المحيي مطلقاً ما أحياه من الموات، و الضمير في قوله «كونها» يرجع إلى الأرض الموات.
- (٣) الضمير في قوله «ظهوره» يرجع إلى الإمام الله كأن هاهنا سؤالاً، و همو أنه إذا اختصت الأراضي الموات بالإمام الله عند حضوره فكيف يحكم بتملّك الكافر لها عند غيبته؟
- (٤) هذا جواب عن السؤال المشار إليه في الهامش المتقدّم، و هو أنّ تسملّك الكافر الموات بالإحياء في زمان الغيبة لايقصر عن حقوق الإمام علي مثل الخسمس و الغنائم و الحال أنّه يحكم بكون من بيده شيء من هذه الحقوق التي هي للإمام علي مالكاً له في زمان حضوره.
- (٥) الضمير في قوله «حقّه» يرجع إلى الإمام الله و الضمير في قوله «غيرها» يرجع إلى الأرض الموات.
- (٦) أي الغنائم التي تحصل من الكفّار في زمان الغيبة بغير إذن الإمام عليه فكما أنّ الخمس و المغنوم بغير إذنه يكونان لمن بيده مع اختصاصهما بالإمام عليه فسي زمان الحضور كذلك الأرض التي أحياها من هي بيده، سواء كان مسلماً أم كافراً.
  و الضمير في قوله «إذنه» يرجع إلى الإمام عليه.

فإنّه (١) بيد الكافر و المخالف على وجه الملك حال الغيبة، و لايجوز انتزاعه (٢) منه، فهنا (٣) أولى.

(و إلّا (٤)) يكن الإمام الثيّلةِ غائباً (افتقر) الإحياء (إلى إذنه (٥)) إجماعاً. ثمّ إن كان مسلماً ملكها (٦) بإذنه، و في ملك الكافر مع الإذن قولان، و لا إشكال فيه (٧) لو حصل، إنّما الإشكال في جواز إذنه (٨) له، نظراً (٩) إلى أنّ الكافر هل له (١٠) أهليّة ذلك أم لا؟.....

(١) الضمير في قوله «فإنّه» يرجع إلى كلّ واحد من الخمس و المغنوم.

 <sup>(</sup>۲) الضمير في قوله «انتزاعه» يرجع إلى كل واحد من الخمس و المغنوم، و في قوله
 «منه» يرجع إلى الكافر.

<sup>(</sup>٣) المشار إليه في قوله «فهنا» هو إحباء الموات.

<sup>(</sup>٤) أي إن كان الإمام على حاضراً لا يَجُورُ إِحْيَاءِ المُواتِ إِلَّا بإذنه.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «إذنه» يرجع إلى الإمام على يعني أنّ افتقار إحياء الموات عمند الحضور إلى إذن الإمام على إجماعيّ لا خلاف فيه، لكنّ الخلاف إنّما وقع فسي تملّك الكافر بالإحياء و لو كان بإذنه.

 <sup>(</sup>٦) الضمير الملفوظ في قوله «ملكها» يرجع إلى الأرض الموات التي أحياها، و في قوله «بإذنه» يرجع إلى الإمام ﷺ.

 <sup>(</sup>٧) أي لا إشكال في ملك الكافر لو حصل الإذن من الإمام الله.

 <sup>(</sup>٨) يعنيأن الإشكال إنّما هو متوجّه إلى جوازإذن الإمام الملئة للكافر في إحياء الموات.
 و الضمير في قوله «إذنه» يرجع إلى الإمام المئية، و في قوله «له» يرجع إلى الكافر.

 <sup>(</sup>٩) هذا تعليل للإشكال المتوجّه إلى جواز الإذن من الإمام علي للكافر في إحياء الموات، و هو الشك في أهليّة الكافر للإذن كذلك.

<sup>(</sup>١٠) الضمير في قوله «له» يرجع إلى الكافر، و المشار إليه في قوله «ذلك» هو الإذن.

و النزاع قليل الجدوي<sup>(١)</sup>.

(و لا يجوز إحياء العامر (٢) و توابعه كالطريق) المفضي إليه (٣) (و الشين و أصله الحظّ (٥) من الماء، و منه قوله تعالى (١): الشرب (٤) - بكسر الشين و أصله الحظّ (٥) من الماء، و منه قوله تعالى (١): ﴿ لَهَا شِرْبٌ وَ لَكُمْ شِرْبٌ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ﴾، و المراد هنا (٧) النهر و شبهه المعد لمصالح العامر (٨)، و كذا غير هما (٩).....

(١) يعني أنّ النزاع في جواز إذن الإمام الله للكافر في الإحياء و عدمه تقلّ ف ائدته، لأنّ الإمام المعصوم الله أعرف بالجواز و عدمه من الغير، فإنّ قوله الله و تقريره حجّة، فلا يبحث في حكم فعل من أفعاله.

(٢) العامر يكون بصيغة اسم الفاعل و بمعنى اسم المفعول.

و لا يخفى أنّ إطلاق الإحياء على العامر ليس إلّا تحصيلاً للحاصل، لأنّ العامر لا يحتاج إلى الإحياء، و إنّما ذكره المصنّف الله للتمهيد لما بعده في قوله «و توابعه... إلخ».

- (٣) الضمير في قوله «إليه» يرجع إلى العامر، أي الطريق المنتهي إلى العامر.
- (٤) بالجرّ، عطف على مدخول الكاف الجارّة في قوله «كالطريق».
   الشِرْب \_بالكسر \_: الماء المشروب، و \_الحظّ منه، و \_المورد، و \_وقت الشرب
   (أقرب الموارد).
  - (٥) يعني أنَّ الشرب في اللغة يكون بمعنى الحظِّ من الماء.
    - (٦) الآية ١٥٥ من سورة الشعراء.
  - (٧) أي المراد من «الشرب» في البحث عن توابع العامر هو النهر و شبهه.
- (٨) أي لمصالح من أحيا الأرض، سواء كانت للأرض أو لأهلها أو لماشية العامر و غير ذلك.
  - (٩) الضمير في قوله «غيرهما» يرجع إلى الطريق و الشرب.

من مرافق<sup>(۱)</sup> العامر و حريمه، (و لا) إحياء (المفتوحة<sup>(۲)</sup> عنوة<sup>(۲)</sup>) - بفتح العين \_ أي قهراً و غلبةً على أهلها<sup>(٤)</sup> كأرض الشام و العراق و غالب بلاد الإسلام<sup>(٥)</sup>، (إذ عامرها) حال الفتح (للمسلمين) قاطبة (٢)، بمعنى أن حاصلها(٧) يصرف في مصالحهم (٨) لا تصرّفهم فيها كيف اتّفق، كما سيأتي،

(١) مَرافِق الدار: مصابّ الماء و نحوها تعرف بالمنافع (أقرب الموارد).

و المراد من المرافق فيما نحن فيه هو كلّ ما يحتاج إليه العمارة و يعدّ من ضروريّاتها، مثل مصبّ التراب عند الخراب و مصبّ ماء الميزاب و محلّ جمع الثلج عند الحاجة و غير ذلك، و لا يخفى اختلاف ما يحتاج إليه العامر باختلاف الأمكنة من القرى و الأمصار.

(Y) عطف على قوله «العامر».

(٣) العَنْوَة الاسم من عَنَا الشيءَ أي أبداه، و \_القهر، و فُتِحَ البلدُ عَنْوَةً أي قَسْراً و قَهْراً أو صلحاً(اقرب الموارد).

(٤) الضمير في قوله «أهلها» يرجع إلى الأرض المفتوحة عنوةً.

(٥) فالأراضي التي فتحها المسلمون بالقهر و الغلبة على أهلها في صدر الإسلام تعد الأراضى المفتوحة عنوة.

(٦) أي تتعلّق بجميع المسلمين بلا اختصاص بأحد و لا قوم منهم.

(٧) يعني أنّ اختصاص عامر الأراضي المفتوحة عنوة بالمسلمين ليس كاختصاص أموالهم بهم حيث يتصرّفون في أموالهم كيف شاؤوا، بل المراد من الاختصاص بهم هنا هو صرف ما يحصل من عامر الأراضي في مصالح المسلمين من حفظ الثغور و نظام الجيوش و كلّ ما له دخل في بقاء معيشتهم.

(٨) الضميران في قوليه «مصالحهم» و «تصرّفهم» يرجعان إلى المسلمين، و في قوله
 «فيها» يرجع إلى الأراضي المفتوحة عنوةً إذا كانت عامرة حال الفتح.

(و غامرها(۱)) \_بالمعجمة \_و هو خلاف العامر \_بالمهملة(٢) \_قال الجوهريّ: و إنّما قيل له: غامر، لأنّ الماء يبلغه فيغمره(٣)، و هو فاعل بمعنى مفعول كقولهم: سرّ كاتم(٤) و ماء دافق(٥)، و إنّما بني(٦) على «فاعل» ليقابل به العامر.

و قيل: الغامر من الأرض ما لم يزرع مما يحتمل (٧) الزراعة، و ما لا يبلغه الماء من موات الأرض لا يقال (٨) له: غامر، نظراً إلى الوصف المتقدّم (٩).

<sup>(</sup>۱) الغامِر: اسم فاعل، و -الأرض الخراب، و هو خلاف العامر، و قيل: الأرض كلّها ما لم تُستَخرج حتى تصلح للزراعة، و إنّما قيل له غامر، لأنّ الماء يغمره، و هو فاعل بمعنى المفعول كقولهم: ماء دافق، و ما لايبلغه الماء من موات الأرض لايقال له: الغامر (اقرب الموارد).

<sup>(</sup>٢) يعني أنّ العامر يكتب بالعين بلا نقطة.

<sup>(</sup>٣) يعني أنّ الماء يعلوه.

<sup>(</sup>٤) أي سرٌ مكتوم.

<sup>(</sup>٥) أي ماء مدفوق.

 <sup>(</sup>٦) بصيغة المجول، و نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى الغامر. يعني أنّ الغامر جيء به بصيغة اسم الفاعل، ليناسب العامر، و هو أيضاً يكون بهذه الصيغة.

<sup>(</sup>٧) أي يطلق العامر على الأرض التي تصلح للزراعة و إن لم تزرع.

<sup>(</sup>٨) خبر لقوله «ما لايبلغه الماء».

 <sup>(</sup>٩) المراد من «الوصف المتقدّم» هو قول الشارح الله نقلاً عن الجوهري «لأنّ الماء يبلغه فيغمره».

و المراد هذا أنّ مواتها مطلقاً (۱) (للإمام المثلة)، فلا يصح إحياؤه (۲) بغير إذنه مع حضوره، أمّا مع غيبته فيملكها (۳) المحيي، ويرجع الآن في المحيا (٤) منها و الميّت في تلك الحال (٥) إلى القرائن، و منها (٢) ضرب الخراج (٧) و المقاسمة (٨)، فإن انتفت (٩) فالأصل يقتضي عدم العمارة، فيحكم لمن بيده منها (١٠) شيء.....

 <sup>(</sup>١) يعني أنّ المراد من الغامر هنا هو مطلق الأراضي الموات، سواء وافقه معناه
 اللغويّ أم لا.

 <sup>(</sup>۲) الضمير في قوله «إحياؤه» يرجع إلى الغامر، و في قوله «إذنه» يسرجع إلى الإمام عليه و كذلك الضمير في قوله «حضوره».

<sup>(</sup>٣) أي يملك الأراضي الغامرة كلّ من أحياها في زمان الغيبة.

<sup>(</sup>٤) بصيغة اسم المفعول. مرزية ترويز منوي مري

 <sup>(</sup>٥) أي في حال الفتح. يعني أن ما شك في كونه من الغامر أو العامر في زمان الفتح برجع فيه إلى القرائن الدالة على كونه من الغامر أو العامر.

<sup>(</sup>٦) أي و من القرائن الدالّة على كون الأرض عامرة مختصّة بـالإمام ﷺ فـي زمـن الحضور هو ضرب الخراج و المـقاسمة، فكـل الرض كـانت مـورداً للـخراج و المقاسمة يحكم بكونها عامرة في زمان الفتح.

 <sup>(</sup>٧) الخَراج \_مثلَّثة الخاء \_، ج أخْراج و أخْرِجة: المال المضروب على الأرض،
 الجزية (المنجد).

 <sup>(</sup>٨) المراد من «المقاسمة» هو السهم الذي يأخذه السلطان من حاصل الأراضي من الرعايا.

<sup>(</sup>٩) فاعله هو الضمير العائد إلى القرائن.

<sup>(</sup>١٠) أي يحكم بالملك لذي اليد على الأرض.

بالملك لو ادّعاه (١<sup>)</sup>.

(وكذا (٢)كلّ ما) أي موات من الأرض (لم يجر عليه ملك المسلم)، فإنّه للإمام الثيلة، فلا يصحّ إحياؤه (٣) إلّا بإذنه (٤) مع حضوره، و يباح في غيبته. و مثله (٥) ما جرى عليه ملكه (٦)، ثمّ باد أهله.

(و لو جرى عليه (۷) ملك مسلم) معروف (فهو له (۸) و لوارثـه بـعده) كغيره من الأملاك، (و لاينتقل عنه (۹) بصيرورته مواتاً) مطلقاً (۱۰، لأصالة بقاء الملك، و خروجه (۱۱) يحتاج إلى سبب ناقل.....

(١) أي لو ادّعي ذو اليد ملك ما في يدور

(٢) المشار إليه في قوله «كذا» هو الحكم في الأراضي الغامرة بعدم جواز إحيائها إلّا بإذن الإمام عليه. يعني أنّ كلّ أرض موات من الأراضي التي لم تثبت يد مسلم عليها فهي في حكم الأرض الغامرة، و لا يجوز إحياؤها إلّا بإذن الإمام عليه.

(٣) الضمير في قوله «إحياؤه» يرجع إلى «ما »الموصولة في قوله «و كذا كلّ ما...إلخ».

(٤) الضميران في قوليه «بإذنه» و «حضوره» يرجعان إلى الإمام للله.

(٥) الضمير في قوله «مثله» يرجع إلى كلّ ما لم يجر عليه ملك مسلم.

 (٦) الضمير في قوله «ملكه» يرجع إلى المسلم، و في قوله «أهله» يرجع إلى ما جرى عليه ملك مسلم.

(٧) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى «ما» الموصولة المراد منها الموات، وكذلك الضمير في قوله «فهو».

(٨) الضمائر في أقواله «له» و «لوارثه» و «بعده» ترجع إلى المسلم.

(٩) يعني لاينتقل ملك المسلم عنه بصيرورته مواتاً.

(١٠) أي سواء ملكه المسلم بالشراء أم بالإحياء.

(١١) أي خروج ما ملكه المسلم عن ملكه يحتاج إلى سبب ناقل من البيع و الإرث و ---

و هو<sup>(۱)</sup> محصور، و ليس منه الخراب.

و قيل: يملكها<sup>(٢)</sup> المحيي بعد صيرورتها مواتاً، و يبطل حقّ السابق، لعموم<sup>(٣)</sup> «من أحيا أرضاً ميتةً فهي له»، و لصحيحة (٤) أبي خالد الكابليّ عن الباقر الثيلةِ قال: «وجدنا في كتاب عليّ الثيلةِ: ﴿إِنَّ الْأَرْضَ اللهِ يُورِثُها مَنْ

#### ح غيرهما.

- (١) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى السبب الناقل. يعني أنّ أسباب النقل منحصرة في البيع و الهبة و الوقف و الصداق و غيرها و الحال أنّ الخراب ليس واحداً منها.
- (٢) الضمير في قوله «يملكها» يرجع إلى الأرض الموات. يعني قال بعض بأن من أحيا أرضاً مواتاً يملكها و لو كانت محياة قبل صيرورتها مواتاً.
- (٣) فإن القائل المذكور استند لقوله إلى روايات دالّة عليه بالعموم، منها قوله ﷺ: «من أحيا أرضاً مواتاً فهي له»، وقد نقلنا سند هذه الرواية في الهامش ١ من ص ١٣٤.
  - (٤) الرواية الثانية منقولة في كتاب الوسائل:

محمد بن يعقوب بإسناده عن أبي خالد الكابليّ عن أبي جعفر على قال: وجدنا في كتاب عليّ على: ﴿إنّ الأرض لله يورثها من يشاء من عباده و العاقبة للمتقين﴾، أنا و أهل بيتي الذين أورثنا الأرض، و نحن المتقون، و الأرض كلّها لنا، فسمن أحيا أرضاً من المسلمين فليعمرها و ليؤدّ خراجها إلى الإمام من أهل بيتي، و له ما أكل منها، فإن تركها و أخربها فأخذها رجل من المسلمين من بعده فعمرها و أحياها فهو أحقّ بها من الذي تركها، فليؤدّ خراجها إلى الإمام من أهل بيتي، و له ما أكل منها حتى يظهر إلقائم على من أهل بيتي بالسيف، فيحويها و يحنعها و يخرجهم منها، كما حواها رسول الله كلى و منعها إلا ما كان في أيدي شيعتنا، فإنه يقاطعهم على ما في أيديهم، و يترك الأرض في أيديهم (الوسائل: ج ١٧ ص ٣٢٩ ب ٣ من أبواب كتاب إحياء الموات ح ٢).

يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (١)، إلى أن قال (٢): «فإن تركها (٣) و أخربها فأخذها رجل من المسلمين من بعده فعمرها (٤) أو أحياها فهو (٥) أحق بها من الذي تركها»، و قول الصادق الثيلا: «أيّما رجل أتمى خربة بائرة (٦) فاستخرجها و كرى (٧) أنهارها و عمرها فإنّ عليه فيها الصدقة، فإن كانت أرضاً لرجل قبله فغاب عنها و تركها و أخربها ثمّ جاء بعد يطلبها فإنّ الأرض لله و لمن عمرها» (٨).

<sup>(</sup>١) الآية ١٢٨ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) قد نقلنا ما حذف من الرواية في الهامش ٤ من الصفحة السابقة.

<sup>(</sup>٣) الضمائر الثلاثة في أقواله «تركها» و «أخربها» و «فأخذها» ترجع إلى الأرض.

<sup>(</sup>٤) أي فعمر الرجل الآخر الأرض بعد موتها.

<sup>(</sup>٥) أي الرجل المحيي للأرض أحق بالأرض لا من تركها بعد إحيائها.

<sup>(</sup>٦) البائر و البائرة: ما بار من الأرض فلم يُعمَر بالزرع و الغرس، و جمع البائر بُـوْر (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٧) أي نظَّف الأنهار عن الرواسب و أجرى فيها الماء.

 <sup>(</sup>٨) هذا الحديث منقول في كتاب الوسائل: ج ١٧ ص ٣٢٨ ب ٣ من أبواب كـتاب إحياء الموات ح ٢.

قال الشيخ أبوالحسن الشعرائي الله في شرح قوله الله «فأخربها»: جعلها معرضاً للخراب بتركها، و يجب أن يخصص هذا بما إذا لم يكن الرجل السابق عليه في ملك الأرض معلوماً وكانت الأرض من الأنفال أو الأراضي الخراجية أو أعرض عنها صاحبها بحيث علم زوال ملكه عنها بالإعراض، و إلا فلايزول الملك الثابت لأحد على الأرض بتركها، لعموم أدلة الغصب.

و هذا(١) هو الأقوى، و موضع الخلاف(٢) ما إذا كان السابق قد ملكها بالإحياء، فلو كان قد ملكها الشراء و نحوه (٤) لم يـزل مـلكه (٥) عـنها إجماعاً على ما نقله العلامة في التذكرة (٦) عن جميع أهل العلم.

وكلّ أرض أسلم عــليها (٧) أهــلها طـوعاً (٨) كــالمدينة المشــرّفة و البحرين (٩) و أطراف اليمن....

(١) المشار إليه في قوله «هذا» هو قول الشارح الله «و قيل: يسملكها المسحيي بعد صيرورتها مواتاً، و يبطل حق السابق»، فالشارح قوى هذا القول، التفاتاً منه إلى الروايتين المذكورتين، لكن لا يخفى افتقاره إلى تقييده بما نقلناه عن الشيخ أبي الحسن الشعراني في الهامش ٨ من الصفحة السابقة.

(٢) أي الخلاف في أنّ الأرض المحياة لو تركت و ماتت، ثممّ أحساها آخر هل يملكها أم لا؟

(٣) فاعله هو الضمير العائد إلى السابق، و ضغير المفعول يرجع إلى الأرض الموات بعد الإحياء.

(٤) كما إذا ملكها السابق بالإرث أو الهبة أو غيرهما من الأسباب الناقلة شرعاً.

(٥) الضمير في قوله «ملكه» يرجع إلى السابق، و في قوله «عنها» يرجع إلى الأرض الموات.

(٦) يعني أنَّ الإجماع يستفاد من قول العلَّامة ﴿ في كتابه (التذكرة).

(٧) الضميران في قوليه «عليها» و «أهلها» يرجعان إلى الأرض.

(٨) أي راغباً في الإسلام بلا قتال و لا إكراه.

(فهي<sup>(١)</sup> لهم) على الخـصوص<sup>(٢)</sup> يـتصرّفون فـيها كـيف شـاؤوا، (و ليس عليهم<sup>(٣)</sup> فيها سوى الزكاة مع) اجتماع (الشرائط) المعتبرة فيها<sup>(٤)</sup>.

هذا (٥) إذا قاموا بعمارتها (٦)، أمّا لو تركوها فخربت فإنّها تـدخل فـي عموم قوله (٧): (و كلّ أرض ترك أهلها عمارتها (٨) فالمحيي أحقّ بـها (٩)) منهم (١٠)، لا بمعنى ملكه (١١) لها بالإحياء.........

(١) الضمير في قوله «فهي» يرجع إلى الأرض، و في قوله «لهم» يرجع إلى أهل الأرض.

- (٣) الضمير في قوله «عليهم» يرجع إلى أهل الأرض التي أسلم أهلها طـوعاً، و فــي
   قوله «فيها» يرجع إلى الأرض.
  - ( ٤) أي عند اجتماع الشرائط التي تعتبر في وجوب الزكاة من النصاب و غيره.
- (٥) المشار إليه في قوله «هذا» هو اخستصاص الأرض المدكورة بأهلها. يعني أنّ الحكم المذكور إنّما هو في صورة قيامهم بعمارة الأرض، فلو تركت و خربت فحكمها ما سيوضحه.
  - (٦) الضميران في قوليه «بعمارتها» و «تركوها» يرجعان إلى الأرض.
    - (٧) الضمير في قوله «قوله» يرجع إلى المصنّف ١٠٠٠.
    - (٨) بالنصب، مفعول لقوله «ترك»، و الضمير فيه يرجع إلى الأرض.
      - (٩) الضمير في قوله «بها» يرجع إلى الأرض.
         و في بعض النسخ: «بعمارتها».
- (١٠) الضمير في قوله «منهم» يرجع إلى أهل الأرض. يعني أنّ المحيي أحقّ بالأرض المحياة من أهلها الذين تركوا عمارتها فصارت خراباً.
- (١١) الضمير في قوله «ملكه» يرجع إلى المحيي، و في قوله «لها» يرجع إلى الأرض.

 <sup>(</sup>٢) أي تتعلّق الأرض بهم كتعلّق سائر أموالهم بهم يتصرّفون فيها كتصرّف الملّاك في أموالهم كيف شاؤوا.

لما سبق (١) من أنّ ما جرى عليها ملك مسلم لاينتقل (٢) عنه بالموت (٣)، فبترك العمارة التي هي أعمّ (٤) من الموت أولى (٥)، بل بمعنى استحقاقه (٢) التصرّف فيها مادام قائماً بعمارتها، (و عليه طسقها (٧)) أي أجرتها (لأربابها (٨)) الذين تركوا عمارتها.

أمّا عدم(٩) خروجها عن ملكهم فقد تقدّم(١٠).....

(١) أي في الصفحة ١٤٠.

 (۲) فاعله هو الضمير العائد إلى «ما» الموصولة في قوله «ماجرى عليها ملك مسلم»، و الضمير في قوله «عنه» يرجع إلى المسلم.

(٣) العراد من «الموت» هو كون الأرض مواتاً، و ليس المراد منه موت المسلم.

(٤) لأنّ ترك عمارة الأرض قد ينتهي إلى صير ورتها مواتاً لا دائماً.

(٥) يعني فبترك العمارة لاينتقل عن ملك المسلم بطريق أولى.

(٦) الضمير في قوله «استحقاقه» يرجع إلى المحيي، و في قوله «فسيها» يسرجم إلى الأرض.

(٧) الطَسْق \_ بالفتح \_: ما يُوضع من الوظيفة على الجُرْبان من الخراج المقرَّر على
 الأرض(أفرب الموارد).

 (٨) يعني يجب على محيي الأرض المذكورة أن يعطي الأرباب التــاركين عــمارتها طسقها.

(٩) إنّ المصنّف الله ذكر في خصوص الأرض التي تركها أهلها حكمين:
 أ: جواز إحيائها لغير أهلها.

ب: لزوم طسقها على المحيي الأهلها، لعدم خروجها عن ملكهم.
 و من هنا يتعرّض الشارح الله لدليل الحكمين المذكورين.

(١٠) أي تقدّم في الصفحة ١٤٠ في قول المصنّف ﷺ «و لو جرى عليه ملك مسلم فهو

و أمّا جواز<sup>(۱)</sup> إحيائها مع القيام بالأجرة فلرواية<sup>(۲)</sup> سليمان بن خالد، و قد سأله عن الرجل يأتي الأرض الخربة، فيستخرجها<sup>(۳)</sup> و يجري أنهارها و يعمرها و يزرعها، فماذا<sup>(٤)</sup> عليه؟ قال: «الصدقة»، قلت: فإن كان يعرف صاحبها، قال: «فليؤد إليه<sup>(٥)</sup> حقّه»، و هي<sup>(۱)</sup> دالّة على عدم خروج الموات به<sup>(٧)</sup> عن الملك أيضاً، لأن نفس الأرض حق صاحبها<sup>(٨)</sup> إلّا أنّها مقطوعة

← له و لوار ثه بعده».

(٢) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

محمد بن يعقوب بإسناده عن الحسين بن سعيد عن النضر عن هشام بن سالم عن سليمان بن خالد قال: سألت أبا عبدالله على عن الرجل يأتي الأرض الخربة، فيستخرجها و يجري أنهارها فيعمرها و يزرعها، ما ذا عليه؟ قال: الصدقة، قلت: فإن كان يعرف صاحبها؟ قال: فليؤد إليه حقه (الوسائل: ج ١٧ ص ٣٢٩ ب ٢ من أبواب كتاب إحباء الموات م ٣).

- (٣) يعني أنَّ المحيي يُصلح الأرض للزراعة بإجراء أنهارها و غيره.
  - (٤) أي فما الحق الذي تعلّق بذمّة المحيي من قبل الشارع؟ و الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى الرجل.
- (٥) الضميران في قوليه «إليه» و «حقّه» يرجعان إلى مالك الأرض.
  - (٦) الضمير في قوله «و هي» يرجع إلى الرواية.
  - (٧) أي لا يخرج الأرض الموات بكونها خراباً عن ملك مالكها.
- (٨) يعني أنّ نفس الأرض يستحقّها صاحبها، فلايخرج عن ملكه إلّا بأحد الأسباب الموجبة للنقل عن الملك، مثل البيع و الهبة و الإرث.

<sup>(</sup>١) هذا دليل جواز إحياء الغير لها. و الضمير في قوله «إحيائها» يرجع إلى الأرض.

السند ضعيفة، فلاتصلح(١).

و شرط في الدروس إذن المالك في الإحياء، فإن تعذّر (٢) فالحاكم، فإن تعذّر (٣) فالحاكم، فإن تعذّر (٣) جاز الإحياء بغير إذن، و للمالك حينئذ (٤) طسقها، و دليله (٥) غير واضح.

و الأُقوى أنها (٦) إن خرجت عن ملكه جاز إحياؤها (٧) بغير أجرة، و إلّا امتنع التصرّف فيها بغير إذنه، و قد تقدّم (٨) ما يعلم منه خروجها عن ملكه و

→ و الضمير في قوله «أنّها» يرجع إلى الرواية المذكورة.

و لا يخفى عدم كون الرواية المتقدّمة مقطوعة السند، لذكر الرواة كلّهم في سندها، لكن يحتمل ضعفها بوجود سليمان بن خالد، لأنّه في بعض كتب الرجال موصوف بالضعف، كما نقل أنه كان في برهة من عمره غير إماميّ، و الله أعلم. فمن أراد التفصيل فليراجع رجال ابن داود.

- (١) فاعله هو الضمير العائد إلى الرواية المذكورة.
- (٢) أي إن تعذّر الإذن من المالك فليراجع في ذلك الحاكم.
- (٣) أي إن تعذَّر الإذن من الحاكم أيضاً يجوز الإحياء بغير إذن.
- (٤) أي حين إذ أحيا الأرض المذكورة بغير إذن المالك يحب عليه إعطاء أجرة الأرض. و الضمير في قوله «طسقها» يرجع إلى الأرض.
  - (٥) الضمير في قوله «دليله» يرجع إلى صاحب الدروس.
- (٦) يعني أنّ الأقوى عند الشارح الله هو أنّ الأرض التي تركها صاحبها فعرض لها الموت إن خرجت عن ملك صاحبها السابق يجوز إحماؤها بغير أجرة، و إن لم تخرج عن ملكه فلا يجوز التصرّف فيها بدون إذن المالك.
  - (٧) الضميران في قوليه «إحياؤها» و «فيها» يرجعان إلى الأرض المتروكة.
- (٨) و هو ما قد تقدّم في الصفحة ١٤١ في قول الشارح، «و قيل: يــملكها المـحيي

عدمه<sup>(۱)</sup>.

نعم، للإمام المن القبيل المملوكة (٢) الممتنع أهلها من عمارتها بما شاء، الأنّه (٣) أولى بالمؤمنين من أنفسهم (٤).

(٣) الضمير في قوله «لأنَّه» يرجع إلى الإمام ﷺ.

(٤) هذا اقتباس من الآية ٦ من سورة الأحزاب (النبيّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم ). ولا يخفى أنّ الآية الشريفة حكما استدلّ به الشارح الله عند إلى إثبات ولاية عامّة للرسول الأعظم بين على أموال المؤمنين و أنفسهم، بمعنى أنّ له التصرّف في أموالهم و أنفسهم، سواء رضوا بذلك أم لا، لأنّ سلطنته و ولايته بالاستخلاف عن الله عزّ و جلّ، لكونه خليفته في أرضه جلّ اسمه، فولايته و سلطنته في طول ولاية الله و سلطنته على خلقه، فكلّ تصرّف منه بين صحيح نافذ، و هذه الولاية حقّ ثابت له بين بلا شكّ و لا ارتياب، ثمّ من بعده للأثمّة بيني، و قد أخذ الله الاعتراف بهذه الولاية العامّة من عموم المسلمين يوم غدير خمّ أوّلاً، فقال ألست أولى بكم من أنفسكم؟ قالو: اللهم بلى، فقال بين عنه اللهم فاشهد، ... فيقال ثانياً: فمن كنت مولاه فعليّ مولاه (من تعليقة السيّد كلانتر).

إيضاح: إنّ النبيّ عَلَيْكُ لم يرد من لفظ «مولاه» معنى المحبّ و لا الصديق، كما زعمه أهل السنّة، بل أراد الولاية المطلقة لعليّ عليه لأنّ لفظ «مولى» و إن كان مشتركاً بين المعاني المتعدّدة وضعاً، لكن قرينة أخذ الاعتراف منهم بـقوله عَلَيْكُ:

 <sup>→</sup> بعد صيرورتها مواتاً، و يبطل حق السابق، لعموم «من أحيا أرضاً...إلخ».

 <sup>(</sup>١) أي و قد تقدّم ما يعلم منه عدم خروجها عن ملكه، و هو ما إذا مـلكها بـالشراء،
 استناداً إلى الإجماع المنقول عن التذكرة في الصفحة ١٤٣.

 <sup>(</sup>٢) أي يجوز للإمام ﷺ أن يقبّل الأرض المملوكة التي امتنع صاحبها من عمارتها بأيّ شخص شاء.

(و أرض (١) الصلح التي بأيدي أهل الذمّة (٢)) و قد صالحوا النبيّ عَلَيْظُهُ أُو الإمام عليه على أنّ الأرض (٣) لهم (فهي (٤) لهم)، عملاً بمقتضى الشرط، (و عليهم الجزية (٥)) ما داموا أهل ذمّة.

و لو أسلموا<sup>(٦)</sup> صارت كالأرض التي أسلم أهلها عليها طوعاً ملكاً<sup>(٧)</sup> لهم بغير عوض<sup>(٨)</sup>.

«ألست أولى بكم من أنفسكم؟» و جوابهم: «اللّهم بلى»، ثم قوله: «فمن كنت مو لاه...إلخ» تدل على أن العراد منه ليس إلا الولاية المطلقة التي هي ثابتة لنفس النبي ﷺ، و هي الخلافة الكبرى و الإمامة العظمى. و من أراد التفصيل فليراجع كتاب «الغدير» تأليف العلامة الحجة الشيخ الأميني

## ررض الصلحي

- (١) من هنا أخذ المصنّف الله في بيان حكّم أرض الصلح.
- (٢) المراد من «أهل الذمّة» هو أهل الكتاب الذين يعملون بشرائط الذمّة.
- (٣) يعني أنّ أهل الذمّة صالحوا النبيّ عَلَيْنَا أو الإمام الله على ترك القتال في قبال تعلّق الأرض بهم.
- (٤) الضمير في قوله «فهي» يرجع إلى أرض الصلح، و في قوله «لهم» يرجع إلى أهل
   الذمّة.
- (٥) البِحِزُيَة \_ بالكسر \_ : خراج الأرض، و \_ ما يُؤخَذ من الذمّيّ، ج جِزيّ (أقرب الموارد). (٦) فاعله هو الضمير العائد إلى أهل الذمّة.
- (٧) خبر لقوله «صارت». يعني تصير الأرض ملكاً مستقرّاً لهم بعد إسلامهم بعد ما لم تكن ملكاً لهم. و الضميران في قوليه «أهلها» و «عليها» يرجعان إلى الأرض.
  - (٨) أي لايلزمون بأداء الجزية بعد إسلامهم.

# و لو وقع الصلح ابتداءً على الأرض(١) للمسلمين كأرض خيبر(٢) فهي

(١) بمعنى أن يصالحوا الكفّار على تعلّق الأرض بالمسلمين، فالأرض المتصالح
 عليها تكون مثل الأراضي المفتوحة عنوة في الحكم بكون عامرها للمسلمين و
 غامرها للإمام عليه، كما تقدّم في الصفحة ١٣٧ و ما بعدها.

(٢) خَيْبُر: حصن قرب المدينة (أقرب الموارد).

خيبر ـ وزان صيقل ـ حصن كبير كان لليهود قرب المدينة المنوّرة على الجانب الأيسر من الذاهب إليها، سمّي باسم رجل من العماليق نزل بها، و هو خيبر بسن تانية بن عبيل بن مهلان، و خيبر كانت مدينة كبيرة ذات حصون و مزارع و نخل كثير....

خرج رسول الله ﷺ من المدينة قاصداً يهود خيبر و معه ١٤٠٥ من المسلمين و مائتا فرس، و حلّ بقرب خيبر.

خرج اليهود للزراعة على عادتهم و معهم المساحي و الزنابيل، فإذا وقعت أنظارهم على الرسول الأكرم و أصحابه فنادوا: والله هذا محمد و أصحابه، فهربوا و تحصّنوا في قلاعهم...، و عزموا على محاربة الرسول الأعظم عَلَيْنَ ....

خرج مرحب إلى أصحاب الرسول على و كان من رجال اليهود طويل القامة عظيم الهامة و كان مقداماً عندهم مشهوراً بشجاعته و بسالته، و كلّما خرج قرن من المسلمين إلى ساحة الحرب يحمل عليه مرحب، فلم يستمكن أحد من المسلمين على مقاومته....

دعا رسول الله على أبابكر فقال له: خذ الراية، فأخذها و جاء بها مع جمع من المهاجرين إلى ساحة الحرب، فلم يتمكن من محاربة مرحب، فعاد خائباً يؤنّب القوم الذين اتّبعوه.

فلمّا صار الغد دعا الرسول ﷺ عمر، فأعطى الرابة له، فـجاء بـها إلى الحـرب

كالمفتوحة عنوةً.

(و يصرف الإمام الله حاصل الأرض المفتوحة عنوة) المحياة (١) حال الفتح (في مصالح المسلمين) الغانمين (٢) و غيرهم كسد الثغور (٣) و معونة الغزاة و أرزاق الولاة.

فلم يتمكن من المقاومة، فرجع يجبن أصحابه و يجبنونه، فقال الله اليست هذه لمن حملها، فقال اليوم الثالث: لأعطين الراية اليوم رجلاً يحب الله و رسوله، و يحبه الله و رسوله، يفتح الله على يديه كرّاراً غير فرّار....

بات الناس يدوكون بجملتهم أيهم يُعطاها، فلمّا أصبحوا غدوا على رسول الله عَلَيْهِم كُلّهم يرجون أن يُعطاها، قال عَلَيْهُ أين عليّ بن أبي طالب؟ فقالوا: يا رسول الله هو يشتكي عينيه، قال عَلَيْهُ: فأرسلوا إليه فأتي به فجعل عَلَيْهُ من ريق فعه على عينيه و دعا له، فبرأ كأن لم يكن به وجع! ثمّ قال عَلَيْهُ: اللّهمّ اكفه الحرّ و البرد.... أخذ عليّ \_ صلوات الله عليه \_ الراية ... [فوقع القتال بينه و بين مرحب و] أراد مرحب أن يحمل على أمير المؤمنين عليه ، فضربه ضربة سقط منها لوجهه فقتل (من تعليقة السيّد كلانتر).

## الأرض المفتوحة عنوةً

- (١) صفة لقوله «الأرض». أي الأرض التي كانت محياة حال الفتح، و هذه هي المعبّر عنها بالعامر.
  - (٢) أي في مصالح المسلمين الذين يغنمون و في مصالح غير الغانمين.
    - (٣) الثغور جمع، مفرده الثغر.

التَغْر من البلاد: الموضع الذي يخاف منه هجوم العدوّ، فهو كالتُلْمة فسي الحائط يخاف هجوم السارق منها، ج تُغُور (أقرب الموارد). هذا(١) مع حضوره (٢)، أمّا مع غيبته فما كان منها (٣) بيد الجائر يـجوز المضيّ (٤) معه في حكمه فيها، فيصحّ تناول الخراج و المقاسمة منه (٥) بهبة و شراء و استقطاع (٦) و غيرها ممّا يقتضيه (٧) حكمه شرعاً (٨).

و ما يمكن استقلال (٩) نائب الإمام للثيلة به ـو هو الحاكم الشرعيّ ـ فأمره إليه يصرفه (١٠).

 <sup>(</sup>١) المشار إليه في قوله «هذا» هو صرف الإمام الله حاصل الأرض المفتوحة عنوة فيما ذكر.

<sup>(</sup>٢) الضميران في قوليه «حضوره» و «غيبته» يرجعان إلى الإمام ﷺ.

<sup>(</sup>٣) أي الأرض التي تكون بيد السلطان الجائر يجوز اتّباع حكمه فيها.

<sup>(</sup>٤) أي يجوز العمل مع الجائر في الأرض التي تكون بيده.

الضميران في قوليه «معه» و «حكمه» يرجعان إلى الجائر، و الضمير في قوله «فيها» يرجع إلى الأرض.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى الجائر.

<sup>(</sup>٦) يعني يصحّ تناول الخراج و المقاسمة من الجائر في مقابل الاستقطاع.

<sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «يقتضيه» يرجع إلى «ما» الموصولة في قوله «ممّا يـقتضيه»، و في قوله «حكمه» يرجع إلى الجائر.

 <sup>(</sup>٨) هذا قيد لقوله «فيصح». يعني يصح شرعاً تناول الخراج و المقاسمة من الجائر بحكم الشرع.

<sup>(</sup>٩) أي ما يمكن للحاكم الشرعيّ أن يستقلّ به بلا تسلّط الجائر عليه فأمره يختصّ به.

<sup>(</sup>۱۰) فاعله هو الضمير العائد إلى الحاكم، و ضمير المفعول يرجع إلى «ما» الموصولة في قوله «ما يمكن استقلال نائب الإمام الله به».

<sup>(</sup>١١) المراد من «الأصل» هو نفس الإمام المعصوم ﷺ، لأنّ الحاكم بدل و هو أصل.

(و لا يجوز بيعها) أي بيع الأرض المفتوحة عنوة المحياة (١) حال الفتح، لأنها (٢) للمسلمين قاطبة من وجد منهم ذلك اليوم و من يتجدد إلى يوم القيامة لا بمعنى ملك الرقبة (٣)، بل بالمعنى السابق، و هو صرف حاصلها في مصالحهم.

(و لا هبتها (٤) و لا وقفها و لا نقلها) بوجه من الوجوه المملّكة، لما ذكرناه من العلّة (٥).

و قيل:) \_و القائل به جماعة من المتأخّرين منهم (٦) المصنّف، و قـد تقدّم في كتاب البيع اختياره (٧) له \_(إنّه (٨) يجوز) جميع ما ذكر من (٩) البيع

<sup>(</sup>١) أي الأرض التي كانت عند الفتح عامرة.

<sup>(</sup>٢) قد تقدّم أنّ الأراضي المفتوحة عنوة عامرها لجميع المسلمين و غامرها للإمام عليه.

 <sup>(</sup>٣) أي ليس تملّكهم للأراضي مثل التملّك للعين بحيث يتصرّفون فيها كيف شاؤوا.
 و الضمير في قوله «حاصلها» يرجع إلى الأرض، و في قوله «مصالحهم» يرجع إلى المسلمين.

<sup>(</sup>٤) الضمائر في أقواله «هبتها»و «وقفها»و «نقلها» ترجع إلى الأرض المفتوحة عنوةً.

<sup>(</sup>٥) و العلَّة قول الشارح ﴿ «لأنَّها للمسلمين قاطبةً من وجد منهم ذلك السوم و من يتجدّد...إلخ».

<sup>(</sup>٦) أي من المتأخّرين نفس المصنّف ١٠٠٪.

 <sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «اختياره» يرجع إلى المصنف، و في قوله «له» يرجع إلى القول المذكور.

<sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «إنّه» يرجع إلى الشأن، و هذا و ما بعده مقول قوله «قيل».

<sup>(</sup>٩) «من» تكون لبيان قوله «ما ذكر».

و غيره، (تبعاً (١) لآثار المتصرّف) من بناء و غرس، و يستمرّ الحكم (٢) ما دام شيء من الأثر باقياً، فإذا زال رجعت الأرض إلى حكمها الأوّل (٣).

و لو<sup>(1)</sup>كانت ميّتة حال الفتح، أو عرض لها الموتان<sup>(0)</sup> ثمّ أحياها محي، أو اشتبه حالها<sup>(1)</sup> حالته، أو وجدت في يد أحد يدّعي ملكها حيث لايعلم فساد دعواه فهي<sup>(۷)</sup> كغيرها من الأرضين المملوكة بالشرط السابق<sup>(۸)</sup> يتصرّف فيها<sup>(9)</sup> المالك كيف شاء بغير إشكال.

 <sup>(</sup>١) يعني يجوز نقل الأرض المفتوحة عنوة لا مستقلة ، بل بتبع ما حصل فيه من
 الآثار من البناء و الغرس و غيرهما.

<sup>(</sup>٢) أي الحكم بجواز النقل و الوقف و غيرهما بتبع الآثار.

<sup>(</sup>٣) المراد من «الحكم الأوّل» هو تعلّق الأرض المفتوحة عنوة بجميع المسلمين.

<sup>(</sup>٤) «لو» شرطيّة، يأتي جوابها في قوله «فهي كغيرها».

 <sup>(0)</sup> المَوَتان \_محرّكةً \_: الموت، و \_خلاف الحيوان، يـقال: اشـتر مـن المَـوَتان و
 لاتشتر من الحيوان، أي اشتر الأرض و الدور و لاتشتر الرقيق و الدوابّ(أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٦) أي اشتبه حال الأرض في زمان الفتح و أنَّها هل كانت عامرة أو غامرة؟

<sup>(</sup>٧) أي الأرض الكذائيّة تكون كسائر الأراضي المملوكة.

<sup>(</sup>٨) و المراد من «الشرط السابق» هو غيبة الإمام ﷺ أو إذنه عند حضوره.

<sup>(</sup>٩) أي يتصرّف المالك في الأرض المبحوث عنها كيف شاء.

(و شروط الإحياء) المملّك للمحيي (ستّة(١):)

(انتفاء يد الغير) عن الأرض الميّتة، فلو كان عليها (٢) يد محترمة (٣) لم يصحّ (٤) إحياؤها لغيره، لأنّ اليد تدلّ على الملك ظاهراً إذا لم يعلم انتفاء سبب صحيح (٥) للملك أو الأولويّة (٦)، و إلّ (٧) لم يلتفت إلى اليد.

#### شروط الإحياء

(١) خبر لقوله «شروط الإحياء». يعني أنّ شروط الإحياء الموجبة لتملّك الأراضي المفتوحة عنوة ستّة:

أ: انتفاء يد الغير على الأرض.
 ب: انتفاء ملك سابق على الموت.

ج: انتفاء كونها حريماً لعامز : ع: انتفاء كونها حريماً

د: انتفاء كونها مشعراً.

هـ: انتفاء كونها مقطعة من النبيِّ ﷺ أو الإمام ﷺ.

و: انتفاء كونها محجّرة.

(٢) الضمير في قوله «عليها» يرجع إلى الأرض الموات.

(٣) المراد من اليد المحترمة هي التي توجب الملكيّة لصاحبها عند الشارع، مثل يـد
 المسلم البائع.

(٤) هذا جواب شرط، و الشرط هو قوله «فلو كان»، و الضمير في قوله «إحساؤها»
 يرجع إلى الأرض، و في قوله «لغيره» يرجع إلى ذي البد المحترمة.

(٥) المراد من السبب الصحيح للملك هو البيع و الهبة و الصلح و الإرث و غيرها.

(٦) عطف على مدخول اللام الجارة في قوله «للملك». أي إذا لم يعلم سبب صحيح
 للأولويّة كالتحجير بقصد الإحياء.

(٧) أي إذا علم انتفاء السبب الصحيح للملك أو الأولويّة لم يحكم بملك ذي اليد لها.

(و انتفاء (۱) ملك سابق) للأرض قبل موتها (۲) لمسلم (۳) أو مسالم (٤)، فلو كانت مملوكة لأحدهما (٥) لم يصحّ إحياؤها لغيره (٦)، استصحاباً للملك السابق.

و هذان الشرطان (۷) مبنيّان على ما سبق من عـدم بـطلان المـلك (۸) بالموت مطلقاً (۹)، و قد تقدّم (۱۰) ما فيه من التفصيل المختار (۱۱).

(و انتفاء(١٢)كونه حريماً لعامر)، لأنّ مالك العامر استحقّ حريمه،

١ (٢) أي قبل كونها مواتاً.

(٣) بأن لايكون ملكاً للمسلم.

(٤) المراد من «المسالم» \_ بصيغة أسم المفعول \_ هو الكافر الذي يعيش مع المسلمين بعد المصالحة المسالحة المسلمين بعد المصالحة المسلمين بعد المصالحة المسلمين بعد المسلمين بعد المسلمين المسلمين بعد المسلمين المسلم

(٥) الضمير في قوله «لأحدهما» يرجع إلى المسلم و المسالم.

(٦) أي لغير المسلم و المسالم.

(٧) المراد من الشرطين هو انتفاء يد الغير و انتفاء ملك سابق.

(٨) و قد تقدّم القول بعدم بطلان الملك السابق بعروض الموت للأرض.

(٩) أي سواء كان الملك السابق بالإحياء أم بالشراء، و سواء بقيت الآثار فيها أم لا.

(١٠) أي في الصفحة ١٤٣ في قول الشارح الله «و موضع الخلاف ما إذا كان السابق قد ملكها بالإحياء، فلو كان قد ملكها بالشراء و نحوه لم يزل ملكه عنها إجماعاً».

(١١) وقد تقدّم في الصفحة ١٤٣ أنّ مختار الشارح الله في هذه المسألة هو عدم زوال
 الملك السابق إذا حصل بالشراء و نحوه.

(١٢) بالرفع، عطف على قوله «انتفاء يد الغير». و هذا هو الشرط الثالث من الشروط الستّة، و هو عدم كون الأرض حريماً لملك معمور.

<sup>(</sup>١) هذا شرط ثانٍ من شروط الإحياء المملَّك للمحيى.

لأنّه (١) من مرافقه و ممّا (٢) يتوقّف كمال انتفاعه عمليه، و سمياً تي تفصيل الحريم.

(و انتفاء (٣) كونه مشعراً) أي محلاً (للعبادة) كعرفة و المشعر و منى و لو<sup>(٤)</sup> كان يسيراً لايمنع المتعبّدين، سدّاً (٥) لباب مزاحمة الناسكين، و لتعلّق (٦) حقوق الناسكافة بها (٧)، فلايسوغ تملّكها مطلقاً (٨)، لأدائه (٩) إلى تفويت هذا الغرض الشرعيّ (١٠).

و جوّز المحقّق اليسير منه (١١)، لعدم الإضرار مع أنّه غير ملك لأحد.

<sup>(</sup>١) أي الحريم يكون من مرافق العامن

<sup>(</sup>٢) أي الحريم يكون شيئاً يتوقّف كمال انتفاع صاحب العامر بملكه عليه.

<sup>(</sup>٣) هذا هو الشرط الرابع من شروط الإحياء، و هو عدم كونه محلاً للعبادة.

<sup>(</sup>٤) «لو» وصليّة. يعني و لو كان الإحياء قليلًا لايزاحم المتعبّدين.

 <sup>(</sup>٥) قوله «سدّاً» مفعول له و تعليل لعدم جواز إحياء المشعر. يعني علّة عدم الجواز
 هي منع باب المزاحمة للذين يشتغلون فيه بمناسك الحجّ.

 <sup>(</sup>٦) هذا دليل ثانٍ لعدم جواز إحياء المشاعر المذكورة، و هو تـعلّق حـقوق الناس
 كلّهم بأراضي المشعر.

<sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «بها» يرجع إلى أراضي المشعر.

<sup>(</sup>٨) أي سواء كان الإحياء يسيراً لايمنع المتعبّدين أم لا.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «لأدائه» يرجع إلى الإحياء.

<sup>(</sup>١٠) المراد من «الغرض الشرعيّ» هو عبادة الناسكين في المشعر المذكور.

<sup>(</sup>١١) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى الإحياء. يعني أنّ المحقّق الله جوّز إحياء مقدار قليل من المشعر بحيث لايمنع المتعبّدين، و استدلّ بدليلين:

و هو<sup>(۱)</sup> نادر، و عليه<sup>(۲)</sup> لو عمد بعض الحاجّ فوقف به<sup>(۳)</sup> لم يجز، للنهي عن التصرّف في ملك الغير، لأنّا بنينا عليها<sup>(٤)</sup>، و هو<sup>(٥)</sup> مفسد للعبادة التسي هي عبارة عن الكون<sup>(٦)</sup>، و من ضروريّا ته<sup>(٧)</sup>المكان.

و للمصنّف تفريعاً عليه (٨) وجه (٩) بالجواز، جمعاً بين الحـقّين (١٠)، و

→ أ: عدم الإضرار.

ب: عدم كونه ملكاً لأحد مختصّاً به.

- (١) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى قول المحقّق. يعني أنّالقول المذكور غير مشهور.
- (٢) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى قول المحقّق ﴿
   أنّه لو وقف أحد من الحاج فيما أحياه الغير متعمّداً لم يجز، لأنّه تصرّف في ملك الغير، و هو منهيّ.
  - (٣) الضمير في قوله «به» يرجع إلى ما أحياه الآخر.
- (٤) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى الملك. يعني أنّ لازم قول المحقّق هو حصول الملك بذلك الإحياء اليسير، و لازم ذلك تملّك المحيي لهذا المقدار منها، فلا يجوز للغير التصرّف فيه بالوقف أو غيره بلا إذن من المحيى.
  - (٥) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى النهي.
  - (٦) فإنّ حقيقة الوقوف الذي هو عبادة ليست إلّا الكون في المكان الخاصّ.
    - (٧) الضمير في قوله «ضروريّاته» يرجع إلى الكون.
- (٨) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى قول المحقّق ﴿
   قول المحقّق وجهاً بالجواز، فقال: يجوز وقوف الناسك في المكان اليسير الذي أحياه الغير، للجمع بين الحقين.
  - (٩) مبتدأ مؤخّر، و الخبر المقدّم هو قوله «للمصنّف».
  - (١٠) المراد من «الحقّين» هو حقّ المحيي و حقّ الناسك.

آخر (۱) بالتفصيل بضيق المكان فيجوز (۲)، و بسعته (۳) فلا، و إشبات (٤) الملك مطلقاً (٥) يأباهما (٦)، و إنّما يتوجّهان (٧) لو جعله مشروطاً بأحد الأمرين (٨).

(١) أي وجه آخر. يعني أن للمصنف الله تفريعاً على قول المحقق القائل بجواز إحياء اليسير وجها آخر، وهو التفصيل بين ضيق المكان، فيجوز للناسك الوقوف في المكان المحيا و بين السعة، فلا يجوز.

(٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الوقوف.

(٣) الضمير في قوله «بسعته» يرجع إلى المكان. يمعني لو حمصلت السمعة للوقوف
 لم يجز للناسك أن يتوقّف في المكان المحيا.

(٤) هذا مبتدأ، يأتي خبره في قول الشارح الآتي «يأباهما». و لايخفى أنّ هذا ردّ من الشارح للوجهين المذكورين.

- (٥) أي بلا قيد و لا شرط. يعني أن إثبات الملك للمحيي مطلقاً -كما هـ و قـ ول
   المحقّق الله عني الوجهين المذكورين.
- (٦) الضمير في قوله «يأباهما» يرجع إلى الوجهين المذكورين ـ و هـما للـمصنّف تفريعاً على قول المحقّق ـ و فاعله هو الضمير العائد إلى إثبات الملك.

و حاصل الردّ من الشارح ﴿ لما تقدّم من المصنّف ﴿ هو أَنّه بناءً عـلى جـواز إحياء اليسير في المشاعر يكون المحيي مالكاً للأرض مطلقاً، و هـذه المـالكيّة كغيرها تمنع الغير من التصرّف، فلايبقى مجال للوجهين المذكورين.

- (٧) أي إنّما يتوجّه الوجهان المذكوران في صورة القول بالملك الحاصل بالإحياء مشروطاً بأحد الأمرين.
- (٨) المراد من «الأمرين» هو كون الإحياء مشروطاً بعدم حصول المزاحمة و
   التفصيل بين ضيق المكان و سعته.

(أو مقطعاً (۱)) من النبيّ عَلَيْهِ أو الإمام عليه لأحد المسلمين، لأنّ المقطع له (۲) يصير أولى من غيره كالتحجير (۳)، فلايصح لغيره التصرّف بدون إذنه (٤) و إن لم يفد (٥) ملكاً، و قد رُوي (٦) أنّ النبيّ عَلَيْه أقطع بلال بن الحارث العقيق (٧) و هو وادٍ بظاهر (٨) المدينة و استمرّ تحت يده (٩) إلى ولاية عمر، و أقطع (١٠) الزبير بن العوّام حضر (١١) فرسه بالحاء المهملة

 <sup>(</sup>١) عطف على قوله «مشعراً» في قوله «و انتفاء كونه مشعراً». أي و انتفاء كونه مقطعاً، و هذا هو الشرط الخامس من الشروط الستة لجواز الإحياء.

 <sup>(</sup>٢) المراد من «المقطع له» هو الذي أعطاه النبي الله أو الإمام على أرضاً يعمل فيها و إن لم يكن مالكاً لها.

 <sup>(</sup>٣) يعني كما أنّه في التحجير يكون الذي حجّر أولى من غيره بالنسبة إلى الأرض المحجّرة.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «إذنه» يرجع إلى المقطع له.

 <sup>(</sup>٥) فاعله هو الضمير العائد إلى الإقطاع السفهوم من السقام، و سفعوله هـو قـوله «ملكاً». يعني أنّ الإقطاع و إن لم يفد ملكاً للمقطع له، لكن يوجب له الأولويّة، فلا يجوز للغير أن يتصرّف فيه بالإحياء أو غيره.

 <sup>(</sup>٦) نيل الأوطار: الجزء ٥، كتاب إحياء الموات، ص ٣٢٧، الطبعة الثانية(تعليقة السيد كلانتر).

<sup>(</sup>٧) بالنصب، مفعول ثان لقوله «أقطع»، و المفعول الأوّل هو بلال.

<sup>(</sup>٨) يعني أنَّ العقيق اسم وادٍّ على ظهر بلدة المدينة المنوّرة.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «يده» يرجع إلى بلال.

<sup>(</sup>١٠) فاعله هو الضمير العائد إلى النبيِّ ﷺ.

<sup>(</sup>١١) بالنصب، مفعول ثانٍ لقوله «أقطع»، كما أنَّ مفعوله الأوَّل هو الزبير.

المضمومة و الضاد المعجمة، و هو (١) عدوه مقدار ما جرى .. فأجرى (٢) فرسه حتى قام أي عجز عن التقدّم، فرمى (٣) بسوطه، طلباً للزيادة على الحضر، فأعطاه (٤) من حيث وقع السوط، و أقطع مَنَا الله غيرهما (٥) مواضع أخر.

(أو محجّراً <sup>(٦)</sup>) أي مشروعاً <sup>(٧)</sup> في إحيائه شروعاً لم يبلغ حدّ الإحياء، فإنّد <sup>(٨)</sup> بالشروع يفيد أولويّة لايصحّ لغيره <sup>(٩)</sup> التخطّيّ إليه.....

الحُضر \_ بضم الحاء و سكون الضاد \_ الاسم من أحضر الفرس: عدا (المنجد).

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى الحضر، و في قوله «عدوه» يرجع إلى الفرس. يعنى أنّ المراد من الحضر هو مقدار عدو الفرس.

 <sup>(</sup>٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الربير. يعني أن الزبير أجرى فرسه بعد الإقطاع حتى
 قام الفرس عن الذهاب، فرقى بسوطه إلى قدامه، لتحصيل الزيادة.

<sup>(</sup>٣) فاعله هو الضمير العائد إلى الزبير، و الضمير في قوله «بسوطه» أيضاً يرجع إلى الزبير.

<sup>(</sup>٤) فاعله هو الضمير العائد إلى النبي ﷺ، و ضمير المفعول يرجع إلى الزبير.

 <sup>(</sup>٥) ضيمر التثنية في قوله «غيرهما» يرجع إلى بلال و الزبير، و هو منصوب، لكونه مفعولاً أوّلاً لقوله «أقطع»، و مفعوله الثانى هو قوله «مواضع».

 <sup>(</sup>٦) عطف على قوله «مشعراً» في قوله «و انتفاء كونه مشعراً». يمعني انتفاء كونه محجّراً، و هذا هو الشرط السادس من الشروط الستّة للإحياء.

 <sup>(</sup>٧) من الشروع. يعني أنّ المراد من التحجير هو الشروع في الإحـياء و لو لم يـصل
 إلى حدّ الإحياء.

<sup>(</sup>٨) أي الإحياء بالشروع يفيد الأولويّة لمن شرع فيه.

<sup>(</sup>٩) أي لايصحّ لغير المحجّر التصرّف فيما حجّره.

و إن لم يفد (١) ملكاً، فلا يصحّ بيعه (٢)، لكن يورث (٣) و يصحّ الصلح عليه إلّا أن يهمل (٤) الإتمام، فللحاكم حينئذ (٥) إلزامه به أو رفع يده (٢) عنه، فإن امتنع (٧) أذن لغيره (٨) في الإحياء، و إن اعتذر (٩) بشاغل أمهله مدّة يـزول عذره فيها، و لا يتخطّى (١٠) غيره إليها.....

(١) فاعله هو الضمير العائد إلى التحجير. يعني أنّ التحجير و إن لم يكن مفيداً للملك.
 لكن يفيد أولويّة المحجّر للإحياء.

(٢) الضمير في قوله «بيعه» يرجع إلى ما حجّره. يعني إذا لم يحصل الملك بالتحجير لم يجز بيعه.

(٣) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى ما حجّره.
 و الحاصل هو أنّ التحجير لا يوجب الملك، لكن يوجب حصول الحقّ، و هو قابل للإرث و الصلح.

(٤) فاعله هو الضمير العائد إلى من حجّره.

- (٥) يعني إذا أهمل المحجّر إتمام ما حجّره بالإحياء جاز للحاكم أن يـجبره عـلى
   إتمام ما أقدم عليه. و الضمير في قوله «إلزامه» يرجع إلى من حجّر، و في قـوله
   «به» يرجع إلى الإتمام.
- (٦) أي يجبره الحاكم على رفع اليد عمّا حجّره عند امتناعه عن الإكمال و الإتمام.
   و الضمير في قوله «يده» يرجع إلى من يريد الإحياء، و في قوله «عنه» يرجع إلى ما حجّره.
  - (٧) فاعله هو الضمير العائد إلى المحجِّر.
  - (٨) أي إذن الحاكم لغير المحجّر في الإحياء لما حجّر.
- (٩) فاعله هو الضمير العائد إلى الذي حجّر. يعني لو اعتذر المحجّر لعدم الإتمام بسبب عذر حاصل له أمهله الحاكم مقداراً من المدّة يزول عذره فيها.
- (١٠) أي لا يجوز للغير أن يتخطَّى إلى ما حجّره المحجّر في المدّة التي أمهله الحاكم فيها.

مادام ممهلاً<sup>(۱)</sup>.

و في الدروس جعل الشروط (٢) تسعة، و جعل منها إذن (٣) الإمام عليه مع حضوره و وجود (٤) ما يخرجها عن الموات بأن يتحقق (٥) الإحياء، إذ لاملك (٦) قبل كمال العمل المعتبر فيه، و إن أفاد الشروع تحجيراً (٧) لايفيد سوى الأولويّة، كما مرّ، و قصد (٨) التملّك، فلو فعل أسباب الملك بقصد غيره (٩) أو لا مع قصد (١٠) لم يملك.....

(١) أي مادام المحجّر يكون ذا مهلة من قبل الحاكم.

(٢) يعني أنّ المصنّف شجعل شروط الإحياء في كتاب الدروس تسعة، فأضاف إلى
 ما تقدّم من الشروط الستّة ثلاثة:

أ: إذن الإمامﷺ عند حضورها

ب: وجود ما يخرجها عن التولك الراس سوي

ج: قصد التملُّك.

(٣) بالنصب،مفعول لقوله «جعل»،و الضمير في قوله «حضوره» يرجع إلى الإمام ﷺ.

(٤) بالنصب، عطف على قوله «إذن الإمام ﷺ» و مفعول لقوله «جعل».

(٥) يعني أنَّ الأرض لاتخرج عن الموات إلَّا بتحقَّق الإحياء.

 (٦) يعني أنّ التملّك للأرض العوات لا يحصل قبل الإحياء، و هو كمال العمل الذي يعتبر فيه.

(٧) يعني أنَّ الشروع في الإحياء يفيد تحجيراً، و هو لايفيد إلَّا الأولويَّة.

(٨) بالنصب، عطف على قوله «إذن الإمام ﷺ»، و مفعول آخر لقوله «جعل».

(٩) الضمير في قوله «غيره» يرجع إلى الملك. يعني لو أحيا إحياءً كاملاً لا بقصد
 التملّك \_كما إذا أحياها بقصد انتفاع الناس به \_فإذاً لا يحصل له الملك.

(١٠)كما إذا أحياها عابثاً أو بقصد التمرين.

كحيازة سائر المباحات من الاصطياد (١) و الاحتطاب (٢) و الاحتشاش (٣). و الشرط الأوّل (٤) قد ذكره هنا (٥) في أوّل الكتاب.

و الثاني يلزم من جعلها (٦) شروط الإحياء مضافاً إلى ما سيأتي (٧) من قوله: «و المرجع في الإحياء إلى العرف...إلخ».

و الثالث (٨) يستفاد من قوله في أوّل الكتاب: «يتملّكه من أحياه»، إذ التملّك يستلزم القصد إليه (٩)،.....

(١) الاصطياد من باب الافتعال، أصله الاصتياد من صاد يصيد، قلبت التاء المنقوطة طاءً، لقاعدة صرفيّة.

(٢) أي جمع الحطب.

(٣) الاحتشاش من احتش الحشيش: سعى في طلبه و جمعه. الحشيش، واحدته حشيشة: ما يبس من العشب (المنجد).

- (٤) المراد من «الشرط الأوّل» هو إذن الإمام ﷺ في الإحياء.
- (٥) يعني أنّ المصنّف ﴿ ذكر الشرط الأوّل في هذا الكتاب في الصفحة ١٣٥ في قوله
   «و إلّا افتقر إلى إذنه».
- (٦) يعني أنّ الشرط الثاني يستفاد من جعل الستّة شروط الإحياء. لأنّ من شرائط
   الإحياء و لوازمه إيجاد ما يصدق عليه الإحياء، فلا حاجة إلى جعله شرطاً آخر
   برأسه.
  - (٧) أي في الصفحة ١٧١. و الضمير في قوله «جعلها» يرجع إلى الشروط الستّة.
- (٨) المراد من «الثالث» هو اشتراط قصد التملّك. يعني أن هذا الشرط أيضاً يستفاد
  من كلام المصنف الله في هذا الكتاب حيث قال في الصفحة ١٣٣ «و يتملّكه من
  أحياه».
- (٩) الضمير في قوله «إليه» يرجع إلى التملّك. يعني أنّ لفظ «التملّك» من باب التفعّل،

فإنّ الموجود في بعض النسخ (١٠): «يتملّكه» ـبالتاء بعد الياء ــ، و يوجد في بعضها (٢): «يملكه»، و هو لايفيد (٣).

و يمكن (٤) استفادته من قوله بعد حكمه برجوعه إلى العرف (٥): «لمن أراد الزرع» و «لمن (٦) أراد البيت»، فإنّ الإرادة لما ذكر (٧) و نحوه تكفي في قصد التملّك و إن لم يقصده (٨) بخصوصه.

 <sup>→</sup> فلذا يكون معناه قبول الملك، و لا يحصل القبول إلا بالقصد.

 <sup>(</sup>١) يعني أنّ الثابت في بعض نسخ كتاب اللمعة الدمشقيّة هو لفظ «يـتملّك»، و هـذا
 اللفظ يلازم القصد، كما تقدّم في الهامِش السابق.

 <sup>(</sup>۲) الضمير في قوله «بعضها» يرجع إلى نسخ هذا الكتاب. يعني أن الثابت في بعض
 آخر من نسخ هذا الكتاب هو لفظ «يملكه»، و هذا اللفظ لايلازم القصد.

و الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى لفظ «يملكه».

<sup>(</sup>٣) أي لايفيد القصد.

 <sup>(</sup>٤) يعني يمكن استفادة اشتراط القصد من قول المصنف في الصفحة ١٧٢ «لمن أراد الزرع»، و من قوله في الصفحة ١٧٩ «إن أراد البيت».

<sup>(</sup>٥) فإنّ المصنّف قال في الصفحة ١٧١ «و المرجع في الإحياء إلى العرف».

 <sup>(</sup>٦) كذا في جميع النسخ الموجودة بأيدينا، و لكنّ الثابت في كلام المصنّف الله في الصفحة ١٧٩ هو «إن أراد البيت»، كما عليه أيضاً النسخ المشار إليها.

 <sup>(</sup>٧) و هو الزرع و البيت، فإن إرادتهما يلازم قصد إحسائهما، فبلا حساجة إلى جسعل
 القصد شرطاً آخر للإحياء.

<sup>(</sup>٨) فاعله هو الضمير العائد إلى المحيى، و ضمير المفعول يرجع إلى التملُّك.

وحيث بين (١) أنّ من الشرائط أن لا يكون حريماً لعامر نبّه هنا على بيان حريم بعض الأملاك بقوله: (وحريم العين (٢) ألف ذراع (٣)) حولها من كلّ جانب (في) الأرض (الرخوة (٤)، وخمسمائة في الصلبة (٥))، بمعنى (١) أنّه ليس للغير استنباط عين أخرى في هذا القدر لا المنع من مطلق الإحياء (٧).

و التحديد بذلك (٨) هو المشهور.....

### تحديد الحريم

- (١) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنّف في، وكذا فاعل قوله «نبّه».
- (٢) العين لها معانٍ كثيرة تقرب سبعين. و العراد منها هـنا: يـنبوع المــاء. ج أغــيُن و عُيُون(راجع أقرب الموارد). ﴿ مُرَامِنَ مَا مُرَامِنَ مِنْ مُنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ
- (٣) الذِراع بالكسر -: من اليد من طرف المرفق إلى طرف الإصبع الوسطى (أقرب الموارد).
  - (٤) الرِخُوة ـ بالكسر و يضمّ ـ : الاسترخاء، يقال: فيه رخوة (أقرب الموارد).
- (٥) الصّلَبة مؤنّث الصّلَب \_محرّكةً \_: ما صلب من الأرض، ج أصلاب، و يـقال للأرض التي لم تزرع زماناً أنّها لأصلاب منذ أعوام(أقرب الموارد).
- (٦) يعني أنّ معنى كون حريم العين ألف ذراع في الرخوة و خمسمائة في الصلبة أنّه
   لا يجوز لغير صاحب العين استخراج عين أخرى في هذا المقدار من الأطراف.
- (٧) يعني ليس معنى الحريم عدم جواز الإحياء مطلقاً حتى للزرع و الغرس و البناء،
   بل يجوز الإحياء للغير بذلك.
- (٨) المشار إليه في قوله «بذلك» هو كون الحريم ألف ذراع في الرخوة و نصفها فــيالصلبة.

روایةً<sup>(۱)</sup> و فتوی.

و حدّه (٢) ابن الجنيد بما ينتفي معه الضرر، و مال إليه (٢) العلمة في المختلف، استضعافاً (٤) للمنصوص و اقتصاراً (٥) على موضع الضرر و تمسّكاً بعموم نصوص (٦) جواز الإحياء.

و لا فرق(٧) بين العين المملوكة و المشتركة(٨) بين المسلمين، و المرجع

(١) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن عقبة بن خالد عن أبي عبدالله عليه قال: يكون بين البئرين إذا كانت أرضاً رخوة فألف ذراع البئرين إذا كانت أرضاً رخوة فألف ذراع (الوسائل: ج ١٧ ص ٣٣٨ ب ١١ من أبواب كتاب إحباء الموات ح ٣).

(٢) الضمير الملفوظ في قوله «حداً» يرجع إلى حريم العين. يعني أنّ ابن الجنيد الله الحديد الحديد العريم المذكور بمقدار ينتفى معه الضرر.

(٣) الضمير في قوله «إليه» يرجع إلى تحديد ابن الجنيد.

(٤) يعني أنَّ العلامة الله في كتابه (المختلف) مال إلى ما حدَّه ابن الجنيد الله الأدلَّة ثلاثة: أ: استضعافاً للنصّ الدال على ما قال به المشهور.

ب: اقتصاراً على ما يحصل به الضرر.

ج: عملاً بعموم النصّ الدالّ على جواز الإحياء.

(٥) يعني أنَّ العلَّامة اكتفى في الحريم بمقدار يحصل به الضرر.

(٦) من النصوص الدالة على جواز الإحياء هو ما نقل سابقاً في الصفحة ١٤١ عـن
 النبي ﷺ: «من أحيا أرضاً ميتةً فهي له».

 (٧) أي لا فرق في الحريم المذكور للعين بين كون العين لشخص خاص و بين كونها للمسلمين.

(٨) أي العين المشتركة بين المسلمين.

في الرخاوة و الصلابة إلى العرف<sup>(١)</sup>.

(و حريم بئر الناضح (٢) \_و هو (٣) البعير الذي يستقى عليه للزرع و غيره (٤) \_ (ستّون ذراعاً) من جميع الجوانب، فلايجوز إحياؤه (٥) بحفر بئر أخرى و لاغيره (٦).

(و) حريم بئر (المعطن (<sup>(۷)</sup>) \_واحد المعاطن، و هو مبارك <sup>(۸)</sup> الإبل عند الماء ليشرب، قاله الجوهريّ، و المراد البئر التي يستقى منها <sup>(۹)</sup> لشرب الإبل \_(أربعون ذراعاً) من كلّ جانب، كما مرّ <sup>(۱۰)</sup>.

(٨) المبارك جمع المبررك.

المَبْرَك: موضع البُرُوك، يقال:فلان ليس له مبرك جمل،أي لا شيء له (أقرب الموارد). (٩) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى البئر، و هي مؤنّث.

(١٠) أي كما مرّ في حريم بئر الناضح حيث قالَ الشارح الله قبل أسطر «مـن جـميع الجوانب».

<sup>(</sup>١) أي يرجع في تعيين الرخوة و الصلبة إلى العرف، لعدم تعيينهما في الشرع.

 <sup>(</sup>٢) الناضح: البعير يستقى عليه، ثمّ استعمل في كلّ بعير و إن لم يحمل الماء، يـقال:
 أطعمه ناضحك أي بعيرك، ج نواضح (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى الناضح.

<sup>(</sup>٤) أي و غير الزرع كالشرب و الغسل.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «إحياؤه» يرجع إلى جميع الجوانب.

 <sup>(</sup>٦) أي لايجوز إحياء جميع جوانب البئر في القدر المذكور حتى بغير حفر بئر أخرى مثل الزراعة و الغرس.

 <sup>(</sup>٧) المَعْطَن و المَعْطِن: المناخ حول الماء، ج مَعاطِن، و هي في كلام الفقهاء المبارك
 (المصباح).

(و حريم الحائط مطرح آلاته (۱۱) من حجر و تراب و غيرهما على تقدير انهدامه (۲) لمسيس الحاجة إليه (۳) عنده.

(و حريم الدار مطرح ترابها) و رمادها(٤) و كناستها(٥) (و ثلوجها(٦)) مسيل مائها حيث يحتاج إليهما(٧).

(و مسلك<sup>(٨)</sup> الدخول و الخروج في صوب البـاب) إلى أن يـصل إلى الطريق<sup>(٩)</sup> أو المباح و لو بازورار<sup>(١٠)</sup> لايوجب ضرراً كثيراً.......

(١) الضمير في قوله «آلاته» يرجع إلى الحائط.

(٢) الضمير في قوله «انهدامه» يرجع إلى الحائط.

(٣) الضمير في قوله «إليه» يرجع إلى الحريم، و في قوله «عنده» يرجع إلى الانهدام.
 يعنى لاحتياج الحائط إلى الحريم المذكور عند انهدامه.

(٤) الرّماد \_ بفتح الراء \_: ما يبقى من النواد المحترقة بعد احتراقها، ج أرْمِدة (أقرب الموارد).

(٥) الكُناسَة \_ بالضمّ \_ : ما يُكنّس، و هي الزّبالة و السباطة و الكساحة بمعنيّ (أقــرب الموارد).

(٦) الثلوج \_بضم الثاء \_جمع، مفرده الثلج.
 التَلْج: ما يتجمّد و يسقط من السماء، واحدته تَلْجة، ج ثُلُوج، يقال: وقعت الثلوج في بلادهم (أفرب الموارد).

(٧) الضمير في قوله «إليهما» يرجع إلى المطرح و المسيل.

(٨) بالرفع، مبتدأ، و خبره قوله «في صوب الباب».

(٩) يعني أنّ المسلك من جانب باب الدار يحتد حتى يـصل إلى الطـريق العـام أو
 الموضع المباح للعموم.

(١٠) من ازْوَرَّ: عدل و انحرف(أقرب الموارد).

أو بعداً (١)، و يضمّ إلى ذلك (٢) حريم حائطها (٣)، كما سلف (٤).

و له<sup>(٥)</sup> منع من يحفر بقرب حائطه بئراً<sup>(٢)</sup> أو نهراً، أو يغرس<sup>(٧)</sup> شجرة تضرّ بحائطه أو داره.

وكذا لو غرس(٨) في ملكه أو أرض أحياها ما تبرز أغمانه(٩) أو

و لا يخفى أنّ ذلك من قبيل ذكر الخاصّ بعد ذكر العامّ، إذ الحائط المتقدّم ذكر ، هو مطلق الحائط، سواء كان حائط الدار أم حائط البستان أم حائط العرصة.

(٣) الضمير في قوله «حائطها» يرجع إلى الدار.

(٤) أي في الصفحة السابقة في قوله «و حريم الحائط...إلخ».

(٥) الضمير في قوله «له» يرجع إلى صاحب الدار.

(٦) فيمنع صاحب الدار و الحائط من أن يحفر بقرب داره و حائطه بئر أو نهر.

(٧) أي يمنع الغير من غرس الشجر في حريم داره أو حائطه.

(٨) فاعله هو الضمير العائد إلى صاحب الدار. يعني و مثل حريم الدار هـ و مـا إذا غرس في ملكه أو في الأرض التي أحياها أشجاراً تظهر أغصانها أو عروقها إلى الأرض المباحة، فلصاحب الأشجار أن يمنع الغير من إحـياء مـوضع أغـصان أشجاره و عروقها و لو لم تبرز بالفعل و برز بعد حين.

(٩) الغصون جمع، مفرده الغصن.

الغُصْن ـبالضمّ ـ: ما تشعّب عن ساق الشجر دقاقها و غلاظها، ج غُصُون(أقرب الموارد).

 <sup>(</sup>١) أي لايوجب الازورار بعداً كثيراً بحيث يضر على مسلك الدار حتى يصير غـير
 جائز(من تعليقة السيد كلانتر).

 <sup>(</sup>۲) المشار إليه في قوله «ذلك» هو حريم الدار. يعني يضم إلى حريم الدار حريم حائطها، فيكون للدار حريمان: مسلك الدخول و الخروج من جانب باب الدار، و حريم حائط الدار.

عروقه إلى المباح و لو بعد حين لم يكن (١) لغيره إحياؤه، و للغارس منعه (٢) ابتداءً.

هذا (٣) كلّه إذا أحيا هذه الأشياء في الموات، أمّا الأملاك المتلاصقة (٤) فلا حريم لأحدها على جاره، لتعارضها (٥)، فإنّ كلّ واحد منها حريم بالنسبة إلى جاره، و لا أولويّة، و لأنّ (٦) من الممكن شروعهم في الإحياء دفعة، فلم يكن لواحد على آخر حريم.

(و المرجع في الإحياء إلى العرف)، لعدم ورود شيء معيّن فيه مس الشارع (كعضد (٧) الشجر) من الأرض (و قطع المياه الغالبة) عمليها (٥) (و

## المرجع في الإحياء

<sup>(</sup>١) جواب شرط، و الشرط هو قوله «لو غرس».

 <sup>(</sup>۲) أي يجوز للغارس حين يغرس منع من يـريد إحــياء المكــان الذي تــصل إليــه
 أغصان شجرته فيما بعد و إن لم تصل بالفعل.

 <sup>(</sup>٣) المشار إليه في قوله «هذا» هو ما ذكر من حريم الحائط و الدار. يعني أنّ ما ذكر
 إنّما هو في صورة إحداث الحائط و الدار في الأراضي الموات.

 <sup>(</sup>٤) أي الأملاك التي يلتصق كل واحد منها بالآخر مثل الدور في الأمصار و القراء
 ففيها لا حريم لأحد منها على جاره.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «لتعارضها» يرجع إلى الأملاك.

<sup>(</sup>٦) هذا دليل لعدم أولويّة أحد من الأملاك بالنسبة إلى غيره.

<sup>(</sup>٧) أي الإحياء في بعض الموارد يكون بقطع الأشجار، مثل إحياء الغابة.

<sup>(</sup>٨) يعني أنّ الإحياء في بعض الأراضي يتحقّق بقطع المياه الغالبة على الأرض.

التحجير (۱) حولها (بحائط) من طين (۲) أو حجر (أو مرز (۳)) \_ بكسر الميم \_ و هو جمع التراب حول ما يريد إحياءه من الأرض ليتميّز عن غيره (أو مسنّاة) \_ بضمّ الميم \_ و هو نحو المرز، و ربّما كان أزيد منه (٤) تراباً، و مثله (٥) نصب القصب و الحجر و الشوك و نحوها (۲) حمولها (و سوق (٧) الماء) إليها حيث تحتاج إلى السقي (أو اعتياد الغيث (٨))، كلّ ذلك (٩) (لمن أراد الزرع و الغرس) بإحياء الأرض.

 <sup>(</sup>١) بالجرّ، عطف على مدخول الكاف الجارّة في قوله «كعضد الشجر». و هذا أيضاً
 مثال آخر للإحياء في نظر العرف إلى العرف العرف العرف المرف العرف المرف المرف العرف المرف العرف الع

و الضمير في قوله «حولها» يرجع إلى الأرض الموات.

<sup>(</sup>٢) أي الحائط الذي يحصل به الإحياء إمّا من الطين أو الحجر.

<sup>(</sup>٣) المِرَز: ألحبّاس الذي يحبّس الماء، فارسيّ معرّب (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٤) أي ربّما كان المسنّاة أزيد من المرز من حيث التراب.

 <sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «مثله» يرجع إلى كـل واحـد من المرز و المسناة. يعني أن التحجير كما يحصل بهما كذلك يحصل بنصب القصب و الحجر و غيرهما حـول الأرض الموات.

<sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «نحوها» يرجع إلى ما ذكر من القصب و ما عطف عليه، و فــي قوله «حولها» يرجع إلى الأرض الموات.

 <sup>(</sup>٧) بالجرّ، عطف على مدخول الكاف الجارّة في قوله «كعضد الشجر»، و الضمير في قوله «إليها» يرجع إلى الأرض الموات. و هذا أيضاً من أمثلة الإحياء عرفاً.

<sup>(</sup>٨) الغَيْث: المطر، ج غُيُوث و أغْياث (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٩) المشار إليه في قوله «ذلك» هو ما ذكر من عضد الشجر و ما عطف عليه.

و ظاهر هذه العبارة (١) أنّ الأرض التي يراد إحياؤها للزراعة لوكانت مشتملة على شجر و ماء مستولٍ عليها (٢) لا يتحقق إحياؤها إلّا بعضد شجرها و قطع الماء عنها و نصب حائط و شبهه (٣) حولها (٤) و سوق (٥) ما يحتاج إليه من الماء إليها إن كانت ممّا تحتاج (٢) إلى السقي به، فلو أخل بأحد هذه (٧) لا يكون إحياء، بل تحجيراً.

و إنّما جمع (^) بين قطع الماء و سوقه إليها، لجواز أن يكون الماء الذي يحتاج إلى قطعه غير (٩) مناسب للسقي، بأن يكون وصوله (١٠) إليها عـلى وجه الرشح (١١) المضرّ بالأرض.....

<sup>(</sup>١) أي قوله «لمن أراد الزرع و الغرس».

<sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «عليها» يرجع إلى الأرض، وكذلك الضمير في قوله «إحياؤها».

<sup>(</sup>٣) شبه الحائط هو ما تقدّم من المرز و المستاة و نصب القصب و غيرها.

<sup>(</sup>٤) أي حول الأرض التي يربد الزرع و الغرس بإحيائها.

<sup>(</sup>٥) بالجرّ، عطف على مدخول الباء الجارّة في قوله «بعضد شجرها».

<sup>(</sup>٦) أي إن كانت الأرض التي يراد الزرع و الغرس بإحيائها محتاجة إلى السقي بالماء.

<sup>(</sup>٧) المشار إليه في قوله «هذه» هو ما ذكر من عضد الشجر و ما عطف عليه.

 <sup>(</sup>٨) فإن المصنف الله جمع بين قطع الماء و سوقه بقوله أوّلاً «قطع المياه» و بقوله أخيراً «و سوق الماء».

 <sup>(</sup>٩) كما أنّ بعض المياء المترشحة يكون مضرّاً بحال الأرض، فيجب قطعه عند الإحياء.

<sup>(</sup>١٠) الضمير في قوله «وصوله» يرجع إلى الماء، و في قوله «إليها» يرجع إلى الأرض.

<sup>(</sup>١١) رَشَحَ الإِناء: تحلُّب منه الماء و نحوه(المنجد).

و المراد منه هنا هو وصول الماء إلى الأرض شيئاً فشيئاً.

من غير أن ينفع (١<sup>١)</sup> في السقي و نحو ذلك <sup>(٢)</sup>، و إلاّ<sup>(٣)</sup> فلو كان كثيراً يـمكن السقي به كفي قطع القدر المضرّ منه و إبقاء الباقي للسقي.

و لو جعل الواو في هذه الأشياء (٤) بمعنى «أو» كان كلّ واحد منها كافياً في تحقّق الإحياء، لكن لايصح في بعضها (٥)، فإنّ من جملتها سوق الماء أو اعتياد الغيث، و مقتضاه (٦) أنّ المعتاد لسقي الغيث لايتوقف إحياؤه على شيء من ذلك (٧).

و على الأوّل (^) لو فرض عدم الشجر أو عدم الصياه الغالبة لم يكن مقدار ما يعتبر في الإحياء مذكوراً (٩)، و يكفي كلّ واحد ممّا يبقى على

<sup>(</sup>١) أي الماء الواصل إليها بنحو الرشح لاينفع في سقي الأرض.

<sup>(</sup>٢) كما إذا كان الماء الواصل إلى الأرض مالحاً.

 <sup>(</sup>٣) أي لو لم يكن الماء الواصل إلى الأرض مضرّاً إلّا من جهة كثرته فإذاً يكفي في
 الإحياء قطع المقدار الزائد عن قدر الحاجة.

<sup>(</sup>٤) أي لو جعل الواو في عبارة المصنّف الله «كعضد الشجر و قبطع المياه الغالبة و التحجير... إلخ» بمعنى «أو» كان كلّ واحد ممّا ذكر كافياً في تبحقّق الإحسياء، فلا يحتاج إلى إتيان المحيى بجميع ما ذكر.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «بعضها» يرجع إلى هذه الأشياء، وكذلك الضمير فــي قــوله «جملتها».

<sup>(</sup>٦) الواو في قوله «و مقتضاه» تكون للحاليّة، و الضمير فيه يسرجم إلى جمعل الواو بمعنى «أو».

<sup>(</sup>٧) أي ممّا ذكر من عضد الشجر و قطع المياه الغالبة و التحجير...إلخ.

 <sup>(</sup>٨) المراد من «الأوّل» هو جعل الواو بمعنى الجمع بين الأشياء المذكورة.

<sup>(</sup>٩) لأنَّه إذا وجب الجمع بين الأشياء المذكورة في تـحقَّق الإحــياء لم يـعلم كـيفيّة

الثانى<sup>(١)</sup>.

و في الدروس اقتصر على حصوله (٢) بعضد الأشجار و التهيئة (٣) للانتفاع و سوق (٤) الماء أو اعتياد الغيث، ولم يشترط (٥) الحائط و المسنّاة، بل اشترط (٦) أن يبيّن الحدّ بمرز (٧) و شبهه، قال (٨): «و يحصل الإحياء (٩) أيضاً بقطع المياه الغالبة»، و ظاهره (١٠) الاكتفاء به عن الباقي (١١) أجمع، و

 <sup>→</sup> إحياء الأرض الخالية من الأشجار و المياه الغالبة.

<sup>(</sup>١) يعني على القول بكون الواو بمعنى «أو» يكفي كلّ واحد مــمّا ذكــر فــي تــحقّق الإحياء.

<sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «حصوله» يرجع إلى الإحياء.

<sup>(</sup>٣) التَهِيئَة من هَيَّأَه تَهِيئَةً وَ تَهْيِيناً: أصلحه و أعده (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٤) بالجرّ، عطف على مدخول الياء الجارّة في قولد «بعضد الأشجار».

<sup>(</sup>٥) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنّف على . يعني أنّ المصنّف لم يشترط في الإحياء بناء الحائط و المسنّاة.

<sup>(</sup>٦) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنّف.

 <sup>(</sup>٧) فإن المصنف الله اكتفى في كتابه (الدروس) في تحقق الإحياء بأن يبين المحيي
 الحد بإيجاد مرز أو مسناة.

<sup>(</sup>٨) هذا نقل عبارة المصنّف في كتابه(الدروس).

 <sup>(</sup>٩) فاعل لقوله «يحصل». يعني قال المصنف الله في الدروس: كما يحصل الإحماء
 بإحداث الحائط كذلك يحصل بقطع المياه الغالبة على الأرض أيضاً.

<sup>(</sup>١٠) الضمير في قوله «ظاهره» يرجع إلى المصنّف، و الضمير في قوله «به» يرجع إلى قطع المياه.

<sup>(</sup>١١) المراد من«الباقي»هو قطع الشجر و التحجير بحائط أو مرز أو مسنّاة...،كما تقدّم.

باقي عبارات الأصحاب مختلفة في ذلك(١)كثيراً.

و الأقوى الاكتفاء بكلّ واحد من الأمور الثلاثة السابقة (٢) مع سوق الماء حيث يفتقر (٣) إليه، و إلاّ (٤) اكتفى بأحدها خاصّةً.

هذا (٥) إذا لم يكن المانعان الأوّلان (٦) أو أحدهما موجوداً (٧)، و إلّا (٨) لم يكتف بالباقي (٩)، فلو كان الشجر مستولياً عليها و الماء كذلك لم يكف الحائط (١٠)، وكذا أحدهما (١١).....

(١) المشار إليه في قوله «ذلك» هو المعتبر في تحقّق الإحياء.

- (٢) العراد من «الثلاثة السابقة» هو عضد الشجر و قبطع المياه الغالبة و التحجير
  بحائط أو مرز. يعني أن كل واحد منها يكفي في تحقق الإحياء عند الشارح 
  بإضافة سوق الماء إليها عند افتقار الأرض إليه.
- (٣) فاعله هو الضمير العائد إلى الإحياء، و الضمير في قوله «إليه» يرجع إلى سوق
   الماء.
- (٤) أي إن لم تفتقر الأرض إلى سوق الماء إليها يكفي إحداث أحد الأمور الشلاثة المذكورة في تحقّق إحيائها.
  - (٥) المشار إليه في قوله «هذا» هو الاكتفاء بأحد الأمور الثلاثة.
  - (٦) المراد من المانعين الأوّلين هو الشجر و الماء الغالب على الأرض.
    - (٧) خبر لقوله «لم يكن».
  - (٨) أي إن وجد المانعان الأوّلان أو أحدهما لايكفي الباقي في تحقّق الإحياء.
    - (٩) المراد من «الباقي» هو التحجير مع سوق الماء لو احتيج إليه.
- (١٠) يعني أنّ إحداث الحائط حول الأرض مع قطع أشجارها و المياه الغالبة عليها
   لا يكفى فى تحقّق إحيائها.
- (١١) يعني وكذا لايكفي قطع أحدهما \_من الشجر و الماء \_في تحقّق إحياء الأرض.

وكذا لوكان الشجر (١) لم يكف دفع الماء، و بالعكس (٢)، لدلالة العرف على ذلك كلّه.

أمّا الحرث<sup>(٣)</sup> و الزرع فغير شرط فيه (٤) قطعاً، لأنّه (٥) انتفاع بـالمحيا كالسكني <sup>(٦)</sup> لمحيى الدار.

نعم، لو كانت الأرض مهيّأة للزراعة (٧) و الغرس لايتوقّف إلاّ على الماء كفي سوق الماء إليها مع غرسها أو زرعها، لأنّ ذلك (٨) يكون بمنزلة تميّزها (٩) بالمرز و شبهه.

<sup>(</sup>١) أي لو كان الشجر مانعاً لم يكف دفع الماء خاصّةً في حصول الإحياء.

<sup>(</sup>٢) أي إذا كان الماء الغالب على الأرض مانعاً لم يكف قطع الشجر في تحقّق الإحياء.

 <sup>(</sup>٣) يعني إذا حصل الإحياء بما تقدّم لم يعتبر في الإحياء الحرث و الزرع في
 الأرض المحياة.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الإحياء.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «الأنّه» يرجع إلى كلّ واحد من الحرث و الزرع.

 <sup>(</sup>٦) يعني كما أنّ السكنى في الدار المحياة يكون انتفاعاً كذلك الحرث في الأرض المحياة بأحد الأمور الثلاثة المذكورة يكون من قبيل الانتفاع من دون دخل له فى حصول الإحياء، وكذا الزرع.

 <sup>(</sup>٧) كما إذا لم يوجد في الأرض التي يراد إحياؤها مانع من الشجر و المياه الغالبة و غير ذلك و لم يحتج في الإحياء إلّا إلى إيصال الماء إليها، فإذاً لا يتحقّق إحياؤها إلّا بسوق الماء إليها و بالزرع و الغرس فيها.

<sup>(</sup>٨) المشار إليه في قوله «ذلك» هو سوق الماء مع الغرس و الزرع.

<sup>(</sup>٩) يعني كما أنّ الأرض تتميّز بإحداث المرز و المسنّاة فيها كذلك تتميّز بسوق الماء إليها مع الزرع و الغرس.

(وكالحائط (١)) ولو بخشب أو قبصب (لمن أراد) باحياء الأرض (الحظيرة (٢)) المعدّة (٣) للغنم و نحوه أو لتجفيف الثمار أو لجمع الحطب و الخشب و الحشيش و شبه ذلك، و إنّما اكتفى فيها (٤) بالحائط، لأنّ ذلك (٥) هو المعتبر عرفاً فيها (٦).

(و)كالحائط (مع السقف<sup>(٧)</sup>) بخشب أو عقد<sup>(٨)</sup>.....

(١) عطف على قوله في الصفحة ١٧١ «كعضد الشجر». يعني كما يحصل الإحياء بما ذكر لمن أراد الزرع و الغرس كذلك يحصل الإحياء بإيجاد الحائط و لو بخشب أو قصب لمن أراد الحظيرة بإحياء إلأرض الموات.

(٢) الحَظِيرَة: الموضع الذي يحاط عليه لتأوى إليه الغنم و الإبل و سائر الماشية يقيها
 البرد و الريح، و ـ جرين النعر، ج حَظائِر و حِظار (أقرب الموارد).

(٣) يعني أنّ الحظيرة تعد الأمورة تعد الأمورة المؤرّة المؤرّة العنم.
 أ: لحفظ العنم.

ب: لتجفيف الثمار.

ج: لجمع الحطب و الخشب و الحشيش و شبه ذلك.

(٤) الضمير في قوله «فيها» يرجع إلى الحظيرة. يعني أنّ المصنّف الله اكتفى في حصول الإحياء بالحظيرة بإحداث الحائط بلاسقف، لكفايته في تحقّق بناء الحظيرة عرفاً.

(٥) المشار إليه في قوله «ذلك» هو الحائط.

(٦) الضمير في قوله «فيها» يرجع إلى الحظيرة.

(٧) يعنى أنَّ المعتبر في الإحياء بإرادة البيث هو إحداث الحائط مع السقف.

(٨) التُقد \_ بضم العين و فتح القاف \_: جمع عُقدة، و هي تداخل اللـبن المـبني بـها السقف(تعليقة السيدكلانتر).

أو طرح (١) بحسب المعتاد (إن أراد (٢) البيت).

و اكتفى في التذكرة في تملّك قاصد السكنى بالحائط (٣) المعتبر في الحظيرة و غيره (٤) من الأقسام التي يحصل بها الإحياء لنوع (٥) مع قـصد غيره الذي لا يحصل (٦) به.

و أمّا تعليق (٧) الباب للحظيرة و المساكن فليس بمعتبر عندنا (٨)، المحفظ.....٧

(١) الطُرَح \_ بضم الطاء و فتح الراء \_ جمع طُرْحَة، و هو بناء السقف بعيدان يـطرح عليها البوريا ثم التراب(تعليقة السيد كلانتر).

(٢) فاعله هو الضمير العائد إلى المحيي.

(٣) أي اكتفى العلامة إلى فيمن قصد السكنى من إحياء الأرض الموات ببناء الحائط المعتبر في الحظيرة.

- (٤) بالجرّ، عطف على مدخول الباء الجارّة في قوله «بالحائط»، و الضمير فيه يرجغُ
   إلى الحائط.
  - (٥) فإذا حصل الإحياء لنوع يكفي في صدق إحياء غير هذا النوع. و الضمير في قوله «غيره» يرجع إلى النوع.
- (٦) فاعله هو الضمير العائد إلى الإحياء، و الضمير في قوله «به» يرجع إلى الغير. و الحاصل من معنى العبارة هو أنّه كما يحصل الإحياء ببناء الحائط كذلك يحصل بغير الحائط من الأقسام التي يحصل بها الإحياء و إن كان ذلك بالنسبة إلى غرضه غير موافق للنوع الذي أراده.
  - (٧) يعنى أمّا نصب الباب للحظيرة و المساكن فلايعتبر في صدق الإحياء.
    - (٨) أي عند علمائنا من الفقهاء الإماميّة.
    - (٩) الضمير في قوله «لأنَّه» يرجع إلى تعليق الباب.

## لا لتوقّف السكني عليه(١).

# (القول(٢) في المشتركات) بين الناس في الجملة(٣) و إن كان بعضها مختصًاً بـفريق خـاصّ، و هي(٤).....ه

(١) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى تعليق الباب. يعني أنّ السكني في المساكن و الحظيرة لايتوقّف على تعليق الباب لهما.

### المشتركات بين الناس

(٢) مبتدأ، خبره الجارّ و المجرور المتعلّقان بفعل من أفعال العموم.

(٣) أي المشتركات بين الناس إجمالاً وإن اختص بعضها بطائفة خاصة من الناس.

(٤) أي المشتركات أنواع ترجع أصولها إلى ثلاثة:

أ: الماء.

ب: المعادن.

ج: المنافع.

و المنافع على ستّة أقسام:

أ: المساجد.

ب: المشاهد.

ج: المدارس.

د: الرباط.

هـ: الطرق.

و: مقاعد الأسواق.

أنواع ترجع أصولها(١) إلى ثلاثة: الماء و المعدن و المنافع.

و المنافع ستّة: المساجد و المشاهد و المدارس و الرباط و الطرق و مقاعد الأسواق، و قد أشار إليها (٢) المصنّف في خمسة أقسام.

(فمنها (۳) المسجد) و في معناه المشهد (٤) ، (فمن سبق إلى مكان منه (٥) فهو أولى به) مادام باقياً فيه (٢) ، (فلو فارق (٧)) ـ و لو لحاجة كتجديد طهارة أو إزالة نجاسة \_ (بطل (٨) حقّه) و إن كان ناوياً (٩) للعود (إلّا أن يكون رحله (١٠٠)).....

(١) الضمير في قوله «أصولها» يرجع إلى المشتركات.

(٢) الضمير في قوله «إليها» يرجع إلى المنافع.

## القول في المسجد

- (٣) أي من جملة المشتركات بين الناس هو المسجد. و الضمير في قوله «معناه» يرجع إلى المسجد.
  - (٤) المراد من «المشهد» هو كلّ واحدة من الأعتاب المقدّسة.
    - (٥) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى المسجد.
    - (٦) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى المكان.
  - (٧) فاعله هو الضمير العائد إلى «من» الموصولة في قوله «فمن سبق».
- (٨) جواب شرط، و الشرط هو قوله «فلو فارق»، و الضمير في قوله «حقّه» يرجع إلى من سبق.
  - (٩) يعني يبطل حقّه و إن كان المفارق للمكان ينوي العود إليه.
- (١٠) الرّحْل: ما تصحبه من الأثاث، و قد يطلق على الوعــاء كــالعدل و الجــراب و

ـ و هو شيء من أمتعته و لو سبحته (١) و ما (٢) يشدّ به وسطه و خــفّه (٣)\_ (باقياً) في المواضع (و) مع ذلك (ينوي العود).

فلو فارق(1) لا بنيّته سقط حقّه و إن كان رحله باقياً.

و هذا الشرط<sup>(٥)</sup> لم يذكره كثير، و هو<sup>(٦)</sup> حسن، لأنّ الجلوس يفيد أولويّة، فإذا فارق<sup>(٧)</sup> بنيّة رفع الأولويّة سقط حقّه (٨) منها، و الرحل

 خوهما، و في القرآن: ﴿اجعلوا بضاعتهم في رحالهم﴾ أي في أوعيتهم، ج أرْحُل و رحال(أقرب إلموارد).

(١) السُبْحَة ـ بالضمّ ـ خرزات للتسبيح منظومة في سلك تعدّ مولَّدة(أقرب الموارد). و قوله «سبحته» تقرأ بالنصب، خبر لـ «كان» المقدّرة، و المعنى هـو «و لو كـان الشيء الباقي في المكان سبحته».

(۲) بالنصب محلاً، عطف على قوله «سبحته»، لكونه خبراً آخر لـ«كان» المقدّرة.
 يعني و لو كان الشيء المتروك في المكان ما يشدّ به ظهره كالحزام.

(٣) هذا أيضاً منصوب، لعطفه على قوله «سبحته»، فهذا خبر آخر لـ«كان» المقدّرة.

(٤) فاعله هو الضمير العائد إلى من سبق، و الضمير في قوله «حقّه» أيضاً يرجع إليه،
 وكذلك الضمير في قوله «رحله»، و الضمير في قوله «بنيّته» يرجع إلى العود.

(٥) المراد من قوله «هذا الشرط» هو نيّة العود مع بقاء الرحـل. يـعني أنّ كـثيراً مـن الفقهاء لم يذكروا شرط نيّة العود، بل اكتفوا ببقاء الرحل خاصّةً.

(٦) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى اشتراط نيّة العود في بقاء الحقّ بعد المفارقة.
 يعني أنّ اشتراط نيّة العود في بقاء حقّه حسن عند الشارح ١٠٠٠.

(٧) فاعله هو الضمير العائد إلى الجالس.

 (٨) الضمير في قوله «حقّه» يرجع إلى من سبق، و في قوله «منها» يرجع إلى منفعة المسجد. لامدخل له (١) في الاستحقاق بمجرّده مع احتماله (٢)، لإطلاق النصّ (٣) و الفتوى، و إنّما تظهر الفائدة على الأوّل (٤) لو كان رحله لايشغل (٥) من المسجد مقدار حاجته في الجلوس و الصلاة، لأنّ ذلك (٢).......

 (٣) يعني أنّ دليل انعقاد الاستحقاق ببقاء الرحل بلا نيّة العود هو إطلاق النصّ و الفتوى، و النصّ منقول في كتاب الوسائل:

محمد بن يعقوب بإسناده عن محمد بن إسماعيل عن بعض أصحابه عن مولانا أبي عبدالله ولله والله قال: قلت له: لكون بمكة أو بالمدينة أو الحيرة أو المواضع التي يرجى فيها الفضل، فربما خرج الرجل يتوضّأ فيجيء آخر فيصير مكانه، فقال: من سبق إلى موضع فهو أحق به يومه و ليلته (الوسائل: ج ٢ ص ٥٤٢ ب ٥٦ من أبواب أحكام المساجد من كتاب الصلاة ح ١).

و لا يخفى دلالة هذا الحديث على عموميّة الاستحقاق حتّى مع عدم إيقاء الرحل، لعدم تقييده به، كما لا يخفى.

(٤) المراد من «الأوّل» هو احتمال اشتراط نيّة العود في الاستحقاق.

(٥) كما إذا كان الرحل سبحته، فإنها لاتشغل من المسجد مقدار حاجة صاحبها في الجلوس و الصلاة، فعلى الأوّل ـ و هو اشتراط نيّة العود ـ يجوز للغير التصرّف في مكانه، لعدم نيّته العود و لو كان رحله باقياً، و على الثاني ـ و هو عدم اشتراط نيّة العود ـ لا يجوز للغير أن يتصرّف فيه مادام رحله باقياً، فهذه الثمرة توجد في صورة كون الرحل صغيراً، لكن لو كان كبيراً فلاتترتب ثمرة على الخلاف بين القولين، كما سيشير إليه.

(٦) المشار إليه في قوله «ذلك» هو ما إذا لم يكن الرحل شاغلاً مقدار حاجته فــي

<sup>(</sup>١) يعني أنَّ الرحل بلا نيَّة العود لايفيد الاستحقاق.

 <sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «احتماله» يرجع إلى مدخليّة الرحل. يعني مع احتمال دخل
 بقاء الرحل خاصّةً في الاستحقاق.

هو المستثنى (١) على تقدير الأولويّة، فلو كان كبيراً يسع ذلك (٢) فالحقّ باقٍ من حيث عدم جواز رفعه (٣) بغير إذن مالكه و كونه (٤) في موضع مشترك كالمباح مع احتمال سقوط حقّه (٥) مطلقاً (٢) على ذلك التقدير (٧)، فيصحّ رفعه (٨) لأجل غيره (٩)، حذراً من تعطيل بعض المسجد ممّن لاحق له (١٠).

→ الجلوس و الصلاة.

- (۱) لا يخفى أنّ المستثنى منه هو حرمة تصرّف اللاحق فيما سبق إليه السابق من المكان. يعني أنّ المستثنى من حرمة تصرّف اللاحق من المكان الذي شغله السابق هو هذا المقدار الذي لا يشغله رحله على تقدير الأولويّة، أمّا ما يشغله رحله هو لو كان صغيراً فلا يستثنى من حرمة تصرّف الغير فيه، فلا يجوز للاحق أن يصلّي و يتصرّف فيما شغلته سبحة السابق.
  - (٢) المشار إليه في قوله «ذلك» هو مقدار الحاجة في الجلوس و الصلاة.
    - (٣) الضمير في قوله «رفعه» يرجع إلى الرحل، وكذا في قوله «مالكه».
- (٤) بالجرّ، عطف على قوله «عدم جواز رفعه». و هذا دليل ثانٍ لعدم سقوط حـق السابق و لو لم ينو العود. و الضمير في قوله «كونه» يرجع إلى الرحل.
- و لايخفى عدم تماميّة هذا الدليل في إثبات حقّ السابق، لتـزاحـم المـصلّين و الزائرين بالنسبة إلى المكان المذكور.
  - (٥) الضمير في قوله «حقّه» يرجع إلى السابق.
    - (٦) أي سواء بقي رحل السابق أم لا.
  - (٧) أي على تقدير اشتراط نيّة العود في الاستحقاق.
  - (٨) أي فيصحّ للّاحق رفع رحل السابق و تصرّفه في مكانه بالجلوس و الصلاة.
    - (٩) أي لأجل غير صاحب الرحل.
- (١٠) فلو منع من رفع الرحل للسابق و حكم ببقاء حقّه فسيه مادام رحله باقياً لزم
   تعطيل مقدار من المسجد و خروجه عن حيّز الاستفادة.

ثمّ على تقدير الجواز هل يضمن الرحل رافعه (۱)؟ يحتمله (۲)، الصدق (۳) التصرّف و عدم المنافاة بين جواز رفعه و الضمان، جمعاً بين الحقين (٤)، و لعموم (٥) «على اليد ما أخذت حتى تؤدّي»، و عدمه (۱)، لاحق له، فيكون تفريغه (٨) منه بمنزلة رفعه (٩) عن ملكه.

و لم أجد(١٠٠) في هذه الوجوه كلاماً يعتدّ به.

(١) أي هل يضمن الرحل من يرفعه أم لا.

(٢) الضمير الملفوظ في قوله «يحتمله» يرجع إلى الضمان.

(٣) هذا دليل الضمان، و هو صدق التصرّفِ الموجب للضمان.

(٤) أي حقّ صاحب الرحل الموجب للضمان و حقّ اللاحق الموجب للرفع.

(٥) هذا دليل ثانٍ للضمان، و هو عموم «على الله ما أخذت حتى تؤدّي».

(٦) الضمير في قوله «عدمه» يُوجع إلى الضمان. يعني يحتمل عدم ضمان الرافع للرحل.

(٧) الضمير في قوله «لأنُّه» يرجع إلى صاحب الرحل، وكذا في قوله «له».

(٨) الضمير في قوله «تفريغه» يرجع إلى مكان الرحل، و في قوله «منه» يسرجع إلى
 الرحل.

(٩) الضمير في قوله «رفعه» يرجع إلى الرحل، و في قوله «ملكه» يرجع إلى الرافع. يعني يكون تفريغ المسجد من الرحل مثل تفريغ الرافع للرحل من ملكه، و وجه المشابهة هو جواز كليهما.

و على تقدير بقاء الحقّ لبقائه (١) أو بقاء رحله (٢) فأزعجه (٣) مزعج فلا شبهة في إثمه (٤).

و هل یصیر (<sup>(ه)</sup> أولی منه بعد ذلك؟ یـحتمله <sup>(۱)</sup>، لسـقوط حـق الأوّل بالمفارقة و عدمه <sup>(۷)</sup>، للنهي، فلايترتّب عليه <sup>(۸)</sup>حقّ.

و الوجهان<sup>(٩)</sup> آتيان في رفع كلّ أولويّة <sup>(١٠)</sup>.....

(١) الضمير في قوله «لبقائه» يرجع إلى من هو في مكان من المسجد.

- (٢) أي بقاء الرحل الذي وضعه صاحبه في المسجد.
- (٣) أي أزاله عن مكانه شخص آخر بالقهر و الغلبة.
   أزْعَجّه: أَقْلَعَه و قَلَعَه من مكانه (أقرب الموارد).
  - (٤) الضمير في قوله «إثمه» يرجع إلى المزعج.
- (٥) اسم «يصير» هو الضمير العائد إلى المزعج، و الضمير في قوله «منه» يرجع إلى
   السابق إلى المكان. يعني بعد الحكم بإثم المزعج فهل يصير أولى من الأوّل بعد
   الإزعاج أم لا؟
- (٦) أي يحتمل صيرورة المزعج أولى من الأوّل، لسقوط حقّه بسبب المفارقة و لو حصلت بالقهر و الغلبة من الثاني.
  - (٧) أي يحتمل عدم صيرورة المزعبُّ أولى، للنهي عنه.
- (٨) الضمير في قوله «عمليه» يسرجع إلى الإزعاج، و قبوله «حتق» فاعل لقبوله
   «لايترتب».
- (٩) المراد من الوجهين هو سقوط حق السابق بالمفارقة و لو كان بالإزعاج و عدمه، للنهى عنه الموجب لعدم ترتب الحكم عليه.
- (١٠) أي الوجهان آتيان في رفع سائر الأولويّات مثل المدارس و المباحات، فــإذا

و قد ذكر (١) جماعة من الأصحاب أنّ حقّ أولويّة التحجير لايسقط بتغلّب (٢) غيره، و يتفرّع على ذلك (٣) صحّة صلاة الثاني (٤) و عدمه (٥).

و اشتراط المصنّف في الذكرى في بقاء حقّه (٦) مع بـقاء الرحـل (٧) أن لا يطول المكث.

و في التذكرة استقرب بقاء الحقّ مع المفارقة لعذر<sup>(٨)</sup>كإجابة داعٍ<sup>(١)</sup> و

أزعج الساكن في المدرسة مزعج فسكن فيها فعلى الاحتمال الأوّل يسقط حقّ السابق و تختص الأولويّة بالثاني، و على الثاني لاتختص الأولويّة بالثاني، للنهي الموجب لعدم تأثير الإزعاج.

(١) هذا جيء به لتأييد القول بعدم سقوط حقّ السابق بالإزعاج.

(۲) التغلّب يكون بمعنى الاستيلاء و الضمير في قوله «غيره» يـرجـع إلى صـاحب
 حق التحجير.

(٣) المشار إليه في قوله «ذلك» هو ما ذكر من الاحتمالين المتقدّمين من سقوط حقّ السابق و عدمه.

(٤) فتصح صلاة الثاني على القول بسقوط حقّ الأوّل.

(٥) أي و عدم صحّة صلاة الثاني على القول بعدم سقوط حقّ السابق بالإزعاج.

(٦) الضمير في قوله «حقّه» يرجع إلى السابق.

(٧) فإنّ المصنّف في كتابه (الذكرى) اشترط في بقاء حقّ السابق أمرين: أ: بقاء الرحل.

ب: عدم طول مكث السابق.

(٨) فذهب العلامة في كتابه(التذكرة) إلى أن السابق لو فارق مكانه لعـذر كـالأمثلة
 المذكورة بقي حقّه، و إلا فلا.

(٩)كما إذا دعاه شخص فأجاب دعوته.

تجديد وضوء و قضاء حاجة و إن لم يكن له(١) رحل.

(و لو استبق اثنان) دفعة (۱) إلى مكان واحد (و لم يمكن الجمع) بينهما (۱) (أقرع (٤))، لانحصار الأولوية (٥) فيهما و عدم (١) إمكان الجمع، فهو (٧) لأحدهما، إذ منعهما (٨) معاً باطل، و القرعة (١) لكل أمر مشكل مع احتمال العدم (١٠)، لأنّ القرعة لتبيين المجهول عندنا المعيّن في نفس الأمر، و ليس كذلك (١١) هنا.

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «له» يرجع إلى صاحب الحقّ.

<sup>(</sup>٢) أي بلا سبق لأحد من المتسابقين إلى المكان المتسابق إليه.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «بينهما» يرجع إلى المتسابقين.

<sup>(</sup>٤) جواب شرط، و الشرط هو قوله «لو استبق».

<sup>(</sup> ٥) فإنّ الأولويّة بالنسبة إلى المكان المتسابق إليه تختصّ بهما، فلابدٌ مس التمسّك بالقرعة.

<sup>(</sup>٦) أي و لعدم إمكان الجمع بين المتسابقين.

 <sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «فهو» يرجع إلى المكان الواحد، و في قوله «الأحدهما» يرجع إلى المتسابقين.

<sup>(</sup>٨) يعني لايجوز منع كلا المتسابقين من المكان المتسابق إليه في المسجد.

<sup>(</sup>٩) يعني أنَّ القرعة لكلِّ أمر مشكل، و الحكم لأحدهما هنا أيضاً مشكل.

<sup>(</sup>١٠) أي مع احتمال عدم إجراء القرعة في المقام.

<sup>(</sup>١١) المشار إليه في قوله «كذلك» هو تبيين المجهول عندنا و المعيّن في نفس الأمر، فليس الأمر في المقام كذلك، لأنهما استبقا معاً و دفعةً واحدةً، و نعلم عدم سبق أحدهما على الآخر، فلم يعلم الحقّ لأحدهما في الواقع، فلا مجال للمحكم بالقرعة هنا.

و قد تقدّم (١) أنّ الحكم بالقرعة غير منحصر فيما ذكر، و عموم (٢) الخبر يدفعه (٣)، و الرجوع إليها (٤) هنا هو الوجه.

و لا فرق في ذلك<sup>(٥)</sup>كلّه بين المعتاد لبقعة معيّنة و غيره و إن كان اعتياده<sup>(٦)</sup> لدرس و إمامة<sup>(٧)</sup> و لا بين المفارق<sup>(٨)</sup> في أثناء الصلاة و غيره، للعموم<sup>(٩)</sup>.

 <sup>(</sup>١) هذا رد لاحتمال عدم القرعة في المقام، بأنها لاتنحصر فيما إذا كان الأمر
 مجهولاً عندنا معلوماً في نفس الأمر.

<sup>(</sup>٢) هذا مبتدأ، خبره قوله «يدفعه». يعني أنّ عموم الخبر الوارد في خصوص القرعة يدفع الاحتمال المذكور، فإنّ كون القرعة لكلّ أمر مشكل يعمّ ما إذا كان مجهولاً في الظاهر و معلوماً في نفس الأمر، و ما إذا كان مجهولاً في نفس الأمر أيضاً.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «يدفعه» يرجع إلى الإحتمال.

<sup>(</sup>٤) أي الرجوع إلى القرعة في المقام هو الوجية عند الشارح ١٠٠٠.

 <sup>(</sup>٥) يمني لا فرق في الأحكام المذكورة بين كون الساكن في المسجد ذا اعتياد
 للجلوس في المكان الخاص منه و بين غيره.

<sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «اعتياده» يرجع إلى المعتاد.

 <sup>(</sup>٧) بالجرّ، عطف على مدخول اللام الجارّة في قوله «لدرس». يعنى لا أولويّة لأحد.
 لاعتياده الدرس أو الإمامة في مسجد.

 <sup>(</sup>٨) أي لا فرق في جريان الأحكام المتقدّمة المذكورة لتزاحم الحقين بين من يفارق المسجد في أثناء الصلاة و بين غيره.

 <sup>(</sup>٩) يعني أن عدم الفرق بين من ذكر هو عموم قوله ﷺ في الهامش ٣ من ص ١٨٣:
 «من سبق إلى موضع فهو أحق به».

و استقرب المصنّف في الدروس بقاء أولويّة المفارق في أثنائها (١) اضطراراً (٢) إلّا أن يجد (٣) مكاناً مساوياً للأوّل (٤) أو أولى منه (٥) محتجّاً بأنّها صلاة واحدة، فلايمنع (٦) من إتمامها.

و لايخفي ما فيد(٧).

(و منها(٨) المدرسة و الرباط، فمن سكن بيتاً منهما(٩))، أو أقام بمكان

(١) الضمير في قوله «أثنائها» يرجع إلى الصلاة.

(٢) بأن يضطر المصلّي إلى مفارقة مكانه في أثناء الصلاة.

(٣) فاعله هو الضمير العائد إلى المفارق.

- (٤) أي المكان الأوّل.
- (٥) أي إذا وجد المفارق بعد عوده لإتمام صلاته مكاناً أولى من المكان الأوّل، كما إذا كان مكانه الثاني عند المحراب و مكانه الأوّل بعيداً عنه و الحال أنّ الصلاة قرب المحراب أفضل منها في المكان البعيد عنه.
- (٦) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى المفارق، و الضمير في قوله «إتمامها» يرجع إلى الصلاة.
- (٧) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى احتجاج المصنف في كتابه (الدروس). يعني
   لايخفى الإشكال الموجود فيما احتج به المصنف.
  - ◙ قال الشيخ عليِّ ۞: لأنَّه مع قطع الصلاة لا وحدة فيه.

القول في المدرسة و الرباط

- (٨) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى المشتركات.
  - (٩) أي من المدرسة و الرباط.

مخصوص (۱) (ممّن له السكنى) بأن يكون متضفاً بالوصف المعتبر في الاستحقاق (۳) إمّا في أصله (٤) بأن يكون متخلاً بالعلم في المدرسة، أو بحسب الشرط بأن تكون (٥) موقوفة على قبيلة مخصوصة أو نوع من العلم (٢) أو المذاهب (٧) و يتّصف الساكن به (٨) (فهو (٩) أحق به و إن تطاولت المدّة (١٠) إلّا مع مخالفة شرط الواقف) بأن يشترط الواقف أمداً (١١) فينتهى.

 <sup>(</sup>١) كما إذا أقام في حجرة من حجرات المدرسة أو في موضع من الرباط، مثل
 السطح و السرداب.

<sup>(</sup>٢) اسم «يكون» هو الضمير العائد إلى الساكن فيهما.

<sup>(</sup>٣) كما إذا وقف الرباط و المدرسة على أهل العلم و كان الساكن منهم.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «أصله» يرجع إلى الاستحقاق، و الجار و المجرور يتعلّقان بقوله «المعتبر». أي الوصف المعتبر في أصل الاستحقاق، مثل المدرسة التي بنيت للدراسة و الاشتغال بالعلوم الدينية و هو متّصف بهذا الوصف.

<sup>(</sup>٥) هذا مثال للاتّصاف بحسب الشرط، و اسم «تكون» هو الضمير العائد إلى المدرسة.

<sup>(</sup>٦) كعلم الفقه و الكلام و غيرهما.

<sup>(</sup>٧) أي نوع من المذاهب الإسلاميّة مثل الإماميّة.

<sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «به» يرجع إلى كلّ واحد من الأمور المذكورة.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «فهو» يرجع إلى الساكن، و في قوله «به» يرجع إلى البيت.

<sup>(</sup>١٠) أي و إن كانت مدّة السكني طويلة.

<sup>(</sup>١١) كما إذا شرط الواقف في السكنى في الموقوف مدّةً معيّنةً، فلا يجوز السكنى فيه أكثر منها.

و احتمل المصنّف في الدروس في المدرسة و نحوها الإزعاج (١) إذا تمّ غرضه (٢) من ذلك، و قـوى (٣) الاحـتمال إذا تـرك التشـاغل بـالعلم و إن لم يشترط الواقف، لأنّ موضوع المدرسة ذلك (٤).

(و له (٥) أن يمنع من يشاركه)، لما فيها (٦) من الضرر (إذاكان المسكن) الذي أقام به (معدّاً لواحد (٧))، فلو أعدّ لما فوقه لم يكن له (٨) منع الزائد عنه إلاّ أن يزيد عن النصاب (٩) المشروط.

(١) أي الإخراج بعد انتهاء الغرض و تمامه.

- (٣) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنف الثير و اللام في قوله «الاحتمال» تكون للعهد الذكري، و هو احتمال الإزعاج إذا تم غرض الساكن. يعني قوى المصنف هذا الاحتمال في صورة ترك الساكن الاشتغال بالتحصيل في المدرسة.
- (٤) المشار إليه في قوله «ذلك» هو الاشتغال بالتحصيل. فإذا تـركه وجب خـروجه منها.
  - (٥) الضميران في قوليه «له» و «يشاركه» يرجعان إلى الساكن.
  - (٦) الضمير في قوله «فيها» يرجع إلى المشاركة المفهومة من قوله «يشاركه».
    - (٧) كما إذا كان كلّ حجرة من حجرات المدرسة معدّاً لواحد لا أكثر.
- (٨) أي لايجوز للساكن منع الغير من المشاركة في السكنى إذا كانت الحجرة معدّة لأكثر من واحد.
  - (٩) كما إذا أعدّ كلّ حجرة لثلاثة، فلهم منع الزائد عنها.

 <sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «غرضه» يرجع إلى الساكن، و المشار إليه في قوله «ذلك» هـو
 المكان الذي سكن فيه. يعني إذا تم غرض الساكن من السكنى في المدرسة \_كما
 إذا تم اشتغاله بالعلم فيها \_جاز إخراجه منها.

(و لو فارق) ساكن المدرسة و الرباط (لغير عذر بطل حقّه (١))، سواء بقي رحله (٢) أم لا، و سواء طالت مدّة المفارقة أم قـصرت، لصـدقها (٣) و خلوّ (٤) المكان الموجب لاستحقاق غيره إشـغاله (٥)، و مـفهومه (٦) أنّـه لو فارق لعذر لم يسقط حقّه مطلقاً (٧).

و يشكل (^) مع طول المدّة، و أطلق الأكثر (¹) بطلان حقّه بالمفارقة. و في التذكرة أنّه إذا فارق أيّاماً قليلة لعـذر فـهو (١٠) أحــق، و شــرط بعضهم (١١) بقاء الرحل و عدم طول المدّة.

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «حقّه» يرجع إلى الساكن.

<sup>(</sup>٢) أي لا فرق في سقوط حقّ المفارق بين بقاء رحله في المكان المسكون فيه و عدمه.

<sup>(</sup>٣) أي لصدق المفارقة حتّى في القصير منها.

<sup>(</sup>٤) بالجرّ، عطف على مدخول اللام الجارّة في قوله «لصدقها». و هـذا دليـل ثـانٍ لسقوط حقّ المفارق.

<sup>(</sup>٥) أي لاستحقاق الغير إشغال المكان الذي يكون خالياً عن الساكن فيه. و لايخفى أنّ الموجود في جميع النسخ الموجودة بأيـدينا هـو «اشـتغاله»، و لاتساعده اللغة.

<sup>(</sup>٦) أي مفهوم قوله «لعذر» هو عدم سقوط حق المفارق لعذر.

<sup>(</sup>٧) أي حتّى لو طالت المدّة.

 <sup>(</sup>A) يعني يشكل الحكم ببقاء حق المفارق لعذر إذا طالت مدة المفارقة، لما تقدم من أن خلو المكان يوجب استحقاق الغير للسكني فيه.

<sup>(</sup>٩) أي قال أكثر الفقهاء ببطلان حقّ المفارق بالمفارقة بقول مطلق.

<sup>(</sup>١٠) يعني لوكان فراق الساكن لعذر أيَّاماً قليلة لم يبطل حقَّه، و إلَّا بطل.

<sup>(</sup>١١) أي شرط بعض الفقهاء في بقاء حقّ المفارق أمرين:

و في الدروس ذكر في المسألة (١) أوجهاً (٢): زوال حقّه كالمسجد (٣)، و بقاؤه (٤) مطلقاً، لأنه (٥) باستيلائه جرى مجرى المالك، و بقاؤه (٢) إن قصرت المدّة دون ما إذا طالت، لئلّا يضرّ بالمستحقّين، و بقاؤه (٧) إن خرج لضرورة و إن طالت المدّة، و بقاؤه (٨) إن بقي رحله أو خادمه،........

أ: بقاء الرحل.

ب: عدم طول مدّة المفارقة.

(١) أي مسألة مفارقة الساكن في المدرسة.

(٢) أي وجوهاً خمسة:

أ: زوال حقّ المفارق عن المدرسة مثل المسجد.

ب: بقاء حقّ المفارق مطلقاً. 🛫 📗

ج: بقاء حقّ المفارق إذا قصرت المدّة.

د: بقاء حقّ المفارق إن خَرَج لضرُّورة.

هـ: بقاء حق المفارق عند بقاء رحله أو خادمه.

- (٣) يعني كما أنَّ المفارق للمسجد يزول حقَّه بالمفارقة كذلك المفارق للمدرسة.
- (٤) الضمير في قوله «بقاؤه» يرجع إلى الحقّ، و قوله «مطلقاً» أي سواء طالت المدّة أم قصرت، و سواء كانت المفارقة لعذر أم لا.
- ( ٥) هذا هو دليل بقاء حقّ العفارق مطلقاً، و هو أنّ الساكن إذا استولى على مكان في المدرسة صار مثل المالك، فلا يزول حقّه عنه إلّا بالإعراض.
- (٦) هذا هو الوجه الثالث من الوجوه الخمسة المذكورة. و الضمير في قوله «بـقاؤه» يرجع إلى الحقّ.
- (٧) هذا هو الوجه الرابع من الوجوه الخمسة المذكورة. و فاعل قوله «خرج» هو الضمير العائد إلى الساكن.
- (٨) هذا هو الوجه الخامس من الوجوه الخمسة. و الضميران فسي قموليه «رحمله» و

ثمّ استقرب(١) تفويض الأمر إلى ما يراه الناظر صلاحاً.

و الأقوى (٢) أنّه مع بقاء الرحل و قصر المدّة لا يبطل حقّه (٣)، و بدون الرحل يبطل (٤) إلّا أن يقصر الزمان بحيث (٥) لا يخرج عن الإقامة عرفاً.

و يشكل<sup>(٦)</sup> الرجوع إلى رأي الناظر مع إطلاق النظر<sup>(٧)</sup>، إذ ليس له إخراج المستحقّ اقتراحاً (٨)، فرأيه حينئذ (٩) فرع الاستحقاق و عدمه.

 <sup>→ «</sup>خادمه» يرجعان إلى الساكن المفارق.

 <sup>(</sup>١) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنف في. يعني أنّ المصنف بعد ذكر الوجوه
 الخمسة استقرب في كتابه(الدروس) تقويض الأمر إلى ما يراه المتولّي الناظر.

<sup>(</sup>٢) يعني أنّ الأقوى عند الشارح الله في العسالة المبحوث عنها هو عدم بطلان حــقّ المفارق إذا بقي رحله و قصرت مدّة المفارقة.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «حقّه» يرجع إلى الساكن.

<sup>(</sup>٤) فاعله هو الضمير العائد إلى الحقّ.

<sup>(</sup>٥) يعني كان قصور الزمان على نحو لايخرجه عرفاً عن صدق الإقامة في المدرسة.

 <sup>(</sup>٦) هذا الإشكال متوجّه إلى قول المصنّف في كتابه(الدروس) بعد ذكر الوجوه
 الخمسة، حيث ذهب إلى أنّ الأقرب هو تفويض الأمر إلى ما يراه الناظر.

<sup>(</sup>٧) أي من دون ذكر قيد لما يراه الناظر.

<sup>(</sup>٨) أي بلا سبب و لا جهة.

 <sup>(</sup>٩) يعني حين إذ كان الرجوع إلى رأي الناظر مطلقاً فنظره فرع الاستحقاق و عـدم
 الاستحقاق.

<sup>(</sup>١٠) فاعله هو الضمير العائد إلى الواقف، و الضمير في قوله «إليه» يرجع إلى الناظر.

<sup>(</sup>١١) أي بلا تحديد و لا قيد لما يراه الناظر.

#### فلا إشكال<sup>(١)</sup>.

(و منها<sup>(۲)</sup> الطرق<sup>(۳)</sup>، و فائدتها) في الأصل (الاستطراق، و الناس فيها شرع<sup>(3)</sup>) بالنسبة إلى المنفعة المأذون فيها<sup>(٥)</sup>، (و يمنع من الانتفاع بها<sup>(٦)</sup> في غير ذلك) المذكور، و هو الاستطراق (ممّا يفوت به <sup>(٧)</sup> منفعة المارّة) لا مطلقاً (<sup>٨)</sup>، (فلا يجوز الجلوس) بها<sup>(٩)</sup> (للبيع و الشراء) و غيرهما من

(١) أي فلا إشكال في الرجوع إلى ما يراه الناظر من المصلحة.

#### القول في الطرق

(٢) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى المشتركات.

(٣) الطرق جمع، واحده الطريق.

الطَرِيق، ج طُرُق و أطْرُق و أطْرِفَة، جب طُرُقات: السبيل، يذكّر و يؤنّث(المنجد).

- (٤) الشِرْع و الشَرَع: المِثْل، يقال: النَّاسُ في هذا شرع واحد، و هم في هذا شرع أي سواء(المنجد).
  - (٥) الضمير في قوله «فيها» يرجع إلى المنفعة.
- (٦) يعني يسمنع من الانتفاع بالطرق في غير الاستطراق إذا زاحم الغير في
   الاستطراق، كما إذا جلس في الطريق بحيث يكون جلوسه فيها مانعاً للمارة.
  - (٧) الضمير في قوله «به» يرجع إلى «ما» الموصولة المراد منها غير الاستطراق.
- (٨) أي سواء كان الانتفاع مانعاً من الاستطراق أم لا. بمعنى أنّه لايمنع من الانـتفاع بالطرق إذا لم يكن مانعاً للمارّة.
- (٩) الضمير في قوله «بها» يرجع إلى الطرق، و الباء تكون للظرفيّة، فعلى هـذا قـوله
   «بها» يكون بمعنى «فيها».

الأعمال (١) و الأكوان (٢) (إلا مع السعة حيث لاضرر) على المارّة لو مرّوا في الطريق بغير موضعه أو ليس لهم (٤) حينئذ تخصيص الممرّ (٥) بموضعه إذا كان لهم عنه مندوحة (٦)، لثبوت الاشتراك على هذا الوجه، و إطباق (٧) الناس على ذلك في جميع الأصقاع (٨).

و لا فرق في ذلك(٩) بين المسلمين و غيرهم، لأنّ لأهل الذمّة منه(١٠)

(١) كما إذا اشتغل في الطريق بعمل غير البيع و الشراء.

(٢) كما إذا لم يشتغل في الطريق بعمل، بل كان في الطريق جالساً أو قائماً.

(٣) الضمير في قوله «موضعه» يرجع إلى الجالس.

(٤) ضمير الجمع في قوله «لهم» يرجع إلى المارة، و الجمع باعتبار الجماعة.
 و المراد من قوله «حينئذ» هو حين إذ كان الطريق ذا سعة.

(٥) قوله «ممرّ» مصدر من مَرَّ و مُرُوراً و مَمَرَّاً جاز و ذهب (المنجد). و الضمير في قوله «بموضعه» يرجع إلى الجالس.

- (٦) المَنْدُوحَة من النَدْحَة و النُدْحَة بالفتح و بالضمّ : ما اتسع من الأرض، و منه يقال: «لك عن هذا الأمر مُنْتَدح و مَنْدُوحَة» أي سعة (أقرب الموارد).
- (٧) بالجرّ، عطف على مدخول اللام الجارّة في قوله «لثبوت الاشتراك»، و الإطباق بمعنى الاتّفاق و التسالم.
  - (٨) الأصقاع جمع، مفرده الصقع.
     الصُقْع، ج أصقاع: الناحية (المنجد).
  - (٩) المشار إليه في قوله «ذلك» هو ثبوت الاشتراك.
- (١٠) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى حقّ الاشتراك. يعني أنّ لغير المسلمين من أهل
   الذمّة حقّ الاستطراق، كما هو الثابت للمسلمين.

ما للمسلمين في الجملة<sup>(١)</sup>.

(فإذا فارق<sup>(٢)</sup>) المكان الذي جلس فيه للبيع و غيره (بطل حقه <sup>(٣)</sup>) مطلقاً، لأنه (٤)كان متعلقاً بكونه فيه و قد زال (٥) و إن كان رحله باقياً، لاختصاص ذلك (٦) بالمسجد.

و أطلق المصنّف في الدروس و جماعة بقاء حقّه (٧) مع بـقاء رحـله، لقول أميرالمؤمنين الميلا: «سوق المسلمين كمسجدهم» (٨)، و الطريق عـلى

محمّد بن يعقوب بإسناده عن طلحة بن زيد و عن مولانا أبي عبدالله الله قال: قال أميرالمؤمنين الله المسلمين كمسجدهم، فمن سبق إلى مكان فهو أحقّ بمه إلى الليل، وكان لا يأخذ على بيوت السوق كراء (الوسائل: ج ٣ص ٤٤٢ ب٥ من أبواب أحكام المساجد من كتاب الصلاة ح ٢).

 <sup>(</sup>١) أي لأن لأهل الذمّة حقّاً إجمالاً، لأنّهم لايستحقّون المرور في الطـرق المـنتهية
 إلى أمكنة العبادة مثلاً في صورة انحصار الطريق إليها.

<sup>(</sup>٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الجالس.

<sup>(</sup>٣) أي بطل حقّ الجالس مطلقاً، سواء بقي رحله فيه أم لا.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «الآنه» يرجع إلى الحق، و في قوله «بكونه» يرجع إلى الجالس، و في قوله «فيه» يرجع إلى المكان. يعني أن حق الجالس كان باقياً مادام جالساً في المكان، فإذا فارق المكان بطل حقه.

<sup>(</sup>٥) فاعله هو الضمير العائد إلى كونه في ذلك المكان.

<sup>(</sup>٦) أي لاختصاص بقاء الحقّ ببقاء الرحل في المسجد.

<sup>(</sup>٧) الضميران في قوليه «حقّه» و «رحله» يرجعان إلى الجالس.

<sup>(</sup>٨) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

هذا الوجه (١) بمنزلة السوق.

و لا فرق مع سقوط حقّه على التقديرين (٢) بين تبضرّره (٣) يتفرّق معامليه و عدمه.

و احتمل في الدروس بـقاءه (٤) مع الضـرر، لأنّ أظـهر المـقاصد أن يعرف (٥) مكانه ليـقصده (٦) المـعاملون إلّا مـع طـول زمـان المـفارقة (٧)، لاستناد الضرر حينئذ إليه (٨).

و في التذكرة قيد بقاء حقّه (٩) مع الرحل ببقاء النهار، فلو دخل الليل سقط حقّه محتجّاً بالخبر السابق (١٠) حيث قال فيه: «فمن سبق إلى مكان فهو أحقّ به إلى الليل».

(١) هذا تتمّة كلام الشارح ﴿ و ليس تتمّة الحديث.

و المراد من قوله «هذا الوجه» هو كوَّن الطُّريق واسعة.

- (٢) المراد من «التقديرين» هو سقوط حقّه مع عدم رحل أو معه أيضاً.
- (٣) الضميران في قوليه «تضرّره» و «معامليه» يرجعان إلى الجالس. أي و إن تـفرّق الذين يعاملونه في مكان جلوسه و يعرفونه فيه.
  - (٤) أي بقاء حقّ الجالس.
  - (٥) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو قوله «مكانه».
    - (٦) أي ليجيء إليه الذين يقصدون المعاملة معه.
    - (٧) فإذا طال زمان المفارقة عن مكانه بطل حقّه.
- (٨) الضمير في قوله «إليه» يرج إلى الجالس الذي فارق مكان جلوسه مدّة طويلةً.
   يعنى أنّ الضرر في هذه الصورة يستند إلى نفسه.
  - (٩) الضمير في قوله « سَنَّه» يرجع إلى الجالس في الطريق.
  - (١٠) قد تقدّم ذكر الخبر بتمامه في الهامش ٨ من الصفحة السابقة.

و يشكل<sup>(١)</sup> بأنّ الرواية تدلّ بإطلاقها على بقاء الحقّ إلى الليل، سواء كان له<sup>(٢)</sup>رحل أم لا.

و الوجه (٣) بقاء حقّه مع بقاء رحله ما لم يطل الزمان أو يضرّ بالمارّة. و لا فرق في ذلك (٤) بين الزائد عن مقدار الطريق (٥) شرعاً و ما دونه إلّا أن يجوز إحياء الزائد، فيجوز الجلوس فيه (٦) مطلقاً.

و حيث يجوز له<sup>(٧)</sup> الجلوس يجوز التظليل<sup>(٨)</sup> عليه بما لايضرّ بالمارّة

(١) أي يشكل الاستناد إلى الخبر السابق في الحكم ببقاء حقّه بشرطين:

أ: بقاء الرحل.

ب: بقاء النهار.

فإنّ الخبر لم يتعرّض لبقاء الرحل. بل هو مطلق.

(٢) أي سواء بقي رحل للجالس أم لا راس ما

(٣) يعني أنّ الوجه عند الشارح الله هو بقاء حقّ الجالس في الطريق بشرطين:
 أ: بقاء رحل الجالس.

ب: عدم الإضرار بالمارّة أو عدم طول الزمان.

 (٤) أي لا فرق في الحكم ببقاء حق الجالس بالشرطين المذكورين بين كون الطريق زائدة عن مقدارها الشرعي و بين عدمه.

(٥) المقدّر الشرعيّ في الطريق هو خمسة أذرع أو سبعة.

(٦) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الزائد، و قوله «مطلقاً» أي سواء أضرّ بالمارّة أملا.

(٧) الضمير في قوله «له» يرجع إلى الجالس.

(٨) بأن يجعل على رأسه ما يظلّه بشرط عدم إضراره بالمارّة.
 و الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى الجالس.

دون التسقيف<sup>(١)</sup>و بناء<sup>(٢)</sup> دكّة و غيرها<sup>(٣)</sup> إلّا على الوجه المرخّص<sup>(٤)</sup> فــي الطريق مطلقاً<sup>(٥)</sup>، و قد تقدّم<sup>(٦)</sup>.

و كذا الحكم (٧) في مقاعد الأسواق المباحة، و لم يذكرها (٨) المصنّف هنا، و صرّح في الدروس بإلحاقها (٩) بما ذكر في حكم (١٠) الطريق.

 (١) أي لايجوز للجالس أن يجعل على رأسه سقفاً في صورة جواز جلوسه في الطريق.

(٢) بالجرّ، عطف على ما أضيف إليه «دون».

(٣) أي و دون بناء غير الدكّة في مكان جلوسه. يعني لايجوز بناء غير الدكّة، مـثل
 رصّ محلّ الجلوس و رصفه.

(٤) المراد من «الوجه المرخّص» هو عدم إضرار، بالمارّة.

(٥) أي لمن أراد الجلوس أو غيره.

(٦) إشسارة إلى قــوله المــتقدَّم فــي الصفحة ١٩٦ «و مـنها الطـرق، و فـائدتها
 الاستطراق...إلخ».

(٧) المراد من «الحكم» هو بقاء الحق مطلقاً أو مع بقاء الرحل أو إلى الليل. يعني أن الحكم المذكور جارٍ في مقاعد الأسواق أيضاً.

(٨) الضمير في قوله «لم يذكرها» يرجع إلى مقاعد الأسواق. يعني أن المصنف الله الضمير في قوله «لم يذكر مقاعد الأسواق في هذا الكتاب، لكن صرّح بإلحاقها بالطريق في كتابه (الدروس).

(٩) الضمير في قوله «بإلحاقها» يرجع إلى المقاعد.

(١٠) أي ما ذكر في خصوص حكم الطريق.

(و منها<sup>(۱)</sup> المياه<sup>(۲)</sup> المباحة) كمياه<sup>(۳)</sup> العيون في المباح و الآبار المباحة (دين المباحة) كمياه<sup>(۳)</sup> المباحة (دين المباحة) و النيل (۸) و المباحة (دين المباحة (دين المباحة (دين المباحة (دين المباحة (دين المباحة (دين المباحة المباحقة ا

#### القول في المياه المباحة

(١) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى المشتركات. و هذا أحد الأمور التي تـرجـع
 أصول المشتركات إليها، كما تقدّم في الصفحة ١٨٥ و ١٨١ حيث قال الشارح الله وهي أنواع ترجع أصولها إلى ثلاثة».

(٢) المياه جمع، مفرده الماء.

الماء: هو المائع المعروف، (أصله مُوَّة) و تصغيره مُوَّيَّه، ج مِياه و أمْواه (المنجد).

- (٣) مثال العيون المباحة هو العين الجارية في المكان المباح، و قوله «فــي المــباح»
   قيد لإخراج العين الجارية في المكان المملوك.
- (٤) بالجرّ، علطف على قوله «العيون». أي كمياه الآبار المباحة.
   و المراد من «الآبار المباحة» هو الآبار التي حفرت في الأراضي المباحة من دون مالك لها.
  - (٥) جمع الغيث، و هو المطر.
- (٦) الفُرات: نهر عظيم يلتقي مع دجلة في البطائح فيصيران نهراً واحداً، ثمم يحسب عند عبّادان في بحر فارس(أقرب الموارد).
- (٧) دِجْلَة: هو أحد النهرين العظيمين في العراق، يجوز تأنيثه على الله و تـذكيره على نيّة النهر، و ربّما دخلته «الـ» فيقال: «الدِجْلَة»،(المنجد).
  - (٨) النيل: نهر مصر، و يُعرَف ببحر النيل أيضاً (أقرب الموارد).
- (٩) أي الأنهار الصغار التي لم يجرها أحد قصد التملّك، مثل الأنهار الجرية شي
   بعض البلاد و القراء.

فإنّ الناس فيها (١) شرع، (فمن سبق إلى اغتراف (٢) شيء منها فهو أولى به، و يملكه (٣) مع نيّة التملّك)، لأنّ (٤) المباح لايملك إلّا بالإحراز و النيّة.

و مقتضى العبارة (٥) أنّ الأولويّة تحصل بدون نيّة التملّك، بخلاف الملك (٦)، تنزيلاً للفعل (٧) قبل النيّة منزلة التحجير (٨).

و هو (٩) يشكل هنا بأنّه إن نوى بالإحراز الملك فقد حصل الشرط (١٠)، و إلّا(١١)كان كالعابث لايستفيد أولويّة.

(١) الضمير في قوله «فيها» يرجع إلى المياه.

(٢) اغترف الماء بيده: أخذه بها (المنجد).

(٣) الضمير الملفوظ في قوله «يملكه» يرجع إلى شيء اغترفه من الماء.

(٤) هذا تعليل لاشتراط النيّة في حصول العلك بأنّ المباح لايملك إلّا بشرطين: أ: الإحراز.

ب: قصد التملُّك.

- (٥) أي قول المصنف الله «فمن سبق...إلخ» يقتضي عدم اشتراط النيّة في حصول حقّ الأولويّة.
- (٦) يعني أنّ الملكيّة لاتحصل إلّا بقصد التملّك، كما قال المصنّف «و يملكه مع نسيّة التملّك».
  - (٧) المراد من «الفعل» هو الاغتراف و الإحراز.
- (٨) يعني كما أنّ التحجير لايفيد إلّا الأولويّة كذلك الاغتراف من دون نسيّة التـملّك
   لايفيد إلّا الأولويّة لا الملك.
  - (٩) أي حصول الأولويّة بالإحراز أي الاغتراف.
    - (١٠) و هو نيّة التملّك.
- (١١) أي إن لم ينو المغترف الملك يكون كالعابث في عمله، فلايفيد الأولويّــة، كــما

(و من أجرى منها) أي من المياه المباحة (نهراً) بنيّة التملّك (مـلك<sup>(١)</sup> الماء المجرى فيه) على أصحّ القولين.

و حكي عن الشيخ إفادته الأولويّة خاصّةً، استناداً إلى قـوله ﷺ (٢): «الناس شركاء في ثلاث: النار و الماء و الكلاً»، و هـو (٣) مـحمول عـلى المباح منه (٤) دون المملوك إجماعاً.

(و من أجرى عيناً) بأن أخرجها (٥) من الأرض و أجراها على وجهها (فكذلك) يملكها مع نيّة التملّك، و لايصحّ لغيره (٦) أخذ شيء من مائها إلّا بإذنه (٧).

و لو كان المجري جماعة ملكوه (٨) على نسبة عملهم لا عملي نسبة

<sup>◄</sup> لايفيد الملك.

 <sup>(</sup>١) فاعله هو الضمير العائد إلى «من» الموصولة في قوله «من أجرى» المراد منها مجري النهر، و الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى النهر.

<sup>(</sup>۲) الخبر منقول في كتاب مستدرك الوسائل: ج ۱۷ ص ۱۱۵ ب ٤ من أبواب كتاب إحياء الموات ح ٢.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى قوله ﷺ.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى كلِّ واحد من الثلاث.

 <sup>(</sup>٥) الضميران الملفوظان في قوليه «أخرجها» و «أجراهما» يسرجمعان إلى العمين، و الضمير في قوله «وجهها» يرجع إلى الأرض.

<sup>(</sup>٦) أي لايجوز لغير من أجرى العين على وجه الأرض أخذ شيء من الماء.

<sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «بإذنه» يرجع إلى من أجرى العين.

 <sup>(</sup>٨) جواب شرط، و الشرط هو قوله «لو كان»، و الضمير في قوله «عملهم» يـرجـع
 إلى الجماعة.

خرجهم إلاّ أن يكون الخرج تابعاً للعمل(١).

و جوّز في الدروس الوضوء و الغسل و تطهير الثوب منه (٢)، عـملاً (٣) بشاهد الحال إلاّ مع النهي (٤).

و لايجوز ذلك (٥) من المحرَز في الإناء و لا ممّا يظنّ الكراهــة فــيد (٦) مطلقاً (٧).

و لو لم ينته الحفر في النهر و العين إلى الماء بحيث (٨) يجري فيه فهو (٩) تحجير يفيد الأولويّة، كما مرّ (١٠).

(وكذا) يملك الماء (من احتقن(١١) شيئاً من مياه الغيث أو السيل)،

 (١) كما إذا لم يحفر الجماعة العين بالمباشرة، بل استأجروا أحـداً لإجـراء العـين و حفرها متساوين أو بالتفاوت، فيملكون العين بنسبة خرجهم.

(٢) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى ماء العين المملوكة.

(٣) يعني تجويز المصنّف الله ما ذكر من ماء العين المملوكة إنّما هو للعمل بشاهد الحال.

(٤) أي نهى صاحب العين عن الاستفادة و الاغتراف.

(٥) المشار إليه في قوله «ذلك» هو ما ذكر من الوضوء و الغسل و تـطهير الشوب بالماء المحرز في الإناء.

(٦) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى «ما» الموصولة في قوله «ممّا يظنّ».

(٧) أي سواء كان الماء محرزاً في الإناء أو جارياً في العيون.

(٨) أي لم ينته الحفر إلى ماء يجري في النهر.

(٩) الضمير في قوله «فهو» يرجع إلى الحفر.

(١٠) أي كما تُقدّم في الصفحة ١٦١ كون الشروع في الإحياء مفيداً للأولويّة لا الملك.

(١١) احتقن من حَقَّنَه حَقَّناً: حَبَّسَه (أقرب الموارد).

لتحقّق الإحراز مع نيّة التملّك كإجراء (١) النهر.

و مثله (٢) ما لو أجرى ماء الغيث في ساقية (٣) و نحوها إلى مكان بنيّة التملّك، سواء أحرزها (٤) فيه أم لاحتى لو أحرزها في ملك الغير و إن كان (٥) غصباً للمحرّز فيه إلّا إذا أجراها (٦) ابتداءً في ملك الغير، فإنّه لايفيد ملكاً مع احتماله (٧)، كما لو أحرزها (٨) في الآنية المغصوبة بنيّة التملّك.

(و من حفر بئراً ملك الماء) الذي يحصل فيه (٩) (بوصوله (١٠) إليه)، أي

<sup>(</sup>١) فإذا أجرى النهر بنيّة التملّك تحقّق الإحراز.

<sup>(</sup> ٢) الضمير في قوله «مثله» يرجع إلى الاحتقان المفهوم من قوله «احتقن».

<sup>(</sup>٣) الساقِيَة: النهر الصغير، و هو فوق الجدول و دون النهر، ج ساقِيات و سَواقٍ (أفرب السوارد).

 <sup>(</sup>٤) الضمير الملفوظ في قوله «أحرزها» يرجع إلى «ما» الموصولة في قوله «ما لو أجرى»، و التأنيث باعتبار المياه، و الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى المكان.

<sup>(</sup>٥) اسم «كان» هو الضمير العائد إلى مجري الماء. يعني أنّ المسجري يسملك المساء المحرّز في ملك الغير و إن كان غاصباً بالنسبة إلى المكان الذي أحرز الماء فيه لتصرّفه في مال الغير بلا إذن منه.

<sup>(</sup>٦) أي إلّا إذا أجرى المياه ابتداءً في ملك الغير، فإنّه حينتذ لايملكها.

<sup>(</sup>٧) أي يحتمل أن يكون إجراء الماء في ملك الغير أيضاً مفيداً للملك له.

 <sup>(</sup>٨) يعني كما لو أحرز المياه في الآنية المغصوبة بنيّة التملّك، فإنّه حينئذ يحصل له
 الملك.

 <sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى البئر، و الحقّ الإتيان بالضمير مؤنّثاً، لكون البئر مؤنّثاً سماعيّاً.

<sup>(</sup>١٠) الضمير في قوله «بوصوله» يرجع إلى الحافر، و في قوله «إليه» يرجع إلى الماء.

إلى الماء إذا قصد التملُّك.

(و لو قصد<sup>(۱)</sup> الانتفاع) بالماء (و المفارقة فهو أولى به مادام نــازلاً<sup>(۲)</sup> عليه)، فإذا فارقه (<sup>۳)</sup> بطل حقّه، فلو عاد<sup>(٤)</sup> بعد المفارقة ساوى غيره عــلى الأقوى.

و لو تجرّد (٥) عن قصد التملّك و الانتفاع فمقتضى القواعد السابقة عدم الملك و الأولويّة معاً كالعابث.

(و منها<sup>(٦)</sup> المعادن<sup>(٧)</sup>)، و هي قسمان:

(١) فاعله هو الضمير العائد إلى الحافر. يعني لو قصد حافر البئر الانتفاع من مائها لا
 التملّك فهو أولى من الغير بالنسبة إلى العاء الحاصل في البئر.

(٢) أي مادام الحافر حاضراً عند البُورِ.

(٣) فاعله هو الضمير العائد إلى الحافر و صعير المفعول يرجع إلى البئر، و الضمير في قوله «حقّه» يرجع إلى الحافر.

(٤) فاعله هو الضمير العائد إلى حافر البئر، و كذلك الضمير في قوله «غيره».

(٥) فاعله هو الضمير العائد إلى الحافر. يعني لو لم يقصد الحافر من حفر البئر التملُّك و لا الانتفاع لم يحصل له الملك و لا حقّ الأولويّة، لأنَّه يكون كالعابث.

#### القول في المعادن

(٦) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى المشتركات. يعني من أنواع المشتركات التسى
ترجع أصولها إلى ثلاثة المعادن، كما قال في الصفحة ١٨٥ و ١٨١ في قبوله «و
هى أنواع أصولها إلى ثلاثة».

(٧) المعادن جمع، مفرده المعدن.

ظاهرة (۱)، و هي التي لا يحتاج تحصيلها (۲) إلى طلب كالياقوت (۳) و البرام (٤) و القير (٥) و النفط (٦) و الملح و الكبريت (٧) و أحجار الرحى و طين الغسل، و باطنة (٨)، و هي المتوقف ظهورها (٩) على العمل كالذهب و الفضة و الحديد و النحاس (١٠) و الرصاص (١١) و البلور (١٢) و الفيروزج.

(١) أي معادن ظاهرة.

( ٢) الضمير في قوله «تحصيلها» يرجع إلى المعادن الظاهرة.

(٣) الياقُوت، الواحدة ياقُوتَة، لج يَواقِيت: حجر كريم صَلَب رزيـن شـفّاف تـختلف ألوانه «يونانيّة»(المنجد).

(٤) البرام جمع، مفرده البرمة.

ألبُرُ مَة: القِدر من الحجر، ج بُرام و بِرام (أقرب الموارد).

(٥) القِير: مادّة سوداء تُطْلَى به السفن و الإبل و غيرها(المنجد).

(٦) النَفْط و النِفْط: دهن معدنيّ سريع الاحتراق توقد به النار و يُتَداوى به(المنجد).

(٧) الكِبْرِيت: مادّة معدنيّة صفراء اللون شديدة الاتّـقاد، الياقوت الاحـمر، الذهب
 الأحمر، يقال: ذهب كبريت أو فضّة كبريت أي خالص أو خالصة (المنجد).

(٨) عطف على قوله «ظاهرة». يعني أنّ القسم الثاني من المعادن هو المعادن الباطنة.

(٩) أي يحتاج ظهورها إلى العمل.

(١٠) النحاس \_بتثليث النون \_: معدن معروف، سمّي بذلك لمخالفته الجواهر الشريفة كالذهب و الفضّة(المنجد).

(١١) الرِّصاص: معدن معروف، سمّي بذلك لتداخل أجزائه(المنجد).

(١٢) البَلُور و البِلُوْر: نوع من الزجاج، جوهر أبيض شفّاف(المنجد).

 <sup>◄</sup> المَعْدِن كَمَجْلِس: منبت الجواهر من ذهب و فضّة و حديد و نحوه، و ــمكان كلّ
شيء فيه أصله و مركزه، و منه يقال: فلان مَعْدِن الخير و الكرم أي مكان أصله و
مركزه، ج مَعادِن(أقرب العوارد).

(فالظاهرة (١) لاتملك بالإحياء، لأنّ إحياء المعدن إظهاره (٢) بالعمل، و هو (٣) غير متصوّر في المعادن الظاهرة، لظهورها، بل بالتحجير (٤) أيضاً، لأنه (٥) الشروع بالإحياء، و إدارة (٦) نحو الحائط إحياء للأرض على وجه (٧) لا مطلقاً (٨)، بل الناس فيها (١) شرع، الإمام (١٠) و غيره.

(١) أي المعادن الظاهرة لاتملك بالإحياء، لأنَّها محياة بنفسها، لكونها ظاهرة.

(٢) الضمير في قوله «إظهاره» يرجع إلى المعدن.

 (٣) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى الإظهار. يعني أنّ الإظهار للمعادن الظاهرة لايتصور، لأنّها ظاهرة بنفسها.

(٤) يعني أنّ المعادن الظاهرة لاتملك بالتحجير أيسضاً، فلو حسجٌر المعادن بسجعل
 الحائط في أطرافها لم يحكم بحصول الملك للمحجّر.

(٥) الضمير في قوله «لأنّه» يرجع إلى التحجير. و هذا دليل لعدم حصول الملك بالتحجير للمعادن الظاهرة، و هو أنّ التحجير شروع في الإحياء و الحال أنّ المعادن الظاهرة لأيتصور فيها الإحياء، كما تقدّم آنفاً.

(٦) هذا مبتدأ، خبره قوله «إحياء للأرض»، و هذا جواب توهم، فالتوهم هو أنّ إدارة نحو الحائط كما هي إحياء للأرض و توجب التملّك فكذلك في المعادن الظاهرة. و الجواب هو أنّ إدارة الحائط إنّما توجب الملك إجمالاً لا مطلقاً، فإنّ إدارة الحائط إنّما توجب الملك إجمالاً لا مطلقاً، فإنّ إدارة الحائط إنّما توجب الملك عند قصد الزراعة بها أو إيجاد المربض و الحظيرة لا مطلقاً.

(٧) أي على وجه قصد الزراعة أو بناء الحظيرة.

(A) أي سواء قصد الزراعة في الأرض أم لا.

(٩) الضمير في قوله «فيها» يرجع إلى المعادن الظاهرة. يعني أنّ الناس مشتركون في المعادن الظاهرة بلا تفاوت بينهم في ذلك.

(١٠) يعني أنَّ الإمام عليم أيضاً مثل سائر الناس في الاشتراك في المعادن الظاهرة.

(و لايجوز أن يقطعها (١) السلطان العادل) لأحد على الأشهر، لاشتراك الناس فيها.

و ربّما قيل بالجواز<sup>(٢)</sup>، نظراً<sup>(٣)</sup> إلى عموم ولايته<sup>(٤)</sup> و نظره.

و من سبق إليها (٥) فله أخذ حاجته)، أي أخذ ما شاء و إن زاد عمّا يحتاج إليه، لثبوت الأحقّيّة بالسبق (٦)، سواء طال زمانه (٧) أم قصر.

(فإن توافيا<sup>(٨)</sup> عليها) دفعةً واحدةً، (و أمكن القسمة) بينهما (وجب

<sup>(</sup>۱) قوله «يقطعها» ... بضم الياء \_ فعل مضارع من باب الإفعال، و الضمير فيه يرجع إلى المعادن الظاهرة. يمعني لا يمجوز للسلطان العادل \_ و هو غير الإمام المعصوم علي أن يعطي المعادن الظاهرة لأحد على وجه الهدية أو الهبة على القول الأشهر من القولين في مقابل القول المشهور بالجواز.

<sup>(</sup>٢) أي بجواز إقطاع السلطان العادل راس مري

<sup>(</sup>٣) مفعول له، تعليل لجواز إقطاع السلطان العادل.

<sup>(</sup>٤) الضميران في قوليه «ولايته» و «نظره» يرجعان إلى السلطان العادل. يـعني أنّ القائل بالجواز علّله بعموم ولاية السلطان العادل و عموم نظره حتّى في إقـطاع المعادن لمن شاء.

 <sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «إليها» يرجع إلى المعادن الظاهرة. يعني أن كـل مـن سـبق إلى
 أخذ شيء من المعادن الظاهرة فهو أحق به.

 <sup>(</sup>٦) فإذا قيل بكون الآخذ أحق بما أخذه من المعادن الظاهرة لم يقيد أخذه بمقدار الاحتياج، بل يجوز له الأخذ أيّ مقدار شاء.

 <sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «زمانه» يرجع إلى السبق. يعني لا فرق بين كون زمان سبق السابق طويلاً أو قصيراً.

<sup>(</sup>٨) يعني لو سبق اثنان إلى الأخذ من المعادن الظاهرة دفعةً واحدةً وجب تقسيم ما

قسمة الحاصل) بينهما (١)، لتساويهما في سبب الاستحقاق (٢) و إمكان الجمع بينهما فيه (٣) بالقسمة و إن (٤) لم يمكن الجمع بينهما للأخذ من مكان واحد. هذا (٥) إذا لم يزد المعدن عن مطلوبها، و إلا (٢) أشكل القول بالقسمة، لعدم اختصاصهما (٧) به.

ح أخذاه.

- (١) أي يجب تقسيم المقدار الذي أخذاه بينهما.
- (٢) فإن كلا الآخذين يتساويان في سبب الاستحقاق، و هو السبق إلى الأخذ من المعادن الظاهرة.
- (٣) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الحاصل. يعني أنّ الواردين على المعادن الظاهرة لأخذ شيء منها وردا دفعةً واحدةً و أمكن تقسيم ما حصل لهما منها، فيكونان متساويين في الحاصل، فيقسمانه بينهما بالسويّة.
- (٤) «إن» وصليّة. يعني و إن لم يكن الجمع بينهما للأخذ من مكان واحد من المعادن،
   لضيق مكان الأخذ.
- و الحاصل هو أنّ الجمع بين اثنين آخذين من مكان واحد من المعادن و إن لم يمكن بحسب المكان، لكنّهما إذا وردا دفعةً واحدةً و أخذا منها شيئاً قسما الحاصل بينهما بالسويّة.
- (٥) المشار إليه في قوله «هذا» هو تقسيم الحاصل بينهما. يعني أنّ الحكم بتقسيم الحاصل بينهما إنّما هو في صورة عدم زيادة المعدن عن المقدار الذي يطلبانه، بمعنى أنّ الحاصل من المعدن انحصر في مقدار مطلوب للواردين عليه و لم يزد عنه.
- (٦) أي إذا زاد المعدن عن مطلوب الواردين أشكل الحكم بتقسيم ما حصل لهما بينهما بالسوية.
- (٧) ضمير التثنية في قوله «اختصاصهما» يرجع إلى المـتوافـيين دفـعةً واحــدةً، و

حينئذ<sup>(١)</sup>.

(و إلا) يمكن القسمة بينهما لقلّة المطلوب (٢) أو لعدم قبوله (٣) لها (أقرع (٤)) بينهما، لاستوائهما (٥) في الأولويّة و عدم إمكان الإشتراك (٢) و استحالة (٧) الترجيح، فأشكل (٨) المستحقّ فعيّن بالقرعة، لأنها (٩) لكلّ أمر مشكل، فمن أخرجته القرعة أخذه (١٠) أجمع.

و لو زاد عن حاجتهما و لم يمكن أخذهما دفعةً لضيق المكان فالقرعة

 <sup>→</sup> الضمير في قوله «به» يرجع إلى المعدن. أي لعدم اختصاص المعدن بهما، و كأن «هذا من باب القلب.

<sup>(</sup>١) أي حين إذ زاد المعدن عن مطلوبهما.

 <sup>(</sup>٢) يعني أن عدم إمكان القسمة بينهما إمّا هو لكون المأخوذ قبليلاً بحيث لايكون
 قابلاً للتقسيم أو لعدم كون المأخوذ من المعادن قابلاً للتقسيم.

 <sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «قبوله» يرجع إلى الحاصل من المعدن، و في قوله «لها» يرجع إلى القسمة.

<sup>(</sup>٤) جواب شرط، و الشرط هو قوله «و إلّا لم يمكن القسمة».

<sup>(</sup>٥) يعني أنَّ الواردين على المعدن يكونان متساويين في الأولويَّة.

<sup>(</sup>٦) يعني أنَّ الحكم بالقرعة بينهما إنَّما هو لعدم إمكان اشتراكهما في المعدن.

 <sup>(</sup>٧) بالجرّ، عطف على مدخول اللام الجارّة في قوله «لاستوائهما». يـعني أنّـهما إذا وردا على المعدن دفعةً واحدةً لم يمكن الترجيح لأحدهما.

<sup>(</sup>٨) أي يشكل تمييز المستحق من المتوافيين، و القرعة لكل أمر مشكل.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «لأنّها» يرجع إلى القرعة.

<sup>(</sup>١٠) فاعله هوالضمير العائد إلى من أخرجته القرعة، و ضمير المفعول يرجع إلى المعدن.

أيضاً (١) و إن أمكن القسمة، و فائدتها (٢) تقديم من أخرجته في أخذ حاجته.

و مثله (۳) ما لو از دحم اثنان على نهر (٤) و نحوه (٥) و لم يمكن الجمع (٢).
و لو تغلّب (٧) أحدهما على الآخر أثم، و ملك هنا (٨)، بخلاف تغلّبه
على أولويّة التحجير (٩) و الماء الذي (١٠) لايفي بغرضهما.

(٨) المشار إليه في قوله «هنا» هو المعدن.

(١٠) أي بخلاف التغلُّب على الماء الذي لايفي بغرض كلا الواردين، فــإنَّ المــتغلُّب

 <sup>(</sup>١) يعني كما حكمنا في فرض عدم إمكان تقسيم الحاصل من المعدن بين
 المتوافيين بالقرعة كذلك يحكم بالقرعة في صورة عدم إمكان أخذهما دفعة واحدة.

 <sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «فائدتها» يرجع إلى القرعة. يعني تكون فائدة القرعة فـي هـذا
 الفرض هي تقديم من أخرجته القرعة في الأخذ.

 <sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «مثله» يرجع إلى التوافي عملى المعدن و الورود عمليه دفعةً
 واحدةً.

<sup>(</sup>٤)كما إذا ورد اثنان على نهر لأخذ الماء منه.

<sup>(</sup>٥) أي و نحو النهر مَن القناة و العين و البثر.

 <sup>(</sup>٦) أي و لم يمكن الجمع بين الواردين على النهر أو العين أو القناة، فإذاً يقرع بينهما،
 كما تقدّم في المعدن.

 <sup>(</sup>٧) يعني لو استولى أحدهما على الآخر في الأخذ من المعدن كان آثماً و عــاصياً.
 لكن يملك ما أخذه منه.

 <sup>(</sup>٩) يعني أنّ الحكم بتملّك المتغلّب على الآخر فيما يأخذ من المعدن بخلاف الحكم في المتغلّب بالنسبة إلى حقّ التحجير، فإنّه لا يملك ما يأخذه.

و الفرق(١) أنّ الملك مع الزيادة لايتحقّق، بخلاف ما لو لم يزد.

(و) المعادن<sup>(۲)</sup> (الباطنة تملك<sup>(۳)</sup> ببلوغ نيلها)، و ذلك<sup>(٤)</sup> هو إحياؤها و ما دونه<sup>(٥)</sup> تحجير.

و لو كانت (٦) على وجه الأرض أو مستورة بتراب يسير (٧) لا يصدق

◄ لايملك الماء الذي لايفي بغرض كليهما، بل فيه يحكم بالاشتراك.

(١) أي الفرق بين زيادة الماء عن غرضهما و عدم الزيادة هو أنّ الملك للآخذ منهما
 لا يتحقّق في صورة الزيادة عن حاجتهما، بخلاف ما لو لم يزد، فإنّ الملك للآخذ منهما يتحقّق، فيحتاج التعيين إلى القرعة.

من حواشي الكتاب: يعني أنّ الملك لغير التغليب على تقدير الزيادة لايتحقّق، فما أخذه المتغلّب ملكد للأخذ، فليأخذ غير المتغلّب من الباقي، بخلاف ما لم يرد، فإنّ ذلك مشترك بينهما لايملكه المتغلّب بالتغليب، للتغليب (العديقة).

حاشية أخرى: و فيه وجود الأولويّة مطلّقاً، و الملك محلّ الكلام، و الفرق غـير واضح (الحديثة).

- (٢) هذا شروع في بيان حكم القسم الثاني من المعادن.
- (٣) نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى المعادن، و كذلك الضمير في قوله «نيلها».
  - (٤) المشار إليه في قوله «ذلك» هو بلوغ نيلها. يعني أنّ المراد منه هو الإحياء.
- (٥) الضمير في قوله «دونه» يرجع إلى الإحياء. يعني أنّ الوارد على المعادن الباطنة إذا لم ينل إلى حدّ الإحياء كان عمله فيها تحجيراً، و هو لا يموجب الملك، بــل يوجب الأولويّة.
- (٦) اسم «كانت» هو الضمير العائد إلى المعادن. يعني لو كانت المعادن عــلى وجــه
   الأرض بحيث لاتحتاج إلى الحفر لم يتحقّق الملك لها إلا بالحيازة.
- اي كانت السعادن مستورة بتراب قليل بحيث لايصدق عملي رفيعه إحمياء في العرف.

معه (١) الإحياء عرفاً لم يملك بغير الحيازة كالظاهرة.

هذا(٢)كلّه إذاكان المعدن في أرض مباحة، فلوكان في أرض مملوكة فهو(٣) بحكمها.

وكذا لو أحيا أرضاً مواتاً فظهر فيها معدن، فإنّه (٤) يملكه و إن (٥) كان ظهوره سابقاً على إحيائه.

و حيث يملك المعدن يملك حريمه (٦)، و هو منتهى عـروقه عـادةً و مطرح (٧) ترابه و طريقه و ما يتوقّف عليه (٨) عمله إن عمله (٩) عنده.

(١) الضمير في قوله «معه» يرجع إلى كونها مستُورة بتراب يسير.

(٢) المشار إليه في قوله «هذا» هو حصول الملك بالبلوغ إلى حد الإحياء. يمعني أن الحكم المذكور ليس إلا إذا كانت المعادن في أرض مباحة.

(٣) الضمير في قوله «فهن» يرجع إلى المعدن، وفي قوله «بحكمها» يرجع إلى الأرض.

(٤) الضمير في قوله «فإنه» يرجع إلى محيي الأرض، و الضمير الملفوظ في قوله «يملكها» يرجع إلى المعدن.

 (٥) «إن» وصليّة. يعني و إن كان المعدن ظاهراً على وجه الأرض التي أحياها بشرط عدم كون ظهور المعدن سابقاً على الإحياء، فلو كان كذلك لم يملكه محيي الأرض إلّا بالحيازة، كما تقدّم في البحث عن المعادن الظاهرة.

(٦) أي يملك حريم المعدن. و الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى الحريم. يمعني أنّ المراد من حريم المعدن هو ما ينتهى إليه عروقه في العادة.

٧٠) يعني أنّ حريم المعدن هو مطرح ترابه أيضاً عند الحفر و كذلك طريقه.

٨٠ الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى «ما» الموصولة في قوله «ما يتوقّف»، و فسي قوله «عمله» يرجع إلى المعدن.

و لو كان المعدن في الأرض المختصّة (١) بالإمام لليَّلِا فهو (٢) لد تبعاً لها (٣)، و الناس (٤) في غيره شرع علين الأقوى، و قد تقدّم الكلام (٥) في باب الخمس.

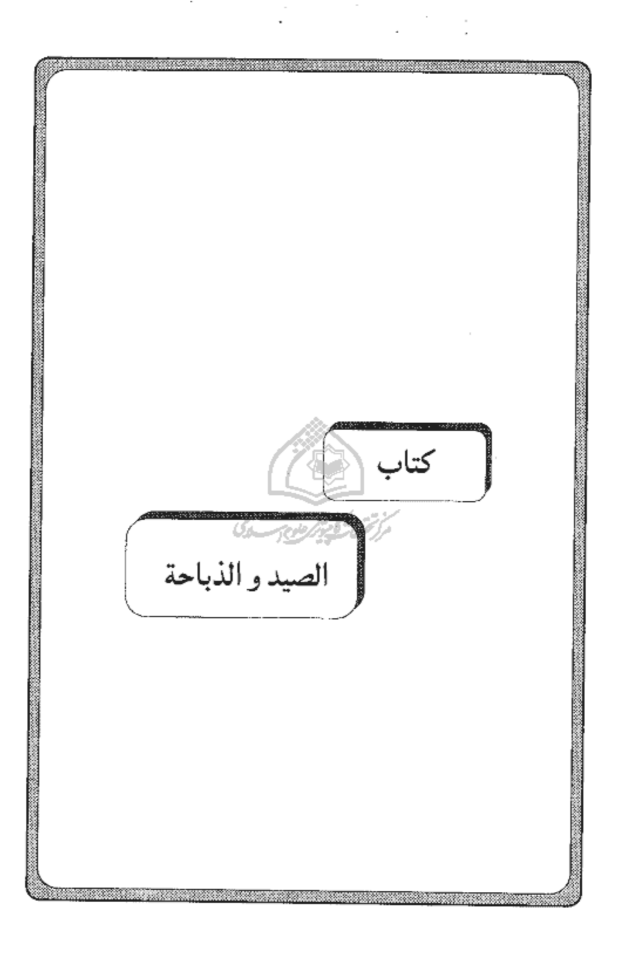
→ الضمير في قوله «عنده» يرجع إلى المعدن.

(١) كأرض أخذها المسلمون في حال الغيبة (من الشارع الله).

(٢) الضمير في قوله «فهو» يرجع إلى المعدن، و في قوله «له» يرجع إلى الإمام ﷺ.

(٣) الضمير في قوله «لها» يرجع إلى الأرض. يعني أنّ تعلّق المعدن الموجود في الأرض المختصة بالإمام على إنّما هو لتبعيّة المعدن للأرض.

- (٤) أي المعدن الذي هو في غير الأرض المختصة بالإمام الله يشترك فيه الناس، كما إذا وجد في الأراضي المفتوحة عنوة و هي عامرة.
- (٥) أي تقدّم الكلام في خصوص المعادن الموجودة في غير الأرض المختصة بالإمام الله في كتاب الخمس.





h-

### كتاب الصيد(١) و الذباحة

### الصيدو الذباحة

(١) خبر لمبتدأ محذوف هو «هذا». يعني أنّ ِهذا هو كتاب الصيد و الذباحة.

الصَيْد من صادَه يَصِيدُه و يَصادُه صَيْداً: قنصه و أخذه بحيلة، كها تصاد الطــيور و السباع، فهو صائِد و ذاك مَصِيد.

الصّيد: مصدر، و \_ ما يُصاد، و قيل: ما كان ممتنعاً و لا مالك له (أقرب الموارد).

الذَّباحَة \_ بفتح الذال \_ من ذَبُّحَ ذَبُّحاً و ذَباحاً: شَقَّ، و \_ فَتَقَ، و \_ نَحَرَ (أقرب الموارد).

الحدواشي الكتاب: إنّما ترجم الكتاب بالصيد و الذباحة، لأنّ حلّ الحيوان بأحد وجهين، إمّا بالصيد كما في الكلب المعلّم، أو بالذبح بالمعنى الأعمّ الشامل للنحر و العقر المزهق و نحو ذلك للحيوان المتردّي في البئر و نحوها، فكلا الاسمان حينئذ مصدر أو اسم مصدر، و قد يقال في العنوان: الصيد و الذبائح، فالصيد هنا بمعنى المصيد، و الذبائح جمع ذبيحة و الاصطياد على معنيين:

أحدهما إثبات اليد على الحيوان الوحشيّ بالأصالة المحلّل المـزيل لامـتناعه بآلة الاصطياد اللغويّ و إن بقي بعد ذلك على الحياة و أمكن تذكيته بالذبح.

الثاني عقره المزهق لروحه بآلة الصيد على وجه يحلّ أكله.

و الصيد بالمعنى الأوّل جائز بكلّ آلة، و بالمعنى الشاني بالكلب المعلّم وحده بالجملة(العديقة).

### و فيه<sup>(١)</sup> فصول ثلاثة:

 (١) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الكتاب. يعني أنّ في كـتاب الصـيد و الذبـاحة فصولاً ثلاثةً:

الفصل الأوّل في آلة الصيد.

الفصل الثاني في الذباحة.

الفصل الثالث في اللواحق.

و سيأتي تفصيل كلّ واحد من الفصول الثلاثة إن شاء الله تعالى في محلّه.



# (الأوّل(١) في آلة الصيد)

(يجوز الاصطياد (٢)) بمعنى إثبات (٣) الصيد و تحصيله (بجميع آلاته) التي يمكن تحصيله (٤) بها من السيف و الرمح (٥) و السهم و الكلب و الفهد (٢) و البازيّ (٧).....

#### آلة الصيد

### جواز الاصطياد بجميع الآلات

- (١) يعنى أنّ الفصل الأوّل هو في بيان آلة الصيد.
- (٢) الاصطياد مصدر من باب الافتعال، قلبت تاؤه المنقوطة طاءً.
- (٣) أي إثبات اليد على الصيد. و الضمير في قوله «تحصيله» يرجع إلى الصيد.
- (٤) أي يمكن تحصيل الصيد بالآلة. و الضمير في قوله «تحصيله» يرجع إلى الصيد، و في قوله «بها» يرجع إلى الآلة.
- (٥) الرُمْح: عود طويل في رأسه حربة يطعن بها العدوّ، ج رِماح و أرْماح (أقرب الموارد).
- (٦) الفَهْد: سبع يصاد به، و هو من السباع ضيّق الخُلُق شديد الغضب ذو وثبات بسعيد
   النوم، في المثل: «أنّوم من فَهْد»، ج فُهُود و أَفْهُد(أقرب الموارد).
- (٧) الباز و البازيّ: ج أَبُواز و بَوازٍ و بِيزان و بُزاة: طير من الجوارح يصاد بــه، و هــو

و الصقر  $^{(1)}$  و العقاب  $^{(7)}$  و الباشق  $^{(7)}$  و الشرك  $^{(2)}$  و الحبالة  $^{(0)}$  و الشبكة  $^{(7)}$  و الفخ  $^{(8)}$  و البندق  $^{(8)}$  و غير ها  $^{(9)}$ ، (و) لكن (لايؤكل منها) أي من الحيوانات المصيدة المدلول عليها  $^{(11)}$  بالاصطياد (ما لم يذكّ) بالذبح  $^{(11)}$  بعد إداركم

أنواع كثيرة(المنجد).

- (٢) العقاب، ج عِقْبان و أعْقُب و جج عقابِين: طائِر من الجَوارح يُطلَق عـلى الذكـر و
   الأنثى قوي المخالب و له منقار أعقف (المنجد).
  - (٣) الباشِق، ج بَواشِق: طائر من أصغر الجوارح (المنجد).
  - (٤) الشَرَك محرّكة -: حبائل الصيد، و ما يُنصب للطير، ج أشراك (أقرب الموارد).
- ( ٥) الحِبالَة \_بالكسر \_: المصيدة، ج حَبائِل، و منه الحديث: «النساء حبائل الشيطان». (أقرب العوارد).
  - (٦) الشَبَكَة: شَرَكَة الصيّاد في الماء و البرّ، ج شَبَك و شِباك (أقرب الموارد).
- (٨) البُنْدُق \_ بضمّ الباء و سكون النون \_: جسم كرويّ يصنع من طين أو حـ جر أو رصاص يرمى به للصيد، و منه في عصرنا الحاضر البندقيّة و المسدّس (تعليقة السيّد كلانة).
  - (٩) الضمير في قوله «غيرها» يرجع إلى ما ذكر من الأمثلة.
- (١٠) الضمير في قوله «عليها» يرجع إلى الحيوانات المصيدة. يعني أنّها تستفاد من لفظ
   «الاصطياد» في قوله في الصفحة السابقة «يجوز الاصطياد».
  - (١١) أي بالذبح الشرعيّ.

الذُّبْح \_بفتح الذال \_: مصدر ذَبَحَ يَذْبَحُ ذَبُّعاً وزان مَنَعَ يَمْتُعُ مَنْعاً.

 <sup>(</sup>١) الصَقْر، ج أَصْقُر و صُقُور: طائر من الجوارح من فصيلة الصقريّات. يصاد به، كلّ طائر يصيد ما خلا النسر و العقاب(المنجد).

حيًاً (١)، (فلو أدركه) بعد رميه (٢) (ميّتاً)، أو مات قبل تذكيته (لم يحلّ <sup>(٣)</sup> إلّا ما قتله الكلب المعلّم <sup>(٤)</sup>) دون غيره على أظهر <sup>(٥)</sup> الأقوال، و الأخبار <sup>(٦)</sup>.

(١) حال لضمير قوله «إدراكه». يعني لايجوز أكل لحم الحيوان الذي اصطاده و أدركه حيّاً إلّا بتذكيته الشرعيّة.

#### آلة الصيد الحيوانيّة

- (٢) أي بعد الرمي للصيد وجده ميّتاً، فلا يجوز أكله إلّا أن يكون من الصيد الذي قتله
   كلب الصيد المعلم.
  - (٣) فاعله هو الضمير العائد إلى الصيد الذي قتل بالرمي.
    - (٤) بصيغة اسم المفعول، أي الكلب الذي عُلم الصيد.
- (٥) هذا قيد لقوله «دون غيره»، أي دون غير الكلب المعلّم، أمّا هو فمورد إجماع بـين الفقهاء.
- (٦) يعني أن ما قتله الكلب المعلم يجوز أكله مع الشرائط التي سيشير إليها على أظهر
   الأقوال و الأخبار.

اعلم أنّه اختلفوا في جواز حلّ ما قتله غير الكلب المعلّم مثل جوارح الطير و السباع، فالمشهور بين الأصحاب بل ادّعى عليه المرتضى في إجماعهم عدم جواز أكل ما قتله غير الكلب المعلّم، و ذهب الحسن بن أبي عقيل في إلى حلّ صيد ما أشبه الكلب من الفهد و النهر و غيرهما، و جوّز الشيخ في الصيد بالفهد، كما أفاده في المسالك (من حاشية الشيخ على في).

و من جملة الأخبار الدالّة على جواز أكل ما قتله كلب الصيد المعلّم هو ما نقل في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن حكم بن حكيم الصير فيّ قال: قلت لأبي عبدالله الله الله الله الله الله الله

- (١) من هنا شرع المصنف في بيان كون الكلب معلماً. و الضمير في قـوله «بكـونه»
   يرجع إلى الكلب.
  - (٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الكلب. أي يذهب إلى جانب الصيد إذا أرسل إليه.
    - (٣) أي يتوقّف عن الذهاب إذا منع منه.
- (٤) فاعله هو الضمير العائد إلى الكلب. يعني من شرائط تحقق التعليم في الكلب هـو
   عدم اعتياده لأكل ما يمسكه.
  - (٥) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى الوصف.
    - (٦) أي بأن تتكرّر هذه الصفات الثلاث.
- (٧) الضمير في قوله «بها» يرجع إلى الأوصاف الثلاث (الاسترسال و الانــزجـــار و عدم الاعتياد للأكل).

<sup>→</sup> ما تقول في الكلب يصيد الصيد فيقتله؟ قال: لا بأس بأكله (بأكل \_خ ل)، قلت: إنهم يقولون: إنه إذا قتله و أكل منه فإنّا أمسك على نفسه، فلا تأكله، فقال: كل، أو ليس قد جامعوكم على أنّ قتله ذكاته؟ قال: قلت: بلى، قال: فما يقولون في شاة ذبحها رجل أذكاها؟ قال: قلت: نعم، قال: فإنّ السبع جاء بعد ما ذكاها فأكل بعضها، أتؤكل البقيّة؟ قلت: نعم، قال: فإذا أجابوك إلى هذا فقل لهم: كيف تقولون: إذا ذكّى ذلك و أكل منه لم تأكلوا، وإذا ذكّى هذا و أكل أكلتم؟! (الوسائل: ج١٦ ص ٢٠٨ ب٢٠٠ أبواب الصيد من كتاب الصيد و الذبائم ح١٠).

فإذا تحقّق كونه (١) معلّماً حلّ مقتوله و إن خلا (٢) عن الأوصاف إلى أن يتكرّر فقدها (٣) على وجه يصدق عليه زوال التعليم عرفاً، ثمّ يحرم مقتوله (٤)، و لا يعود (٥) إلى أن يتكرّر اتّصافه (٦) بها كذلك (٧)، و هكذا (٨).

(و لو أكل<sup>(۱)</sup> نادراً، أو لم يسترسل نادراً لم يقدح) في تـحقّق التـعليم عرفاً و لا في زواله (۱۰) بعد حصوله، كما لايقدح حصول الأوصاف له (۱۱)

<sup>(</sup>١) الضميران في قوليه «كونه» و «مقتوله» يرجعان إلى الكلب المعلّم.

<sup>(</sup>٢) أي و إن كان الكلب خالياً عن الأوصاف الثلاث نادراً.

 <sup>(</sup>٣) يعني إذا فقد الكلب المعلم الأوصاف الثلاث \_ بحيث يصدق زوال التعليم \_ حـرم
 مقتوله.

<sup>(</sup>٤) أي يحرم مقتول الكلب الفاقد للأوصاف الثلاث المعلوم فقدها بالتكرار.

<sup>(</sup>٥) فاعله هو الضمير العائد إلى الوصف رسيري

 <sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «اتّـصافه» يرجع إلى الكلب، و في قوله «بهما» يرجع إلى
 الأوصاف.

<sup>(</sup>٧) قوله «كذلك» يشير إلى كون الكلب واجداً للأوصاف المذكورة المعلومة بالتكرار.

 <sup>(</sup>A) أي و هكذا يحل مقتوله إلى أن تزول الأوصاف عنه، و يحـرم إلى أن يـتّصف بهــا
ثانياً، و ....

 <sup>(</sup>٩) أي لو أكل الكلب المعلم الصيد نادراً أو لم يطع الأمر و النهي نادراً لم يقدح ذلك في الحكم بحلية مقتوله.

<sup>(</sup>١٠) الضميران في قوليه «زواله» و «حصوله» يرجعان إلى التعليم.

<sup>(</sup>١١) يعني كما لايقدح حصول الأوصاف المذكورة للكلب المعلّم نادراً في عـدم كـونه متّصفاً بالتعليم.

نادراً، وكذا لايقدح شربه (١) الدم.

(و يجب) مع ذلك<sup>(۲)</sup> بمعنى الاشتراط<sup>(۳)</sup> أُمور<sup>(٤)</sup>: (التسمية<sup>(٥)</sup>) لله تعالى من المرسل (عند إرساله<sup>(٦)</sup>) الكلب المعلّم، فلو تركها<sup>(٧)</sup> عمداً حرم<sup>(٨)</sup>.
و لو كان<sup>(٩)</sup> نسياناً حلّ<sup>(١٠)</sup>......

(١) الضمير في قوله «شربه» يرجع إلى الكلب المعلّم. يعني و كذا لايقدح شرب كـلب المعلّم دم ما يصيده.

### شروط الاصطياد بالكلب المعلَّم

- (٢) المشار إليه في قوله «ذلك» هو كون الكلب معلّماً.
- (٣) يعني أنّ المراد بالوجوب ليس إلّا وجوباً شرطيّاً لا تكليفيّاً، بمعنى أنّه إذا لم تـوجد الشرائط المذكورة لم تحصل التذكية، فلا يحلّ الأكل.
  - (٤) فاعل لقوله «يجب».
- (٥) يعني أنّ الأمر الأوّل من الأمور التي تشترط في التذكية هو ذكر اسم الله عزّ و جلّ من قبل الذي يرسل الكلب إلى جانب الصيد.
- (٦) الضمير في قوله «إرساله» يرجع إلى المرسل المفهوم من القرائن، و هذا من باب
   إضافة المصدر إلى فاعله، و مفعوله «الكلب».
  - (٧) الضمير الملفوظ في قوله «تركها» يرجع إلى التسمية.
  - (٨) فاعله هو الضمير العائد إلى الصيد الذي أخذه الكلب.
- (٩) اسم «كان» هو الضمير العائد إلى الترك. يعني لو تـرك المـرسل التسـمية نسـياناً لم يحكم بالتحريم بشرط عدم التفاته إلى الترك قبل الإصابة، و إلاّ تجب، فلو تركها حينئذ حرم الصيد.
  - (١٠) فاعله هو الضمير العائد إلى الصيد.

إن لم يذكر (١) قبل الإصابة، و إلاّ اشترط استدراكها (٢) عند الذكر و لو مقارنةً لها (٣).

و لو تركها<sup>(٤)</sup> جهلاً بوجوبها<sup>(٥)</sup> ففي إلحاقه بالعامد<sup>(١)</sup> أو الناسي<sup>(٧)</sup> وجهان، من أنه<sup>(٨)</sup> عامد، و من<sup>(٩)</sup> أنّ الناس في سعة<sup>(١٠)</sup> ممّا لم يعلموا، و ألحقه<sup>(١١)</sup> المصنّف في بعض فوائده بالناسي.

و لو تعمّد (١٢) تركها عند الإرسال، ثمّ استدركها قبل الإصابة ففي

<sup>(</sup>١) فاعله هو الضمير العائد إلى المرسل.

<sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «استدراكها» يرجع إلى التسمية.

 <sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «لها» يرجع إلى الإصابة. يعني إذا تذكّر المرسل نسيان التسمية قبل الإصابة وجب عليه الاستدراك.

<sup>(</sup> ٤) فاعله هو الضمير العائد إلى الرسل، و ضمير المفعول يرجع إلى التسمية.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «بوجوبها» يرجع إلى التسمية. يعني لو ترك المرسل التسمية عند إرسال الكلب إلى الصيد مع جهله بوجوبها ففيه وجهان.

<sup>(</sup>٦) أي الوجه الأوّل هو إلحاقه بالعامد، فيحكم بحرمة الصيد الذي أخذه الكلب وقتله.

<sup>(</sup>٧) أي الوجه الآخر هو إلحاقه بالناسي، فلا يحكم بحرمة ما قتله الكلب.

 <sup>(</sup>A) الضمير في قوله «أنّه» يرجع إلى التارك. و هذا هو دليل الوجه الأوّل، و هو إلحاقه بالعامد.

<sup>(</sup>٩) هذا دليل إلحاقه بالناسي، فلا يحرم أكل ما قتله الكلب.

 <sup>(</sup>١٠) السَعَة ـ محرّكةً \_: الاتساع، و \_ الجِدة، و \_ الطاقة، و منه في القرآن: ﴿ لَيَنفق ذو سعة من سعته ﴾ ، أي على قدر غناه و سعته، و الهاء عوض من الواو (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>١١) الضمير الملفوظ في قوله «ألحقه» يرجع إلى الجاهل.

<sup>(</sup>١٢) فاعله هو الضمير العائد إلى المرسل، و الضميران في قوليه «تركها» و «استدركها»

الإجزاء قولان، أقربهما (١) الإجزاء، لتناول الأدلة له، مثل ﴿ وَ لَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكَرِ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ ﴾ (٢)، ﴿ فَكُلُوا مِمًّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَ اذْكُرُ وا اسْمَ اللهِ عَلَيْهِ ﴾ (٣)، ﴿ فَكُلُوا مِمًّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَ اذْكُرُ وا اسْمَ اللهِ عَلَيْهِ ﴾ (٣)، و قول الصادق الميلا: «كل ممّا قتل الكلب إذا سمّيت عليه» (٤)، و لأنّه (٥) أقرب إلى الفعل المعتبر في الذكاة، فكان (٦) أولى.

و وجه المنع(٧).....

(١) أي أقرب القولين هو كون استدراك التسمية قبل الإصابة بجزياً لحليّة الصيد.

(٢) الآية ١٢١ من سورة الأنعام.

(٣) الآية ٤ من سورة المائدة.

(٤) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ۗ

محمد بن يعقوب بإسناده عن عبدالرحن بن أبي عبدالله قال: سألت أبا عبدالله طالح الله على عن رجل أرسل كلبه فأخذ صيداً فأكل منه آكل من فضله، قال: كل ما قتل الكلب إذا سميت عليه، فإذا كنت ناسياً فكل منه أيضاً وكل فضله (الوسائل: ج ١٦ ص ٢١٠ ب ٢ من أبواب الصيد من كتاب الصيد و الذبائم ح ٨).

(٥) الضمير في قوله «لأنَّه» يرجع إلى الاستدراك قبل الإصابة.

(٦) اسم «كان» هو الضمير العائد إلى الاستدراك. يعني أنّ الاستدراك أولى من التسمية عند الإرسال، لكونه أقرب إلى الفعل المعتبر في الذكاة.

(٧) أي وجه منع إجزاء استدراك التسمية قبل الإصابة هــو الاســتناد إلى بـعض
 الأخبار، و من الأخبار المستند إليها هي المنقولة في كتاب الوسائل:

عليّ بن إبراهيم في تفسيره بإسناده عن سيف بن عميرة مثله [أي مـثل الحـديث الثالث من الباب] و زاد، ثمّ قال: كلّ شيء من السباع تمسك الصيد على نفسها إلّا

 <sup>-</sup> يرجعان إلى التسمية.

دلالة بعض الأخبار على أنّ (١) محلّها الإرسال، و لأنّه (٢) إجماعيّ، و غيره مشكوك فيه، و لا عبرة (٣) بتسمية غير المرسل.

 <sup>→</sup> الكلاب المعلّمة، فإنّها تمسك على صاحبها، و قال: إذا أرسلت الكلب المعلّم فاذكر
 اسم الله عليه، فهو ذكاته (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٠٨ ب ١ من أبواب الصيد من كتاب الصيد و
 الذبائح ح ٤).

<sup>(</sup>١) الجارّ و المجرور يتعلّقان بقوله «دلالة»، و الضمير في قبوله «محلّها» يسرجع إلى التسمية. يعني أنّ بعض الأخبار يدلّ على أنّ محلّ التسمية هو الإرسال، فلا يكفى الاستدراك قبل الإصابة.

 <sup>(</sup>٢) أي إجزاء التسمية حين الإرسال إجماعي، بخلاف الاستدراك قبل الإصابة، فإنه مورد خلاف يوجب الشك في إجزائه.

<sup>(</sup>٣) أي لا اعتبار بتسمية غير المرسل في تذكية ما يصيده الكلب المعلم.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «قتله» يرجع إلى الصيد.

<sup>(</sup>٥) أي يعتبر التسمية من كلا مرسلي الكلبين اللذين قتلا الصيد.

<sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «تركها» يرجع إلى التسمية، و في قوله «أحدهما» يرجع إلى المرسلين.

<sup>(</sup>٧) جواب شرط، و الشرط هو قوله «فلو تركها».

<sup>(</sup>٨) المشار إليه في قوله «هنا» هو إرسال الكلب للصيد.

<sup>(</sup>٩) خبر لقوله «المعتبر».

<sup>(</sup>١٠) يعني يعتبر في التسمية ذكر الله عزّ و جلّ بالتعظيم، فلايكني ذكر لفظ «الله» خالياً

لأنّه (١) المفهوم منه كإحدى التسبيحات الأربع (٢).

و في «اللهم اغفر لي و ارحمني» أو «صل على محمد و آله» قسو لان (٣)، أقربهما الإجزاء دون ذكر الله (٤) مجرداً مع احتماله (٥)، لصدق الذكر، و به قطع الفاضل (٢).

و في اشتراط وقموعه (٧) بالعربيّة قمولان، من صدق الذكر (٨)، و تصريح (٩) القرآن باسم الله تعالى العربيّ.

حن التعظيم، لكن لو أضاف إليه الباء الجارّة فهي تدلّ عـلى التـعظيم، لأنّ المـعنى
 حينئذ الاستعانة منه تعالى.

قال في التنقيح: نحو بسم الله، فإن المراد بالباء الاستعانة به، و فيه إشعار بعظمته
 المستعان به، وكذا يجوز «الله أكبر و سبحان الله و الحمد لله و لا إله إلا الله».

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «لأنّه» يرجع إلى اقتران ذكر الله بالتعظيم. يـعني أنّ المـفهوم مـن اشتراط ذكر الله هو ذكر الله مع التعظيم.

<sup>(</sup>٢) التسبيحات الأربع هو قول «سبحان الله و الحمد لله و لا إله إلّا الله و الله أكبر».

<sup>(</sup>٣) مبتدأ مؤخّر، خبر، المقدّم قوله «و في اللّهمّ...إلخ».

<sup>(</sup>٤) يعني لا يجزي عند الإرسال ذكر لفظ «الله» خالياً عن التعظيم.

<sup>(</sup>٥) أي يحتمل إجزاء ذكر الله مجرّداً عن التعظيم.

<sup>(</sup>٦) المراد من «الفاضل» هو العلّامة ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٧) أي في اشتراط وقوع ذكر الله بالعربيّة قولان.

 <sup>(</sup>٨) هذا هو دليل عدم اشتراط العربيّة، فيكني ذكره بالفارسيّة بأن يـقول «بـه نـام خدا»، أو بغيره من اللغات.

<sup>(</sup>٩) بالجرّ،عطف على مدخول «من» الجارّة في قوله «من صدق الذكر».و هذا هو دليل

فعلى الأوّل (٦) يجزي، لصدق الذكر (٧) دون الثاني (٨)، و لكن هذا (٩) ممّا لم ينبّهوا عليه.

→ اشتراط العربيّة في ذكر الله تعالى حين التسمية، و هو أنّ القرآن صرّح باسم الله العربيّ في قوله تعالى: ﴿و اذكروا اسم الله﴾.

(١) أي الأقوى عند الشارح ﴿ هو كفاية التسمية بغير العربيّ أيـضاً، لأنّ المـراد مـن
قوله تعالى: ﴿ و اذكروا اسم الله ﴾ هو ذكر ذاته تعالى، فبأيّ لفظ و لغة وقع أجزاً.

(۲) و المراد من قوله «الآية» هو جنس الآية لأن المذكور في الصفحة ۲۲۷ و ما بعدها
 هو آيتان لا آية واحدة.

(٣) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى كون المراد من الذكر هو ذكر ذاته تعالى االاسم.

(٤) الضميران في قوليه «بأسائه» و «به» يرجعان إلى الله تعالى.

(٥) بالجرّ، صفة لقوله «أسائه». يعني إذا كان المراد من ذكر الله هـو ذكـر ذاتـه عـند الإرسال كنى ذكر اسائه المختصّة بـه، مـثل «الخـالق» و «القـادر» و «الرازق» و «الحيـي».

(٦) المراد من «الأوّل» هو كون المراد من ذكر الله هو ذكر ذاته تعالى.

(٧) فإنَّ الذكر يصدق بأيَّ لفظ يذكر الله عزَّ و جلَّ به.

(A) المراد من «الثاني» هو كون المراد من التسمية ذكر لفظ «الله»، فلا يكفي ذكر أسائه المختصة به عند الإرسال.

(٩) المشار إليه في قوله «هذا» هو كون المراد من الله تعالى هو الذات لا الاسم. يعني أنّ الفرع المذكور ممّا لم ينبّه عليه الفقهاء.

(و أن يكون (١) المرسل مسلماً أو بحكمه) كولده (٢) المميّز غير البالغ، ذكراً كان أو أنثى، فلو أرسله (٣) الكافر لم يحلّ وإن سمّى (٤)، أو كان ذمّيّاً (٥) على الأصحّ.

و كذا الناصب (٦) من المسلمين و المجسِّم (٧)، أمّا غيرهما من المخالفين (٨) ففي حلّ صيده الخلاف الآتي في الذبيحة.

و لا يحل صيد الصبيّ غير المميّز (٩) و لا المجنون، لاشتراط القصد (١٠)، و أمّا الأعمى فإن تصوّر (١١) فيه قصد الصيد حلّ صيده،.....

<sup>(</sup>١) عطف على قوله «التسمية». يعني أنّ الثاني من الأمور الواجبة في تذكية الصيد الذي قتله الكلب المعلّم هو أن يكون مرسل الكلب مسلماً أو بحكمه.

<sup>(</sup>٢) هذا مثال لكون المرسل مجكم المسلم.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «أرسله» يرجع إلى الكلب.

<sup>(</sup>٤) يعني و لو أتى الكافر بالتسمية عند إرسال الكلب إلى الصيد.

<sup>(</sup>٥) أي النصرانيِّ و اليهوديِّ و المجوسيِّ إذا التزموا بشرائط الذمَّة.

 <sup>(</sup>٦) و الناصب هو الذي يلازم عداوة أهل البيت ﷺ الذين أذهب الله عنهم الرجس و طهرهم تطهيراً.

<sup>(</sup>٧) المجسّم هو الذي يعتقد بتجسّم الله، تعالى عن ذلك علوّاً كبيراً.

 <sup>(</sup>٨) يعني في حلّية ما يصيده أهل السنّة خلاف بين الفقهاء الإماميّة، كما اختلفوا أيـضاً
 في حلّية ذبيحتهم.

<sup>(</sup>٩) بخلاف الصبيّ المميّز، فإنّ ما يصيده هو يكون حلالاً.

 <sup>(</sup>١٠) يعني أنّ القصد يشترط في صحّة الصيد و حلّيته، و هو لايتحقّق من الصبيّ الغير المميّز و المجنون.

<sup>(</sup>١١) بصيغة المجهول، و هو من باب التفعّل، و نائب الفاعل هو قوله «قصد الصيد». و

و إلّا<sup>(١)</sup> فلا.

(و أن يرسله (٢) للاصطياد)، فلو استرسل (٣) من نفسه أو أرسله لا للصيد، فصادف صيداً فقتله لم يحلّ و إن زاده (٤) إغراء (٥).

نعم، لو زجره فوقف(٦)، ثمّ أرسله حلّ.

(و أن لايغيب الصيد) عن المرسل (و حياته (٧) مستقرّة) بأن يمكن أن يعيش (٨) و لو نصف يوم، فلو غاب (٩) كذلك لم يحلّ، لجواز استناد القتل (١٠)

→ الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الأعمى.

<sup>(</sup>١) يعني لو لم يتصور في الأعمى قصد الصيد \_ لعدم بـ صره بـ الصيد حـتى يـ قصده \_ لم يحل صيده.

<sup>(</sup>٢) الضمير الملفوظ في قوله «يرسله» يرجع إلى الكلب.

 <sup>(</sup>٣) فاعله هو الضمير العائد إلى الكلب. بعني لو ذهب الكلب بلا إرسال إلى الصيد، أو أرسله المرسل لا بقصد الصيد فذهب و أخذ الصيد و قتله لم يحل أكله.

<sup>(</sup>٤) فاعله هو الضمير العائد إلى صاحب الكلب، و «إن» وصليّة، و ضمير المفعول في قوله «زاده» يرجع إلى الكلب.

<sup>(</sup>٥) أي حثّاً و ترغيباً.

 <sup>(</sup>٦) يعني لو منع صاحب الكلب من ذهابه إلى الصيد فوقف، ثم أرسله فأخذ الصيد و قتله حل أكله.

<sup>(</sup>٧) الواو للحاليّة، و الضمير في قوله «حياته» يرجع إلى الصيد.

 <sup>(</sup>٨) فاعله هو الضمير العائد إلى الصيد. يعني أنّ المراد من حياته المستقرّة بـقاؤه و لو
 عقدار نصف اليوم.

<sup>(</sup>٩) فاعله هو الضمير العائد إلى الصيد، و قوله «كذلك» إشارة إلى حياته المستقرّة.

<sup>(</sup>١٠) يعني لاحتمال استناد قتل الصيد الذي غاب في حال حياته المستقرّة إلى غير

إلى غير الكلب، سواء وجد الكلب واقفاً (١) عليه أم لا، و سواء وجد (٢) فيه أثراً غير عضّة (٣) الكلب أم لا، و سواء تشاغل (٤) عنه أم لا.

و أولى منه<sup>(٥)</sup> لو تردّى من جبل و نحوه<sup>(٦)</sup> و إن لم يغب، فإنّ الشرط موته<sup>(٧)</sup> بجرح الكلب حتّى لو مات بإتعابه<sup>(٨)</sup>.....

→ الكلب، فهذا الاحتال عنع من حلّيته.

- (۲) فاعله هو الضمير العائد إلى صاحب الكلب، و الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الصيد المقتول.
  - (٣) العَضَّة من عَضَّه عَضّاً: أمسكه بأسنانه (أقرب الموارد).
  - (٤) فاعله هو الضمير العائد إلى الكلب، و الضمير في قوله «عنه» يرجع إلى الصيد. و قوله «تشاغل» أي أعرض و انصرف عنه.
- (٥) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى غياب الصيد. يعني أن الأولى في الحكم بعدم حليّة الصيد المقتول بعد غيابه مستقرّ الحياة هو تردّيه من جبل و نحوه و إن لم يغب عن الأبصار.
- وجه الأولويّة هو عدم استناد موت الصيد في صورة التردّي إلى جــرح الكــلب الذى هو شرط حلّيّته.
- (٦) الضمير في قوله «نحوه» يرجع إلى الجبل، و التردّي من نحو الجبل كالسقوط في البئر.
- (٧) الضمير في قوله «موته» يرجع إلى الصيد. يعني أنّ شرط حلّية الصيد هـو مـوته بجرح الكلب.
- (٨) قوله «إتعابه» يحتمل رجوع الضمير فيه إلى الكلب، فيكون من قبيل إضافة

 <sup>(</sup>١) يعني لا فرق في الحكم بعدم حلّ الصيد المذكور بين أن يجد الكلب واقفاً على الصيد المقتول أم لا.

أو غمّه (١) لم يحلّ <sup>(٢)</sup>.

نعم (٣)، أو علم انتفاء سبب خارجيّ، أو غاب (٤) بعد أن صارت حياته غير مستقرّة و صار في حكم المذبوح، أو تردّى (٥) كذلك حلّ. و يشترط مع ذلك (٦) كون الصيد ممتنعاً (٧)، سواء كان وحشيّاً (٨) أم

→ المصدر ـ و هو الإتعاب من باب الإفعال ـ إلى فاعله.

و يحتمل أيضاً رجوع الضمير إلى الصيد،فيكون من قبيل إضافة المصدر إلى مفعوله.

(١) الضمير في قوله «غمّه» يرجع إلى الصيد. يعني لو مات الصيد بشدّ فم الكلب بحيث لم يحصل إلى حدّ الجرح لم يحلّ أيضاً.

الغَمّ: وأحد الغُمُوم، و الغَمّ و الغُمَّة: الكَرْب، و قد غَمَّه الأمرُ يَغُمُّه غَمّاً فاغْتَمَّ و انْغَمَّ: حكاها سيبويه بعد اغْتَرّ، قال: و هي غربيّة (نسان العرب).

(٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الصيد، و هو جواب شرط، و الشرط هو قوله «لو مات».

(٣) استدراك عن قوله في الصفحة ٢٣٣ «فلو غاب كذلك لم يحلّ».

(٤) هذا أيضاً استثناء من قوله «فلو غاب كذلك لم يحل». يعني لو غاب الصيد بعد
 حصول جرح الكلب و حياته غير مستقرة حكم بحليّته.

 (٥) فاعله هو الضمير العائد إلى الصيد، و المشار إليه في قوله «كذلك» هو عدم الحياة المستقرّة في الصيد. يعني لو تردّى الصيد في حال عدم استقرار حياته حكم أيضاً بحليّته.

(٦) المشار إليه في قوله «ذلك» هو الشروط المذكورة من كون الصائد مسلماً وكون
 الكلب معلماً و التسمية عند الإرسال و أن يرسله للاصطياد و أن لا يغيب و حياته مستقرة. يعني يشترط أيضاً كون الصيد ممتنعاً.

(٧) أي كون الصيد لايألف الناس.

(٨) بأن كان الصيد وحشيّاً بالذات، مثل الحيوان البرّيّ.

أهليّاً (١)، فلو قتل <sup>(٢)</sup> غير الممتنع من الفروخ <sup>(٣)</sup> أو الأهليّة <sup>(٤)</sup> لم يحلّ

(و يؤكل أيضاً) من الصيد (ما قتله السيف و الرمح و السهم و كلّ ما فيه مصل (٥) من حديد، سواء خرق (٦) أم لا حتّى لو قطعه (٧) بنصفين اختلفا (٨) أم اتّفقا، تحرّكا أم لاحلّا إلاّ أن يكون ما فيه (٩) الرأس مستقرّ الحياة، فيذكّى

الفروخ ـ بضم الفاء ـ جمع، مفرده الفرخ.
 الفَرْخ: ولد الطائر، و ـ كل صغير بن الحيوان و النبات، ج أفرُخ و أفراخ و فيراخ و فراخ و فرا

٤) به الله الحوان الذي لايمتنع مثل الدجاج و غيره لو قتله الكلب لم يحلّ.

( Sange / 1905 1 18)

#### آلة الصيد الجمادية

٥) النَصل -بالفتح -: حديدة السهم و الرمح و السيف و السكّبن ما لم بكن له مقبض،
 عإذا كان له مقبض فهو سيف(أقرب الموارد).

٦) فاعله هو الضمير العائد إلى النصل.

- الحال قوله «قطعه» هو الضمير الراجع إلى كلّ واحد من السيف و ما ذكر بعده، و ضمير المفعول يرجع إلى الصيد. يعني يؤكل كلّ ما قتله السند. و الرمح و السهم و كلّ ما فيه نصل، سواء خرق أم لا، حتى لو قطع الصيد بنصفين حلّ النصفان.
- ۱۸ فاعله هو ضمير التثنية الراجع إلى النصفين، و كذا القول في «اتّفقا» و «تحرّكا» و
   «حلّا».
  - ، ٩) أي إلّا أن يكون النصف الذي فيه رأس الصصيد مستقر الحياة، فيذكّى و يحلّ.

<sup>(</sup>١) بأن كان أهليّاً بالذات. ثمّ صار وحشيّاً و ممتنعاً.

<sup>(</sup>٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الكلب.

و يحرم الآخر (۱), (و المعراض (۲)) و نحوه من السهام المحدّدة التي لا نصل فيها (إذا خرق (۳) اللحم)، فيلو قبل (٤) معترضاً لم يبحلّ دون المتقل (٥) كالحجر و البندق (٢)، فإنّه لا يحلّ وإن خرق وكان البندق من حديد (٧). و الظاهر أنّ الدبّوس (٨) بحكمه (١) إلّا أن يكون محدّداً (١٠) بحيث يصلح للخرق و إن لم يخرق.

<sup>(</sup>١) أي و يحرم النصف الآخر الذي ليس فيه الرأس.

 <sup>(</sup>۲) بالرفع، عطف على قوله «السيف». يعني و يؤكل أيضاً ما قتله المعراض
 المؤراض \_ بالكسر \_: سهم بلا ريش دقيق الطرفين غليظ الوسط يسيب بعرصه دون حده (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٣) فاعله هو الضمير العائد إلى المعراض.

 <sup>(</sup>٤) فاعله هو الضمير العائد إلى المعراض يعني لو قتل المعراض بإصابة عرصه للصيد لم يحل.

<sup>(</sup>٥) المُثقَّل ـ بصيغة اسم المفعول ـ هو الشيء الثقيل الذي يقتل الصيد بثقله لا بالخرق و الشقّ.

<sup>(</sup>٦) البُنْدُق: كلّ ما يُرمى به من رصاص كرويّ(المنجد).

<sup>(</sup>٧) يعني لايحلّ ما قتله الشيء المثقّل و لو كان هو بندقاً من حديد و خرق الصيد

 <sup>(</sup>٨) الدُّبُّوس، ج دَبابيس: المُقمعة أي عصاً من خشب أو حديد في رأسها شيء كالحَر،
 (المنجد).

 <sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «بحكمه» يرجع إلى البندق. يعني أنّ الدبّوس لو قتل الصد لم علّ
 كما تقدّم في البندق أنّه لو قتل لم يحلّ.

 <sup>(</sup>١٠) يعني إلّا أن يكون الدبّوس محدّداً بحيث يمكن أن يخرق، فإنّه يحلّ مــا قــتله و إر.
 لم يخرق بالفعل.

(كلّ ذلك(١) مع التسمية(٢) عند الرمي أو بعده(٣) قبل الإصابة. و لو تركها(٤) عمداً أو سهواً أو جهلاً فكما سبق.

(و القصد) إلى الصيد، فلو وقع السهم من يده (٥) فقتله، أو قصد الرمي لا له (٦) فقتله، أو قصد (٧) خنزيراً.....

### شروط الاصطياد بالآلة الجمادية

(١) المشار إليه في قوله «ذلك» هو قتل الصيد بالآلات المذكورة حتى يحلّ أكله. يـعني يشترط فيها أمور:

أ: التسمية عند الرمي.

ب: القصد إلى الصيد.

ج: إسلام الرامي. مرات تعتر المورسوي

- (٢) أي ذكر الرامي اسم الله تعالى، كما تقدّم في قوله في الصفحة ٢٢٩ «و المسعتبر مسن التسمية... إلج»، و سيأتي اشتراطه في الذبح أيضاً.
- (٣) الضمير في قوله «بعده» يرجع إلى الرمي. يعني لو ترك التسمية عند الرمسي لكن أتى بها بعد الرمى و قبل الإصابة للصيد كنى.
- (٤) فاعله هو الضمير العائد إلى الصائد، و ضمير المفعول يرجع إلى التسمية. يـعني لو تركها عمداً أو سهواً أو جهلاً كان حكمه مثل ما سبق في الصفحة ٢٢٦ و ما بعدها من أنه لو ترك التسمية عمداً حرم الصيد، بخلاف تركه سهواً أو جهلاً، فإنه لا يحرم.
- (٥) الضمير في قوله «يده» يرجع إلى الصائد، و الضمير الملفوظ في قـوله «فـقتله» يرجع إلى الصيد.
  - (٦) يعني فلو قصد الرامي الرمي لا للصيد فقتله لم يحلُّ أيضاً.
    - (٧) فأعله هو الضمير العائد إلى الرامي.

فأصاب ظبياً (١)، أو ظنّه (٢) خنزيراً فبان ظبياً لم يحلّ.

نعم، لايشترط قصد عينه (٣) حتّى لو قصد فأخطأ فقتل صيداً آخر حلّ، و لو قصد محلّلاً و محرّماً (٤) حلّ المحلّل.

(و الإسلام (٥)) أي إسلام الرامي أو حكمه (٦)، كما سلف.

وكذا يشترط موته (۲) بالجرح و أن لايغيب (۸) عنه و فيه حياة مستقرّة و امتناع (۹) المقتول، كما مرّ.

<sup>(</sup>١) مفعول لقوله «فأصاب». يعني لو قصد الرامي الخنزير فأصاب ظبياً فقتله لم يحلّ.

<sup>(</sup>٢) الضمير الملفوظ في قوله «ظنّه» يرجع إلى الظبي.

<sup>(</sup>٣) يعنى لايشترط قصد عين الصيد و شخصه، بل لو قصد الصيد فأصاب أي صيد حلّ.

<sup>(</sup>٤) فإذا رمى بقصد الخنزير و الظبي فأصاب الظبي و قتله حلّ.

<sup>(</sup>٥) بالجرّ، عطف على قوله «التسمية». يعني يشترط مع ما تـقدّم مـن التسـمية كـون الرامي مسلماً.

<sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «حكمه» يرجع إلى الإسلام. يعني يشترط الإسلام في الرامي أو حكم الإسلام، كما تقدّم في قوله في الصفحة ٢٣٢ «أن يكون المرسل مسلماً أو بحكمه»، كأن يكون الرامي صبيّاً مميّزاً.

<sup>(</sup>٧) أي و من شرائط حلّ الصيد غير ما ذكر هو موته بالجرح.

<sup>(</sup>٨) فاعله هو الضمير العائد إلى الصيد، و الضمير في قوله «عنه» يرجع إلى الصائد.

 <sup>(</sup>٩) أي و الشرط الآخر في حلّ الصيد هو كونه ممتنعاً، كما تقدّم في البحث عن الكلب المعلّم.

(و لو اشترك فيه (۱) آلتا (۲) مسلم و كافر) أو قاصد (۳) و غيره أو مسمّ (٤) و غيره و بالجملة فآلة جامع (٥) للشرائط و غيره (لم يحلّ (٦) إلّا أن يعلم أنّ جرح المسلم) و من بحكمه (٧) (أو كلبه (٨)) لو كانت الآلة كلبين (١) فصاعداً و هو (١٠) القاتل) خاصّةً و إن كان الآخر معيناً على إثباته (١١). (و يحرم الاصطياد بالآلة المغصوبة)، لقبح التصرّ ف (١٢) في مال الغير

### مسائل في الاصطياد بالكلب أو بالآلة

(١) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى قتل الصيد، و فاعل قوله «اشترك» هو قوله «آلتا مسلم وكافر».

(٢) بصيغة التثنية، سقطت النون بالإضافة.

(٣) أي آلتا قاصد و غير قاصيد تراس سوي

(٤) أي اشترك في قتل الصيد آلتا من سمّى و من لم يسمّ.

 (٥) أي إذا اشترك آلة شخص واجد للشرائط مثل الإسلام و القصد و التسمية و غيرها و شخص غير واجد للشرائط المذكورة و قتلا الصيد لم يحلّ.

(٦) فاعله هو الضمير العائد إلى الصيد المقتول.

(٧) مثل الصبيّ الميّز.

 (٨) الضمير في قوله «كلبه» يرجع إلى المسلم. يعني إلّا أن يعلم أنّ جرح كلب المسلم قتل الصيد.

(٩)كما إذا أرسل واجد الشرائط و غيره كلبهما للصيد.

(١٠) يعني لو علم كون جرح المسلم أو جرح كلبه قاتلاً للصيد حلّ.

(١١) أي و إن كان غير الواجد للشرائط أو كلبه معيناً على إثبات اليد على الصيد.

(١٢) فإنّ التصرّف في مال الغير بدون إذن منه يحرم، كما تقدّم في كتاب الغصب.

بغير إذنه، (و) لكن (لايحرم الصيد بها<sup>(١)</sup>)، و يسملكه الصائد، (و عسليه <sup>(٢)</sup> أجرة الآلة)، سواء كانت <sup>(٣)</sup>كلباً أم سلاحاً.

(و يجب عليه (٤) غسل موضع العضّة) من الكلب، جمعاً بين نجاسة (٥) الكلب و إطلاق الأمر (٦) بالأكل.

و قال الشيخ: لايجب<sup>(٧)</sup>، لإطلاق الأمر<sup>(٨)</sup> بالأكل منه<sup>(٩)</sup> من غير أمر

(١) الضمير في قوله «بها» يرجع إلى الآلة المغصوبة، و الضمير الملفوظ في قوله «يملكه» يرجع إلى الصيد.

(٢) أي يجب على الصائد الغاصب أجرة الآلة التي اصطاد بها.

(٣) اسم «كانت» هو الضمير العائد إلى الآلة.

(٤) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى الصائد. يعني يجب على الصائد أن يغسل محل على عض الكلب من الصيد. مُرَّمِّ مَن الصيد.

(٥) فإنّ نجاسة الكلب تقتضي نجاسة موضع عضّه. فيجب غسله.

(٦) يعني أن إطلاق الأمر بجواز أكل ما اصطاده الكلب يقتضي عدم وجوب الغسل،
 فيجمع بينهما بالحكم بوجوب غسل موضع عض الكلب.

و المراد من «الأمر »هو الأمر الوارد في رواية منقولة في كتاب الوسائل، و هي هذه: محمد بن يعقوب بإسناده عن القاسم بن سليان عن أبي عبدالله الله في حديث قال: إذا صاد الكلب و قد سمّى فليأكل، و إذا صاد و لم يسمّ فلايأكل، و هذا ممّا علّمتم من الجوارح مكلّبين (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٢٥ ب ١٢ من أبواب الصيد من كتاب الصيد والذبائح ح ١).

(٧) أي لا يجب غسل موضع عضّة الكلب من الصيد.

(٨) و هو ما تقدّم في الرواية المنقولة في الهامش ٦ من هذه الصفحة.

(٩) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى الصيد.

بالغسل، و إنّما يحلّ المقتول بـالآلة مـطلقاً (١) إذا أدركـه (٢) مـيّتاً أو فـي حكمه (٣).

(و لو أدرك<sup>(٤)</sup> ذو السهم أو الكلب الصيدَ) مع إسراعـه<sup>(٥)</sup> إليـه حــال الإصابة (و حياته<sup>(٦)</sup> مستقرّة ذكّاه، و إلّا) يسرع<sup>(٧)</sup> أو لم يـذكّه (حــرم إن اتّسع الزمان<sup>(٨)</sup> لذبحه) فلم يفعل<sup>(٩)</sup> حتّى مات.

و لو قصر الزمان عن ذلك (١٠) فالمشهور حلَّه وإن كانت حياته مستقرّة.

<sup>(</sup>١) سواء كانت آلة الصيد كلباً أم غيره.

<sup>(</sup>٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الصائد، و ضمير المفعول يرجع إلى الصيد.

 <sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «حكمه» يرجع إلى الميت. يعني و يحلّ المقتول بالآلات المذكورة إذا أدركه الصائد مقتولاً أو بحكم الميت.

و المراد من الميت حكماً هو المصيد من دون حياة مستقرة.

 <sup>(</sup>٤) أي لو أدرك الصائد بالسهم أو بالكلب المعلم الصيد ذا حياة مستقرة وجب عليه التذكية.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «إسراعه» يرجع إلى ذي السهم، و في قوله «إليه» يرجع إلى الصيد.

 <sup>(</sup>٦) الواو للحاليّة، و الضمير في قوله «حياته» يسرجع إلى الصيد، و كذلك الضمير الملفوظ في قوله «ذكّاه».

 <sup>(</sup>٧) أي إن لم يسرع الصائد إلى الصيد \_ بأن أبطأ في السير إليه، أو أسرع و لم يـذكّه \_
 حكم بحرمة الصيد.

<sup>(</sup>٨) أي إن كان الزمان متسعاً لذبح الصيد و لم يذبحه حتى مات حرم.

 <sup>(</sup>٩) فاعله هو الضمير العائد إلى الصائد. أي إذا لم يذكّ الصيد مع اتساع الزمان لذبحه حتى مات حرم.

<sup>(</sup>١٠) المشار إليه في قوله «ذلك» هو الذبح.

و لا منافاة (١) بين استقرار حياته و قبصور الزمان عن تذكيته مع حضور الآلة، لأنّ استقرار الحياة مناطه الإمكان، و ليس كلّ ممكن بواقع (٢).

و لو كان عدم إمكان ذكاته (٣) لغيبة الآلة التي تقع بها الذكاة أو فقدها (٤) - بحيث يفتقر إلى زمان طويل عادةً - فاتّفق موته (٥) فيه لم يحلّ قطعاً.

 <sup>(</sup>١) هذا دفع لتوهم المنافاة بين عدم اتساع الزمان للتذكية و استقرار حياة الصيد.
 و الدفع بأن المراد من استقرار الحياة ليس إلا إمكان الحياة.

<sup>(</sup>٢) فإنّ إمكان كلّ شيء أعمّ من وقوعه.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «ذكاته» يرجع إلى الصيد.

<sup>(</sup>٤) يعني إذا لم توجد الآلة للذبح إلَّا في زمان طويل فاتَّفق موته لم يحلّ.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «موته» يرجع إلى الصيد، و في قوله «فيه» يرجع إلى الزمان.



a .

# (الفصل الثاني(١) في الذباحة)

غلّب (٢) العنوان عليها \_مع كونها أخصّ ممّا يبحث عنه في الفصل (٣)، فإنّ النحر (٤).....فإنّ النحر (٤)

## الذباحة استدراك

- (١) يعني أن الفصل الثاني من الفصول الثلاثة التي قال عنها في أوّل الكتاب «و فيه فصول ثلاثة» في الذباحة.
- (۲) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنف في، و الضمير في قوله «عليها» يسرجع إلى
   الذباحة، وكذلك الضمير في قوله «كونها».
- (٣) ظرف لقوله «مممماً يبحث عنه». يعني أنّ المصنّف غلّب اسم الذباحة على ما يبحث عنه في هذا الفصل و الحال أنّها أخصّ مما يبحث عنه فيه من باب المجاز.
- و الحاصل أنّ ما يبحث عنه في هذا الفصل يشمل النحر و ذكاة السمك و الطعن، و الذكاة التي هي بمعنى فري الأوداج فرد من أفراد ما يبحث عنه فيه، فتسمية هذا الفصل بعنوان الذباحة ليست إلّا من باب التجوّز.
- (٤) فإن تذكية الإبل إنما هي بالنحر، و تذكية السمك هي أخذه من الماء حياً، كما سيأتي تفصيلها، و ليس شيء منهما بالذباحة.

و ذكاة السمك و نحوه (١) خارج عنها (٢) \_ تجوّزاً (٣) في بعض الأفراد أو أشهرها (٤)، و لو جعل (٥) العنوان الذكاة \_كما صنع (٦) في الدروس (٧) \_كان أجود، لشموله (٨) الجميع.

(و يشترط في الذابح الإسلام أو حكمه)، و هو (٩) طفله المميّز، فلا تحلّ ذبيحة الكافر مطلقاً (١٠)،.....

(١) الضمير في قوله «نحوه» يرجع إلى كلّ واحد من النحر و ذكاة السمك.
 و المراد من «نحوه» هو مثل الطعن للحيوان الذي لايمكن فرى أوداجه.

- (٢) الضمير في قوله «عنها» يرجع إلى الذباحة.
- (٣) مفعول له، تعليل لقوله «غلّب العنوان...إلخ».
- (٤) الضمير في قوله «أشهرها» يرجع إلى الأفراد.
- (٥) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنف ﴿ يعني لو جعل المصنف هذا الفصل معنوناً بـ«الذكاة» كان أجود.
  - (٦) و في بعض النسخ: «فعل».
  - (٧) قال المصنّف في كتاب الدروس: «كتاب التذكية، و هي تحصل بأمور ستّة».
- (٨) الضمير في قوله «لشموله» يرجع إلى عنوان الذكاة. يعني أنّ عنوان التذكية يشمل النحر و غيره ممّا ذكر.

#### شروط الذابح

(٩) أي المراد من حكم الإسلام هو طفل المسلم إذاكان مميّزاً، فإنّه في حكم الإسلام بالتبع.

(١٠) أشار الشارح الله إلى وجه الإطلاق بقوله «وثنيّاً كان...إلخ».

أقول: قال الشيخ علي ﴿ في تعليقته هنا: أي سسواء كــان كــافراً أصــليّاً أم كــافر

وثنيّاً (١)كان أم ذمّيّاً، سمعت تسميته (٢) أم لا على أشهر (٣) الأقوال.

و ذهب جماعة إلى حلّ ذبيحة الذمّيّ إذا سمعت تسميته.

و آخرون إلى حل ذبيحة غير المجوسيّ مطلقاً (١٤)، و به أخبار صحيحة (٥).....

(١) الوَتَنِيّ: من يتديّن بعبادة الوثن، ج وَتَنِيُّون، و هي وَتَنِيَّة، ج وَتَنِيَّات. الوَتَن \_ محرّكةً \_: الصنم، و قبل ما له جُنّة من خشب أو حجر أو فضّة أو جوهر يُنحَت، و كانت العرب تنصب الأوثان و تعبدها، و هو مأخوذ من الواثن بمحنى الواتن (أقرب الموارد).

(٢) أي سمعت تسمية الكافر عند الذبح أم لم يسمع.

(٣) في مقابل ما ذهب إليه جماعة من حلّ ذبيحة الكافر إذا سمعت تسميته.

(٤) أي ذهب جماعة أخرى من الفقهاء إلى حلّ ذبيحة غير الجوسيّ، سمعت تسميته أم لا.

(٥) يعني تدل على حل ذبيحة الكافر و غير المجوسي أخبار صحيحة ننقل ثلاثة سنها
 من كتاب الوسائل:

الأوّل: محمّد بن الحسن بإسناده عن محمّد الحلبيّ قال: سألت أبا عبدالله على عسن ذبيحة أهل الكتاب و نسائهم، فقال: لا بأس به (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٨٩ ب ٢٧ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح ح ٣٤).

الثاني: محمد بن الحسن بإسناده عن عبدالملك بن عمر و قال: قلت لأبي عبدالله الله الله عبدالله عليها المسيح، ما تقول في ذبائح النصارى؟ فقال: لا بأس بها، قلت: فإنهم يذكرون عليها المسيح،

 <sup>→</sup> المسلمين كالغلاة أم عابد نار، و سواء كان محكوماً عليه بكفره كـطفله المـعيّز أو غيره، و إرادة ما فصّل بعد من الأقسام غير متعارف منه الله بعد ذكر الإطلاق إلّا أن يراد الردّ على من خالفه.

معارضة (١) بمثلها، فحملت (٢) على التقيّة أو الضرورة.

(و لايشترط الإيمان (٣)) على الأصح (٤)، لقول عليّ أميرالمؤمنين التلا:

خقال: إنَّما أرادوا بالمسيح الله (المصدر السابق: - ٥٥).

الثالث: محمّد بن الحسن بإسناده عن يونس بن بهمن قال: قلت لأبي الحسن الله: أهدى إليّ قرابة لي نصرانيّ دجاجاً و فراخاً قد شواها، و عمل لي فالوذجة فآكله، فقال: لا بأس به(المصدر السابق: ح ٤٠).

(١) بصيغة اسم المفعول. يعني أنّ الأخبار الصحيحة الدالّة على حلّ ذبيحة الكافر غير
 المجوسيّ تعارض بمثلها، و من هذه الأخبار المعارضة هو ما نقل في كتاب الوسائل،
 نقل ثلاثة منها:

الأوّل: محمّد بن يعقوب بإسناده عن الحسين الأحمسيّ عن أبي عبدالله عليّا قال: قال له رجل: أصلحك الله، إنّ لنا جاراً قصّاباً، فيجيء بيهوديّ فيذبح له حتى يشتري منه اليهود، فقال: لاتأكل من ذبيحته و لاتشتر منه (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٨٢ ب ٢٧ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح، ح ١).

الثاني: محمّد بن يعقوب بإسناده عن زيد الشحّام قال: سئل أبو عسدالله على عن ذيد الشحّام الله عن ذبيحة الذمّي، فقال: لاتأكله إن سمّى و إن لم يسمّ (المصدر السابق: ح ٥).

الثالث: محمّد بن يعقوب بإسناده عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر على قال: سألته عن نصارى العرب، أ تؤكل ذبائحم؟ فقال: كان علي على اللهي عن ذبائحهم و عن صيدهم و مناكحتهم (المصدر السابق: ح ٢).

(٢) نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى الأخبار الدالة على جواز ذبيحة الذمّــيّ غــير
 المجوسيّ. يعني أنّ كونها معارضة بمثلها يوجب أن تحمل على التقيّة أو الضرورة.

(٣) أي لايشترط في الذابح كونه مؤمناً.

و المراد من «الإيمان» إقراره بإمامة الأثمّة الاثني عشر صلوات الله عليهم أجمعين. (٤) في مقابل القول باشتراط الإيمان في الذابح، كما نقل عن ابن إدريس، الله أنّه حـصر «من دان بكلمة الإسلام (١) و صام و صلّى فذبيحته لكم حلال إذا ذكر (٢) اسم الله عليه» (٣)، و مفهوم الشرط (٤) أنّه إذا لم يذكر اسم الله عليه لم يحلّ (٥).

و هل يشترط مع الذكر اعتقاد وجوبه (٢٦)؟ قولان، من صدق (٧) ذكر اسم الله عليه و أصالة (٨) عدم الاشتراط، و من اشترطه (٩).....

عمد بن الحسن بإسناده عن محمد بن قيس عن أبي جعفر الله قال المار المومنين الله : قال أمير المؤمنين الله : ذبيحة من دان بكلعة الإسلام و صام و صلى لكم حلال إذا ذكر اسم الله تعالى عليه (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٩٢ ب ٢٨ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح،

(٤) أي الشرط المذكور في قوله عليه: «إذا ذكر اسم الله عليه».

(٥) يعني أنّ مفهوم الشرط في قوله ﷺ: «إذا ذكر اسم الله عليه» هو عدم حلّ الذبيحة إذا لم يدكر اسم الله عليها.

(٦) الضمير في قوله «وجوبه» يرجع إلى ذكر اسم الله.

(٧) هذا هو دليل لعدم وجوب الاعتقاد بوجوب ذكر اسم الله على الذابح، و هــو أنّ الذابح إذا سمّى صدق أنّه ذكر اسم الله.

(٨) هذا هو الدليل الثاني لعدم اشتراط الاعتقاد بوجوب التسمية على الذابح، و هـو
 أصالة عدم الوجوب عند الشك فيه.

(٩) هذا هو دليل القول باشتراط اعتقاد الذابح بوجوب ذكر التسمية، و هــو أنّ مـن

 <sup>◄</sup> الحلّ على المؤمن و المستضعف الذي ليس منًا و لا من مخالفينا.

<sup>(</sup>١) المراد من «كلمة الإسلام» هو قول «لا إله إلَّا الله محمَّد رسول الله ﷺ».

<sup>(</sup>٢) فاعله هو الضمير العائد إلى «من» الموصولة في قوله الله: «من دان».

<sup>(</sup>٣) الرواية منقولة في كتاب الوسائل هكذا:

اعتبر إيقاعه (۱) على وجهه كغيره (۲) من العبادات الواجبة. و الأوّل (۳) أقوى.

وحيث لم يعتبر الإيمان صحّ مع مطلق الخلاف (٤) (إذا لم يكن (٥) بالغاً حدّ النصب) لعداوة أهل البيت المرتجع فلاتحلّ حينئذ (٢) ذبيحته، لرواية (٧) أبي بصير عن أبي عبدالله المرتجع قيال: «ذبيحة الناصب لاتبحل»، ولارتكاب (٨) الناصب خلاف ما هو المعلوم من دين النبي مَرَافِي شبوته ضرورة، فيكون كافراً، فيتناوله ما دل على تحريم ذبيحة الكافر.

 <sup>→</sup> اشترط التسمية اعتبر إيقاعها بقصد الوجوب.

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «إيقاعه» يرجع إلى ذكر التسمية.

<sup>(</sup>٢) أي كغير ذكر التسمية من العبادات التي يعتبر فيها قصد الوجه.

 <sup>(</sup>٣) أي القول الأول ـ و هو عدم اشتراط الاعتقاد بالوجوب ـ هـ و أقـ وى عـند
 الشارح \$

 <sup>(</sup>٤) المراد من «مطلق الخلاف» هو جميع فرق المسلمين، سواء كانوا من فرق أهل السنّة،
 مثل الشافعيّة و الحنفيّة أم من فرق الشيعة، مثل الفطحيّ و الواقنيّ و غيرهما.

 <sup>(</sup>٥) اسم «لم يكن» هو الضمير العائد إلى الذابح. يعني لايشترط الإيمان في الذابح
بشرط عدم بلوغه حدّ نصب عداوة الأئمة عليها.

<sup>(</sup>٦) يعني إذا بلغ حدّ النصب ـ و هو المعروف بالناصبيّ ـ لم تحلّ ذبيحته.

<sup>(</sup>٧) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٢٩٢ ب ٢٨ من أبواب الذبائح منكتاب الصيد و الذبائح ح ٢.

 <sup>(</sup>٨) هذا هو دليل ثانٍ لحرمة ذبيحة الناصبي، و هو أنّ الناصبي ارتكب خلاف ما ثبتت ضرورته في الدين، و من ارتكب ذلك يحكم بكفره، و لاتحلّ ذبيحة الكافر.

و مثله(١) الخارجيّ (٢) و المجسّم (٣).

و قصر جماعة (٤) الحلّ على ما يذبحه المؤمن، لقول (٥) الكاظم المليلة لزكريّا بن آدم: «إنّي أنهاك عن ذبيحة كلّ من كان على خلاف الذي أنت عليه و أصحابك إلّا في وقت الضرورة إليه».

و يحمل<sup>(٦)</sup> على الكراهة بقرينة الضرورة، فإنّها<sup>(٧)</sup> أعمّ من وقت تحلّ فيه<sup>(٨)</sup>الميتة.

و يمكن حمل النهي الوارد في جميع الباب(٩) عليه عليها......

(١) أي و مثل الناصبيّ في حرمة ذبيحته هو المجسّم و الخارجيّ.

(٢) و هو الذي خرج و طغا على أميرا لمؤمنين عليّ ﷺ.

(٣) بصيغة اسم الفاعل، و هو الذي يقول بكون الله جسمانيّاً، تعالى عن ذلك علوّاً كبيراً.

 (٤) يعني قصر جماعة من الفقهاء حلّ الذبيحة على ما يذبحه المؤمن، أي الإماميّ الاثنا عشريّ.

(٥) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٢٩٢ ب ٢٨ من أبواب الذبائح من
 كتاب الصيد و الذبائح ح ٥.

و لا يخفى أنّ الاستدلال بالرواية على اشتراط الإيمان في الذابح إنّما هـ و بأنّ الإمام علي نهى عن ذبيحة من يكون اعتقاده على خلاف اعتقاد زكريّا بن آدم و أصحابه، و من المعلوم أنّه ليس معتقدهم إلّا الإيمان بالإثمّة الاثني عشر عليماً.

 (٦) أي النهي الوارد في الرواية يحمل على الكراهة لا على الحرمة بقرينة ذكر الضرورة فيها.

(٧) أي الضرورة إلى أكل الذبيحة أعمّ من وقت تحلّ فيه الميتة و غيره.

(٨) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الوقت.

(٩) المراد من «الباب» هو باب الذبيحة، و الضمير في قوله «عليه» يسرجع إلى ذبيح

جمعاً <sup>(١)</sup>، و لعلَّه <sup>(٢)</sup> أولى من الحمل على التقيّة و الضرورة.

(و يحلّ ما تذبحه المسلمة و الخصيّ) و المجبوب (٣) (و الصبيّ المميّز) دون المجنون (٤) و مسن لا يسميّز، لعدم القسمد (و الجسنب (٥)) مطلقاً (و الحائض) و النفساء، لانتفاء المانع مع وجود المقتضي (٦) للحلّ.

(و الواجب في الذبيحة أمور<sup>(٧)</sup> سبعة:)

- المخالف، و في قوله «عليها» يرجع إلى الكراهة.

و لايخفى أنَّ الجمارّ و المجرور في قوله «عليه» متعلّقان بقوله «الوارد»، و في قــوله «عليها» متعلّقان بقوله «حمل».

(١) أي للجمع بين الأخبار التي يدلّ بعضها على النهي عن أكل ذبيحة المخالف و بعضها على الجواز، كما تقدّم.

(٢) أي و لعلَّ الجمع \_بحمل النهي على الكراهة \_أولى من الحمل على التقيَّة و الضرورة.

(٣) المجبوب هو المقطوع الآلة.

(٤) أي لاتحلّ ذبيحة المجنون و من لاتمييز لد، لعدم القصد منهما.

(٥) بالرفع، عطف على قوله «المسلمة».

(٦) المقتضي للحلّ هو كون الذابح مسلماً جامعاً لشرائط الذبح.

# الواجب في الذبيحة

(٧) أي يجب في ذبح الحيوان أمور سبعة:
 الأوّل: أن يكون الذبح بالحديد.

الثاني: استقبال القبلة.

الثالث: التسمية.

(الأوّل: أن يكون) فري (١) الأعضاء (بالحديد) مع القدرة عليه (٢) القول (٣) الباقر الثيّلا: «لا ذكاة إلّا بالحديد»، (فإن خيف (٤) فوت الذبيحة) بالموت و غيره (٥) (و تعذّر الحديد جاز بما يفري الأعضاء من ليطة (٢)) و هي القشر الأعلى للقصب المتّصل به  $_{-}$  (أو مروة (٧) حادّة)  $_{-}$  و هي حجر يقدح النار  $_{-}$  (أو زجاجة (٨))......

◄ الرابع: النحر في الإبل، و الذبح في غيره.
 الخامس: قطع الأعضاء الأربعة.

السادس: الحركة بعد الذبح أو النحر.

السابع: متابعة الذبح حتى يستوفي قطع الأعضاء.

## الأوّل: الذبح بالحديد

(١) الفري من أفرى الأوداجَ: قطعها و شقّها فأخرج ما فيها من الدم(أقرب الموارد).

(٢) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى الحديد.

(٣) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٢٥٢ ب ١ من أبواب الذبائح من
 كتاب الصيد و الذبائح ح ١.

(٤) بصيغة الجهول، و نائب الفاعل هو قوله «فوت الذبيحة».

(٥) أي خيف فوت الذبيحة بغير الموت، كفراره من يد الذابح لقدرته و ضعف الذابح.

(٦) اللِيْطَة، ج لِيْط و لِياط و أَلْياط: قشرة القصبة التي تليط بها، أي تَلزَق(المنجد).

 (٧) المرّو \_بالفتح \_: حجارة بيض رقاق برّاقة تقدح منها النار، و قيل: حجارة صلبة تجعل منها المظارُّ، و هي كالسكاكين يُذْبح بها، و تعرف بالصوّان، الواحدة مَـرْوة (أفرب الموارد).

(٨) الزجاج \_مثلَّثةً \_: جسم شفّاف يُصنع من الرمل و القِلى، و الإناء أو القطعة منه

مخيّر في ذلك (١) من غير ترجيح، وكذا ما أشبها من الآلات الحادّة غير (٢) الحديد، لصحيحة (٣) زيد الشحّام عن الصادق الثلّا قال: «اذبح بالحجر و العظم و بالقصبة و بالعود إذا لم تصب الحديد، إذا قطع الحلقوم و خرج الدم فلا بأس»، و في حسنة (٤) عبدالرحمن عن الكاظم الثّلا قال: سألت عن المروة و القصبة و العود نذبح بها إذا لم نجد سكّيناً، فقال: «إذا فري الأوداج فلا بأس بذلك».

(و في الظفر<sup>(٥)</sup> و السنّ) متّصلين<sup>(٦)</sup> و منفصلين (للـضرورة قـول بالجواز)، لظاهر الخبرين السابقين<sup>(٧)</sup>، حيث اعتبر فيهما قـطع الحـلقوم و فري الأوداج، و لم يعتبر خصوصيّة القاطع، و هو<sup>(٨)</sup>.......

<sup>(</sup>١) يعني أنَّ الذابح يتخيَّر فيما ذكر بلا ترجيح بين ما ذكر.

<sup>(</sup>٢) يعني إذا تعذَّر الحديد جاز الذبح بما يفري الأعضاء و إن لم يكن من حديد.

 <sup>(</sup>٣) الصحيحة منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٢٥٤ ب ٢ من أبواب الذبائح من
 كتاب الصيد و الذبائح ح ٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ح ١.

<sup>(</sup>٥) الظُفْر -بالضمّ -و الظُفُر -بضمّتين -و الظِفْر -بالكسر -شاذّ: مادّة قرنيّة تثبت في أطراف الأصابع يكون في الإنسان و غيره، ج أظْفار و أظافِير(أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٦) أي متّصلين ببدن الإنسان أو منفصلين عنه.

 <sup>(</sup>٧) و هما الصحيحة و الحسنة المنقولتان في هذه الصفحة، فإن ظاهرهما يدل على جواز الذبح بما يفري الأوداج و يقطع الأعضاء.

<sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى كلّ واحد من فري الأوداج و قطع الحلقوم.

موجود فيهماً<sup>(١)</sup>.

و منعه (٢) الشيخ في الخلاف محتجاً بالإجماع و رواية (٢) رافع بس خديج أنّ النبيّ عَلَيْهِ قال: «ما انهار الدم و ذكر اسم الله عليه فكلوا إلاّ ما كان من سنّ (٤) أو ظفر، و سأحد ثكم عن ذلك (٥)، أمّا السنّ فعظم من الإنسان، و أمّا الذاني (٦) في دي (٧) الحبشة»، و الرواية عامّيّة (٨)، و الإجماع ممنوع. نعم، يمكن أن يقال مع اتصالهما (٩)؛ إنّه يخرج عن مسمّى الذبح، بل

(١) الضمير في قواء «فيهما» يرجع إلى الظفر و السنّ.

(٢) الضمير الملفوظ في قوله «منعه» يرجع إلى الذبح بالظفر و السن. يعني أنّ الشيخ الله منعه في كتابه (الخلاف) بالإجماع و برواية نافع بن خديج.

(٣) لم تنقل الرواية في كتب الإماميّة، و أرجعها الليد كلانتر إلى كتاب على الأوصاف الجزء ٨ ص ١٤٦ ــ ١٤٨ الطبعة الثانية، الحديث أنو ألفاظها في المصدر هذا كذلك: «ما أنهر الدم يذكر اسم الله عليه فكلوا ما لم يكن سنّاً أو ظفراً، و سأحدّ ثكم عن ذلك، أمّا السنّ فعظم، و أمّا الظفر فدى الحبشة».

(٤) يعنى لاتأكلوا ممّا أنهر الدم إذا كان السنّ و الظفر.

(٥) يعني قال مَلَيْنِيْكُمْ: سأخبركم بوجه المنع من الذبح بالسنّ و الظفر.

(٦) يعني و أمّا وجه المنع من الذبح بالظفر هو أنَّه سكّين أهل الحبشة.

(٧) المدّى و المدّى و المدّيات و المدّيات جموع، مفردها المدية.
 المدّية و المدّية و المدّية؛ الشفرة الكبيرة (المنجد).

(٨) هذا رد من الشارح الله لما استدل به الشيخ الله على عدم جواز الذبح بالسن و
الظفر، ببيان أن الرواية ليست منقولة من طرق الشيعة و أن الإجماع ممنوع، فلا
اعتبار لما استدل به.

(٩) يعني أنَّ الذبح مع اتَّصال الظفر و السنَّ ببدن الذابح يخـرج عـن مسـمّى الذبـح،

هو<sup>(۱)</sup> أشبه بالأكل و التقطيع<sup>(۲)</sup>.

و استقرب المصنّف في الشرح المنع منهما (٣) مطلقاً (٤).

و على تقدير الجواز<sup>(٥)</sup> هل يساويان غيرهما ممّا يفري غير الحديد، أو يسترتّبان<sup>(٦)</sup> عسلى غسيرهما مطلقاً<sup>(٧)</sup>؟ مقتضى<sup>(٨)</sup> استدلال المجوّز بسالحديثين<sup>(٩)</sup> الأوّل<sup>(١٠)</sup>، و فسي الدروس استقرب الجواز بهما<sup>(١١)</sup>

خ فلايكون ذبحاً.

(١) يعني أنَّ الذبح بالسنَّ و الظفر المتَّصلين ببدن الذابح يشبه الأكل لا الذبح.

(٢) يعني أنَّ الذبح بالسنَّ و الظفر المتَّصلينِ ببدن الذابح يشبه التقطيع لا الذبح.

(٣) الضمير في قوله «منهما» يرجع إلى الظفر و السنّ. يعني أنّ المصنّف الله استقرب المنع
 من الذبح بهما مطلقاً.

( ٤) أي سواء اتّصلا ببدن الذابح أم انفصلا عنه . . ي

(٥) يعني بناءً على جواز الذبح بالظفر و السنّ هل هما يساويان غــيرهما ممّــا يــفري الأوداج أو يقطع الحلقوم غير الحديد، أم يترتّبان على غيرهما؟

(٦) بمعنى أنَّه لو تمكَّن من الذبح بغيرهما من الآلات لم يجز له الذبح بهما.

(٧) أي سواء اتّصلا بالبدن أم انفصلا عنه.

(A) هذا مبتدأ، خبره قوله «الأوّل». يعني مقتضى الاستدلال بالحديثين المتقدّمين هــو
 الأوّل.

(٩) المراد من «الحديثين» هو ما نقله الشارح ﴿ من الصحيحة و الحسنة في الصفحة ٢٥٤.

(١٠) المراد من «الأوّل» هو عدم الترتّب، بل جواز الذبح بهما في مرتبة غيرهما.

(١١) الضمير في قوله «بهما» يرجع إلى الظفر و السنّ. يعني أنّ المُصنّفﷺ استقرب في كتابه(الدروس) جواز الذبح بالظفر و السنّ مطلقاً عند عدم غيرهما. مطلقاً (١) مع عدم غيرهما (٢)، و هو (٣) الظاهر من تعليقه الجواز بـهما هـنا على الضرورة، إذ لا ضرورة مع وجود غيرهما، و هذا (٤) هو الأولى.

(الثاني (٥): استقبال القبلة) بالمذبوح (٦) لا استقبال الذابح، و المفهوم من استقبال المذبوح الاستقبال بمقاديم بدنه، و منه (٧) مذبحه.

- (١) أي سواء كانا منفصلين عن البدن أم متصلين به.
- (٢) الضمير في قوله «غيرهما» يرجع إلى الظفر و السنّ.
- (٣) أي جواز الذبح بالظفر أو السن عند عدم غيرهما يظهر من عبارة المصنف الله في هذا الكتاب، لأنه علن جواز الذبح بهما على الضرورة، و لاتحصل الضرورة مع وجود غير الظفر و السن من الآلات المذكورة.
- (٤) المشار إليه في قوله «هذا» هو عدم جواز الذبح بالظفر و السنّ مع وجود غيرهما من الآلات المذكورة، فالشارح الله اختار لزوم رعاية الترتيب بينهما و بين غيرهما.

## الثاني: استقبال القبلة

- (٥) أي الأمر الثاني من الأمور السبعة الواجبة في الذبح هو استقبال القبلة بالمذبوح.
- (٦) أي الواجب هو الاستقبال بالمذبوح إلى القبلة، و لايكني استقبال الذابح مع عدمه في المذبوح.
  - (٧) أي و من جملة مقاديم بدن المذبوح هو محلّ الذبح منه.

<sup>◄</sup> قال المصنّف في كتاب الدروس: «ثالثها: فري الأعضاء بالحديد مع القدرة، فلو فرى بغيره عند الضرورة حلّ كالليطة و المروة و الزجاجة، و لو عدم ذلك جاز أبالسنّ و الظفر على الأقرب، متّصلين كانا أو منفصلين، و منع الشيخ منها في المبسوط و الخلاف إذا كانا منفصلين».

و ربّما قيل بالاكتفاء باستقبال المذبح (١) خاصّةً، و صحيحة محمّد بن مسلم عن أبي جعفر المعلم الله عن الذبيحة، فقال: «استقبل بذبيحتك القبلة»، الحديث (٢) \_ تدلّ (٣) على الأوّل.

هذا (٤) (مع الإمكان)، و مع التعذّر لاشتباه الجهة أو الاضطرار لتردّي (٥) الحيوان أو استعصائه (٦) أو نحوه (٧) يسقط (٨).

(و لو تركها (٩) ناسياً فلا بأس)، للأخبار (١٠) الكثيرة.

(١) بمعنى أنّه لو استقبل بمحلّ الذبح خاصّةً إلى القبلة و لم يستقبل بسائر المـقاديم كــنى على قول بعض.

(٢) الصحيحة منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر الله الناد سألت عن الذبيحة، فقال: سألت عن ذبيحة الذبيحة، فقال: استقبل بذبيحتك القبلة، والاتنخعها حتى تموت، والاتأكل من ذبيحة لم تذبح من مذبحها (الوسائل:ج ١٦ ص ٢٥٧ ب ٢ من أبواب الذبائح من مذبحها (الوسائل:ج ١٦ ص ٢٥٧ ب ٢ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد والذبائح ح ١).

- (٣) فاعله هو الضمير العائد إلى الصحيحة، و الفعل خبر لقوله «صحيحة محمّد بن مسلم».
  - (٤) المشار إليه في قوله «هذا» هو استقبال القبلة.
  - (٥) هذا و ما بعده مثالان للاضطرار الموجب لسقوط وجوب استقبال القبلة.
    - (٦)كما إذا كان الحيوان عاصياً لايستسلم للذبح.
    - (٧) كما إذا خرب الحائط و وقع على الحيوان و لم يمكن استقبال القبلة به.
      - (٨) أي مع تعذّر استقبال القبلة بالمذبوح يسقط و لايجب.
        - (٩) الضمير في قوله «تركها» يرجع إلى القبلة.

و المراد هو استقبال القبلة مجازاً. يعني لابأس بترك استقبال القبلة عند النسيان.

(١٠) من الأخبار هو ما نقل في كتاب الوسائل، ننقل ثلاثة منها:

و في الجاهل(١) وجهان، و إلحاقه(٢) بالناسي حسن، و في حسنة (٣) محمّد بن مسلم قال: سألت أبا جعفر الله عن رجل ذبح ذبيحة، فجهل أن يوجّهها إلى القبلة، قال: «كل منها».

الأوّل: محمد بن يعقوب بإسناده عن الحلبيّ عن أبي عبدالله عليّة، قال: سئل عن الذبيحة تذبح لغير القبلة، فقال: لا بأس إذا لم يتعمد، الحديث (الوسائل: ج ١٦ ص ١٦٦ ب ١٤ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح ح ٣).

الثاني: محمد بن يعقوب بإسناده عن محمد بن مسلم قال: سألت أبا عبدالله عن ذبيحة ذبحت لغير القبلة، فقال: كل، و لا بأس بذلك ما لم يتعمده، الحديث (السعدر السابق: ح ٤).

الثالث: عليّ بن جعفر في كتابه عن أخيه، قال: سألته عن الرجل يذبح على غـير قبلة، قال: لا بأس إذا لم يتعمّد، و إن ذبح و لم يسمّ فلا بأس أن يسمّي إذا ذكر بسم الله على أوّله و آخره، ثم يأكل(المصدرالسابق: ح ٥٠.

(١) أي في الجاهل بوجوب استقبال القبلة بالمذبوح وجهان: وجه لعدم البأس بـ فعله،
 إلحاقاً له بالناسي، و وجه آخر للبأس به، لإنحاق الجاهل بالعامد.

(٢) يعني أن إلحاق الجاهل بالناسي في عدم البأس بذبيحته لو ترك الاستقبال حسن عند الشارح \$

(٣) الحسنة منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن محمّد بن مسلم قال: سألت أبا جعفر الله عن رجل ذبح ذبيحة، فجهل أن يوجّهها إلى القبلة، قال: كل منها، فقلت له: فإنّه لم يوجّهها، فقال: فلاتأكل منها، و لاتأكل من ذبيحة ما لم يذكر اسم الله عليها، و قال: إذا أردت أن تذبح، فاستقبل بذبيحتك القبلة (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٦٦ ب ١٤ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح ح ٢).

(الثالث (۱): التسمية) عند الذبح (۲)، (و هي أن يذكر اسم الله تعالى)، كما سبق (۳)، فلو تركها (٤) عمداً فهي ميتة إذا كان معتقداً لوجوبها، و في غير المعتقد وجهان (٥)، و ظاهر الأصحاب التحريم (٦)، لقطعهم (٧) باشتراطها من غير تفصيل.

و استشكل المصنّف ذلك (^)، لحكمهم (٩) بحلّ ذبيحة المخالف عملي

#### الثالث: التسمية

- (١) يعني أنَّ الثالث من الأمور السبعة الواجبة في الذبح هو التسمية عند الذبح.
  - (٢) أي التسمية حين الذبح، فلاتكني قبله و لا بعده.
- (٣) أي كما تقدّم في الصفحة ٢٥٤ في قول المصنف الله «يجب التسمية عند إرساله» و قال الشارح الله في الصفحة ٢٢٩ «و المعتبر من التسمية هنا و في إرسال السهم و الذبح و النحر ذكر الله المقترن بالتعظيم».
  - (٤) الضمير الملفوظ في قوله «تركها» يرجع إلى التسمية.
- (٥) هذا مبتدأ مؤخّر، خبره المقدّم هو قوله «في غير المعتقد». يعني في ترك التسمية ممّن لايعتقد بوجوبها وجهان.
- (٦) أي الظاهر من أصحابنا الفقهاء هو تحريم ذبيحة من لايعتقد بـوجوب التسـمية و يتركها.
  - (٧) أي لقطع الفقهاء باشتراط التسمية بلا تفصيل بين المعتقد بوجوبها و غير المعتقد.
- (٨) المشار إليه في قوله «ذلك» هو التحريم. يعني أنّ المصنّف ﴿ وجد الحكم بالتحريم مشكلاً، لحكم الأصحاب بحلّ ذبيحة المخالف مطلقاً و الحال أنّ جميعهم لايعتقدون بوجوب التسمية، بل يعتقد بعضهم به و بعضهم لا يعتقد.
  - (٩) الضمير في قوله «لحكمهم» يرجع إلى الأصحاب.

الإطلاق(١) ما لم يكن ناصباً و(٢) لا ريب أنّ بعضهم لايعتقد وجوبها.

و يمكن دفعه (٣) بأنّ حكمهم بحلّ ذبيحته من حـيث هـو مـخالف، و ذلك(٤) لاينافي تحريمها (٥) من حيث الإخلال(٦) بشرط آخر.

نعم، يمكن أن يقال بحلّها (٧) منه عند اشتباه الحال (٨)، عملاً بأصالة الصحّة (٩) و إطلاق (١٠) الأدلّة،....ا

(١) أي بلا تقييد اعتقادهم بوجوب التسمية و عدمه.

(٢) الواو للحاليّة.

(٣) أي يمكن دفع إيراد المصنف الله بأن حكم الأصحاب بحل ذبيحة المخالف إنما هو من حيث كونه مخالفاً. و ذلك لاينافي اشتراطهم التسمية في حلّها.

(٤) المشار إليه في قوله «ذلك» هو حكم الأصحاب بما ذكر.

(٥) الضمير في قوله «تحريمها» يرجع إلى ذبيحة المخالف.

(٦) و هو الإخلال بَالتسمية.

(٧) الضمير في قوله «بحلها» يرجع إلى الذبيحة، و في قوله «منه» يرجع إلى المخالف.

(A) أي يمكن القول بحل ذبيحة المخالف عند الشك في ذكره التسمية و عـدمه بـالأدلة الثلاثة:

أ: العمل بأصالة الصحّة، و هي حمل فعل المسلم على الصحّة، بمعنى أنّ المسلم ـ بما ...
 هو مسلم ـ يلتزم بالعمل بالأحكام الشرعيّة و لا يخالفها، فعند الشكّ في صدور
 الفعل منه و أنّه هل صدر صحيحاً أم لايحمل على الصحّة.

ب: العمل بإطلاق الأدلّة.

ج: ترجيح الظاهر، و هو رجحان التسمية عند الكلّ.

(٩) هذا هو الدليل الأوّل من الأدلّة الثلاثة المذكورة في الهامش السابق.

(١٠) هذا هو الدليل الثاني من الأدلَّة الثلاثة المتقدّمة.

و ترجيحاً (١) للظاهر من حيث رجحانها (٢) عند من لايوجبها و عدم (٢) اشتراط اعتقاد الوجوب، بل المعتبر (٤) فعلها، كما مرّ (٥)، و إنّما يحكم بالتحريم (٦) مع العلم بعدم تسميته، و هو (٧) حسن، و مثله (٨) القول في الاستقبال.

(و لو تركها<sup>(۹)</sup> ناسياً حلّ)، للنصّ

(١) هذا هو الدليل الثالث من الأدلّة الثلاثة المذكورة.

(۲) الضمير في قوله «رجحانها» يرجع إلى التسمية، وكذلك الضمير الملفوظ في قوله
 «لايوجبها».

(٣) بالجرّ، عطف على قوله «رجحانها». أي من حيث عدم اشتراط الاعتقاد بوجوب التسمية.

(٤) أي المعتبر في اشتراط التسمية للذبح هو فعلها و أداؤها بلا تقييد بالاعتقاد.

 (٥) أي كما تقدّم عدم اشتراط لاعتقاد بوجوب التسمية، و أنّ الملاك إنّما هو ذكر اسم الله تعالى.

(٦) أي يحكم بتحريم الذبيحة عند العلم بعدم تسمية الذابح لا عند الشكّ فيه.

 (٧) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى القول بحل الذبيحة عند اشتباه الحال، و هذا القول حسن عند الشارح الله.

 (٨) الضمير في قوله «مثله» يرجع إلى القول في التسمية. يعني و مثل القول بحل ذبيحة المخالف عند اشتباء الحال من حيث التسمية هو القول بحلها عند الاشتباء من حيث استقبال القبلة بالذبيحة.

(٩) أي لو ترك الذابح التسمية نسياناً حكم بحلّ الذبيحة.

(١٠) من النصوص الدالَّة على حلَّ الذبيحة عند نسيان التسمية هو ما نـقل في كـتاب

و في الجاهل الوجهان<sup>(١)</sup>.

و يمكن إلحاق المخالف الذي لا يعتقد وجوبها بالجاهل (٢)، لمشاركته في المعنى خصوصاً المقلّد (٣) منهم.

(الرابع(٤): اختصاص الإبل بالنحر(٥))، و ذكره(٦) في باب شرائط

### الوسائل:

عمّد بن يعقوب بإسناده عن محمّد بن مسلم قال: سألت أبا جعفر الله عن الرجل يذبح و لا يسمّي، قال: إن كان ناسياً فلا بأس إذا كان مسلماً، وكان يحسن أن يذبح و لا ينخع و لا يقطع الرقبة بعد ما يذبح (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٦٧ ب ١٥ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح ح ٢).

(١) اللام تكون للعهد الذكريّ. يعني في حلّ ذبيحة الجاهل بـوجوب التسمية هـو الوجهان المذكوران في الجاهل بوجوب الاستقبال، و هما إلحاقه بالعامد، فتحرم، و إلحاقه بالناسي، فلايحكم بالتحريم.

(٢) يعني يمكن إجراء حكم الجاهل في المخالف الذي لايعتقد بوجوب التسمية.

(٣) يعني أن المقلدين من الخالفين خصوصاً يلحقون بالجاهل بوجوب التسمية.
 لشاركتهم إيّاه في الجهل.

### الرابع: نحر الإبل و ذبح غيرها

(٤) يعني أنَّ الرابع من الأمور السبعة الواجبة في الذبح هو اختصاص الإبل بالنحر.

(٥) يعني لايجوز ذبح الإبل، بل يختصّ الإبل بالنحر في مقام تذكيته.

 (٦) الضمير في قوله «ذكره» يرجع إلى النحر. يعني أن ذكر النحر في تضاعيف شرائط الذبح إنّما هو لوجهين: الذبح استطراد (۱) أو تغليب لاسم الذبح على ما يشمله (۲) (و ما عداها (۳)) من الحيوان القابل للتذكية غير ما يستثنى (٤) (بالذبح (٥)، فلو عكس) فذبح الإبل أو جمع بين الأمرين (٦) أو نحر ما عداها (١) مختاراً (٨) (حرم (١))، و مع الضرورة كالمستعصى (١٠) يحلّ، كما يحلّ طعنه (١١) كيف اتّفق (١٢).

أ: استطراداً.

ب: تغليباً لاسم الذبح على ما يشمل النحر.

(١) للتناسب بين الذبح و النحر، لكون كليها من أسباب التذكية.

(٢) الضمير الملفوظ في قوله «يشمله» يرجع إلى النحر.

(٣) الضمير في قوله «عداها» يرجع إلى الإبل، و التأنيث باعتبار أنّ أسهاء الجموع التي
 لا واحد لها من لفظها إذا كانت لغير الآدميّين تؤنّث.

(٤) المراد من «ما يستثني» هو السمك و الجراد.

(٥) أي اختصاص ما عدا الإبلَ بالذبح."

(٦) المراد من «الأمرين» هو النحر و الذبح. يعني لو جمع في الإبل بين النحر و الذبح و استند مو ته إلى كليهما حكم بالتحريم.

(٧) أي إذا نحر ما عدا الإبل حرم.

 (A) أي الحكم بحرمة ما عدا الإبل لو نحر إنّما هو في حال الاختيار، فلا مانع منه عند الاضطرار.

(٩) جواب شرط، و الشرط هو قوله «فلو عكس».

(١٠) أي كالحيوان الذي يكون عاصياً و غير مستسلم، فيصح فيه فعل العكس، بمعنى
 أنّه يجوز نحره بدل الذبح و بالعكس.

(١١) الضمير في قوله «طعنه» يرجع إلى المستعصى.

(١٢) أي يجوز طعن الحيوان المستعصي كيف اتّفق.

و لو استدرك الذبح بعد النحر (١) أو بالعكس (٢) احتمل التحريم (٣)، لاستناد موته (٤) إليهما و إن كان كلّ منهما (٥) كافياً في الإزهاق لو انفرد.

و قد حكم المصنّف و غيره باشتراط استناد موته إلى الذكاة خاصّة (١)، و قد حكم المصنّف و غيره باشتراط استناد موته إلى الذكاة خاصّة (١)، و و فرّعوا عليه (٧) أنّه لو شرع في الذبح، فنزع آخر حشو ته (٨) معاً فميتة (٩)، و كذا (١٠) كلّ فعل لاتستقرّ معه الحياة، و هذا (١١) منه.

و الاكتفاء(١٢) بالحركة بعد الفعل المعتبر أو خروج الدم المعتدل، كـما

(١) كما إذا نحر الإبل، ثمّ ذبحها.

(٢) كما إذا ذبح غير الإبل، ثم نحره.

٣) أي يحتمل التحريم فيا إذا استدرك كما ذكر.

(٤) الضمير في قوله «موته» يرجع إلى المذبوح، و في قوله «إليهما» يرجع إلى الذبح و النحر.

(٥) أي و إن كان كلّ من النحر و الذبح يكني في إزهاق روح المذبوح عند انفراده.

(٦) أي إلى التذكية التي تختصّ بالحيوان، مثل تذكية الإبل بالنحر و غيره بالذبح.

(٧) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى الاشتراط.

 (٨) حُشُورة البطن ـ بالكسر و الضمّ ـ : أمعاؤه، يقال: أخرج القصّاب حشوة الشاة، و هي ما في بطنها (أقرب الموارد).

(٩) جواب شرط، و الشرط هو قوله «لو شرع».

(١٠) المشار إليه في قوله «كذا» هو الفرع السابق. يعني و مثل الفرع السابق في تحـريم المذبوح هو كلّ فعل من غير الذابح يوجب عدم استقرار حياته.

(١١) المشار إليه في قوله «هذا» هو استدراك النحر بعد الذبح و بالعكس. يعني أنّ الفعل المذكور من قبيل فعل لاتستقرّ حياة الحيوان معه.

(١٢) بالرفع، عطف على قوله في هذه الصفحة «التحريم» حيث قال «احتمل التحريم» و

سيأتى.

(الخامس (۱): قطع الأعضاء الأربعة) في المذبوح، (و هي (۲) المريء) بفتح الميم و الهمزة آخره - (و هو مجرى الطعام) و الشراب المتصل (۳) بالحلقوم (و الحلقوم) - بضم الحاء - (و هو للنفس (٤)) أي المعدّ لجريه (٥) فيه (و الودجان (٢) و هما عرقان يكتنفان الحلقوم).....

◄ هذا احتمال آخر لصورة استدراك النحر بعد الذبح أو بـالعكس. يـعني يحـتمل في الاستدراك المذكور التحريم كما فصّل، و يحتمل فيه الاكتفاء بالحركة بعد الفعل أو خروج الدم، كما سيأتي الاكتفاء بأحدهما في حلّ الذبيحة.

# الخامس: قطع الأعضاء الأربعة

(١) يعني أنَّ الخامس من الأمور السبعة الواجبة في الذبح هو قطع الأعضاء الأربعة.

( ٢) الضمير في قوله «و هي» يرجع إلى الأعضاء، و هي عبارة عن هذه:

الأوّل: المريء.

التاني:الحلقوم.

الثالث و الرابع: الودجان.

(٣) صفة لقوله «المريء». يعني أنّه يتّصل بحلقوم الحيوان.

الحُلْقُوم: الحَلْق، زيدت فيه الواو و الميم، ج حَلاقِم، و في القرآن: ﴿فلولا إِذَا بلغت الحَلْقُومِ؛ و هو كناية عن قرب الموت(أقرب الموارد).

- (٤) النَفَس ـ محرّكةً ــ: مصدر، و ــريح يدخل و يخرج من فم الحيّ ذي الرئـــة و أنــفه حال التنفّس، ج أنْفاس(أقرب الموارد).
  - (٥) الضمير في قوله «لجريه» يرجع إلى النفس، و في قوله «فيه» يرجع إلى الحلقوم.
    - (٦) الودجان تثنية، مفرده الودج.

فلو قطع بعض هذه (١) لم يحلّ و إن بقي يسير <sup>(٢)</sup>.

و قيل: يكفي قطع الحلقوم، لصحيحة (٣) زيد الشحّام عن الصادق النَّالِا: «إذا قطع الحلقوم و جرى (٤) الدم فلا بأس» (٥)، و حملت (٦) على الضرورة، لأنها وردت في سياقها (٧) مع معارضتها بغيرها (٨).

(٢) أي و إن بق شيء قليل من الأعضاء المذكورة.

(٣) أي قال بعض بكفاية قطع الحلقوم في حلّية الذبوح، للصحيحة.

■ قال في المسالك: و لأنَّ به يحصل التدفيف، و لا يبقى الحياة بعده.

(٤) كذا في جميع النسخ الموجودة بأيدينا، و لكن الوارد في الرواية و في الشرح نفسه
 (في الصفحة ٢٥٤)هو «خرج».

(٥) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ب ٢ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد
 و الذبائح ح ٣، و قد نقلها الشارح في بتامها سابقاً في الصفحة ٢٥٤، و الشاهد فيها
 قوله عليه: «إذا قطع الحلقوم و خرج الدم فلا بأس به».

 (٦) أي الرواية حملت على كفاية قطع الحملقوم خماصة للضرورة، فلايكني عمد الاختيار.

(٧) يعني أن الرواية وردت في سياق الضرورة، لأن فيها قوله الله «اذبح بالحجر و العظم و بالقصبة و بالعود إذا لم تصب الحديدة، إذا قطع الحلقوم و خرج الدم فلا بأس به».

(٨) الرواية المعارِضة أيضاً منقولة في الوسائل: ج ١٦ ص ٢٥٣ ب ٢ من أبواب

 <sup>→</sup> الوَدَج \_ محرّكةً \_ الوِداج، و هما وَدَجان، قال في المصباح: الوَدَج \_ بـ فتح الدال، و
 الكسر لغة \_: عرق الأخذع الذي يقطعه الذابح، فلا يبقى معه حياة (أقرب الموارد).

 <sup>(</sup>١) المشار إليه في قوله «هذه» هو الأعضاء الأربعة المذكورة. يعني لو قطع الذابح
 بعض الأعضاء الأربعة خاصّةً لم يحلّ المذبوح.

و محلّ الذبح الحلق تحت النحيين (١)، و محلّ النحر وهدة اللبّة.

(و) لا يعتبر فيه (٢) قطع الأعضاء، بل (يكفي في المنحور طعنة في وهدة اللبّة)، و هي (٣) ثغرة النحر بين الترقو تين (٤)، و أصل الوهدة المكان المطمئن، و هو المنخفض، و اللبّة \_ بفتح اللام و تشديد الباء \_ المنحر، و لا حدّ للطعنة طولاً و عرضاً، بل المعتبر مو ته (٥) بها خاصّةً.

(السادس(٦): الحركة بعد الذبح أو النحر)، و يكفي مسمّاها(٧) في بعض

# السادس: الحركة بعد الذبح أو النحر

 <sup>◄</sup> الذبائح من كتاب السيد و الذبائح ح ١، و قد نقلها الشارح الله سابقاً في الصفحة
 ٢٥٤، و فيها قوله الله «إذا فرى الأوداج فلا بأس بذلك»، و مفهومه البأس فيما إذا
 لم يفر الأوداج.

<sup>(</sup>١) اللحيين ـ بالفتح فالسكون ـ تثنية، مفردها اللحية، و هما العظمان اللـذان تـنبت اللحية على بشربهما.

<sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى النحر. يعني لايعتبر في النحر قبطع الأعبضاء الأربعة المذكورة في الذبح.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «و هي» يرجع إلى الوهدة.

<sup>(</sup> ٤) التَرْقُونَة: مقدّم الحلق في أعلى الصدر حيث يترقّى فيه التَفُس (المنجد).

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «موته» يرجع إلى المنحور، و في قوله «بها» يرجع إلى الطعنة.

 <sup>(</sup>٦) يعني أنّ السادس من الأمور السبعة الواجبة في الذبح هو الحركة بعد الذبح أو النحر،
 أو خروج الدم المعتدل.

<sup>(</sup>٧) أي يكني في الحلّ مسمّى الحركة.

الأعضاء كالذنب<sup>(۱)</sup> و الأذن دون التقلّص<sup>(۲)</sup> و الاختلاج<sup>(۳)</sup>، فإنّه<sup>(٤)</sup> قد يحصل في اللحم المسلوخ، (أو خروج<sup>(٥)</sup> الدم المعتدل)، و هو الخارج بدفع لا المتثاقل<sup>(٦)</sup>، فلو انتفيا<sup>(٧)</sup> حرم، لصحيحة الحلبيّ على الأوّل<sup>(٨)</sup> و رواية الحسين بن مسلم على الثاني<sup>(٩)</sup>.

(١) فلو تحرّك ذنب المذبوح أو أذنه كني.

- (۲) من تَقَلَّصَ الشيءُ: انضم و انزوى و تدانى، يقال: تقلّصت الدرع، و أكثر ما يـقال
   فها يكون إلى فوق(أقرب الموارد).
- (٣) إخْتَلَجَ العينُ: انتفضت أجفانها بحركة اضطراريّة، و قالوا: إنّ ذلك لايختصّ بالعين(أقرب الموارد).
  - (٤) أي التقلُّص و الاختلاج قد يحصلان في اللحم أيضاً، فلا اعتبار بهما في الذبح.
- (٥) عطف على قوله «الحركة». يعني من الأمور الواجبة في الذبح هـو خـروج الدم
   المعتدل.
  - (٦) أي لااعتبار بالدم الخارج بطيئاً.
- (٧) فاعله هو ضمير التثنية العائد إلى الحركة و خروج الدم المعتدل. يعني لو لم يتحرّك المذبوح، أو لم يخرج منه الدم المعتدل حكم بحرمته.
- (٨) المراد من «الأوّل» هو الحركة. يعني تدلّ على اعتبار الحركة في المـذبوح صحيحة الحلبي، و هى منقولة في كتاب الوسائل:
- محمّد بن يعقوب بإسناده عن محمّد الحلبيّ عن أبي عبدالله الله الله عن الته عن الذبيحة، فقال: إذا تحرّك الذنب أو الطرف أو الأذن فهو ذكيّ (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٦٣ ب ١٦ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد والذبائح ح ٢٪.
- (٩) المراد من «الثاني» هو وجوب خروج الدم المعتدل، و تدلُّ على اشتراطــه روايــة

و اعتبر جماعة اجتماعهما (١)، و آخرون الحركة وحدها، لصحّة روايتها (٢) و جهالة الأخرى (٣) بالحسين.

و هو<sup>(٤)</sup> الأقوى، و صحيحة الحلبيّ و غيرها<sup>(٥)</sup> مصرّحة بالاكتفاء في الحركة بطرف العين<sup>(٦)</sup> أو تحريك الذنب أو الأذن من غير اعتبار أمر

→ الحسين بن مسلم، و هي أيضاً منقولة في كتاب الوسائل:

محمد بن الحسن بإسناده عن الحسين بن مسلم قال: كنت عند أبي عبدالله على إذ جاءه محمد بن عبدالسلام، فقال له: جعلت فداك، يقول لك جدّي (جدّتي): إن رجلاً ضرب بقرة بفأس فسقطت، ثم ذبحها، فلم يرسل معه بالجواب، و دعا سعيدة مولاة أمّ فروة، فقال لها: إنّ محمداً جاءني برسالة منك (منه \_خ ل)، فكرهت أن أرسل إليك بالجواب معه، فإن كان الرجل الذي ذبح البقرة حين ذبح خسرج الدم معتدلاً فكلوا و أطعموا، و إن كان خرج خروجاً متثاقلاً فلا تقربوه (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٦٤ ب ١٢ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح ح ٢٠.

- (١) الضمير في قوله «اجتماعهما» يرجع إلى الحركة و خروج الدم المعتدل.
- (٢) أي لصحّة الرواية الدالّة على اشتراط الحركة، كما نقلناها في الهامش ٨من ص ٢٦٩.
- (٣) أي و لكون الرواية الدالة على اشتراط خروج الدم المعتدل مجهولة بسبب وقوع
   الحسين بن مسلم في سندها، و قد نقلناه في الهامش ٩ من الصفحة ٢٦٩.
  - ( ٤) أي الاكتفاء بالحركة خاصّةً هو الأقوى عند الشارح ١٠٠٠.
  - (٥) المراد من غير الصحيحة هو الرواية المنقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن رفاعة عن أبي عبدالله على أنّه قـال في الشـاة: إذا طرفت عينها أو حركت ذنبها فهي ذكيّة (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٦٣ ب ١١ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائع ح ٤).

(٦) طرف العين من طَرَفَ بصره أو طَرَفَ بعينه: أطبق أحــد جــفنيه عــلى الآخــر، و

آخر (۱)، و لكنّ المصنّف هنا (۲) و غيره من المتأخّرين اشترطوا مع ذلك (۳) أمراً آخر (٤)، كما نبّه عليه (٥) بقوله: (و لو علم عدم استقرار الحياة (٦) حرم)، و لم نقف لهم فيه (٧) على مستند.

و ظاهر القدماء (٨) كالأخبار (٩) الاكتفاء بأحد الأمرين أو بهما (١٠)

- → الاسم الطُرْفَة (المنجد).
- (١) المراد من الأمر الآخر هو خروج الدم المعتدل.
- (٢) المشار إليه في قوله «هنا» هو كتاب اللمعة الدمشقيّة.
- (٣) المشار إليه في قوله «ذلك» هو ما ذكر من الحركة بطرف العين أو تحريك الذنب أو الأذن.
  - (٤) مفعول لقوله «اشترطوا».
- (٥) الضمير في قوله «عليه» يرجع لى الأمر الآخر، و فاعل قوله «نبّه» هـ و الضمير
   العائد إلى المصنف إلى المصن
- (٦) و هذا هو الأمر الآخر الذي اشترطه المصنّف و المتأخّرون ، و هو أنّه يشترط في حلّية المذبوح العلم باستقرار حياته علاوة على اشتراط الحركة و خروج الدم المعتدل منه.
  - (٧) يعني أنّ الشارح (له لم يقف الاشتراط ذلك الأمر على مستند و دليل.
- (٨) يعني ظاهر كلام قدماء الأصحاب و الأخبار هو الاكتفاء في حلّ الذبيحة بأحـــد
   الأمرين من الحركة أو خروج الدم المعتدل.
- (٩) كما تقدّم من الأخبار الدالة على الاكتفاء بخروج الدم المعتدل في الهامش ٩ من ص
   ٢٦٩ و بالحركة في الهامش ٨ من ص ٢٦٩.
  - (١٠) الضمير في قوله «بهما» يرجع إلى الحركة و خروج الدم المعتدل.

من غير اعتبار استقرار الحياة، و في الآية إيماء إليه (١)، و هي قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَ الدَّمُ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِلّا مَا ذَكَّيْتُمْ ﴾ (٢)، ففي صحيحة زرارة عن الباقر عليه المَيْبَةِ في تفسيرها (٣)؛ «فإن أدركت شيئاً منها (٤) عيناً تطرف (٥) أو قائمةً تركض (١) أو ذنباً يمصع (٧) فقد أدركت ذكاته (٨)، فكله » (٩)، و مثلها (١٠) أخبار كثيرة.

- (٣) الضمير في قوله «تفسيرها» يرجع إلى الآية.
- (٤) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى الذبيحة.
- (٥) قد تقدّم معنى طرف العين في الهامش ٦ من ص ٢٧٠.
- (٦) رَكَضَ رَكْضاً: حرّك رجله و في القرآن: ﴿اركِض برجلك﴾ أي اضرب بها الأرض(أقرب الموارد).
  - (٧) مَصَعَ الدابّة بذنبها: حرّكته و ضربت به(أقرب الموارد).
  - (٨) الضميران في قوليه «ذكاته» و «فكله» يرجعان إلى المذبوح.
    - (٩) الرواية منقولة في كتاب الوسائل هكذا:

حمد بن الحسن بإسناده عن زرارة عن أبي جعفر بليلا قال: كل كلّ شيء من الحيوان غير الخنزير و النطيحة و المتردّية و ما أكل السبع، و هو قول الله عزّ و جلّ: ﴿إلاّ ما ذكيتم﴾، فإن أدركت شيئاً منها و عين تطرف أو قائمة تركض أو ذنب يمصع فقد أدركت ذكاته، فكله، الحديث (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٦٢ ب ١١ من أبواب الذبائع من كتاب الصيد و الذبائع ع ١٠.

(١٠) الضمير في قوله «مثلها» يرجع إلى الصحيحة. يعني و مثل الصحيحة في الدلالة على

 <sup>(</sup>١) يعني أن في الآية إشارة إلى اشتراط أحد الأمرين أو كمليها من غير اعتبار استقرار حياة المذبوح.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣ من سورة المائدة.

قال المصنّف في الدروس: و عن يحيى (١) أنّ اعتبار استقرار الحياة ليس من المذهب (٢)، و نعم ما قال، و هذا (٣) خلاف ما حكم به هنا (٤)! و هو (٥) الأقوى،.....

→ كفاية حركة المذبوح أخبار كثيرة قد نقلنا بعضها في الهامش ٥ من ص ٢٧٠.

(١) أي عن يحيى بن أحمد بن يحيى بن الحسن بن سعيد الهذليّ.

■ قال السيّد كلانتر في جملة من تعليقته هنا: أبو زكريًا يحيى بن أحمد بن يحيى بن الحسن بن سعيد الهذليّ العالم الفاضل الفقيه الورع الزاهد الأديب النحويّ المعروف بـ (الشيخ نجيب الدين) ابن عمّ المحقّق الحليّ و سبط صاحب السرائر رضوان الله عليهم أجمعين.

قال ابن داود في حقّه: شيخنا الإمام العلّامة الورع القدوة جامع فنون العلم الأدبيّة و الفقهيّة و الأصوليّة أورع فقهاء زماننا و أزهدهم، له كتاب الجامع للـشرائـع و نزهة النواظر و غير ذلك، يروي عنه العلّامة الحليّ و السيّد عبدالكريم بن طاوس، تولّد سنة ٢٠١، و توفّى ليلة العرفة سنة ٢٨٩، قبره بالحلّة.

- (٢) الجملة خبر «أنّ». يعني نقل المصنّف ﴿ في كتابه(الدروس) عن يحيى بن أحمد أنّ اعتبار استقرار الحياة في المذبوح ليس من مذهب الإماميّة، ثمّ صدّقه بقوله «و نعم ما قال».
- (٣) المشار إليه في قوله «هذا» هو ما نقله المصنف عن يحيى بن أحمد. يعني أن ما نـقله
   المصنف و قال بعد نقله «و نعم ما قال» هو خلاف ما حكم به في هذا الكتاب.
- (٤) المشار إليه في قوله «هنا» هو كتاب اللمعة الدمشقيّة، فإنّ المصنّف اشترط هنا استقرار الحياة حيث قال «و لو علم عدم استقرار الحياة حرم».
- (٥) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى ما قاله المصنّف الله في كتابه(الدروس) من عدم اشتراط استقرار الحياة في المذبوح. يعني أنّ عـدم اشتراط استقرار الحياة هـو الأقوى عند الشارح الله.

فعلى هذا (١) يعتبر في المشرف على الموت و أكيل (٢) السبع و غيره الحركة بعد الذبح و إن لم يكن مستقرّ الحياة، و لو اعتبر معها (٣) خروج الدم المعتدل كان أولى (٤).

(السابع<sup>(٥)</sup>: متابعة الذبح حتّى يستوفي<sup>(٦)</sup>) قطع الأعضاء، فلو قطع<sup>(٧)</sup> البعض و أرسله ثمّ تمّمه<sup>(٨)</sup> أو تثاقل<sup>(٩)</sup> بقطع البعض حرم إن لم يكن في

### السابع: متابعة الذبح

(٥) يعني أنّ الأمر السابع من الأمور السبعة الواجبة في الذبح هو متابعة الذبح حستى
 يستوفى قطع الأعضاء.

(٦) أي حتى يتمّ قطع الأعضاء(المريء و الحلق و الودجان).

(٧) فاعل قوليه «قطع» و «أرسله» هو الضمير العائد إلى الذابح.

(٨) الضمير الملفوظ في قوله «تمّمه» يرجع إلى قطع الأعضاء.

 (٩) فاعله هو الضمير العائد إلى الذابح. يعني لو أبطأ الذابح بقطع بمعض الأعساء و لم يتابع القطع فمات الحيوان حرم.

 <sup>(</sup>١) أي على القول بعدم اشتراط استقرار الحياة في المذبوح يشترط الحركة خاصّةً بعد الذبح.

 <sup>(</sup>٢) أي الحيوان الذي يأكله الذئب و غيره من السباع لايشترط فيه استقرار الحمياة،
 بل تكفي الحركة بعد الذبح.

 <sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «معها» يرجع إلى الحركة. يعني و لو اعتبر مع الحركة خروج الدم
 المعتدل أيضاً كان أولى. رئيس المراض من المحتدل أيضاً كان أولى. رئيس المحتدل أيضاً كان أولى.

<sup>(</sup>٤) جواب شرط، و الشرط هو قوله «لو اعتبر».

الحياة استقرار (۱)، لعدم صدق الذبح مع التفرقة كثيراً، لأنّ الأوّل (۲) غير محلّل، و الثاني (۳) يجري مجرى التجهيز (٤) على الميّت.

و يشكل (٥) مع صدق اسم الذبح عرفاً مع التفرقة (٦) كثيراً.

و يمكن(٧) استناد الإباحة إلى الجميع، و لولاه(٨) لورد مثله مع التوالي،

(١) أي إن لم يكن في المرّة التانية استقرار حياة في المذبوح، و إلّا لا يحرم.

(٣) أي القطع الثاني يجري مجرى تسريع موت المذبوح، فلا تأثير له.

- قال السيّد كلانتر في تعليقته : هكذا وجدنا في جميع النسخ الموجودة عندنا (الخطّية و المطبوعة)، و الأولى «الإجهاز»، كما في جميع كتب اللغة، لأنّ الإجهاز بمعنى القضاء على النفس، يقال: أجهز على الميّت، أجهز على الرجل، أجهز على الذبيح، أي قضى على هؤلاء، و لا يقال: جهّز على الرجل أو على الميّت.
  - (٥) بصيغة المعلوم، والفاعل هو الضمير العائد إلى الحكم بحرمة المذبوح عند عدم المتابعة.
    - (٦) يعني إذا صدق اسم الذبح \_ و لو مع التفرقة كثيراً \_أشكل الحكم بالحرمة.
- (٧) هذا رد من الشارح الله للحكم بالحرمة عند عدم المتابعة بأنه يمكن استناد إباحة الحيوان إلى جميع الأفعال الواقعة على الحيوان من الذبح الأول و الثاني.
- (A) أي لو لم يكن الصدق العرفي كافياً في الحل لورد مثل الإشكال المذكور في الذبح
   المتتابع أيضاً. و الضمير في قوله «لولاه» يرجع إلى الاستناد إلى جميع الأفعال، و في
   قوله «مثله» يرجع إلى الاستدلال.

 <sup>(</sup>٢) يعني أنَّ قطع بعض الأعضاء في المرّة الأولى لايوجب الحلّ، و قطع الباقي في المـرّة الثانية أيضاً لايوجب الحلّ، لوقوعه على المذبوح المحكوم بكونه ميتة.

 <sup>(</sup>٤) التجهيز من جَهَّزَ الشيءَ:هيّأه، و الميّتُ:أعدّ ما يلزمه، و العروسَ:أعدّ لها جهازها.
 أَجْهَزَ على الجريح: أتمّ قتله (اقرب الموارد).

و اعتبار (١) استقرار الحياة ممنوع، و الحركة اليسيرة الكافية مصحّحة فيهما (٢) مع أصالة الإباحة (٣) إذا صدق اسم الذبح، و هو (٤) الأقوى.

(و) على القولين (٥) (لاتضرّ التفرقة اليسيرة) التي لاتخرج عن المتابعة عادةً.

(و يستحبّ (٦) نحر الإبل قد ربطت أخفافها (٧)) أي أخفاف يــديها (^)

(١) هذا رد من الشارح \$ لما استدل به على أن قطع الثاني يجري مجرى الإجهاز على
 الميّت بأنّ اعتبار استقرار الحياة في المذبوح ممنوع.

(٢) الضمير في قوله «فيهما» يرجع إلى القطع بالتوالي و بالتفرقة.

 (٣) يعني أنّ الدليل الآخر للحكم بحلّ المذبوح متناقلاً هو أصالة الإبـاحة في صـورة صدق اسم الذبح، بخلاف ما إذا شكّ في صدق اسم الذبح.

(٤) الضمير في قوله «و هو» يُرجِع إلى الحكم بحلّ المذّبوح مع صدق الاسم عند عــدم التتابع في الذبح.

(٥) المراد من «القولين» هو القول بحرمة الذبيحة عند عدم التتابع في الذبيح و القول بحليّتها معه. يعني و على كلا القولين لاتضرّ التفرقة القليلة بالحكم بالحليّة مع عدم الخروج عن المتابعة عادةً.

#### سنن الذباحة

(٦) من هنا شرع المصنّف الله في بيان مستحبّات الذبح.

(٧) الأخفاف جمع، مفرده الحنفّ.

الخُفّ ـ بالضمّ ـ : للبعير و النعام بمنزلة الحافر لغيرهما، ج أخْفاف و خِفاف(أقـرب الموارد).

(٨) الضميران في قوليه «يديها» و «آباطها» يرجعان إلى الإبل، و الآباط جمع، مـفرده

(إلى آباطها) بأن يربطهما(١) معاً مجتمعين من الخفّ إلى الآباط.

و روي<sup>(۲)</sup> أنّه يعقل يدها<sup>(۳)</sup>اليسرى من الخفّ إلى الركبة، و يوقفها على اليمني.

و كلاهما<sup>(٤)</sup>حسن.

(و أطلقت أرجلها (٥)، و البقر تعقل يداه (٢) و رجلاه و يطلق ذنبه، و الغنم تربط يداه و مصك (٨) صوفه و الغنم تربط يداه و رجل واحدة (٧) و تطلق الأخرى، (و يمسك (٨) صوفه و شعره و وبره حتى يبرد).

ح الإبط.

الإبط: باطن المنكب، يذكّر و يؤنّث، بج آباط (أقرب الموارد).

(١) فاعله هو الضمير العائد إلى الذابح، و ضمير التثنية يرجع إلى يديها.

(٢) الرواية منقولة في كتاب مستدرك الوسائل:

و عنه [مولانا جعفر بن محمد المنه الله عن البعير يذبح أو ينحر، قال: السنة أن ينحر، قيل: كيف ينحر؟ قال: يقام قائماً حيال القبلة، و تعقل يده الواحدة، و يقوم الذي ينحره حيال القبلة، فيضرب في لبته بالشفرة حتى تقطع و تفرى (مستدرك الوسائل: ج ١٦ ص ١٣٢ ب ٢ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح م ٥).

(٣) الضميران في قوليه «يدها» و «يوقفها» يرجعان إلى الإبل.

(٤) المراد من كليهما هو ربط أخفافها إلى آباطها و عقل يدها اليسرى. يـعني كـلاهما
 حسن، لاستنادهما إلى الرواية.

(٥) أي تطلق أرجل الإبل عند نحرها.

(٦) الضائر في أقواله «يداه» و «رجلاه» و «ذنبه» ترجع إلى البقر.

(٧) يعني يستحبّ في ذبح الغنم ربط يديه مع إحدى رجليه و إطلاق رجله الأخرى.

(٨) أي يمسك الغنم عند الذبح بأخذ صوفه و شعره و وبره حتى يبرد بدنه.

و في رواية (١) حمران بن أعين «إن كان من الغنم فأمسك صوفه أو شعره، و لاتمسكن يداً و لا رجلاً».

و الأشهر الأوّل(٢).

(و الطير يذبح و يرسل (٣))، و لايمسك و لايكتف(٤).

## (١) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

محمد بن يعقوب بإسناده عن حمران بن أعين عن أبي عبدالله الله قال: سألته عن الذبح، فقال: إذا ذبحت فأرسل و لاتكتف و لاتقلب السكين لتدخلها تحت الحلقوم و تقطعه إلى فوق، و الإرسال للطير خاصةً، فإن تسردي في جبّ أو وهدة من الأرض فلاتأكله و لا تطعمه، فإنك لاندري التردي قتله أو الذبح، و إن كان شيء من الغنم فأمسك صوفه أو شعره، و لاتمسكن يداً و لا رجلاً، فأمّا البقر فاعقلها و أطلق الذنب، و أمّا البعير فشد أخفافه إلى آباطه (آباطك \_خ ل)، و أطلق رجليه، و إن أفلتك شيء من الطير و أنت تريد ذبحه أو ندّ عليك فارمه بسهمك، فإذا هو سقط فذكّه بمنزلة الصيد (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٥٥ ب ٣ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح من كتاب الصيد و

- (٢) المراد من «الأوّل» هو استحباب ربط اليدين و رجل واحدة في ذبح الغنم.
  - (٣) يعني أنَّ الطير لاعسك بعد الذبح، بل يطلق.
- (٤) بصيغة الجهول، و نائب الفاعل هو الضمير الراجع إلى الطير.
   كَتَفَ الرجلُ فلاناً: شدّ يديه إلى خلف كتفيه مُوثَقاً بالكِتاف (أقرب الموارد).

(و يكره أن تنخع الذبيحة)، و هو أن يقطع نخاعها (١) قبل موتها، و هو الخيط الأبيض الذي وسط الفقار (٢) \_ بالفتح \_ ممتداً من الرقبة إلى عـ جب الذنب \_ بفتح العين و سكون الجيم (٣) \_ و هو أصله.

### مكروهات الذباحة

- (١) النخاع ــ مثلَّنةً ــ: عرق أبيض في داخل العنق ينقاد في فقار الصُلب حتى يبلغ عَجْبَ الذَنَب، و هو يستي العظام، ج نُخُع (أقرب العوارد).
- (۲) الفَقار: ما تنضد من عظام الصلب من لدن الكاهل إلى العجب، و هـو خـزرات الظهر (أقرب الموارد).
  - (٣) يعني أنّ «عجب» بفتح العين و سكون الجيم أصل الذنب محرّ كاً.
  - (٤) يعني قال بعض بحرمة قطع النخاع إلّا بعد موت المذبوح، استناداً إلى الصحيحة.
- (٥) صحيحة الحلبيّ منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٢٥٨ ب ٦ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح ح ٢.
  - (٦) يعني أنَّ القول بتحريم قطع النخاع أقوى عند الشارح ١٠٠٠.
- (٧) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنف الله الله يعني أنّ المصنف اختار القول بالتحريم في
   كتابه (الدروس).
  - (٨) المراد من «القولين» هو القول بتحريم قطع النخاع و القول بكراهته.

(و أن يقلب (١) السكّين) بأن يدخلها تحت الحلقوم و باقي الأعضاء (فيذبح إلى فوق)، لنهي الصادق الله عنه (٢) في رواية (٣) حمران بن أعين، و من ثمّ (٤) قيل بالتحريم، حملاً للنهي عليه (٥).

و في السند من (٦) لاتثبت عدالته، فالقول بالكراهة أجود.

(و السلخ(٧) قبل البرد)، لمرفوعة(٨) محمّد بن يحيي عن الرضاطلي:

محمّد بن يعقوب عن محمّد بن يحيى رفعه قال: قال أبوالحسن الرضا الله إذا ذبحت الشاة و سلخت أو سلخ شيء منها قبل أن تموت لم يحلّ أكلها (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٥٨ ب ٨ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح - ١).

<sup>(</sup>١) فاعله هو الضمير العائد إلى الذابح. يعني يكره للذابح أن يقلب السكّين على النحو الذي يفسّره الشارح إلى.

<sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «عنه» يرجع إلى قلب السكّين و الذبح إلى الفوق.

 <sup>(</sup>٣) قد نقلنا الرواية بتمامها في الهامش ١ من ص ٢٧٨، فإن فيها قوله ﷺ: «و لاتقلب
السكّين لتدخلها تحت الحلقوم و تقطعه إلى فوق».

<sup>(</sup>٤) أي من أجل صدور النهي في رواية حمران قال بعض بتحريم قطع النخاع. حمـلاً للنهي على الحرمة.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى التحريم.

<sup>(</sup>٦) أي وقع في سند الرواية من لم تثبت عدالته.

 <sup>(</sup>٧) بالرفع، عطف على قوله «أن تنخع». يعني يكره أن يسلخ الذبيحة قبل البرد، استناداً إلى رواية مرفوعة.

<sup>(</sup>٨) الرواية المرفوعة منقولة في كتاب الوسائل هكذا:

<sup>◙</sup> من حواشي الكتاب: اعلم أنَّ الرواية مع عدم دلالتها على موضع النزاع مرسلة،

«إذا ذبحت و سلخت أو سلخ شيء منها (١) قبل أن تموت فليس يحل أكلها». و ذهب جماعة منهم المصنف في الدروس و الشرح (٢) إلى تحريم الفعل، استناداً إلى تلازم تحريم الأكل (٣) و تحريم الفعل (٤). و لا يخفى منعه (٥) بل عدم دلالته (٢) على التحريم و الكراهة.

(١) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى الشاة، وكذلك الضمير في قوله «أكلها».

(٢) أي في كتابه المعروف بـ(شرح الإرشاد). يعني أنّ المصنّف ﴿ و جماعة من الفقهاء أفتوا بتحريم السلخ، للتلازم بين حرمة الأكل و حرمة الفعل، فالرواية تدلّ عـلى تحريم أكلها، لقوله ﷺ: «فليس يحلّ أكلها»، فيلازم تحريم السلخ.

(٣) أي التحريم المذكور في الرواية في قوله ﷺ: «فليس يحل أكلها».

(٤) و هو السلخ قبل البرد.

(٥) الضمير في قوله «منعه» يرجع إلى التلازم.

(٦) الضمير في قوله «دلالته» يرجع إلى تحريم الأكل. يعني أنّ تحريم الأكل لايدلّ على تحريم السلخ، لأنّ الملازمة بين تحريم الأكل و الفعل ممنوعة، إذ ربّما يحرم الفعل و لايحرم الأكل \_كها هو الحال في قلب السكّين عند الذبح بناءً على حرمته \_، فإنّ القلب حرام، أمّا أكل المذبوج فليس بحرام، و ربّما يكون الأكل حراماً، بخلاف

نعم، يمكن الكراهة (١) من حيث اشتماله على تعذيب الحيوان على تقدير شعوره (٢)، مع أنّ سلخه (٣) قبل برده لايستلزمه (٤)، لأنّه (٥) أعمّ من قبليّة (٦) الموت، و ظاهرهم (٧) أنّهما متلازمان، و هو (٨) ممنوع، و من ثمّ (١) جاز تغسيل ميّت الإنسان قبل برده (١٠)، فالأولى تخصيص الكراهة

و الضمير في قوله «اشتاله» يرجع إلى السلخ قبل البرد.

 <sup>→</sup> الفعل -كما هو الحال في عدم التتابع عند الذبح بن فإن أكل الذبيحة حرام بناءً على
 وجوب التتابع، بخلاف الفعل.

 <sup>(</sup>١) يعني يمكن القول بكراهة سلخ الحيوان قبل البرد من حيث اشتماله على تعذيب الحيوان.

<sup>(</sup>٢) أي في فرض شعور الحيوان، و لا يخني أنَّ شعور، إنَّما هو قبل موته.

<sup>(</sup>٣) الضميران في قوليه «سلخه» و «برده» يرجعان إلى الحيوان.

<sup>(</sup>٤) الضمير الملفوظ في قوله «لايستلزمه» يرجع إلى التعذيب.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «لأنّه» يرجع إلى السلخ.

 <sup>(</sup>٦) يعني أن السلخ أعم من وقوعه قبل الموت الملازم للتعذيب و بعد الموت من دون أن يلازم التعذيب.

 <sup>(</sup>٧) أي ظاهر كلام الفقهاء يدل على التلازم بين السلخ قبل البرد و التعذيب.
 و الضمير في قوله «أنهما» يرجع إلى قبليّة البرد و قبليّة الموت.

 <sup>(</sup>٨) أي التلازم بينهما ممنوع، بل بين قبليّة البرد و قبليّة الموت عموم و خصوص مطلقين.

<sup>(</sup>٩) المراد من قوله «ثمّ» هو عدم التلازم بين قبليّة الموت و قبليّة البرد.

<sup>(</sup>١٠) فإنّ جواز تغسيل الميّت قبل البرد يدلّ على عدم التلازم بينهما.

بسلخه(۱) قبل مو ته.

(و إبانة (٢) الرأس عمداً (٣) حالة الذبح، للنهي عنه في صحيحة (٤) محمّد بن مسلم عن الباقر للريم «لاتنخع و لاتقطع الرقبة بعد ما تذبح».

(و قيل) \_و القائل الشيخ في النهاية و جماعة \_(بالتحريم)، لاقتضاء النهى (٥) له مع صحّة الخبر (٦).

و هو (٧) الأقوى، و عليه (٨) هل تحرم الذبيحة؟ قيل: نعم (٩)، لأنّ الزائد عن قطع الأعضاء يخرجه (١٠) عن كونه ذبحاً شرعيّاً، فلا يكون (١١) مبيحاً.

<sup>(</sup>١) الضميران في قوليه «بسلخه» و «موته» يرجعان إلى الحيوان المذبوح.

<sup>(</sup>٢) أي يكره أيضاً إبانة رأس الحيوان المذبوح عند الذبح عمداً.

<sup>(</sup>٣) أي بخلاف إيانتها بغير العمد.

<sup>(</sup>٤) و قد نقلنا سابقاً الصحيحة بتامها عن كتاب الوسائل في الهامش ١٥ من ص ٢٦٢. و لا يخفى أنّ الأفعال الثلاثة (لاتنخع، لاتقطع، تذبح) المذكورة في الرواية هنا وارد فيما أرجعناها إليه بصبغة الغائب، و يحتمل سهو الشارح أو النسّاخ عليم في مقام كتابة هذه الأفعال.

<sup>(</sup>٥) أي النهي الوارد في الصحيحة المذكورة آنفاً. والضمير في قوله «له» يرجع إلى التحريم.

<sup>(</sup>٦) أي الخبر المتقدّم يكون من الصحاح.

<sup>(</sup>٧) أي القول بتحريم إبانة الرأس عمداً أقوى عند الشارح ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٨) يعني على القول بتحريم إبانة رأس المذبوح عمداً هل تحرم نفس الذبيحة أيضاً أم لا؟

<sup>(</sup>٩) يعنى قال بعض الفقهاء بتحريم الذبيحة أيضاً عند إبانة الرأس عمداً.

<sup>(</sup>١٠) الضمير الملفوظ في قوله «يخرجه» يرجع إلى قطع الأعضاء، وكذلك الضمير في قوله «كونه».

<sup>(</sup>١١) أي فلا يكون قطع الزائد مبيحاً، فلاتحلّ الذبيحة.

و يضعّف (۱) بأنّ المعتبر في الذبح قد حصل (۲)، فلا اعتبار بالزائد، و قد روى الحلبيّ في الصحيح (۳) عن الصادق المنظِ حيث سئل عن ذبح طير قطع رأسه أيؤكل منه؟ قال: «نعم، و لكن لا يتعمّد قطع رأسه (٤)»، و هو (٥) نصّ، و لعموم قوله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مِمّا ذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ ﴾ (٢)، ف المتّجه تحريم الفعل (٧) دون الذبيحة فيه (٨) و في كلّ (٩) ما حرّم سابقاً.

و يمكن أن يكون القول المحكيّ بالتحريم (١٠) متعلّقاً بجميع مـا ذكـر مكروهاً (١١)،....مكروهاً يكون القول المحكيّ بالتحريم

<sup>(</sup>١) نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى القول بتحريم الذبيحة.

<sup>(</sup>٢) أي المعتبر في الذبح هو قطع الأعضاء الأربعة، و هو قد حصل، فلا دليل للتحريم.

<sup>(</sup>٣) أي قد روى الحلبيّ بطريق صحيح، و الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٢٥٩ ب ٩ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح ح ٥.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «رأسه» يرجع إلى الطير.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى قول الصادق ﷺ. يعني أنَّ قوله ﷺ في الرواية: «نعم» صريح في جواز أكل الطير الذي قطع رأسه.

<sup>(</sup>٦) الآية ١١٨ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٧) أي المتَّجه هو القول بتحريم فعل قطع الرأس لا تحريم الذبيحة.

<sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى قطع الرأس.

 <sup>(</sup>٩) أي المتجة هو القول بتحريم كل فعل تقدّم من محرّمات الذبح، مثل حرمة قطع النخاع و قلب السكّين بناءً على تحريمهما لا حرمة الذبيحة.

<sup>(</sup>١٠) المراد من «القول المحكيّ بالتحريم» هو قول المصنّفﷺ «و قيل بالتحريم».

<sup>(</sup>١١)كما تقدّم قول المصنّف في الصفحة ٢٧٩ و ما بعدها «و يكره أن تنخع الذبيحة و أن يقلب السكّين...و السلخ قبل البرد».

لوقوع الخلاف فيها<sup>(١)</sup> أجمع، بل قد حرّمها المصنّف في الدروس إلّا قلب السكّين<sup>(٢)</sup>، فلم يحكم<sup>(٣)</sup> فيه بالتحريم و لا غيره<sup>(٤)</sup>، بل اقتصر عملى نقل الخلاف.

(و إنّما تقع الذكاة على حيوان طاهر العين غير آدميّ (٥) و لا (حشار (٦))، و هي ما سكن الأرض من الحيوانات كالفأر (٧) و الضبّ (٨) و

(١) الضمير في قوله «فيها» يرجع إلى جميع ما ذكر من المكروهات.

(٢) يعني أنَّ المصنّف ﴿ حرَّم في الدروس جميع ما ذكر هنا مكروهاً إلَّا قلب السكّين.

(٣) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنّف، والضمير في قوله «فيه» يرجع إلى قلب السكّين.

■ قال المصنف الله في كتاب الدروس: «و يحرم إبانة الرأس عمداً و قطع النخاع و كسر الرقبة لتوخي الموت، و لا يحرم المذبوح بذلك، خلافاً للنهاية و ابن زهرة في قطع الرأس و النخع، و لو سبقت السكين فأبانت الرأس أو فعل ذلك ناسياً فلا تحريم، و كذا يحرم سلخها قبل بردها... إلخ».

(٤) أي و لم يحكم غير المصنّف أيضاً بتحريم قلب السكّين، بل اكتني بنقل الخلاف فيه.

### ما يقبل التذكية

(٥) فلاتقع الذكاة على الإنسان و لوكان هو حيواناً طاهراً.

 (٦) جمع الحَشَرَة، كثِمار في النَّمَرَة، و الظاهر أنَّ فـتح الحـاء مـن الحشـار غـلط أو لغـة نادرة(الحديقة).

الحَشَرَة واحدة الحَشَرات، و هي هوام أو صغار دوابّ الأرض(أقرب الموارد).

(٧) الفَأْر، ج فِثْران و فِتَرة، للمذكّر و المؤنّث: دويبّة في البيوت تصطادها الهرّة(المنجد).

(٨) الضّبّ: حيوان من الزحّافات شبيه بالحرذون، ذنبه كثير العقد (المنجد).

ابن عرس<sup>(۱)</sup>.

(و لاتقع<sup>(۲)</sup> على الكلب و الخنزير) إجماعاً (و لا على الآدميّ و إن كان كافراً) إجماعاً (و لا على الحشرات) على الأظهر<sup>(٣)</sup>، للأصل<sup>(٤)</sup>، إذ لم يرد بها<sup>(٥)</sup> نصّ.

(و قيل: تقع<sup>(٦)</sup>)، و هو<sup>(٧)</sup> شاذّ.

(و الظاهر وقوعها<sup>(۸)</sup> على المسوخ<sup>(۹)</sup> و السباع).......

(١) ابنُ عِرسٌ: دويبّة من السَمُّوريّات يشبه الفارة بعض الشبه، أصلم الأذنين.
 مستطيل الجسم، يفتك ببيوت الدجاج و الحمام (المنجد).

(٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الذكاة. يعني أنّ الذكاة لاتقع على الكلب و الخنزير.

(٣) أي الأظهر من الأدلّة هو عدم وقوع الذكاة على الحشرات.

(٤) أي أصالة عدم وقوع التذكية عليها الشراف

(٥) الضمير في قوله «بها» يرجع إلى التذكية.

(٦) فاعله هو الضمير العائد إلى التذكية.

(٧) أي القول بوقوع التذكية على الحشرات شاذٌ.

(٨) الضمير في قوله «وقوعها» يرجع إلى التذكية.

(٩) المسوخ جمع، مفرده المسيخ.

مَسَخَه مَسْخاً: حوّل صورته إلى صورة أقبح منها، فهو مَسْخ و مَسِيخ، ج مَسُوخ (أقرب الموارد).

و لا يخفى أنّ بعض الآدميّين حوّل صورته بغضب من الله عزّ و جلّ إلى صــورة بعض الحيوانات، كما ورد في رواية منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناد. عن محمّد بن الحسن الأشعريّ عن أبي الحسن الرضا على

لرواية (١) محمّد بن مسلم عن أبي جعفر النِّلِةِ أنّه سئل عن سباع الطير و الوحش حتّى ذكر القنافذ و الوطواط و الحمير و البغال و الخيل، فقال: «ليس الحرام إلّا ما حرّم الله في كتابه»، و ليس المراد (٢) نفي تحريم الأكل، للروايات الدالة على تحريمه (٣).....

◄ قال: الفيل مسخ، كان ملكاً زنّاء، و الذئب مسخ، كان أعرابيّاً ديّو تأ، و الأرنب مسخ، كانت امرأة تخون زوجها و لا تغتسل من حيضها، و الوطواط مسخ، كان يسرق تمور الناس، و القردة و الخنازير قوم من بني إسرائيل اعتدوا في السبت، و الجرّيث و الضبّ فرقة من بني إسرائيل لم يؤمنوا حيث نزلت المائدة على عيسى بن مريم فتاهوا، فوقعت فرقة في البحر و فرقة في البرّ، و الفارة و هي الفويسقة، و العقرب كان غاماً و الدبّ و الوزغ، و الزنبور كان لحاماً يسرق في الميزان (الوسائل: ج العقرب كان غاماً و الدبّ و الوزغ، و الزنبور كان لحاماً يسرق في الميزان (الوسائل: ج).

(١) الرواية منقولة في كتاب الوسَّائل:

عمد بن يعقوب بإسناده عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر عليه أنه سئل عن سباع الطير و الوحش حتى ذكر له القنافذ و الوطواط و الحمر و البغال و الخيل، فقال: ليس الحرام إلا ما حرّم الله في كتابه، و قد نهى رسول الله على يوم خيبر عنها، و إنّا نهاهم من أجل ظهورهم أن يفنوه، و ليست الحمر بحرام، ثم قال: اقرأ هذه الآية: ﴿قل لاأجد فيها أوحي إلى محرّماً على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتةً أو دماً مسفوحاً أو لحم خنزير فإنّه رجس أو فسقاً أهل لغير الله به ﴾، (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٢٧).

(٢) أي ليس المراد من قوله ﷺ: «ليس الحرام إلّا ما حرّم الله» هو نني تحريم أكل لحمم
 ما ذكر في الرواية، بل المراد هو نني تحريم وقوع التذكية عليها.

فبقي (١) عدم تحريم الذكاة، و روى حمّاد بن عثمان عن أبي عبدالله لليَّلِا قال: «كان رسول الله عَلِيَّالُهُ عزوف (٢) النفس، وكان يكره الشيء و لا يحرّمه، فأتي بالأرنب (٣) فكرهها (٤) و لم يحرّمها» (٥)......

→ الوحش وغيرها.

و لايخفى أنّ الروايات الدالّة على التحريم هنا كثيرة، ننقل ثلاثاً منها من كــتاب الوسائل:

الأولى: محمد بن يعقوب بإسناده عن ابن مسكان قال: سألت أبا عبدالله على إلى أن قال: و سألت أبا عبدالله على إلى أن قال: و سألته عن أكل الخيل و البغال، فقال: نهى رسول الله يَلِيُلُ عنها، و لا تأكلها إلا أن تضطر إليها (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٣٥ ب ٥ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ١٠.

الثانية: محمّد بن يعقوب بإسناده عن أبان بن تغلب عمّن أخبره عن أبي عبدالله لمثيّلاً قال: سألته عن لحوم الخيل، قال: لاتأكل إلّا أن تصيبك ضرورة، الحديث(المصدر السابق: ح ٢).

الثالثة: محمّد بن يعقوب بإسناده عن سعد بن سعد عن الرضاطيُّة، قال: سألته عن لحوم البراذين و الخيل و البغال، فقال: لاتأكلها (المصدر السابق: ح ٥).

- (١) يعني إذا لم يكن المراد من نفي الحرمة حرمة الأكل بقي كون المراد من نفي الحرمة هو حرمة التذكية.
- (٢) العُزُوف من عزفت نفسُه عن الشيء عَزْفاً و عُزُوفاً: زهدت فيه و ملته، يقال:
   «هو عزوف عن اللهو إذا لم يشتهه»(المنجد).
- (٣) الأَرْنَب: حيوان كثير التوالد. منه البرّيّ و منه الجوّيّ. يضرب به المثل في الجبن. و هو للذكر و الأنثى(المنجد).
  - (٤) الضميران الملفوظان في قوليه «فكرهها» و «لم يحرّمها» يرجعان إلى الأرنب.
- (٥) هذه الرواية منقولة في كتاب الوسائل ج ١٦ ص ٣١٩ ب ٢ من أبواب الأطـعمة

و هو<sup>(۱)</sup> محمول أيضاً على عدم تحريم ذكاتها<sup>(۲)</sup> و جلودها، جمعاً بين الأخبار<sup>(۳)</sup>، و الأرنب<sup>(٤)</sup> من جملة المسوخ،....

→ المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٢١.

أقول: لا يخفى دلالة هذه الرواية على كراهة أكل لحم الأرنب، و الرواية الأخرى الدالة أيضاً على كراهتها منقولة في كتاب الوسائل:

عمّد بن الحسن بإسناده عن أبي بصير عن أبي عبدالله الله قال: كان يكره أن يؤكل من الدوابٌ لحم الأرنب و الضبّ و الخيل و البغال، و ليس بحرام كتحريم الميتة و الدم و لحم الخنزير، الحديث (المصدر السابق: ح ٢٠).

قال صاحب الوسائل ( الله عند العمول على أن الأرنب و الضب محرّمان، و لكن تحريها دون تحريم الميتة في التغليظ، قاله الشيخ و غيره، و يحتمل الحمل على التقيّة.

(١) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى عدم التحريم في الرواية المذكورة. يعني أنّ نـــفي التحريم فيها أيضاً يحمل على تنفي تحريم التذكية لا تحريم أكل لحمها.

(٢) الضمير في قوله «ذكاتها» يرجع إلى الأرنب، وكذلك الضمير في قوله «جلودها».

(٣) فإن من الأخبار هو ما يدل على عدم حرمة لحم الأرنب، كما تقدم في الصفحة
 ٢٨٨ و في الهامش ٥ من هذه الصفحة، و ما يدل على حرمتها، كما نقل في كمتاب الوسائل:

و في عيون الأخبار و في العلل بأسانيد تأتي في آخر الكتاب عن محمّد بن سنان عن الرضائلة فيا كتب إليه من جواب مسائله في العلل: و حرم الأرنب، لأنّها بمغزلة السنّور، و لها مخاليب كمخاليب السنّور و سباع الوحش، فجرت مجراها مع قذرها في نفسها، و ما يكون منها من ألدم كما يكون من النساء، لأنّها مسخ (الوسائل: ج ١٦ ص ٣١٥).

(٤) هذا أيضاً دليل لحرمة لحم الأرنب، و هو أنّ الأرنب من جملة المسوخ، و هي محرّم

و لا قائل بالفرق بينها(١).

و روى (٢) سماعة، قال: سألته عن لحوم السباع و جلودها، فقال: «أمّا اللحوم فدعها، و أمّا الجلود فاركبوا عليها (٣)، و الظاهر

◄ الأكل، وكونها من المسوخ ورد في رواية منقولة في كتاب الوسائل:

محمد بن علي بن الحسين بإسناده عن معتب عن جعفر بن محمد عن آبائه عن علي ابن أبي طالب على قال: هم ثلاثة عشر: النه أبي طالب على قال: هم ثلاثة عشر: الفيل و الدبّ و الخنزير و القرد و الجرّيث و الضبّ و الوطواط و الدعموص و العقرب و العنكبوت و الأرنب و سهيل و الزهرة، ثمّ ذكر أسباب مسخها (السمدر السابق: ح ١٣).

- (١) الضمير في قوله «بينها» يرجع إلى أفراد المسوخ. يعني فإذا قيل بكون الأرنب من المسوخ أضيف إليه أنّه لا قائل بالفرق بين أفرادها.
- قال في الحديقة: أي بين المسوخ، و في بعض النسخ: «بينهما» أي بين الأرنب و ما سواه من المسوخ.
- (٢) هذا أيضاً دليل لكون المراد من نني الحرمة هـو نـني حـرمة التـذكية لا الأكــل، و الرواية منقولة في كتاب الوسائل هكذا:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن سهاعة قال: سألته عن لحوم السباع و جلودها، فقال: أمّا لحوم السباع و السباع من الطير و الدوابّ فإنّا نكرهه، و أمّا جلودها فاركبوا عليها، و لاتلبسوا منها شيئاً تصلّون فيه (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٢١ ب ٢ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٤).

- ◙ قال صاحب الجواهر ﴿: الظاهر أنَّ المراد من الكراهة التحريم.
- (٣) يعني أنَّ السباع تقبل التذكية، و تكون جلودها طاهرة وقابلة لجعلها سرج المراكب.
- (٤) الضمير في قوله «فيها» يرجع إلى الجلود. يعني لايجوز حمل جملود السباع حمال الصلاة، كما لايجوز حمل سائر الأجزاء غير المأكول اللحم فيها.

أنّ المسئول(١) الإمام.

و لايخفي بعد هذه الأدلّة <sup>(٢)</sup>.

نعم، قال المصنف في الشرح: إنّ القول الآخر (٣) في السباع لانعرفه لأحد منّا (٤)، و القائلون بعدم وقوع الذكاة على المسوخ أكثرهم علّلوه (٥) بنجاستها، و حيث (٦) ثبت طهارتها في محلّه توجّه القول بوقوع الذكاة عليها إن تمّ ما سبق (٧).

و يستثنى من المسوخ(٨) الخنازير لنجاستها و الضبّ و الفأر و الوزغ،

 <sup>(</sup>١) يعني أنّ المسئول في قوله: «سألته» هو الإمام ﷺ ظاهراً. يمعني أنّ ساعة سأل
 الإمام ﷺ لا غيره.

 <sup>(</sup>۲) المراد من قوله «هذه الأدلّة» هو الروايات المستند إليها في وقـوع التـذكية عـلى
 السباع. يعني لايخنى بعد دلالتها على ما استدلّوا بها عـليه، لعـدم صراحـتها و لا ظهورها فيه.

<sup>(</sup>٣) المراد من «القول الآخر» هو القول بعدم وقوع التذكية على السباع.

<sup>(</sup>٤) أي لأحد من فقهائنا من الإماميّة.

<sup>(</sup>٥) الضمير الملفوظ في قوله «عـ للوه» يـرجـع إلى عـدم وقـوع التـذكية، و في قـوله «بنجاستها» يرجع إلى المسوخ. يعني أنّ القائلين بعدم وقوع التذكية على المسوخ علّلوه بكونها نجساً.

 <sup>(</sup>٦) هذا رد للاستدلال بكون المسوخ نجساً على عدم طهارتها، و الواو للحاليّة. يعني و
 الحال أنّ المسوخ ثبتت في محلّه طهارتها، فيتوجّه القول بوقوع الذكاة عليها.

 <sup>(</sup>٧) أي الروايات المذكورة لو تمت دلالتها و اعتبارها فالوجه هو وقوع الذكاة على
 المسوخ.

<sup>(</sup>٨) أي يستثنى من حكم وقوع التذكية على المسوخ الخنازير و غيرها ممّا سيأتي ذكره.

لأنّها(١) من الحشار، وكذا ما في معناها(٢).

و روى الصدوق<sup>(۳)</sup> بإسناده إلى أبي عبدالله المنظية أنّ المسوخ من بني آدم ثلاثة عشر صنفاً: القردة و الخنازير و الخفّاش و الذئب و الدبّ و الفيل و الدعموص<sup>(3)</sup> و الجرّيث و العقرب و سهيل و الزهرة و العنكبوت و القنفذ. قال الصدوق الله و الزهرة و سهيل دابّتان، و ليستا نجمين (٥)، و لكن سمّى بهما النجمان كالحمل و الثور.

قال (٦): و المسوخ جميعها لم تبق أكثر من ثلاثة أيّام، ثمّ ماتت، و هذه الحيوانات على صورها سمّيت مسوخاً، استعارة (٧).

 <sup>(</sup>١) الضمير في قوله «لأنها» يرجع إلى الضبّ و الفأر و الوزغ. يعني أنّ عـلّة استثناء
الخنازير من حكم المسوخ ـو هو وقوع التذكية عليها ـكونها نجساً، و علّة استثناء
هذه الثلاثة كونها من قبيل الحشار التي لاتقع التذكية عليها.

 <sup>(</sup>۲) الضمير في قوله «معناها» يرجع إلى الثلاثة المذكورة. يعني وكذا الحكم فيما يكون في معنى هذه الثلاثة المذكورة من سائر الحشرات.

 <sup>(</sup>٣) لا يخفى أن الشارح نقل الرواية مختصراً مع تفاوت في العبارة عن كتاب العلل: ج ٢
 ص ٤٨٧ - ٤.

 <sup>(</sup>٤) الدُعْمُوص: دويبّة أو دودة سوداء تكون في الغدران إذا نشّت، و قيل: دودة لها رأسان تراها في الماء إذا قلّ، ج دَعامِيص و دَعامِص، يقال: «الأطفال دعاميص الجنّة»، أي سيّاحون في الجنّة لايمنعون من بيت(افرب الموارد).

<sup>(</sup>٥) يعني أنّ الصدوق قال: إنّ سهيل و الزهرة اسمان للدابّتين. سمّيت النجمان باسمها. كما سمّيت الحوت و الحمل و الجدي بأسامي بعض الحيوانات.

<sup>(</sup>٦) فاعله هو الضمير العائد إلى الصدوق؛

<sup>(</sup>٧) أي تجوّزاً بعلاقة المشابهة.

و روي (١) عن الرضاء الله زيادة الأرنب و الفارة و الوزغ و الزنبور. و روي (٢) إضافة الطاوس.

و المراد بالسباع الحيوان المفترس (٣)كالأسد و النمر و الفهد و الثعلب و الهرّ.

محمّد بن يعقوب بإسناده عن سلمان الجعفريّ عن أبي الحسن الرضاطيّة قال: الطاوس لايحلّ أكله و لابيضه (الرسائل: ج ١٦ ص ٣١٣ ب ٢ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة والأشربة ح ٥٠.

(٣) أي الحيوان الذي يفترس الصيد.

المفترس من افترس الأُسدُ فريستَه: دقٌّ عُنقَها، اصطادها (المنجد).

 <sup>(</sup>١) قد نقلنا سابقاً الرواية التي فيها ذكر الأرنب و الفارة و الوزغ و الزنبور في الهامش
 ٩ من ص ٢٨٦، و فيها قوله ﷺ: «و الدبّ و الوزغ، و الزنبور كان لحّاماً يسرق في الميزان».

<sup>(</sup>٢) الرواية المتضمّنة للطاوس منقولة في كِتاب الوسائل:



# (الفصل الثالث<sup>(۱)</sup> في اللواحق) (و فيه<sup>(۲)</sup> مسائل)

(الأولى (٣): ذكاة السمك المأكول إخراجه من الماء حيّاً (٤))، بل إثبات اليد عليه خارج الماء حيّاً و إن لم يخرجه (٥) منه، كما نبّه عليه (٦) قوله: (و

## مُرَّرِّمِيْ تَكُوْرِرُسِي بِسِي رُكُورُ الكواحق مسائيل

(١) أي الفصل التالث من الفصول التي قال عنها في أوّل الكتاب «و فيه فصول ثلاثة».

(٢) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الفصل الثالث.

### الأولى: ذكاة السمك

(٣) أي المسألة الأولى.

(٤) منصوب على الحاليّة.

(٥) أي و إن لم يخرج السمك من الماء، بل أثبت يده عليه في خارج الماء و همو حــيّ
 خرج بنفسه.

(٦) يعني كما نبّه المصنّف ﴿ على عدم لزوم إخراجه من الماء بقوله «و لو وثب...إلح».

لو وثب (١) فأخرجه (٢) حيّاً، أو صار خارج الماء) بنفسه (٣) (فأخذه حيّاً حلّ، و لايكفي) في حلّه (٤) (نظره) قد خرج من الماء حيّاً، ثمّ مات على أصحّ القولين، لقول أبي عبدالله الله الله الله الما في حسنة (٥) الحلبيّ: «إنّما صيد الحيتان أخذه»، و هي (٦) للحصر، و روى (٧) عليّ بن جعفر عن أخيه موسى

(١) فاعله هو الضمير العائد إلى السمك.

وَثَبَ يَثِبُ وَثُباً و وَثَباناً و وُثُوباً: طفر و قفز و نهض و قام(أقرب الموارد).

(۲) فاعله هو الضمير العائد إلى الصائد، و ضمير المفعول يرجع إلى السمك، و قـوله «حيّاً» منصوب، لكونه حالاً لضمير المفعول في قـوله «فأخـرجـه». أي أخـرج السمك في حال كونه حيّاً.

(٣) الضميران في قوليه «بنفسه» و «فأخذه» يرجعان إلى السمك.

(٤) أي لايكني في حلّ السمك نظر الصائد إلى خروجه من الماء حيّاً و مـوته خـارج
 الماء، بل الشرط أخذه حيّاً.

(٥) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن الحلبيّ عن أبي عبدالله على الله سئل عن صيد المجوس للحيتان حين يضربون عليها بالشبّاك و يسمّون بالشرك، فقال: لا بأس، إنّما صيد الحيتان أخذه، الحديث (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٩٩ ب ٣٢ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح ح ٩).

(٦) الضمير في قوله «و هي» يرجع إلى كلمة «إغّا» في الرواية. يـعني أنّ هـذه الكـلمة
 تكون من أدات الحصر، و عليه فلايصح صيد الحيتان إلا بأخذها.

(٧) هذه الرواية أيضاً منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٣٠١ ب ٣٤ مـن أبـواب
 الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح ح ١.

ابن جعفر طاقي ما الله عن الله عن الله عن المحمد وثبت من نهر فوقعت على الجد (١) من النهر فما تت، أيصلح أكلها؟ فقال: «إن أخذتها قبل أن تموت، ثم ما تت فكلها، وإن ما تت قبل أن تأخذها فلا تأكلها (٢)».

وقيل: يكفي في حلّه (٣) خروجه من الماء و موته خارجه، و إنّما يحرم بموته في الماء، لرواية (٤) سلمة بن أبي حفص عن أبي عبدالله للللهِ: إنّ علياً للله عليه كان يقول في الصيد و السمك: «إذا أدركتها و هي تضطرب و تضرب بيديها و تحرّك ذنبها و تطرف بعينها فهي (٥) ذكاته»، و روى (١) زرارة، قال: قلت: السمكة تثب من الماء، فتقع على الشطّ، فتضطرب حتّى

محمّد بن مسلم عن سلمة أبي حفص عن أبي عبدالله يليلا قال: إنّ عليّاً يليلاً كان يقول في صيد السمكة: إذا أدركتها و هي تضطرب و تضرب بسيدها و تحسر ك ذنبها و تطرف بعينها فهي ذكاتها (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٠٢ب ٣٤من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح م ٢٠٠٠.

و لا يخفى أنّ الموجود في النسخ الموجودة بأيدينا من الروضة البهيّة -كما تراه -هو «سلمة بن أبي حفص»، و لكنّ الموجود في سند الرواية في الوسائل و كذا في جامع الرواة للمحقّق الأردبيلي الله هو «سلمه عني حفص».

<sup>(</sup>١) الجَدِّ: شاطئ النهر (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٢) الضمير الملفوظ في قوله «فلاتأكلها» يرجع إلى السمكة.

<sup>(</sup>٣) الضائر في أقواله «حلّه» و «خروجه» و «موته» ترجع إلى السمك.

<sup>(</sup>٤) الرواية منقولة في كتاب الوسائل هكذا:

<sup>(</sup>٥) أي إدراك السمك بالحالات المذكورة ذكاتها.

 <sup>(</sup>٦) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٣٠٢ ب ٣٤ من أبواب الذبائح من
 كتاب الصيد و الذبائح ح ٤.

تموت، فقال: «كلها»، و لحلّه(١) بصيد المجوسيّ مع مشاهدة المسلم لد(٢) كذلك و صيده(٣) لا اعتبار به، و إنّما الاعتبار بنظر المسلم.

و يضعّف (٤) بأنّ سلمة مجهول أو ضعيف (٥)، و روايــــة زرارة مــقطوعة مرسلة (٦)، و القياس (٧) على صيد المجوسيّ فاسد (٨)، لجواز كــون ســبب الحلّ أخذ المسلم أو نظره (٩) مع كونه تحت يد،......

<sup>(</sup>١) هذا دليل ثالث بعد الروايتين للقائل بحل السمك بخروجه من الماء و موته خارجه بلا حاجة إلى أخذه، و هو أن السمك يحل بصيد المجوسي مع مشاهدة المسلم و الحال أن صيده لا اعتبار به، بل المعتبر في الحل هو نظر المسلم، ففيا نحن فيه أيضاً يكفى نظره بلا حاجة إلى أخذه.

 <sup>(</sup>۲) الضمير في قوله «له» يرجع إلى المجوسيّ، و المشار إليه في قوله «كذلك» هو كون
 السمك تضطرب و تموت رئيست كور رئيس من يك

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «صيده» يرجع إلى المجوسيّ، و الواو للحاليّة.

<sup>(</sup>٤) ناتب الفاعل هو الضمير العائد إلى الاستدلال المذكور للقول المذكور.

<sup>(</sup>٥) هذا بيان للضعف في الاستدلال للقول المذكور برواية سلمة. فـ إنّه إمّـا مجـهول أو ضعيف، و لعلّ وجه الترديد \_كها عن الشيخ الله \_هو أنّ سـلمة الذي يـنقل عـن الصادق الله متعدّد، و في كتب الرجال لم يسمّ بهـذا الاسم مـن يـنقل عـن غـير الصادق الله، فعلى هذا هو إمّا مجهول أو ضعيف.

<sup>(</sup>٦) هذا بيان لضعف الاستدلال برواية زرارة.

<sup>(</sup>٧) هذا بيان لضعف الاستدلال بالقياس بصيد المجوسي.

 <sup>(</sup>٨) خبر لقوله «القياس»، فإن ضعفه ناشٍ عن احتمال كون سبب الحل في صيد المجوسي هو أخذ المسلم من يده.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «نظره» يرجع إلى المسلم. أي الاحتال الآخر في حلّ صيد

إذ لايدل الحكم (١) على أزيد من ذلك (٢)، و أصالة عدم التذكية مع ما سلف (٣) تقتضى العدم.

(و لايشترط في مخرجه (٤) الإسلام) على الأظهر، (لكن يشترط حضور مسلم عنده (٥) يشاهده) قد أخرج حيّاً و مات خارج الماء (في حلّ أكله)، للأخبار الكثيرة الدالّة عليه (٢)، منها صحيحة (٧) الحلبيّ، قال: سألت أبا عبدالله علي عن صيد الحيتان و إن لم يسمّ، فقال: «لا بأس»، و سألته عن صيد المجوس السمك، آكله؟ فقال: «ما كنت لآكله حتّى أنظر إليه (٨)»، و

 <sup>→</sup> المجوسيّ مع نظر المسلم هو كون السمك تحت يد إنسان و لوكان هو المجوسيّ، و هذا
 بخلاف خروجه من الماء و وقوعه خارجه و موته في الخارج، فالقياس باطل.

 <sup>(</sup>١) أي لايدل الحكم بحلية السمك بأخذ الجوسي مع نظر المسلم إلا على كونه تحت يد
 ما، بخلاف ما إذا ماتت وحده من دون استيلاء عليه.

 <sup>(</sup>۲) المشار إليه في قوله «ذلك» هو كون السمك تحت يد المسلم أو تحت اليد التي هـي
 تحت نظر المسلم.

 <sup>(</sup>٣) يعني أن أصالة عدم التذكية مع الروايات المتقدّمة الدالّـة عــلى اشــتراط الأخــذ
 تقتضى عدم الحلّ إلّا بأخذ المسلم و عدم كفاية نظره إليه.

 <sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «مخرجه» يرجع إلى السمك. يعني لايشترط الإسلام في الصائد للسمك.

<sup>(</sup>٥) أي يشترط حضور المسلم عند مخرج السمك حين إخراجه.

<sup>(</sup>٦) أي على اشتراط حضور المسلم عنده.

<sup>(</sup>٧) الصحيحة منقولة في كتاب التهذيب: ج ٩ ص ٩ ح ٣١.

<sup>(</sup>٨) أي إلى صيد المجوسيّ.

في رواية أخرى له (١) عنه التلا أنه سئل عن صيد المجوس للحيتان حين يضربون عليها بالشبّاك و يسمّون بالشرك (٢)، فقال: «لا بأس بصيدهم (٣)، إنّما صيد الحيتان (٤) أخذه» (٥)، و مطلق الثاني (٦) محمول على مشاهدة المسلم له، جمعاً (٧).

و يظهر من الشيخ في الاستبصار المنع منه (٨) إلّا أن يأخذه (٩) المسلم

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «له» يرجع إلى الحلبيّ، و في قوله «عنه» يرجع إلى الصادق ﷺ.

<sup>(</sup>٢) بكسر الشين و سكون الراء، أي يسمّون عند الذبح بإلهين (إله الخير و إله الشرّ).

<sup>(</sup>٣) يعني قال الإمام على: لا مانع من أكل صيد المحوس، لأنّ صيد الحيتان إنّما هو أخذها.

<sup>(</sup>٤) الحيتان جمع، مفرده الحوت.

الحُوت: السمك، وقد غلب في الكبير منه، ج حِيتان و حِوَيَّة و أَحْوات (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٥) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ٢٦ ص ٢٩٩ ب ٣٢ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح ح ٩.

 <sup>(</sup>٦) يعني أنّ إطلاق الخبر الثاني \_ و فيه قوله ﷺ: «إنّما صيد الحيتان أخذه» \_ يحمل على صورة مشاهدة المسلم.

 <sup>(</sup>٧) أي للجمع بين الروايتين، فإن صحيحة الحلبي قيدت أخذ المجوس بنظر المسلم، و
هذه الرواية الثانية مطلقة، فيحمل الإطلاق على التقييد، و هذا أحد طرق الجمع
بين الروايتين المتخالفتين.

<sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى صيد المجوسيّ. يعني يظهر من كلام الشيخ الله في كتابه (الاستبصار) المنع من صيد المجوسي إلّا أن يأخذ المسلم السمك من يـده في حال كونه حيّاً.

 <sup>(</sup>٩) الضمير الملفوظ في قوله «أن يأخذه» يرجع إلى السمك، و قوله «حيّاً» حال منه،
 و الضمير في قوله «منه» يرجع إلى المجوسيّ.

منه حيّاً، لأنّه (١) حمل الأخبار على ذلك (٢).

و من (٣) المفيد و ابن زهرة المنع من صيد غير المسلم له (٤) مطلقاً إمّا لاشتراط (٥) الإسلام في التذكية، و هذا (٢) منه، أو لما (٧) في بعض الأخبار (٨) من اشتراط أخذ المسلم له منهم حيّاً، فيكون إخراجهم (٩) له

محمد بن الحسن بإسناده عن عيسى بن عبدالله قال: سألت أبا عبدالله الله عن صيد المجوس، فقال: لا بأس إذا أعطوكه أحياء و السمك أيضاً، و إلا فلا تجوز شهادتهم إلا أن تشهده (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٩٨ ب ٣٦ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائح ح ٣).

(٩) أي يكون إخراج غير المسلمين للسمك بمنزلة وثوب السمك من المـــاء بــنفسه إذا

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «لأنّه» يرجع إلى الشيخ ﴿ يعني أنّ الشيخ حمل الأخبار الدالّـة على جواز صيد المجوسي مطلقاً أو مقيّداً بنظر المسلم على صورة أخذ المسلم مـن بده حيّاً.

<sup>(</sup>٢) المشار إليه في قوله «ذلك» هو أخذ المسلم من المجوسيّ حيّاً.

<sup>(</sup>٣) أي يظهر من الشيخ المفيد و ابن زهرة على المنع من صيد غير المسلم السمك مطلقاً.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «له» يرجع إلى المسلم. و قوله «مطلقاً» أي سواء شاهد المسلم أخذ غير المسلم أم لا.

 <sup>(</sup>٥) فإن منعها عن صيد غير المسلم إمّا الآشتراط الإسلام في التذكية و صيد السمك
 من قبيل التذكية، أو للأخبار.

<sup>(</sup>٦) المشار إليه في قوله «هذا» هو صيد غير المسلم، و الضمير في قوله «منه» يرجع إلى المنوع.

<sup>(</sup>٧) عطف على قوله «لاشتراط الإسلام».

 <sup>(</sup>٨) من الأخبار الدالّة على اشتراط أخذ المسلم من يد المجوس هو ما نـقل في كـتاب
الوسائل:

بمنزلة وثوبه من الماء بنفسه إذا أخذه المسلم.

و المذهب هو الأوّل(١).

و القول في اعتبار استقرار الحياة بعد إخراجه كما سبق (٢).

و المصنّف في الدروس مع ميله إلى عدم اعتباره (٣) ثمّ (٤) جرم باشتراطه (٥) هنا.

(و يجوز أكله<sup>(٦)</sup> حيّاً)، لكونه<sup>(٧)</sup> مذكّىً بإخراجه من غير اعتبار موته

 <sup>→</sup> أخذه المسلم. و الضمير في قوله «إخراجهم» يرجع إلى غير المسلمين، و في قبوله
 «له» يرجع إلى المسلم، و في قوله «وثوبه» يرجع إلى السمك.

 <sup>(</sup>١) المراد من «الأوّل» هو القول بجواز صيد غير المسلم إذا نظر إليــه المســـلم، و هـــذا
مذهب الشارح الله بين الأقوال الثلاثة المتقدّمة.

<sup>(</sup>٢) أي كما سبق في قول المصنّف في الصفحة ٢٧١ «ولو علم عدم استقرار الحياة حرم».

<sup>(</sup>٣) يعني أنّ المصنّف في كتابه (الدروس) مال إلى عدم اشتراط استقرار الحياة حيث قال: «فظاهر الأخبار و القدماء أنّ خروج الدم و الحركة أو أحدهما كافٍ و لو لم يكن فيه حياة مستقرّة، و للآية فيها إيماء إليه، و عن الشيخ يحيى أنّ اعتبار استقرار الحياة ليس من المذهب، و نعم ما قال».

 <sup>(</sup>٤) المشار إليه في قوله «ثمّ» هو كتاب الدروس. يعني أنّ المصنف في مال في كتاب الدروس إلى عدم اشتراط استقرار الحياة في تذكية الحيوان، لكن جزم باشتراط في صيد السمك في اللمعة الدمشقيّة.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «باشتراطه» يرجع إلى استقرار الحياة، و المشار إليه في قوله «هنا» هو البحث عن صيد السمك في اللمعة الدمشقيّة.

<sup>(</sup>٦) أي يجوز أكل السمك حيّاً بعد أخذه حيّاً.

<sup>(</sup>٧) الضائر في أقواله «لكونه» و «بإخراجه» و «موته» ترجع إلى السمك.

بعد ذلك (١)، بخلاف غيره (٢) من الحيوان، فإنّ تـذكيته مشـروطة بـموته بالذبح أو النحر أو ما في حكمهما (٣).

و قيل: لايباح أكله (٤) حتى يموت كباقي ما يـذكّى، و مـن ثـم (٥) لو رجع إلى الماء بعد إخراجه فمات فيه لم يحلّ، فلو كان مجرّد إخراجه كافياً لما حرم بعده (٦).

و يمكن خروج هذا الفرد(٧) بالنصّ عليه(٨)،.....

(١) المشار إليه في قوله «ذلك» هو الإخراج.

(٢) أي الحكم بجواز أكل السمك حيّاً يكون على خلاف الحكم بحرمة أكل الحيوان بعد الذبح و قبل الموت.

(٣) الضمير في قوله «حكهما» يرجع إلى الذبح و النحر.

و المراد ممّا هو بحكم الذبح و التحر هو طعن الحيوان الذي يستعصي و لايستسلم للذبح و النحر.

(٤) يعني قال بعض بعدم جواز أكل السمك إلاّ بعد موته مثل سائر ما يذكّى.

(٥) أي و لعدم حلّ السمك حيّاً قبل الموت لو رجع السمك إلى الماء فمات فيه حرم.

(٦) أي لما حرم بعد الإخراج و لو رجع إلى الماء فمات فيه.

(٧) المراد من «هذا الفرد» هو رجوع السمك إلى الماء و موته فيه.

(٨) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى الفرد المذكور. يعني بمكن خروج هذا الفرد من
 الحكم بحلية السمك بالإخراج بالاستناد إلى النصّ الوارد فيه.

و المراد من «النصّ» هو ما نقل في كتاب الوسائل:

حمّد بن الحسن بإسناده عن عبدالرحمن بن سيابة قال: سألت أبا عبدالله على عن السمك يصاد، ثمّ يجعل في شيء، ثمّ يعاد في الماء فيموت فيه، فقال: لاتأكل، لأنّه

و قد علّل فيه (١) بأنّه مات فيما فيه حياته، فيبقى ما دلّ (٢) على أنّ ذكاته إخراجه خالياً عن المعارض.

(و لو اشتبه الميّت) منه (بالحيّ في الشبكة (٣) و غيرها حرم الجميع) على الأظهر، لوجوب اجتناب المحصور المحصور المحصور أنا الموقوف (٥) على اجتناب الجميع، و لعموم قول الصادق المُثِلا: «ما مات في الماء (٦) فلاتأكله، فإنّه مات فيما [كان] فيه حياته» (٧).

 <sup>→</sup> مأت في الذي فيه حياته (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٠٠ ب ٣٣ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و
 الذبائح ح ٢).

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى النصّ، و في قوله «بأنّه» يرجع إلى السمك.

 <sup>(</sup>٢) أي تبق الروايات الدالّة على كون ذكاة السمك إخراجه من الماء بــ لا مـعارض،
 فيحكم بحلّ السمك و جواز أكله حيّاً بعد الإخراج.

<sup>(</sup>٣) الشَبَكَة: شَرَكَة الصيّاد في الماء و البرّ، ج شَبَك و شِباك (أقرب الموارد).

 <sup>(</sup>٤) صفة بعد صفة. يعني أن السمك الميت المحرّم إذا كان في المحصور يجب الاجتناب عن الجميع.

 <sup>(</sup>٥) بالجرّ، صفة لقوله «اجتناب». يعني أنّ وجوب الاجتناب عن الميّت يتوقّف على
 الاجتناب عن الجميع، كما هو الحال في جميع موارد الشبهة المحصورة.

 <sup>(</sup>٦) كذا في النسخ الموجودة بأيدينا، و الرواية خالية عنه، و هـذا في مـقابل قـوله ﷺ
 «كان»، فإنّ الرواية مشتملة عليه، بخلاف الشرح!

 <sup>(</sup>٧) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٣٠٣ ب ٣٥ من أبواب الذبائح من
 كتاب الصيد و الذبائح ح ١.

<sup>(</sup>٨) اسم «كان» هو الضمير العائد إلى الميّت المشتبه. يعني قال بـعض بحـلّ جمـيع مــا

أو الحظيرة (١) مع عدم تمييز الميّت، لصحيحة الحلبيّ (٢) و غيرها (٣) الدالّة على حلّه مطلقاً (٤)، بحمله (٥) على الاشتباه، جمعاً (٦).

و قيل: يحلّ الميّت في الشبكة و الحظيرة و إن تميّز (٧)، للتعليل (٨) في

→ يوجد في الشبكة أو الحظيرة في صورة اشتباه الميّت بغيره.

(١) المَظِيرة: الموضع الذي يحاط عليه لتأوي إليه الماشية فيقيها البرد و الريح (المنجد).

(٢) الصحيحة منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن الحسن بإسناده عن الحلبيّ قال: سألته عن الحظيرة من القصب تجعل في الماء للحيتان فيدخل فيها الحيتان فيموت بعضها فيها، فقال: لا بأس به، إنّ تلك الحظيرة إنّا جعلت ليصاد بها (الوسائل: ج ٢١ص ٣٠٣ب ٢٥من أبواب الذبائح من كتاب الصيد والذبائح ح ٣).

(٣) المراد من «غيرها» هو رواية منقولة في الوسائل:

محمد بن الحسن بإسناده عن مسعدة بن صدقة عن أبي عبدالله الله عن أبي عبدالله الله السمعت أبي عليه الله الله الله الله الله الله عن أو ميت فهو حلال ما خلا ما ليس له قشر، و لا يؤكل الطافي من السمك (المصدر السابق: ح ٤).

(٤) أي سواء كان مشتبها أو غير مشتبه.

- (٥) الضمير في قوله «بحمله» يرجع إلى إطلاق صحيحة الحلبيّ. يمعني يحمل إطلاق صحيحة الحلبيّ على مورد الاشتباء لا الحلّ مطلقاً حتى لو وقع معلوم الموت في الماء في الحظيرة.
- (٦) أي للجمع بين الأخبار الدالة على الحلّ مطلقاً و بين ما دلّ على حسرمة المسيّت في الماء، فيجمع بينهما بحمل الأخبار المانعة على الميّت المعلوم الموت في الماء و حمسل المجوّزة على الميّت المشتبه في الحظيرة.

(٧) أي و إن تميّز الميّت فيهما.

(٨) أي و قد علَّل في النصّ المنقول سابقاً في الهامش ٢ من هذه الصفحة في قـوله ﷺ:

النصّ بأنّهما لمّا عملا<sup>(١)</sup> للاصطياد جرى ما فيهما مجرى المقبوض باليد. (الثانية <sup>(٢)</sup>: ذكاة الجراد <sup>(٣)</sup> أخذه حيّاً) باليد أو الآلة <sup>(٤)</sup> (و لو كان الآخذ) له (كافراً) إذا شاهده <sup>(٥)</sup> المسلم كالسمك <sup>(٦)</sup>.

> و قول ابن زهرة هنا كقوله في السمك<sup>(٧)</sup>. هذا (إذا استقل<sup>(٨)</sup> بالطيران)، و إلا<sup>(٩)</sup> لم يحلّ.

### الثانية: ذكاة الجراد

- (٢) يعني أنّ المسألة الثانية من المسائل التي قال عنها في أوّل الفصل التالث «و فيه مسائل».
- (٣) الجَرَادَة ج جَراد: دُويبّة من مستقيات الأجنحة، أنواعها عديدة، تختلف باختلاف
  الشكل و الحجم، منها ما يكثر و يغزو المزروعات و الأشجار بحيث لايبتي على
  شيء (المنجد).
  - (٤) أي و إن أخذ الجراد بالآلات المعدّة لأخذها.
    - (٥) أي إذا شاهد المسلم أخذ الصائد الكافر.
    - (٦) أي كما اشترط نظر المسلم في أخذ السمك.
- (٧) يعني أن قول ابن زهرة الله في خصوص ذكاة الجراد هو مثل قوله في ذكاة السمك من المنع عن صيد الكافر لهما، كما سبق في قول الشارح إلى في الصفحة ٢٠٥١ «و من المفيد و ابن زهرة المنع من صيد غير المسلم له مطلقاً».
  - (٨) فاعله هو الضمير العائد إلى الجراد.
  - (٩) أي إن لم يستقل الجراد بالطيران لم يحكم بحله.

 <sup>◄ &</sup>quot;إنّ تلك الحظيرة إغا جعلت ليصاد بها».

<sup>(</sup>١) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو ضمير التثنية الراجع إلى الشبكة و الحظيرة.

و حيث اعتبر في تذكيته أخذه حيّاً (فلو أحرقه (١) قبل أخذه حرم)، و كذا لو مات في الصحراء أو في الماء قبل أخذه و إن أدركه (٢) بنظره، و يباح أكله حيّاً و بما فيه (٣) كالسمك.

(و لايحلّ الدبي<sup>(٤)</sup>) \_بفتح الدال مقصوراً \_و هو الجراد قبل أن يطير و إن ظهر جناحه، جمع دباة<sup>(٥)</sup> بالفتح أيضاً.

(الثالثة (٦): ذكاة الجنين (٧) ذكاة أمّه)، هذا لفظ الحديث النبوي (٨)، و عن أهل البيت الميني مثله (٩).

#### الثالثة: ذكاة الجنين

(٦) أي المسألة الثالثة من المسائل المذكورة في اللواحق.

<sup>(</sup>١) أي لو أحرق الجراد قبل الأخذ حرم

<sup>(</sup>٢) فاعله هو الضمير العائد إلى آخذ الجراد، و ضمير المفعول يرجع إلى الجراد.

<sup>(</sup>٣) أي لايحرم شيء ممّا هو في بطن الجراد من الأحشاء.

<sup>(</sup>٤) الدَبي: أصغر الجراد، و قيل: الجراد من قبل نبات أجسنحته، الواحدة دَباة (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٥) يعني أنّ الدبي جمع، مفرده دباة بالفتح.

 <sup>(</sup>٧) الجَنِين: المستور من كلّ شيء، و \_المقبور، و \_الولد مادام في الرحم، ج أجِئّة و أجْنُن (أقرب الموارد).

 <sup>(</sup>٨) الحديث النبوي منقول في كتاب سنن ابن ماجه: الجــزء ٢، كــتاب الذبــاحة ص
 ١٠٦٧ رقم الحديث ٣١٩٩ (تعليقة السيدكلانتر).

<sup>(</sup>٩) يعني أنَّ الحديث نقل من طرق أهل البيت ﷺ مثل ما نقل عن طرق أهل السنَّة،

و الصحيح روايةً (١) و فتوى أنّ «ذكاة» الثانية مرفوعة خبراً عن الأُولى، فتنحصر ذكاته (٢) في ذكاتها، لوجوب انحصار المبتدأ في خبره، فإنّه (٣) إمّا مساو (٤) أو أعمّ (٥)، وكلاهما يقتضي الحصر (٦). و المراد بـ«الذكاة» هنا(٧).....

### كما في كتاب الوسائل:

محمَّد بن يعقوب بإسناده عن سهاعة قال: سألته عن الشاة يذبحها و في بطنها ولد و قد أشعر، قال: ذكاته ذكاة أمّه (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٧٠ ب ١٨ من أبواب الذبائح من كتاب الصيد و الذبائع ح ٢).

- (١) أي الصحيح \_كما هو المشاهد في الرواية و في فتوى الأصحاب \_هو أنّ «ذكاة» الثانية في قوله ﷺ: «ذكاة أمُّه» مرفوعة و خبر لقوله ﷺ: «ذكاة الجنين».
  - ( ٢) الضمير في قوله «ذكاته» برجع إلى الجنين، و في قوله «ذكاتها» يرجع إلى الأمّ.
    - (٣) الضمير في قوله «فإنّه» يرجع إلى الخبر.
    - (٤) يعني أنّ الخبر قد يكون مساوياً للمبتدأ، مثل «الإنسان حيوان ناطق».
- (٥) يعني أنَّ الخبر قد يكون أعمَّ من المبتدأ، مثل «زيد قائم أو كاتب أو شاعر». اعلم أنّ حمل الخبر على المبتدأ إمّا حمل أوّليّ ذاتيّ، مثل «الإنسان إنسان». و إمّــا حمل شائع صناعي، مثل «زيد قائم أو ضارب».
  - و لا يخفى أنَّ الخبر في الفرض الأوَّل يساوي المبتدأ، و في التاني يكون أعمَّ منه.
- (٦) يعني أنّ كون الخبر مساوياً للمبتدأ أو أعمّ منه \_كلاهما \_ يـفيد حـصر المـبتدأ في خبره، فقوله «ذكاة الجنين» ينحصر في «ذكاة أمّه».
- من حواشي الكتاب: المراد من «الحصر» لعلّه الاتّحاد و الصدق لا الانحصار، و إلّا فإثبات الخبر على المبتدأ لايقتضي الحصر بمجرّده(العديقة).
- (٧) أي المراد من «الذكاة» في «ذكاة الجنين» ليس فري الأوداج، بل المراد منها هـو

السبب المحلّل للحيوان(١)كذكاة السمك و الجراد.

و امتناع (٢) «ذكيت الجنين» -إن صحّ - فهو محمول على المعنى الظاهري، و هو (٣) فري الأعضاء المخصوصة (٤)، أو يتقال (٥): إنّ إضافة

- → السبب الذي يوجب ذكاته، كما في ذكاة السمك و الجراد، فإن ذكاتهما ليست بفري أوداجهما.
- (١) و السبب المحلّل للحيوان إمّا هو الذبح -كما في الشاة و غيرها -أو بإثبات اليد -كما
   في السمك و الجراد -و غيرهما، فعلى ذلك لا غرابة في التعبير عن سبب حمليّة
   الجنين بالذكاة.
- و المقصود هو أنّ الذكاة ليست محصورة في الذبح أو النحر، بل تطلق على مطلق السبب المحلّل.
- (٢) مبتدأ، يأتي خبره في قوله «فهو محمول على المعنى الظاهري». يعني أنّ امتناع قوله «ذكّيت الجنين» يحمل على المعنى الظاهريّ من معنى «ذكّيت»، و هو فري الأوداج.
   (٣) أي المعنى الظاهريّ للفظ «ذكّيت» هو فري الأوداج.
  - (٤) المراد من «الأعضاء المخصوصة» هو الحلق و المريء و الودجان.
- (٥) هذا جواب آخر عن امتناع قول «ذكّيت الجنين»، و هـ و أنّـ ه يكـني في إضافة المصادر أدنى ملابسة، بخلاف إضافة الأفعال.

و الحاصل: أنّ إضافة الذكاة إلى الجنين ليست على حقيقة الإسناد، فإنّ الذكاة في الحقيقة واقعة على أمّ الجنين، لكنّها تضاف إلى الجنين أيضاً، لكونها سبباً لحسليّة الجنين، و من المعلوم هو أنّ إضافة المصادر ليست كإضافة الأفعال و إسنادها إلى فاعليها أو مفعوليها، لأنّ الإضافة فيها تحتاج إلى تحقّق الإسناد في الواقع، و إلّا يكون الإسناد بالمجاز.

المصادر تخالف إضافة الأفعال، للاكتفاء فيها (١) بأدنى ملابسة، و لهذا (٢) صحّ ﴿ للهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ (٣) الْبَيْتِ ﴾ (٤) و «صوم (٥) رمضانَ»، و لم يـصحّ «حَجَّ (٦) البيتُ»، و هم يـصحّ «حَجَّ (٦) البيتُ»، و «صامَ رمضانُ» بجعلهما (٧) فاعلين.

و ربّما أعربها (<sup>۱۱)</sup> بعضهم بالنصب على المصدر (<sup>(۹)</sup>، أي ذكاته <sup>(۱۰)</sup>كذكاة أمّه، فحذف الجارّ <sup>(۱۱)</sup>، و نصب <sup>(۱۲)</sup> مفعولاً، و حـينئذ <sup>(۱۳)</sup> فــتجب تــذكيته

(٤) الآية ٩٧ من سورة آل عمران.

- (٦) من حَجَّ يَحِجُّ حَجَّا: قصد.
- (٧) ضمير التثنية في قوله «بجعلهما» يرجع إلى البيت و رمضان.
- (٨) الضمير الملفوظ في قوله «أعربها» يرجع إلى «ذكاة» الثانية.
  - (٩) أي على أنَّها مفعول مطلق نوعيّ.
- (۱۰) الضميران في قوليه «ذكاته» و «أُمّه» يرجعان إلى الجنين. يعني فبناءً على نـصب «ذكاة» الثانية يكون التقدير هكذا: «ذكاة الجنين ذكاة كذكاة أُمّـه»، كـما يـقال: «سرت سير زيد» أي سيراً كسير زيد.
- (۱۱) أي حذفت الكاف الجارّة من «كذكاة أمّه» و صارت «ذكاة» منصوبة، لكـونها مفعولاً مطلقاً نوعيّاً.
  - (١٢) نائب الفاعل هو الضمير الراجع إلى المصدر.
- (١٣) يعني إذا قرئت«ذكاة»الثانية منصوبة وجبت تذكية الجنين مثل تذكية أمّه،فلاتكني

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «فيها» يرجع إلى إضافة المصادر.

<sup>(</sup>٢) المشار إليه في قوله «لهذا» هو كفاية أدنى ملابسة في إضافة المصادر.

<sup>(</sup>٣) فإن «حِجُّ» - بكسر الحاء - مصدر أضيف إلى البسيت، و صحّت الإضافة لأدنى ملابسة.

<sup>(</sup>٥) و الصوم أيضاً مصدر أُضَيِّفَ إلى رمضان و ظاهر الإضافة هو الفاعليّة.

كتذكية أمّه.

و فيد (١) مع التعسف (٢) ممخالفة لرواية الرفع دون العكس (٣)، لإمكان (٤) كون الجار المحذوف «في»، أي داخلة في ذكاة أمّه، جمعاً (٥)

-> ذكاة أمّه.

(١) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى إعراب «ذكاة» الثانية بالنصب.

(۲) تَعَسَّفَ عن الطريق: مال عنه و عدل، و \_ في الكلام: أخذه على غير هـ دايــة و لا
 دراية و تكلَّف فيه(أقرب الموارد).

أقول: وقد أورد الشارح الله على من أعرب «ذكاة» الثانية بالنصب إيرادين: أ: التعسّف من حيث التقدير و الحذف، أمّا التقدير فهو تقدير حرف الجرّ، و أمّـا الحذف فهو حذف حرف الجرّ، وكلاهما على خلاف الأصل و انحراف عن طريق مستقيم.

ب: مخالفته لرواية الرفع، بمعنى أن مضمون حالة النصب في الرواية هو عدم كفاية تذكية الأم في تذكية الجنين، و مضمون رواية الرفع كفايتها في تذكية الجنين، و هذا بخلاف قراءتها بالرفع، فإن مضمونها لايخالف مضمون قراءة النصب على تقدير.

- (٣) المراد من «العكس» هو قراءة «ذكاة» الشانية بالرفع، فبإن منضمونها لايخالف مضمون قراءتها بالنصب.
- (٤) بيان لعدم مخالفة قراءة الرفع لقراءة النصب، بأنّه يقدّر الجارّ «في»، فيكون التقدير: «ذكاة الجنين داخلة في ذكاة أمّه»، فحينتذ يحذف الجارّ، و تكون «ذكاة» الشانية منصوبة بنزاع الخافض على تقدير «في»، فيتّحد معنى النصب و الرفع في عدم الحاجة إلى تذكية الجنين ثانيةً، بل تكنى ذكاة أمّه في تذكيته.
  - (٥) مفعول له لبيان التعليل على تقدير «في».
     و المراد من «الروايتين» هو رواية الرفع و رواية النصب.

بين الروايتين، مع أنّه (١) الموافق لرواية أهل البيت المَيْكِينُ، وهم أدرى (٢) بما في البيت، وهو (٣) في أخبارهم كثير صريح فيه (٤)، ومنه (٥) قبول الصادق المَيْلِةِ وقد سئل عن الحوار (٢) تذكّى أمّه، أيؤكل بذكاتها؟ فقال: «إذا كان تامّاً و نبت عليه الشعر فكُلُ» (٧)، وعن الباقر المَيُّةِ أنّه قال في الذبيحة تذبح و في بطنها ولد قال: «إن كان تامّاً فكُلُه، فإنّ ذكاته ذكاة أمّه، و إن لم يكن تامّاً فلا تأكله (٨).

و إنّما يجوز أكله بذكاتها (إذا تمّت خلقته (۹)) و تكــاملت أعــضاؤه و أشعر (۱۰) أو أوبر.....أ

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «أنّه» يرجع إلى الرفع. يعني أنّ مضمون قراءة الرفع يــوافــق لمــا روي عن أهل البيت ﷺ.

<sup>(</sup>٢) يعني أن أهل البيت المنظ أعلم بما في البيت من الغير.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «و هو» يسرجع إلى الرفع. يسعني أن مسضمون قسراءة الرفع في الروايات كثير.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الاكتفاء بذكاة الأمّ في ذكاة الجنين.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى الاكتفاء بذكاة الأمّ.

 <sup>(</sup>٦) الحُوار \_بالضم و قد يُكسر \_: ولد الناقة من حين يرضع إلى أن يُفطم و يُفصَل عن أُمّه، و يُدعىٰ حُواراً حتى يُفصَل، ج أَحْورَة و حِيران(أقرب الموارد).

 <sup>(</sup>٧) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٢٦٩ ب ١٨ من أبواب الذبائح من
 كتاب الصيد و الذبائح ح ١.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق: ح ٦.

<sup>(</sup>٩) الضميران في قوليه «خلقته» و «أعضاؤه» يرجعان إلى الجنين.

<sup>(</sup>١٠) أي ينبت شعره في المعز و وبره في الغنم.

كما دلّت عليه الأخبار (١)، (سواء ولجته الروح أو لا، و) سواء (أخرج ميّتاً أو) أخرج (حيّاً غير مستقرّ الحياة)، لأنّ غير مستقرّها (٢) بمنزلة المـيّت، و لإطلاق النصوص بحلّه (٣) إذا كان تامّاً.

(و لو كانت) حياته (٤) (مستقرّة ذكّي)، لأنّه حيوان حيّ، فيتوقّف حلّه على التذكية، عملاً بعموم النصوص (٥) الدالّة عليها (٦) إلّا ما أخرجه الدليل الخاصّ (٧).

و ينبغي في غير المستقرّ ذلك (٨)، لما تقدّم من عدم اعتبارها (٩) في حلّ المذبوح.

<sup>(</sup>١) كما تقدّم في الخبر المنقول في الصفحة السابقة في قوله الله الد عليه الشعر».

<sup>(</sup>٢) يعنى أنّ الجنين الذي لاتستقرّ حياته في حكم الميّت.

 <sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «بحله» يرجع إلى الجنين يعني أن الأخبار مطلقة في حله، فيشمل
 ما إذا دخلت فيه الروح أم لا و ما خرج ميّتاً أو حيّاً.

<sup>(</sup>٤) أي لو كانت الحياة مستقرّة في الجنين وجبت ذكاته.

<sup>(</sup>٥) المراد من «النصوص» هو قوّله تعالى: ﴿إِلّا ما ذكّيتم﴾، و الأخــبار الدالّــة عــلى وجوب التذكية في الحيوان.

<sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «عليها» يرجع إلى التذكية.

 <sup>(</sup>٧) المراد من «ما أخرجه الدليل الخاص» هو الجنين الذي ورد فيه قوله ﷺ: «ذكاة الجنين ذكاة أُمّه».

<sup>(</sup>٨) أي ينبغي القول بوجوب التذكية أيضاً في الجنين الذي لم تستقرّ حياته.

 <sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «اعتبارها» يرجع إلى الحياة المستقرّة. يمعني قمد تمقدّم سابقاً في
 الصفحة ٢٧١ و ما بعدها عدم اعتبار الحياة المستقرّة في حلّ المذبوح.

هذا (۱) إذا اتسع الزمان لتذكيته، أمّا لو ضاق (۲) عنها ففي حلّه وجهان، من (۳) إطلاق الأصحاب وجوب تذكية ما خرج مستقرّ الحياة، و من (٤) تنزيله منزلة غير مستقرّها، لقصور زمان حياته (٥) و دخوله في عموم الأخبار (٢) الدالّة على حلّه بتذكية أمّه إن لم يدخل مطلق الحيّ (٧).

و لو لم تتمّ خلقته (^) فهو حرام.

و اشترط جماعة مع تـمام خـلقته أن لاتـلجه الروح، و إلّا افـتقر إلى

 <sup>(</sup>١) المشار إليه في قوله «هذا» هو وجوب تذكية الجنين عند حياته المستقرّة. يعني أنّ الحكم بوجوب تذكيته إنّا هو فيا إذا إنسع الزمان لتذكيته.

 <sup>(</sup>۲) فاعله هو الضمير العائد إلى الزمان، و الضمير في قوله «عنها» يرجع إلى التذكية،
 و في قوله «حلّه» يرجع إلى الجنين.

 <sup>(</sup>٣) هذا وجه لعدم حل الجنين المستقر الحياة إذا ضاق الزمان عن تـذكيته، و هـو أنّ الفقهاء الإماميّة أطلقوا وجوب تذكية الجنين الذي له الحياة المستقرّة، سواء ضاق الزمان أم لا.

 <sup>(</sup>٤) هذا وجه ثانٍ لحل الجنين المستقر الحياة إذا لم يتسع الزمان تذكيته، و هـو تـنزيله
 منزلة غير المستقر الحياة، فهو في حكم الميّت، فيحكم بحلّه.

و الضمير في قوله «تنزيله» يرجع إلى الجنين الغير المستقرّ الحياة.

<sup>(</sup>٥) الضميران في قوليه «حياته» و «دخوله» يرجعان إلى الجنين الغير المستقرّ الحياة.

 <sup>(</sup>٦) فإن الأخبار الدالة على حل الجنين بتذكية أمّه تعم الجنين الذي لم يتسع الزمان تذكيته.

<sup>(</sup>Y) أي إن لم يدخل مطلق الجنين الحيّ حتى الجنين الذي تستقرّ حياته.

<sup>(</sup>٨) أي فلو لم تتم خلقة الجنين حكم بحرمته.

تذكيته مطلقاً (١)، و الأخبار (٢) مطلقة، و الفرض (٣) بعيد، لأنّ الروح لاتنفكّ عن تمام الخلقة عادةً.

و هل تجب المبادرة إلى إخراجه (٤) بعد موت المذبوح أم يكفي إخراجه المعتاد بعد كشط (٥) جلده عادة؟ إطلاق (٦) الأخبار و الفتوى يقتضى العدم (٧)، و الأوّل (٨) أولى.

(الرابعة (٩): ما ييثبت في آلة الصيّاد).....

# الرابعة: ما يثبت في آلة الصيّاد (٩) أي الرابعة من المسائل المذكورة في اللواحق. و قوله «ما» في «ما يثبت» مبتدأ، خبره قوله «يملكه».

<sup>(</sup>١) أي سواء استقرّت حياته أم لا، و سواء اتّسع الزمان لتذكيته أم لا.

 <sup>(</sup>٢) هذا رد لقول من اشترط عدم ولوج الروح في حــل الجــنين مـطلقاً بأن الأخــبار
 مطلقة في حلّه بلا تقييد ذلك.

<sup>(</sup>٣) أي فرض كون الجنين تامّ الخلقة من دون دلخـول الروح فـيه بـعيد، لأنّ الروح لاتنفكّ عن تمام الخلقة عادةً من يركن مسمى

<sup>(</sup>٤) يعني هل يشترط البدار إلى إخراج الجنين في حلَّه بعد موت أمَّه المذبوحة أم لا؟

<sup>(</sup>٥) كَشَطَّ كَشُطاً: رفع شيئاً عن شيء قد غشّاه و نحّاه، و ــالغطاءَ عن الشيء: قــلعه و نزعه(أقربالموارد).

<sup>(</sup>٦) مبتدأ، خبره قوله «يقتضى».

 <sup>(</sup>٧) بالنصب، مفعول لقوله «يقتضي». يعني أنّ إطلاق الأخبار الواردة في حلّ الجنين
 بذكاة أمّه يقتضي عدم لزوم المبادرة إلى إخراج الجنين بعد موت أمّه.

<sup>(</sup>٨) أي القول بوجوب المبادرة إلى إخراج الجنين بعد موت أمّه هو أولى عند الشارح ١٠٠٠

من(١) الصيود المقصودة بالصيد (يملكه)، لتحقّق(٢) الحيازة و النيّة.

هذا (٣) إذا نصبها بقصد الصيد، كما هو الظاهر، لتحقّق قصد التملّك.

و حيث يملكه يبقى ملكه <sup>(٤)</sup> عليه (و لو<sup>(٥)</sup> انفلت بـعد ذلك)، لشبوت ملكه <sup>(٦)</sup>، فلا يزول بتعذّر قبضه <sup>(٧)</sup>، كإباق العبد و شرود الدابّة.

و لوكان انفلاته (<sup>۸)</sup> باختياره ناوياً (<sup>۹)</sup> قطع ملكه عنه، ففي خروجه عن ملكه قولان، من (۱۰) الشكّ في كون ذلك مخرجاً عن الملك مع تـحقّقه،

(١) «من» تكون لبيان «ما» الموصولة في قوله «ما يثبت».

 <sup>(</sup>٢) تعليل لحصول الملك لما يثبت في آلة صيد الصيّاد، فإنّ من أسباب الملك هو الحيازة
 و القصد، و كلاهما حاصلان بالنسبة إلى ما يثبت في آلة صيد الصيّاد.

<sup>(</sup>٣) المشار إليه في قوله «هذا» هو حصول الملك لما يثبت في الآلة، و الضمير الملفوظ في قوله «نصبها» يرجع إلى الآلة، والمسلمة المسلمة المس

 <sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «ملكه» يرجع إلى الصيّاد، و في قوله «عليه» يسرجع إلى «ما»
 الموصولة في قوله «ما يثبت» المراد منها الصيد الثابت في الآلة.

<sup>(</sup>٥) «لو» وصليّة. أي و لو تخلّص الصيد من آلة الصيّاد.

<sup>(</sup>٦) أي لتبوت ملك الصيّاد لما يقع في آلة صيده.

 <sup>(</sup>٧) أي لايزول ملك الصيّاد بتعذّر أخذه لما يملكه، كما أنّ العبد و الدابّة لايخرجان عن ملك صاحبهما بالإباق و الشرود.

 <sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «انفلاته» يرجع إلى ما ثبت في آلة الصيّاد، و في قوله «باختيار»» يرجع إلى الصيّاد.

 <sup>(</sup>٩) حال من الصيّاد. يعني إذا انفلت ما ثبت في آلة صيد الصيّاد باختياره و هو ينوي قطع ملكه عنه فني خروجه عن ملكه حينئذ قولان.

<sup>(</sup>١٠) هذا دليل لعدم خروجه عن ملكه في الفرض المذكور، و هو أنَّه يشكُّ في خروجه

فيستصحب، و من كونه (١) بمنزلة الشيء الحقير من ماله إذا رماه (٢) مهملاً له. و يضعّف (٣) بمنع خروج الحقير عن ملكه (٤) بـذلك و إن كـان ذلك (٥) إباحة لتناول غيره، فيجوز الرجوع (٢) فيه مادام باقياً (٧).

و ربّما قيل بتحريم أخذ الصيد المذكور (^) مطلقاً و إن جاز أخذ اليسير من المال، لعدم (٩) الإذن شرعاً.....

عن ملكه، فيستصحب ملكه له.

(١) هذا دليل لخروجه عن ملكه في الفرض، و هو أنّ انفلاته باختيار الصيّاد بمـنزلة رمى الشيء الحقير.

- (۲) فاعله هو الضمير العائد إلى المالك، و ضمير المفعول يرجع إلى الشيء الحقير، و قوله «مهملاً» حال من المالك.
- (٣) نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى الاستدلال المذكور على الخروج عن المملك.
   يعني يضعف الاستدلال المذكور بمنع خروج الشيء الحقير بسرميه و إهماله عن الملك.
- (٤) الضمير في قوله «ملكه» يرجع إلى المالك، و المشار إليه في قوله «بذلك» هو ما ذكر من الرمى و الإهمال.
  - (٥) أي و إن كان رمي الشيء الحقير مبيحاً لأخذ الغير و تناوله.
  - (٦) أي يجوز رجوع المالك في الشيء الحقير و استرجاعه عمّن تناوله مادام باقياً.
    - (٧) فلو تلف فلا ضمان على الذي أتلفه، لكونه مباحاً له.
- (A) المراد من «الصيد المذكور» هو الصيد الذي انفلت من يد المالك الصيّاد اخــتياراً و
   ناوياً لقطع الملك عند، و قوله «مطلقاً» أي سواء كان قليلاً أم كثيراً.
- (٩) هذا تعليل لتحريم أخذ الصيد المذكور بأن الشارح الله لم يأذن في الأخذ و الإتلاف
   لمال الغير.

في إتلاف المال مطلقاً (١) إلا أن تكون قيمته (٢) يسيرة.

(و لا يملك<sup>(٣)</sup> ما عشّش في داره أو وقع في مـوحلته<sup>(٤)</sup> أو و ثب إلى سفينته<sup>(٥)</sup>)، لأنّ ذلك<sup>(٦)</sup> لا يعدّ آلة للاصطياد و لا إثباتاً لليد.

نعم، يصير (٧) أولى به من غيره، فلو تخطّى الغير إليه (٨) فعل حراماً.

(١) أي سواء كان المال صيداً أم غيره، و سواء قلنا بـزوال المـلك عـن المـال الحـقير
 بالإعراض عنه أم لا.

(٢) الضمير في قوله «قيمته» يرجع إلى الصيد. يعني إلا أن تكون قيمة الصيد المذكور
 قليلة غير قابلة للاعتناء بها.

(٣) أي لايملك صاحب الدار الطيور التي أخذت عشاً في داره.
 العُشّ ـبالضمّ و يُفتَح ـ: موضع الطائر يجمعه من دقاق الحطب في أفنان الشجر، ج
 عِشاش و عِشَشَة و أَعْشَاشَ (أقرب الموارد).

(٤) الموحلة موضع الوحل.

الوَحَل - محرَّكةً - و الوَحْل - بالتسكين، و هذه لغة رديّة -: الطين الرقيق تر تطم فيه الدواب، ج أوْحال و وُحُول (أقرب الموارد).

- (٥) أي لايملك صاحب السفينة ما وثب إلى سفينته.
- (٦) المشار إليه في قوله «ذلك» هو ما ذكر من الدار و الموحلة و السفينة. يعني أنّ ما ذكر لا يعد آلة للصيد، و ليس جديراً لتحقّق إثبات اليد به على الصيد.
- (٧) فاعله هو الضمير العائد إلى كل واحد من مالك الدار و الموحلة و السفينة.
   و الضمير في قوله «به» يرجع إلى «ما» الموصولة في قوله «ما عشش...إلخ» المراد منها الصيد، و في «غيره» يرجع إلى المالك.
- (٨) يعني لو جاء الغير إلى دار الغير أو سفينته و أخذ ما ثبت فيهما ارتكب الحرام، لكن في ملكه لما أخذه منهما قولان.

و في ملكه له بالأخذ قولان، من (١) أنّ الأولويّة لاتفيد الملك، فيمكن تملّكه (٢) بالاستيلاء، و من (٣) تحريم الفعل، فلايترتّب عليه حكم الملك شرعاً، و قد تقدّم (٤) مثله في أولويّة التحجير و أنّ المتخطّي (٥) لا يملك. و فيه (٦) نظر.

 <sup>(</sup>۱) هذا دليل لملك الآخذ ما ثبت في دار الغير و سفينته إذا أخذه، و هـو أنّ أولويّـة صاحب الدار و السفينة بالأخذ لايفيد الملك، فيملك المتخطّى بالاستيلاء.

 <sup>(</sup>۲) الضمير في قوله «تملّكه» يرجع إلى الغير الذي تخطّى إلى دار الغير و سفينته و أخذ
ما ثبت فيهما.

 <sup>(</sup>٣) هذا دليل لعدم ملك المتخطّي إلى دار الغير و سفينته لأخذ ما ثبت فيهما من الصيد.
 و هو أنّ فعله حرام، فلا تأثير له شرعاً.

 <sup>(</sup>٤) أي تقدّم مثله في عدم إفادة ذلك الملك في الصفحة ٢١٣ من كتاب إحياء الموات
حيث قال الشارح ﴿ «و لو تغلّب أحدهما على الآخر أثم، و ملك هـنا، بخـلاف
تغلّبه على أولوية التحجير... إلخ».

<sup>(</sup>٥) أي تقدّم أنّ المتخطى في مسألة التحجير لايملك.

 <sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى عدم تملك الغير بالتخطّي. يعني و في عـدم تمـلكه إشكال.

 <sup>(</sup>٧) أي لو قصد باني الدار احتباس الصيد فيها و كذا لو قصد صاحب السفينة وثوب
 السمك فيها، فأحبس الصيد أو وثب السمك فني ملكه بما ثبت فيهما وجهان.

<sup>(</sup>٨) أي قصد من بناء الدار أخذ الطيور لها عشًّا.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «توحُّله» يرجع إلى الصيد.

ففي الملك به (۱) وجهان، من (۲) انتفاء كون ذلك آلة للاصطياد عادةً، و كونه (۳) مع القصد بمعناه، و هو (٤) الأقوى، و يملك (٥) الصيد بإثباته بحيث يسهل تناوله (۲) و إن لم يقبضه بيده (۷) أو بآلته.

(و لو أمكن الصيد التحامل<sup>(۸)</sup>) بعد إصــابته<sup>(۹)</sup> (عــدواً<sup>(۱۰)</sup> أو طــيراناً بحيث لايدركه<sup>(۱۱)</sup>إلاّ بسرعة شديدة......

(١) الضمير في قوله «به» يرجع إلى القصد المذكور.

- (۲) هذا دليل لعدم حصول الملك بالقصد المذكور، و هو أنّ الدار و السفينة و الموحلة ليست للاصطياد في العادة، فلا يحصل الملك لما يثبت فيها و يؤخذ بها.
- (٣) الضمير في قوله «كونه» يرجع إلى كل واحد من الشلاثة المذكورة. و هذا دليـــل
  لحصول الملك بها، و هو أنّ الثلاثة المذكورة تكون بمعنى آلة الاصطياد عند قـــصد
  الصيد بها.
- (٤) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى دليل الوجه الثاني. يعني أنّ القول بحصول الملك
   عا ذكر أقوى الوجهين عند الشارح \$\mathscr{e}\$.
- (٥) فاعله هو الضمير العائد إلى الصائد. يعني أنّ الصيّاد يملك الصيد بإثباته للـصيد و منعه عن الفرار و إن لم يثبت يده عليه.
  - (٦) الضمير في قوله «تناوله» يرجع إلى الصيد، وكذا الضمير الملفوظ في قوله «لم يقبضه».
    - (٧) الضميران في قوليه «بيده» و «بآلته» يرجعان إلى الصائد.
      - (٨) التحامل مصدر تُحامَلَ.

تَحامَلَ في الأمر: تكلُّفه على مشقّة و إعياء (أقرب الموارد).

- (٩) الضمير في قوله «إصابته» يرجع إلى الصيد.
- (١٠) أي تحامل الصيد عدواً مثل الظبي بعد الإصابة،أو طيراناً مثل الطيور بعد الإصابة.
- (١١) فاعله هو الضمير العائد إلى الصائد، و ضمير المفعول يرجع إلى الصيد المتحامل.

فهو(١) باقٍ على الإباحة). لعدم(٢) تحقّق إثبات اليـد عـليه بـبقائه عـلى الامتناع و إن ضعفت قوّته(٣).

و كـذا(٤) لو كـان له قـوّة عـلى الامـتناع بـالطيران و العـدو، فأبـطل أحدهما(٥) خاصّةً، لبقاء الامتناع في الجملة المنافي لليد(٦).

(الخامسة (۱): لا يملك الصيد المقصوص (۸) أو ما عليه (۹) أثر الملك)، لدلالة القصّ و الأثر على مالك سابق، و الأصل بقاؤه (۱۰).

#### الخامسة: الصيد المقصوص

(٧) أي المسألة الخامسة من المسائل المذكورة في اللواحق.

(٨) أي المقطوع، اسم مفعول من قَصَّ.

قَصَّ الشعرَ و الصوفَ و الظفرَ: قطع منها بالمقصّ (أقرب الموارد).

(٩) أي لايملك الصائد الصيد الذي عليه أثر الملك، مثل القلادة أو الصبغ أو غيرهما.

(١٠٠) أي الأصل بقاء الملك السابق، و المراد منه استصحاب الملك.

 <sup>(</sup>١) أي الصيد المتحامل بالعدو أو الطير يبق على الإباحة، بمعنى أنّه لو اصطاده الغـير
 ملكه.

 <sup>(</sup>٢) يعني أن امتناعه و لو بالتحامل عدواً أو طيراناً بمنع من تحقّق إشبات السد عليه،
 فلا يحصل ملك الصائد الأوّل له.

<sup>(</sup>٣) أي و إن كان الحيوان المصيد كذلك ضعيفاً.

 <sup>(</sup>٤) يعني و مثل الفرض المذكور في عدم حصول الملك هو مـــا إذا كـــان الصـــيد ممـــتنعاً
 بقوتين مثل العدو و الطيران، فأبطل الصيّاد أحدهما و امتنع الصيد بالآخر.

<sup>(</sup>٥)كما إذا أعجز الطائرَ عن العدو لا عن الطيران.

<sup>(</sup>٦) يعني أنّ امتناعه كذلك يمنع عن صدق إثبات اليد عليه.

و يشكل (١) بأنّ مطلق الأثر إنّما يدلّ على المؤثّر، أمّا المالك فـلا (٢)، لجواز وقوعه (٣) من غير المالك أو ممّن (٤) لا يصلح للـتملّك أو مـمّن (٥) لا يحترم ماله، فكيف يحكم بمجرّد الأثر لمالك محترم (٦) مع أنّه (٧) أعـم و العامّ (٨) لا يدلّ على الخاصّ ؟!

و على المشهور (٩) يكون مع الأثر.....

<sup>(</sup>١) أي يشكل جريان أصل الملك فيا يبحث عنه، لأنّ المراد من الأصل \_كما تـقدّم \_ هو الاستصحاب، و يشترط فيه الركنان: اليقين و الشكّ اللاحق و الحـال أنّـه لم يوجد اليقين السابق في الفرض المذكور حتى يستصحب، إذ الملكيّة في السابق أيضاً مشكوكة، و ليست متحقّقة، فكيف يتمسّك بالاستصحاب؟!

<sup>(</sup>٢) يعني أنّ وجود الأثر على الحيوان المصيد لايدلّ على المالك السابق.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «وقوعه» يرجع إلى الأثر يعني بحتمل وقوع الأثر على الحيوان المذكور من غير المالك.

 <sup>(</sup>٤) أي لاحتال وقوع الأثر من شخص لا صلاحية له للتملّك، مثل العبد و الجنون
 الذي لا قصد له. و فاعل قوله «لا يصلح» هو الضمير العائد إلى «من» الموصولة.

 <sup>(</sup>٥) عطف على قوله «ممن لا يصلح». يعني لجواز وقوع الأثر من الذي لا يحترم ساله،
 مثل الكافر الحربي.

 <sup>(</sup>٦) فحصول الأثر على الحيوان لايدل على مالك محترم له، فلايصح استصحاب الملك السابق.

 <sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «أنّه» يرجع إلى الأثر. يعني أنّ الأثر أعمّ من كونه من مالك محترم أم لا.

<sup>(</sup>٨) أي الأثر الذي هو عام لايدل على الخاص، و هو المالك المحترم.

<sup>(</sup>٩) أي و على القول المشهور ــ و هو عدم تملُّك الحيوان الذي قصَّ جــناحه أو وجــد

لقطة (١)، و مع عدم الأثر فهو لصائده (٢) و إن كان أهليّاً كالحمام (٣)، للأصل (٤) إلّا أن يعرف مالكه (٥)، فيدفعه إليه.

→ عليه الأثر الدال على المالك مثل القلادة وغيرها \_ يكون الحيوان المأخوذ لقطة.

(١) خبر لقوله «يكون».

(٢) يعني إذا لم يوجد على الحيوان المذكور أثر فهو يتعلَّق بمن يصطاده.

(٣) الحَمَام، الواحدة حَمَامَة، ج حَمَاثِم و حَمَامات: طائر معروف(المنجد).

(٤) المراد من «الأصل» هو أصالة الإباحة ما لم يثبت الملك للغير.

(٥) الضميران في قوليه «مالكه» و «فيدفعه» يرجعان إلى الصيد، و في قوله «إليه» يرجع إلى المالك.







## كتاب<sup>(۱)</sup> الأطعمة<sup>(۲)</sup> و الأشربة<sup>(۳)</sup>

## الأطعمة والأشربة

(١) المضاف و المضاف إليه خبر لمبتدأ مقدّر هو «هذا»، و التقدير: «هذا كـتاب بـيان أحكام الأطعمة و الأشربة من الحلّ و الحرمة و الاستحباب و الكراهة».

و اللازم على المكلّف هو أن يجتنب عمّا حرّمه الشارع و له الانتفاع بما أحلّه، و قد بيّن حكم المشكوك بقوله: «كلّ شيء لك حلال حتّى تعرف أنّه حرام».

و لا يخفى أنّ في الانتفاع بما حرّمه الله تعالى و التناول منه الوعد الشديد بـقوله: «أيّ لحم نبت من حرام فالنّار أولى به»، ثمّ إنّ الإنسان حالتين:

أ: حالة اختياريّة.

ب: حالة اضطراريّة.

و في الثانية يباح له ما حرّمه الله، مثل أكل الميتة عند الاضطرار، و قد شرع المصنّف الله في بيان ما أحلّه الله تعالى من الحيوانات بقوله «إنّما يحلّ من حيوان البحر... إلخ».

(٢) الأطعمة جمع، مفرده الطعام.

الطَعَام: اسم لِما يُؤكَل كالشراب لما يُشرَب، ج أطَعِمَة و جج أطَعِمات، و قد غـلب الطعام على البُرّ، و ربّما أطلِق على الحبوب كلّها(أقرب الموارد).

(٣) الأشربة جمع، مفرده الشراب.

(إنّما يحلّ من حيوان البحر سمك له فلس (١) و إن زال عنه (٢) في بعض الأحيان (كالكنعت (٣))، و يقال: الكنعد بالدال المهملة ضرب من السمك له فلس ضعيف يحتك (٤) بالرمل فيذهب عنه ثمّ يعود.

(و لا يحل الجري (٥) - بالجيم المكسورة ف الراء المهملة المشددة المكسورة، و يقال: الجريث بالضبط الأوّل مختوماً بالثاء المثلّثة \_ (و المار ماهي) \_ بفتح الراء – فارسي معرّب و أصلها حيّة السمك (و الزهو) \_ بالزاي المعجمة فالهاء الساكنة \_ (على قول) الأكثر، و به (٢) أخبار لا تبلغ حد "

# مراض تعديران البحر

(١) الفَلْس، ج أَفْلُس و فُلُوس، فُلُوس السمك: ما عليه من القشرة (المنجد).

(٢) الضمير في قوله «عنه» يرجع إلى السمك. يعني إذا كان السمك ذا فلس لم يحل و لو
 زال الفلس عنه في بعض الأزمنة.

(٣) الكَنْعَد: ضرب من السمك. الكَنْعَد: سمك بحري (أقرب الموارد).

(٤) أي يقرّب الكنعد بدنه بالرمل، فيزيل فلسه عنه، ثمّ يعود أيضاً.

(٥) الجرِّيّ و الجِرِّيث: نوع من السمك النهريّ الطويل المعروف الحنكليس، و يدعونه
 في مصر ثعبان الماء، و ليس له عظم إلّا عظم الرأس و السلسلة (المنجد).

(٦) أي يدلّ على تحريم الزهو أخبار كثيرة، منها ما نقل في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن إسحاق صاحب الحيتان قال: خرجنا بسمك نتلقّی به أبا الحسن ﷺ و قد خرجنا من المدينة و قد قدم هو من سفر له، فـقال: ويحك يــا

 <sup>→</sup> الشَراب: كلَّ ما يُشرَب من المائعات، أي الذي لايتأتَّى فيه المضغ، حلالاً كان أو
 حراماً، ج أشْرِبَة (أقرب الموارد).

الصحّة (۱)، و بحلّها (۲) أخبار صحيحة حملت على التقيّة (۳). و يمكن حمل النهي (٤) على الكراهة،.....

- → فلان، لعل معك سمكاً؟ فقلت: نعم يا سيدي جعلت فداك، فقال: انزلوا، فقال: ويحك
   لعله زهو، قال: قلت: نعم، فأريته، فقال: اركبوا لا حاجة لنا فيه ـ و الزهو هو سمك
   ليس له قشر ـ (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٣٧ب ١ من أبواب الأطعمة المعرّمة من كتاب الأطعمة و الأشرية ح ١).
- (١) أي لا تبلغ الأخبار الدالة على حرمة الزهو إلى حدّ الصحّة، فلم يعمل بها غير الأكثر.
- (٢) و الضمير في قوله «بحلها» يرجع إلى الشلائة المذكورة (الجسري و المار ماهي و الزهو). يعني ورد لحل الأقسام الثلاثة المذكورة من أقسام السمك أخبار صحيحة،
   لكن حملت على التقيّة و لم يعمل بها.
- (٣) لكون الأخبار الدالة على حلّ التلاثة المذكورة موافقة لمذهب العامّة، و من
   الأخبار الدالة على حلّ ما ذكر هو ما نقل في كتاب الوسائل:

حمد بن الحسن بإسناده عن محمد بن مسلم قال: سألت أبا عبدالله على الجرّي و المار ماهي و الزمّير و ما ليس له قشر من السمك أحرام هو؟ فقال لي: يا محمد اقرأ هذه الآية التي في الأنعام: ﴿قل لا أجد فيا أوحي إليّ محرّماً ﴾، قال: فقرأتها حتى فرغت منها، فقال: إنّما الحرام ما حرّم الله و رسوله في كتابه، و لكنّهم قد كانوا يعافون أشياء فنحن نعافها (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٣٥ ب ٩ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة والأشربة ح ٢٠).

(٤) أي النهي الوارد في خصوص ما ذكر من الأقسام الثلاثة يمكن حمله على الكراهة،
 و من الأخبار التي ورد فيه النهي هو ما نقل في كتاب الوسائل:

محمّد بن الحسن بأسناده عن الحلبيّ قال: قال أبو عبدالله الله العرّي و لا الطحال، فإنّ رسول الله ﷺ كرهه، و قال: إنّ في كتاب عليّ ﷺ ينهى عن الجرّيّ و

كما فعل الشيخ<sup>(١)</sup> في موضع من النهاية إلاّ أنّه<sup>(٢)</sup> رجع في موضع آخــر و حكم بقتل مستحلّها<sup>(٣)</sup>.

و حكايته (٤) قمولاً مشعرة بستوقّفه، مع أنّـه (٥) رجّـح فسي الدروس التحريم، و هو الأشهر.

(و لا السلحفاة (٦)) \_ بضمّ السين المهملة و فتح اللام فالحاء المهملة

حن جماع من السمك (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٣٤ب ٩ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب
 الأطعمة و الأشربة ح ١٦).

<sup>(</sup>١) يعني أنَّ الشيخ ﴾ حمل النهي على الكراهة في بعض المواضع من كتابه (النهاية).

 <sup>(</sup>۲) الضمير في قوله «أنه» يرجع إلى الشيخ. يعني أنّ الشيخ بعد حمل أخبار النهي عن
 الأقسام الثلاثة المذكورة على الكراهة رجع في موضع آخر من النهاية و حكم
 بحرمتها و بقتل من استحلها .

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «مستحلّها» يرجع ألى الجرّيّ و المار ماهي و الزهو.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «حكايته» يرجع إلى المصنف (٤) الضمير في قوله «حكاية المصنف حرمة الأقسام الثلاثة من السمك بقوله «و لايحل الجرّيّ و المار ماهي و الزهو على قول» تشعر بتوقّفه في حرمتها.

<sup>(</sup>٥) يعني مع أنَّ المصنّف رجَّح القول بتحريمها.

 <sup>■</sup> قال المصنف الله في كتاب الدروس: «و يحرم ما لا فلس له كالجرّي \_بكسر الجيم \_و المار ما هي و الزمار على الأظهر، و في النهاية: تكسره الشلائة الأخيرة كراهيةً مغلّظةً».

 <sup>(</sup>٦) السُلَحْفاة و السِلَحْفاة و السُلَحْفاء و السُلَحْنى و السُلَحْفيَّة، ج سَلاحِف: دابَّة برّيّة و بحريّة و نهريّة، لها أربع قوائم تختني بين طبقتين عظميّتين، و البحريّة منها تسبلغ مقداراً عظيماً، و يقال للمذكّر منها الغَيْلَم(المنجد).

الساكنة و الفاء المفتوحة و الهاء بعد الألف \_ (و الضفدع (١)) \_ بكسر الضاد و الدال مثال خنصر \_ (و الصرطان (٢)) \_ بفتح الصاد و الراء \_ (و غيرها (٣)) من حيوان البحر و إن كان جنسه (٤) في البرّ حلالاً سوى السمك المخصوص (٥) (و لا الجلّال من السمك)، و هو (٦) الذي اغتذى العذرة محضاً حتّى نما بها كغيره (٧) (حتّى يستبرأ بأن يطعم علفاً طاهراً) مطلقاً (٨) على الأقوى (في

 <sup>(</sup>١) الضفدع و الضفدع، ج ضفادع و ضفادي، و الواحدة ضفد عنه: دابّة مائيّة معروفة من فصيلة الضفادع، تتغذّى بالحشرات و السمك الصغير (المنجد).

 <sup>(</sup>۲) السَرَطان؛ حيوان من خلق الماء ذو فكّين و مخاليب و أظفار حداد بمـشي عـلى
 جنب واحد، و يسمّى عقرب الماء وكنيته أبو بحر (أقرب الموارد).

السرطان و الزردان أيضاً، لأنه ذكر في تاريخ ابن خلكان أنه إذا ورد بعد الصاد حرف من حروف «حطقخ» بمرتبة أو أكثر يجوز قلب الصاد سيناً و زاياً، مثل الصراط و السراط و الصلح و السلح و البصاق و البساق و الصراخ و البساق و السراخ، و يجوز الزاي في الجميع، و سيأتي في كلام الشارح بوجه آخر (العديقة).

 <sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «غيرها» يرجع إلى ما ذكر من السلحفاة و الضفدع و الصرطان.
 يعنى و يحرم أيضاً أمثال ذلك من حيوان البحر غير السمك المخصوص.

 <sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «جنسه» يرجع إلى حيوان البحر. يعني و إن كان جسنس حسيوان البحر في البرّ حلالاً.

<sup>(</sup>٥) المراد من «السمك الخصوص» هو السمك الذي يكون ذا فلس.

<sup>(</sup>٦) أي السمك الجلَّال هو الذي اغتذى العذرة و نما بها.

<sup>(</sup>٧) أي كغير السمك من سائر الحيوانات الجلّالة.

<sup>(</sup>٨) أي طاهراً من النجاسات الأصليّة و العرضيّة.

الماء) الطاهر (يوماً و ليلةً)، روي ذلك (١) عن الرضا المثلِ بسند ضعيف (٢). و في الدروس أنّه (٣) يستبرأ يوماً إلى الليل، ثمّ نـقل (٤) الروايـة و جـعلها (٥)

(١) المشار إليه في قوله «ذلك» هو اشتراط الإطعام يوماً وليلةً في استبراء السمك الجلّال.

 (٢) يعني أنّ الاستبراء بالإطعام طاهراً في يوم و ليلة ورد في رواية ضعيفة سنداً. و هي منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن الحسين بن محمّد السيّاريّ عن أحمد بن الفضل عن يونس عن الرضائية في السمك الجلّال أنّه سأله عنه، فقال: ينتظر به يوماً و ليلةً. قال السيّاريّ: إنّ هذا لايكون إلّا بالبصرة، و قال في الدجاجة: تحبس ثلاثة أيّام، و البطّة سبعة أيّام، و الشاة أربعة عشر يوماً، و البقرة ثلاثين يوماً، و الإبل أربعين يوماً، ثمّ تذبح (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٥٧ ب ٢٨ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٥).

أقول: وجه ضعف الرواية على ما في المباحث الفقهيّة ـ هو وقوع أحمد بن محمّد بن سيّار الملقّب بالسيّاريّ في سندها، و نقل عن الشيخ في الفهرست و عن النجاشيّ في الرجال و عن العلّامة في الخلاصة أنّهم قالوا بكون السيّاريّ فاسد المـذهب و ضعيفاً.

- (٣) الضمير في قوله «أنّه» يرجع إلى السمك الجللال. يعني أنّ المصنف الله قمال في
   كتابه (الدروس) بأنّه يستبرأ يوماً إلى الليل.
- قال المصنف في كتاب الدروس: «و يحرم جلّال السمك حتى يستبرأ يموماً إلى
   الليل، و روي عن الرضا علي يوماً و ليلة، و هو أولى في ماء طاهر بغذاء طاهر».
- (٤) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنف، و المراد من «الرواية» هو ما نقلناها عن الرضائية في الهامش ٢ من هذه الصفحة.
- (٥) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنف ه، و ضمير المفعول يرجع إلى الرواية. يـعني
   أنّ المصنف جعل العمل بمضمون الرواية أولى.

أولى.

و مستند اليوم رواية (١) القاسم بن محمّد الجوهريّ، و هـو ضعيف (٢) أيسضاً إلّا أنّ الأشهر الأوّل (٣)، و هـو (٤) المسناسب ليسقين البراءة و استصحاب (٥) حكم التحريم إلى أن يعلم المزيل.

و لولا الإجماع على عدم اعتبار أمر آخر في تحليله (٦) لما كان ذلك (٧) قاطعاً للتحريم (٨)، لضعفه (٩).

#### (١) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن عليّ بن الحسين بإسناده عن القاسم بن محمّد الجوهريّ أنّ في روايته أنّ البقرة تربط عشرين يوماً، و الشاة تربط عشرة أيّام، و البطّة تربط ثلاثة أيّام (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٥٧ ب ٢٨ من أبواب الأطعمة المعرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٢٠.

(٢) وجد ضعف هذه الرواية هو وقوع قاليم بن محمد في سدها، لأنه قيل في حقّه: إنّه واقفيّ.

(٣) المراد من «الأوّل» هو القول باستبراء السمك في اليوم و اللبلة.

(٤) أي القول الأوّل يناسب حصول اليقين بالبراءة عند الشكّ فيها.

(٥) أي القول الأوّل يناسب استصحاب حكم التحريم حتى يعلم المزيل.

(٦) الضمير في قوله «تحليله» يرجع إلى السمك الجلّال. يعني لو لم يحصل الإجماع على عدم اعتبار أمر آخر في تحليل السمك الجلّال غير الاستبراء بما ذكر لم يمكن الحكم بقطع التحريم بالاستبراء المذكور خاصّةً، لضعف المستند، كما تقدّم.

(٧) المشار إليه في قوله «ذلك» هو الإطعام يوماً و ليلةً.

(٨) أي تحريم السمك الجلّال.

(٩) أي لضعف مستند الحكم بالتحليل، و هو الخبر المنقول عن الرضائية، كما تقدّم في الهامش ٢ من الصفحة السابقة.

(و البيض تابع) للسمك في الحلِّ(١) و الحرمة.

(ولو اشتبه) بيض المحلّل بالمحرّم (أكل الخشن (٢) دون الأملس (٣))، و أطلق كثير ذلك (٤) من غير اعتبار التبعيّة (٥).

و يؤكل من حيوان البرّ الأنعام (٦) الثلاثة) الإبل و البقر و الغنم، و مـن نسب (٧) إلينا تحريم الإبل فقد بهت (٨)، نعم، هـو (٩) مـذهب الخـطّابيّة (١٠)

(١) فكلُّ سمك يحلُّ بحلُّ بيضه، و ما يحرم يحرم بيضه أيضاً.

 (٢) الخَشِن من خَشُنَ الشيءُ خُشْنَةً و خُشُونَةً خلاف نَعِمَ، فهو خَشِن، ج خِشان(أقرب الموارد).

(٣) الأَمْلُس؛ ضدّ الخشن(المنجد).

(٤) يعني أنّ أكثر الفقهاء أطلقوا حليّة بيض السلمك إذا كان خشناً و حرمته إذا كــان أملس.

(٥) أي لم يعتبروا في الحلّ و الحرمة تبعيّة البيض للسمك.

#### حيوان البيرّ

(٦) الأنعام جمع، مفرده النعم.

النَعَم، ج أَنْعام و جج أناعِيم: الإبل، و تُطلق على البقر و الغنم(المنجد).

- (٧) لم يعلم الذي نسب الإماميّة إلى تحريم الإبل، وكيف ذلك مع مشاهدة بلاد الشيعة
   كلّها و هم ينحرون الإبل و يأكلون لحمها على رؤوس الأشهادو يستحرونها في
   الأضاحيّ!
  - (٨) بَهَتَه بَهْتاً و بُهْتاناً: قذفه بالباطل و افترى عليه الكذب (أقرب الموارد).
    - (٩) ضمير «هو» يرجع إلى تحريم الإبل.
- (١٠) طَائفة منسوبة إلى أبي الخطَّاب محمَّد بن وهب المقلاص الأسديّ الأجدع المكنَّى

لعنهم الله (و بقر الوحش و حماره (۱) و كبش (۲) الجبل) ذو القرن (۳) الطويل (و الظبي (٤) و اليحمور (٥)).

(و يكره الخيل و البغال و الحمير الأهليّة (٦٦)....

■ قال السيّد كلانتر في تعليقته: هم أصحاب أبي الخطّاب محمّد بن مقلاص الأسديّ الكوفيّ، كان أبوالخطّاب لعنه الله غالياً ملعوناً و من الذين أعير لهم الإيمان و قد سلب عنه، كان في عصر الإمام الصادق عليه و من أجل دعامته، لكن أصابه ما أصاب مغيرة بن سعد لعنه الله من الانحراف عن الحق فاستزلّه الشيطان، فاستحلّوا المحارم كلّها و أباحوها و عطّلوا الشرائع و تركوها و انسلخوا من الإسلام و أحكامه جملةً.

تبراً منه الإمام الصادق على و أشهد بذلك و جمع أصحابه فعرفهم به و كتب إلى البلدان بالبراءة منه و اللعنة عليه، عظم أمره على الإمام الصادق على فاستعظمه و استهال أمره و دعا عليه، فقال على: «لعن الله أبا خطاب و قستله بالحديد»، استجاب الله دعاء مولانا الإمام، فقتله عيسى بن موسى العباسي.

أمًا هذه الفرقة الضالّة المضلّة الهالكة فأبادهم الله تعالى من آخرَهم و لم يبق منهم أحد و لا رسم و لا اسم إلّا في زوايا الكتب و التاريخ.

(١) أي يؤكل من حيوان البرّ حمار الوحش أيضاً.

(٢) الكَبْش: الحمل إذا أثنى، و قيل: إذا أربع، ج أكْبُش و أكْباش و كِباش (أقرب الموارد).

(٣) صفة لقوله «كبش الجبل».

( ٤) الظَّبِّي: الغزال(أقرب الموارد).

(٥) اليَحْمُور: حمار الوحش (أقرب الموارد).

(٦) صفة للثلاثة المذكورة في مقابل الوحشيّة التي لاتكره.

 <sup>→</sup> بأبي زينب، و في الحديث: سأله ﷺ رجل: أُوخّر المغرب حــتى تشــتبك النــجوم؟
 فقال: خطّابيّة، أي سنّة سنّها أبو الخطّاب محمّد المذكور (العديقة).

في الأشهر (١)، (و آكدها) كراهةً (البغل (٢))، لتركّبه (٣) من الفرس و الحمار، و هما (٤) مكروهان، فجمع (٥) الكراهتين (ثمّ الحمار (٦)).

(و قيل) ـو القائل القاضي ـ(بالعكس (٧)) آكدها كراهـةً الحـمار ثـمّ البغل، لأنّ المتولّد (٨) من قويّ الكراهة و ضعيفها أخفّ كراهةً من المـتولّد من قويّها (٩) خاصّةً.

و قيل بتحريم البغل، و في صحيحة <sup>(١٠)</sup>ابن مسكان......

<sup>(</sup>١) أي القول الأشهر في مقابل قول أبي الصلاح، الغير المشهور القائل بحرمة البغل.

<sup>(</sup>٢) الْبَغْل: حيوان أهليّ للركوب و الحمل، أبوه حمار و أمّه فرس، و يتوسّع فيه فيُطلَق على كلّ حيوان أبوه من جنس و أمّه من آخر، و الأنثى بَغْلَة، ج بِغال و أَبْغال(أقرب الموارد).

 <sup>(</sup>٣) هذا تعليل لكون البغل أشد كراهة بأنّه يتركّب من الفرس الذي هـو أمّـه و مـن
 الحمار الذي هو أبوه،و كلاهما مكروهان،فالمركّب من المكروهين يكون أشدّ كراهة.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «و هما» يرجع إلى الفرس و الحمار.

 <sup>(</sup>٥) فاعله هو الضمير العائد إلى البغل. يعني أنّ البغل جمع كراهة الفرس \_ لكونه أمّاً له \_ و كراهة الحمار \_ لكونه أباً له \_، فكان أشدّ كراهةً منهما.

<sup>(</sup>٦) أي الآكد كراهة البغل ثم الحمار، فيكون الفرس أخف كراهة منهما.

 <sup>(</sup>٧) يعني قال القاضي بعكس ما تقدّم فيا هو أشدّ كراهةً، فقال بأنّ الأشدّ كراهـةً هـو
 الحمار ثمّ البغل ثمّ الفرس.

 <sup>(</sup>٨) يعني أنّ البغل تولّد من الحمار، و هو أشدّ كراهةً و من الفرس، و هو أقلّ كـراهـةً.
 فيكون أخفّ كراهةً من الحمار القوى كراهةً.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «قويّها» يرجع إلى الكراهة.

<sup>(</sup>١٠) الصحيحة منقولة في كتاب الوسائل:

النهى عن الثلاثة (١) إلاّ لضرورة، و حملت (٢) على الكراهة، جمعاً (٣).

(و يحرم الكلب و الخنزير و السنّور<sup>(1)</sup> بكسر السين و فتح النون ـ (و إن كان) السنّور (وحشيّاً (٥) و الأسد<sup>(٦)</sup> و النـمر<sup>(٧)</sup>) ـ بـفتح النـون و كسـر الميم ـ (و الفهد<sup>(٨)</sup>.....

(١) المراد من «الثلاثة» هو الحمار و البغل و الفرس.

و لا يخفى أنّ المذكور في الرواية هو الخيل و البغال، و لم يذكر الحمار إلّا أن يشمله الخيل أيضاً.

(٢) نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى الصحيحة.

(٣) أي للجمع بين الروايات الدَّالَة بعضها على الجـواز و بـعضها عـلى المـنع، و مـن
 الروايات الدالة على جواز البغل هو ما نقل في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر على قال: سألته عن لحوم الخيل و البغال و الحمير، فقال: حلال، و لكنّ الناس يعافونها (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٢٦ ب ٥ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٢).

( ٤) السِنُّور: الهرِّ (المنجد).

- (٥) يعنَى لا فرق في حرمة السنّور بين كونه أهليّاً و وحشيّاً.
- (٦) الأسد: نوع من السباع، ج أسد و أشد، يقع على الذكر و الأنثى (أقرب الموارد).
- (٧) الَّغِر و النِّمر و النَّمر: ضرب من السباع من عائلة السنّور أصغر من الأسد(المنجد).
- (A) الفَهْد: نوع من السباع بين الكلب و النمر، قوائمه أطول من قوائم النمر، و هو منقط بنقط سود لايتكون منها حلق كالنمر (المنجد).

 <sup>◄</sup> محمد بن يعقوب بإسناده عن ابن مسكان قال: سألت أبا عبدالله على أن قال: و سألته عن أكل الخيل و البغال، فقال: نهى رسول الله ﷺ عنها، و لاتأكلها إلا أن تضطر المعالدة عن أكل الخيل و البغال، فقال: نهى رسول الله ﷺ عنها، و لاتأكلها إلا أن تضطر البها (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٢٥ ب ٥ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ١).

و الثعلب (۱) و الأرنب و الضبع (۲) بفتح الضاد فضمّ الباء (و ابن آوی  $(^{(7)})$  و الضبّ  $(^{(3)})$  و الضبّ  $(^{(3)})$  و الحشرات كلّها كالحيّة  $(^{(6)})$  و الفأرة و العقرب و الخنافس  $(^{(7)})$  و الصسراص  $(^{(7)})$  و بنات وردان  $(^{(A)})$  بيفتح الواو مبنيّاً على الفتح (و البراغيث  $(^{(8)})$  و القمل  $(^{(1)})$ .....

(۱) التَعْلَب: حيوان مشهور بالتحيّل و الرّوَغان، يتساقط شعره كلّ سـنة، و مـنه «داء الثعلب»، و هو علّة تساقط الشعر (المنجد).

(٢) الضَّبْع و الضَّبُع: ضرب من السباع معروف، ج أضْبُع و ضِباع(أقرب الموارد).

(۳) ابن آوی، ج بنات آوی: نوع من الکلاب البریّة تسمّیه العامّة «الواوی» و یکنّیه
 بعضهم بـ«أبی زهرة» (المنجد).

(٤) الضّب: حيوان من الزحافات شبيه بالحردون ذنبه كثير العقد(المنجد).

(٥) الحَيَّة، ج حَيَّات: الأَفْعي، تذكّر و تؤنِّث(المنجد).

(٦) الخَنَافِس جمع، مفرده الخُنْفُسّ.

الخُنْفُس: دويبّة سوداء أصغر من الجُعَل كريهة الرائحة(المنجد).

(٧) الصراحِير جمع، مفرده الصُرصُر.

(٨) بَنَات وَرُدان جمع بِنْت وَرُدان.

بِنْت وَرْدان: دويبّة كريهة الربح تألف الأماكن القذرة في البيوت، و هي ذات ألوان مختلفة(المنجد).

- (٩) البَراغِيث جمع البُرْغُوث: ضرب من صغار الهوام عـضوض شـديد الوثب(أقـرب
   الموارد).
- (١٠) القَمْلَة، ج قَلَ: دويبَّة طفيليّة عديمة الأجنحة، ثلاثة أنواع منها تلسغ الإنسسان و

و اليربوع (١) و القنفذ (٢) و الوبر (٣) \_ بسكون الباء، جمع وبرة بالسكون \_ قال الجوهريّ: هي دويبّة أصغر من السنّور طحلاء (٤) اللون، لا ذنب لها، ترجن (٥) في البيوت.

(و الخزّ (٢))، و قد تقدّم في باب الصلاة أنّه دويبة بحريّة ذات أربع أرجل تشبه (٧) الثعلب، و كأنّها اليوم مجهولة (٨) أو مغيّرة الاسم (٩) أو موهومة (١٠)، و قد كانت في مبدأ الإسلام إلى وسطه كثيرة جدّاً.

(و الفنك(١١١) \_بفتح الفاء و النون \_دابّة يتّخذ منها الفرو......

### (٤) الطحلاء مؤنّث الأطحل.

الطُحْلَة كالظُّلْمَة: لونَّ بين الغبرة و البياض بسواد قليل كلون الرماد(أقرب الموارد).

- (٥) من رَجَنَ بالمكان رُجُوناً: أقام به (أقرب الموارد).
- (٦) الخَزِّ: اسم دابَّة، ثمَّ أُطلق على الثوب المتّخذ منه وبرها، ج خُزُوز(أقرب الموارد).
  - (٧) فاعله هو الضمير العائد إلى الخزّ.
  - (٨) يعني أنَّ الخرِّ في هذا الزمان لاتعرف.
    - (٩) أي صار اسمها مغيّراً في الأفواه.
  - (١٠) بمعنى كونها من الموهومات التي لا وجود لها.
- (١١) الفُّنَك \_ محرَّكةً \_: حيوان صغير من فصيلة الكلبيّات شبيه بـالثعلب،لكـنّ أذنـيه

 <sup>→</sup> تغتذى بدمه(المنجد).

<sup>(</sup>١) اليَرْبُوع، ج يَرابِع: نوع من الفأر قصير اليدين طويل الرجلين (المنجد).

 <sup>(</sup>٢) القُنْفُذ \_بالضم و تفتح التاء \_: الشيهم، و هو ذو ريش حاد في أعلاه يتي به نفسه،
 إذ يجتمع مستديراً تحته، و الأنثى قُنْفُذة (أقرب الموارد).

 <sup>(</sup>٣) الوَبْر: دويبّة كالسنّور أصغر منه كحلاء اللون حسنة العينين، لها ذنب قصير جـدًا
 (المنجد).

(و السمّور(١)) بفتح السين و ضمّ الميم المشدّدة.

(و السنجاب (٢) و العظاءة (٣) \_ بالظاء المشالة ممدودة مهموزة \_ و قد تقلب الهمزة ياءً، قال في الصحاح: هي دويبّة أكبر من الوزغـة، و الجـمع العظاء ممدودةً.

(و اللحكة (٤)) \_ بضمّ اللام و فتح الحاء \_ نـقل الجـوهريّ عـن ابـن السكّيت أنّها دويبّة شبيهة بالعظاءة، تبرق زرقاء، و ليس لهـا ذنب طـويل مثل ذنب العظاءة، و قوائمها خفيّة.

(و يحرم من الطير ما له مخلاب (٥) \_ بكسر الميم \_ (كالبازيّ (٦) و

→ كبيرتان(المنجد).

(١) السَمُّور: حيوان برّي من فصيلة السَمُّوريّات يشبه ابن عرس و أكبر منه، لونــه أحمر مائل إلى السواد، تتّخذ من جلده فرآء ثمينة (المنجد).

(٢) السِنْجاب و السُنْجاب: حيوان أكبر من الجرذ، له ذنب طويل كثيث الشعر يسرفعه
 صعداً يتّخذ منه الفراء، لونه أزرق رماديّ و منه اللون السنجابيّ (المنجد).

(٣) العِظاءة و العَظاءة: دويبّة ملساء أصغر من الحِرْذُون تمشي مشيأ سريعاً ثمّ تقف، و
 تعرف عند العامّة بالسقاية، و هي أنواع كثيرة (المنجد).

(٤) اللُّحَكَة و اللُّحَكاء: دويبّة كالإصبّع تجرى في الرمل و ثمّ تغوص فيه(المنجد).

#### الطيسر

(٥) و ما وجدنا في كتب اللغة لفظ «مخلاب»، و الصحيح الجُخْلَب، و لعلّ السهو \_كما أفاده السيّد كلانتر \_من النسّاخ.

الخِلْب: الظفر خصوصاً من السبع (المنجد).

(٦) الباز و البازيّ: طير من الجوارح يصاد به، و هو أنواع كثيرة(المنجد).

العقاب<sup>(۱)</sup>) \_ بضم العين \_ (و الصقر<sup>(۲)</sup>) \_ بالصاد \_ و تقلب سيناً، قاعدة في كلمة فيها قاف أو طاء أو راء أو غين أو خاء كالبصاق<sup>(۳)</sup> و الصراط<sup>(۱)</sup> و الصدغ<sup>(۵)</sup> و الصماخ<sup>(۲)</sup> (و الشاهين<sup>(۷)</sup> و النسر<sup>(۸)</sup> \_ بفتح أوّل \_ (و الرخم<sup>(۱)</sup> و البغاث <sup>(۱)</sup>) \_ بفتح الموحّدة و بالمعجمة المثلّثة \_ جمع بغاثة \_ كذلك \_ طائر أبيض بطئ الطيران أصغر من الحدأة <sup>(۱)</sup> بكسر الحاء و الهمز.

و في الدروس أنّ البغاث ما عظم من الطير و ليس له مخلاب معقف(١٢)،

<sup>(</sup>١) العُقاب: طائر من الجوارح يُطلَق على الذكر و الأنـــثى قـــويّ الخـــالب و له مــنقار أعقف(المنجد).

<sup>(</sup>٢) الصَقْر: كلّ طائر يصيد ما خلا النسر و العقاب(المنجد).

<sup>(</sup>٣) البُصاق: البُزاق.

<sup>(</sup> ٤) الصِراط: الطريق. مَرْزَمَيْنَ تَكَوْيَرُونِي سِوى

<sup>(</sup>٥) الصُدْغ، ج أصداق: ما بين العين و الأذن، و هما صُدْغان (المنجد).

<sup>(</sup>٦) الصِماخ: ثقب الأذن. '

<sup>(</sup>٧) الشاهِين، ج شَواهِين و شَياهِين: طائر من جنس الصقر طويل الجناحين (المنجد).

 <sup>(</sup>٨) النَشر ـ بتثلیث النون و الفتح أشهر و أفصح ـ : طائر من فصیلة النشریّات حادً البصر، و من أشدّ الطیور و أرفعها طیراناً و أقواها جناحاً تخافه كلّ الجوارح، و هو أعظم من العقاب، له منقار منعقف في طرفه و له أظفار لكنّه لایـقوی عـلی جمعها(المنجد).

<sup>(</sup>٩) الرَّخَم: طائر أبقع يشبه النسر في الخلقة، و هو المعروف عند العامّة (المنجد).

<sup>(</sup>١٠) البغاث \_بتثليث الباء \_: طائر أبغث، أصغر من الرخم بطيء الطيران (المنجد).

<sup>(</sup>١١) الحِدْأَة: طائر من الجوارح، و العامّة تسمّيه الحَدّاية و الشُوحة(المنجد).

<sup>(</sup>١٢) المعقف أي المعوَّج.

قال: و ربّما جعل النسر من البغاث \_و هو مثلّث الباء \_و قــال الفـرّاء (١٠): بغاث الطير شرارها (٢) و ما لايصيد منها.

(و الغراب (٣) الكبير الأسود) الذي يسكن الجبال و الخربان (٤) و يأكل (٥) الجيف، (و الأبقع) \_ أي المشتمل على بياض و سواد مثل الأبلق في الحيوان (٦).

و المشهور أنه صنف واحد، و هو المعروف بالعقعق (٧) بفتح عينيه، و في المهذّب جعله صنفين: أحدهما المشهور، و الآخر أكبر منه حبجماً (٨) و أصغر ذنباً.

و مستند التحريم فيهما (٩) صحيحة عليّ بن جعفر عن أخيه موسى المِيَّا

- (١) الفرّاء اسم شخص من النجافة تركية رامورسوي
- (٢) أي شرار الطيور التي توذي سائر الطّيور، لكن لايصيدها.
- (٣) الغُراب:طائر أسود يتشاءمون به،منه أنواع الغراب الأسود و الأبقع و الزاغ (المنجد).
  - (٤) جمع خراب مقابل العمران (الحديقة).
  - (٥) فاعله هو الضمير العائد إلى الخراب.
  - (٦) يعني كما أنّ الحيوان الأبلق يشمل البياض و السواد.
- (٧) العَقْعَق: طائر على شكل الغراب أو هو الغراب، و العامّة تسمّيه القَـعْق، و كـانت العرب تتشاءم به(المنجد).
  - (٨) أي أكبر من الأوّل جئّةً و أصغر منه من حيث الذنب.
  - (٩) ضمير التثنية في قوله «فيهما» يرجع إلى الغراب الكبير الأسود و الأبقع.
     و الصحيحة منقولة في كتاب الوسائل:

بتحريم الغراب مطلقاً و رواية (١) أبي يحيى الواسطيّ أنَّــه سأل الرضــا للسلِّلِا عن الغراب الأبقع، فقال: «إنّه لا يؤكل، و من أحلّ لك الأسود؟!».

(و يحلّ غراب الزرع) المعروف بالزاغ (٢) (في المشهور و) كذا (الغُداف (٣)، و هو (٤) أصغر منه إلى الغبرة (٥) ما هو (٦)) أي (٧) يميل إليها يسيراً (٨)....

عند بن يعقوب بإسناده عن علي بن جعفر عن أخيه أبي الحسن الله قال: سألته عن الغراب الأبقع و الأسود أ يحل أكلها؟ فقال: لا يحل أكل شيء من الغربان، زاغ و لا غيره (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٢٩ ب ٧ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة والأشربة ح ٣).

- (١) هذه الرواية أيضاً منقولة في المصدر السابق: ح ٤.
- (٢) الزاغ: طائر يشبه الغراب أَصِعَرَ مَنْ (المِنجِد) وَ الْمُ
- (٣) الغُداف: غراب كبير ضخم الجناحين، طائر كالنسر كثير الريش (المنجد).
- (٤) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى الغداف،و في قوله «منه» يرجع إلى غراب الزرع.
  - ( ٥) الغُبْرَة ـ بالضمّ ـ: الغُبار، و ـ لوند(أقرب الموارد).
- (٦) «ما» في قوله «ما هو» نافية، و الضمير يرجع إلى الغراب. يعني أنّ الغداف الذي يكون أكبر جثّةً من الغراب و أقلّ غبرةً منه ليس هو نفس غراب الزرع.
  - (٧) هذا تفسير لقوله «إلى الغبرة». يعني أن لون الغداف يميل إلى الغبرة ميلاً قليلاً.
     (٨) أى قليلاً.
- من حواشي الكتاب: قوله «و هو أصغر منه إلى الغبرة ما هو» أي ليس هو بنفس غراب الزرع، فيكون قوله «أي يميل إليها» تفسيراً لقوله «إلى الغبرة» إشارةً إلى تضمين الأصغر معنى الميل أو تقدير «مائلاً»، «حائلاً»، أو المراد «ليس هو بأغبر حقيقةً»، فيكون «أى» تفسيراً لقوله «ما هو»، (الحديقة).

و يعرف بالرماديّ<sup>(١)</sup>، لذلك<sup>(٢)</sup>.

و نسب (٣) القول بحل الأوّل (٤) إلى الشهرة، لعدم دليل صريح يخصّصه (٥)، بل الأخبار منها (٦) مطلق في تحريم الغراب بجميع أصنافه كصحيحة (٧) عليّ بن جعفر عن أخيه موسى التَّكِظ أنّه قال: «لايحلّ شيء من الغربان زاغ و لاغيره»، و هو (٨) نصّ أو مطلق (٩) في الإباحة كرواية (١٠)

<sup>(</sup>١) الرّمادِيّ: ما كان بلون الرماد، و هو غبرة تضرب إلى البياض (أقرب الموارد).

 <sup>(</sup>٢) المشار إليه في قوله «لذلك» هو الميل إلى الغبرة. يعني أنّ الغداف يعرف بين الناس بالرمادي، لميله إلى الغبرة.

<sup>(</sup>٣) فاعله هو الضمير العائد إلى المصنف الله يعني أنّ المصنف نسب القول بحلية غراب الزرع إلى الشهرة حيث قال «و يحلّ غراب الزرع في المشهور»، و لم يصرّح بفتواه، لعدم دليل صالح لتخصيص غراب الزرع من الأدلة العامّة الواردة في تحريم الغراب عموماً.

<sup>(</sup>٤) المراد من «الأوّل» هو غراب الزرع.

<sup>(</sup>٥) الضمير الملفوظ في قوله «يخصّصه» يرجع إلى غراب الزرع.

 <sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى الأخبار. يعني أنّ بعض الأخبار مطلق في حرمة الغراب بجميع أصنافه و أنواعه.

 <sup>(</sup>٧) قد ذكرنا الصحيحة في الهامش ٩ من ص ٣٤٣، و فيها قول الإمام عليه: «لا يحل أكل شيء من الغربان، زاغ و لا غيره».

 <sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى قول الإمام ﷺ في الصحيحة.

 <sup>(</sup>٩) هذا عطف على قـوله قـبل أسـطر «مـطلق في تحـريم الغـراب». پيعني أنّ بـعض
 الروايات مطلق في الإباحة.

<sup>(</sup>١٠) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

زرارة عن أحدهما طالح أنه قال: «إن أكل الغراب ليس بحرام، إنّما الحرام ما حرّم الله في كتابه»، لكن ليس في الباب (١) حديث صحيح غير ما دلّ على التحريم، فالقول به (٢) متعيّن، و لعلّ المخصّص (٣) استند إلى مفهوم حديث أبى يحيى، لكنّه (٤) ضعيف.

و يفهم من المصنّف القطع بحلّ الغداف الأغبر، لأنّه (٥) أخّره عن حكاية

 <sup>◄</sup> محمد بن الحسن بإسناده عن زرارة عن أحدهما المثل أنه قال: إن أكل الغراب ليس بحرام، إنّا الحرام ما حرّم الله في كتابه، و لكنّ الأنفس تتغزّه عن كثير من ذلك تفزّراً (تقذّراً \_ظ)، (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٢٨ ب ٧ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ١).

<sup>(</sup>١) يعني ليس في باب حكم الغراب حديث صحيح غير الحديث الدال على التحريم. و المراد منه هو ما نقلناه عن علي بن جعفر عن أخيه أبي الحسن الله حيث قال الله: «لا يحل أكل شيء من الغربان، زاغ و لا غيره».

 <sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «به» يرجع إلى التحريم. يعني أنّ القول بتحريم الغربان متعيّن عند
 الشارح # بلا شبهة فيه.

<sup>(</sup>٣) أي لعلّ الذي خصّص غراب الزرع وأخرجه من عموم حرمة الغراب بجميع أصنافها استند إلى مفهوم رواية أبي يحيى الواسطيّ، وقد نقله الشارح في في الصفحة ٣٤٣، وفيه قوله في «إنّه لايؤكل، ومن أحلّ لك الأسود؟!»، ومنطوق الرواية هو تحريم الغراب الأبقع الذي ورد في السؤال و تحريم الغراب الأسود كما في الجواب، والمفهوم منها هو عدم حرمة غيرهما مثل غراب الزرع والغداف.

 <sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «لكنّه» يرجع إلى المفهوم. يعني أنّ المفهوم - بــل مــفهوم الوصــف
 الذي ورد في الرواية \_ضعيف.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «لأنّه» يرجع إلى المصنّف؛ و ضمير المفعوليوفي قـوله «أخّـره»

المشهور<sup>(۱)</sup>، و مستنده<sup>(۲)</sup> غير واضح، مع الاتّفاق على أنّه<sup>(۳)</sup> مـن أقسـام الغراب<sup>(۱)</sup>.

(و) يحرم من الطير (ما كان صفيفه (٥) حال طيرانه \_و هو (٦) أن يطير مبسوط الجناحين من غير أن يحرّ كهما (٧) \_ (أكثر من دفيفه (٨)) \_ بأن يحرّ كهما حالته (٩) \_ (دون ما انعكس (١٠) أو تساويا (١١) فيه) أي في الصفيف و

→ يرجع إلى الغداف.

(١) يعني أنّ المصنّف أخّر ذكر الغداف عن نقل المشهور في قوله «و الغداف» بعد قوله
 «و يحلّ غراب الزرع في المشهور»، فيفهم من ذلك قطع المصنّف بحليّة الغداف.

(٣) الضمير في قوله «أنّه» يرجع إلى الغداف. يعني إذا حصل الاتّفاق على كون الغداف
 من أصناف الغراب فتخصيصه يحتاج إلى دليل واضح.

( ٤) أي الغراب الذي ورد النهي عن أكله في الصحيحة المتقدّمة.

(٥) الضميران في قوليه «صفيفه» و «طيرانه» يرجعان إلى الطير.

(٦) أي الصفيف عبارة عن طيران الطير مبسوط الجناحين.

(٧) الضمير الملفوظ في قوله «يحرّكهما» يرجع إلى الجناحين.

(٨) الدفيف من دَفَّ الطيرُ دفيفاً: حرّك جناحيه كالحمام (أقرب الموارد).

(٩) الضمير في قوله «حالته» يرجع إلى الطيران.

(١٠) أي بأن كان دفيفه أكثر من صفيفه، فلو كان دفيف الطير في حال الطيران أكثر من صفيفه حكم بحرمته.

(١١) أي لو تساوى دفيفه و صفيفه حكم بالحرمة أيضاً.

الدفيف، و المنصوص<sup>(١)</sup> تحريماً و تحليلاً داخل فيه<sup>(٢)</sup> إلّا الخطّاف<sup>(٣)</sup>، فقد قيل بتحريمه (٤) مع أنّه يدفّ <sup>(٥)</sup>، فبذلك <sup>(٦)</sup> ضعف القول بتحريمه.

(و) كذا(٧) يحرم (ما ليس له (٨) قانصة (٩))، و هي للطير بمنزلة المصارين (١٠).

(١) أي الطير الذي ورد النصّ الخاصّ بتحريمه أو تحليله داخل في هذه القاعدة.

(٢) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى المناط المذكور في الصفيف و الدفيف.

(٣) الخُطَّافَ: طائر يشبه السُنُونُو طويل الجناحين قصير الرجلين أسود اللون و يسمّى بالخُطَّف (المنجد).

يعني أنّ الخطّاف لم يدخل تحت القاعدة المذكورة للتحريم، و مع ذلك قالوا بتحريمه و الحال أنّ دفيفه أكثر من صفيفه.

- (٤) الضمير في قوله «بتحريمه» يرجع إلى الخطّاف. يعني قال جمع من الفقهاء بـتحريم الخطّاف\_منهم ابن إدريس الله \_استناداً إلى الإجماع و رواية حسن بن داود الرقيّ و السنّة الناهية عن قتلها.
  - (٥) دَفُّ يَدِفُّ وزان فَرَّ يَفِرُّ.
- (٦) المشارإليه في قوله «فبذلك» هو دفّ الخطّاف. يعني لمخالفة الخطّاف للقاعدة المذكورة يضعّف القول بتحريم الخطّاف. و الضمير في قوله «بتحريمه» يرجع إلى الخطّاف.
  - (٧) المشار إليه في قوله «كذا» هو تحريم ما كان من الطير صفيفه أكثر من دفيفه.
    - (٨) الضمير في قوله «له» يرجع إلى «ما» الموصولة المراد منها الطير.
- (٩) القانصة: للطير كالحوصلة للإنسان، و في التهذيب: القانصة هنة كأنّها حجير في بطن الطائر، ج قوانِص، يقال: يُؤكّل الطير و ما لقانصه إلّا فَضَلات قوانِصه (أقرب الموارد).
  - (١٠) المَصارِين جمع الجمع، مفرده المَصِير. المَصِير: ما ينتقل الطعام إليه بعد المعدة (المنجد).

لغيرها (١) (و لا حوصلة (٢)) \_ بالتشديد و التخفيف \_ و هي ما يجمع فيها الحبّ و غيره من المأكول عند الحلق (و لا صيصية) \_ بكسر أوّله و ثالثه (٣) مخفّفاً \_ و هي الشوكة التي في رجله (٤) موضع العقب، و أصلها (٥) شوكة الحائك التي يسوّي (٢) بها السداة (٧) و اللحمة (٨).

و الظاهر أنّ العلامات متلازمة (٩)، فيكتفي بظهور أحدها.

و في صحيحة (١٠) عبدالله بن سنان قال: سأل أبي أبا عبدالله اللله و أنا أسمع: ما تقول في الحبارى (١١)؟ فقال: «إن كانت له قانصة فكُله» قال: و

 <sup>(</sup>١) الضمير في قوله «لغيرها» يرجع إلى الطير، و التأنيث باعتبار كون المراد من الطير معنى الجمع(الطيور).

 <sup>(</sup>٢) الحَوْصَل: هو من الطائر بمنزلة المعدة من الإنسان.
 الحَوْصَل(المنجد).

<sup>(</sup>٣) المراد من «ثالثه» هو حرف الصاد الثانية في كلمة «صيصية».

<sup>(</sup>٤) أي في رجل الطير.

<sup>(</sup>٥) أي أصل الشوكة، و المراد من الأصل هو معناه في اللغة.

<sup>&</sup>quot;) فاعله هو الضمير العائد إلى الحائك. أي يسوّي الحائك بالشوكة السداة و اللحمة.

<sup>(</sup>٧) السّداة من الثوب: خلاف اللحمة، و هو ما مدّ من خيوطه (المنجد).

<sup>(</sup>٨) اللُّحْمَة: ما سُدّي به بين سُدى الثوب أي ما نسج عرضاً، و هو خلاف سداة.

 <sup>(</sup>٩) أي العلامات المذكورة لحرمة الطيور (من كون صفيفه أكثر من دفيفه و عدم كون قانصة و لا حوصلة له) متلازمة، فإذا وجدت إحداها في طائر وجد الجميع.

<sup>(</sup>١٠) الصحيحة منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٣٥٠ ب ٢١ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٣.

<sup>(</sup>١١) سيأتي ذكر الحباري و أنَّه طائر أكبر من الدجاج.

سأله عن طير الماء، فقال مثل ذلك.

و في رواية (١) زرارة عن أبي جعفر الله قال: «كل ما دفّ، و لاتأكل ما صفّ»، فلم يعتبر أحدهما (٢) الجميع.

و في رواية (٣) سماعة عن الرضا الله «كلّ من طير البرّ ما كان له حوصلة، و من طير الماء ما كانت له (٤) قانصة كقانصة الحمام لا معدة (٥)

الحسن بن محبوب عن سهاعة بن مهران قال: سألت أبا عبدالله على من المأكول من الطير و الوحش، فقال: حرّم رسول الله على كلّ ذي مخلب من الطير و كلّ ذي ناب من الوحش، قلت: إنّ الناس يقولون من السبع، فقال لي: يا سهاعة، السبع كلّه حرام و إن كان سبع لا ناب له، فإنّا قال رسول الله على هذا تفصيلاً، و حرّم الله عزّ و جلّ و رسوله المسوخ جميعاً، فكل الآن من طير البرّ ما كان له حوصلة و من طير الماء ما كانت له قانصة كقانصة الحمام لا معدة كمعدة الإنسان، و كلّ ما صفّ فهو ذو مغلب و هو حرام، و الصفيف كما يطير البازيّ و الحدأة و الصقر و ما أشبه ذلك، و كلّ ما دفّ فهو حلال، و القانصة و الحوصلة يمتحن بها من الطير ما لم يعرف طيرانه و كلّ طير مجهول (التهذيب: ج ٩ ص ١٦ ص ٥٥).

و لا يخفى أنّ الشارح؛ نقل الرواية عن الرضاء؛ و الحال أنّ المرويّ في التهذيب مستند إلى الصادق،؛

 <sup>(</sup>١) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٣٤٦ ب ١٩ من أبواب الأطمعة المحرّمة من كتاب الأطمعة و الأشربة ح ١.

<sup>(</sup>٢) ضمير التثنية في قوله «أحدهما» يرجع إلى الروايتين المنقولتين.

<sup>(</sup>٣) الرواية منقولة في كتاب التهذيب:

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «له» يرجع إلى طير الماء.

<sup>(</sup>٥) الميغدَة و المُعَدَة. ج مِعَد و مَعِد: موضع هضم الطعام قبل انحداره إلى الأمعاء، و هي

كمعدة الإنسان، وكلّ ما صفّ فهو ذو مخلب و هو حرام، وكلّ ما دفّ فهو حلال، و القانصة و الحوصلّة يمتحن بها (١) من الطير ما لا يعرف طيرانه (٢) و كلّ طير مجهول (٣)».

و في هذه الرواية (٤) أيضاً دلالة على عدم اعتبار الجميع، و على أنّ (٥) العلامة لغير المنصوص على تحريمه و تحليله.

(و الخشّاف<sup>(٦)</sup>) و يقال له: الخفّاش و الوطواط (و الطاوس<sup>(٧)</sup>).

(و يكره الهدهد<sup>(۸)</sup>).....

 <sup>◄</sup> للإنسان عنزلة الكرش لذوات الأظلاف و الأخفاف (المنجد).

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «بها» يرجع إلى كلّ واحد من القانصة و الحوصلّة.

 <sup>(</sup>۲) فلو عرف الطير بالعلامة الموجودة في طيرانه من الصفيف و الدفيف لم يحتج إلى
 الامتحان بالقانسة و الحوصلة.

<sup>(</sup>٣) أي يمتحن بالقانصة و الحوصلّة كلّ طير لم يعرف من النصّ حلّه أو حرمته.

 <sup>(</sup>٤) أي الرواية المنقولة عن سهاعة في الصفحة السابقة تدل على عدم اعتبار جميع العلامات من القانصة و الحوصلة و الصيصية.

 <sup>(</sup>٥) أي في الرواية المذكورة أيضاً دلالة على أنّ العلامات المذكورة تختص بالطير الذي لم يرد على حلّه أو حرمته نصّ، فلو ورد النصّ لم يفتقر إلى الامتحان بالعلامات.

<sup>(</sup>٦) بالرفع، عطف على قوله في الصفحة ٣٤٧ «ما ما ليس له قــانصة». يــعني و يحــرم الخفّاش و الطاوس.

 <sup>(</sup>٧) الطاؤوس و الطاووس، ج أطواس و طَواوِيس، تصغيره طُويْس: طائر حسن الشَكْل حاد الصوت من فصيلة التُذرُجيّات و رتبة الدجاجيّات، مهده الأصليّ المنطقة الهنديّة – الماليزيّة – له عنق طويل و رأس صغير تزيّنه قنبرة (المنجد).

<sup>(</sup>٨) الهُدُهُدِ و الهُدُهِدِ و الهُدَاهِدِ: طائر ذو خطوط و ألوان كثيرة، منتن الربح طبعاً، لأنَّه

لقول (١) الرضاطية: «نهى رسول الله عَلَيْ عن قستل الهدهد و الصرد (٢) و الصوّام (٣) و النحلة (٤)»، و روى (٥) عليّ بن جعفر، قال: سألت أخي موسى اليلة عن الهدهد و قتله و ذبحه، فقال: «لايؤذى و لايذبح، فنعم الطير هو»، و عن الرضاط الله قال: «في كلّ جناح هدهد مكتوب بالسريانيّة آل محمّد خير البريّة» (٢).

(و الخطّاف) \_ بضمّ الخاء و تشديد الطاء \_ و هو الصنونو (أشدّ كراهةً) من الهدهد، لما روي(٢) عن النبيّ ﷺ: «استوصوا بالصنينات خيراً \_ يعني

محمّد بن علي بن الحسين بإسناده عن سليان بن جعفر الجعفري عن الرضا عن آبائد عليه أن رسول الله عليه أن رسول الله عليه عن قتل خمسة: الصرد و الصوّام و الهدهد و النحلة و النملة، و أمر بقتل خمسة: الغراب و الحيّة و الحداة و العقرب و الكلب العقور (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٤٤ ب ١٧ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٤).

بني أفحوصه في الزبل(أثرب الموارد).

<sup>(</sup>١) الرواية منقولة في كتاب الوسائل هكذا:

<sup>◙</sup> قال الصدوق، هذا أمر إطلاق و رخصة لا أمر وجوب و فرض.

<sup>(</sup>٢) الصّرد: طائر ضخم الرأس أبيض البطن أخضر الظهر يصطاد صغار الطير (المنجد).

 <sup>(</sup>٣) الصُوّام \_ بضم الصاد و تشديد الواو \_ : طائر أغبر اللون طويل الرقسة أكثر سا
 يبيت في النحل(تعليقة السيدكلانتر).

<sup>(</sup>٤) النَحْل \_ بالفتح \_: ذباب العسل يقع على الذكر و الأُنثى، الواحدة تَحْلة (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٥) الرواية منقولة في كتاب الكافي: ج ٦ ص ٢٢٤ ح ٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ح ١.

<sup>(</sup>٧) الرواية منقولة في كتاب الكافي:

الخطّاف .. ، فإنّهن آنس طير [الناس] بالناس»، بل قيل بيتحريمه (۱) لرواية (۲) داود الرقيّ قال: بينا نحن قعود عند أبي عبدالله عليه إذ مرّ رجل بيده خطّاف مذبوح، فوثب إليه أبو عبدالله عليه حتى أخذه من يده، ثمّ دحا (۳) به الأرض، ثمّ قال: «أعالمكم أمركم بهذا أم فقيهكم؟! أخبرني أبي عن جدّي أنّ رسول الله عَن الله عن قتل الستّة، منها (٤) الخطّاف». و فيه (٥) «أنّ تسبيحه قراءة الحمد لله ربّ العالمين، ألاترونه يقول: و لا الضالين؟!» و الخبر (٢) مع سلامة سنده لايدل على تحريم لحمه (٧).

حدة من أصحابنا عن سهل بن زياد و أحمد بن أبي عبدالله جميعاً عن الجاموراني عن الحسن بن علي بن أبي حمزة عن محمد بن يوسف التيميّ عن محمد بن جعفر عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ: استوصوا بالصنينات خيراً \_ يعني الخطاف \_ ، فإنهن آنس طير الناس بالناس، ثم قال: و تدرون ما تقول الصنينة إذا مرّت و ترغّت؟ تقول: بسم الله الرحمن الرحم، الحمد لله ربّ العالمين، حتى قرأ أمّ الكتاب، فإذا كان آخر ترغّها قالت: و لا الضالين، مدّ بها رسول الله ﷺ صوته: «و لا الضالين»، (الكافى: ج ٢ ص ٢٢٢ ح ٢).

<sup>(</sup>١) أي قال بعض بتحريم قتل الخطَّاف، استناداً إلى رواية داود الرقّيّ.

<sup>(</sup>٢) هذه الرواية منقولة في كتاب الكافي: ج ٦ ص ٢٢٣ ح ١.

<sup>(</sup>٣) أي رمى به الأرض.

 <sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى الستّة. يعني من جملة الستّة التي نهى رسول عن قتلها هو الخطّاف.

<sup>(</sup>٥) أي ورد في الخبر المذكور أنّ تسبيح الخطّاف قراءة سورة الحمد.

<sup>(</sup>٦) أي الخبر المذكور الذي يدلُّ على تحريم قتل الخطَّاف لايدلُّ على تحريم لحمه.

<sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «لحمه» يرجع إلى الخطَّاف. يعني أنَّ النهي عن قتل الخطَّاف يــدلّ

و وجه الحكم بحلّه<sup>(۱)</sup> حينئذ<sup>(۲)</sup> أنّه يدفّ، فيدخل في العموم<sup>(۳)</sup>، و قد روي حلّه<sup>(٤)</sup> أيضاً بطريق ضعيف.

و يكره الفاختة (٥) و القبرة (٦) \_ بضمّ القاف و تشديد الباء مفتوحةً من غير نون بينهما (٧)، فإنّه (٨) لحن من كلام العامّة \_ و يقال: القنبراء \_بالنون،

حلى الحرمة التكليفيّة، و لايدلٌ على الحرمة الوضعيّة، و هي حرمة أكل لحمه.

 <sup>(</sup>۱) يعني أن وجه الحكم بحل لحم الخطّاف هو الاستناد إلى العلامة الموجودة فيه سن
 العلامات المذكورة في حلّ الطير، و هي دفيفه عند الطيران.

<sup>(</sup>٢) أي حين إذ قلنا بعدم دلالة النهي على الحرمة الوضعيّة، فيحكم بحلّه بالأدلّة العامّة الدالّة على حلّ الطير بعلامة الدفيف فيه.

<sup>(</sup>٣) أي عموم حلّية كل طير كان دفيفه أكثر من صفيفه.

<sup>(</sup>٤) أي روى حلّ الخطّاف بطريق ضعيف، و الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

محدد بن الحسن بإسناده عن أحمد بن الحسن عن عمرو بن سعيد عن مصدق بن صدقة عن عبار بن موسى عن أبي عبدالله الله عن الرجل يصيب خطافاً في الصحراء أو يصيده أيأكله؟ قال: هو مما يؤكل، و عن الوبر يؤكل؟ قال: لا، هو حرام (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٤٣ ب ١٧ من أبواب الأطعمة المعرّمة من كتاب الأطعمة والأشربة ح ١). أقول: وجه الضعف هو وقوع جمع من الفطحيّة (عليّ بن فضال و عمرو بن سعيد و مصدق بن صدقة و عبار) في سند الرواية.

<sup>(</sup>٥) نوع من الحمام البرّيّ، جمعها فواخت(من تعليقة السيّد كلانتر).

 <sup>(</sup>٦) القُبْرَة و القُنْبَرَة و القُنْبَرَة و القُنْبَراء و القُنْبُراء، ج قُبَر و قُبَر و قَنابِر: عصفورة من فصيلة القُبَرِيّات، دائمة التغريد، تفتّش عن غذائها في الحقول و على الطرق (المنجد).

<sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «بينهما» يرجع إلى القاف و الباء. يعني ليس بينهما حرف النون.

<sup>(</sup>٨) يعني أنّ وجود النون بين القاف و الباء من أغلاط العامّة.

لكن مع الألف بعد الراء ممدودة، و هي (١) في بعض نسخ الكتاب .. و كراهة القبرة منضمة إلى بركة (٢) بخلاف الفاختة (٣) ، روى (٤) سليمان الجعفري عن الرضاط الله قال: «لا تأكلوا القبرة و لا تسبوها و لا تعطوها الصبيان يلعبون بها، فإنها كثيرة التسبيح [لله تعالى]، و تسبيحها لعن الله مبغضي آل محمد»، و قال (٥)؛ «إنّ القنزعة (٦) التي على رأس القبرة من مسحة سليمان بن داود على نبينا و آله و عليه السلام» في خبر طويل، و روى (٧) أبو بصير أنّ أبا عبد الله طالية قال لابنه السماعيل و قد رأى في بيته فاختة في قفص (٨) تصيح -: يا بنيّ، ما يدعوك إلى إمساك هذه الفاختة، أ ما علمت أنّها مشومة؟ و ما تدري ما تـقول؟»، قال اسماعيل: لا، قال (٩)؛ «إنّ ما تدعو (١٠) على أربابها، ....

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «و هي» يرجع إلى القنبراء.

<sup>(</sup>٢) يعني أنّ كراهة القبّرة مستندة إلى وجود بركة فيها.

<sup>(</sup>٣) فإنّ الكراهة في الفاختة منضمّة إلى شؤمها.

<sup>(</sup>٤) الرواية منقولة في كتاب الكافي: ج ٦ ص ٢٢٥ ح ٣.

<sup>(</sup>٥) و هذه العبارة أيضاً منقولة في المصدر السابق: ح ٤.

<sup>(</sup>٦) القُنْزُع و القُنْزَعَة و القَنْزَعَة و القِنْزَعَة: الخصلة من الشَعر تُتْرَك على الرأس، الشَعر حول الرأس(المنجد).

<sup>(</sup>٧) الرواية منقولة في كتاب الكافي: ج ٦ ص ٥٥١ ح ٣.

<sup>(</sup>٨) الْقَفْص و الْقُفْص و القَّفْص: المشتبك المتداخل بعضه في بعض(أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٩) فاعله هو الضمير العائد إلى الصادق ﷺ.

<sup>(</sup>١٠) فاعله هو الضمير العائد إلى الفاختة، و الضمير في قوله «أربابها» أيضاً يرجع إلى

فتقول: فقد تكم فقد تكم (١١)، فأخرجوها».

(و الحباري<sup>(۲)</sup>) \_ بضمّ الحاء و فتح الراء \_و هو اسم يقع على الذكر و الأنثى، واحدها و جمعها (أشدّ كراهةً) منهما<sup>(۳)</sup>.

<sup>→</sup> الفاختة.

<sup>(</sup>١) أي الموت لكم.

 <sup>(</sup>۲) الحُبارى: طائر أكبر من الدجاج الأهليّ و أطول عُنُقاً يضرب به المثل في البلاهة فيقال: «أبله من الحبارى»، قبل لها ذلك، لأنّها إذا غيّرت عشّها نَسِيَته و حَضَنَت بيض غيرها، و الحبارى أنواع كثيرة (المنجد).

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «منهها» يرجع إلى القبرة و الفاختة.

<sup>(</sup>٤) أي المشهور اشتراك الثلاثة في الكراهة بلا اختصاص أحدها بالأشدّية.

<sup>(</sup>٥) الرّواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٣٥٠ ب ٢١ مـن أبـواب الأطـعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٢.

<sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى الحباري.

<sup>(</sup>٧) بصيغة المتكلّم وحده من أكل يأكل.

<sup>(</sup>٨) و في الرواية المنقولة في الوسائل «أتملاً».

<sup>(</sup>٩) قد تقدّم معنى الصرد في الهامش ٢ ص ٢٥١.

<sup>(</sup>١٠) قد تقدّم شرح الصوّام في الهامش ٣ من ص ٣٥١.

-بضمّ الصاد و تشديد الواو \_، قال في التحرير: إنّه طائر أغبر (١) اللـون طويل الرقبة، أكثر ما يبيت في النخل، و في الأخبار النهي عن قتلهما فـي جملة الستّة (٢)، و قد تقدّم بعضها.

(٣) الشقرّاق ضبطه على خمسة أقسام:

أ: الشَقِرّاق.

ب: الشِقِرّاق.

ج: الشِقْراق.

د: الشَرِقْراق.

ه: الشَرَقُرَق.

و هو طائر صغير يقال له أيضاً: «الأخيل»، و تسمّيه العامّة «الشُقُرُّق».

(٤) بصيغة اسم المفعول، من رَقِطَ يَرْقَطُ.

رَقِطَ رَقَطاً: كان أسود مشوباً بنقط بياض، أو أبيض مشوباً بنقط سواد(المنجد).

(٥) يعني أنّ صبط الأنواع المذكورة في الشقرّاق مذكور في كتاب القاموس.

<sup>(</sup>١) يعني أنّ لون الصوّام يميل إلى الغبرة، بالفارسيّة «خاكستري».

<sup>(</sup>٢) قد تقدّم نقل الرواية في الصفحة ٣٥٢. قال على فيه: «أنّ رسول الله على عن قتل الستّة»، و لكن لم يذكر فيها الصوّام، بل ذكر الصرد، و في الرواية المنقولة في الهامش ١ من ص ٣٥١: «أنّ رسول الله على عن قتل خمسة»، و قد ذكر منها الصرد و الصوّام.

تعليل كراهته (١) بقتله الحيّات، قال: «و كان رسول الله عَيَّيَا للهُ يَعَلَيْلُهُ يـوماً يـمشي، فإذا شقرّاق قد أنقض (٢)، فاستخرج (٣) من خفّه حيّة »(٤).

(و يحلّ الحمام كلّه كالقماريّ (٥) \_ بفتح القاف \_ و هو الحمام الأزرق جمع قمريّ \_ بضمّه \_ منسوب إلى طير قـمر (٦) (و الدبـاسيّ (٧)) \_ بـضمّ الدال \_ جمع دبسيّ بالضمّ \_ منسوب إلى طير دبس (٨) بضمّها.

و قيل: إلى دبس (٩) الرطب بكسرها، و إنّما ضمّت الدال مع كسرها في

القُنْرِيّ، ج قُرْ و قُارِيّ، و الأنثى قُرْيّة: ضرب من الحام حسن الصوت (المنجد).

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «كراهته» يرجع إلى الشقرّاق، وكذلك في قوله «بقتله».

<sup>(</sup> ٢) من أنقضت العقابُ: صوِّ تت(المنجد).

<sup>(</sup>٣) فاعل قوله لليلغ: «فاستخرج» هو الضمير العائد إلى الشقرّاق، و الضمير في قــوله «خفّه» يرجع إلى رسول الله ﷺ.

الخُفّ، ج أخفاف و خِفاف؛ ما يُلبس بالرجل (السجد).

<sup>(</sup>٤) الرواية منقولة في كتاب التهذيب: ج ٩ ص ٢١ ح ٨٥

<sup>(</sup>٥) القياري جمع، مفرده القمريّ.

<sup>(</sup>٦) القُمْرَة: لون البياض إلى الخُضْرَة(المنجد).

<sup>(</sup>٧) الدباسيّ جمع، مفرده الدبسيّ.

الدُبْسِيّ: طائر أَدْكَن يقرقر، و هو مأخوذ من معنى الأدْبَس، ج دَبـاسِيّ، و هــي دُبْسِيّة(أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٨) الدُّبْسَة: الحمرة مشبعة سواداً (المنجد).

و الضمير في قوله «بضمّها» يرجع إلى الدال.

 <sup>(</sup>٩) الدِبْس \_ بالكسر \_ : عسل العنب، هذا هو المشهور، و \_ عسل النحل.
 الدِبس كالإبل: عسل التمر و نحوه، و \_ عسل النحل (أفرب الموارد).

المنسوب إليه في الثاني (١)، لأنهم يغيّرون في النسب كالدهريّ \_بالضمّ \_ مع نسبته إلى الدهر \_بالفتح \_، و عن المصنّف أنّه (٢) الحمام الأحمر.

(و الورشان (٢)) - بفتح الواو و الراء - و عن المصنّف أنّه الحمام الأبيض. (و الورشان (٢)) - بفتح الواو و الراء - (و يسحل الحبحل الحبحل و الدرّاج (٥)) - بضمّ الدال و تشديد الراء - (و القطا (٦)) - بالقصر - جمع قطاة (و الطيهوج (٧)) و هو طائر طويل الرجلين و الرقبة من طيور الماء (و الدجاج (٨)) - مثلّث الدال و الفتح أشهر - (و

<sup>(</sup>١) المراد من «الثاني» هو دبس الرطب. يعني بناءً على نسبة الدباسي \_بضم الدال \_ إلى دبس الرطب \_بكسر الدال \_أعربت الدال بالضمّ، لأنّهم يغيّرون الإعراب في النسب، كالدهريّ \_بالضمّ \_مع النسبة إلى الدهر \_بالفتح \_.

<sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «أنّه» يرجع إلى الدياسيّ.

 <sup>(</sup>٣) الورشان - محرّكة -: طائر/ و هو ساق حرّ، و هي ورشانة، ج ورشان و ورشين
 (أقرب الموارد).

 <sup>(</sup>٤) الحَجَل، و الواحدة حَجَلَة، ج حِجْلان و حَجْلى: طائر في حجم الحمام أحمر المنقار و الرجلين، و هو يعيش في الصرود العالية، يستطاب لحمه(المنجد).

<sup>(</sup>٥) الدُرَّاج، ج دَرارِيج و واحدته دُرَّاجة: طائر شبيه بالحَجَل و أكبر منه، أرقط بسواد و بياض، قصير المنقار، يطلق على الذكر و الأُنثى(المنجد).

<sup>(</sup>٦) القطا جمع، مفرده القطاة.

القَطاة، ج قِطاً و قَطُوات و قَطَيات: طائر في حجم الحمام(المنجد).

 <sup>(</sup>٧) الطّنيهُوج: طائر، حكاه ابن دريد، قال: و لا أحسبه عربيّاً، الأزهـريّ: الطَـنيهُوج: طائر أحسبه معرّباً، و هو ذكر السِلْكان(لسان العرب).

<sup>(</sup>٨) الدجاج \_بتثليث الدال و الفتح أفصح \_:طائر معروف،منه أهليّ و منه برّيّ (المنجد).

الكروان (١١) \_ بفتح حروفه الأول \_ (و الكركيّ (٢)) \_ بضمّ الكاف \_ واحد الكراكيّ (و الصعو<sup>(٣)</sup>) \_ بفتح الصاد و سكون العين \_ جمع صعوة \_ بهما<sup>(٤)</sup> \_ (و العصفور (٥) الأهليّ) الذي يسكن الدور (٢).

(و يعتبر في طير الماء) \_و هو الذي يبيض و يفرخ فيه (٧) \_(ما يعتبر في البرّيّ من الصفيف و الدفيف و القانصة و الحوصلة و الصيصية) (٨)، و قد تقدّم ما يدلّ عليه (٩).

<sup>(</sup>١) الكَرَوان، م كَرَوانة، ج كِرُوان و كَراوِين؛ طَائر أغبر اللون طويل المنقار، قيل: إنّـــه لاينام الليل و كأنّه سمّى بضدّه من الكرى أي النعاس(المنجد).

 <sup>(</sup>٢) الكُرْكِيّ، ج كَراكِيّ: طَائر كبير أُغبر اللون طويل العنق و الرجلين أبتر الذنب قليل
 اللحم، يأوي إلى الماء أحياناً (المنجد).

<sup>(</sup>٣) الصّعو، ج صَعَوات، و الواحدة صَعْوَة: صغير العصافير (المنجد).

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «بهما» يرجع إلى فتح الصاد و سكون العين.

<sup>(</sup>٥) العُصْفُور، ج عَصافِير: طائر، و هو يُطلَق على ما دون الحمَام من الطير قاطبةً (المنجد).

<sup>(</sup>٦) الدور جمع الدار.

 <sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الماء. يعني أن طير الماء هو الذي يجعل بيضه و فرخه في الماء.

<sup>(</sup>٨) فهذه العلامات التي تقدّم اعتبارها في حلّ الطير البرّيّ تعتبر في طير الماء أيضاً.

<sup>(</sup>٩) أي تقدّمت الروايات الدالّة على اعتبار العلامات المذكورة في الطير البرّيّ.

<sup>(</sup>١٠) يعني كلّ طير يحلّ أكله مثل الحمال الذي تقدّم - يحلّ بيضه أيضاً.

<sup>(</sup>١١) أي الطير الذي يحرم أكله \_مثل الخفّاش و الطاوس \_ يحرم بيضه أيضاً.

فإن اشتبه (١) أكل ما اختلف طرفاه <sup>(٢)</sup> و اجتنب ما اتّفق <sup>(٣)</sup>.

(و تحرم الزنابير) جمع زنبور (٤) - بضمّ الزاي - بنوعيه الأحمر و الأصفر (و البقّ (٥) و الذباب (٢)) - بضمّ الذال - واحده ذبابة - بالضمّ الأصفر (و البقّ (٥) و الذباب الذال و النون أخيراً - (و المجتّمة (٨)) أيضاً - و الكثير (٧) ذبّان - بكسر الذال و النون أخيراً - (و المجتّمة (٨)) - بتشديد المثلّثة مكسورة (٩) - (و هي التي تجعل غرضاً (١٠٠) للرمي (و تُرمى بالنشّاب (١١) حتّى تموت، و المصبورة و هي التي تجرح و تحبس

 <sup>(</sup>١) فاعله هو الضمير العائد إلى البيض. يعني فإن اشتبه البيض من حيث كونه من حلال اللحم أو الحرام أكل بالعلامة المذكورة.

<sup>(</sup>٢) بأن كان أحد طرفي البيض أضخم من الطرف الآخر.

<sup>(</sup>٣) أي يجتنب البيض الذي يتساوى طرفاه من حيث الضخامة و غيرها.

<sup>(</sup>٤) الزُنْبُور: ذباب أليم اللسع، ج زَنَابِير (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٥) الْبَقّ: حيوان عدسيّ مُفرطح أحمر الجُثّة أسود الرأس خبيث الرائحة لذّاع يتولّد في الخشب و الحصر، واحدْته بُقّة(أقرب الموارد).

 <sup>(</sup>٦) الذباب، و الواحدة الذُبابَة: أصناف كثيرة، ج أذِبّة و ذِبّان، يُطلَق على الزنابير و النحل، و البعوض بأنواعه و الذباب المعروف عند الإطلاق العربيّ (أقرب الموارد).
 و المراد هنا هو المعنى الأخير بقرينة ذكر المصنّف الثالية والبقّ صنفين منفردين.

<sup>(</sup>٧) أي الجمع الكثير للذبابة ذبّان.

 <sup>(</sup>٨) الْجَثَمة: المصبورة المحبوسة على الموت إلّا أنّها في الطير خاصّةً. و الأرانب و أشباه ذلك تُجتَم، ثمّ تُرمى حتى تُقْتَل(أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٩) أي بكسر الثاء المثلَّثة المكسورة.

<sup>(</sup>١٠) أي تجعل هدفأ للرمي.

<sup>(</sup>١١) النُشَّاب: السهام، مأخوذ من النُشُوب، الواحدة نُشَّابَة، ج نَشاشِيب، يـقال:

حتى تموت) صبراً، و تحريمهما (١) واضح، لعدم التذكية مع إمكانها، و كلاهما (٢) فعل الجاهليّة، و قد ورد النهي عن الفعلين (٣) مع تحريم اللحم. (و الجلّال و هو الذي يتغذّى عذرة الإنسان محضاً (٤) لا تخلط غيرها إلى أن ينبت عليها لحمه (٥) و يشتد عظمه عرفاً (حرام (٢) حتى يستبرأ على

## الجلّال من الحيوان

 <sup>◄ «</sup>تراموا بالنُشّاب و النّشاشِيب»، (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «تحريمها» يرجع إلى المجتّمة و المصبورة. يمعني أنّ حسرمتها لعدم تذكيتها مع الإمكان.

<sup>(</sup>٢) أي التجثيم و الصبر من أفعال الجاهليّة.

<sup>(</sup>٣) قال في المسالك: تحريم المجتمدة و المصبورة راجع إلى تحريم الميتة، لأنها من جملة أفرادها، لأنّ المراد منها ما يموت بغير التذكية، سواء استند موته إلى الجرح أم لا، و أصل الصبر في هذا الباب أن لا يعجل قتل الإنسان أو الحيوان، بل يحبس مجروحاً أو غير مجروح حتى يموت، و خصّ المصبورة بالجرح، ليكون سبباً للموت كالذبع، ثمّ تركها كذلك إلى أن تموت، و منه الحديث: «نهى عن قتل شيء من الدواب صبراً»، قال أبو عبيدة: هو أن يحبس من ذوات الأربع شيئاً حيّاً، ثمّ يرمي حتى يقتل، و منه يقال للرجل يقوم و يضرب عنقه: «قتل صبراً» أي محبوساً ممسكاً على القتل، و كلّ من حبسته ليقتل فهو قتل صبراً.

<sup>(</sup>٤) أي خالصاً بلا خلط بغيرها.

<sup>(</sup>٥) الضميران في قوليه «لحمه» و «عظمه» يرجعان إلى الجلّال.

<sup>(</sup>٦) خبر لقوله «الجلّال».

الأقوى)، لحسنة (١) هشام بن سالم عن أبي عبدالله الله قال: «لاتأكلوا لحوم الجلّالة، وهي التي تأكل العذرة، وإن أصابك من عرقها فاغسله (٢)». وقريب منها حسنة (٣) حفص، وفي معناهما (٤) روايات (٥) أخر ضعيفة. (وقيل:) و القائل ابن الجنيد \_(يكره) لحمها و ألبانها خاصّةً (١)،

(٤) الضمير في قوله «معناهما» يرجع إلى حسنة هشام و حسنة حفص.

(٥) من الروايات الأُخر الضعيفَة هُو مَا نَقَلَ فَيَ الكافي:

الأولى: علي بن إبراهيم عن أبيه عن النوفلي عن السكوني عن أبي عبدالله عليه قال: قال أمير المؤمنين على: الدجاجة الجلّالة لايؤكل لحمها حتى تقيّد ثلاثة أيّام، و البطّة الجلّالة خمسة أيّام، و الشاة الجلّالة عشرة أيّام، و البقر الجلّالة عـشرين يـوماً، و الناقة أربعين يوماً (الكافي: ج 7 ص ٢٥١ ح ٣).

الثانية: عدّة من أصحابنا عن سهل بن زياد الأدميّ عن يعقوب بن يـزيد رفعه قال: قال أبو عبدالله على الإبل الجـلالة إذا أردت نحـرها تحـبس السعير أربعين يوماً...إلخ (المصدر السابق: ص ٢٥٢ ح ٢).

أقول: وجه ضعفهما هو وقوع النوفليّ و السكونيّ في سند الأولى و وجود الرفع في سند الثانية، وكلاهما موجبان لضعف الحديث.

(٦) يعني قال ابن الجنيد الجنيد الجائمة على الجائلة و ألبانها دون عرقها و الانتفاع بسائر

<sup>(</sup>١) الرواية منقولة في كتاب الكافي: ج ١٦ ص ٢٥٠ ح ١.

<sup>(</sup>٢) الضمير الملفوظ في قوله «فاغسله» يرجع إلى عرق الجلّال.

<sup>(</sup>٣) هذه الرواية أيضاً منقولة في كتاب الكافي:

استضعافاً للمستند<sup>(١)</sup> أو حملاً لها<sup>(٢)</sup> على الكراهة، جمعاً بينها<sup>(٣)</sup> و بين ما ظاهره الحلّ.

و على القولين (٤) (فتستبرأ الناقة بأربعين يوماً، و البقرة بعشرين)، و قيل: كالناقة (٥)، (و الشاة بعشرة)، و قيل: بسبعة (٦).

و مستند هذه التقديرات (٧) كلّها ضعيف، و المشهور منها (٨) ما ذكره المصنّف (٩)، و ينبغي القول بوجوب الأكثر (١٠)، للإجماع (١١) على عدم

منافعها من الركوب و غيره.

(٢) أي لحمل الروايات الناهية على الكراهة.

<sup>(</sup>١) يعني أنّ ابن الجنيد استضعف الروايات المذكورة الدالّة على حرمة لحسم الجسلّالة و اجتناب عرقها.

<sup>(</sup>٣) أي للجمع بين الروايات الدالة على التحريج و الروايات الدالة على الحلّ.

<sup>(</sup>٤) المراد من «القولين» هو القول بالحرمة و القول بالكراهة.

<sup>(</sup>٥) يعني قال بعض باستبراء البقرة أربعين يوماً مثل الناقة.

<sup>(</sup>٦) يعني قال بعض باستبراء الشاة بسبعة أيّام.

 <sup>(</sup>٧) من مستند هذه التقديرات هو ما نقل في الهامش ٥ من الصفحة السابقة من
 الروايتين، و قد تقدّم بيان ضعفها هناك، فراجع إن شئت.

<sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى التقديرات.

<sup>(</sup>٩) حيث قال فها مضى آنفاً «فتستبرأ الناقة...إلخ».

<sup>(</sup>١٠) فعلى هذا يُعتبر في الناقة أربعون يوماً و في البقرة عشرون يوماً و في الشاة عشرة (في مقابل القول المقابل للمشهور، و هو اعتبار الأربعين في البقرة و السبعة في الشاة، كما تقدّم)، لاستحباب النجاسة اليقينيّة فيها و الشكّ في زوالها.

<sup>(</sup>١١) هذا دليل لعدم اعتبار الأزيد من أكثر التقديرات المذكورة.

اعتبار أزيد منه، فلاتجب الزيادة، و الشكّ<sup>(١)</sup> فيما دونه، فـلايتيقّن زوال التحريم مع أصالة بقائه (٢) حيث ضعف المستند، فيكون ما ذكرناه (٣) طريقاً للحكم.

وكيفيّة الاستبراء (بأن يربط) الحيوان، و المراد أن يضبط<sup>(٤)</sup> على وجه يؤمن أكله النجس (و يـطعم عـلفاً طـاهراً) مـن النـجاسة الأصـليّة (٥) و العرضيّة (٦) طول المدّة (٧).

(و تستبرأ البطّة (٨) و نحوها) من طيور الماء (بخمسة أيّام، و

(١) بالجرّ، عطف على مدخول اللام الجارّة في قـوله «للإجـاع»، و الضـمير في قـوله
 «دونه» يرجع إلى الأكثر.

( ٢) الضمير في قوله «بقائه» يرجع إلى التحريم.

و المراد من الأصل هو استصحاب التحريم عند الشكّ في زواله.

 (٣) أي يكون ما ذكرناه من الإجماع و ضعف مستند الأقــل و أصــالة البــقاء طــريقاً للحكم بوجوب أكثر التقديرات المذكورة.

## كيفية استبراء الجلال

- (٤) أي ليس المراد من الربط معناه الحقيق، بل المراد هو ما ذكره الشارح في قوله «أن يضبط على وجه يؤمن أكله النجس».
  - (٥) المراد من «النجاسة الأصليّة» هو الأعيان النجسة كالعذرة و الدم و المني و الميتة.
- (٦) كالمتنجّسات التي تعرض لها النجاسة بوقوع النجاسة الذاتيّة فيها أو بـلقائها لهـا.
   مثل الماء الذي يتنجّس بوقوع النجاسة فيه أو بلقائه لها.
  - (٧) ظرف لقوله «يطعم».
- (٨) البَطّ، ج بُطُوط و بِطاط، الواحدة البَطَّة، للمذكّر و المؤنّث: هو طـير مــائيّ قــصير

الدجاجة(١) و شبهها) ممّا في حجمها(٢) (بثلاثة أيّام).

و المستند<sup>(٣)</sup> ضعيف، كما تقدّم (٤)، و مع ذلك (٥) فهو خالٍ عن ذكر الشبيه لهما (٦).

(و ما عدا ذلك (٧)) من الحيوان الجلّال (يستبرأ بما يغلب على الظـنّ) زوال الجلل به (٨) عرفاً، لعدم ورود مقدّر له شرعاً.

و لو طرحنا تلك التقديرات (٩) لضعف مستندها كان حكم الجميع كذلك (١٠).

 <sup>◄</sup> العنق و الرجلين، و هو غير الإوزر (المنجد).

<sup>(</sup>١) تقدّم معنى الدجاجة بالتثليث في الهامش ٨ من ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «حجمها» يرجع إلى الدجاجة.

 <sup>(</sup>٣) قد تقدّم مستند الحكم، و هو الرواية الأولى المنقولة في الهامش ٥ من ص ٣٦٢، و
 قد تقدّم أيضاً وجه ضعف المستند بوقوع النوفليّ و السكونيّ في سنده.

<sup>(</sup>٤) أي في قول الشارح ﴿ في الصفحة ٣٦٣ «و مستند هذه التقديرات كلُّها ضعيف».

<sup>(</sup>٥) المشار إليه في قوله «ذلك» هو ضعف المستند، و الضمير في قوله «فهو» يرجع إلى المستند.

 <sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «لهما» يرجع إلى البطّة و الدجاجة. يعني أنّ المستند مع ضعفه خالٍ
 عن ذكر الشبيه للبطّة و الدجاجة.

<sup>(</sup>٧) المشار إليه في قوله «ذلك» هو ما ذكر من الحيوانات الجلّالة التي ذكر اسمها.

<sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «به» يرجع إلى «ما» الموصولة في قوله «بما يغلب على الظنّ».

 <sup>(</sup>٩) أي التقديرات المذكورة لاستبراء بعض الحيوانات الجلّالة لو طرحت لضعف مستندها كان حكم الجميع هو الاستبراء بما يغلب على الظنّ زوال الجلل به عرفاً.

<sup>(</sup>١٠) المشار إليه في قوله «كذلك» هو الاستبراء بما يغلب على الظنّ زوال الجلل به.

(و لو شرب) الحيوان (المحلَّل (۱) لبن خنزيرة و اشتد)\_بأن زادت قوّته و قوي عظمه و نبت لحمه بسببه (۲)\_(حرم لحمه الحمه نسله)، ذكراً كان أم أنثى، (و إن لم يشتدّ (٤) كره).

هذا<sup>(٥)</sup> هو المشهور، و لانعلم فيه مخالفاً، و المستند أخـبار<sup>(٦)</sup>كـثيرة

# المحلَّل الشارب لبن خنزيرة

- (١) فإذا شرب الشاة أو البقر لبن خنزيرة و اشتدٌ لحمهما حرم لحمهما.
  - (٢) الضمير في قوله «بسببه» يرجع إلى إللبن.
- (٣) الضميران في قوليه «لحمه» و «نسله» يرجعان إلى الحيوان المحلَّل.
  - (٤) أي إن لم يشتدّ لحمه بشرب لبن الخنزيرة يكره لحمد.
- (٥) المشار إليه في قوله «هذا» هو الحكم بحرمة الحيوان المحلّل إذا شرب لبن خنزيرة و اشتدّ، و بالكراهة إذا لم يشتدّ. يعني أنّ الحكم المذكور مشهور بـين الفـقهاء، و لم يعرف الشارح إلله مخالفاً له.
- (٦) من الأخبار الدالة على الحكم المذكور هو ما نقل في كتاب الوسائل، نينقل ثـلاث
  روايات منها:

الأولى: محمد بن يعقوب بإسناده عن حنّان بن سدير قال: سئل أبا عبدالله على و أنا حاضر عنده عن جدي رضع من لبن خنزيرة حتى شبّ و كبر و اشتدّ عظمه، ثمّ إنّ رجلاً استفحله في غنمه فخرج له نسل، فقال: أمّا ما عرفت من نسله بعينه فلا تقربنه، و أمّا ما لم تعرفه فكله، فهو بمنزلة الجبن، و لا تسأل عنه (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٥٣ب ٢٥ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة م ١١).

الثانية: محمّد بن يعقوب بإسناده عن حميد بن زياد عن عبدالله بن أحمد النهيكيّ

لاتخلو من ضعف<sup>(١)</sup>.

و لا يتعدّى الحكم (٢) إلى غير الخنزير، عملاً بالأصل (٣) و إن ساواه (٤) في الحكم كالكلب، مع احتماله (٥)، و روي (٦) أنّه إذا شرب لبن آدميّة حتّى

حن ابن أبي عمير عن بشر بن مسلمة عن أبي الحسن ﷺ في جدي رضع من خنزيرة، ثم ضرب في الغنم، فقال: هو بمنزلة الجبن، فما عرفت أنّه ضربه فلا تأكله، و ما لم تعرفه فكل (المصدر السابق: ح ٢).

الثالثة: محمّد بن يعقوب بإسناده عن أبي حمزة رفعه قال: لاتأكل من لحـم حمـل رضع من لبن خنزيرة(المصدرالسابق: ح ٣).

(١) لايخنى وجه الضعف في الرواية الأولى بوقوع ابن سدير في سندها و بوقوع حمسيد
 بن زياد في سند الثانية و بالرفع في الرواية الثالثة.

(٢) أي لا يتعدّى حكم التحريم إلى حيوان محلّل شرب من لبن غير الخنزير مثل الكلب.

(٣) المراد من «الأصل» هو استصحاب الحليّة عند الشكّ في الحرمة.

(٤) فاعله هو الضمير العائد إلى غير الخنزير، و ضمير المفعول يرجع إلى الخنزير. يعني
 و إن كان غير الخنزير مساوياً له من حيث النجاسة الذاتية مثل الكلب.

(٥) يعني يحتمل تعدّي الحكم بالحرمة إلى الحيوان الذي شرب لبن الكلب أيسضاً إذا اشتد و قوى عظمه به.

(٦) الرواية التي أشار الشارح الله إلى مضعونها في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن أحمد بن محمّد قال: كتبت إليه: جعلني الله فداك من كلّ سوء، امرأة أرضعت عناقاً حتى فطمت و كبرت و ضربها الفحل، ثمّ وضعت، فيجوز أن يؤكل لحمها و لبنها؟ فكتب: فعل مكروه، و لا بأس به.

اشتدّ كره لحمد.

(و يستحبّ استبراؤه (۱۱) على تقدير كراهته (بسبعة أيّام) إمّا بمعلف إن كان يأكله (۲)، أو بشرب لبن طاهر.

(و يحرم) من الحيوان ذوات الأربع و غيرها (٣) على الأقوى الذكور و الإناث (موطوء الإنسان و نسله) المتجدّد (٤) بعد الوطء.....

### مراسي موطوء الإنسان

(٣) أي و يحرم غير ذوات الأربع أيضاً مثل الطيور على الأقوى عند الشارح (١٠).

- البهيمة، وهي الختاب: قوله «وغيرها على الأقوى»، لكنّ الرواية وردت بسنكات البهيمة، وهي لغة اسم لذوات الأربع من حيوان البرّ و البحر، فينبغي أن يكون العمل عليه، تمسّكاً بالأصل في موضع الشكّ، و يحتمل العموم لوجود السبب الحرّم و عدم الخصوصية للمحلّل، وهو الذي يشعر به إطلاق كلام المحقّق و غيره، و لا فرق في ذلك بين العالم بالحكم و الجاهل، و سائر الأحكام المترتبة على هذا الفعل تأتي في باب الحدود إن شاء الله تعالى، و القرعة على الوجه المزبور عند الاشتباه في الحصور واردة في الرواية، و بمضمونها عمل الأصحاب، مع أنها لاتخلو من ضعف و إرسال و قطع أيضاً، لعدم العلم بالمسئول (المسائل).
- (٤) بالرفع، صفة لقوله «نسله». يعني و يحرم النسل المتجدّد للموطوء لا النسل الذي حصل قبل الوطي.

 <sup>(</sup>۱) الضميران في قوليه «استبراؤه» و «كراهته» يرجعان إلى الحــيوان الذي شرب لبن خنزيرة و لم يشتد.

 <sup>(</sup>۲) يعني لو كان الحيوان في سنّ يأكل العلف استبرئ بعلف، و إلّا فبشرب لبن حيوان طاهر.

لقول (١) الصادق الليلا: إنّ أمير المؤمنين الليلا سئل عن البهيمة التي تنكح، قال: «حرام لحمها و لبنها».

و خصّه <sup>(۲)</sup> العلّامة بذوات الأربع، اقتصاراً فيما خالف الأصل<sup>(۳)</sup> على المتيقّن <sup>(٤)</sup>.

(و يجب ذبحه (٥) و إحراقه بالنار) إن لم يكن المقصود منه (٦) ظهره. و شمل إطلاق الإنسان (٧) الكبير و الصغير و العاقل و المجنون، و إطلاق النصّ (٨) يتناوله أيضاً.

<sup>(</sup>١) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٣٥٩ ب ٣٥ من أبـواب الأطـعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٣.

<sup>(</sup>٣) المراد من «الأصل» هو أصالة الحلّ.

 <sup>(</sup>٤) المراد من «المتيقن» هو ذوات الأربع. يعني أنّ المتيقن هو حسرمة ذوات الأربع و غيرها ممّا يشكّ في تحريمه.

<sup>(</sup>٥) الضميران في قوليه «ذبحه» و «إحراقه» يرجعان إلى موطوء الإنسان.

 <sup>(</sup>٦) الضميران في قوليه «منه» و «ظهره» يرجعان إلى الحيوان الموطوء.
 و المراد من الحيوان المقصود ظهره هو الحمار و الفرس و البغل التي لايقصد منها إلاّ الركوب و الحمل.

 <sup>(</sup>٧) أي الإنسان في قوله المصنف في الصفحة السابقة «يحرم موطوء الإنسان» مطلق يشمل الكبير و الصغير و...إلخ.

<sup>(</sup>٨) أي النصّ المذكور في هذه الصفحة أيضاً مطلق، لقوله ﷺ فيه: «سئل عـن البهــيمة

أمّا بقيّة الأحكام(١) غير التحريم فيختصّ البالغ العاقل، كما سيأتي \_إن شاء الله تعالى \_مع بقيّة الأحكام في الحدود.

و يستثني من الإنسان الخنثي، فلايحرم موطوؤه، لاحتمال الزيادة <sup>(٢)</sup>. (و لو اشتبه (۳)) بمحصور (٤) (قسم (٥)) نصفین (و أقرع) بینهما (٦)، بأن تكتب رقعتان(٧) في كلِّ واحدة اسم نصف منهما(٨)، ثمّ يخرج(٩) على ما

→ التي تنكح» من دون إشارة إلى قيد في الناكح.

و الضمير الملفوظ في قوله «يتناوله» يرجع إلى كلّ واحد ممّا ذكر.

(١) المراد من «بقيّة الأحكام» هو تعزير الواطي و غرامة ثمن الموطوء.

(٢) أي احتمال زيادة العضو في الخنثي. (٣) فاعله هو الضمير العائد إلى الموطوء.

(٤) بأن كانت الشبهة محصورة ، بخلاف ما إذا كانت غير محصورة.

(٥) نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى المحصور.

(٦) الضمير في قوله «بينهما» يرجع إلى النصفين.

(٧) الرقعتان تثنية، مفردها الرقعة.

الرُقْعَة \_ بالضمّ \_ : القطعة من الورق التي تكتب، ج رقاع (أقرب الموارد).

(٨) أي اسم نصف من النصفين، بأن يجعل نصف المحصور في اليمين و النصف الآخــر في ليسار و يكتب اسم اليمين في إحدى الرقعتين و اليسار في الأخرى، ثمّ يستخرج المستخرج بنيّة كون المحرّم فيه، بأن يقول: إنّ الموطوء بين أفراد هذا النصف في اليمين أو اليسار حتى تبق واحدة، فإذاً يحلُّ ما لم يستخرجه بالقرعة و يحرم ما استخرجه

(٩) أي يخرج بنيَّة المحرَّم فيه.

 (١) فاعله هو الضمير العائد إلى الحرّم. يعني إذا خرج المحرّم في أحد النصفين فهو أيضاً يقسم نصفين و يقرع بينهما إلى أن تبقى واحدة.

(٢) أي قسم هذا النصف الذي خرج باسم الحرّم أيضاً نصفين و أقرع بينها.

(٣) أي و مثل التنصيف الأوّل و الثاني ينتصف الباقي و يقرع حتى تبق واحدة، فيحكم
 بحرمتها و حلّ غيرها.

(٤) يعني أنَّ الإحراق و غيره يجري في خصوص الواحدة المستخرجة بما ذكر.

(٥) يعني أنّ حكم الموطوءة المعلومة ابتداءً يجري في خصوص ما أخرجته القرعة.

(٦) الرواية منقولة في كتاب الوساً ثلَّ:

محمّد بن الحسن بإسد ده عن محمّد بن عيسى عن الرجل الله أنّه سئل عن رجل نظر إلى راع نزا على شاة، فقال: إن عرفها ذبحها و أحرقها، و إن لم يعرفها قسمها نصفين أبداً حتى يقع السهم بها، فتذبح و تحرق و قد نجت سائر ها (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٥٨ ب من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ١).

(٧) بمعنى التنصيف الثاني و الثالث و الرابع حتى لاتبق إلّا واحدة.

(٨) و قد تقدّم ذكره في الصفحة السابقة في قولهما «قسم نصفين».

 (٩) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى التنصيف أبدأ. يعني أنّ أكثر عبارات الفقهاء ـ و منهم المصنّف حيث قال: «قسم و أقرع» ـ خالية عن قيد التنصيف أبد حتى تبق واحدة.

(١٠) المشار إليه في قوله «هنا» هو كتاب اللمعة الدمشقيّة.

و في الدروس و في القواعد: «قسم (١) قسمين»، و هو (٢) مع الإطلاق أعمّ من التنصيف.

و يشكل التنصيف أيضاً لو كان العدد فرداً (٣)، و على الرواية (٤) يجب التنصيف ما أمكن، و المعتبر منه (٥) العدد لا القيمة، فإذا كان (٦) فرداً جعلت الزائدة مع أحد القسمين.

 <sup>(</sup>١) يعني أنّ المصنّف في كتابه (الدروس) و العلّامة في كتابه (القـواعـد) قـالا بأنّ المحصور يقسم قسمين، و لم يصرّحا بالقسمة نصفين.

 <sup>(</sup>٢) أي القسمة قسمين مطلقاً أعمّ من التنصيف، إذ يمكن قسمة شيء قسمين أحدهما أكبر أو أكثر من الآخر مع صدق القسمة من دون التساوي.

<sup>(</sup>٣) كما إذا كان عدد المحصور خمس وعشرين أو خمس عـشرة شـاة، فـإذاً يشكـل القسمة نصفين.

 <sup>(</sup>٤) يعني بناءً على ما تبدل عبليه الرواية من التبنصيف يجب التبنصيف في صورة الإمكان، فلو كان العدد فرداً لم يجب التنصيف.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى التنصيف. يعني أنّ المشتبه المحصور يقسم نـصفين من حيث العدد لا القيمة.

<sup>(</sup>٦) اسم «كان» هو الضمير العائد إلى العدد. يعني لو كان عدد الحصور فرداً مئل الثلاثة أو الخمسة جعل العدد الزائد مع أحد الطرفين، فعلى هذا يقسم الثلاثة قسمين: واحداً في قسم و اثنين في الآخر، فلو أخرج القسم الذي هو اثنان قسم أيضاً قسمين، فيقرع و يخرج.

(و لو شرب المحلُّل خمراً)، ثمّ ذبح عقيبه (١) (لم يؤكل ما في جوفه (٢)) من الأمعاء (٣) و القلب و الكبد، (و يجب غسل باقيه)، و هو (٤) اللحم على المشهور، و المستند<sup>(ه)</sup> ضعيف، و من ثمّ<sup>(٦)</sup>كرهه ابن إدريس خاصّةً.

و قيّدنا ذبحه بكونه(٧) عقيب الشرب، تبعاً للرواية، و عبارات الأصحاب مطلقة<sup>(٨)</sup>.

(و لو شرب بولاً غسل ما في بطنه و أكمل(٩)) من غير تحريم، و

# المحلَّل الشِيارِبِ خمراً أو بولاً

- (١) الضمير في قوله «عقيبه» يرجع إلى الشرب. (٢) الضمير في قوله «جوفه» يرجع إلى المحلّل.
- (٣) المَعْي و المِعَي، ج أمْعاء، و المُعَاء، ج أَمْعِيَة: مصران البطن(المنجد).
- (٤) أي الباقي بعد حرمة الأمعاء و القلب و الكبد هو لحم الحيوان الذي شرب الخمر، و هذا الباقي يغسل و يؤكل على القول المشهور.
  - (٥) المستند هو الرواية المنقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن الحسن بإسناده عن زيد الشحّام عن مولانا أبي عبدالله على أنّه قال في شاة شربت خمراً حتى سكرت، ثمّ ذبحت على تلك الحال: لا يؤكل ما في بطنها (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٥٢ ب ٢٤ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ١).

- (٦) أي و لضعف مستند التحريم حكم ابن إدريس، بالكراهة.
- (٧) أي قيدنا الذبح بكونه عقيب الشرب في قولنا «ثم ذبح عقيبه» تبعاً للرواية.
  - (٨) أي لم يقيّد الأصحاب الذبح بكونه عقيب الشرب.
  - (٩) نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى «ما» الموصولة في قوله «ما في بطنه».

المستند (١) مرسل، و لكن لا راد (٢) له، و إلا (٣) لأمكن القول بالطهارة فيهما، نظراً (٤) إلى الانتقال كغير هما (٥) من النجاسات.

و فُرق (٦) مع النص بين الخمر و البول بأنّ الخمر لطيف تشربه

- (١) يعني أنّ مستند الحكم بوجوب الغسل و عدم حـرمة مـا في بـطن الحـيوان الذي شرب الخمر هو رواية مرسلة، و الرواية المرسلة منقولة في كتاب الوسائل:
- محمّد بن الحسن عن أحمد عن بعض أصحابه عن عليّ بن حسّان عن عليّ بن عقبة عن موسى بن أكبل عن بعض أصحابه عن أبي جعفر عليًا في شاة شربت بولاً، ثمّ ذبحت، قال: فقال: يغسل ما في جوفها، ثمّ لا بأس به، و كذلك إذا اعتلفت بالعذرة ما لم تكن جلّالة، و الجلّالة التي تكون ذلك غذاؤها (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٥٢ ب ٢٤ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة والأشربة ح ٢).
- (۲) يعني أنّ الرواية و إن كانت مرسلة و ضعيفة، لكن لم يوجد أحد من العلماء يردّها.و الضمير في قوله «له» يرجع إلى المستند.
- (٣) يعني لو كان لهذا الخبر راد من الفقهاء لأمكن القول بالطهارة في فرض شرب المحلل الخمر و البول.
- (٤) مفعول له، تعليل للحكم بالطهارة في شرب الخمر و شرب البول، و الدليل هـو
   الانتقال الذي هو من جملة المطهّرات.
  - أقول: التعليل المذكور بأنَّ الانتقال المطهّر إنَّما هو يحصل بعد التحليل لا مطلقاً.
- (٥) الضمير في قوله «غيرهما» يرجع إلى الخمر و البـول. يـعني كـما أنّ غـيرهما مـن النجاسات أيضاً يطهّران بالانتقال.
- (٦) يعني أن بعض الفقهاء قال بالفرق بين الخمر و البول بأن الخمر لاتـطهر و لاتحـل.
   بخلاف البول، فإنّه يطهر بالغسل و يحلّ.

الأمعاء (١)، فلايطهر بالغسل و تحرم (٢)، بخلاف البول، فإنّه لايصلح للغذاء و لاتقبله (٣) الطبيعة.

و فيه (٤) أنّ غسل اللحم إن كان لنفوذ الخمر فيه (٥) \_كما هو الظاهر \_ لم يتمّ الفرق بينه (٦) و بين ما في الجوف،....

(١) يعني أنَّ الأمعاء تنفذ فيها الخمر، بخلاف البول.

(٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الأمعاء.

(٣) الضمير في قوله «لاتقبله» يرجع إلى البول. يعني أن طبيعة الأمعاء لاتقبل البول،
 فتكون قابلة للتطهير، فتطهر بالغسل و تحلّ.

- (٤) يعني أن الإشكال وارد على الفرق المذكور، لأن غسل اللحم إن كان لنفوذ الخمر
   فيد فلا يجوز الفرق بين اللحم و بين أمعاء الحيوان، و إن لم تنفذ الخمر إلى اللحم
   فلا يجب غسله.
- المن حواشي الكتاب: قوله «و قيد أن غسل اللحم...إلخ» أي في هذا الفرق المشتمل على التعليل أو في هذا التعليل أن وجوب غسل اللحم إن كان لنفوذ الخمر فيه -كما هو الظاهر فإن الظاهر منه هذا، و احتال غيره بعيد...إلخ -لايتم الفرق بينه و بين ما في الجوف، فينبغي غسل ما في الجوف أيضاً لا تحريمه أو تحريم الجميع، و إن نفذ فيا في الجوف فقط و لم يصل إلى اللحم لم يجب تطهيره، مع أن الظاهر الحكم بغسل ظاهر اللحم و باطنه، و هذا لايناسب الفرق بالنفوذ و عدمه، لأن ما نفذ و كان فيا بين الظاهر و الباطن لا يطهر به، و الرواية خالية عن غسل اللحم، فلا يحتاج إلى ما ذكر (حاشية الشيخ علي الله).
  - (٥) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى اللحم.
- (٦) الضمير في قوله «بينه» يرجع إلى اللحم. يعني أنّ الظاهر وجموب غسل اللحم،
   لنفوذ الخمر فيه.

و إن لم تصل<sup>(١)</sup> إليه لم يجب تطهيره (٢)، مع أنّ ظاهر الحكم (٣) غسل ظاهر اللحم الملاصق (٤) للجلد و باطنه (٥) المجاور للأمعاء، و الرواية (٦) خالية عن غسل اللحم.

# (و هنا مسائل:)

(الأولى(٧): تحرم الميتة) أكلاً و استعمالاً (٨) (إجماعاً، و تحلّ منها(٩))

 (١) فاعله هو الضمير العائد إلى الخمر، و هي مؤنّث ساعيّ، و الضمير في قوله «إليه» يرجع إلى اللحم.

( ٢) الضمير في قوله «تطهيره» يرجع إلى اللحم.

(٣) يعني أنّ ظاهر حكم الفقهاء في المسألة هو وجوب غسل ظاهر لحم الحيوان الذي شرب الخمر.

(٤) أي المتّصل بجلد الحيوان.

(٥) أي وكذا حكم الأصحاب بوجوب غسل باطن اللحم الذي يجاور أمعاء الحيوان.

(٦) يعني أنّ الرواية المنقولة في الهامش ٥ من ص ٣٧٣ لاتدلّ عــلى وجــوب غــــل
 اللحم، لأنّ الإمام ﷺ قال فيها: «لايؤكل ما في بطنها»، فلاتدلّ على غـــل لحمها.

# مسائسل الأولى: حرمة الميتة و ما يحلّ منها

(٧) أي المسألة الأولى من المسائل.

 (٨) أي تحرم الميتة من حيث الاستعمال أيضاً. فلايجوز جعل جلد الميتة فراشاً. وكذا لايجوز جعله ظرفاً أو حذاءً. وكذا لايجوز جعل شحم الميتة صابوناً.

(٩) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى الميتة. يعني تحلّ من الميتة عشرة أشياء:

عشرة أشياء متّفق عليها<sup>(۱)</sup>، و حادي عشر مختلف فيه<sup>(۲)</sup>، و هي<sup>(۳)</sup> (الصوف<sup>(1)</sup> و الشعر و الوبر و الريش، فإن) جزّ<sup>(۵)</sup> فهو طاهر، و إن (قلع<sup>(۲)</sup> غسل أصله) المتّصل بالميتة، لاتّصاله<sup>(۷)</sup> برطوبتها (و القرن<sup>(۸)</sup> و الظفر<sup>(۱)</sup> و

◄ الأوّل: الصوف.
 الثاني: الشعر.
 الثالث: الوبر.
 الثالث: الوبر.
 الرابع: الريش.
 الخامس: القرن.

- (١) الضمير في قوله «عليها» يرجع إلى قوله «عـشرة أشـياء». يـعني أنّ حـليّة هـذه الأشياء العشرة إجماعيّة بين الفقهاء.
- (۲) أي الحادي عشر ـ و هو لبن الميتة الذي سيذكره ـ مختلف فيه بـ ين الفـقهاء، قــال
   بعض بحلّه و الآخر بحرمته.
  - (٣) الضمير في قوله «و هي» يرجع إلى العشرة.
- (٤) يستعمل الصوف في الغنم، و الشعر في المعز، و الوبر في الإبل، و الريش في الطيور.
- (0) قوله «جزّ» بصيغة المجهول بمعنى «قُطع»، و نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى كلّ
   واحد من الصوف و ما عطف عليه.
- (٦) نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى كلّ واحد من الصوف و ما عطف عليه. يمعني
   يجب غسل أصل كلّ واحد منها في صورة القلع عن جلد الميتة.
- (٧) أي التصال أصل ما ذكر برطوبة الميتة. و الضمير في قوله «برطوبتها» يرجم إلى الميتة.
  - (٨) القَرَن، ج قُرُن: الزيادة العظيمة التي تنبت في رؤوس بعض الحيوانات(المنجد).
- (٩) الظُفْر و الظِفْر و الظُفْر، ج أظْفار و جج أظافِير: مادّة قـرنيّة تـنبت في أطـراف الأصابع(المنجد).

الظلف و السنّ (۱) و العظم، و لم يذكره (۲) المصنّف و لابدّ منه، و لو أبدله بالسنّ (۳) كان أولى (لأنّه (٤) أعمّ منه إن لم يجمع (٥) بينهما كغيره (٦).

و هذه (۷) مستثناة من جهة الاستعمال، و أمّا الأكل فالظاهر جواز ما لا يضرّ منها (۸) بالبدن، للأصل (۹)، و يمكن دلالة إطلاق العبارة (۱۰) عليه، و

(١) السِنّ، ج أشنان و أسِنَّة و أسُنّ: عظم نابت في فم الحيوان، و الكلمة مؤنَّثة(المنجد).

(٢) الضمير في قوله «لم يذكره» يسرجع إلى العظم. يمعني كمان من اللازم أن يمذكر المستفاف الله عظم الميتة أيضاً، لأنه أيضاً من المستثنيات من الميتة.

(٣) يعني لو كان المصنّف أبدل العظم بالسنّ كان أولى، لشموله السنّ، بخـ الله السنّ، فانّه الايشمله.

(٤) الضمير في قوله «لأنّه» يرجع إلى العظم، و في قوله «منه» يرجع إلى السنّ. يعني أنّ العظم أعمّ من السنّ.

(0) بصيغة المجهول، و الضمير في قوله «بينهما» يرجع إلى السن و العظم. يعني أنّ العظم
و السنّ لو ذكرا معاً فالعظم لايشمل السنّ، بخلاف ما إذا أفرد العظم بالذكر، فإنّه
يشمل السنّ.

(٦) الضمير في قوله «كغيره» يرجع إلى العظم. يعني مثل غير العظم من العمومات إذا لم تجمع مع الخاص، كما أنّ الحيوان إذا ذكر مع الإنسان لم يشمله، و إذا أفرد شمله، كما هو الحال في الفقير و المسكين، فإنّهما إذا افترقا اجتمعا، و إذا اجتمعا افترقا.

(٧) المشار إليه في قوله «هذه» هو ما ذكر من الصوف و ما عطف عليه. يعني أن هذه
 مستثناة من الميتة من حيث الاستعمال، بمعنى جواز استعمال ذلك، لا من حيث الأكل.

(٨) أي لو كان أحد ما ذكر من المستثنيات غير مضرّ بالبدن جاز أكله أيضاً.

(٩) المراد من «الأصل» هو أصالة الإباحة.

(١٠) أي إطلاق عبارة المصنّف ﴿ حيث قال في الصفحة ٣٧٦ «و تحلّ منها» يشمل

بقرينة (١) قوله: (و البيض إذا اكتسى القشر الأعلى) الصلب (٢)، و إلا (٣) كان بحكمها.

(و الإنفحة (٤)) \_بكسر الهمزة و فتح الفاء و الحاء المهملة و قد تكسسر الفاء (٥) \_.

قال في القاموس: هي شيء يستخرج من بطن الجدي (٦) الراضع أصفر (٧) فيعصر في صوفه.....أ

◄ الأكل أيضاً. و الضمير في قوله «عليه» برجع إلى الأكل.

(١) عطف على قوله «للأصل». يعني أنّ الظاهر من العبارة هو جواز أكل ما ذكر بدليلين: أ: أصالة الإباحة.

ب: بقرينة قوله «و البيض... إلح»، حيث إنّ البيض استثني من الميتة من حيث الأكل أيضاً لا من حيث الاستعمال خاصة أرض مسك

(٢) قوله «الصلب» صفة لقوله «القشر». يعني يحلّ بيض الميتة في صورة اكتسائه القشر
 الأعلى الشديد.

الصُلْب، ج أصلاب و أصلُب و صِلَبَة: الشديد(المنجد).

(٣) يعني لو لم يكتس البيض قشره الأعلى كان بحكم الميتة في الحرمة.
 و اسم «كان» هو الضمير العائد إلى البيض، و الضمير في قوله «بحكمها» يرجع إلى الميتة.

(٤) هذه الكلمة ثابتة في كتب اللغة على حالات ثلاث: الإنْفَحَة و الإنْفَحَة و الإنْفَحَة، و
 أمّا معناها فمذكور في الشرح.

(٥) أي تكسر الفاء و الهمزة معاً.

(٦) الجَدْي، ج أَجْدٍ و جِداء و جِدْيان: ولد المعز في السنة الأولى (المنجد).

(٧) أي الشيء الخارج من بطن الجدي يكون لونه أصفر.

فيغلظ كالجبن (١)، فإذا أكل الجدي فهو كرش (٢)، و ظاهر أوّل التفسير (٣) يقتضي كون الإنفحة هي اللبن المستحيل في جوف السخلة (٤)، فتكون من جملة ما لاتحلّه الحياة (٥).

و في الصحاح: الإنفحة كرش الحمل (٦) أو الجدي ما لم يأكسل، فإذا أكل فهي كرش (٧)، و قريب منه ما في الجمهرة (٨)، و عملي هذا (٩) فهي مستثناة ممّا تحلّه الحياة (١٠).

و على الأوّل فهو (١١) طاهر.....

<sup>(</sup>١) الجُبُنُ و الجُبُن و الجُبُنَّ: ما جمد من اللَّبَن، و القطعة منه جُبُنَّة (المنجد).

 <sup>(</sup>۲) الكِرْش و الكَرْش، ج كُرُوش: هي لذي الخفّ و الظلف و كلّ مجترّ بمـنزلة المـعدة للإنسان(المنجد).

<sup>(</sup>٣) أي ظاهر أوّل قوله في القاموس: «هي شيء ينستخرج من بـطن الجـدي...إلخ» يقتضي كون الإنفحة هي اللبن الذي استحال في جوف الجدي.

<sup>(</sup>٤) السَخْلَة، ج سَخْل و سِخال و سُخْلان و سِخْلَة: ولد الشاة (المنجد).

<sup>(</sup>٥) فإذا كان من أجزاء الميتة التي لاتحلُّها الحياة جاز استعماله و أكله.

<sup>(</sup>٦) الحَمَل، ج مُمثلان و أحمال: الخروف، و قيل: هو الجذَع من أولاد الضأن(المنجد).

<sup>(</sup>٧) و هذا المعنى يطابق ما نقله الشارح الله قبل أسطر عن القاموس.

 <sup>(</sup>٨) الجَمَّهُرَة: اسم كتاب في اللغة، صنّفه ابن دريد(أبوبكر محمّد الأزديّ)، و هو لغـويّ
 شاعر، و كتابه هـذا أشهـر المـعاجم التي صـنّف في القـرون الأولى بـعد كـتاب
 «العين» (راجع أعلام المنجد).

<sup>(</sup>٩) المشار إليه في قوله «هذا» هو تفسير الصحاح و الجمهرة لمعني الإنفحة.

<sup>(</sup>١٠) فبناءً على التفسير الثاني يستثني الإنفحة من الأجزاء التي تحلُّها الحياة.

<sup>(</sup>١١) الضمير في قوله «فهو» يرجع إلى الإنفحة، و التذكير إنَّما هو لكون المراد منه اللبن

و إن لاصق<sup>(١)</sup> الجلد الميّت، للنصّ<sup>(٢)</sup>.

و على الثاني<sup>(٣)</sup> فما في داخله<sup>(٤)</sup> طاهر قطعاً، وكذا ظاهره بالأصالة. و هل ينجس<sup>(٥)</sup> بالعرض بملاصقة الميّت؟........

#### المتحيل.

(١) فاعله هو الضمير العائد إلى الإنفحة. يعني بناءً على كون المراد من الإنفحة هـو
 اللبن المستحيل يحكم بالطهارة و إن لاصق جلد الميتة الذي هو نجس.

(٢) المراد من «النصّ» هو ما نقل في كتاب الوسائل:

عدد بن يعقوب برسناده عن أبي حمزة الثماليّ عن أبي جعفر في حديث أنّ قستادة قال له: أخبرني عن الجبن، فقال: لا بأس به، فقال: إنّه ربّما جعلت فيه إنفحة الميّت، فقال: ليس به بأس، إنّ الإنفحة ليس لها عروق و لا فيها دم و لا له عظم، إنّما تخرج من بين فرث و دم، و إنّما الإنفحة بمنزلة دجاجة ميتة أخرجت منها بيضة، فهل تأكل تلك البيضة؟ قال قتادة: لا و لا آمر بأكلها، قال أبو جعفر عليه و لم؟ قال: لانّها من الميتة، قال: فإن حضنت تلك البيضة فخرجت منها دجاجة أ تأكلها؟ قال: نعم، قال: فا حرّم عليك البيضة و أحل لك الدجاجة؟ ثمّ قال: فكذلك الإنفحة مشل البيضة، فاشتر الجبن من أسواق المسلمين من أيدي المصلين و لاتسأل عنه إلّا أن يأتيك من يخبرك عنه (الوسائل: ج ١٦ ص ٢٦٤ ب ٣٣ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ١١).

- (٣) المراد من «الثاني» هو تفسير صاحب الصحاح و الجمهرة لمعنى الإنفحة حميث
   قالا: هو كرش الحمل أو الجدي الذي حلّت فيها الحياة.
- (٤) الضمير في قوله «داخله» يرجع إلى الكرش، وكذا الضمير في قموله «ظاهره».
   يعني أن ما في داخل الكرش وكذا ما في ظاهره طاهران بالأصالة.
- (٥) فاعله هو الضمير العائد إلى الكرش. يعني هل يحكم بنجاسة ظاهر الكرش بالعرض بملاصقته للميتة النجسة أم لا؟ فيه وجهان.

وجه<sup>(۱)</sup>، و في الذكرى: الأولى تطهير ظاهرها<sup>(۲)</sup>، و إطلاق النصّ<sup>(۳)</sup> يقتضي الطهارة مطلقاً.

نعم، يبقى الشكّ في كون الإنفحة المستثناة هل هي اللبن المستحيل (٤) أو الكرش (٥) بسبب اختلاف أهل اللغة؟ و المتيقّن منه (٦) ما فمي داخلد. لأنّه (٧) متّفق عليه.

(و اللبن<sup>(۸)</sup>) في ضرع الميتة (خلّى قول مشــهور) بــين الأصــحاب، و مستنده<sup>(۹)</sup> روايات.

منها صحيحة (١٠) زرارة عن أبي عبدالله الماليلا، قال: سألته عن الإنفحة

<sup>(</sup>١) يعني أنّ أحد الوجهين هو الحكم بنجاسة ظاهر الكرش.

<sup>(</sup>٢) يعني قال المصنّف الله في كتابه (الذكري): الأولى هو الحكم بتطهير ظاهر الإنفحة.

 <sup>(</sup>٣) هذا هو الوجه الثاني، و هو الحكم بطهارة الإنفحة، استناداً إلى إطلاق النص.
 و المراد من «النص» هو ما نقلناه في الهامش ٣ من الصفحة السابقة.

<sup>(</sup>٤)كما فسره بذلك في كتاب القاموس.

<sup>(</sup>٥)كما فسّراه بذلك في كتابي الصحاح و الجمهرة.

 <sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى الاستثناء. يعني أنّ المتيقّن من الإنفحة المستثناة هو ما في داخل الإنفحة، فلايحكم بطهارة ظاهرها.

 <sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «لأنّه» يرجع إلى ما في بطن الإنفحة. يعني أنّ المتيقّن المتّفق عـليه
 هو دخول ما في داخل الإنفحة في تفسير الإنفحة.

 <sup>(</sup>٨) عطف على قوله «الإنفحة». يعني يحل من الميتة اللبن في ضرعها على قول مشهور
 في مقابل القول بعدم حله.

<sup>(</sup>٩) أي مستند الحكم بحلّ اللبن الذي في ضرع الميتة هو روايات.

<sup>(</sup>١٠) الصحيحة منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٣٦٦ ب ٣٣ من أبواب الأطعمة

تخرج من الجدي الميّت، قال: «لا بأس به»، قلت: اللبن يكون في ضرع الشاة و قد ما تت (١)، قال: «لا بأس به»، و قد روي نجاسته صريحاً في خبر آخر (٢)، و لكنّه ضعيف السند، إلّا أنّه (٣) موافق للأصل من نجاسة المائع بملاقاة النجاسة، وكلّ نجس حرام (٤).

و نسبة القول<sup>(٥)</sup> بالحلّ إلى الشهرة تشعر بتوقّفه<sup>(٦)</sup> فيه، و في الدروس جعله<sup>(٧)</sup> أصحّ.....

(٢) الخبر الدال على تحريم لبن الميتة منقول في كتاب الوسائل:

◙ قال صاحب الوسائل (الله على التقية.

أقول: هذه الخبر \_كها تراه \_لايدلٌ على أزيد من الحرمة، و لا دلالة له و لو إشارةً إلى النجاسة المدّعاة، و ما عثرت \_مهها تتبّعت \_على رواية دالّة على النجاسة، و من المعلوم من قواعد الفقه عدم الملازمة بين الحرمة و النجاسة.

(٣) الضمير في قوله «أنَّه» يرجع إلى الخبر الضعيف. يعني أنَّه موافق للأصل و القاعدة.

(٤) فإذا حكم بنجاسة اللبن في ضرع الميتة حكم بحرمته.

(٥) يعني أنّ نسبة المصنّف الله القول بحلّ اللبن في ضرع الميتة إلى المشهور في قوله «على
قول مشهور» تشعر بتوقّفه في الحكم بنجاسته.

(٦) الضمير في قوله «بتوتَّفه» يرجع إلى المصنّف، و في قوله «فيه» يرجع إلى الحلّ.

(٧) يعني أنّ المصنّف جعل في كتابه(الدروس) الحكم بحلّ لبن الميتة أصحّ القولين.

 <sup>→</sup> المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ١٠.

<sup>(</sup>١) فاعله هو الضمير العائد إلى الشاة.

فيجب.

و ضعّف (١) رواية التحريم و جعل القائل بها نادراً و حملها (٢) على التقيّة. (و لو اختلط الذكيّ (٣)) من اللحم و شبهه (٤) (بالميّت) و لا سبيل إلى تمييزه (٥) (اجتنب الجميع)، لوجوب اجتناب الميّت، و لايستمّ (٦) إلّا بــــ،

و في جواز بيعه على مستحلّ الميتة قول، مستنده (٧) صحيحة

 <sup>◄</sup> قال المصنف الله في كتاب الدروس الدروس: «و يحلّ من الميتة البيض إذا اكتسى القشر الأعلى و الإنفحة و اللبن على الأصحّ، و رواية التحريم ضعيفة، و القائل بها نادر، و حملت على التقيّة».

<sup>(</sup>١) فاعله هو الضمير العائد إلى المُصنّف.

<sup>(</sup>٢) أي حمل المصنّف إلى رواية التحريم على التقيّة.

 <sup>(</sup>٣) أي لو اختلط المذكّى من اللحم بلحم الميتة و كانت الشبهة محصورة و لم يـوجد طريق إلى تمييزه وجب الاجتناب عن الجميع.

<sup>(</sup>٤) أي اشتبه شبه اللحم، مثل الكبد و الأمعاء.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «تمييزه» يرجع إلى الذكيّ.

 <sup>(</sup>٦) فاعله هو الضمير العائد إلى الاجتناب، و الضمير في قوله «به» يرجع إلى اجتناب
 الجميع. يعني لايتم الاجتناب عن الميتة إلا باجتناب جميع أطراف الشبهة، كما هو
 شأن سائر موارد الشبهة المحصورة.

 <sup>(</sup>٧) يعني أن مستند القول بجواز بيع المشتبه على من يستحلّها مثل الكفّار روايتان عن الحلبي، أحدهما صحيحة و الأخرى حسنة.

إيضاح: الرواية الصحيحة هي التي كلّ واحد من رواتها عدل إماميّ، و الروايـة الحسنة هي التي كلّ واحد من رواتها إماميّ ممدوح و إن لم يبلغ المدح حدّ التعديل.

الحلبيّ (١) و حسنته (٢) عن الصادق لليُّلا، و ردّه (٣) قـوم، نـظراً إلى إطـلاق النصوص (٤) بتحريم بيع الميتة......

→ □ من حواشي الكتاب: نبّه بقوله «مستنده صحيحة الحلبيّ و حسنته» على فائدة، و هي أنّ المصنّف جعل الرواية من الصحيح، و العلّامة ﴿ في المختلف و غيره جعلها من الحسن، و كلاهما حسن، لائم ا وردت بطريقين، أحدهما حسن و الآخسر صحيح، و كان ما ذكره المصنّف من أنّها صحيحة أولى (من الشارح ﴿ ).

(١) صحيحة الحلبيّ منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن الحلبيّ قال: سمعت أبا عبدالله على يقول: إذا اختلط الذكيّ بالميّت باعه ممّن يستحلّ الميتة و أكل ثمنه (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٧٠ ب ٣٦ من أبواب الأطعمة والأشرية ح ١).

(٢) حسنة الحلبيّ أيضاً منقولة في كتاب الوسائل

محمّد بن يعقوب بإسناده عن الحلبيّ عن أبي عبدالله على أنه سئل عن رجل كان له غنم و بقر، فكان يدرك الذكيّ منها فيعزله و يعزل الميتة، ثمّ إنّ الميتة و الذكيّ اختلطا، كيف يصنع به؟ قال: يبيعه ممّن يستحلّ الميتة و يأكل ثمنه، فإنّه لا بأس به (المصدر السابق: ح ٢).

(٣) أي ردّ القول بالجواز قوم من الفقهاء.

(٤) يعني أنّ قوماً من الفقهاء ردّوا القول بجواز بيع الميتة المستجهة على المستحلّ، استناداً إلى إطلاق النصوص الدالّة على تحريم بيع الميتة مطلقاً المنقولة في كـتاب الوسائل و الكافي، نتعرّض للروايتين منها:

الأولى منقولة في كتاب الوسائل:

الحسن بن علي بن شعبة في تحف العقول عن الصادق عليه أنّه سئل عن معائش العباد، فقال: ... و أمّا وجوه الحرام من البيع و الشراء فكلّ أمر يكون فيه الفساد

و تحريم ثمنها<sup>(١)</sup>.

و اعتذر العلّامة عنه (٢) بأنّه ليس ببيع في الحقيقة، و إنّما هو استنقاذ مال الكافر برضاه (٣).

و يشكل (٤) بأنّ من مستحلّيه (٥) من الكفّار من لايحلّ ماله كالذمّيّ (٦). و حسّنه (٧) المحقّق مع قصد بيع الذكيّ حسب،.....

 ◄ كمّا هو منهي عنه من جهة أكله أو شربه أو كسبه...نظير البيع بالربا أو البيع للميتة...(الوسائل: ج ١٢ ص ٥٤ ب ٢ من أبواب ما يكتسب به من كتاب التجارة ح ١).

فني هذه الرواية أطلق المنع من بيع الميتة بلا تقييد بالمستحلُّ و غيره.

الثانية منقولة في كتاب الكافي:

عليّ بن إبراهيم عن أبيه عن النوفليّ عن السكونيّ عن أبي عبدالله الله السحت ثمن الميتة و ثمن الكلب و ثمن الخسر و مهر البغيّ و الرسوة في الحكم و أجر الكاهن(الكافي: ج ه ص ١٢٦ ح ٢).

(١) الضمير في قوله «ثمنها» يرجع إلى الميتة.

(٢) الضمير في قوله «عنه» يرجع إلى جواز بيع المستبه على المستحلّ. يعني أنّ العلّامة الله اعتذر عن الحكم المذكور بأنّ بيعها على المستحلّ ليس بيعاً في الحقيقة، و إنّا هو أخذ مال الكافر بهذا العنوان و الحيلة!

(٣) الضمير في قوله «برضاه» يرجع إلى الكافر.

(٤) أي يشكل ما اعتذر به العلّامة ١٠٤٪

(٥) الضمير في قوله «مستحلّيه» يرجع إلى المشتبه من الميتة.

(٦) فإنّ الكافر الذمّيّ و إن كان مستحلًّا للميتة، لكن لايحلّ أخذ ماله، لكونه محترماً.

(٧) الضمير في قوله «حسنه» يرجع إلى جواز بيع المشتبه على من يستحلّ الميتة. يعني
 أنّ المحقّق ﴿ حسن جواز البيع بشرطَ أن يقصد آلبائع بيع ٱلذكيّ خاصَةً.

و تبعد(١) العلّامة أيضاً.

(و ما أبين (٧) من حيّ يـحرم أكـله و استعماله كأليـات (٨) الغـنم)، لأنها (٩) بحكم الميتة.

(و لايجوز الاستصباح بها (۱۰) تحت السماء)، لتحريم الانتفاع بالميتة مطلقاً (۱۱)،

(١) أي تبع العلَّامةُ ﴿ المحقِّقَ ﴾ في اشتراط قصد بيع الذكيُّ في الجواز.

(٢) أي يشكل اشتراط قصد بيع الذكيّ، لكونه مجهوالاً.

(٣) أي لعدم إمكان تسليم الذكيّ بعينه.

(٤) أي الروايتين اللتين نقلناهما عن الحلبيّ في الهامش ١ و ٢ من ص ٣٨٥.

 (٥) بمعنى أنّه إمّا يجب العمل بالرواية لكونها صحيحة، بلا تعليل كونه بسيعاً صوريّاً و استنقاذاً لمال الكافر، و إمّا يحكم ببطلان البيع أصلاً.

(٦) أي ببطلان هذه المعاملة رأساً.

 (٧) أي الأجزاء التي تقطع و تنفصل عن حيوان حيّ فهي في حكم الميتة، فيحرم أكلها و استعمالها.

(٨) الأليات جمع، مفرده الألية.

الأَلْيَة مثنّاها أَلْيَان بدون تاء، ج ألايا و أَلَيَات: العجيزة ما ركب العجزَ و تدلّى من شحم و لحم(المنجد).

(٩) الضمير في قوله «لأنّها» يرجع إلى الأليات.

(١٠) أي لايجوز الاستصباح بالأليات المبانة من الحيوان الحيّ تحت السهاء.

(١١) أي سواء كان الانتفاع بالاستصباح أم بغيره.

وإنّما يجوز الاستصباح بما عرض له النجاسة من الأدهان (١) لا بما نجاسته ذاتيّة.

(١) يعني أن جواز الاستصباح يختص بالأدهان المتنجّسة التي تعرض لها النجاسة لا
 عا تكون نجاستها ذاتيّة، مثل المبانة من الحيّ.

### الثانية: ما يحرم من الذبيحة

(٢) أي المسألة الثانية من المسائل التي قال عنها في الصفحة ٣٧٦ «و هنا مسائل».

(٣) يعني تحرم من الحيوان المذكّي بالذبح الشرعيّ خمسة عشر شيئاً:

التاسع: الفرج.

الأوّل: الدم.

العاشر: العلباء.

الثاني: الطحال.

الحادي عشر: النخاع.

الثالث: القضيب.

الثاني عشر: الغدد.

الرابع: الأنثيان.

الثالث عشر: ذات الأشاجع.

الخامس: الفرث.

الرابع عشر: خرزة الدماغ.

السادس: المثانة.

الخامس عشر: الحدق.

السابع: المرارة.

الثامن: المشيمة.

فائدة: و قد جمع الأشياء الحرّمة المذكورة ثلاثة أبيات فارسيّة:

پسانزده چسیز ز اجسزای ذبسایج تسو بدان

تما نگویی کمه مسر آنهما به تو هستند حملال

غـــدد و ذات اشــاجع،حـدق وفـرج وقـضيب

انـــــثيان و دم و عـــــلباء، نخــــاع است و طــحال

فرث و خرز است و مراره است و مشیمه است و مثان

يساد گسير ايسن همسه را تسا بسرهي تسو ز وبسال

- (١) الطِحال، ج أَطْحِلَة و طُحْل و طِحالات: غدّة إسفنجيّة في يسار جوف الإنسان و غيره من الحيوانات لازقة بالجنب(النجد).
  - (٢) الفَرْث: السرجين مادام في الكرش، ج فُرُوت (أقرب الموارد).
    - (٣) الضمير في قوله «جوفها» يرجع إلى الذبيحة.
- (٤) المثانة \_ بالفتح \_:مستقر البول و موضعه من الإنسان و الحيوان، ج مثانات(أقـرب الموارد).
  - (٥) الضمير في قوله «بكسرها» يرجع إلى الميم.
    - (٦) يعني أنَّ المرارة تكون معلَّقة على الكبد.
- (٧) الكيس، ج أكياس و كيسة: ما يخاط من خِرَق فتُجعل فيه الدراهم أو الحـبوب و نحوها(المنجد).
- (٨) المَشِيمَة: غشاء ولد الإنسان يخرج معه عند الولادة، و منه قـولهم: «ليس بمـفطوم عن مشيمة مفطور عليها في المشيمة»، أي إن كان مخلوقاً على طبيعة و هو في بطن أمّه لاينقطع عنها بعد ولادته، ج مَشِيم و مَشائِم (أقرب الموارد).
- (٩) الغِرْس \_بالكسر \_: ما يخرج مع الولد كأنّه محاط أو جُلَيْدَة على وجه الفصيل
   ساعةً يولد، فإن تركت عليه قتلته (أقرب الموارد).

و أصلها (١) مَفْعِلَة، فسكنت الياء (و الفرج) الحياء (٢) ظاهره و باطنه (و العلباء) \_ بالمهملة المكسورة فاللام الساكنة فالباء الموحّدة فالألف الممدودة \_ عصبتان عريضتان ممدودتان من الرقبة إلى عجب (٣) الذنب (و النخاع) \_ مثلّث النون (٤) \_ الخيط الأبيض في وسط الظهر ينظم خرز (٥) النخاع) \_ مثلّث النون (١٦) و هو الوتين (٧) الذي لا قبوام للحيوان بدونه (و السلسلة في وسطها (٦)، و هو الوتين (١١) الذي لا قبوام للحيوان بدونه (و الغدد) \_ بضمّ الغين المعجمة \_ التي في اللحم و تكثر في الشحم (و ذات الأشاجع) و هي (٨) أصول الأصابع التي تتّصل بعصب ظاهر الكفّ، و في

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «أصلها» يرجع إلى المشيعة. يعني أنّ أصل المشيعة كان «مَشْيِمَة» - بكسر الياء \_ فسكنت و كسر ما قبلها.

<sup>(</sup>٢) أي الفرج الذي يوجب ذكره الحياء، و احترز به عن مطلق الفرج الذي لايوجب الحياء.

<sup>(</sup>٣) العَجْبِ بمعنى آخر الذُّنَبِ.

<sup>(</sup>٤) أي يجوز كسر النون و فتحها و ضمّها.

<sup>(</sup>٥) الخَوَز جمع، مفرده الخَوَزَة.

خَرَز الظهر: فقاره و كلّ فقرة من الظهر و العنق(أقرب الموارد).

 <sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «وسطها» يرجع إلى السلسلة. يعني أنّ النخاع خيط لونه أبيض في
 وسط الظهر، يوجب نظم خرز السلسلة في وسطها.

 <sup>(</sup>٧) الوَتِين كقبيل: عرق في القلب إذا انقطع مات صاحبه، و قال ابن سيده: هو عـرق
 لاصق بالقلب من باطنه أجمع، يستي العروق كلّها الدم و يستي اللحم و هو الجسد،
 ج وُتُن و أَوْتِنَة (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٨) يعني أنّ المراد من «ذات الأشاجع» هو أصول أصابع اليد المتّصلة بعصب ظهر الكفّ.

الصحاح جعلها الأشاجع بغير مضاف (١)، و الواحد (٢) أشجع (و خرزة الدماغ) \_بكسر الدال \_و هي (٣) المخ الكائن في وسط الدماغ شبه الدودة بقدر الحمصة تقريباً، يخالف لونها (٤) لونه، و هي (٥) تميل إلى الغبرة (و الحدق (٦)) يعنى حبّة الحدقة، و هو الناظر من العين لا جسم العين كلّه.

و تحريم هذه الأشياء أجمع ذكره الشيخ غير المثانة، فزادها (٧) ابن إدريس، و تبعه جماعة منهم المصنف، و مستند الجمع غير واضح، لأنه (٨)

<sup>(</sup>١) المراد من المضاف هو «ذات» في قوله «ذات الأشاجع».

<sup>(</sup>٢) يعني أنّ مفرد الأشاجع \_بصيغة الجمع مرهو أشجع.

 <sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «و هي» يرجع إلى الخرزة. يعني أنّ المراد من الخرزة هـو المـخّ
 الكائن في وسط الدماغ شبه الدودة.

المُخّ، ج يخاخ و يَخَخَة: نِتِي العَظّم، و يَعُوف عِند العامّة بالنخاع، و ربّما سمّوا الدماغ نُخّاً(المنجد).

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «لونها» يرجع إلى الخرزة، و في قوله «لونه» يرجع إلى الدماغ.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «و هي» يرجع إلى الخرزة. يعني أنّ لون الخرزة بميل إلى الغبرة.

<sup>(</sup>٦) الحدق جمع، مفرده الحدقة.

الحَدَقَة، ج حَدَق و حَدَقات و أَحْداق و حِداق: سواد العين الأعظم (المنجد).

<sup>(</sup>٧) يعني أنّ ابن إدريس، الله زاد المثانة على الأشياء المذكورة.

 <sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «الأنّه» يرجع إلى المستند. و الروايات المتلفّق منها الأشياء المذكورة كثيرة، ننقل ثلاثاً منها من كتاب الوسائل:

الأولى: محمّد بن يعقوب بإسناده عن إبراهيم بن عبد الحميد عن أبي الحسس الله قال: حرم من الشاة سبعة أشياء: الدم و الخصيتان و القضيب و المثانة و العدد و

روايات يتلفّق من جميعها ذلك (١)، بعض رجالها (٢) ضعيف و بعضها مجهول، و المتيقّن منها (٣) تحريم ما دلّ عليه دليل خارج كالدم (٤)، و في معناه الطحال، و تحريمهما (٥) ظاهر من الآية، و كذا ما (٢) استخبث منها

الثانية: محمد بن يعقوب بإسناده عن إسمعيل بن مرار عنهم المينين، قال: لايؤكل ممّا يكون في الإبل و البقر و الغنم و غير ذلك ممّا لحمه حلال الفرج بما فيه ظاهره و باطنه و القضيب و البيضتان و المشيمة، و هي موضع الولد، و الطحال، لأنّه دم، و الغدد مع العروق و المخ الذي يكون في الصلب و المرارة و الحدق و الخرزة التي تكون في الدماغ و الدم (المصدر السابق: ح ٢٢).

الثالثة: محمّد بن يعقوب بإسناده عن بعض أصحابنا عـن أبي عـبدالله للمُؤَّة قـال: لا يؤكل من الشاة عشرة أشياء: الفرث و الدم و الطحال و النخاع و العلباء و الغدد و القضيب و الأنثيان و الحياء و المرارة (النصدر السابق: ح ٤).

- (١) المشار إليه في قوله «ذلك» هو ما ذكر من الأشياء المذكورة.
- (٢) يعني أنّ بعض الرواة الواقعين في سند هذه الأحاديث ضعيف و بعضها مجهول.
- (٣) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى حرمة الأشياء المذكورة. يعني أنّ المتيقن من حرمة الأشياء الخمسة عشر هو حرمة ما دلّ عليه الدليل الخارج مثل الدم.
- (٤) فإن القرآن دل على حرمة الدم، لقول الله تعالى: ﴿إِنَّمَا حرَّم عليكم الميتة و الدم و لحم الخنزير﴾، (البقرة: ١٧٣).
  - (٥) الضمير في قوله «تحريمها» يرجع إلى الدم و الطحال.
- (٦) أي الأشياء التي تكون من الخبائث دل الدليل الخارج على حرمتها، و هـو قـوله
   تعالى: ﴿و يحل لهم الطيّبات و يحرّم عليهم الخبائث﴾، (الأعراف: ١٥٧).

 <sup>→</sup> الطحال و المرارة (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٥٩ب ٣١من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و
 الأشربة ح ١).

كالفرث و الفرج و القضيب و الأنشيين و المثانة و المرارة و المشيمة، و تحريم الباقي يحتاج إلى دليل، و الأصل يقتضي عدمه (١)، و الروايات (٢) يمكن الاستدلال بها على الكراهة، لسهولة خطبها (٣) إلا أن يدعى استخباث الجميع (٤).

و هذا<sup>(ه)</sup> مختار العلّامة في المختلف، و ابن الجنيد أطلق كراهة بـعض هذه المذكورات، و لم ينصّ على تحريم شيء، نظراً إلى ما ذكرناه (٦).

و احترز بقوله (۷): «من الذبيحة» عن نحو السمك و الجراد، فلايحرم منه شيء من المذكورات (۸)، للأصل، و شيمل ذلك (۹) كبير الحيوان

<sup>(</sup>١) يعني إذا شك في الدليل على حرمة شيء من المذكورات فالأصل عدمه.

 <sup>(</sup>٢) أي الروايات التي نقلنا ثلاثة منها يمكن الاستدلال بهـا عــلى كــراهــة الأشــياء
 المذكورة فيها.

<sup>(</sup>٣) أي لشهولة أمرها. و الضمير في قوله «خطبها» يرجع إلى الكراهة.

 <sup>(</sup>٤) فلو ثبت خباثة جميع الأشياء المذكورة حكم بحرمة الجميع بدليل خارج عن الروايات.

<sup>(</sup>٥) المشار إليه في قوله «هذا» هو كون الجميع من الخبائث. يعني أنّ العلّامة ﴿ اخــتار في كتابه(المختلف) كون جميع المذكورات من الخبائث.

 <sup>(</sup>٦) أي ما ذكرناه من ضعف بعض الرجال الواقعة في سند الروايات و جمهالة بحض
 آخر منهم.

 <sup>(</sup>٧) أي احترز المصنف الله بقوله في الصفحة ٣٨٨ «تحرم من الذبيحة» عن مثل السمك
 و الجراد، فإن شيئاً منهما لا يكون ذبيحة.

<sup>(</sup>٨) أي الأشياء المذكورة الحرّمة في الذبيحة لاتحرم من السمك و مثله.

<sup>(</sup>٩) المشار إليه في قوله «ذلك» هو قول المصنّف الله يعني أنّ إطلاق الذبسيحة و عـدم

المذبوح كالجزور<sup>(١)</sup> و صغيره<sup>(٢)</sup>كالعصفور.

و يشكل الحكم بتحريم جميع ما ذكر (٣) مع عدم تمييزه (٤)، لاستلزامه (٥) تحريم جميعه أو أكثره (٢)، للاشتباه (٧).

و الأجود اختصاص الحكم (^) بالنعم (٩) و نـحوها (١٠) مـن الحـيوان الوحشيّ دون العصفور و ما أشبهه.

→ تقييدها بالصغر و الكبر يشمل كبير الحيوان و صغيره.

(١) الجَزُور:من الإبل خاصّةً، يقع على الذكر والأنثى، ج جُزُر و جَزُورات (أقرب الموارد).

 (٢) أي إطلاق الذبيحة يشمل الحيوان الصغير مثل العصفور أيضاً، فالأشياء المذكورة من مثل العصفور أيضاً تحرم أو تكره على خلاف متقدم.

(٣) أي من الأشياء الخمسة عشر 📗

(٤) فإذا لم يمكن تمييز الأشياء المذكورة من الذبيحة أشكل الحكم بالحرمة.

(٥) الضمير في قوله «لاستلزامه» يرجع إلى التحريم مع عدم التمييز، و في قوله «جميعه» يرجع إلى الصغير يعني أنَّ الحكم بتحريم الأشياء الخمسة عشر في الحيوان الصغير مثل العصفور يستلزم تحريم جميع لحمه.

(٦) أي تحريم أكثر لحم الصغير.

(٧) أي لاشتباه الأجزاء المحلّلة بالأجزاء المحرّمة الموجب لاجتناب الجميع.

(٨) المراد من «الحكم» هو حرمة الأجزاء الخمسة عشر المذكورة.

(٩) النّعَم، ج أنْعام و جج أناعِيم: الإبل، و تُطلَق على البقر و الغنم (المنجد).
 و المراد منها هنا هو الأنعام الثلاثة: الإبل و الغنم و البقر.

(١٠) أي اختصاص الحكم المذكور بأمثال الأنعام الثلاثة من الحيوان الوحشيّ، مــثل البقر و الحـار و الظبي و غيرها. (و يكره) أكل (الكلا) \_ بضم الكاف و قصر الألف \_ جمع كلية (١) و كلوة \_ بالضم (٢) فيهما \_ ، و الكسر (٣) لحن ، عن ابن السكيت (٤) ، (و أذنا (٥) القلب و العروق (٢)).

(١) الكُلْيَة مفرد، تثنيته الكُلْيَتان.

الكُلْيَتان من الإنسان و كلّ حيوان: لحمتان منتبرتان حمراوان لازقتان بعظم الصلب عند الخاصرتين في كظرين من الشحم، و فائدتها إفراز البول من الدم، الواحدة كُلْيَة، ج كُلْيات و كُلُّيُ (أقرب العوارد).

(٢) أي بضمّ الكاف في الكلية و الكلوة.

(٣) أي الكِلْيَة و الكِلْوَة بكسر الكاف غلط.

(٤) هو أبو يوسف يعقوب بن إسحاق الدُوْرَقي الأهوازي الإمامي، كان نحسوياً لغسوياً
 أديباً حاملاً لواء العربية و الأدب و الشعر....

دخل المعزّ و المؤيّد و كان ابن السكّيت جالساً، فقال المتوكّل: يا يعقوب أيّما أحبّ إليك، ابناي هذان أم الحسن و الحسين؟

...قيل: لمَّا قال له المتوكّل تلك المقالة أجابه ابن السكّيت: والله إنَّ قنبراً خادم عليّ ابن أبي طالب صلوات الله عليه خير منك و من ابنيك، فقال المتوكّل: سلّوا لسانه من قفاه، ففعلوا ذلك به، فمات قدّس الله نفسه و عمره ثمانية و خمسون سنةً.

نعم، هذا شأن رجال الله الخلصين الذين بذلوا مهجهم و دماء هم في سبيل الله و إعلاء كلمته العليا عند سماعهم هذه الأباطيل الدالّة على نصب قائلها (من تعليقة السيّد كلانتر).

(٥) أي يكره أيضاً أذنا القلب. و قوله «أذنا» تثنية «أذن»، حذفت النون بالإضافة إلى «القلب».

(٦) العروق جمع، مفرده العرق.

العِرْق من البدن:أوردته التي يجري فيها الدم، ج عُرُوق و أعْراق و عِراق (أقرب الموارد). و «العروق» هنا بالرفع عطف على قوله «الكلا»، أي يكره أكل عروق الذبيحة. (و لو ثقب الطحال مع اللحم و شوي<sup>(١)</sup> حرم ما تحته<sup>(٢)</sup>) مــن لحــم و غيره دون ما فوقه<sup>(٣)</sup> أو مساويه، (و لو لم يكن مثقوباً لم يحرم) ما معد<sup>(٤)</sup> مطلقاً.

هذا هو المشهور، و مستنده رواية (٥) عممّار الساباطيّ عن أبي عبدالله الله الله الله عبدالله الله عبدالله الله وعلّل فيها بأنّه مع الثقب يسيل الدم من الطحال إلى ما تحته، فيحرم، بخلاف غير المثقوب، لأنّه في حجاب لايسيل منه (٦).

محمد بن يعقوب بإسناده عن عمّار بن موسى عن أبي عبدالله الله و قد سئل عن الجرّيّ يكون في السفود مع السمك، قال: يؤكل ما كان فوق الجرّيّ و يرمى ما سال عليه الجرّيّ، قال: و سئل عن الطحال مع اللحم في سفود و تحته خبر و هو الجوذاب، أيؤكل ما تحته؟ قال: نعم، يؤكل اللحم و الجوذاب و يرمى بالطحال، لأنّ الطحال في حجاب لا يسيل منه، فإن كان الطحال مشقوقاً أو مثقوباً فلا تأكل ما يسيل عليه الطحال (الوسائل: ج١١ ص ٢٧٩ب ٤٩ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح١٠).

(٦) فالحرمة تدور مدار ثقب الطحال، فيحرم عند الثقب و يحلُّ عند عدمه.

 <sup>(</sup>١) من شوى اللحم و غيره يشويه شيّاً: أي جعله شِواءً. فهو شاوٍ و اللحم مشويّ.
 الشِواء ـ بالكسر و يضمّ ـ : ما شوي من اللحم و غيره، أي ما عرّض لحرارة النار فنضج و صلح للأكل(أفرب الموارد).

<sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «تحته» يرجع إلى الطحال.

<sup>(</sup>٣) أي لايحرم ما فوق الطحال و لا ما ساواه.

 <sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «معه» يرجع إلى الطحال، و قوله «مطلقاً» أي سـواء كـان فـوق
 الطحال أو تحته أو غيرهما.

<sup>(</sup>٥) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

#### الثالثة: حرمة الأعيان النجسة

- (١) أي المسألة الثالثة من المسائل.
- (٢) أي يحرم أكل الأعيان النجسة و شربها، مثل الميتة و الدم و لحم الخنزير و الخمر.
- (٣) احترز عم إذا كانت النجاسة علاصة، مثل الأعيان التي تتنجس بالملاقات للنجاسات كالدهن المتنجس أرتر من من الله المتنجس المراسم المناسب المالات
  - (٤) يعني و إن كان ما تعرضه النجاسة أيضاً محرّماً إلّا أنَّه سيأتي الإشارة إليه.
    - (٥) مثل الخمر و النبيذ و غيرهما من المسكرات المائعة.
    - (٦) أي و إن كان المسكر جامداً، مثل البنج و الحشيش.
- (٧) بخلاف الجامد الذي يكون ما ثعاً بالعرض، كما إذا صبّ الماء على الجامد فـصار
  ما ثعاً، فإنّه ليس بنجس و لاينجّس.
- (٨) أي الأمثلة التي يذكرها في قوله «كالخمر و النبيذ و البتع» قرينة على إرادة المائع
   من المسكر.
- (٩) بالجرّ، عطف على مدخول الباء الجارّة في قوله «بقرينة الأمثلة». يعني يمكن إرادة
   المائع من المسكر بدلالة قرينتين:
  - أ: ذكر الأمثلة من المائعات.
  - ب: التعرّض في هذه المسألة للنجاسات.

# و ذكره<sup>(۱)</sup> تخصيص بعد تعميم (كالخمر<sup>(۲)</sup>).....

(١) الضمير في قوله «ذكره» يرجع إلى المسكر. يعني ذكر المسكر بعد قوله «الأعــيان النجسة» يكون من قبيل ذكر الخاص بعد ذكر العام.

(٢) هذا و ما عطف عليه أمثلة للمسكر الذي يحرم تناوله.

# بعض الأخبار المحرّمة لشرب الخمر

و لا يخفى أنّ الأخبار الواردة في حرمة شرب الخمر و عقوبة من شربها كـ ثيرة جدّاً، ننقل خمسة منها من كتاب الوسائل:

الأوّل: محمّد بن يعقوب بإسناده عن الحسين بن سدير عن أبيه عن أبي جعفر لليّغ قال: يأتي شارب الخمر يوم القيامة مسودًا وجهه مدلعاً لسانه يسيل لعابه على صدره، وحق على الله أن يسقيه من طينة بئر خبال، قال: قلت: و ما بئر خبال؟ قال: بئر يسيل فيها صديد الزناة (الوسائل: ج ١٧ ص ٢٣٧ ب ٩ من أبواب الأشربة المحرّمة من كتاب الأطمعة و الأشربة - ٢).

الثاني: محمّد بن يعقوب بإسناده عن ابن فـضّال عـن بـعض أصـحابه عـن أبي عبدالله الله عن الله عن أبي عبدالله الله عن الله عن الله عنه عبدالله الله عنه عنه الله عنه عبدالله الله عنه عنه الله عنه عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عن

الرابع: و في العلل بإسناده عن المفضّل بن عمر قال: قلت لأبي عبدالله الله عرّم الله الله عرّم الله الخمر الله الخمر الله الخمر الله الخمر الله الخمر؟ قال: حرّم الله الخمر لفعلها و فسادها، لأنّ مدمن الخمر تورثه الارتعاش و تذهب بنوره و تهدم مروّته و تحمله أن يجسر على ارتكاب المحارم و سفك الدماء

المتّخذ من العنب (۱) (و النبيذ (۲)) المسكر من التمر (و البتع (۳)) \_ بكسر الباء و سكون التاء المثنّاة أو فتحها \_ نبيذ العسل (و الفضيخ ( $^{(1)}$ ) \_ بالمعجمتين \_ من التمر و البسر (و النقيع ( $^{(0)}$ ) من الزبيب (و المزر ( $^{(7)}$ ) \_ بكسر الميم فالزاي

→ وركوب الزناء، و لايؤمن إذا سكر أن يثب على حرمه و هو لا يعقل ذلك، و لا يزيد شاربها إلا كل شرر (المصدر السابق: ح ٢٥).

الخامس: محمد بن يعقوب بإسناده عن العلاء عن بعض أصحابه عن أبي عبدالله الله قال: قال رسول الله على: شارب الخمر إن مرض فلا تعودوه، و إن مات فلا تحضروه، و إن شهد تركوه، و إن خطب فلا تزوّجوه، و إن سألكم أمانة فلا تأمنوه (المصدر السابق: ب ١١ ح ٤)

- (١) الجارّ و المجرور يتعلّقان بقوله «المتّخذ». يعني أنّ الخمر تتّخذ من العنب.
  - (٢) بالجرّ، عطف على مدخول الكاف الجارّة في قوله «كالخمر».
- النَبِيذ: ما نبذ من عصير و نحوه، سمّي بذلك، لأنّه يُنْبَذ أي يترك حتى يشتد و يلق في الجرّة حتى يغلي، ج أنْبِذَة (أقرب الموارد).
- (٣) البِتَع وزانَ عِنَب: نبيذ العسل، و منه ما قال أبو موسى الأشعريّ: خمر المدينة مسن البسر و التمر، و خمر أهل الفارس من العنب، و خمر أهل البين البِستَع، و هــو مــن العسل(أقرب الموارد).
- (٤) الفَضِيخ: شراب يتّخذ من بسر مفضوخ. و هو أن يجعل التمر في إناء، ثمّ يصبّ عليه
   الماء الحارّ فيستخرج حلاوته، ثمّ يغلى و يشتدّ (أقرب الموارد).
- (٥) النَقِيع:شراب يتّخذ من زبيب ينقع في الماء من غير طبخ أو كلّ ما يسنقع فسيه التمسر
   (أقرب الموارد).
- (٦) المؤرر \_بالكسر \_: نبيذ الشعير و الحنطة و الحبوب، و قيل: نبيذ الذرّة خاصّةً (أقرب الموارد).

المعجمة الساكنة فالمهملة \_نبيذ الذرّة (و الجعة) \_بكسر الجيم و فتح العين المهملة \_نبيذ الشعير .

و لا يختصّ التحريم في هذه بما أسكر (١)، بل يحرم (و إن قلّ). (و) كذا (٢) يحرم (العصير (٣) العنبيّ إذا غلى) بالنار و غير ها (٤) بأن صار أعلاه (٥) أسفله، و يستمرّ تحريمه (حتّى يذهب ثلثاه (٢) أو ينقلب (٧) خلّاً). و لا خلاف في تحريمه (٨)، و النصوص (٩)......

- (٢) أي و مثل ما ذكر في الحرمة هو شرب العصير العنبيّ عند الغليان.
  - (٣) الْعَصِير: المعصور، و ـ ما تحلّب عن العصر (أقرب الموارد).
- (٤) أي إذا غلى بسبب غير النار، مثل جرارة الشمس و الحرارة الحاصلة من الهواء.
  - (٥) الضميران في قوليه «أعلاه» و «أسفله» يرجعان إلى العصير.
  - (٦) فإذا غلى العصير و ذهب ثلثاه فإذاً يصير دبساً، و يطهّر و يحلّ.
    - (٧) يعني أنَّ العصير يطهّر و يحلُّ أيضاً إذا صار خلاً و لو بالعلاج.
      - (٨) أي حصل الإجماع على تحريم العصير إذا غلى.
- (٩) من النصوص الدالة على تحريم العصير إذا غلى هو ما نقل في كتاب الوسائل، ننقل منها روايتين:

الأولى: محمّد بن يعقوب بإسناده عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله الله و سئل عن الطلاء \*، فقال: إن طبخ حتى يذهب منه اثنان و يبقى واحد فهو حلال، و ما كان دون ذلك فليس فيه خير (الوسائل: ج ١٧ ص ٢٢٦ ب ٢ من أبواب الأشربة المعرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة - ٦).

 <sup>(</sup>١) يعني أن حرمة ما ذكر من أمثلة المسكر الحرام لاتختص بمقدار يوجب السكر، بل
 يحرم تناوله، قليلاً كان أو كثيراً.

متظافرة به (۱)، و إنّما الكلام في نجاسته (۲)، فإنّ النصوص (۳) خالية منها، لكنّها (٤) مشهورة بين المتأخّرين.

(و لا يحرم) العصير من (الزبيب و إن غلى على الأقوى)، لخسر وجه (٥) عن مسمّى العنب و أصالة (٦) الحلّ و استصحابه (٧)،.....

 → الطلاء: ما طبخ من عصير العنب حتى ذهب ثلثاه، و بعض العرب يسمّي الخمر الطلاء يريد بذلك تحسين اسمها لا أنّها الطلاء بعينها (أقرب الموارد).

- (١) الضمير في قوله «به» يرجع إلى التحريم.
- (٢) أي الكلام إنما هو في نجاسة العصير إذا غلى، ففيه خلاف، و لم يسصر النسصوص
   بالنجاسة فيه.
- (٣) قد نقلنا من النصوص الروايتين في الهامش ٩ مـن الصفحة السابقة، فـ إنّهما لا
   صراحة فيهما بالنجاسة، بل المصرّح به فيهما هو التحريم خاصّةً.
  - و الضمير في قوله «منها» يرجع إلى النجاسة.
  - (٤) أي نجاسة العصير إذا غلى مشهورة بين العلماء المتأخّرين.
    - (٥) أي لخروج الزبيب عن مسمّى العنب و إن غلى.
    - (٦) هذا دليل ثان لعدم تحريم عصير الزبيب و إن غلي.
- (٧) الضمير في قوله «استصحابه» يرجع إلى الحلّ. و هذا دليل ثالث لعدم تحريم عصير الزبيب و إن غلى.

خرج منه (۱) عصير العنب إذا غلى بالنص (۲)، فيبقى غيره (۳) على الأصل. و ذهب بعض الأصحاب إلى تحريمه (٤)، لمفهوم رواية (٥) عليّ بن جعفر عن أخيه موسى الميليّ حيث سأله عن الزبيب يؤخذ ماؤه فيُطبخ حتى يذهب ثلثاه، فقال: «لا بأس»، فإنّ مفهومه (٦) التحريم قبل ذهاب الثلثين، و سند الرواية و المفهوم ضعيفان (٧)، فالقول بالتحريم أضعف، أمّا النجاسة

و المراد من «غيره» هو عصير الزبيب.

(٥) الرواية منقولة في كتاب الوسّائل ويرارس م

محمد بن يعقوب عن عدّة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن موسى بن القاسم عن عليّ بن جعفر عن أخيه موسى أبي الحسن طبّ ، قال: سألته عن الزبيب هل يصلح أن يطبخ حتى يخرج طعمه، ثمّ يؤخذ الماء فيطبخ حتى يذهب ثلثاه و يبقى ثلثه، ثمّ يرفع فيشرب منه السنة؟ فقال: لا بأس به (الوسائل: ج ١٧ ص ٢٣٦ ب ٨ من أبواب الأشربة المعرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٢).

(٧) أمّا ضعف سند الرواية فلوقوع سهل بن زياد في سندها، فإنَّه مشهور بالضعف بين

<sup>(</sup>١) أي خرج عصير العنب من أصالة الحلّ إذا غلى، فيبقى الباقي تحت أصالة الحلّية.

<sup>(</sup>٢) قد نقلنا الروايتين المستفادة منهما حرمة العصير إذا غلى في الهامش ٩ من ص ٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «غيره» يرجع إلى العصير العنبيّ.

<sup>(</sup>٤) أي ذهب بعض الفقهاء إلى تحريم عصير الزبيب.

فلاشبهة في نفيها<sup>(١)</sup>.

(و يحرم الفقّاع)، و هو ما اتّخذ من الزبيب أو الشعير حتّى وُجد فيه (٢) النشيش (٣) و الحركة أو ما أُطلق عليه (٤) عرفاً ما لم يُعلم انتفاء خاصّيته (٥). و لو وجد في الأسواق ما يسمّى فقّاعاً حكم بتحريمه و إن جهل أصله (٢)، نظراً إلى الاسم (٧)، و قد روى عليّ (٨) بن يقطين في الصحيح عن الكاظم المالية، قال: سألته عن شرب الفقّاع الذي يعمل في السوق و يباع، و

 <sup>◄</sup> الأصحاب، و أمّا ضعف المفهوم فلأنّه ضعيف مطلقاً، سيّا إذا كان مفهوم الوصف و
 الغاية.

<sup>(</sup>١) أي لا خلاف في نفي نجاسة عصير الزبيب إذا غلى.

<sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى «ما» الموصولة المراد منها الفقّاع.

<sup>(</sup>٣) النَّشِيش: صوت الماء و غيره إذا على و . صوت عليان القِدر (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى «ما» الموصّولة. يعني أنّ الفقّاع إمّا هو ما اتخذ من الزبيب أو الشعير حتى وجد فيه النشيش و الحركة، أو ما أطلق عليه اسم الفقّاع عند العرف و لو لم يوجد فيه الصفة المذكورة.

<sup>(</sup>٥) أي بشرط عدم العلم بانتفاء خاصّية الفقّاع عند

 <sup>(</sup>٦) يعني أنّ ما يوجد في الأسواق باسم الفقّاع يحكم بتحريمه و لو لم يعلم أصله و أنّـــه
 هل أخذ من الزبيب أو من غيره و هل حصل فيه النشيش و الحركة أم لا.

<sup>(</sup>٧) بمعنى أنّ صدق اسم الفقّاع يكني في التحريم و لو لم يعلم أصله.

<sup>(</sup>٨) كوفي الأصل، بغدادي المسكن، ولد في الكوفة سنة ١٢٤، كان ثنقة جليلاً عظيم الشأن و المنزلة، له مكان سام عند الطائفة الإمامية، وكان من أصحاب الإمام أبي الحسن موسى بن جعفر صلوات الله و سلامه عليهما و من خواصّه، له مقام رفيع عنده (تعليقة السيّد كلانتر).

لا أدري كيف عمل (١) و لا متى عمل، أيحل [علي] أن أشربه؟ فقال: «لا أحبّه» (٢)، و أمّا ما ورد في الفقّاع بقول مطلق (٣) و أنّه بمنزلة الخمر فكثير لا يحصى.

(و العذرات (٤) \_ بفتح المهملة (٥) فكسر المعجمة \_ (و الأبوال النجسة)، صفة (٦) للعذرات و الأبوال،....

(١) هكذا في النسخ الموجودة بأيدينا من الروضة البهيّة، و لكن الموجود في كـتاب
مستدرك الوسائل هو «يعمل».

(٢) الرواية منقولة في كتاب مستدرك الوسائل: ج ١٧ ص ٧٨ ب ٢٦ من أبواب
 الأشربة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٣.

(٣) أي بلا تقييد لصنعه و لبيعه في الأسواق و غير الأسواق، فالروايات الدالة على حرمة الفقاع مطلقاً كثيرة حِدًاً, ننقل بعضها عن كتاب الوسائل:

الأولى: محمّد بن يعقوب بإسناده عن الوشّاء قال: كتبت إليه \_ يعني الرضا الله \_ أسأله عن الفقّاع، قال: فكتب: حرام، و هو خمر، الحديث (الوسائل: ج ١٧ ص ٢٨٧ ب ٢٧ من أبواب الأشربة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ١).

الثانية: محمّد بن يعقوب بإسناده عن أبن فضّال قال: كتبت إلى أبي الحسن عليه أسأله عن الفقّاع، فقال: هو الخمر، و فيه حدّ (المصدر السابق: ح ٢).

الثالثة: محمّد بن يعقوب بإسناده عن محمّد بن سنان قال: سألت أبا الحسن الرضائي عن الفقّاع، فقال: هي الخمر بعينها (المصدر السابق: ح ٧).

(٤) عطف على قوله «الفقّاع». يعني و تحرم العذرات أيضاً.

العَذِرَة \_ بفتح فكسر \_: الغائط، ج عَذِرات (أقرب الموارد).

(٥) المراد من «المهملة» هو العين، و من «المعجمة» هو الذال.

(٦) أي قوله «النجسة» صفة للعذرات و الأبوال كليها.

و لا شبهة في تحريمها (١) نجسة كمطلق النجس، لكن مفهوم العبارة (٢) عدم تحريم الطاهر منها (٣) كعذرة و بول ما يؤكل لحمه (٤).

و قد نقل في الدروس<sup>(٥)</sup> تحليل بول المحلَّل عن ابن الجنيد و ظاهر<sup>(٦)</sup> ابن إدريس، ثمّ قوّى التحريم، للاستخباث<sup>(٧)</sup>.

و الأقوى جواز ما تدعو الحاجة إليه منه (٨) إن فرض له (٩) نفع.

و ربّما قيل: إنّ تحليل بول الإبل للاستشفاء إجماعيّ، و قد تـقدّم حكمه(١٠).....

 <sup>(</sup>١) الضمير في قوله «تحريمها» يرجع إلى العذرات و الأبوال. يعني أنّها إذا كانت نجسة فلا شبهة في تحريمها، لحرمة مطلق النجس.

<sup>(</sup>٢) أي عبارة المصنف ( «العذرات و الأبوال النجسة » تدلّ مفهوماً على عدم تحسريم الطاهر منها.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى العذرات و الأبوال.

<sup>(</sup>٤) فإن العذرات و الأبوال من الحيوان المحلّل طاهرة.

<sup>(</sup>٥) قال المصنف في في كتاب الدروس: «و في بول ما يؤكل لحمه قول بالحلّ، اختاره ابن الجنيد في، و هو ظاهر ابن إدريس في، لطهارته، و الأقوى التحريم، للاستخبات إلاّ ما يستشفى به كبول الإبل».

<sup>(</sup>٦) يعني ما نقله المصنّف هو ظاهر كلام ابن إدريس في حلّ أبوال ما يؤكل لحمه.

<sup>(</sup>٧) يعني قوّى المصنّف التحريم، لكون بول المحلّل من الخبائث.

<sup>(</sup>٨) أي من بول الحيوان الحلّل.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «له» يرجع إلى البول.

<sup>(</sup>١٠) الضمير في قوله «حكمه» يرجع إلى المصنّف في المسألة الضمير في قوله «حكمه المصنّف في المسألة الثانية في البحث عن الأجزاء الحرّمة من الذبيحة.

بتحريم الفرث من المحلّل(١).

و النقل(٢) عن ابن الجنيد الكراهية كغيره من المذكورات.

و يمكن أن تكون «النجسة» (٣) صفة للأبوال خاصّة، حملاً للعذرة المطلقة على المعروف منها لغةً و عرفاً، و هي (٤) عذرة الإنسان، فيزول الإشكال (٥) عنها (٢)، و يبقى الكلام (٧) في البول.

(وكذا) يحرم (ما تنقع فيه هنذه) النجاسات (من المائعات(^))،

<sup>(</sup>١) أي الفرث من الحيوان المحلَّل.

 <sup>(</sup>٢) أي تقدّم النقل عن ابن الجنيد الكراقة في الصفحة ٣٩٣ في قول الشارح (٣) «و
 ابن الجنيد أطلق كراهة بعض هذه المذكورات».

<sup>(</sup>٣) أي لفظ «النجسة» في عبارة المصنّف في يحتمل كونه صفة للأبوال خاصّةً.

<sup>(</sup>٤) أي المقصود من العذرة المذكورة في العبارة هو عذرة الإنسان.

<sup>(</sup>٥) المراد من «الإشكال» الوارد على عبارة المصنف الله ـو هي قوله «و العدرات و الأبوال النجسة» ـ هو أنه لو جعلت «النجسة» صفة للعذرات و الأبوال كليها استفيد من مفهومها أن العذرة الطاهرة و البول الطاهر لا يحرمان و الحال أن أحداً من الفقهاء لم يقل بحلية العذرة الطاهرة، كما أن نفس المصنف أيضاً قال في المسألة الثانية بحرمة الروث من الحيوان المحلّل، و هذا ينافي مفهوم عبارة المصنف هنا، أمّا لو جعلت «النجسة» صفة للأبوال خاصةً، فلا مفهوم لها بالنسبة إلى العذرة و الحال أن المصنف قال في المسألة الثانية بحرمة العذرة طاهرة كانت أو نجسة، فيبق المفهوم متوجّها إلى الأبوال خاصةً، و هو عدم حرمة شرب الأبوال الطاهرة إلاّ للاستخباث.

<sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «عنها» يرجع إلى العذرة.

<sup>(</sup>٧) أي يبقي الكلام في الحلّ و التحريم بالنسبة إلى البول.

<sup>(</sup>٨) «من» تكون لبيان ما تقع فيه النجاسات.

لنجاستها(١) بقليلها و إن كثرت(٢)، (أو الجامدات إلا بعد الطهارة(٢))، استثناء (٤) من الجامدات، نظراً إلى أنّ المائعات لاتقبل التطهير، كما سيأتي. (و) كذا يحرم (ما باشره(٥) الكفّار) من المائعات و الجامدات برطوبة (٦) و إن كانوا ذمّيّة (٧).

(الرابعة (٨): يحرم الطين) بجميع أصنافه (٩)، فعن النبي عَلَيْ الله : «من أكل الطين خرام الطين فمات فقد أعان على نفسه » (١٠)، و قال الكاظم الله : «أكل الطين حرام

#### الرابعةِ: حرمة الطين

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «لنجاستها» يرجع إلى المائعات، و في قوله «قــليلها» يــرجــع إلى النجاسات.

<sup>(</sup>٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الماثعات.

<sup>(</sup>٣) يعني أنَّ الجامدات أيضاً تحرم إذا وقع فيها النجاسات إلَّا بعد تطهيرها.

<sup>(</sup>٤) أي قوله «إلا بعد الطهارة» أستثناء من الجامدات المتنجّسة، لأنّ الما تعات المتنجّسة لاتقبل الطهارة.

<sup>(</sup>٦) فلو باشروها بلا رطوبة فلا مانع منها.

<sup>(</sup>٧) و هم أهل الكتاب الذين يتعهّدون بشرائط الذمّة.

<sup>(</sup>٨) أي المسألة الرابعة من المسائل.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «أصنافه» يرجع إلى الطين، فلا يحلّ أكل الطين إلّا ما استثني.

<sup>(</sup>١٠) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٣٩٣ ب ٥٨ من أبـواب الأطـعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٧.

مثل الميتة و الدم و لحم الخنزير إلاّ طين قبر الحسين عليُّالإ (١)، فإنّ فيه شفاءً من كلّ داء و أمناً من كلّ خوف» (١)، فلذا قال المصنّف: (إلاّ طين قبر الحسين عليُّلا)، فيجوز الاستشفاء منه (٣) (لدفع الأمراض) الحاصلة (بقدر الحمّصة (٤)) المعهودة المتوسّطة (فما دون).

و لا يخفى أنّ في الباب روايات أخر. ننقل ثلاثاً منها عن كتاب الوسائل:

الثانية: قال ابن قولويه: و روى ساعة بن مهران عن أبي عبدالله على قال: أكل الطين حرام على بني آدم ما خلا طين قبر الحسين على من أكله من وجع شفاه الله (المصدر السابق: ح ٤).

الثالثة: [قال أبن قولويه:] و وجدت في حديث الحسن بن مهران الفارسيّ عن محمّد بن أبي سيّار عن يعقوب بن يزيد يرفعه إلى الصادق علي قال: من باع طين قبر الحسين عليه فإنّه يبيع لحم الحسين عليه و يشتريه (المصدر السابق: ح ٥).

(٣) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى الطين.

<sup>(</sup>١) هكذا في النسخ الموجودة بأيدينا من الروضة البهيّة، و لكنّ المـوجود في كـتاب الوسائل هو «الحائر» بدل «قبر الحسين ﷺ».

 <sup>(</sup>٢) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٣٩٦ ب ٥٩ من أبـواب الأطـعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٢.

<sup>(</sup>٤) الحِمُّص و الحِمُّص: حبِّ يؤكل، الواحدة حِمِّصَة و حِمَّصَة (أقرب الموارد).

و لايشترط في جواز تناولها<sup>(١)</sup> أخذها بالدعاء و تناولها به، لإطلاق النصوص<sup>(٢)</sup> و إن كان<sup>(٣)</sup> أفضل.

و المراد بطين القبر الشريف تربة ما جاوره (٤) من الأرض عرفاً، و روي إلى أربعة (٥) فراسخ، و روي ثمانية، و كلّما قرب منه (٦) كان أفضل، و ليس كذلك التربة المحترمة (٧) منها، فإنّها (٨) مشروطة بأخذها من الضريح المقدّس أو خارجه (٩)، كما مرّ، مع وضعها (١٠) عليه أو أخذها (١١) بالدعاء.

(١) الضميران في قوليه «تناولها» و «أخذها» يرجعان إلى الحمّصة.

(٢) و قد تقدّم بعض النصوص المطلقة في الهامش ١٠ من ص ٤٠٧.

(٣) أي و إن كان أخذ طين قبر الحسين الله بالدعاء أفضل.

(٤) الضمير الملفوظ في قوله «جاوره» يرجع إلى القبر الشريف.

(٥) من كلّ طرف من القبر، أو المُوادِ قُرَسَجَ واجد من كلّ نـاحية، فـالجميع أربعة فراسخ، و هو الظاهر، و على الأوّل يكون الجميع ستّة عشر فرسخاً (العدينة).

(٦) الضمير في قوله «منه» يرجع إلى القبر. يعني كلّما قرب من القبر الشريف كان
 الطين أفضل من البعيد.

 (٨) يعني أنّ التربة المحترمة يشترط فيها أخذها من الضريح المقدّس أو من الخارج مع وضعها على الضريح أو أخذها بالدعاء.

(٩) أي من خارج الضريح المقدّس إلى أربعة فراسخ أو ثمانية فراسخ مع وضعها على الضريح المقدّس.

(١٠) الضمير في قوله «وضعها» يرجع إلى التربة، و في قوله «عليه» يرجع إلى الضريح. (١١) أي يشترط في التربة المحترمة أخذها من الجوانب المذكورة بالدعاء و قصدالتبرّك. و لو وجد تربة منسوبة إليـه (١) طلى حكم بـاحترامـها، حـملاً عـلى المعهود (٢).

(و كذا) يجوز تناول الطين (الأرمنيّ<sup>(٣)</sup>)، لدفع الأمراض المقرّر عسند الأطبّاء نفعه (٤) منها مقتصراً منه (٥) على ما تدعو الحاجة إليه بحسب قولهم (٦) المفيد (٧) للظنّ، لما فيه (٨) من دفع الضرر المظنون، و به رواية (٩)

(١) الضمير في قوله «إليه» يرجع إلى الحسين الله.

 (٢) المراد من «المعهود» هو أخذ التربة المتصلة بالقبر الشريف أو المجاورة له إلى أربعة فراسخ أو ثمانية مع وضعها على الضريح.

(٣) سيأتي توضيح الطين الأرمني في قوله «والأرمني طين معروف يجلب من إرمينية».

(٤) الضمير في قوله «نفعه» يرجع إلى الطين الأرمني، و في قــوله «مــنها» يــرجــع إلى
 الأمراض.

(٥) أي يجب الاكتفاء في أكل الطين الأرمني بمقدار تقتضيه الحاجة لا الأزيد منه.

(٦) أي بما يقتضيه قول الأطبّاء من المقدار.

(٧) صفة لقوله «قولهم».

(٨) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الطين الأرمنيّ. يعني أنّ دليل جواز أكـل الطـين
 الأرمنيّ هو دفع الضرر المظنون به.

(٩) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

الحسين بن بسطام و أخوه في طبّ الأئمّة بالإسناد عن أبي حمزة عن أبي جعفر الله أنّ رجلاً شكا إليه الزحير \*، فقال له: خذ من الطين الأرمنيّ و أقله بـنار ليـنة و أستف منه، فإنّه يسكن عنك (الوسائل: ج ١٦ ص ٣٩٩ ب ٦٠ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ١).

الزَحِير: هو استطلاق البطن و أو تقطيع فيه يُمثّي دماً و يسبّب ألماً (المنجد).

حسنة.

و الأرمنيّ طين معروف يجلب من إرمينية (١)، يضرب لونه إلى الصفرة، ينسحق بسهولة، يحبس الطبع و الدم، و ينفع البثور (٢) و الطواعين شرباً و طلاءً، و ينفع في الوباء (٣) إذا بلّ بالخلّ و الستنشق رائحته، و غير ذلك من منافعه المعروفة في كتب الطبّ.

(الخامسة (٤): يحرم السمّ (٥) \_ بضمّ السين \_ (كلّه) بجميع أصنافه،

(١) الإرمينية \_ بالكسر، و قد تشدّد الياء \_: بلاد الأرْمَن، الواحد من أهلها أرْمَـنيّ \_ بالفتح \_.، و الياء فيه للوحدة لا للنسية (أقرب الموارد).

إرْمِنْية \_بالكسر \_: كورة بناحية الروم، والنسبة إليها أرمني \_بفتح الميم \_(الصحاح).
الإرْمنْية \_بكسر الهمزة و تخفيف الياء الأخيرة و قد يشدد \_: ناحية من بلاد
الروم، و قيل: هي أربعة أقاليم أي عالك متصل بعضها ببعض، والنسبة إليها أرْمَني للوم، و قيل: هي أربعة أقاليم أي عالك متصل بعضها ببعض، والنسبة إليها أرْمَني \_بفتح الهمزة و الميم، و هذا من تغييرات النسبة \_، و في كتب جغرافيا أن بانيها أرمن بن ليطي بن يونان، و الإرمنية قسمان: صغرى هي بلاد الأدنة و المرعش، و كبرى هي بلاد وان و قارص و أرض روم (الأقيانوس).

(٢) البثور جمع، مفرده البثر.

الْبَتْر: خُراج صغير، الواحدة بَثْرُة، ج بُثُور (أقرب الموارد).

(٣) الوَباء، ج أُوبِئَة: كلّ مرض عامٌ (المنجد).

#### الخامسة: حرمة السمّ

(٤) أي المسألة الخامسة من المسائل.

(٥) السمّ -مثلَّثةً -: القاتل من الأدوية و نحوها، ج سُمُوم و سِمام (أقرب الموارد).

جامداً كان أم ما ثعاً إن كان يقتل قليله (١) و كثيره.

(و لو كان كثيره يقتل) دون قليله كالأفيون (٢) و السقمونيا (٣) (حرم) الكثير القاتل أو الضار (دون القليل).

هذا (٤) إذا أُخذ منفرداً، أمّا لو أُضيف (٥) إلى غيره فقد لا يضرّ مند (٦) الكثير، كما هو معروف عند الأطبّاء.

 → السُمّ و السَمّ و السِمّ: كلّ مادّة إذا دخلت الجوف عطّلت الأعمال الحيويّة و أوقفتها تماماً، ج سِمام و شُمُوم(المنجد).

من حواشي الكتاب: أصله بفتح السين، و ضمّ فرقاً بينه و بين سمّ الخياطة (حاشية الشيخ علي

(١) يعني إن كان قليله و كذا كثيره قائلًا بخلاف ما إذا كان قليله غير قاتل أو غير ضارّ.

(٢) الأفيُون: عصارة الخشخاش «دخيل» (أقرب الموارد).

(٣) السَقْمُونِيا \_ بفتح السين \_ : نبت هو مسهل، و هو لفظ يوناني اسمه بالعربي محمودة.
 و لذا قال الشاعر:

عواقب الصبر في قال قائلهم محمودة، قلت: أخشى أن تخرّبنا و هو مسهل شديد لايستعمل إلّا بالمصلحات، و شرب جزء منه مع اللبن على الريق عجيب الأثر في دفع ديدان البطن و مجرّب(الأقيانوس).

(٤) المشار إليه في قوله «هذا» هو الضرر الموجب للحرمة.

(٥) ناثب الفاعل هو الضمير العائد إلى السمّ.

و ضابط المحرّم ما يحصل به (۱) الضرر على البدن و إفساد المزاج. (السادسة (۲): يحرم الدم المسفوح (۳)) أي المنصبّ من عرق بكثرة من «سفحت الماء» (٤) إذا أهرقته (و غيره (٥) كذم القراد (٢) و إن لم يكن) الدم (نجساً)، لعموم (٧) ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَ الدَّمُ ﴾ (٨) و لاستخبا ثه (١). (فطاهر من (أمّا ما يتخلّف في اللحم) ممّا لايقذفه المذبوح (١٠) (فطاهر من

(أمّا ما يتخلّف في اللحم) مـمّا لايـقذفه المـذبوح(١٠٠) (فـطاهر مـن المذبوح) حلال.

(١) الضمير في قوله «به» يرجع إلى السمّ.

# السادسة: حرمة الدم

(٢) أي المسألة السادسة من المسائل.

- (٣) المسفوح من سَفَحَ الدم سَفْحاً: سَفَكَه و أَرَاقِه، و الدمع سَفْحاً و سُفُوحاً: أرسله (أقرب الموارد).
  - (٤) يعني أنَّ المفسوح يكون بمعنى المهراق.
  - (٥) الضمير في قوله «غيره» يرجع إلى المسفوح.
- (٦) القُراد \_بالضم \_: دُوريبّة تتعلّق بالبعير و نحوه، و هي كالقَمْل للإنسان، الواحدة قُرادَة، ج قِرْدان(أقرب العوارد).
- (٧) يعني أن علّة تحريم الدم الغير النجس هو قوله تعالى: ﴿حــرّمت عــليكم المــيتة و
   الدم﴾، حيث إنّها تدلّ على حرمة مطلق الدم، نجساً كان أم طاهراً.
  - (٨) الآية ٣ من سورة المائدة.
  - (٩) هذا تعليل آخر لتحريم الدم الغير النجس بكونه من الخبائث المحرّمة.
- (١٠) أي الدم الذي لاينصبّ من عروق الحيوان المذبوح، بل يبقى في عروقه و لحمه فهو طاهر و حلال.

و احترز بالمتخلّف في اللحم عمّا يجذبه النفس (٥) إلى باطن الذبيحة، فإنّه حرام نجس.

و ما يتخلّف في الكبد و القلب طاهر أيضاً، و هل هـو<sup>(٦)</sup> حــلال

(١) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى المصنّف الله. يعني كان لازماً على المصنّف أن يضيف إلى قوله في المتن «فطاهر» عبارة «وحلال».

 (٢) يعني أنّ البحث إنمًا هو في باب الأطعمة و الأشربة و الحلّ و الحرمة لا الطهارة و النجاسة.

(٤) الضمير الملفوظ في قوله «لم يذكرها» يرجع إلى الطهارة، و في قوله «معه» يرجع إلى الحلّ.

(٥) النفس محرّكاً. يعني احترز المصنّف ﴿ بالدم المتخلّف في اللحم عن الدم الذي يجذبه نفس الحيوان المذبوح عند الذبح، فإنّه حرام و نجس، يجب تطهير اللحم منه.

(٦) أي الدم الموجود في الكبد و في قلب الحيوان هل هو حلال أم لا؟ في حلّه وجه، و
 هو عدم كونه دماً مسفوحاً، كما في الآية الشريفة، و الوجه الآخر هو إطلاق الحكم
 بتحريم مطلق الدم إلّا ما أخرجه الدليل.

من حواشي الكتاب: قوله «كالمتخلّف في اللحم وجه...إلخ» وجهه لمساواته له في المعنى و عدم كونه مسفوحاً، و الوجه الآخر الاقتصار بالرخصة الخالفة للأصل على موردها، و لو قبل بالتحريم كان حسناً و إن كان طاهراً، لعموم تحريم الدم و

كالمتخلُّف في اللحم؟ وجه.

و لو قيل بتحريمه (١)كان حسناً، للعموم (٢).

و لا فرق في طهارة المتخلّف في اللحم بين كون رأس الذبيحة منخفضاً عن جسدها (٣) و عدمه، للعموم (٤) خصوصاً بعد استثناء ما يـتخلّف فـي باطنها (٥) في غير اللحم.

◄ كونه من الخبيث (حاشية الشيخ علي ﷺ).

حاشية أخرى: و الدم في البيضة حرام، للخباثة إجماعاً، و طاهر عند صاحب المعالم و الذكرى، و نجس عند [صاحب] الدروس و التنقيح و النافع(الحديقة).

(١) الضمير في قوله «بتحريمه» يرجع إلى الدم المتخلّف في الكبد و القلب. يعني لو قيل
 بحرمته ـ و لو كان طاهراً ـ كان حسناً.

(٢) أي لعموم قوله تعالى: ﴿حَرَّمَتْ عَلَيْكُمْ المَيْتَةِ وَ الدَّمِ﴾، فإنَّها تشمل الدم المتخلّف
في الكبد و القلب أيضاً.

(٣) الضمير في قوله «جسدها» يرجع إلى الذبيحة، و في قبوله «عدمه» برجع إلى الانخفاض المفهوم من قوله «منخفضاً». يعني لا فرق في الحكم بطهارة الدم المتخلف في لحم الذبيحة بين كون رأس الذبيحة عند ذبحها منخفضاً عن بدنها أم لا.

(٤) أي لعموم الأدلة الدالة على طهارة الدم المتخلّف في لحم الحيوان المذبوح.
 و المراد من الأدلّة هو الإجماع و السيرة و الضرورة، كما ذكرها السيد كلانتر في تعليقته هنا.

(٥) الضمير في قوله «باطنها» يرجع إلى الذبيحة. يعني إذا استثنى الدم المتخلّف في غير اللحم –مثل المتخلّف في الكبد و القلب – و حكم بعدم طهارته فالدم الباقي في اللحم يحكم بحلّه و طهارته، سواء كان رأس الذبيحة عند ذبحها منخفضاً أم لا، بخلاف ما

# السابعة: حكم المائعات النجسة

(١) أي المسألة السابعة من المسائل مراسوك

- (٢) أمّا الماء إذا تنجسٌ فسيأتي حكمه في الصفحة ١٩ ٤ في قوله «أمّا الماء فــإنّه يــطهر باتّصاله بالكثير...إلخ».
- (٣) الدِبْس \_بالكسر \_: عسل العنب،هذا هو المشهور، و \_عسل التمر، و \_النحل (أقرب الموارد).
- (٤) الضمير في قوله «عصيره» يرجع إلى العنب. يعني أنّ من المائعات المستنجّسة التي
   لاتقبل التطهير هو العصير العنبيّ.
  - (٥) الضمير في قوله «حقيقتها» يرجع إلى الما تعات النجسة.
- (٦) اسم «تصیر» هو الضمیر العائد إلى المائعات النجسة، و كـذلك الضـمیر في قـوله
   «باختلاطها». یعني مادامت المائعات المـتنجّسة بـاقیة عـلى حـقیقتها و لم تـصر
   بالاختلاط بالماء الكثیر ماءً مطلقاً لاتطهّر، و إذا صارت كذلك فلاتبق حقیقتها.
  - (٧) صفة لقوله «جزء».

إذا لم يستثن الدم المتخلّف في غير اللحم، فإذاً يمكن الفرق بين الذبيحة المنخفضة الرأس و غيرها.

و إلّا<sup>(١)</sup> لما بقيت كذلك.

هذا (٢) إذا وضعت في الماء الكثير، أمّا لو وصل الماء بها (٣) - و هي في محلّها - فأظهر في عدم الطهارة قبل أن يستولي (٤) عليها أجمع، لأنّ (٥) أقل معلّها أن محلّها نجس، لعدم (٢) إصابة الماء المطلق له أجمع (٧)، فينجس (٨) ما اتّصل به (٩) منها و إن كثر (١٠)، لأنّ شأنها (١١) أن تنجس بإصابة

<sup>(</sup>١) أي إن كان المآء الطاهر يصل إلى كلّ جزء من أجزاء المائعات المتنجّسة لما تبقي هي على ماهيّتها الأوّليّة الأصليّة.

<sup>(</sup>٢) المشار إليه في قوله «هذا» هو عدم طهارة المائعات النجسة. يعني أنّ هذا الحكم إنّما هو في صورة وضعها في الماء الكثير، أمّا عند وصل الماء الكثير بهما ـ و همي في موضعها ـ فالحكم بعدم طهارتها أظهر من أن يخني.

<sup>(</sup>٣) الضميران في قوليه «بها» و «و هي» برجعان إلى المائعات النجسة.

 <sup>(</sup>٤) فاعله هو الضمير العائد إلى الماء، و الضمير في قوله «عليها» يرجع إلى المائعات النجسة.

<sup>(</sup>٥) هذا تعليل لأظهريّة الحكم بعدم الطهارة في الفرض المذكور.

<sup>(</sup>٦) يعني أنَّ الماء المطلق لايصل بمحلَّ المائع النجس.

<sup>(</sup>٧) تأكيد لقوله «له». يعني أنّ الماء المطلق لايصل بمحلّ المائع المتنجّس أجمع، فلايطهّر.

<sup>(</sup>٨) أي فتنجس الأجزاء المتّصلة من المائعات بموضعها الذي كان نجساً.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «به» يرجع إلى الموضع، و في قوله «منها» يرجع إلى المائعات.

<sup>(</sup>١٠) فاعله هو الضمير العائد إلى «ما» الموصولة المراد منها المائع المتَّصل بالمحلَّ النجس.

<sup>(</sup>١١) الضمير في قوله «شأنها» يرجع إلى المائعات. يعني أنّ شأن المائعات هو تنجّسها بإصابة النجس لها.

النجس لها مطلقاً (١).

و توهم (٢) طهارة محلّها (٣) و ما (٤) لا يصيبه الماء منها (٥) بسبب إصابته (٦) لبعضها في غاية البعد (٧).

و العلّامة في أحد قوليه أطلق الحكم بطهار تها(٨)، لممازجتها(٩)

(١) أي سواء كانت المائعات قليلة أم كثيرة.

(٢) هذا مبتدأ، خبره قوله «في غاية البعد».

و خلاصة المعنى إمكان القول بطهارة محلّ هذه المائعات و طهارة الأجراء التحتانيّة التي لم يصلها الماء، لأنّ إصابة الماء الطاهر إلى بعض هذه المائعات تكون سبباً لطهارة الكلّ الذي لم يصله الماء تبعاً (من تعليقة السيّد كلانتر).

(٣) الضمير في قوله «محلّها» يرجع إلى المانعات.

(٤) أي طهارة الأجزاء التي لا يصيبها الماء بالتبعيّة لما أصابه الماء.

(٥) الضمير في قوله «منها» يرجع إلى المائعات.

(٦) الضمير في قوله «إصابته» يرجع إلى الماء، و في قوله «لبعضها» يرجع إلى المائعات.

- (٧) أي التوهّم المذكور في غاية البعد، فإنّ هذا ليس إلّا توهّماً محضاً، لأنّ المحلّ لم يصل الماء لجميع أجزائه و الأجزاء التحتانيّة باقية على نجاستها الأوّليّة، فالمائعات الطاهرة تصير نجسة ثانياً بسبب اتّصالها بالأجزاء التحتانيّة النجسة و بنفس المحلّ الذي لا يصله الماء أجمع، إذن كيف يمكن القول بطهارة هذه الأجزاء و المحلّ الذي لا يصله الماء؟! (من تعليقة السيّد كلانتر).
- (٨) الضمير في قوله «بطهارتها» يرجع إلى المائعات المتنجّسة غير الماء. يعني أنّ للعلّامة الله في المسألة قولين، أحدهما إطلاق الحكم بطهارتها لمازجتها الماء المطلق و إن خرج الماء عن إطلاقه أو بقى اسم المائعات.

(٩) الضمير في قوله «لمازجتها» يرجع إلى المائعات.

المطلق(١) و إن خرج (٢) عن إطلاقه أو بقي اسمها (٣).

و له (٤) قول آخر بطهارة الدهن خماصّةً إذا صبّ (٥) في الكثير (٦) و ضرب فيه حتّى اختلطت أجزاؤه (٧) بـ ه و إن اجتمعت (٨) بـ عد ذلك عـ لمى وجهه.

و هذا القول متّجه على تقدير فرض اختلاط جميع أجزائه (٩) بالضرب و لم يخرج الماء المطلق عن إطلاقه.

و أمّا الماء (۱۰) فإنّه يطهّر باتّصاله بالكثير ممازجاً (۱۱) له عند المصنّف أو غير ممازج على الظاهر (۱۲).......أ

<sup>(</sup>١) بالنصب، مفعول لقوله «ممازجتها» والمراد منه هو الماء المطلق.

<sup>(</sup>٢) أي و إن خرج الماء المطلق عن إطلاقه.

<sup>(</sup>٣) أي و إن بقي اسم المائعات، فالعلّامة إلى في هذا القول قائل بالطهارة مطلقاً.

 <sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «له» يرجع إلى العلّامة. يعني أنّ العلّامة قال في قوله الآخر بطهارة الدهن خاصّةً لا غيره من المائعات.

<sup>(</sup>٥) نائب الفاعل هو الضمير الراجع إلى الدهن.

<sup>(</sup>٦) أي إذا صبّ الدهن المتنجّس في الماء الكثير و ضرب فيه حكم بطهارته.

<sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «أجزاؤه» يرجع إلى الدهن، و في قوله «به» يرجع إلى الماء.

<sup>(</sup>٨) أي و إن اجتمعت أجزاء الدهن بعد الاختلاط.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «أجزائه» يرجع إلى الدهن.

<sup>(</sup>١٠) يعني أنّ الماء المتنجّس يطهّر باتّصاله بالماء الكثير مثل الكرّ.

<sup>(</sup>١١) قوله «ممازجاً» حال للماء الكثير، و الضمير في قوله «له» يرجع إلى الماء المتنجّس. يعني أنّ المصنّف إلله قال بطهارة الماء المتنجّس باتّصاله بالكثير إذا امتزجا.

<sup>(</sup>١٢) يعني ظاهر كلام المصنّف في قوله في كتاب الطهارة «أو لاقى كرّاً» طــهارة المــاء

سواء صبّ<sup>(۱)</sup> في الكثير أو وصل الكثير به و لو في آنية <sup>(۲)</sup> ضيّقة الرأس مع اتّحادهما <sup>(۳)</sup> عرفاً أو علوّ<sup>(٤)</sup> الكثير.

(و تلقى النجاسة و ما يكتنفها (٥)) و يلاصقها (من الجامد) كالسمن و الدبس في بعض الأحوال (٦) و العجين (٧)، و الباقي (٨) طاهر على الأصل (٩).

للتنجّس باتّصال الكرّ كيف اتّفق.

 (١) نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى الماء المتنجّس. يعني لا فرق في الحكم بطهارة الماء المتنجّس بالاتّصال بالماء الكثيريين صبّ الماء في الكثير و بين وصله به.

 (٢) أي و لو كان الاتّصال في ظرف ضيّق الفم، و اتّصالها بهذا المقدار يكني في الحكم بطهارة الماء المتنجّس.

 (٣) الضمير في قوله «اتّحادهما» يَوجع إلى الماء المتنجّس و الماء الكثير. يعني أنّ شرط طهارة الماء المتنجّس هو اتّحادهما في العرف.

(٤) بأن كان الماء الكثير في الطرف العالي و الماء المتنجّس في الطرف السافل.

(٥) أي تلقى الأجزاء الواقعة في حوالي النجس و مواضع الملاصقة في صورة كـون الدهن جامداً.

(٦) كما أنّ السمن و الدبس يكونان متجمّدين في الهواء البارد.

(٧) العَجِين: الدقيق المعجون بالماء، فعيل بمعنى المفعول(أقرب الموارد).

يعني أنّ العجين الذي وقع النجس فيه يؤخذ النجس وكذا موضع الملاصقة منه و يلقى و يحكم بطهارة باقي العجين.

(٨) أي باقي العجين.

(٩) المراد من «الأصل» هو أصالة الطهارة.

و لو اختلفت أحوال المائع كالسمن في الصيف(١) و الشتاء فلكلّ حالة حكمها(٢).

و المرجع في الجمود و الميعان إلى العرف (٣)، لعدم تحديده (٤) شرعاً. (الثامنة (٥): يحرم ألبان الحيوان المحرّم لحمه) كالهرّة (٦) و الذئبة (٧) و اللبوة (٨).

(و يكره لبن المكروه لحمه كالأتن) \_بضمّ الهمزة و التاء و بسكونها \_

# الثامنة: حكم ألبان الحيوانات

(٥) أي المسألة الثامنة من المسائل.

(٧) الذِئبة: أنثى الذئب(المنجد).

<sup>(</sup>١) فإنَّ السمن يكون جامداً في الشتاء للبرد و مائعاً في الصيف للحرارة.

<sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «حكمها» يرجع إلى الحالة. يعني فني الشتاء يسرفع النجس و سا حوله إذا تنجّس الدهن و الدبس و ينتفع بالباقي و في الصيف يترك الكلّ، لعدم قبوله الطهارة.

 <sup>(</sup>٣) يعني أن الجمود و الميعان اللذين هيا المناطان في الحكم المذكور لم يعيّنا في الشرع،
 بل يرجع فيهما إلى العرف.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «تحديده» يرجع إلى كلّ واحد من الجمود و الميعان.

قال السيّد كلانتر في تعليقته هنا: يمكن أن يقال: إنّ الجامد إذا أخذ منه شيء يسبق
 مكانه فارغاً بخلاف المائع، فإنّه إذا أخذ منه شيء يأتي مكانه من نفس المائع حالاً.

 <sup>(</sup>٦) الهير، ج هِرَرَة، و الأنثى هِرَّة، ج هِرَر: السنور، و قيل: الهرّ يقع على الذكر و الأنثى،
 و يدخلون الهاء على المؤنّث(المنجد).

<sup>(</sup>٨) اللَّبْوَة و اللَّبُوَة: أَنثى الأسد(المنجد).

جمع أتان \_بالفتح \_الحمارة، ذكراً أو أنثى، و لايقال في الأنثى: أتانة (١). (التاسعة (٢): المشهور) بين الأصحاب، بل قال في الدروس: إنّه كاد أن يكون إجماعاً (استبراء (٣) اللحم المجهول ذكاته)، لوجدانه (٤) مطروحاً (بانقباضه (٥) بالنار) عند طرحه (١) فيها، (فيكون (٧) مذكّى، و إلّا) ينقبض، بل انبسط (٨) و اتّسع و بقى على حاله (٩) (فميتة).

(١) يعني أنّ هذا اللفظ لايدخله تاء التأنيث لأجل التأنيث.

#### التاسعة: استبراء اللحم المجهول ذكاته

- ( ٢) أي المسألة التاسعة من المسائل.
- (٣) المراد من الاستبراء هو الاختبار و الامتحان.
- (٤) الضمير في قوله «لوجدانه» يرجع إلى اللحم المجهول ذكاته. و هذا تعليل لعروض جهل الذكاة له. يعنى أن كونه مجهولاً من حيث الذكاة إنّا هو لوجدانه مطروحاً.
- (٥) الضمير في قوله «بانقباضه» يرجع إلى اللحم، و الجارّ و الجرور يستعلّقان بـقوله «استبراء اللحم».
- (٦) الضمير في قوله «طرحه» يرجع إلى اللحم، و في قوله «فيها» يرجع إلى،النار و هي مؤنّث ساعيّ.
- (٧) يعني أن اللحم المجهول ذكاته إذا طرح على النار و صار منقبضاً حكم بكونه مذكّئ، فيحل أكله.
- (٨) فاعل قوليه «أنبسط» و «أتسع» هو الضمير الراجع إلى اللحم الجهول ذكاته المطروح على النار.
  - (٩) أي لو بقي اللحم على حالته الأولى حكم بكونه لحم ميتة، فيحرم و لايؤكل.

(١) الرواية منقولة في كتاب الكافي:

محمّد بن يحيي عن أحمد بن محمّد بن عيسى عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر عن إسهاعيل بن عمر عن شعيب عن أبي عبدالله على أبي رجل دخل قرية فأصاب بها لحماً لم يدر أ ذكيّ هو أم ميّت، قال: يطرحه على النار، فكلّ ما انقبض فهو ذكيّ، وكلّ ما انبسط فهو ميّت (الكافي: ج أص ٢٦١).

- (٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الرجل، و الضمير في قوله «بها» يرجع إلى القرية.
  - (٣) الضميران في قوليه «مضمونهاً» و «ردّها» يرجعان إلى الرواية.
- (٤) الضمير في قوله «قوليه» يرجع إلى المحقّق الله عني أنّ للمحقّق في المسألة قسولين: أحدهما الاعتبار بالاختبار بما ذكر، و ثانيهما عدم الاعتبار به، فني أحد قوليه ردّ الرواية الداللة على الاختبار المذكور.
  - (٥) الضمير في قوله «لمخالفتها» يرجع إلى الرواية.
- (٦) أي المراد من «الأصل» هو أصالة عدم التذكية عند الشكّ في تذكية اللحم و عدمها. و لا يخفى أنّ أصالة عدم التذكية هو استصحاب عدم التذكية عند الشكّ فيها، و لا مجال للتمسّك بأصالة الحلّ أو الطهارة في اللحم المشكوك، لأنّ الاستصحاب هنا حاكم على هذا الأصل، لكونه أصلاً سببيّاً يرفع به موضوع الأصل المسبّي، و هو أصالة الحلّ و الطهارة، فإنّ المكلّف إذا أجرى أصالة عدم التذكية في مثل الحيوان

مع أنّ<sup>(١)</sup> في طريق الرواية ضعفاً<sup>(٢)</sup>.

و الأقوى تحريمه <sup>(٣)</sup> مطلقاً <sup>(٤)</sup>.

قال في الدروس تفريعاً علي الرواية (٥): و يسمكن اعتبار المختلط

- لشكوك تذكيته حصل له العلم بعدم التذكية بحكم الشارع، فإذا كان عالماً به ارتفع موضوع أصالة الطهارة، و هو الجهل بالطهارة و عدمها، كما أنه إذا شكّ في طهارة ماء أو نجاسته فاستصحاب طهارته حاكم على استصحاب نجاسة ثوب غسل به، لأنّ الشكّ في نجاسته مسبب عن الشكّ في طهارة هذا الماء، فإذا أثبتنا طهارته بالاستصحاب تربّب عليها آثارها، و من جملة آثارها طهارة الثوب المغسول به، و لا يبق مجال لاستصحاب بقاء نجاسته، لارتفاع موضوعه بحكم الشارع، كما تقدّم.
- (١) أي الدليل الآخر لرد الرواية الدالة على الاختبار المذكور هو الضعف الموجود في طريقها، فإن في طريقها إسماعيل بن عمر، و هو واقني، و شعيب، و هو مردد بـين الجمهول و الثقة، فوجودهما في سندها يوجب الضعف فيها.
- (۲) منصوب، لكونه اسماً لـ«أنّ»، و خبرها المقدّم هو قوله «في طريق الرواية» المتعلّق بـ«كائن» المقدّر.
- (٣) الضمير في قوله «تحريمه» يرجع إلى اللحم المطروح الجمهول ذكاته المردد بين
   المذكّى و الميّت.
  - (٤) أي سواء انقبض على النار. أم لا.
- (٥) يعني أنّ المصنف الله قال: فبناءً على العمل بالرواية المذكورة الدالّـة على اخــتبار اللحم المطروح بانقباضه و انبساطه يمكن أن يعتبر الاختبار المذكور في خصوص اللحم المذكّى المختلط بالميّت بأن يطرح اللحم على النــار و يخــتبر بــالانقباض و الانبساط.

بذلك(١) إلا أنّ الأصحاب و الأخبار أهملت(٢) ذلك.

و هذا الاحتمال (٣) ضعيف، لأنّ (٤) المختلط يعلم أنّ فيه ميّتاً يـقيناً (٥)، مع كونه (٦) محصوراً ......مع كونه (٦)

(١) المشار إليه في قوله «بذلك» هو الاختبار بالانقباض و الانبساط.

(٢) يعني قال المصنف في كتاب الدروس: إنّ الأصحاب لم يذكروا الاختبار المذكور في خصوص اللحم المذكّى المختلط بغير المذكّى، بل اختلفوا في جواز بيعه على من يستحلّ الميتة و عدمه، و الأخبار أيضاً أهملت الاختبار المذكور، و نقل منها في خصوص اللحم المختلط روايتان:

الثانية: محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد عن عليّ بن الحكم عُـن أبي المـغرا عـن الحلبيّ قال: سمعت أبا عبدالله عليه يقول: إذا اختلط الذكيّ و الميتة باعد ممّن يستحلّ الميتة، و يأكل ثمنه (المصدر السابق: ح ٢).

و لايخفي أنّ الروايتين لم يتعرُّضا بالاختبار المذكور، بل أهملتا ذلك.

 (٣) المراد من قوله «هذا الاحتمال» هو قول الشهيد الأوّل في الدروس «يمكن اعتبار المختلط بذلك».

- (٤) هذا تعليل لضعف الاحتال الذي ذكره الشهيد في كتابه(الدروس).
- (٥) يعني أنّ في المختلط من المذكّى و الميّت العلم التفصيليّ بوجود المستة بسنهما، لكن متعلّقه مردّد بين اللحمين، و الشبهة محصورة، فالاجتناب عن الجميع واجب، لكون العلم الإجماليّ موجباً لوجوب تحصيل البراءة اليقينيّة.
  - (٦) الضمير في قوله «كونه» يرجع إلى المختلط.

فاجتناب الجميع متعيّن (١)، بخلاف ما يحتمل كونه (٢) بأجمعه (٣) مـذكّي، فلا يصحّ حمله (٤) عليه مع وجود الفارق (٥).

و على المشهور (٦) لو كان اللحم قِطَعاً متعدّدة فلابدّ من اعتبار كلّ قطعة على حدة (٧)، لإمكان كونه (٨) من حيوان متعدّد.

و لو فرض العلم بكونه <sup>(٩)</sup> متّحداً جاز اختلاف حكمه بأن يكـون قــد قطع بعضه <sup>(١٠)</sup> منه قبل التذكية.

و لا فرق على القولين(١١) بين وجود محلّ التذكية......

(١) لأنّ كلّ شبهة محصورة يجب الاجتناب عن أطرافها.

(٢) الضمير في قوله «كونه» يرجع إلى اللحم المجهول ذكاته.

(٣) فإنَّ اللحم المجهول ذكاتِه إمَّا مِذَكِّيٌّ بأجمعه أو ميتةً كذلك.

(٤) الضمير في قوله «حمله» يرجع إلى المختلط، و في قوله «عليه» يرجع إلى ما يحتمل كونه بأجمعه مذكّر.

(٥) أي الفارق بين المختلط و بين ما يحتمل كونه بأجمعه مذكّئ موجود.

(٦) المراد من «المشهور» هو جواز الاختبار بالانقباض و الانبساط.

 (٧) بأن يختبر كل قطعة من قطعات اللحم المجهول ذكاته على حدة، فلل يكني اختبار قطعة من قطعات اللحم المجهول ذكاته في استبراء غيرها.

(٨) الضمير في قوله «كونه» يرجع إلى اللحم.

(٩) يعني لو حصل العلم بكون جميع القطعات من حيوان واحد أمكن اختلاف حكم
 كل قطعة، لاحتمال كون قطعة مقطوعة بعد التذكية وكون الأخرى مبانة من الحيوان
 قبل التذكية.

(١٠) الضميران في قوليه «بعضه» و «منه» يرجعان إلى الحيوان.

(١١) المراد من «القولين» هو القول باختصاص الاختبار بالنار باللحم المجهول ذكاته، و

و رؤيته (١) مذبوحاً <sup>(٢)</sup> أو منحوراً و عدمه <sup>(٣)</sup>، لأنّ الذبح و النحر بمجرّ لأهما لايستلزمان الحلّ، لجواز <sup>(٤)</sup> تخلّف بعض الشروط.

وكذا<sup>(ه)</sup> لو وجد الحيوان غير مذبوح و لا منحور، لكنّه<sup>(٦)</sup> مـضروب بالحديد في بعض جسده، لجواز كونه قد استعصى فذكّي كيف اتّفق حيث يجوز في حقّه<sup>(٧)</sup> ذلك.

 <sup>→</sup> القول بتعميم الاختبار للّحم المجهول ذكاته و اللحم المذكّى المختلط بالميتة.

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «رؤيته» يرجع إلى محلّ التذكية.

<sup>(</sup>٢) أي مذبوحاً لو كان الحيوان مثل الغنم، و منحوراً لو كان مثل الإبل.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «عدمه» يسرجم إلى محل التذكية. أي لا فسرق عملى القولين المذكورين بين أن يكون محل الذبح و هو الرأس و الرقبة موجوداً في اللحم و أن رئي الحيوان مذبوحاً لو كان غيماً أو منحوراً لو كان إبلاً و بين أن لا يكون محل الذبح موجوداً.

<sup>(</sup>٤) هذا تعليل لعدم الفرق بين وجود محل التذكية و عدمه، بأن وجود محل التذكية و رؤيته مذبوحاً أو منحوراً لايدل على وقوع التذكية الشرعيّة، لاحتمال تخلّف بعض الشروط المذكورة في صحّة التذكية من الاستقبال والتسمية و قطع الأوداج و غيرها.

<sup>(</sup>٥) يعني و لا فرق على القولين أيضاً لو وجد الحيوان غير مذبوح و لا منحور إلاّ أنّه مضروب بالحديد، لاحتال كون الحيوان مستعصياً و مذكّئ بجرحه كيف اتّفق. و الحاصل أنّ الحيوان لو وجد كذلك و احتملت تذكيته بهذا النحو لم يعتمد عليه، بل يجب إحراز تذكيته على وجه يبيح لحمه، لاحتال تخلّف بعض الشروط و لا أقل من احتال ترك التسمية عند الذبح أو الجرح.

<sup>(</sup>٦) الضميران في قوليه «لكنّه» و «جسده» يرجعان إلى الحيوان.

<sup>(</sup>٧) أي يجوز تذكية الحيوان في بعض الحالات بالضرب في جسده بالحديد كيف اتّفق.

و بالجملة فالشرط إمكان كونه (١) مذكّىً على وجنه يبيح (٢) لحمه.

(العاشرة (٣): لايجوز استِعمال شعر الخنزير) كنغيره (٤) من أجزائه مطلقاً (٥) و إن حلّت (٦) من الميتة غيره، و مثله (٧) الكلب.

(فإن اضطرّ) إلى استعمال شعر الخنزير (استعمل ملرِلا دسم (^) فيه، و غسل يده) بعد الاستعمال

و يزول عنه الدسم بأن يلقى<sup>(٩)</sup>......

œ,

 (١) أي شرط التذكية في الحيوان هو إمكان كونه مذكّى على نحو من أنحاء التذكية من الذبح أو النحر أو الطعن بالحديد عند العصيان.

(٢) فاعله هو الضمير العائد إلى الوجه، و الضمير في قوله «لحمه» يرجع إلى الحيوان.

### مرك العاشرة: حكم شعر الخنزير

- (٣) أي المسألة العاشرة من المسائل.
- (٤) أي كما لايجوز استعمال غير الشعر من أجزاء الخنزير.
  - (٥) أي سِواء حلَّت الروح فيه أم لا.
- (٦) فاعله هو ضمير التأنيث الراجع إلى الأجزاء، و الضمير في قوله «غيره» يرجع إلى الخنزير.
  - (٧) أي و مثل الخنزير الكلب في عدم جواز استعمال أجزائه مطلقاً."
- (٨) يعني يجوز استعمال شعر الخنزير عند الضرورة إذا لم يكن فيه دسم، بمعنى أنّه يجب
   إزالة الدسم عنه و يجوز استعماله بعد زواله.
- الدَسَم محرّكة -: الوَدَك من لحم أو شحم، يقال: «يده من الدسم سلِطة» أي وَسِخة (أقرب الموارد).
  - (٩) نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى الشعر الذي فيه الدسم.

في فخّار (١) و يجعل (٢) في النار حتّى يذهب دسمه، رواه (٣) برد الإسكاف عن الصادق المثللة.

و قيل: يجوز استعماله مطلقاً (٤)، لإطلاق رواية (٥) سليمان الإسكاف. لكن فيها (٦) أنّه يغسل يده إذا أراد أن يصلّي......

 (١) الفَخّار: الخَزَف، و قيل: الطبق المطبوخ، و قبل: الطبخ هو خزف و صلصال، الواحدة فَخّارة (أقرب الموارد).

(٢) بصيغة المجهول، و نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى الفخّار. يعني يجعل الفخّار في
 النار بعد إلقاء الشعر ذي الدسم فيه حتّي يذهب و يزول دسم الشهر بحرارة النار.

(٣) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ِ

محمّد بن الحسن بإسناده عن برد الإسكاف قال: قلت لأبي عبدالله على رجل خرّاز لا يستقيم عملنا إلّا بشعر الحنزير نخرز به، قال: خذ منه وبرة، فاجعلها في فخّارة، ثمّ أوقد تحتها حتى يذهب دسمه، ثمّ أعمل به (الوسائل: ج ١٦ ص ٤٠٤ب ٢٥ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة والأشربة ح ١).

(٤) أي سواء كان فيه دسم أم لا.

(٥) هذه الرواية أيضاً منقولة في الوسائل:

محمّد بن الحسن بإسناده عن سليان الإسكاف قال: سألت أبا عبدالله الله عن شعر الحمّد بن الحسن بإسناده عن سليان الإسكاف قال: سألت أبا عبدالله الوسائل: ج ١٦ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٣).

و لا يخفى إطلاق هذه الرواية من حيث اشتراط إزالة الدسم.

(٦) الضمير في قوله «فيها» يرجع إلى الرواية الثانية المنقولة عن سليان الإسكاف.
 يعني أن فيها التقييد بتغسيل يده إذا أراد أن يصلي.

و الإسكافان (١) مجهولان، فالقول بالجواز (٢) مع الضرورة حسن، و بدونها (٣) ممتنع، لإطلاق (٤) تحريم الخنزير الشامل لمحلّ النزاع (٥).

وإنّما يجب غسل يده (٦) مع مباشرته برطوبة كغيره (٧) من النجاسات. (الحادية عشرة (٨): لا يجوز) لأحد (الأكل من مال غيره) ممّن يحترم

محمّد بن علي بن الحسين في العلل و عيون الأخبار بأسانيده عن محمّد بن سنان عن الرضائية فياكتب إليه من جواب مسائله: و حرّم الخنزير، لأنّه مشوّه جعله الله عظة للخلق و عبرة و تخويفاً... إلخ (الوسائل: ج ١٦ ص ٣١١ ب ١ من أبواب الأطعمة المحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٣).

(٥) محلَّ النزاع هو جواز استعمال شعر الخنزير.

و في بعض النسخ الموجودة بأيدينا: «لموضع» بدل «لمحلّ»، و لا فرق في المعنى.

(٦) الضميران في قوليه «يده» و «مباشرته» يرجعان إلى المستعمل.

(٧) الضمير في قوله «كغيره» يرجع إلى شعر الخنزير.

الحادية عشرة: حرمة مال الغير (٨) أي المسألة الحادية عشرة من المسائل.

 <sup>→</sup> و الضمير في قوله «يده» يرجع إلى المستعمل، و فاعل قوله «يصلّي» هو الضمير
 العائد أيضاً إلى مستعمل شعر الخنزير.

<sup>(</sup>١) أي برد الإسكاف في الرواية الأولى و سليمان الإسكاف في الرواية الثانية مجهولان من حيث الثقة و غيرها.

<sup>(</sup>٢) أي القول بجواز استعمال شعر الخنزير عند الضرورة بلا حاجة إلى رفع دسمه حسن.

<sup>(</sup>٣) أي القول بجواز استعمال شعر الخنزير بدون الضرورة ممتنع.

<sup>(</sup>٤) إطلاق تحريم الخنزير موجود في رواية منقولة في كتاب الوسائل:

ماله (۱) و إن كان كافراً (۲) أو ناصبياً أو غيره من الفرق (۳) بغير إذنه، لقبح التصرّف في مال الغير كذلك (٤)، و لأنه (٥) أكل مال بالباطل (٢)، و لقوله على المسلم على المسلم حرام دمه و ماله و عرضه» (٧) (إلاّ من بيوت من تضمّنته الآية (٨))، وهي قوله تعالى: ﴿ وَ لا عَلَىٰ أَنْفُسِكُمْ أَنْ تَأْكُلُوا مِنْ بُيُوتِ كُمْ أَوْ بُيُوتِ المَّهَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ المَّهَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ المَّوالِكُمْ أَوْ بُيُوتِ المَّوالِكُمْ أَوْ بُيُوتِ عَمّاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ المَّوالِكُمْ أَوْ بُيُوتِ المَوالِكُمْ أَوْ بُيُوتِ المُولِوتِ المُولِدِينَ مَع حضورهم و غيبتهم (١) (إلاّ مع علم الكراهة) و لو بالقرائن المذكورين مع حضورهم و غيبتهم (١) (إلاّ مع علم الكراهة) و لو بالقرائن

<sup>(</sup>١) اَحتراز عمّن لايحترم ماله مثل الكافر الحربيّ.

<sup>(</sup>٢) كما أنَّ الكافر الذمَّى يكون ماله محترماً، فلايجوز تناوله إلَّا برضاه.

<sup>(</sup>٣) أي من الفرق الإسلاميّة. و الضمير في قوله «إذنه» يرجع إلى الغير.

<sup>(</sup>٤) أي بغير الإذن.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «لأنَّه» يرجع إلى أكل مال الغير بلا إذن منه.

<sup>(</sup>٦) فإنّ أكل مال الغير بالباطل منهيّ عنه في الآية ١٨٨ من سورة البقرة: ﴿و لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل و تدلوا بها إلى الحكّام لتأكلوا فريقاً من أموال الناس بالإثم و أنتم تعلمون﴾.

 <sup>(</sup>٧) لم توجد الرواية في كتب الإماميّة، لكنّها منقولة في كتاب سنن ابن ماجه: ج ٢ ص
 ١٢٩٨ الحديث ٣٩٣٣.

<sup>(</sup>٨) الآية ٦١ من سورة النور.

<sup>(</sup>٩) أي يجوز الأكل من البيوت المذكورة في الآية و لوكان أهلها غائبين.

الحاليّة بحيث تثمر الظنّ الغالب بالكراهة، فإنّ ذلك (١)كافٍ فسي هـذا(٢) و نظائره، و يطلق عليه (٣) العلم كثيراً.

و لا فرق<sup>(٤)</sup> بين ما يخشى فساده في هذه البيوت و غيره، و لا بين دخوله (٥) بإذنه و عدمه، عملاً بإطلاق الآية (٦)، خلافاً لابن إدريس فيهما (٧).

و يجب الاقتصار على مجرّد الأكل، فلايجوز الحمل (^) و لاإطعام الغير و لا الإفساد بشهادة الحال (٩).

(١) المشار إليه في قوله «ذلك» هو الظنِّ الغالب.

(٢) المشار إليه في قوله «هذا» هو عدم جواز التصرّف.

(٣) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى الظنّ الغالب.

- (٤) أي لا فرق في جواز الأكل من البيوت المذكورة بــين كــون المأكــول في مــعرض
   الفساد مثل بعض الثمرات و المأكولات و بين غيره.
- (٥) الضمير في قوله «دخوله» يرجع إلى المتصرّف، و في قبوله «باإذنه» يسرجع إلى صاحب البيت.
- (٦) فإن الآية مطلقة من حيث جواز الأكل و من حيث كون المأكول في شرف التلف و عدمه و من حيث دخوله بإذنه و عدمه.
- الضمير في قوله «فيهما» يرجع إلى ما لايخشى تلفه و إلى دخوله بلا إذن صاحب البيت، فإن إبن إدريس الله لم يجوز الأكل في الفرضين.
- (٨) أي لا يجوز لمن جاز له الأكل من البيوت المذكورة حمل المأكول إلى خارج البيت.
- (٩) يعني أنّ القرائن الحاليّة تدلّ على عدم رضى صاحب البيت بالحمل و الإفساد و
   الطعام الغير.

و لا يتعدّى الحكم إلى غير البيوت من أموالهم (١)، اقتصاراً فيما خالف الأصل (٢) على مورده و لا إلى تناول غير المأكول (٣) إلّا أن يدلّ عليه (٤) الأكل بمفهوم الموافقة كالشرب من مائه (٥) و الوضوء به، أو يدلّ عليه (١) بالالتزام كالكون بها (٧) حالته.

و هل يجوز دخولها (<sup>۸)</sup> لغيره أو الكون (<sup>۹)</sup> بها بـعده و قـبله؟ نـظر <sup>(۱۰)</sup>، من <sup>(۱۱)</sup> تحريم التصرّف في مال الغير إلاّ ما استثني، و من <sup>(۱۲)</sup> دلالة القرائن

<sup>(</sup>١) يعني لايتعدّى الحكم بالجواز إلى الأكل من غير البيوت المذكورة، مثل ما وجد في دكاكينهم.

<sup>(</sup>٢) المراد من «الأصل» هو عدم جواز الأكل من بيوت الغير، و المراد من مورد الخلاف هو الأكل من بيوت المذكورين، فالأصل يقتضي عدم جواز الأكل من غير بيوتهم.

<sup>(</sup>٣) أي لا يتعدّى الحكم بالجواز إلى تناول شيء غير مأكول من البيوت المذكورة.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى تناول غير المأكول.

 <sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «مائه» يرجع إلى البيت، فجواز الأكل من مأكول البيت يدل على جواز الشرب من مائه بمفهوم الأولويّة.

<sup>(</sup>٦) أي يدل على التصرّفات غير الأكل بالالتزام كالكون في البيوت.

<sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «بها» يرجع إلى البيوت، و في قوله «حالته» يرجع إلى الأكل.

<sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «دخولها» يرجع إلى البيوت، و في قوله «لغيره» يرجع إلى الآكل.

<sup>(</sup>٩) أي هل يجوز الكون في البيوت المذكورة بعد الأكل منها و قبله؟

<sup>(</sup>١٠) أي وجهان.

 <sup>(</sup>١١) هذا وجه عدم جواز الدخول لغير الآكل و الكون بها بعد الأكل و قبله، و هو أنّ التصرّف في مال الغير محرّم إلّا ما استثني.

<sup>(</sup>١٢) هذا وجه جوازهما، و هو أنّ القرائن تدلّ على جواز التصرّفات كذلك إذا جاز

على تجويز مثل ذلك من المنافع التي لايذهب من المال بسببها(١) شيء ُ حيث جاز إتلافه بما ذكر(٢).

و المراد بـ ﴿ بيو تكم ﴾ ما يملكه الآكل (٣)، لأنه (٤) حقيقة فيه.

و يمكن أن تكون النكتة فيه (٥) مع ظهور إباحته (٦) مالإشارة إلى مساواة ما ذكر له في الإباحة و التنبيه (٧) على أنّ الأقارب المذكورين و الصديق ينبغي جعلهم كالنفس في أن يحبّ لهم (٨) ما يحبّ لها و يكره لهم

→ التصرّف عمثل الأكل المتلف للهال.

(١) الضمير في قوله «بسببها» يرجع إلى المنافع.

(٢) يعني فإذا جاز إتلاف المال من البيوت المذكورة بالأكل جاز الانتفاع بمنافع
 البيوت الغير الموجبة لإتلاف المال.

(٣) أي ما يملكه الآكل عيناً أو منفعة المراس وي

(٤) أي الملك الذي يستفاد من قوله تعالى: ﴿بيوتكم﴾ حقيقة في الملك. و الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى ما يملكه.

- (٥) يعني يمكن أن تكون النكتة في قوله تعالى: ﴿بيوتكم﴾ إشارة إلى كـون البـيوت المذكورة فيها مساوية لبيوت نفس المتصرّف في جواز الأكل.
- (٦) الضمير في قوله «إباحته» يرجع إلى البيت. يعني أن جواز الأكل من بسيت يمملكه
   الآكل ظاهر، فلا حاجة إلى ذكره.
- (٧) أي يمكن أن تكون النكتة التنبيه على أن الأقمارب الممذكورين و غميرهم يسنبغي جعلهم كالنفس.
- (٨) الضمير في قوله المكرّر «لهم» يرجع إلى الأقارب و الصديق، و في قـوله المكـرّر «لها» يرجع إلى النفس.

ما يكره لها، كما جعل بيوتهم كبيته (١<sup>)</sup>.

و قيل: هو<sup>(٢)</sup> بيت الأزواج و العيال.

و قيل: بيت الأولاد، لأنهم لم يذكروا<sup>(٣)</sup> في الأقارب، مع أنهم أولى منهم بالمودة و الموافقة، و لأنّ ولد الرجل بعضه (٤)، و حكمه حكم نفسه (٥)، و هو ماله لأبيه (٦)، فجاز نسبة بيته (٧) إليه، و في الحديث أنّ أطيب ما يأكل الرجل من كسبه، و أنّ ولده من كسبه (٨).

و المراد بـ﴿ما ملكتم مفاتحه﴾ ما يكون عليها(٩) وكـيلاً أو قـيّماً(١٠)

<sup>(</sup>١) و بالجملة هذه الآية الشريفة موعظة للمسلمين بأن يحبّ كلّ واحد منهم لأخيه في الدين ما يحبّ لنفسه.

 <sup>(</sup>٢) يعني قال بعض: إنّ المراد من ﴿بيوتكم﴾ في الآية هو بيوت الأزواج و العيال،
 بمعنى أنّ بيت الزوجة للزوج مثل بيته في جواز الأكل منه.

 <sup>(</sup>٣) يعني قال بعض: إنّ المراد من ﴿بيوتكم﴾ هو بيوت الأولاد، لعدم ذكرهم في الآية في جملة الأقارب و الحال أنّهم أقرب الأقارب إليه من حيث المودّة و الحبّة.

 <sup>(</sup>٤) يعني أن أولاد الرجل بمنزلة عضو من جسده،كما ورد في بعض الأخبار و الأشعار:
 «أولادنا أكبادنا».

<sup>(</sup>٥) يعني أنّ ولد الرجل في حكم نفسه من حيث الحفظ و الدفاع عنه بأيّ طريق ممكن له.

<sup>(</sup>٦) كما ورد من طريق أهل السنّة: «الولد و ماله لأبيه».

<sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «بيته» يرجع إلى الولد، و في قوله «إليه» يرجع إلى الأب.

<sup>(</sup>٨) الرواية بهذا المضمون منقولة في كتاب سنن ابن ماجه: ج ٢ ص ٧٢٣ لحديث ٢١٣٧.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «عليها» يرجع إلى المفاتيح.

<sup>(</sup>١٠) المراد من القيّم هو الناظر على مال الطفل أو المجنون. يعني أنّ المراد من قوله تعالى:

يحفظها، و أُطلق على ذلك ملك المفاتيح، لكونها (١) فــي يــده و حــفظه، روى (٢) ذلك ابن أبي عمير مرسلاً عن الصادق للثيلا.

و قيل: هو بيت المملوك<sup>(٣)</sup>.

و المعنيّ في قوله: ﴿أَوْ صَدِيقِكُمْ ﴾ بيوت (٤) صديقكم على حذف المضاف (٥)، و الصديق (٦) يكون واحداً و جمعاً، فلذلك (٧) جمع البيوت، و مثله (٨) الخليط.

 <sup>﴿</sup>أو ما ملكتم مفاتحه﴾ هو ما يكون الآكل ناظراً عليه أو قـيماً عــلى الطــفل أو
 المجنون الساكنين فيه.

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «بكونها» يرجع إلى المفاتيح، و في قوله «يده» يرجع إلى الناظر.

<sup>(</sup>٢) الرواية منقولة في كتاب التهذيب:

عليّ بن إبراهيم عن أبيه عن أبن أبي عمير عمّن ذكره عن أبي عبدالله على في قول الله عزّ و جلّ: ﴿أو ما ملكتم مفاتحه﴾ الرجل يكون له وكيل يقوم في ماله و يأكل بغير إذنه(التهذيب: ج ٩ ص ٩٦ ح ١٥١).

<sup>(</sup>٣) يعني قال بعض: إنّ المراد من ﴿ما ملكتم مفاتحه﴾ هو بيوت مملوك الشخص.

<sup>(</sup>٤) خبر لقوله الماضي آنفاً «المعنيّ».

 <sup>(</sup>٥) يعني أن المراد من قوله تعالى في الآية الشريفة: ﴿أو صديقكم﴾ هـ و بـ يوت صديقكم، بحذف المضاف.

 <sup>(</sup>٦) الصديق: الخلّ الحبيب، ج أصدقاء و صدقان، و جمع الجمع أصادق، و يستعمل أيضاً بلفظ واحد للواحد و الجمع و المؤنّث، تقول: هو صديق و هم صديق و هنّ صديق(أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٧) أي فلد لالة لفظ «الصديق» على الجمع أيضاً أتي بالبيوت المضافة إليه بصيغة الجمع.

<sup>(</sup>٨) أي و مثل لفظ «الصديق» لفظ «الخليط» في صدقه على الواحد و الجمع.

و المرجع في الصديق إلى العرف، لعدم (١) تحديده شرعاً، و في صحيحة (٢) الحلبيّ قال: سألت أبا عبدالله المثلِّة، قلت: ما يعني بقوله: ﴿أَوْ صَدِيقِكُم ﴾؟ قال: «هو و الله الرجل يدخل بيت صديقه فيأكل بغير إذنه»، و عنه (٣) المثلِّة: «من عظم حرمة الصديق أن جعل له من الأنس و التفقد و الانبساط و طرح الحشمة (٤) بمنزلة النفس و الأب و الأخ و الابن» (٥).

و المتبادر من المذكورين (٦)كونهم كذلك بالنسب.

و في إلحاق من كان منهم كذلك (٧) بالرضاع وجه، من حيث إنّ الرضاع لحمة كلحمة النسب (٨)، و لمساواته (٩) له في كثير من الأحكام، و

<sup>(</sup>١) أي لعدم حقيقة شرعية للصديق، فيرجع فيه إلى العرف.

<sup>(</sup>٢) الصحيحة منقولة في كتاب التهذيب: ج ٩ ص ٩٥ ح ١٤٩.

<sup>(</sup>٣) أي و عن الصادق ﷺ.

<sup>(</sup>٤) الحِشْمَة: الحياء، و -الانقباض(أقرب الموارد).

 <sup>(</sup>٥) يعني كما أنّ الحشمة تطرح عند الأب و الأخ و الابن كذلك تـطرح في خـصوص
 الصديق أيضاً، و يحصل له و عنده الأنس و الانبساط و التفقد.

 <sup>(</sup>٦) أي المراد من «المذكورين» في الآية: ﴿أو بيوت آبائكم أو أُمّها تكم...إلخ﴾ همم
 الأقارب من حيث النسب، فلا يجوز الأكل من بيوت الآباء و الأمّهات و الإخوان
 و الأخوات من الرضاع.

 <sup>(</sup>٧) يعني أنّ المعنونين بالعناوين المذكورة في الآية الشريفة من الرضاع هـل يـلحقون
 بالأقارب بالنسب حكماً؟ فيه وجه.

 <sup>(</sup>٨) هذا هو وجه إلحاق المنسوبين بالرضاع بالمنسوبين بالنسب في جواز الأكـل مـن
 بيوتهم.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «لمساواته» يرجع إلى الرضاع، و في قوله «له» يرجع إلى النسب.

وجه العدم<sup>(١)</sup>كون المتبادر النسبيّ منهم، و لم أقف فيه<sup>(٢)</sup> على شيء نفياً و إثباتاً، و الاحتياط التمسّك بأصالة الحرمة في موضع الشكّ<sup>(٣)</sup>.

و ألحق بعض الأصحاب الشريك<sup>(٤)</sup> في الشجر و الزرع و المباطخ<sup>(٥)</sup>، فإنّ له الأكل من المشترك<sup>(٦)</sup> بدون إذن شريكه مع عدم علم الكراهة محتجّاً<sup>(٧)</sup> بقوله تعالى: ﴿إِلّا أَنْ تَكُونَ تِجارَةً عَنْ تَراضٍ مِنْكُمْ ﴾ (٨).

→ وهذا أيضاً وجه الإلحاق.

- (١) يعني أن وجه عدم إلحاق المنسوبين بالرضاع بالمنسوبين بالنسب في جواز الأكــل
   من بيوتهم هو أن المتبادر من الآية الشريفة هو المنسوبون بالنسب.
- (٢) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الإلحاق. يعني أنّ الشارح إلى لم يقف على دليل
   الإلحاق و لا على عدمه، فالاحتياط يقتضي عدم جواز الأكل من بيوتهم عند الشكّ.
  - (٣) موضع الشك هو المنسوبون بالرضاع رس روي
- (٤) يعني أن بعض الفقهاء الإمامية ألحق في جواز الأكل بالمذكورين في الآية الشريفة الشريك في الشجر و الزرع، فحكم بأن الشريك يجوز له أن يأكل من ثمرة الشجرة المشتركة بينهما و من الزرع المشترك كذلك.
  - (٥) المباطخ: جمع، مفرده المبطخة.

المَبْطَخَة، ج مَباطِخ: موضع البِطِّيخ و منبته(المنجد).

- (٦) أي يجوز للشريك أن يأكل من المال المشترك بينه و بين شريكه بلا إذن منه.
- (٧) قوله «محتجّاً» حال من بعض الأصحاب. يعني أنّ بعض الأصحاب ألحق بما ذكر
   في الآية الشريفة الشريك في الشجرة و الزرع و المباطخ في جواز الأكل من المال
   المشترك و الحال أنّه يحتجّ بقوله تعالى.
- (٨) الآية ٢٩ من سورة النساء: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنوا لاتأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلّا أن تكون تجارة عن تراضٍ منكم﴾.

و فيد (١) نظر، لمنع تحقّق التراضي مطلقاً (٢)، و جعلها (٣) صفة للـتجارة يقتضي جواز الأكل من كلّ تجارة (٤) وقع فيها التراضي بـينهما، و هـو (٥) معلوم البطلان.

و ألحق المصنّف و غيره الشرب<sup>(٦)</sup> من القناة المملوكة و الداليــة<sup>(٧)</sup> و الدولاب<sup>(٨)</sup> و الوضوء<sup>(٩)</sup> و الغسل،....

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الاحتجاج بالآية في الإلحاق المذكور.

 <sup>(</sup>٢) يعني أن التراضي لم يحصل بين الشريكين مطلقاً حتى في جواز أكل كل منهما مسن
 المال المشترك بينهما.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «جعلها» يرجع إلى قوله تعالى: ﴿عن تـراضٍ﴾. يـعني لو جـعل قوله تعالى: ﴿عن تـراضٍ﴾ عن تراضٍ﴾ صفة للتجارة الحاصلة بينها فهو يقتضي جواز الأكل بسبب كل تجارة واقعة بين المتبايعين عن تراضٍ و الحال أنه معلوم البطلان.

<sup>(</sup>٤) أي سواء كانت التجارة من الشجر أم الزرع أم البطيخ أم غيرها من سائر التجارات.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى التراضي بالمعنى الأعمّ.

قال السيّد كلانتر في تعليقته: فالدليل \_ و هي الآية \_ أعمّ من المدّعى، إذ المـدّعى
 أخصّ من الدليل، لأنّ المدّعى جواز الأكل من الشجر و البطّيخ و الزرع، و الدليل
 أعمّ يقتضى جواز الأكل من كلّ تجارة.

 <sup>(</sup>٦) يعني ألحق المصنف الله و غيره بما ذكر في الآية الشريفة جواز الشرب من القنوات المملوكة للغير.

<sup>(</sup>٧) الدالِيَة، ج دُوالِ: الناعورة يديرها الماء(المنجد).

<sup>(</sup>٨) الدُولاب و الدَولاب، ج دَوالِيب: كلُّ آلة تدور على محور(المنجد).

 <sup>(</sup>٩) أي ألحق المصنف الله و غيره بجواز الأكل من البيوت المذكورة في الآية الشريفة
 الشرب و الوضوء و الغسل من القناة المملوكة و الدالية و الدولاب.

عملاً بشاهد الحال(١)، و هو(٢) حسن إلّا أن يغلب على الظنّ الكراهة.

(الشانية عشرة (٣): إذا انقلب الخمر خللًا (٤) حللًا)، لزوال المعنى المحرّم (٥) و للنصّ (٦)، (سواء كان) انقلابه (٧) (بعلاج أو من قبل نفسه)، و سواء كانت عين المعالج به باقية فيه (٨) أم لا، لإطلاق النصّ (٩) و الفتوى

## الثانية عشرة: انقلاب الخمر خلًّا

- (٣) أي المسألة الثانية عشرة من المسائل.
- (٤) الخَلّ، ج أخُلّ و خِلال: ما حَضَ من العصير أو من الخمر (المنجد).
  - (٥) بصيغة أسم الفاعل. و المراد من «المُعنى الْحَرِّم» هو الإسكار.
    - (٦) النصّ منقولة في كتاب الكافي:

الأوّل: عدّة من أصحابنا عن أحمد بن محمّد بن عيسى عن الحسين بن سعيد عن فضالة بن أيّوب عن ابن بكير عن عبيد بن زرارة قال: سألت أبا عبدالله الله عن الرجل يأخذ الخمر فيجعلها خلاً، قال: لا بأس (الكاني: ج ٦ ص ٤٢٨ ح ٣).

الثاني: عنه [أحمد بن محمّد بن عيسى] عن فضالة بن أيّوب عن عبدالله بن بكير عن أبي بصير قال: لا بأس إذا عن أبي بصير قال: لا بأس إذا لم يجعل فيها ما يغلبها (المصدر السابق: م ٤).

- (٧) أي سواء كان انقلاب الخمر خلَّا بعلاج \_بأن تصير خلَّا بخلط الملح \_أم لا.
  - (٨) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى الخلّ الحاصل من انقلاب الخمر.
  - (٩) قد تقدّم النصّ المطلق الدالِّ على الحلّ في الهامش ٦ من هذه الصفحة.

<sup>(</sup>١) أي للعمل بقرينة شاهد الحال.

 <sup>(</sup>٢) أي إلحاق المذكورين حسن بشرط عدم غلبة كراهة صاحبها على الظن، و إلا فلا يجوز.

بجواز علاجه بغيره.

و بطهره (۱۱) يطهر ما فيه من الأعيان و آلته (۲)، لكن يكره عــلاجه <sup>(۳)</sup> بغيره، للنهي عنه في رواية <sup>(٤)</sup> أبي بصير عن أبي عبدالله الثيلاً.

و لاأعلم لأصحابنا خلافاً في ذلك<sup>(٥)</sup> في الجملة<sup>(٢)</sup>، و إن اختلفوا في بعض أفراده<sup>(٧)</sup>، و لولا ذلك<sup>(٨)</sup> لأمكن استفادة عدم طهارته بالعلاج من بعض النصوص<sup>(٩)</sup>،.....

(١) أي و بطهر الخلِّ الحاصل من انقلاب الخمر يطهر ما فيه من الملح و غيره.

(٢) أي آلة العلاج.

(٣) أي يكره علاج الخمر بغيره.

(٤) الرواية منقولة في كتاب التهذيب:

الحسين بن سعيد عن محمّد بن أبي عمير عن حسين الأحمسيّ عن محمّد بن مسلم و أبي بصير و عليّ عن أبي بصير عن أبي عبدالله عليّ سئل عن الخمر يجعل فيها الخلّ، فقال: لا، إلّا ما جاء من قبل نفسه (التهذيب: ج ٩ ص ١١٨ ح ٢٤٥).

- (٥) المشار إليه في قوله «ذلك» هو طهارة الخمر بالعلاج.
- (٦) أي لا خلاف في طهارة الخمر إذا صارت خلاً إجمالاً و لو بالعلاج و إن اختلفوا في بعض الأفراد.
- (٧) فإن بعض الأصحاب اشترط عدم بقاء أجزاء ما عولج به فيه، و بعض آخر قــال
   بطهارته مطلقاً.
- (A) المشار إليه في قوله «ذلك» هو عدم الخلاف بمين الأصحاب. يمعني لو لم يحصل
   الإجماع أمكن استفادة عدم الطهارة بالعلاج من بعض النصوص.
- (٩) المراد من «بعض النصوص» هو ما نقلناه في الهامش ٤ من هذه الصفحة، فإن فيه
  قوله ﷺ: «لا، إلا ما جاء من قبل نفسه».

كما يقوله بعض العامّة(١).

و إنّما تطهّر النجاسة الخمريّة، فلو كان (٢) نجساً بغيرها \_و لو بعلاجه بنجس كمباشرة الكافر له \_لم يطهّر بالخلّيّة (٣).

وكذا لو ألقي في الخلّ خمر حتّى استهلكه (٤) الخلّ أو بالعكس (٥) على الأشهر.

(الثالثة عشرة (١٦): لا يحرم شرب الربوبات (٧) و إن شمّ منها ريح المسكر كربّ التفّاح (٨) و ربّ السفرجل (٩) و الأترجّ (١٠) و السكنجبين

### الثالثة عشرة: حكم شرب الربوبات

(٦) أي المسألة الثالثة عشرة من المسائل.

(٧) الرُبُوبات جمع، مفرده الربّ.

الرُبّ، ج رِباب و رُبُوب: ما يطبخ من التمر و سواه، و ما يُخَتَّر من عصير الثمار (المنجد).

(٨) التُفَّاح: فاكهة معروفة، واحدته تُفَّاحَة، ج تَفافِيح(أقرب الموارد).

<sup>(</sup>١) فإنّ بعض العامّة قال بعدم طهارة الخمر المنقلب خلّاً إذا كان الانقلاب بعلاج.

 <sup>(</sup>٢) اسم «كان» هو الضمير الراجع إلى الخمر، و الضمير في قولة «بغيرها» يرجع إلى
 النجاسة الخمرية.

<sup>(</sup>٣) يعني أنّ النجاسة العارضة عند انقلاب الخمر خلاً لاتطهّر بذلك.

<sup>(</sup>٤) يعني لو ألقيت قطرة من الخمر في الخلّ و استهلكها الخلّ لم تطهّر.

 <sup>(</sup>٥) المراد من «العكس» هو ما إذا ألتي في الخمر خلّ و استهلكته الخمر، و هـذا أيـضاً
 لايطهر.

<sup>(</sup>٩) السَفَرْجَل:شجر وثمره،ج سَفارِج، وقد يقال:سَفارِل، الواحدة سَفَرْجَلة (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>١٠) الأُتُومِ و التُرُبُغِ: ثمر شجر بستاني من جنس الليمون ناعم الورق (أقرب الموارد).

(و شبهه، لعدم إسكاره (۱))، قليله و كثيره، (و أصالة حلّه)، و قد روى (۲) الشيخ و غيره عن جعفر بن أحمد المكفوف قال: كتبت إليه \_يعني أبا الحسن الأوّل (۳) لله \_ أسأله عن السكنجبين و الجلّاب (٤) و ربّ التوت و ربّ التوت و ربّ التقاح و ربّ الرمّان، فكتب: «حلال».

(الرابعة عشرة (٥): يجوز عند الاضطرار تناول المحرَّم) من الميتة و الخمر و غيرهما (عند خوف التلف) بدون التناول (٦) (أو) حدوث (المرض) أو زيادته (أو الضعف المؤدّي إلى التخلّف عن الرفقة (٧) مع ظهور أمارة العطب (٨)) على تقدير التخلّف.

### الرابعة عشرة: حكم الاضطرار

<sup>(</sup>١) الضائر في أقواله «إسكاره» و «قليله» و «كثيره» ترجع إلى الربّ.

<sup>(</sup>٢) الرواية منقولة في كتاب التهذيب: ج ٩ ص ١٢٧ ح ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) لا يخفى أنّ المراد من أبي الحسن الأوّل هو موسى بن جعفر ﴿ كَمَا أَنّ أَبَا الحسن الثاني هو الإمام الرضاء ﴿ أَبَا الحسن الثالث هو الإمام على النسقي ﴿ إِبَا الحسن الثالث هو الإمام على النسقي ﴿ إِبَا الحسن المطلق هو المولى على بن أبي طالب ﴿ إِنَّا الحسن المطلق هو المولى على بن أبي طالب ﴿ إِنَّا اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>٤) الجُلاب و الجُلّاب: ماء الورد «فارسيّة»،(المنجد).

<sup>(</sup>٥) أي المسألة الرابعة عشرة من المسائل.

<sup>(</sup>٦) أي الاضطرار يحصل عند خوف التلف بترك تناول المحرّم.

<sup>(</sup>٧) الرفْقَة ممثلَّتةً من الجماعة ترافقهم في سفرك، جرفاق ورفق (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٨) العَطَب: الهلاك.

و مقتضى هذا الإطلاق<sup>(۱)</sup> عدم الفرق بين الخمر و غيره من المحرّمات في جواز تناولها<sup>(۲)</sup> عند الاضطرار، و هو<sup>(۳)</sup> في غير الخمر موضع وفاق، أمّا فيها فقد قيل بالمنع مطلقاً (٤) و بالجواز (٥) مع عدم قيام غيرها (٦) مقامها.

و ظاهر العبارة (٧) و مصرّح (٨) الدروس جواز استعمالها للـضرورة مطلقاً (٩) حتّى للدواء كالترياق (١٠) و الاكتحال (١١)، لعموم الآية (١٢) الدالّة

<sup>(</sup>١) أي إطلاق قوله «يجوز عند الاضطرار تناول المحرَّم». يمعني أنَّ إطلاق الكلام يقتضى عدم الفرق بين الخمر و غيرها عند الاضطرار.

<sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «تناولها» يرجع إلى المحرّمات.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى جواز التناول.

<sup>(</sup>٤) أي سواء قام غير الخمر مقامها عند الاضطرار أم لا.

<sup>(</sup>٦) الضميران في قوليه «غيرها» و «مقامها» يرجعان إلى الخمر.

 <sup>(</sup>٧) أي عبارة المصنف الله هيجوز عند الاضطرار تناول المحرَّم» ظاهرة في جواز الاستعمال.

 <sup>(</sup>٨) يعني أنّ المصنّف صرّح في كـتابه(الدروس) بجـواز اسـتعمال المحـرّمات في مـقام
 الضرورة.

<sup>(</sup>٩) أي سواء كان الاستعمال لخوف التلف أم لا، و سواء كان بمثل الاكتحال أم بغيره.

<sup>(</sup>١٠) المراد من «الترياق» هو ضدّ السمّ.

<sup>(</sup>١١)كما يراد من الاكتحال بالخمر إكثار نور العين.

<sup>(</sup>١٢) الآية ١٧٣ من سورة البقرة: ﴿إِنَّمَا حرَّم عليكم الليتة و الدم و لحم الخنزير و سا أهلّ به لغير الله فمن اضطرّ غير باغ و لا عادٍ فلا إثم عليه إنّ الله غفور رحيم﴾.

على جواز تناول المضطرّ إليه، و الأخبار (١) كثيرة في المنع من استعمالها مطلقاً حتّى الاكتحال، و في بعضها: «إنّ الله تعالى لم يجعل في شيء ممّا حرّم دواء و لا شفاء »(٢) و «إنّ من اكتحل بميل من مسكر كحّله الله بميل من نار»(٣).

و المصنّف حملها (٤) على الاختيار، و العلّامة على طلب الصحّة (٥) لا طلب السلامة من التلف.

و على ما سيأتي (٦) من وجوب الاقتصار على حفظ الرمـق هـما (٧) متساويان.

<sup>(</sup>١) و قد تقدّم منّا ذكر الأخبار الدالّة على منع استعمال المحرَّم حتى عند الاضطرار في الهامش ٢ من ص ٣٩٨.

 <sup>(</sup>٢) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٧ ص ٢٧٤ ب ٢٠ مـن أبـواب الأشربـة
 الحرّمة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ب ٢١ ح ٢.

 <sup>(</sup>٤) يعني أنّ المصنّف الله حمل الأخبار المانعة من الاكتحال بالخمر على حال الاختيار،
 فلا مانع منه عند الاضطرار.

 <sup>(</sup>٥) يعني أنّ العلّامة الله حمل الأخبار المانعة من استعمال الخمر على مورد طلب الصحّة
 لا السلامة، فني الثاني يجوز، لأنّ حفظ البدن من أسباب التلف واجب.

<sup>(</sup>٦) أي ما سيأتي في قول المصنّف الله في الصفحة ٤٤٩ «و إنَّما يجوز ما يحفظ الرمق».

 <sup>(</sup>٧) ضمير «هما» يرجع إلى حمل المصنف و حمل العلامة. يعني فعلى كلا الحملين يجب
 الاكتفاء بمقدار من شرب الخمر يحفظ الرمق لا الزائد عليه.

و لو قام غيرها(١) مقامها(٢) و إن كان محرّماً قدّم عليها، لإطلاق النهي الكثير عنها(٣) في الأخبار (٤).

(و لايرخّص الباغي (٥)، و هو (٦) الخارج على الإمام العادل عليلا).

(و قيل: الذي<sup>(۷)</sup> يبغي المسيتة) أي يسرغب فسي أكسلها<sup>(۸)</sup>، و الأوّل<sup>(۹)</sup> أظهر، لأنّه<sup>(۱۱)</sup>معناه شرعاً (و لاالعادي، و هو قاطع<sup>(۱۱)</sup>الطريق).

(و قيل: الذي يعدو<sup>(١٢)</sup> شبعه) أي يتجاوزه..........

(١) أي لو أمكن حفظ الرمق بشرب غير الخمر من المحرّمات وجب تقديمه على شرب
 الخمر.

- (٢) الضائر في أقواله «مقامها» و «عليها» و «عنها» ترجع إلى الخمر.
- (٣) يعني أنَّ النهي الوارد في الآية و الأخبار عن شرب الخمر \_مع كثرته \_مطلق.
- (٤)كما تقدّم بعض الأخبار النّاهية عن الخمر مطلقاً أي حتى للتداوي و الاكتحال.
- (٥) أي لايرخس الباغي و لا العادي في شرب الخمر و لو عند الضرورة، لأنها
   استثنيا في الآية من المضطرين.

و المراد من الآية هو ما نقل في الهامش ١٢ من ص ٤٤٤.

- (٧) يعني قال بعض: إنّ المراد من الباغي في الآية الشريفة هو الذي يشتاق و يميل إلى
   أكل المحرّمات المذكورة في الآية الشريفة.
  - (٨) الضمير في قوله «أكلها» يرجع إلى الميتة.
  - (٩) المراد من «الأوّل» هو الخارج على الإمام الله.
  - (١٠) أي الخارج على الإمام على هو معنى الباغي في الشرع.
  - (١١) أي الذي يقطع طريق العابرين و يأخذ أموأُلهم ظلماً و تعدّياً.
  - (١٢) يعني قال بعض: إنّ المراد من «العادي» هو الذي يتجاوز حدّ الشبع عند الأكل.

و الأوّل $^{(1)}$  هو الأشهر و المرويّ $^{(7)}$ ، لكن بطريق $^{(7)}$  ضعيف مرسل.

و يمكن ترجيحه (٤) على الثاني بأنّ تخصيص آية الاضطرار على خلاف الأصل (٥)، فيقتصر فيه (٦)....

(١) أي المعنى الأوّل ـ و هو قاطع الطريق ـ أشهر من المعنى الثاني.

(۲) خبر ثانٍ لقوله «و الأوّل». يعني أنّ المعنى الأوّل مرويّ، و الرواية منقولة في كتاب الكافى:

عدّة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن أحمد بن محمد بن أبي نصر عمّن ذكره عن أبي عبدالله على الله تبارك و تعالى: ﴿ فَن اضطرٌ غير باغٍ و لا عادٍ ﴾، قال: الباغي الذي يخرج على الإمام و العادي الذي يقطع الطريق لا تحل له الميتة (الكافي: ج ٦ ص ٢٦٥ ح ١).

- (٣) يعني أنّ الرواية ضعيفة من حيث السند، و وجه الضعف أوّلاً وقوع سهل بن زياد في الطريق، و هو موصوف بالضعف في كتب الرجال، و ثانياً كونها مرسلة، لنـقل أبى بصير عمن ذكره، و هذا الراوي المعبّر عنه كذلك لا يعلم كونه ثقة أم لا.
- (٤) الضمير في قوله «ترجيحه» يرجع إلى المعنى الأوّل الذي همو عمبارة عمن قماطع الطريق، و المراد من «الثاني» هو معنى «المتجاوز عن حدّ الشبع». يعني يمكن أن يرجّح معنى «قاطع الطريق» على الثاني و هو الذي يعدو شبعه.
- قال السيّد كلانتر في تعليقته هنا: ببيان أنّ الأصل عدم جواز استعمال المحرّمات إلا في حال الضرورة، فن كان مضطرّاً يجوز له الاستعمال إلاّ الباغي و العادي، فهما قد خرجا عن تلك القاعدة، و هو جواز استعمال الحررمات لمن اضطرّ إليه، و خصّصا، فخروجهما عن تلك القاعدة على خلاف الأصل، فيقتصر فيه على موضع اليقين، و هو العادي الذي بمعنى قاطع الطريق.
  - (٥) أي الأصل عدم جواز استعمال المحرّمات إلّا عند الاضطرار و الضرورة.
    - (٦) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى التخصيص.

على موضع اليقين (١)، و قاطع الطريق (٢) عادٍ في المعصية في الجملة، فتختص (٣) به.

و نقل الطبرسيّ <sup>(1)</sup> أنّه <sup>(٥)</sup> باغي اللذّة و عادي <sup>(٦)</sup> سدّ الجـوعة أو عـادٍ بالمعصية <sup>(٧)</sup>.....

 (١) المراد من «موضع اليقين» هو قاطع الطريق. يعني أنّ قاطع الطريق استثني من عدم جواز الاستعمال يقيناً، فيقتصر فيه.

 (٢) أي قاطع الطريق يكون عادياً، إمّا مطلقاً أو مقيّداً بقطع الطريق أو بزيادة الأكل عن حدّ الشبع.

(٣) فاعل قوله «فتختص» هو الضمير العائد إلى الآية الشريفة، و الضمير في قـوله
 «به» يرجع إلى قاطع الطريق.

(٤) هو أمين الإسلام أبو على الفضل بن الحسن بن الفضل الطبرسي \_قدّس الله نفسه\_
ولد سنة ٤٦٢، له مصنفات كثيرة نافعة مفيدة جدّاً نحن نذكر قسماً،منها مجمع البيان
في عشر مجلّدات....

توفّي ــقدّس الله نفسه ــسنة ٥٤٨ في مدينة سبزوار إحدى مدن خراسان... .

حمل نعشه الشريف من سبزوار إلى مدينة خراسان مشهد الإمام الرضا عليه الصلاة و السلام و دفن في مغتسله، و قبره لازال مزاراً معروفاً يــتبرّك بــه أهــل الفضل و الفضيلة(من تعليقة السيّدكلانتر).

- (٥) الضمير في قوله «أنّه» يرجع إلى الباغي. يمعني نـقل الطـبرسي ﴿ أَنَّ المـراد مـن الباغي هو من يبغي اللذّة أي يقصدها من استعمال المحرّمات، و ليس المـراد مـن يريد التجاوز حدّ سدّ الجوعة و حفظ الرمق.
- (٦) أي الطبرسيّ نقل أنّ المراد من «العادي» في الآية هو الذي يتعدّى حدّ سدّ الجوعة.
  - (٧) أي كلّ من تعدّى حدّ العبوديّة و مال إلى المعصية فهو عادٍ.

أو باغ في الإفراط(١) و عادٍ في التقصير(٢).

(و إنّما يجوز (٢٠) من تناول المحرّم (ما يحفظ الرمق)، و هـو<sup>(٤)</sup> بـقيّة الروح، و المراد وجوب الاقتصار على حفظ النفس من التلف، و لايـجوز التجاوز إلى الشبع مع الغنى عنه (٥).

و لو احتاج إليه<sup>(٦)</sup> للمشي أو العدو أو إلى التــزوّد مــنه<sup>(٧)</sup> لوقت آخــر جـاز، و هو<sup>(٨)</sup> حينئذ من جملة ما يسدّ الرمق.

و على هذا(٩) فيختصّ خوف المرض السابق(١٠) بما يؤدّي إلى التلف و

(١) أي يأكل بالإفراط.

(٢) أي الذي يقصر في تحصيل الحلال و لايبالي بالحرام.

(٣) يعني إذا جاز تناول الحرام عند الضرورة فليقتصر على تناول مقدار يسدّ الرمــق لا الأزيد منه.

(٤) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى الرمق.

 (٥) أي إذا رفع الاضطرار بتناول مقدار من الحرام لم يجز التجاوز و البلوغ إلى استعمال الأزيد.

 (٦) الضمير في قوله «إليه» يرجع إلى الشبع. يعني لو احتاج إلى صرف مقدار يتجاوز حد الشبع للمشى و غيره جاز ذلك.

(٧) بمعنى أنَّه إذا احتاج إلى الأكل بمقدار الشبع للتقوِّي به في وقت آخر جاز ذلك.

(٨) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى المحرَّم، و المشار إليه في قوله «حينئذ» هو حـين
 التزوّد من الحرام لوقت آخر. يعني أنَّ ذلك في هذه الصورة يصير من قبيل الأكل
 لسدّ الرمق، و هو يجوز.

(٩) أي و على جواز التزوّد لوقت آخر لاحق في زمان سابق.

(١٠) قوله «السابق» ـ بالرفع ـ صفة للخوف لا للمرض. يعني و على ما ذكر فيختصّ

لو ظنّاً لا مطلق المرض، أو يـخصّ هـذا<sup>(١)</sup> بـتناوله للـغذاء الضـروريّ لا للمرض، و هو<sup>(٢)</sup> أولى.

(و لو وجد<sup>(٣)</sup> ميتة و طعام الغير فطعام الغير أولى إن بذله) مالكه (بغير عوض أو بعوض<sup>(٤)</sup> هو) أي المضطرّ (قادر عليه) في الحال<sup>(٥)</sup> أو في وقت طلبه، سواء كان بقدر<sup>(٦)</sup> ثمن مثله أم أزيد على ما يقتضيه الإطلاق<sup>(٧)</sup>، و هو<sup>(٨)</sup> أحد القولين.

 <sup>→</sup> الخوف السابق من المرض بما ينجر إلى التلف و لو بالظنّ، فــلايجوز أكــل الحــرام
 للخوف من مطلق المرض.

 <sup>(</sup>١) المشار إليه في قوله «هذا» هو جواز التزوّد من الحرام. يعني يختص جواز التزوّد
من الحرام في وقت سابق لوقت لاحق بخصوص الغذاء الضروريّ أي ما يحفظ به
النفس.

<sup>(</sup>٢) أي الاحتمال الثاني أولى.

 <sup>(</sup>٣) أي لو اضطر إلى أكل الميتة أو أكل غذاء الغير فأكل غذاء الغير أولى من أكل الميتة في صورة بذل الغير بلا عوض.

 <sup>(</sup>٤) يعني وكذا أكل مال الغير مع بذله للعوض أيضاً أولى من أكل الميتة في صورة تمكن المضطر من بذل عوضه.

<sup>(</sup>٥) أي في حال الأكل أو في حال طلب الغير عوض ما بذله.

<sup>(</sup>٦) أي سواء كان عوض مال الغير الذي يطلبه بمقدار ثمن مثل ما يأكله، أم كان أزيد منه.

 <sup>(</sup>٧) أي إطلاق قول المصنف الله «أو بعوض هو قادر عليه» يقتضي عدم جواز أكل الميتة في صورة مطلق التمكن من العوض.

<sup>(</sup>٨) أي تقديم أكل مال الغير على أكل الميتة مطلقاً أحد القولين.

و قيل: لايجب بذل الزائد عن ثمن مثله (١) و إن اشتراه (٢) به، كراهة (٣) للفتنة و لاَنّه (٤) كالمكرَه على الشراء، بل له (٥) قتاله (٦) لو امتنع من بذله، و لو قتل (٧) أهدر دمه، و كذا لو تعذّر عليه (٨) الثمن.

- (٢) فاعله هو الضمير العائد إلى المضطرّ، و ضمير المفعول يرجع إلى الطعام، و الضمير في قوله «به» يرجع إلى الزائد. يعني قال بعض: لا يجب على المضطرّ بذل الزائد عن ثمن المثل و لو اشتراه بالزائد.
- (٣) منصوب، لكونه مفعولاً له، و هو تعليل لشراء المضطرّ الطعام بأزيد من ثمن المـــثل. يعني أنّما أقدم المضطرّ على شرائه بأزيد لدفع غائلة الفتنة، حيث إنّ البائع لايرضى ببيعه بأقلّ ممّا ساومه، فتقع الفتنة و المشاجرة بين الطرفين.
- (٤) الضمير في قوله «الآنه» يرجع إلى المضطرّ. و هذا تعليل ثانٍ لعدم وجوب بـذل
   الزائد. يعني أنّ المضطرّ في المسألة المبحوث عنها في حكم المكرّ، عـلى الشراء،
   فلا يجب بذل الزائد.
- (٥) أي يجوز للمضطرّ أن يقاتل صاحب الطعام عند عدم بذله و يأخـذ الطـعام مـن صاحبه بالقتال.
- (٦) الضمير في قوله «قتاله» يرجع إلى صاحب الطعام، وكذا فاعل قوله «امتنع» هـ و
   الضمير الراجع إليه، و الضمير في قوله «بذله» يرجع إلى الطعام.
- (٧) نائب الفاعل هو الضمير العائد إلى صاحب الطعام. يعني لو قتل صاحب الطعام
   بالمقاتلة عند امتناعه عن بذل الطعام كان دمه هدراً.
- (٨) أي و كذا يجوز للمضطر القتال إذا تعذّر عليه إعطاء ثمن الطعام، فلو قتل صاحب الطعام عند المقاتلة فلا قصاص.

<sup>(</sup>١) يعني قال بعض بعدم وجوب بذل الزائد عن ثمن المثل،بل يجوز للمضطرّ أكل الميتة.

و الأقوى (١) وجوب دفع الزائد مع القدرة، لأنه غير مضطرّ حينئذ، و الناس (٢) مسلّطون على أموالهم، (و إلّا) يكن كذلك بأن لم يبذله (٣) مالكه أصلاً، أو بذله بعوض يعجز عنه (أكل (٤) الميتة) إن وجدها (٥).

و هل هو<sup>(۱)</sup> على سبيل الحتم أو التخيير بينه و بين أكل طعام الغير على تقدير قدر ته<sup>(۷)</sup> على قهره عليه؟ ظاهر العبارة (۸) الأوّل.

 <sup>(</sup>١) أي الأقوى عند الشارح الله هو وجوب دفع الزائد، فلا يجوز له أن يقاتل صاحب الطعام و يجبره على إعطاء الطعام.

<sup>(</sup>٢) هذا تعليل لعدم جواز إجبار صاحب الطعام على بذل طـعامه بــالأقلّ، و هــو أنّ الناس مسلّطون على أموالهم.

<sup>(</sup>٣) الضمير في قوله «لم يبذله» يرجع إلى الطعام، وكذلك ضمير قوله «مالكه». يسعني لوكان المالك لايبذل طعامة أصلاً أو يبذله في مقابل عوض يعجز عنه المضطرّ فإذاً يجوز للمضطرّ أن يأكل الميتة.

<sup>(</sup>٤) فاعله هو الضمير العائد إلى المضطرّ.

<sup>(</sup>٥) فاعله هو الضمير العائد إلى المضطرّ، و ضمير المفعول يرجع إلى الميتة.

 <sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «هل هو» يرجع إلى أكل الميتة. يعني أن جواز أكل الميتة للمضطر هل هو على سبيل الحتم فلا يجوز له غيره، أو يتخير بينه و بين أكل طعام الغير عند قدرته على قهره و إجباره؟

 <sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «قدرته» يرجع إلى المضطرّ، و في قوله «قهره» يرجع إلى صاحب الطعام، و في قوله «عليه» يرجع إلى الطعام.

 <sup>(</sup>A) أي ظاهر عبارة المصنف الله «و إلا أكل الميتة» هو الأوّل، أي تحتم أكل المسيتة لا التخيير بينه و بين أخذ المال من صاحبه قهراً.

و قيل بالثاني(١)، لاشتراكهما(٢) حينئذ في التحريم.

و في الدروس أنّه (<sup>٣)</sup> مع قدرته على قهر الغير على طعامه بالثمن <sup>(٤)</sup> أو بدونه مع تعذّره لايجوز له <sup>(٥)</sup> أكل الميتة، بل يأكــل الطـعام و يـضمنه <sup>(٦)</sup> لمالكه، فإن تعذّر عليه <sup>(٧)</sup> قهره أكل الميتة.

و هو (<sup>٨)</sup> حسن، لأنّ تحريم مال الغير عرضيّ، بخلاف الميتة (<sup>٩)</sup>، و قـد

<sup>(</sup>١) و المراد من «الثاني» هو التخيير بين أكل الميتة و بين أكل مال الغير قهراً.

 <sup>(</sup>٢) ضمير التثنية في قوله «اشتراكهما» يرجع إلى الميتة و طعام الغير، و المشار إليه في قوله «حينئذ» هو حال الاضطرار.

<sup>(</sup>٣) الضميران في قوليه «أنَّه» و «قدرته» يرجعان إلى المضطرّ.

 <sup>(</sup>٤) الجار و المجرور في قوله «بالثمن» يتعلّقان بقوله «قهر»، و الضمير في قوله «بدونه»
 يرجع إلى الثمن، وكذلك الضمير في قوله «تعذّره».

<sup>(</sup>٥) أي لاَيجوز للمضطرّ أكل الميتّة عند تُمكّنه من تناول غير الميتة و لو بالقهر لصاحب الطعام.

<sup>(</sup>٦) أي يضمن المضطرّ طعام الغير مثله أو قيمته عند أخذه من صاحبه قهراً.

 <sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «عليه» يرجع إلى المضطرّ، و في قوله «قهره» يرجع إلى صاحب الطعام.

 <sup>(</sup>٨) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى قول المصنف الله في كـتابه(الدروس). يـعني أن قول المصنف بتقديم جواز أخذ مال الغير قهراً و ضهانه على أكل الميتة حسن، فعليه لا يجوز أكل الميتة ابتداءً.

 <sup>(</sup>٩) يعني أنّ تحريم أكل الميتة ذاتيّ. و تحريم أكل مال الغير عرضيّ. فإذا زال التسحريم العرضيّ قدّم على التحريم الذاتيّ.

زال<sup>(١)</sup> بالاضطرار، فيكون أولى من الميتة.

و قيل: إنّه حينئذ<sup>(٢)</sup> لايضمن الطعام، للإذن في تـناوله شـرعاً بـغير عوض.

و الأوّل (٣) أقوى، جمعاً بين الحقّين (٤)، و حينئذ (٥) فاللازم مثله (٦) أو قيمته و إن كان يجب بذل أزيد (٧) لو سمح (٨) به المالك.

و الفرق<sup>(٩)</sup> أنّ ذلك<sup>(١٠)</sup>كان على وجه المعاوضة الاختياريّة. . . . . . .

(١) فاعله هو الضمير العائد إلى عروض التحريم.

 <sup>(</sup>٢) يعني قال بعض: إنّ المضطرّ حين الاضطرار لايضمن مال الغير، لإذن الشارع له فى ذلك.

<sup>(</sup>٣) المراد من «الأوّل» هو القول بضمان عوض الطعام لصاحبه.

<sup>(</sup>٤) و المراد من «الحقين» هو حق مالك الطعام بالنسبة إلى أخذ عوضه من المستصرّف فيه و حقّ المضطرّ بالنسبة إلى حفظ نفسه بأكل طعام الغير.

<sup>(</sup>٥) المشار إليه في قوله «حينئذ» هو الحكم بضمان المضطرّ.

<sup>(</sup>٦) الضميران في قوليه «مثله» و «قيمته» يرجعان إلى طعام الغير الذي أكله المضطرّ.

<sup>(</sup>٧) يعني لو سمح المالك ببذل الطعام بأزيد من ثمن مثله وجب على المضطرّ بذل الأزيد.

<sup>(</sup>٨) سَمَحَ يَسْمَحُ سَهاحاً و سَهاحَةً بكذا: جاد، و \_له بالشيء: أعطاه إيّاه(المنجد).

<sup>(</sup>٩) أي الفرق بين القول بضمان المثل أو القيمة حتى لو طلب المالك أزيد من ثمن المثل، و القول بعدم وجوب أداء الأزيد من ثمن المثل و لو اشتراه به دفعاً للمفتنة \_كما تقدّم \_هو أنّ الفرض الأخير كانت المعاوضة فيه حقيقيّة، و للمالك أن يطلب أزيد من ثمن المثل، بخلاف القول بجواز إجبار المالك على إعطاء الطعام و لو في مقابل العوض، فإنّه يقهر عليه بإذن الشارع، و لا يجب بذل الأزيد، كما تقدّم.

<sup>(</sup>١٠) المشار إليه في قوله «ذلك» هو فرض رضي المالك بالمعاملة.

و هذا<sup>(١)</sup> على وجه إتلاف مال الغير بغير إذنه، و موجبه<sup>(٢)</sup> شرعاً هو المثل أو القيمة.

وحيث تباح<sup>(۳)</sup> له الميتة فميتة المأكول أولى من غيره، و مذبوح ما يقع عليه الذكاة (٤) أولى منهما (٥)، و مذبوح الكافر و الناصب أولى من الجميع (٦).

(١) المشار إليه في قوله «هذا» هو فرض قهر المالك على إعطاء الطعام، فإنّه يكون على
 وجه إتلاف مال الغير بغير إذنه.

(٢) قوله «موجبه» يكون بصيغة اسم المفعول، و الضمير فيه يرجع إلى الإتلاف. يمعني
 أن ما يوجبه إتلاف مال الغير هو المثل أو القيمة.

 (٣) يعني إذا لم يجد المضطر ما يأكه من مال الغير و تعين له أكل الميتة كان أكل مسيتة المأكول مثل الغنم و البقر أولى من أكل ميتة المحرَّم مثل الذئب و الهرّة.

(٤) يعني أنّ المذبوح من الحيوان الذي يقع عليه التـذكية مـثل الشعلب و غـيره مـن السباع يكون أولى من ميتة المأكول و غيره الذي لم يقع الذبح عليه على طـريق شرعيّ و لم يحصل به التذكية.

و الحاصل أنّ الثعلب و الذئب المذبوحين أولى من ميتتهما و ميتة الغنم.

(٥) الضمير في قوله «منهما» يرجع إلى ميتة المأكول و ميتة غير المأكول.

(٦) يعني أن مذبوح الكافر و الناصب الذي يحرم في حال الاختيار يكون أولى في حال الاضطرار من جميع ما ذكر من ميتة المأكول و ميتة المحرَّم و مذبوح ما يقع عليه التذكية.

(الخامسة عشرة (١): يستحبّ غسل اليدين معاً (٢) و إن كان الأكل بإحداهما (قبل الطعام و بعده)، فعن النبيّ عَلَيْ أَنّه قال: «أوّله ينفي الفقر و آخره ينفي الهمّ» (٣)، و قال علي الله الله اليدين قبل الطعام و بعده زيادة في العمر و إماطة للغمر (٤) عن الثياب و يجلو في البصر» (٥)، و قال الصادق الله : «من غسل يده قبل الطعام و بعده عاش في سعة، و عوفي من الصادق الله : «من غسل يده قبل الطعام و بعده عاش في سعة، و عوفي من بلوى (٢) جسده (٥)، (و مسحهما (٨) بالمنديل) و نحوه (في الغسل الثاني (١))، و هو ما بعد الطعام (دون الأوّل (١٠٠))، فإنّه لاتزال البركة في الطعام الثاني (١٩))، و هو ما بعد الطعام (دون الأوّل (١٠٠))، فإنّه لاتزال البركة في الطعام

# الخامسة عشرة: مستحبّات الأكل

(١) أي المسألة الخامسة عشرة من المسائل

(٢) أي يستحبّ غسل كلا اليدين قبل الطعام و بعد الطعام و إن أكل بإحداهما.

- (٣) هذه الرواية مرسلة و منقولة في كتاب الكافي: ج ٦ ص ٢٩٠ ح ٥.
  - (٤) الغَمَر: ما يتعلَّق باليد من دسمه(أقرب الموارد).
  - (٥) الرواية منقولة في كتاب الكافي: ج ٦ ص ٢٩٠ ح ٣.
    - (٦) أي يكون في عافية عن الأمراض العارضة.
  - (٧) الرواية منقولة في كتاب الكافي: ج ٦ ص ٢٩٠ ح ١.
- (٨) بالرفع، عطف على قوله «غسل اليدين»، و الضمير فيه يرجع إلى اليدين. يعني يستحب بعد غسل اليدين بعد الطعام مسح اليدين بالمنديل.

المِنْدِيل و المُنْدِيل، ج مَنادِل و مَنادِيل: نسيج يُتَمَسَّحُ به من العَرَق و غيره(المنجد).

- (٩) أي يستحبّ مسح اليدين بعد غسلها بعد الطعام.
- (١٠) أي لايستحبّ مسح اليدين بالمنديل بعد الغسل الأوّل، و هو قبل الطعام.

ما دامت النداوة (١<sup>)</sup> في اليد.

(و التسمية (٢) عند الشروع) في الأكل، فعن النبيّ عَلَيْلُهُ أنّه قال: «إذا وضعت المائدة حفّتها أربعة آلاف ملك، فإذا قال العبد: بسم الله قالت الملائكة: بارك الله عليكم في طعامكم، ثمّ يقولون للشيطان: اخرج يا فاسق، لا سلطان لك عليهم، فإذا فرغوا فقالوا: الحمد لله قالت الملائكة: قوم أنعم الله عليهم، فأدّوا شكر ربّهم، وإذا لم يسمّوا قالت الملائكة للشيطان: ادن يا فاسق فكل معهم، فإذا رفعت المائدة ولم يذكروا اسم الله عليها قالت الملائكة: قوم أنعم الله عليهم، فنسوا ربّهم جلّ و عزّ» (٣).

(و لو تعددت الألوان) ألوان المائدة (٤) (سمّى على كلّ لون) منها، روي (٥) ذلك عن عليّ طيّ إليه و واقعته مع ابن الكوّاء (٦) فيه مشهورة.

<sup>(</sup>١) النَّدَاوَة من نَدِيَ يَنْدى نَدىً وَ نَدَّاوَةً وَ نُدُوَّةً الشيءُ: ابتلَّ (المنجد).

<sup>(</sup>٢) أي الثاني من مستحبّات الطعام هو ذكر اسم الله تعالى عند الشروع في الأكل.

<sup>(</sup>٣) الرواية منقولة في كتاب الكافي: ج ٦ ص ٢٩٢ ح ١.

 <sup>(</sup>٤) أي إذا كانت على المائدة أنواع من الطعام مثل المطبوخ من اللحم و من الأرزّ و
 من غيرهما استحبّ ذكر اسم الله على كلّ نوع منها على حدة.

<sup>(</sup>٥) الرواية منقولة في كتاب الكافي:

أجمد بن محمد عن ابن فضّال عن داود بن فرقد عن أبي عبدالله على قال: قال أمير المؤمنين على: فقال له ابن الكوّاء: المؤمنين على طعامه أن لايشتكي منه، فقال له ابن الكوّاء: يا أمير المؤمنين لقد أكلت البارحة طعاماً فسمّيت عليه و آذاني، فقال: لعلّك أكلت ألواناً فسميّت على بعضها ولم تسمّ على بعض يالكع (الكافي: ج ٦ ص ٢٩٥ ح ١٨).

<sup>(</sup>٦) اسمه عبدالله، كان على عهد أمير المؤمنين ﷺ، وكان من الخوارج، و هو الذي قــرأ

و روي التسمية (١) على كلّ إناء على المائدة و إن اتّحدت الألوان. (و لو نسيها (٢)) أي التسمية في الابتداء (تداركها فـي الأثـناء) عـند ذكرها (٣)، و روي أنّ الناسي يقول: بسم الله على أوّله و آخره (٤).

(و لو قال) في الابتداء مع تعدّد الألوان و الأواني: (بسم الله على أوّله و آخره أجزأ) عن التسمية عن كلّ لون و آنية.

و روي(٥) إجزاء تسمية واحدة من الحاضرين على المائدة عن الباقين

خلف علي \_عليه الصلاة و السلام \_جهراً: ﴿ و لقد أُوحي إليك و إلى الذي من قبلك لئن أشركت ليحبطن عملك و لتكونن من الخاسرين ﴾.

و كان علي \_عليه الصلاة و السلام \_ يؤم الناس و هو يجهر بالقراءة، فسكت علي \_عليه الصلاة و السلام \_ حتى سكت ابن الكوّاء، ثمّ عاد الله في قراء ته، فجهر ابن الكوّاء ... حتى فعل ابن الكوّاء ثلاث مرّات، فلمّ كانت الثالثة قرأ أسير المؤمنين \_عليه الصلاة و السلام \_: ﴿ فاصبر إنّ وعد الله حقّ ... ﴾ (من تعليقة السيّد كلانتر).

 <sup>(</sup>١) أي ورد في الرواية التسمية على كلّ إناء على المائدة و إن اتّحدت ألوان الطعام، و الرواية منقولة في كتاب الكافى:

أبو علي الأشعري عن محمد بن عبدالجبّار عن صفوان عن داود بن فرقد قال: قلت لأبي عبدالله الله الممتمي على الطعام؟ قال: فقال: إذا اختلفت الآنية فسمّ على كلّ إناء، قلت: فإن نسيت أن أسمّي؟ قال: تقول: بسم الله على أوّله و آخره (الكافي: ج ٢٠٠٠).

<sup>(</sup>٢) الضميران الملفوظان في قوليه «نسيها» و «تداركها» يرجعان إلى التسمية.

<sup>(</sup>٣) الذُكْر \_بضمّ الذال \_بمعنى التذكّر، و الضمير في قوله «ذكرها» يرجع إلى التسمية.

<sup>(</sup>٤) قد نقلنا الرواية الدالة عليه في الهامش ١ من هذه الصفحة.

<sup>(</sup>٥) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

عن الصادق الله رخصة (١).

(و يستحبّ الأكل باليمنى (٢) اختياراً)، و لا بأس باليسرى مع الاضطرار، فعن الصادق الله (لا تأكل باليسرى و أنت تستطيع (٢)، و في رواية أخرى: «لا يأكل بشماله و لا يشرب بها (٤) و لا يتناول بها شيئاً (٥). (و بدأة (٢) صاحب الطعام) بالأكل لو كان معه غيره، (و أن يكون (١) آخر من يأكل)، ليأنس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (١) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعل النبي المناس القوم و يأكلوا، روي (٨) ذلك من فعلوا المناس المنا

<sup>(</sup>١) يعني أن إجزاء تسمية واحدة من الحاضرين على المائدة عن تسمية الباقين منهم ليس عزية، بل رخصة.

<sup>(</sup>٢) أي يستحبّ الأكل باليد اليمني في حال الاختيار، و لا مانع من الأكل باليسرى عند الاضطرار.

 <sup>(</sup>٣) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٤٢٠ ب ١٠ من أبواب آداب المائدة
 من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٣.

<sup>(</sup>٤) في الوسائل: «بشماله» بدل «بها».

 <sup>(</sup>٥) الرواية منقولة في كتاب الوسائل: ج ١٦ ص ٤١٩ ب ١٠ من أبواب آداب المائدة
 من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ١.

<sup>(</sup>٦) أي يستحبّ ابتداء صاحب الطعام بالأكل لو كان عنده غيره.

 <sup>(</sup>٧) اسم «يكون» هو الضمير العائد إلى صاحب الطعام. يعني يستحبّ أن يكون
 صاحب الطعام آخر من يأكل عند الجمع.

<sup>(</sup>٨) الرواية منقولة في كتاب الكافي:

معلّلاً بذلك (١)، (و يبدأ) صاحب الطعام إذا أراد غسل أيديهم (في الغسل الأوّل (٢)) بنفسه، (ثمّ بمن (٣) على يمينه) دوراً إلى الآخر، (و في) الغسل (الثاني (٤)) بعد رفع الطعام يبدأ (بمن على يساره)، ثمّ يغسل هو (٥) أخيراً، روي (٦) ذلك عن الصادق المثيلة معلّلاً ابتداءه أوّلاً، لئلا يحتشمه (٧) أحد، و

 <sup>◄</sup> محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد عن ابن فضّال عن ابن القدّاح عن أبي عبدالله ﷺ قال: كان رسول الله ﷺ إذا أكل مع قوم طعاماً كان أوّل من يضع يده و آخر من يرفعها، ليأكل القوم (الكافي: ج ٦ ص ٢٨٥ ح ٢).

<sup>(</sup>١) المشار إليه في قوله «بذلك» هو قول الشارح الله «ليأنس القوم و يأكلوا».

 <sup>(</sup>٢) يعني يستحب أن يغسل صاحب الطعام يديه قبل الحاضرين في الغسـل الأوّل، و
 هو غسل ما قبل الطعام.

 <sup>(</sup>٣) أي يغسل من هو عن يمين صاحب الطعام بعده من الحاضرين دوراً إلى آخـر
 الحاضرين.

 <sup>(</sup>٤) أي يستحب في الغسل الثاني \_و هو ما بعد الطعام \_أن يبدأ غسل اليدين من هو
 عن يسار صاحب الطعام بعده.

<sup>(</sup>٥) ضمير «هو» يرجع إلى صاحب الطعام.

<sup>(</sup>٦) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب باسناده عن محمّد بن عجلان عن أبي عبدالله الله الوضوء قبل الطعام يبدأ صاحب البيت، لئلا يحتشم أحد، فإذا فرغ عن الطعام بدأ بمن على يمين الباب، حرّاً كان أو عبداً (الوسائل: ج ١٦ ص ٤٧٢ ب ٥ من أبواب آداب المائدة من كتاب الأطعمة و الأشربة م ١٠).

<sup>(</sup>٧) من احتشم منه و عنه: استحيا (أقرب الموارد).

تأخيره (١) آخراً بأنّه أولى بالصبر على الغمر، و هو ـ بالتحريك ـ ما عـلى اليد من سهك (٢) الطعام و زهمته (٣).

و في رواية (٤) أنّه يبدأ بعد الفراغ بمن على يمين الباب، حرّاً كان أو عبداً، (و يجمع (٥) غسالة الأيدي في إناء (٦) واحد)، لأنّه (٧) يورث حسن أخلاق الغاسلين، و المرويّ (٨) عن الصادق الله الله الديكم في إناء واحد تحسن أخلاقكم»، و يمكن أن يدلّ (٩) على ما هو أعمّ من جمع

بعني أن الإمام ﷺ علّل ابتداء صاحب الطعام بغسل يديه قبل الحاضرين بعدم
 استحياء أحد منهم.

<sup>(</sup>١) بالنصب، مفعول لقول الشارح ﴿ «معلّلاً». يبعني أنّ الإمام ﴿ علّل استحباب تأخير صاحب الطعام في غسل يديد بعد الطعام عن الحاضرين بأنّه أولى بالتحمّل و الصبر على الغمر.

<sup>(</sup>٢) السَمَك: ربح كريهة تجدها ممّن عرق، و ـخبث رائحة اللّحم الخَيْز (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٣) الزُهْمَة: ريح لحم سمين منتن (أقرب الموارد).

<sup>(</sup>٤) قد نقلنا الرواية في الهامش ٦ من الصفحة السابقة.

<sup>(</sup>٥) أي يستحبّ أن يجمع غسالة الأيدي في إناء واحد.

<sup>(</sup>٦) و في بعض نسخ اللمعة الموجودة بأيدينا «ظرف» بدل «إناء».

 <sup>(</sup>٧) أي جمع غسالة الأيدي في إناء واحد يوجب حسن أخلاق الغاسلين، كما ورد في الرواية.

<sup>(</sup>٨) الرواية منقولة في كتاب الكافي: ج آ ص ٢٩١ ح ٢.

 <sup>(</sup>٩) يعني بمكن أن يدل المروي على المعنى الأعمّ من جمع الغسالة في إناء واحد، بمسعنى
 دلالته على غسل الأيدي في إناء واحد، ثمّ جمع غسالتها في إناء واحد آخر.

الغسالة فيه<sup>(١)</sup>.

(و أن يستلقي<sup>(۲)</sup> بعد الأكل) على ظهره (و يجعل رجله اليــمنى عــلى رجله اليسرى)، رواه<sup>(۳)</sup> البزنطيّ عن الرضاعليِّلا، و رواية العامّة بخلافه<sup>(٤)</sup> من الخلاف<sup>(٥)</sup>.

(و يكره الأكل متّكناً و لو على كفّه (٦)، لأنّ النبيّ عَيَالِيُهُ لم يأكل متّكناً منذ بعثه الله تعالى إلى أن قبضه، روي (٧) ذلك عن الصادق الله .

(١) الضمير في قوله «فيه» يرجع إلى إناء واحد.

(۲) یعنی یستحب للآکل أن یستلق بعد الأکل علی ظهره و یجعل رجـله الیمـنی عـلی
 الیسری.

(٣) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن أحد بن محمّد بن أبي نصر عن الرضاط قال: إذا أكلت فاستلق على قفاك، و ضع رجلك اليمنى على اليسرى (الوسائل: ج ١٦ ص ٥٠٠ ب ٧٤ من أبواب آداب المائدة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ١).

- (٤) الضمير في قوله «بخلافه» يرجع إلى المروي عن البزنطيّ. يعني أنّ العمامّة رووا في كيفيّة الاستلقاء على خلاف ما روي عن البزنطيّ، فقالوا باستحباب جعل الرجل اليمنى.
- (٥) أي السبب في رواية خلاف المروي عن البزنطيّ هو مخالفة العامّة للخاصّة.
   و لا يخفى أنّ هذا من موارد المخالفات الموجودة بين العامّة و الخاصّة في المندوبات.

## مكروهات الأكل

(٦) أي يكره الأكل حال الاتّكاء و لو على الكفّ.

(٧) الرواية منقولة في كتاب الكافي:

(و روى) الفضيل بن يسار (١) عن الصادق الله (عدم كراهة الاتكاء على اليد) في حديث طويل آخره: «لا، والله ما نهى رسول الله عَلَيْ الله عن هذا قطّ» \_ يعنى الاتّكاء (٢) على اليد حالة الأكل \_.

و حملٌ (٣) على أنَّه لم ينه عنه لفظاً، و إلَّا (٤) فقد روي عـنه (٥) لطُّنْكُم أنَّ

الحسين بن محمد عن معلى بن محمد عن الوشاء عن أبان بن عثمان عن زيد الشخام عن أبي عبدالله الله قال: ما أكل رسول الله تظليل متكئاً منذ بعثه الله عز و جل إلى أن قبضه، وكان يأكل أكلة العبد، و يجلس جلسة العبد، قلت: و لم ذلك؟ قال: تواضعاً لله عز و جل (الكافي: ج ٦ ص ٢٧٠ ح ١).

 <sup>(</sup>١) يعني أنّ الفضيل بن يسار روى عدم كراهة الاتّكاء على اليد في حال الأكل، و
 الرواية منقولة في كتاب الكافي:

على بن إبراهيم عن أبيه عن ابن أبي عمير عن أبي إساعيل البصري عن الفضل بن يسار قال: كان عبّاد البصريّ عند أبي عبدالله علي يأكل، فوضع أبو عبدالله علي يده على الأرض، فقال له عبّاد: أصلحك الله أما تعلم أنّ رسول الله عبّاله فقال له عبّاد فرفع يده فأكل ثمّ أعادها أيضاً فقال له أيضاً فرفعها ثمّ أكل فأعادها، فقال له عبّاد أيضاً، فقال له أبط أبهى رسول الله عبّاله عبدالله عبد من هذا قط (الكافي: ج

<sup>(</sup>٢) يعني قال الصادق على: ما نهى رسول الله على الاتكاء على اليد حال الأكل.

 <sup>(</sup>٣) أي حمل المنقول عن الفضيل على عدم النهي لفظاً. و الضمير في قوله «أنّه» يرجع إلى رسول الله عَلَيْكِ، و في قوله «عنه» يرجع إلى الاتّكاء على اليد حالة الأكل.

 <sup>(</sup>٤) يعني إن لم يحمل على النهي لفظاً فكيف يمكن الاتّكاء مع عدم فعل الرسول ﷺ
 ذلك قطّ.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «عنه» يرجع إلى الصادقﷺ.

رسول الله عَلَيْظِيُّ لم يفعله، كما سلف، و حمل فعل الصادق عَلَيْ على بيان جوازه (١).

(و) كذا يكره (التربّع حالته (٢))، بل في جميع الأحوال (٣)، قال (٤) أمير المؤمنين عليه (دا جلس أحدكم على الطعام فليجلس جلسة العبد، و لا يضعن أحدكم إحدى رجليه على الأخرى و يتربّع، فإنها (٥) جلسة يبغضها الله و يمقت (٢) صاحبها».

(و) كذا يكره (التملّي<sup>(۷)</sup> من المأكل)، قال<sup>(۸)</sup> الصادق الثّيلا: «إنّ البطن ليطغى من أكلة، و أقرب ما يكون العبد من الله تعالى إذا خفّ بـطند<sup>(۹)</sup>، و أبغض ما يكون العبد إلى الله إذا إمتالاً بطنه».

(و ربّما كان الإفراط) في التعلّي (حراماً) إذا أدّى إلى الضرر، فإنّ

<sup>(</sup>١) يعني يحمل فعل الصادق الله \_و هو الأكل متّكناً على اليد \_على الجواز.

 <sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «حالته» يرجع إلى الأكل. يعني و من المكروهات حالة الأكل هو جلوس الآكل على نحو التربّع.

<sup>(</sup>٣) أي يكره الجلوس على نحو التربّع في جميع الأحوال.

<sup>(</sup>٤) الرواية منقولة في كتاب الكافي: ج ٦ ص ٢٧٢ ح ١٠.

<sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «فإنّها» يرجع إلى الجلسة متربّعاً.

 <sup>(</sup>٦) من مَقَتَه مَقْتاً: أبغضه أشد البغض عن أمر قبيح (أقرب الموارد).
 و الضمير في قوله «صاحبها» يرجع إلى الجلسة متربعاً.

<sup>(</sup>٧) الْتَلِّي مصدر «تملّاً يَتَمَلّاً؛ الامتلاء، و الامتلاء مطاوع «مَلاً».

<sup>(</sup>٨) الرواية منقولة في كتاب الكافي: ج ٦ ص ٢٦٩ ح ٤.

<sup>(</sup>٩) الضمير في قوله «بطنه» يرجع إلى العبد.

الأكل على الشبع يورث البرص(١)، و امتلاء المعدة رأس الداء.

(و الأكل على الشبع و باليسار) اختياراً (مكروهان)، و قد تقدّم.

و الجمع (٢) بين كراهة الامتلاء و الشبع تأكيد للنهي عن كلّ منهما بخصوصه في الأخبار (٣)، أو يكون الامتلاء أقوى (٤)، و من ثمّ أردف. (٥) بالتحريم على وجه (٦) دون الشبع.

و يمكن أن يكون بينهما (٧) عموم و خصوص من وجه بتحقّق الشبع (٨) خاصّةً بانصراف نفسه (٩) و شهو ته عن الأكل و إن لم يمتلئ بطنه من الطعام،

(١)كما ورد في رواية منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن عبدالله بن سنان عن أبي عبدالله على الأكل على الشبع يورث البرص (الوسائل: ج ٢٦ ص ٤٠٨ ب ٢ من أبواب آداب المائدة من كتاب الأطعمة و الأشربة ح ٣).

- (٢) أي جمع المصنف الله في عبارته بين الامتلاء و الشبع، للتأكيد للنهي الوارد عن كـل منها.
- (٣) و قد تقدّم الخبر الدالّ على النهي عن الأكل بعد الشبع في الهامش ١ من هذه الصفحة.
  - (٤) أي يكون الامتلاء أكثر من الشبع و زائداً عليه.
  - (٥) أي أردف المصنّف الامتلاء بقوله «و ربّما كان الإفراط حراماً».
    - (٦) كما قال المصنف الله «رتبا كان الإفراط حراماً».

و المراد من قول الشارح؛ «على وجه» هو ما إذا كان مفرطاً.

- (٧) الضمير في قوله «بينهما» يرجع إلى الامتلاء و الشبع. أي النسبة بمين الامستلاء و
   الشبع من النسب الأربع هو العموم و الخصوص من وجه.
  - (٨) هذا مورد انفراد الشبع عن الامتلاء.
  - (٩) أي يحصل الشبع بانصراف النفس و إشباع رغبته إلى الطعام و إن لم يمتلئ بطنه.

و الامتلاء<sup>(١)</sup> دونه بأن يمتلي<sup>(٢)</sup> بطنه و يبقى له شهوة. إليه، و يــجتمعان<sup>(٣)</sup> فيما إذا امتلأ و انصرفت شهو ته عن الطعام حينئذ<sup>(٤)</sup>.

هذا (٥) إذا كان الآكل صحيحاً، أمّا المريض و نحوه فيمكن انصراف شهوته عن الطعام، و لايصدق عليه أنّه حينئذ (٢) شبعان، كما لايخفى، و يؤيّد ما ذكرناه من الفرق (٧) ما روي من قوله عَنَيْ الله عن (٨) معاوية: «لا أشبع الله له (٩) بطناً»....

- (٣) فاعله هو ضمير التثنية العائد إلى الامتلاء و الشبع، و هذا مورد اجتاعهما.
  - (٤) أي حين إذ يحصل له الشبع بعد الامتلاء.
- (٥) المشار إليه في قوله «هذا» هو حصول النسبة المذكورة بين الامتلاء و الشبع.
  - (٦) أي حين انصراف رغبة المريض عن الطعام لايصدق عليه أنَّه شبعان.
- - (٨) «عن» هنا بمعنى «على». يعنى دعا رسول الله ﷺ على معاوية.
- (٩) أي لا أشبع الله تعالى بطن معاوية، و هذا الحديث منقول في أنساب الأشراف للبلاذريّ: ج ١ تحقيق محمّد حميد الله ص ٥٣٢، و إليك نصّ الحديث:

بعث رسول الله ﷺ ابن عبّاس إلى معاوية ذات يوم و هو يأكل، ثمّ بعث إليه و لم يفرغ من أكله، فقال ﷺ: لا أشبع الله بطنه، فكان معاوية يقول: لحقني دعوة رسول الله ﷺ، وكان يأكل في كلّ يوم مرّات أكلاً كثيراً (من تعليقة السيّد كلانتر).

 <sup>(</sup>١) بالجرّ، عطف على مدخول «الباء» الجارّة في قوله «بتحقّق الشبع». و هـذا مـورد
 افتراق الامتلاء عن الشبع. و الضمير في قوله «دونه» يرجع إلى الشبع.

 <sup>(</sup>٢) أي يمتلي البطن من الطعام، لكن الايحصل الشبع، و رغبة الآكل في الطعام يسبق
 عالها.

مع أنّ امتلاءه (۱) ممكن، و ما (۲) روي عنه أنّه كان يأكل بعد ذلك (۳) ما يأكل، ثمّ يقول: ما شبعت، و لكن عييت (٤).

(و يحرم الأكل على مائدة يشرب عليها شيء من المسكرات) خمراً و غيره (أو الفقّاع)، لقول النبيّ عَلَيْلَةُ: «ملعون من جلس على مائدة يشرب عليها الخمر» (٥)،....

(١) الضمير في قوله «امتلاءه» يرجع إلى البطن.

(٢) أي و يؤيّد الفرق المذكور بين الامتلاء و الشبع أيضاً ما روي عن نفس معاوية أنّه
 كان يأكل بعد دعاء الرسول ﷺ و لإيجصل له الشبع.

و الضميران في قوليه «عنه» و «أبُّه» برجعان إلى معاوية.

(٣) المشار إليه في قوله «ذلك» هو دعاء الرسول الله.

(٤) عييت من أعيا الماشي إعياءً تعب وكلُّ و هو دون العجز (أقرب الموارد).

### مائدة المحرَّمات

## (٥) الرواية منقولة في كتاب الوسائل:

محمّد بن يعقوب بإسناده عن هارون بن الجهم قال: كنّا مع أبي عبدالله الله بالحيرة حين قدم على أبي جعفر المنصور، فختن بعض القوّاد ابناً له، و صنع طعاماً و دعا الناس و كان أبو عبدالله فيمن دعا، فبينا هو على المائدة يأكل و معه عدّة على المائدة، فاستسقى رجل منهم فأتي بقدح فيه شراب لهم، فلمّا صار القدح في يعد الرجل قام أبو عبدالله الله عن المائدة، فسئل عن قيامه، فيقال: قيال رسول الله مَنْيَا ما ملعون ملعون من جلس على مائدة يشرب عليها الخمر (الوسائل: ج١١ ص ٤٠٠٠).

و في خبر آخر: «طائعاً»<sup>(١)</sup>.

و باقي المسكرات بحكمه (٢)، و في بعض الأخبار تسميتها (٣) خمراً، و كذا الفقّاع (٤).

(و باقي المحرَّمات (٥)) حتّى غيبة المؤمن على المائدة و نـحوها (٦)

(١) أي ورد في خبر آخر لفظ «طائعاً»، و هذا الخبر أيضاً منقول في كتاب الوسائل:
 قال الكلينيّ: و في رواية أخرى: ملعون ملعون من جلس طائعاً على مائدة يشرب عليها الخمر (المصدر السابق: ح ٢).

«طائعاً» اسم فاعل من طاع يَطُوع طِوعاً.

الطائع: اسم فاعل، يقال: جاء فلان طائعاً أي غير مكره، ج طُوَّع(أقرب الموارد).

- (٢) أي المسكرات كلُّها بحكم الخمر في حرمة الأكل من المائدة التي هي عليها.
- (٣) الضمير في قوله «تسميتها» وجع إلى المسكرات. يعني ورد في بعض الأخبار تسمية المسكرات باسم الخمر، و من تلك الأخبار ما هو منقول في كتاب البحار: دلائل الطبري بالإسناد إلى جعفر بن محمد عن آبائه عن فاطمة على قالت: قال رسول الله تَلَيُّلُهُ: يا حبيبة أبيها، كل مسكر حرام، و كل مسكر خمر (بحار الأنوار: ج ٦٦ ص ٤٨٧ ح ١٨).
- (٤) يعني و مثل سائر المسكرات الفقاع في تسميته خمراً، و الرواية منقولة في الكافي: عدّة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن عمرو بن سعيد عن الحسن بن الجهم عن ابن فضّال جميعاً قالا:سألنا أبا الحسن عليه عن الفقّاع، فقال: حرام، و هو خمر مجهول، و فيه حدّ شارب الخمر (الكافي: ج ٦ ص ٤٢٣ ح ٨).
- (٥) يعني أنّ باقي المحرَّمات غير شرب الخمر أيضاً إذا أتي بها على مائدة \_مثل اللـعب
   بالقيار و هتك المؤمن \_عكن إلحاقها بشرب الخمر في تحريم الأكل منها.
  - (٦) الضمير في قوله «نحوها» يرجع إلى الغيبة.

(يمكن إلحاقها(١) بها)، كما ذهب إليه(٢) العلّامة، لمشاركتها(٣) لها في معصية الله تعالى، و لما(٤) في القيام عنها(٥) من النهي عن المنكر، فإنّه(٦) يقتضى الإعراض عن فاعله، و هو(٧) ضرب من النهي الواجب.

و حرّم ابن إدريس الأكل من طعام يعصى الله به (^) أو عليه، و لاريب أنّه(٩) أحوط.

و أمّا النهي بالقيام فإنّما يتمّ مع تجويزه (۱۰) التأثير به و اجتماع بــاقي الشروط (۱۱).....الشروط (۱۱)،

<sup>(</sup>١) الضمير في قوله «إلحاقها» يرجع إلى الحرَّمات، و في قوله «بها» يرجع إلى الخمر.

<sup>(</sup>٢) الضمير في قوله «إليه» يرجع إلى الإلحاق. يعني أنّ العلّامة ﴿ أَفَتَى بَحْـرِمَةَ الأَكُــلُ على مائدة يؤتى عليها بالحِرَّماتِ.

<sup>(</sup>٣) أي لمشاركة الحرَّمات للخمر في معصية الله تعالى.

<sup>(</sup>٤) هذا دليل ثانٍ من العلّامة ﴿ لإلحاق سائر المحرَّمات بالخمر في الحكم المذكور.

 <sup>(</sup>٥) الضمير في قوله «عنها» يرجع إلى المائدة. يعني أنّ القيام عن المائدة الواقعة عليها
 المعاصي يكون من قبيل النهي عن المنكر، و هو واجب.

<sup>(</sup>٦) الضمير في قوله «فإنّه» يرجع إلى القيام، و في قوله «فاعله» يرجع إلى المحرّم.

<sup>(</sup>٧) الضمير في قوله «و هو» يرجع إلى الإعراض. يعني أنّ الإعراض عن فاعل الحرام نوع من النهى عن المنكر، و هو واجب.

 <sup>(</sup>٨) الضميران في قوليه «به» و «عليه» يرجعان إلى الطعام. يمعني أنّ ابس إدريس الله عرّم الأكل من الطعام الذي هو سبب لار تكاب المعصية، أو الطعام الذي يعصى عليه.

<sup>(</sup>٩) أي لا شكّ في كون ما ذهب إليه ابن إدريس الله أكثر احتياطاً.

<sup>(</sup>١٠) يعني أنّ وجوب القيام إنَّما هو في صورة احتمال التأثير في ترك المعصية به.

<sup>(</sup>١١) يعني أنّ وجوب القيام عن المائدة إنَّما هو مشروط بشرطين:

و وجوبه (١) حينئذ (٢) من هذه الحيثيّة (٣) حسن (٤) إلّا أنّ إثبات الحكم (٥) مطلقاً مشكل، إذ لايتمّ وجوب الإنكار مطلقاً (٢)، فلايحرم الأكل مطلقاً (٧)، و إلحاق غير المنصوص (٨) به قياس.

و لا فرق<sup>(٩)</sup> بين وضع المحرَّم أو فعله على المائدة.......

أ: احتمال تأثيره في ترك المعصية.

ب: اجتماع الشرائط المذكورة للأمر بالمعروف و النهي عن المنكر من علم الآمر و الناهي بالمعروف و المنكر و إصرار الفاعل أو التارك و الأمن من الضرر و غـير ذلك، كما ذكرت في بابهما.

- (١) الضمير في قوله «وجوبه» يرجع إلى القيام.
- (٢) أي حين إذ احتمل التأثير و اجتمعت الشرائط المذكورة.
  - (٣) أي من حيث النهي عن المراكز الموراس وي
- (٤) خبر لقوله «وجوبه». يعني أنَّ وجوب القيام من هذه الحيثيّة حسن، بخلاف ما إذا لم يحتمل ذلك، فلايجب.
- (٥) أي إثبات حكم حرمة الجلوس على مائدة يعصى الله عليها أو حرمة الأكل مـنها
   ــو لو لم يتحقّق في القيام عنوان النهى عن المنكر \_مشكل.
- (٦) أي لايتم وجوب النهي عن المنكر مطلقاً حتى عند عدم اجتماع شرائطه الممذكورة في الكتب.
- (٧) أي سواء وجدت شرائط النهي عن المنكر أم لا. يعني لايحرم الأكل عــلى المــائدة المبحوث عنها إلا مع الشرائط.
- (٨) المراد من «المنصوص» هو الخمر، و غير المنصوص هو سائر المحرَّمات حتى الغيبة.
- (٩) أي لا فرق في الحكم بتحريم الأكل على مائدة يشرب عــليها الخــمر أو يــرتكب
   عليها سائر المعاصي بين وضع المحرَّم أو ارتكابه في ابتداء المائدة أم في أثنائها.

في ابتدائها (١) و استدامتها، فمتى (٢) عرض المحرَّم في الأثناء وجب القيام حينئذ (٣)، كما أنّد (٤) لو كان ابتداء حرم الجلوس عليها و ابتداء (٥) الأكل منها.

و الأقوى أنّ كلّ واحد من الأكل منها<sup>(٦)</sup> و الجلوس عليها محرَّم برأسه و إن انفكّ عن الآخر.

(١) الضميران في قوليه «ابتدائها» و «استدامتها» يرجعان إلى المائدة.

(٢) هذا تفريع على القول بعدم الفرق بين وضع المحرَّم أو فعله في ابستداء المسائدة أو في استدامتها. يعني فإذا وضع المحرَّم أو فعل المحرَّم في الأثناء وجب القيام و الإعراض.
 (٣) المشار إليه في قوله «حينئذ» هو حين عروض المحرَّم في الأثناء.

(٤) الضمير في قوله «أنّه» يرجع إلى عروض الحرّ م، وكذا الضمير المستتر في قوله «كان».

(٥) أي حرم ابتداء الأكل من المائدة التي كان الحرَّم موجوداً فيها من أوّل الأمر.

(٦) الضميران في قوليه «منها» و «عليها» يرجعان إلى المائدة التي فيها المحرَّم.

إلى هنا تم الجزء الرابع عشر من كتاب الجواهر الفخريّة و يليه إن شاء الله تعالى الجزء الخامس عشر منه و هو كتاب الميراث و الحمد لله أوّلاً و آخراً و ظاهراً و باطناً.



.

## الفهسرس

| الصفحة |                                                    | الموضوع        |
|--------|----------------------------------------------------|----------------|
|        | كتاب اللقطة                                        |                |
| ٧      |                                                    | كتاب اللقطة.   |
| ٧      | اصطلاحاً بن بر |                |
| ٩      | ي اللقيط                                           | الفصل الأوّل ف |
| ٩      | اصطلاحاً                                           | اللقيط لغةً و  |
| ١٠     | ط                                                  | شروط اللقي     |
|        | نقط                                                | شروط المان     |
|        | يط                                                 |                |
| ۲۹     | جد مع اللقيط                                       | حكم ما يو      |
| ۳۰     | _                                                  | ,              |
| ۳٧     | رم اللقيط                                          | الحكم بإسا     |
| ۲۹     | لمتقط و اللقيط في الإنفاق                          | اختلاف الم     |
| ٤٠     | -<br>قطینقطین                                      | تشاح الملت     |

| الصفحة | الموضوع                                                                                               |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        | الفصل الثاني في لقطة الحيوان                                                                          |
| ٤٧     | حكم أخذ لقطة الحيوان                                                                                  |
| ٤٨     | الضالَّة في كلأ و ماء                                                                                 |
| 0 °    | الضالَّة لا في كلاً و لا ماء                                                                          |
| ٥٣     | الشاة في الفلاة                                                                                       |
| ۵٧٧٥   | غير الشاة في الفلاة                                                                                   |
| ٦٥     | الشاة في العمران                                                                                      |
| ٦٢     | شروط آخذ الحيوان الخذ الحيوان الإنفاق على الضالة                                                      |
| ٦٤     | الإنفاق على الضالّة المنابد المنابد                                                                   |
| 79     | الفصل الثالث في لقطة المُوَّالَ تَدُوْرِينَ عَنِينَ عَنِينَ عَنِينَ عَنِينَ عَنِينَ عَنِينَ وَعَنِينَ |
| ٦٩     | حكم أخذ لقطة الحرم                                                                                    |
|        | ضمان لقطة الحرم                                                                                       |
| ۷۵     | وجوب التعريف                                                                                          |
| ۷۵     | لقطة غير الحرم                                                                                        |
| ٧٩     | ضمان لقطة غير الحرم                                                                                   |
| ۸٥     | كراهة الالتقاط                                                                                        |
| 91     | استحباب الإشهاد على أخذ اللقطة                                                                        |
| ۹۲     | شرائط الملتقط للمال                                                                                   |
| ۹٤     | كيفيّة التعريف                                                                                        |

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۹٧     | كون اللقطة أمانة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۹۸     | التقاط العبد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1.1    | الدفع بالبيّنة أو الوصف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|        | الموجود في المفازة و الخربة أو المدفون في أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 117    | الموجود في جوف دابّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|        | الموجود في جوف السمكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١١٨    | الموجود في الصندوق أو الدار مع المشاركة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 171    | نيّة التملّك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|        | كتاب إحياء الموات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 179    | كتاب إحياء الموات براتين الموات ويرات الموات و الموات |
| ١٢٩    | تعريف الموات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٣٣    | أحكام الإحياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٤٩    | أرض الصلحأرض الصلح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١٥١    | الأرض المفتوحة عنوةًالأرض المفتوحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١٥٥    | شروط الإحياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|        | تحديد الحريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٠٧١    | المرجع في الإحياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۸۸۰    | القول في المشتركاتالقول في المسجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۸۱۱۸۱  | القول في المسجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| الصفحة    | الموضوع                          |
|-----------|----------------------------------|
| 19        | القول في المدرسة و الرباط        |
| 197       | القول في الطرق                   |
| Y • Y     | القول في المياه المباحة          |
| Y • V     | القول في المعادن                 |
| و الذباحة | كتاب الصيد                       |
| Y19       | كتاب الصيد و الذباحة             |
| YY1       | الفصل الأوّل في آلة الصيد        |
|           | جواز الاصطياد بجميع الآلات.      |
| YYY       | آلة الصيد الحيوانيّة             |
| YY7       | شروط الاصطياد بالككب المعلم رسو  |
| ٢٣٦       | آلة الصيد الجماديّة              |
| YYX       | شروط الاصطياد بالآلة الجماديّة   |
|           | مسائل في الاصطياد بالكلب أو بالآ |
|           | الفصل الثاني في الذباحة          |
|           | استدراكا                         |
| Y£7       | شروط الذابح                      |
|           | الواجب في الذبيحة                |
|           | الأوّل: الذبح بالحديد            |
|           | الثاني استقبال القبلة            |

| الصفحة                 | الموضوع                           |  |
|------------------------|-----------------------------------|--|
| ۲٦٠                    | الثالث: التسمية                   |  |
| ٠٦٣                    | الرابع: نحر الإبل و ذبح غيرها     |  |
|                        | الخامس: قطع الأعضاء الأربعة       |  |
| ۲٦٨                    | السادس: الحركة بعد الذبح أو النحر |  |
| YYŁ                    | السابع: متابعة الذبح              |  |
|                        | سنن ألذباحةألذباعة                |  |
| YV9                    | مكروهات الذباحة                   |  |
| YÅ0                    | ما يقبل التذكيةما                 |  |
| T90                    | الفصل الثالث في اللواحق           |  |
|                        | مسائيل                            |  |
|                        | الأُولى: ذكاة السمك               |  |
| ٣٠٦                    | الثانية: دكاة الجراد              |  |
|                        | الثالثة: ذكاة الجنين              |  |
| ۳۱٥                    | الرابعة: ما يثبت في آلة الصيّاد   |  |
| ۳۲۱                    | الخامسة: الصيد المقصوص            |  |
| كتاب الأطعمة و الأشربة |                                   |  |
| ۲۲۷                    | كتاب الأطعمة و الأشربة            |  |
| ۳۲۸                    | حيوان البحر                       |  |
| ۲۳٤                    | حيو ان البرّ                      |  |

| الصفحة | الموضوع                                            |
|--------|----------------------------------------------------|
|        | الطيرا                                             |
| ۳٦١۱۲۳ | الجلّال من الحيوان                                 |
| ۳٦٤    | كيفيّة استبراء الجلّال                             |
| ٣٦٦    | الحملَّل الشارب لبن خنزيرة                         |
|        | موطوء الإنسان                                      |
| ٣٧٣    | المحلَّل الشارب خمراً أو بولاً                     |
| ٣٧٦    | مسائـل                                             |
|        | الأُولى: حرمة الميتة و ما يحلّ منها                |
| ۳۸۸    | الثانية: ما يحرم من الذبيحة                        |
| ۳۹٧    | الثالثة: حرمة الأعيان النَّرِجَيْسَةُ لِيَرِيرُونِ |
| ٣٩٨    | بعض الأخبار المحرّمة لشرب الخمر                    |
| ٤٠٧    | الرابعة: حرمة الطين                                |
| ٤١١    | الخامسة: حرمة السمّ                                |
|        | السادسة: حرمة الدم                                 |
| ٤١٦    | السابعة: حكم المائعات النجسة                       |
|        | الثامنة: حكم ألبان الحيوانات                       |
|        | التاسعة: استبراء اللحم المجهول ذكاته               |
|        | العاشرة: حكم شعر الخنزير                           |
|        | الحادية عشرة: حرمة مال الغير                       |

| الصفحة                   | الموضوع       |
|--------------------------|---------------|
| : انقلاب الخمر خلّاً ٤٤٠ | الثانية عشرة  |
| : حكم شرب الربوبات ٤٤٢   | الثالثة عشرة  |
| i: حكم الاضطرارi         | الرابعة عشرة  |
| سرة: مستحبّات الأكل١٥٦   | الخامسة عث    |
| لأكل١٢٠                  | مكروهات ا     |
| مات ۲۲۷                  | مائدة المحرَّ |
| ٤٧٣                      | القميين سي    |

